
 

 

SYAHWAT DALAM ALQURAN 

(STUDI ANALISIS TERHADAP QS. ALI-IMRAN AYAT 14) 

 

 

 

SKRIPSI 

 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Memperoleh Gelar Sarjana Agama  

Pada Jurusan Ilmu Alquran Dan Tafsir (IAT) 

Fakultas Ushuluddin Adab Dan Dakwah (FUAD) 

Universitas Islam Negeri (UIN) Datokarama Palu. 

 

Oleh 

 

SITI RAHMA 

NIM: 18.2.11.0051 

 

FAKULTAS USHULUDDIN ADAB DAN DAKWAH (FUAD) 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI DATOKARAMA PALU  

2024 

 



 

 

ii 

 

PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI 

Dengan penuh kesadaran, penyusun yang bertanda tangan di bawah ini, 

menyatakan bahwa skripsi dengan judul “Syahwat Dalam Alquran (Studi Analisis 

terhadap QS. Ali-Imran Ayat 14)” ini adalah benar hasil karya penyusun sendiri. 

Jika di kemudian hari terbukti bahwa ia merupakan duplikat, tiruan, plagiat, atau 

dibuat oleh orang lain, sebagian atau seluruhnya, maka skripsi dan gelar yang 

diperoleh karenanya batal demi hukum. 

 

 

 

Palu,         07 Februari 2024 M  

                  Dzulqaidah 1444 H  

 

Penyusun 

 

 

  



 

 

iii 

 

PERSETUJUAN PEMBIMBING 

Skripsi  yang berjudul “Syahwat Dalam Alquran (Studi Analisis terhadap 

QS. Ali-Imran Ayat 14)” oleh Siti Rahma. NIM: 182110051. Mahasiswa Jurusan 

Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir (IAT). Fakultas Ushuluddin, Adab Dan Dakwah 

(FUAD). Universitas Islam Negeri (UIN) Datokarama Palu, setelah dengan 

seksama meneliti dan mengoreksi skripsi yang bersangkutan, maka masing-

masing pembimbing memandang bahwa skripsi tersebut telah memenuhi syarat 

ilmiah dan dapat diajukan untuk diujikan dihadapan dewan penguji. 

 

  Palu,       07 Februari 2024 M    

 Dzulqaidah 1444 H            

 

  

 

  

 

 

 

 

  

Pembimbing I 

 

 

 

Dr. Ali Aljufri, L.c., M.A 

NIP. 19691119 200501 1 001 

 

Pembimbing II 

 

 

 

Mokh. Ulil Hidayat, S.Ag., M.Fil.I 

NIP. 19740610 199903 1 002 

 



 

 

iv 

 

PENGESAHAN SKRIPSI 

Skripsi Saudara (i) Siti Rahma NIM. 18.2.11.0051 dengan judul " Syahwat Dalam 

Alquran (Studi Analisis terhadap QS. Ali-Imran Ayat 14)", yang telah diujikan di 

hadapan dewan penguji Universitas Islam Negeri (UIN) Datokarama Palu pada 

tanggal 15 Februari 2024 M. dipandang bahwa skripsi tersebut telah memenuhi 

kriteria penulisan karya ilmiah dan dapat diterima sebagai persyaratan guna 

memperoleh Gelar Sarjana Agama (S.Ag) Jurusan Ilmu AI-Qur'an dan Tafsir 

(IAT) dengan beberapa perbaikan. 

DEWAN PENGUJI 

Jabatan Nama Tanda Tangan 

Ketua Fikri Hamdani, S.Th.I., M.Hum.  

Penguji Utama I Dr. Tamrin, M.Ag.  

Penguji Utama II Dr. Muhammad Rafi'iy, M.Th.I.  

Pembimbing I Dr. Ali Aljufri, Le., M.A.  

 Mokh. Ulil Hidayat, S.Ag.,M.Fil.I.   

   

    

 

 

 

 

 

  



 

 

v 

 

KATA PENGANTAR 

 بسم الله الرحمن الرحيم 

ّ الْعَالمَّينَ، وَبّهّ نسَْتعَّيْنُ عَلَى أمُُورّ الدُّنْيَا   ّ رَب  ينّ، وَالصهلاةَُ وَالسهلامَُ عَلىَ أشَْرَفّ الْحَمْدُ لِّلَه وَالد ّ

ا بعَْدُ   الـمُرْسَلّينَ وَعَلىَ آلّهّ وَصَحْبّهّ أجَْـمَـعّينَ، أمَه

Puja dan puji syukur penulis panjatkan atas kehadirat Allah swt. karena 

dengan rahmat dan hidayah-Nya, penulis dapat menyelesaikan skripsi ini. Tak 

lupa Shalawat bertangkaikan salam penulis haturkan kepada baginda Rasulullah 

saw. yang telah menjadi ujung tombak peradaban keilmuan. Dalam penulisan 

skripsi ini, penulis menyadari bahwa masih banyak terdapat kekurangan bahkan 

jauh dari kesempurnaan. Namun penulis berusaha sebaik-baiknya sehingga 

penulisan skripsi ini dapat selesai. Dengan keterbatasan yang penulis miliki, dan 

fasilitas yang menunjang kelengkapan skripsi ini, tentunya tidak lepas dari 

bantuan dan bimbingan dari semua pihak, oleh karena itu penulis menyampaikan 

beribu-ribu terima kasih yang sebesar-besarnya kepada semua pihak yang telah 

membantu dalam penulisan skripsi ini, yaitu : 

1. Yang tercinta, kedua orang tua penulis, Ibu Nur Jannah, dan Bapak 

Sukardi yang telah mengasuh, memelihara, serta selalu memberikan 

dorongan motivasi, memberikan bantuan moral dan materi kepada Penulis, 

sehingga dapat sampai di tahap ini, adik penulis yang selalu siap menjadi 

tempat pelepas emosi saat penulis lelah dengan segala urusan kampus, 

Semoga mereka senantiasa mendapat Rahmat dari Allah swt. 

2. Yang tersayang dan terkasih, kepada Suami Dedi Setiawan dan anakku 

tersayang Bahira Nada Sabira, yang senantiasa memberi dukungan dari 



 

 

vi 

 

segi moril dan materil, yang memberi semangat kepada Penulis. Semoga 

selalu dalam lindungan Allah swt dan di lancarkan rezekinya. 

3. Yang tersayang dan penulis hormati, kedua Mertua penulis yang mana 

sudah menjadi kedua orang tua penulis, terima kasih atas segala bantuan 

yang diberikan semoga Allah swt. membalasnya dengan balasan yang 

lebih baik. 

4. Prof. Dr. KH. Lukman S. Thahir, M.Ag. Selaku Rektor Universitas Islam 

Negeri (UIN) Datokarama Palu yang telah memberi kesempatan kepada 

penulis untuk menuntut ilmu di Universitas Islam Negeri Datokarama 

Palu. 

5. Bapak Dr. H. Sidik, M.Ag. Selaku Dekan Fakultas Ushuluddin Adab dan 

Dakwah, Universitas Islam Negeri (UIN) Datokarama Palu yang telah 

memberi waktunya untuk penulis dan mengarahkan penulis untuk 

menyelesaikan skripsi ini. 

6. Bapak Fikri Hamdani, M.Hum. Selaku ketua jurusan dan Bapak 

Muhammad Nawir, S.Ud., M.Hum selaku Sekretaris Jurusan Ilmu Alquran 

dan Tafsir   yang telah membantu banyak dalam hal masa perkuliahan. 

7. Bapak Dr. Ali Aljufri, Lc., MA. selaku pembimbing I dan Bapak Mokh. 

Ulil Hidayat, S.Ag., M.Fil.I. selaku pembimbing II yang dengan ikhlas 

membimbing penulis dalam menyusun skripsi ini sehingga selesai sesuai 

harapan. 



 

 

vii 

 

8. Bapak dan Ibu Dosen dilingkungan Ilmu Al-Qur’an Tafsir yang telah 

memberikan bantuan baik dari segi teoritis maupun dukungan moril dalam 

menyelesaikan studi Penulis. 

9. Seluruh Staf  Akademik di lingkungan Fakultas Ushuluddin Adab dan 

Dakwah  yang dengan sabarnya membantu dan melayani penulis dalam 

proses penyelesaian studi 

10. Rekan-rekan seperjuangan Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir angkatan 

2018 kelas IAT 3 yang selalu memberikan motivasi dan bantuan kepada 

penulis, yang tidak bisa penulis sebutkan satu persatu yang selalu 

memberikan semangat dan dukungan kepada penulis. 

Akhirnya, kepada semua pihak yang namanya tidak sempat disebutkan 

penulis meminta maaf yang sebesar-besarnya dan terima kasih atas bantuan, 

dukungan, dan motivasinya semoga selalu diberikan kesehatan dan keridhaan 

Allah Swt. 

Semoga amal baik yang telah diberikan dalam penulisan skripsi ini dapat 

dibalas oleh Allah Sw. Penulis sadar bahwa skripsi ini masih jauh dari kata 

sempurna mengingat keterbatasan kemampuan peneliti, karena kesempurnaan 

hanya milik Allah. Penulis berharap karya sederhana ini dapat memberikan sedikit 

manfaat bagi siapa saja yang membacanya. Aamiin  



 

 

viii 

 

 

 

DAFTAR ISI 

HALAMAN SAMPUL 

PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI ..........................................................  III 
PERSETUJUAN PEMBIMBING ....................................................................  IIII 

PENGESAHAN SKRIPSI ...............................................................................  III 
KATA PENGANTAR .....................................................................................  V 
DAFTAR ISI ....................................................................................................  VIII 
PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN .............................................  IXX 

1. Konsonan ..................................................................................  ixx 

2. Vokal ........................................................................................  X 

ABSTRAK ....................................................................................................... XVIVI 
BAB I PENDAHULUAN ................................................................................  1 

A. Latar Belakang..........................................................................  1 

B. Rumusan Masalah dan Batasan Masalah .................................  6 
C. Kajian Pustaka ..........................................................................  7 

D. Penegasan Istilah ......................................................................  10 

E. Metode Penelitian .....................................................................  12 

F. Garis-garis Besar Isi .................................................................  15 
BAB II  LANDASAN TEORI .........................................................................  16 

A. Pengertian Syahwat ..................................................................  16 

B. Perbedaan Syahwat dan Hawa nafsu ........................................  19 
C. Macam-macam Syahwat Dalam Alquran .................................  23 

D. Karakteristik Syahwat ..............................................................  23 
E. Dampak Syahwat Pada Diri Manusia .......................................  24 
F. Langkah-langkah Pengendalian Syahwat .................................  28 

BAB III  PENGUNGKAPAN SYAHWAT DALAM ALQURAN ................  30 

A. Terminologi Al-Quran Terkait syahwat ...................................  30 
B. Ayat-ayat Syahwat Dalam Alquran ..........................................  34 
C. Pandangan Ulama Terhadap Syahwat ......................................  38 

BAB IV  ANALISIS ALQURAN SURAH ALI-IMRAN AYAT 14 TENTANG 

SYAHWAT ......................................................................................................  41 
A. Bhalaghah .................................................................................  42 
B. Munasabah Ayat .......................................................................  42 

C. Analisis Penafsiran Q.S. Ali Imran ayat 14 Menurut Tokoh 

Mufassir ...........................................................................................  42 
D. Analisis dan Relevansi Mengenai Ayat-ayat Syahwat .............  59 

BAB V  PENUTUP ..........................................................................................  61 
A. Kesimpulan ...............................................................................  61 
B. Saran .........................................................................................  62 



 

 

ix 

 

DAFTAR PUSTAKA ......................................................................................  64 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP .........................................................................  66 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

Pedoman transliterasi yang digunakan adalah model Library Congress 

(LC), salah satu model transliterasi Arab-Latin yang digunakan secara 

internasional.   

1. Konsonan  

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf latin dapat di 

lihat pada halaman berikut:  

Arab  Latin  Arab  Latin  Arab  Latin  

 K ك   s س   B ب

 L ل   sh ش   T ت 

 M م  {s ص   Th ث 

 N ن  {d ض   J ج 

 W و   {t ط  H ح 

 H هـ   {z ظ   Kh خ 

  , ء   ‘ ع   D د 

 Y ي   gh غ   Dh ذ 

    f ف   R ر 

ز   Z  ق q     

Hamzah (ء) yang terletak di awal kata mengikuti vokalnya tanpa diberi tanda 

apa pun. Jika ia terletak di tengah akhir, maka ditulis dengan tanda (‘).   



 

 

x 

 

2. Vokal   

Vokal bahasa Arab seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal tunggal 

atau monoftong dan vokal rangkap dan diftong.  

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, 

transliterasinya sebagai berikut:  

Tanda Nama Huruf Latin Nama 

 → Fathah a اَ 

 Kasrah i I اّ 

 Dhammah U U اُ 

 

Vokal rangkap bahasa arab yang lambangnya berupa gambaran antara 

harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf yaitu : 

 

Tanda Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah dan ya Ai a dan i ىَىْ 

 Fathah dan wa Au a dan u ىوَْ 

 

 

3. Maddah 

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya harakat dan huruf, 

transliterasinya huruf dan angka yaitu : 



 

 

xi 

 

Harakat dan 

Huruf  

Nama Huruf dan 

Tanda 

Nama 

ََ   ي  ا   |  …

… 

Fath}ah dan alif atau ya a a dan garis di  

atas 

 ـىّ 
Kasrah dan ya i i dan garis di  

atas 

 ىوُ 
Dhammah dan  

Wau 

u u dan garis di  

atas 

Contoh : 

 mata :  مَات  

 rama :  رَمَى   

 qila :  قيّْلَ   

 yamutu :  يمَُوْت  

1. Ta Marbuthah 

Transliterasi untuk ta marbuthah ada dua, yaitu: ta marbuthah yang hidup 

atau mendapat harkat fathah, kasrah, dan dhammah, transliterasinya adalah [t]. 

Sedangkan ta marbuthah yang mati atau mendapat harkat sukun, transliterasinya 

adalah [h]. 

Kalau pada kata yang terakhir dengan ta marbuthah diikuti oleh kata yang 

menggunakan kata sandang al- serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka ta 

marbuthah itu di transliterasikan dengan ha (h). 

Contoh : 



 

 

xii 

 

 raudah al-athfal : رَوْضَةٌ الأطْفَال    

 al-madinah al-fadilah : الْمَدّيْنَةُ الْفَاضّلةَُ    

 al-hikmah :       الْحّكْمَةُ          

2. Syaddah (Tasydid)  

Syaddah atau tasydid yang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan 

sebuah tanda tasydid (   َ  ), dalam transliterasi ini dilambangkan dengan 

perulangan huruf (konsonan ganda) yang diberi tanda syaddah. 

Contoh : 

 rabbana :    رَب نَا  

يْنَا     najjaina : نَج 

 al-haqq :  الْحَق  

 nu'ima :     نعُ مَ  

 aduwwun‘ :     عَدوُ  

Jika huruf ى     ber-tasydid di akhir sebuah kata dan didahului oleh huruf karah 

  .maka ia ditransliterasi seperti huruf maddah (i) ,(ىّي  )

Contoh : 

 Ali (bukan ‘Aliyy atau ‘Aly)‘ :   عَلّي   

 Arabi (bukan ‘Arabiyy atau ‘Araby)‘ :  عَرَبّي  

3. Kata Sandang  

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab di lambangkan dengan huruf ال (alif 

lam ma’arifah). Dalam pedoman transliterasi ini, kata sandang ditransliterasikan 

seperti biasa, al-, baik ketika ia diikuti oleh huruf Syamshiah dan qamariyah. Kata 

sandang tidak mengikuti bunyi huruf langsung yang mengikutinya. Kata sandang 



 

 

xiii 

 

ditulis terpisah dari kata yang mengikutinya dan dihubungkan dengan garis 

mendatar (-). 

Contoh : 

 al-shamsu (bukan ash-shamsu) : الش مْسُ 

لْزَلةَُ   al-zalzalah (az-zalzazah) :    الز 

 al-falsafah :    الفَلْسَفَةُ 

 al-biladu :     البلّاَدُ 

 

4. Hamzah 

Aturan transliterasi huruf hamzah menjadi apostrof (‘) hanya berlaku bagi 

hamzah yang terletak di tengah dan akhir kata. Namun, bila hamzah terletak di 

awal kata, ia tidak dilambangkan, karena dalam tulisan Arab ia berupa alif. 

Contoh : 

 ta’muruna :  تأَمُْرُوْنَ 

 'al-nau :       الَن وْءُ 

 syai’un :       شَيْءٌ 

 umirtu :      أمُّرْتُ 

5. Penulisan Kata Arab Yang Lazim Digunakan dalam Bahasa Indonesia. 

Kata, istilah atau kalimat Arab yang ditransliterasi adalah kata, istilah atau 

kalimat yang belum dibakukan dalam bahasa Indonesia. Kata, istilah atau kalimat 

yang sudah lazim dan menjadi bagian dari perbendaharaan bahasa Indonesia, atau 

sudah sering ditulis dalam tulisan bahasa Indonesia. Tidak lagi ditulis menurut 

cara transliterasi di atas. Misalnya kata Alquran (dari al-Qur’an), Sunnah, khusus, 



 

 

xiv 

 

dan umum. Namun, bila kata-kata tersebut menjadi bagian dari satu rangkaian teks 

Arab, maka mereka harus ditransliterasikan secara utuh. 

Contoh : 

Fi Zilal al-Qur’an 

Al-Sunnah qabl al-tadwin 

Al-‘Ibarat bi ‘umum al-lafzh la bi khusus al-sabab 

6. Lafz al-Jalalah (الله) 

Kata “Allah” yang didahului partikel seperti huruf Jarr dan huruf lainnya 

atau berkedudukan sebagai mudahf ilaih (frasa nominal), ditransli-terasikan tanpa 

huruf hamzah. 

Contoh : 

 billah  بّا الله  dinullah  دّيْنُ الله 

Adapun ta marbuthah di akhir kata yang disandarkan kepada lafz al-jalalah, 

ditransliterasi dengan huruf [t]. 

7.  Huruf Kapital 

Walau sistem tulisan arab tidak mengenal huruf kapital (All Caps), dalam 

transliterasinya huruf-huruf tersebut dikenal dengan ketentuan tentang 

penggunaan huruf kapital berdasarkan pedoman ejaan Bahasa Indonesia yang 

berlaku (EYD). Huruf kapital, misalnya, digunakan untuk menuliskan huruf awal 

nama diri (Orang, tempat, bulan) dan huruf pertama pada permulaan kalimat. Bila 

nama diri didahului oleh kata sandang (al-), maka yang ditulis dengan huruf 

kapital tetap huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. 

Jika terletak pada awal kalimat, makan huruf A dari kata sandang tersebut 



 

 

xv 

 

menggunakan huruf kapital (Al-). Ketentuan yang sama juga berlaku untuk huruf 

awal dari judul referensi yang didahului oleh kata sandang al-, baik ketika ia 

ditulis dalam teks maupun dalam catatan rujukan (CK,DP). 

Contoh : 

Wa ma Muhammadun illa rasul  

Innaawwalabaitinwudi’alinnasi lallazi bi Bakkamubarakan  

SyahrulRamadan al-laziunzila fih al-Qur’an 

Abu Nasr al-Farabi 

Al-Gazali  

Al-Munqiz min al-Dalal 

Jika nama resmi seseorang menggunakan kata Ibnu (anak dari) dan  

Abu(bapak dari) sebagai nama kedua terakhirnya, maka kedua nama terakhir itu 

harus disebutkan sebagai nama akhir dalam daftar pustaka atau daftar referensi. 

  



 

 

xvi 

 

ABSTRAK 

Nama    : Siti Rahma 

Nim    : 18.2.11.0051 

Jurusan   : Ilmu Alquran dan Tafsir 

Judul Skripsi  : Syahwat Dalam Alquran (Studi Analis Terhadap QS.  

   Ali Imran ayat 14) 

 

 Pada penelitian ini penulis menjadikan ayat –ayat tentang syahwat sebagai 

objek penelitian, yang mana peneliti hanya fokus pada satu ayat tentang syahwat 

di dunia yakni dalam QS. Ali-Imran ayat 14. Alasan penulis tertarik menjadikan 

ayat syahwat tersebut sebagai objek penelitian adalah karena dalam bahasa 

Indonesia syahwat sering dikonotasikan dengan hal-hal yang berbau seksualitas, 

dan selama ini masyarakat sering kali mengaitkan syahwat dengan hal-hal yang 

bersifat negatif. Dalam penelitian ini penulis menyebutkan perbedaan antara 

makna syahwat dalam Bahasa Indonesia dengan makna syahwat dalam Alquran 

(Bahasa Arab). Gambaran syahwat di dunia tidak semuanya bersifat negatif. serta 

untuk mengetahui gambaran syahwat di dunia dan mengetahui perbedaan antara 

syahwat dan nafsu. 

 Jenis penelitian ini adalah Library research atau kajian pustaka, yaitu 

penelitian dengan cara mengumpulkan data melalui penelaahan terhadap buku-

buku dan literatur-literatur yang berkaitan dengan objek penelitian. Metode 

penelitian yang dipakai adalah metode tematik/maudhui dan tahlili, karena dalam 

penelitian ini penulis memilih tema tertentu yaitu syahwat. Kemudian penulis 

menjelaskan ayat-ayat Alquran tersebut mencakup keseluruhan aspeknya yaitu 

asbabunnuzul, keterkaitan antara ayat yang satu dengan ayat yang lain 

(munasabah), riwayat Nabi maupun Sahabat dan pendapat para tokoh-tokoh 

Mufassir. 

 Hasil penelitian ini adalah pembahasan mengenai syahwat dalam Alquran 

disebut sebanyak 13 kali, dalam bentuk kata benda disebut sebanyak 5 kali dan 

disebut dalam bentuk kata kerja sebanyak 8 kali. Dalam bentuk kata benda 

memiliki arti “kesenangan” sedangkan dalam bentuk kata kerja memiliki makna 

“mencintai” atau “menyenangi sesuatu”. 



 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

 Islam, suatu agama yang mengatur kehidupan sosial tidak hanya 

berhubungan dengan Tuhan semata akan tetapi memasukkan manusia dan alam 

dalam unsur keimanan sehingga menciptakan suatu fondasi pola pikir yang kuat 

dalam menentukan pola pikir kehidupan sosial. Sehingga Islam menjadi pedoman 

bagi manusia dalam menjalani segala aspek kehidupan, dari mulai bangun tidur 

hingga tertidur kembali.1 

 Syahwat merupakan fitrah manusia yang mempunyai peran besar dalam 

menggerakkan tingkah laku manusia. Bila seorang sedang lapar atau haus maka 

tingkah lakunya selalu mengarah kepada tempat di mana dapat diperoleh makanan 

dan minuman. Jika yang sedang dominan syahwat seksual maka perilakunya juga 

selalu mengarah kepada hal-hal yang memberi kepuasan seksual. Perilaku 

manusia sangat dipengaruhi oleh syahwat apa yang sedang dominan dalam 

dirinya; syahwat seksual, syahwat politik, syahwat pemilikan, syahwat 

kenyamanan, syahwat harga diri, syahwat kelezatan dan lain-lainnya. Syahwat itu 

wataknya seperti anak-anak, jika dilepas maka ia akan melakukan apa saja tanpa 

kendali. Syahwat yang dimanjakan akan mendorong orang pada pola hidup 

hedonis.2 Dalam  Islam, syahwat harus ‘dijinakkan’ dan dikendalikan. Metode 

pengendalian syahwat dilakukan secara sistemik dalam ajaran yang terkemas 

dalam syariah dan akhlak. Syahwat yang dikendalikan akal sehat dan hati yang 

 

1 Mustafa Sahuri, “Manajemen Nafsu Menurut  Al-Ghazali” (Skripsi Tidak diterbitkan, 

Jurusan Aqidan dan Filsafat Islam, UIN Ar-Raniry Darussalam. Banda Aceh. 2017). 1. 

2 Ulya Hikmah Sitorus Pane, Syahwat Dalam Alquran, (Kontemplasi, Volume 04 Nomor 

02, Desember 2016), 386. 



2 

 

 

 

bersih akan berfungsi sebagai penggerak tingkah laku atau motif dan 

menyuburkan motivasi kepada keutamaan hidup. Kecuali itu, syahwat memiliki 

tabiat menuntut pemuasan seketika tanpa memedulikan dampak bagi diri sendiri 

maupun bagi orang lain. Begitu kuatnya dorongan, maka Alquran mengibaratkan 

kedudukan syahwat bagi orang yang tidak mampu mengendalikannya seperti 

tuhan yang harus disembah. Pengabdi syahwat akan meruti apa pun perilaku yang 

harus dikerjakan, betapa pun itu menjijikkan.3 

 Kata syahwat secara umum sering kali dimaknai  dengan nafsu atau 

keinginan bersetubuh, hingga dalam kamus besar bahasa Indonesia pun juga 

mendefinisikan kata syahwat dengan makna tersebut. Padahal makna asli kata 

tersebut bukanlah demikian jika dilihat dari Alquran.4 

 Raghib al-Ashfahani menjelaskan bahwa "شــ"ا" adalah merupakan  makna 

asli dari syahwat (الش"وة) ialah condongnya nafsu pada sesuatu yang diinginkan. Di 

dunia syahwat terbagi menjadi dua macam, pertama syahwah shadiqah (benar) 

adalah syahwat yang dapat menyebabkan badan tersakiti (rusak) jika tidak 

dipenuhi, seperti nafsu makan ketika lapar, tidur ketika mengantuk. Kedua 

syahwah kadzibah (dusta) adalah syahwat yang apabila tidak terpenuhi, badan 

tidak tersakiti. Terkadang sesuatu yang diinginkan (المشــتة) disebut dengan شــ"وة. 

Dan terkadang potensi untuk menginginkan sesuatu juga disebut dengan 5.ش"وة 

 

3 Ibid. 

4 Abdul Halim Tirmizi, “Hakikat Syahwat di Syurga (Studi Tafsir Al-Tahrir Wa Al-

Tanwir Karya Ibnu ‘Asyur)” (Skripsi Tidak diterbitkan, Jurusan Ilmu Alquran dan Tafsir, UIN 

Syarif Hidayatullah, Jakarta, 2017), 2. 

 5 Cut Nadila Apni, “Syahwat Menurut Perspektif Mufassir Kontemporer”, (Skripsi Tidak 

Diterbitkan, Jurusal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, IIQ Jakarta). 3-4. 

 



3 

 

 

 

 Kata  الشــ"وات disebut Alquran dalam bentuk jamak sebanyak tiga kali, dan 

dalam bentuk mufrad sebanyak dua kali..6 Kata  الشــ"وات tersusun dari kata dasar 

dengan suku kata : ي ه ش, huruf pertama ش, huruf kedua ه, dan huruf ketiga ي. 

Jumalah pemakaian pola dasar ي ه ش dalam Alquran 13 kali, yang terdiri dari 

dipakai kata benda sebanyak 5 kali , dipakai kata kerja sebanyak 8 kali.7 

 Di antara bentuk kata (isim) mufrad (الش"وة) terdapat dalam Q.S. al-A’raf/7: 

81 dan Q.S. al-Naml/27: 55, dalam bentuk kata benda (isim) jamak (الشــ"وات) 

terdapat dalam Alquran Q.S. Ali-Imran/3: 14, Q.S an-Nisa/4: 27, dan Q.S. 

Maryam/19: 29, sedangkan dalam bentuk kata kerja (fi’il) ( "اشــت) terdapat dalam 

Q.S. al-Anbiya’/21: 102, bentuk kata (تشــت"ى) terdapat dalam Q.S. Fushshilat/41: 

31, bentuk kata (تشــت"يه) terdapat dalam Q.S. az-Zukhruf/43: 71, bentuk kata 

 :terdapat dalam Q.S. an-Nahl/15: 51, Q.S. Saba’/34: 54, Q.S. al-Thur/52 (يشــت"ون)

22 , Q.S. al-Waqi’ah/56: 21 dan Q.S. al-Mursalat/77: 42.8 

 Kebanyakan, pemakaian kata syahwat dalam Alquran menunjukkan pada 

arti menyenangi, menginginkan, sebagaimana gambaran mengenai penduduk 

surga mereka tidak menganggap sedikit pun desisan api neraka serta mereka kekal 

dalam menikmati segala keinginan mereka (Q.S. al-Anbiya/21: 102, Q.S. 

Fushshilat/41: 31, Q.S. al-Thur/52: 22, Q.S. al-Waqi’ah/56: 21 dan Q.S. al- 

Mursalat/77: 42). Sebaliknya penduduk neraka, tidak terpenuhi segala apa yang 

 

6 Muhammad Fuad Abdul Baqi, al-Mu’jam al-Mufarras li Alfadz Alquran al-Karim, 

(Kairo, Dar al-Hadis, 2007), 496 

7 Ulya Hikmah Sitorus Pane, Syahwat Dalam Alquran, (Kontemplasi, Volume 04 Nomor 

02, Desember 2016).  386 

 8 Muhsin Hariyanto, Pengendalian Syahwat dalam Perspektif Al-qur’an, (kajian Tafsir 

Al-qur’an, Yogyakarta, 2007), 1. 



4 

 

 

 

mereka inginkan, hal tersebut merupakan balasan bagi mereka karena telah 

melampiaskan keinginan mereka (Q.S. an-Nahl/15: 57 dan Q.S. Saba’/34: 54).9 

 Sedangkan dalam bentuk jamak (الشــ"وات), dipakai untuk menunjukkan 

perkara-perkara yang diinginkan dan disukai oleh manusia, seperti wanita, anak-

anak, harta benda yang banyak dari jenis emas dan perak, kuda, binatang ternak 

dan berbagai macam jenis harta benda dunia lainnya (Q.S. Ali- Imran/3:14), 

 .juga bermakna kemauan-kemauan yang terdapat pada diri manusia (QS (الشــ"وات)

an-Nisa/4: 27 dan QS. Maryam/19: 59). Kata (الشــ"وة) dipakai dengan makna 

“nafsu syahwat” atau “birahi”, seperti kaum Nabi Luth mereka melampiaskan 

nafsu seksual mereka kepada laki-laki, buka kepada perempuan (QS. al-A’raf/7: 

81 dan QS. an-Naml/27: 55). Kedua surah tersebut  menurut al-Thabathaba’i 

merupakan peringatan bagi kaum Nabi Luth. Perbuatan seksual yang mereka 

lakukan (Homoseks) adalah tindakan melanggar kodrat, karena sesungguhnya 

Allah menciptakan manusia secara berpasang-pasangan.10 

 Bagi orang awam syahwat selalu dikonotasikan dengan seks, sehingga 

orang suka malu jika disebut besar syahwatnya. Sesungguhnya syahwat 

merupakan salah satu sub sistem dalam sistem kejiwaan (sistem nafsani. manusia, 

bersama dengan akal, hati. Syahwat bersifat fitrah, manusiawi, normal, tidak 

tercela, bahkan dibutuhkan keberadaannya. Sebab, jika seseorang sudah tidak 

memiliki syahwat pasti ia tidak lagi memiliki semangat hidup. Yang diperlukan 

ialah kemampuan mengontrol syahwat sehingga ia terkendali dan menjadi 

penggerak tingkah laku secara proporsional.11 

 

 9 M. Quraish Shihab, Ensiklopedia Al-Quran : Kajian Kosakata, Jilid 3, (Jakarta: Lentera 

Hati, 2007), 397.   

 10 Ibid. 

11 Muhsin Hariyanto, “ Manajemen Syahwat”, (Dosen FAI-UM, Yogyakarta) 



5 

 

 

 

 Syahwat dapat dikatakan juga sebagai motor penggerak peradaban. 

Peradaban itu menurut Prof. Quraish Shihab terdiri dari tiga hal : ilmu, seni, dan 

etika. Kecintaan terhadap kebenaran melahirkan ilmu; kecintaan terhadap 

keindahan melahirkan seni; kecintaan terhadap yang baik melahirkan etika. Ketiga 

unsur peradaban ini bisa berkembang dan maju karena manusia memiliki 

syahwat.12 

 Syahwat dan nafsu merupakan salah satu unsur pada diri manusia yang 

memiliki substansi yang sama, yaitu sama-sama memiliki makna suatu keinginan. 

Hal ini memiliki karakter yang sama seperti halnya mempunyai dampak positif 

dan negatif. Namun yang diungkap oleh kebanyakan orang bahwa syahwat dan 

nafsu cenderung pada hal negatif.13 Seperti yang di firmankan Allah ta’ala dalam 

Q.S. Yusuf /12: 53 

 

حّ  ءّ اّلَه مَا رَحّمَ رَب ّيْْۗ اّنه رَب ّيْ غَفوُْرٌ ره ارَةٌ ۢ بّالسُّوْْۤ ئُ نَفْسّيْْۚ اّنه النهفْسَ لََمَه  يْمٌ وَمَآ ابُرَ ّ

 

Terjemahnya: 

   Aku tidak (menyatakan) diriku bebas (dari kesalahan) karena 
sesungguhnya nafsu itu selalu mendorong kepada kejahatan, kecuali (nafsu) 
yang diberi rahmat oleh Tuhanku. Sesungguhnya Tuhanku Maha 
Pengampun lagi Maha Penyayang.14 

 Ayat ini menyatakan bahwasanya pernyataan istri raja Al-Aziz bahwa sifat 

nafsu yaitu selalu membisikan dan mengharapkan.15 Dalam ayat itu mengatakan 

 

 12 https://islami.co/pengajian-quraish-shihab-dan-baim-wong-mengapa-allah-

menciptakan-syahwat/ 

 13 Lukman Maulana Ibrahim, “Makna Syahwat dan Nafs dalam Al-Qur’an”, (Skripsi 

Tidak diterbitkan, Jurusan Ilmu Alquran dan Tafsir, UIN Walisongo, Semarang, 2023), 2 

 14 Terjemah Kemenag 2019, word kemenag exe( Q.S Yusuf 12:53)  

 15 DR. Abdullah bin Muhammad bin ‘Abdurrahman bin Ishaq bin Alu Syaikh, Tafsir Ibnu 

Katsir, Penerjemah, M. Abdul Ghoffar E.M. Jilid 4, 430. 



6 

 

 

 

bahwasanya nafsu itu condong kepada kejahatan atau kejelekan. Dalam salah satu 

tafsir yang mewakili semua tafsir yang lain makna dari nafsu ammarah yang 

mengajak pada kejelekan yaitu ke arah pada nafsu syahwat atau seksual.16 

 Namun pada hakikatnya syahwat dan nafsu tidaklah semua sama 

bermakna dengan nafsu yang memiliki makna negatif ataupun bermakna seksual 

saja. Dalam bahasa arab Nafsun atau An-nafs bermakna rūh atau jiwa, manusia 

dan lainnya. Dan nafsu merupakan fitrah yang melekat dalam diri manusia, 

sedangkan syahwat merupakan sesuatu kesenangan bersifat material yang secara 

eksplisit terdapat dalam ayat Al-Qur’an surah Ali-Imran ayat 14. 

 Bertitik tolak dari latar belakang yang ada, peneliti tergerak untuk 

menganalisis ayat-ayat dalam Alquran tentang syahwat dengan judul “Syahwat 

dalam Alquran (Studi Analisis Terhadap QS. Ali Imran Ayat 14). 

 

B. Rumusan Masalah dan Batasan Masalah 

1. Rumusan Masalah 

 Dari latar belakang yang penulis paparkan di atas, maka terdapat beberapa 

pertanyaan yang menjadi rumusan masalah. 

a. Bagaimana pandangan Alquran tentang syahwat? 

b. Bagaimana penafsiran QS. Ali Imran ayat 14 tentang syahwat? 

 

 

 16 Lukman Maulana Ibrahim, “Makna Syahwat dan Nafs dalam Al-Qur’an”, (Skripsi 

Tidak diterbitkan, Jurusan Ilmu Alquran dan Tafsir, UIN Walisongo, Semarang, 2023), 2 

 



7 

 

 

 

2. Batasan Masalah 

 Penulis memberikan batasan masalah dalam skripsi, agar pembahasan ini 

dapat dijangkau dan tidak menyimpang dari rumusan masalah yakni membahas 

tentang ayat-ayat syahwat dalam Alquran studi analisis terhadap QS. Ali-Imran 

ayat 14. 

3. Tujuan dan Kegunaan Penelitian 

 Berdasarkan rumusan dan batasan masalah di atas, maka tujuan penelitian 

adalah sebagai berikut : 

a. Tujuan Penelitian 

1) Untuk mengetahui bagaimana pandangan Alquran tentang syahwat. 

2) Untuk mengetahui bagaimana penafsiran QS. Ali Imran ayat 14 tentang 

syahwat. 

b. Manfaat Penelitian 

1) Sebagai tambahan khazanah keilmuan bagi penulis dan pembaca dalam 

mengetahui makna syahwat yang terdapat dalam Alquran. 

2) Penelitian diharapkan dapat menjadi masukan dalam pengembangan ilmu 

pengetahuan bagi kita semua, terkhusus Fakultas Ushuluddin Adab dan 

Dakwah, Jurusan Ilmu Alquran dan Tafsir Universitas Islam Negeri (UIN. 

Datokarama Palu. 

 

C. Kajian Pustaka 

 Syahwat dalam Alquran sudah pernah dibahas oleh beberapa penulis dan 

penafsir sebelumnya. Seperti di antara beberapa penulis berikut: 



8 

 

 

 

1) Jurnal yang disusun oleh: Ulya Hikmah Sitorus Pane, Fakultas ilmu 

Tarbiyah dan Keguruan UIN Sumatera Medan yang berjudul “Syahwat 

Dalam Alquran”, kontemplasi, Volume 04 Nomor 2, Desember 2016. 

Penelitian ini membahas tentang ayat-ayat yang berhubungan dengan 

syahwat, dampak positif dan dampak negatif yang ditimbulkan oleh 

syahwat itu sendiri, dan penyakit syahwat.17 

2) Skripsi yang ditulis oleh: Lukman Maulana Ibrahim dari Universitas Islam 

Negeri Walisongo Semarang dengan judul Makna Syahwat dan Nafs 

Dalam Al-Qur’an (Analisis Semantik Tosihiko Izutsu). Penelitian ini 

mengkaji makna Syahwat dan nafs dalam analisis kajian semantik 

Toshihiko Izutsu. Dalam Analisis semantik ini menggunakan semantik 

Toshihiko Izutsu. Analisis Tosihiko Izutsu mempunyai beberapa tahapan 

di antaranya mencari kata kunci, kemudian dicari makna dasarnya, 

menggunakan makna relasional yaitu sintagmatis dan paradigmatik; 

makna historis yang terdiri dari pra qur’anik, Qur’anik, dan pasca 

Qur’anik, dan weltanschauung.18 

3) Tesis yang ditulis oleh: Farid Adnir program Studi Tafsir Hadis 

Pascasarjana Institut Agama Islam Negeri Sumatera Utara Medan dengan 

judul Syahwat dalam Al-Qur’an. Penelitian ini menggunakan metode 

analisis ataupun maudhū’i. Pada hasil penelitian ini menjelaskan bahwa 

syahwat memiliki kecenderungan pada kesenangan dan kecintaan dengan 

hal yang negatif. Indikator syahwat yaitu sebuah kesenangan yang harus 

dihindarkan karena pengaruh jika tunduk pada syahwat maka dapat 

 

17 Ulya Hikmah Sitorus Pane, Syahwat Dalam Alquran, (Kontemplasi, Volume 04 Nomor 

02, Desember 2016).  

 18 Lukman Maulana Ibrahim, “Makna Syahwat dan Nafs dalam Al-Qur’an”, (Skripsi 

Tidak diterbitkan, Jurusan Ilmu Alquran dan Tafsir, UIN Walisongo, Semarang, 2023) 



9 

 

 

 

merasakan fitnah dan mencintai dunia yang sedangkan dunia itu seperti 

fatamorgana.19 

4) Skripsi yang ditulis oleh: Nur Najman Marzuki dengan metode komparatif 

antara penafsiran M. Quraish Shihab dengan Muhammad Syahrur tentang 

syahwat pada Q.S Ali Imran ayat 14. Peneliti ini mengungkapkan 

perbedaan oleh Muhammad Quraish Shihab dengan pendapatnya 

menggunakan metode tahlili dan munasabah ayat dengan menggunakan 

kaidah kebahasaan Al-Quran. Sedangkan metode yang digunakan 

Muhammad Syahur yaitu menggunakan metode linguistik modern (tartil) 

maka akan menghasilkan penafsiran yang berbeda. Syahwat menurut M. 

Quraish Shihab yaitu sifat kesenangan material dan juga indrawi, Namun 

menurut Muhammad syahrur bahwa syahwat hanya bersifat material saja, 

menyukai hal-hal yang baru. 20 

5) Skripsi yang ditulis oleh : Cut Nadila Apni dari Jurusan Ilmu Alquran dan 

Tafsir IIQ Jakarta yang berjudul “Syahwat Menurut Perspektif Mufassir 

Kontemporer”. Penelitian ini menggunakan metode komparatif dan 

tematik, yakni memilih tema tertentu yakni syahwat kemudian penulis 

membandingkan dua tokoh mufassir yaitu M. Quraish Shihab dan 

Wahwab az-Zuhaili. Dua tokoh tersebut akan dibandingkan penafsirannya 

mengenai syahwat di dunia yang akan menghasilkan bagaimana gambaran 

syahwat di dunia.21 

 

 19 Farid Adnir, “Syahwat dalam Al-Qur’an”, (Skripsi Tidak diterbitkan, Tafsir Hadis, 

IAIN Sumatera Utara, Medan, 2014) 

 20 Nur Najman Marzuki, “Studi Komparatif Penafsiran M.Quraish Shihabdan 

Muhammad Syarur tentang Syahwat pada QS.Ali ‘Imran (3):14”, (Skripsi Tidak diterbitkan, UIN 

Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2004) 

 21 Cut Nadila Apni, “Syahwat Menurut Perspektif Mufassir Kontemporer”, (Skripsi 

Tidak Diterbitkan, Jurusal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, IIQ Jakarta).  

 



10 

 

 

 

 Dari beberapa kepustakaan diatas, penulis mengemukakan 

mengenai syahwat dalam al-Qur’an secara relevan dari sebelumnya. 

sebagaimana semestinya peneliti mengkaji lebih dalam membedah makna 

syahwat dalam Al-Qur’an alasisis terhadap QS. Ali ‘Imran ayat 14.  

D. Penegasan Istilah 

 Skripsi ini berjudul Syahwat dalam Alquran (Studi Analisis Terhadap QS. 

Ali-‘Imran ayat 14, untuk membahas permasalahan dalam penelitian ini, perlu 

penegasan beberapa kata kunci agar mempermudah penulis dan menghindari 

kesalahpahaman serta kekeliruan dalam memahami istilah dalam judul ini, oleh 

karena itu diperlukan untuk memberikan penegasan pada istilah yang menjadi 

kata kunci yang terdapat pada judul penelitian ini, antara lain  

1. Syahwat 

 Syahwat adalah keinginan atau dorongan yang timbul dari dalam diri 

seseorang untuk meraih sesuatu yang membuat dia senang. 22 Syahwat yang 

sering diterjemahkan dengan hasrat seksual, sebenarnya memiliki pengertian yang 

jauh lebih luas. Dalam pengertian bahasa (Arab., syahwat dimaknai sebagai 

kecenderungan hati yang sulit terbendung kepada sesuatu yang bersifat duniawi 

dan materil. 

2. Alquran 

 Alquran menurut bahasa (etimologi. adalah kata benda abstrak (mashdar. 

dari kata kerja Qara’a yang berarti : “(dia. telah membaca”. Dari pengertian itu 

 

22 https://www.google.com/amp/s/m.republika.co.id/amp/qmbxji366 



11 

 

 

 

maka Alquran  berarti “bacaan” atau sesuatu yang dibaca dengan berulang-

ulang.23  

 Alquran secara harfiah  berarti “bacaan yang sempurna” merupakan suatu 

nama pilihan Allah yang sungguh tepat, karena tiada suatu bacaan pun sejak 

manusia mengenal tulis baca lima ribu tahun yang lalu yang dapat menandingi 

Alquran al-Karim, bacaan sempurna lagi mulia.24 

 Qar’ah artinya menyatukan dan menggabungkan. Al-Qira’ah artinya 

menggabungkan huruf-huruf dan kata-kata satu sama lain saat membaca. Alquran 

pada dasarnya sama seperti kata al-Qira’ah, bentuk mashdar dari kata qara’a-

qira’anan 

 Sebagian ulama berpendapat bahwa kata Alquran menurut asal katanya 

tidak menggunakan hamzah karena kata Alquran dibuat sebagai nama untuk 

kalam yang diturunkan kepada Nabi Muhammad Shallallahu ‘alaihi wasallam, 

bukan berasal dari kata qara’a. atau kemungkinan berasal dari kata : qarana asy-

syai’a bisy sya’I, uyang berarti menggabungkan sesuatu dengan sesuatu. Atau 

berasal dari kata qara’in karena ayat-ayat Alquran menyerupai satu sama lain. 

Dengan demikian huruf nun dalam kata Alquran adalah nun asli. Pendapat ini 

lemah dan yang benar adalah pendapat pertama.25 

3. Analisis 

  Menurut kamus besar bahasa Indonesia “Analisis adalah penguraian suatu 

pokok atas berbagai bagiannya dan penelaahannya bagian itu sendiri serta 

 

23 Miflah Faridi dan Agus Syihabuddin, Alquran sumber hukum Islam Yang Pertama, 

(cet. I; Jakarta : Pustaka, 1989), 1-2 

24 M. Quraish Shihab, Wawasan Alquran, (Cet. XII; Bandung : Mizan, 2001),  3 

25 Manna’ Al-Qaththan, Dasar-dasar ilmu Al Qur’an, (Jakarta: Ummul Qura), 32-34. 



12 

 

 

 

hubungan antara bagian untuk memperoleh pengertian yang tepat dan pemahaman 

arti keseluruhan”. Menurut Nana Sudjana (2016:27) “analisis adalah usaha 

memilah suatu integritas menjadi unsur-unsur atau bagian-bagian sehingga jelas 

hierarkinya dan atau susunannya”. Menurut Abdul Majid (2013:54) “Analisis 

adalah (kemampuan menguraikan) adalah menguraikan satuan menjadi unit-unit 

terpisah,  membagi satuan menjadi sub-sub atau bagian, membedakan antara dua 

yang sama, memilih dan mengenai perbedaan (di antara beberapa yang dalam satu 

kesatuan)”.  

  Dari beberapa pendapat diatas, dapat disimpulkan bahwa analisis adalah 

suatu kegiatan untuk menemukan  temuan  aru terhadap objek yang akan diteliti 

ataupun diamati oleh peneliti untuk menemukan bukti-bukti yang akurat pada 

objek tersebut.26 

 

E. Metode Penelitian 

 Untuk menganalisis sebuah obyek penelitian tersebut yang bersangkutan 

langsung dengan tafsir, penulis di sini akan mengemukakan metodologi yang 

digunakan dalam tahap-tahap penelitian yaitu : 

1. Jenis penelitian 

 Penelitian ini menggunakan penelitian kepustakaan atau library research, 

ialah dengan mencari referensi yang berkaitan terhadap pembahasan yaitu tentang 

ayat-ayat syahwat didunia yang terfokus pada satu ayat yaitu QS. Ali-Imran ayat 

14. Semua berasal dari sumber-sumber kepustakaan seperti kitab-kitab tafsir baik 

klasik maupun kontemporer, kitab-kitab hadis dan lain-lain. Data yang telah 

 

 26 http://portalunivertasitasquality.ac.id:55555/490/4BAB%20II.pdf (diakses, 26 oktober 

2023, jam 14.06) 

http://portalunivertasitasquality.ac.id:55555/490/4BAB%20II.pdf


13 

 

 

 

diperoleh bisa dijadikan  bahan penelitian, sehingga tidak sulit dalam 

mengerjakan analisis guna memperoleh kesimpulan yang memperoleh hasil 

penelitian. Oleh karena itu, penelitian ini tidak membutuhkan data lapangan 

karena data yang ingin diperoleh merupakan pemikiran, konsep atau teori yang 

dipaparkan oleh para ulama dan ilmuwan yang diperoleh dari karya-karya 

mereka.27 

2. Pendekatan Penelitian 

 Dalam penelitian ini penulis menggunakan  kajian tematik/maudhui dan 

tahlili, karena dalam penelitian ini penulis memilih tema tertentu yaitu syahwat. 

Kemudian penulis menjelaskan ayat-ayat Alquran tersebut mencakup keseluruhan 

aspeknya yaitu asbabunnuzul, keterkaitan antara ayat yang satu dengan ayat yang 

lain (munasabah), riwayat Nabi maupun Sahabat dan pendapat para tokoh-tokoh 

Mufassir. 

3. Metode Pengumpulan Data 

 Dalam proses pengumpulan data proposal ini penulis menggunakan library 

research yaitu menghimpun berbagai literatur yang memiliki keterkaitan dengan 

pembahasan dari proposal skripsi ini, membaca, menelaah, dan 

menyimpulkannya. Kemudian mengutip penjelasan dalam kitab tersebut. 

Pengumpulan data menggunakan teknik sebagai berikut : 

a. Teknik kutipan, yaitu penulis mengumpulkan data dengan mengutip secara 

langsung maupun tidak langsung dari sumber pustaka. 

 

27 Nasiruddin baidan & Erwati Aziz, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir, (Yogyajarta: Pustaka 

Belajar, 2019),   152. 



14 

 

 

 

b. Teknik ikhtisar, yaitu penulis membuat suatu ringkasan atau rangkuman 

dari beberapa buku yang ada kaitannya dengan pembahasan penulis dan 

yang sesuai dengan sumber pustaka. 

c. Teknik ulasan, yaitu penulis memuat catatan-catatan yang khusus dari 

penulis sendiri sebagai reaksi terhadap sumber yang dibaca, yang dapat 

menambah atau menjelaskan catatan bacaan, atau dapat pula  berupa 

kritik, kesimpulan, saran, dan komentar.  

4. Metode Pengolahan Data  

 Dalam teknik sebuah pengolahan data dan analisis dalam penelitian ini, 

penulis menggunakan metode deskriptif, yaitu berusaha dalam mendeskripsikan 

dan menginterpretasikan apa yang ada, pendapat yang sedang tumbuh, proses 

yang sedang berlangsung akibat efek yang terjadi atau kecenderungan yang 

tengah berkembang. 

 Dalam proses penulisan penelitian ini, penulis menggunakan beberapa 

tahap. Pertama, memahami makna syahwat dalam Alquran. Maka dalam hal ini 

penulis menghimpun data-data dari beberapa sumber pustaka yang berhubungan 

dengan syahwat. Kedua, mengkaji atau mengungkap dari beberapa pandangan 

mufassir dalam kitab mereka mengenai syahwat dan perannya dalam diri manusia. 

Maka penulis menghimpun data-data dari kitab tafsir mufassir tersebut kemudian 

memberikan kritik, saran atau kesimpulan dari sumber pustaka tersebut.28 

 

28 Skripsi Alfiyatur Rohmah, Konsep Laktasi dalam Alquran penafsiran Surah al-

Baqarah ayat 233, al-Ahqaf ayat 15 dan Lukman ayat 14 dalam Perspektif Ilmu Kesehatan, 

(Semarang: Unifversitas Islam Negeri Walisingo, 2017). 



15 

 

 

 

F. Garis-garis Besar Isi 

 Untuk mengetahui gambaran secara Umum penulisan Skripsi ini, berikut 

penulis paparkan garis-garis besar isi sebagai berikut : 

 Bab pertama, adalah pendahuluan. Yang di mana dalam bab ini berisi latar 

belakang masalah yang berisi penjelasan mengapa penelitian ini penting untuk 

dilakukan. Selanjutnya, dirumuskan dalam bentuk pokok masalah (rumusan 

masalah. yang hendak dipecahkan dalam penelitian ini. Kemudian tujuan dari 

penelitian itu sendiri, yang merupakan jawaban dari pokok masalah tersebut. 

Dikemukakan pula manfaat penelitian, kajian pustaka, kerangka teori, dan metode 

penelitian dan garis-garis besar isi. 

 Bab kedua, pada bab ini penulis membahas tentang syahwat pada 

umumnya, yang terdiri dari pengertian syahwat baik secara etimologi dan 

terminologi, pengertian syahwat menurut para tokoh mufassir, kemudian macam-

macam syahwat, perbedaan antara syahwat dan hawa nafsu, dan dampak syahwat 

bagi manusia. 

 Bab ketiga, pada bab ini penulis membahas tentang bagaimana 

pengungkapan syahwat dalam Alquran, yang terdiri dari terminologi syahwat 

dalam Alquran, kemudian membahas ayat-ayat syahwat dalam Alquran, dan 

terakhir membahas tentang pandangan ulama tentang syahwat. 

 Bab keempat, dalam bab ini terdapat analisis penafsiran ayat syahwat QS. 

Ali- Imran ayat 14 tentang penafsiran beberapa tokoh mufassir, selain itu juga 

membahas tentang asbab al-Nuzul, aspek kebahasaan dan keterkaitan antar ayat 

(Munasabah). 

 Bab kelima, merupakan bab penutup dari penelitian ini yang terdiri dari 

kesimpulan dan saran-saran. 



 

16 

 

BAB II  

LANDASAN TEORI 

A. Pengertian Syahwat 

 Syahwat merupakan bentuk kata dari bahasa arab  ش"ا يشـ"و او شـ"ي يشـ"ي

 yang artinya menyukai, menginginkan, menggemari sesuatu.29 Dalam شـ"وة

alquran syahwat ditafsirkan dengan hal yang berkaitan dengan kecintaan serta 

kecenderungan terhadap perihal yang indah serta umumnya menuju kepada 

hal-hal yang negatif. Makna syahwat dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia 

ialah nafsu atau kemauan bersetubuh, kebirahian.30 Demikian pula W. J. S. 

Poerwardarminta mengartikan syahwat berarti kebirahian, nafsu ataupun 

kegemaran bersetubuh. Makna yang sama ada dalam Kamus Modern Bahasa 

Indonesia, syahwat berarti nafsu, kemauan, terutama kemauan bercampur 

antara pria serta wanita.31 

 Syahwat berarti menggemari ataupun menyenangi. Bila dihubungkan 

dengan manusia, maka syahwat berarti kerinduan nafs terhadap apa yang 

dikehendakinya. Syahwat merupakan objek yang diidamkan serta kerapkali 

digunakan untuk menyebut kemampuan kemauan manusia. Objek dari 

syahwat manusia bisa berbentuk wanita (intim), anak-anak (kebanggaan 

terhadap generasi), harta kekayaan, barang berharga, kendaraan yang bagus. 

Allah menerangkan bahwa manusia tersesat diakibatkan oleh godaan setan 

yang terdiri dari tipe manusia serta jin, sehingga dia menjajaki hawa nafsu 

 

 29 Ahmad Warson Munawwir, “Kamus Al-Munawwir”, (Surabaya:  Pustaka Progressif, 

1997), h. 749 

 30 Depdiknas, “Kamus Besar Bahasa Indonesia”, (Jakarta: PN Balai Pustaka 2002), h. 

1114 

 31 Cut Nadila Apni, “Syahwat Menurut Perspektif Mufassir Kontemporer”, (Skripsi 

Tidak Diterbitkan, Jurusal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, IIQ Jakarta), 16. 

 



17 

 

 

 

serta syahwatnya secara kelewatan. Bahkan terdapat di antara manusia 

menganggap syahwatnya selaku “Tuhan”.32 

 Menurut pandangan Al-gazali, syahwat adalah dorongan fitrah yang 

membuat manusia tergerak melakukan segala sesuatu yang memusatkan 

kebutuhannya dan bersifat insiktif-primer, seperti makan, minum, memakai 

pakaian, dan menikah. Termasuk juga semua dorongan perolehan yang 

membuat manusia untuk mencari hal-hal yang bersifat sekunder yang 

diinginkan untuk mempertahankan hidup dan memelihara keturunan.33 

 Syahwat juga sering disinonimkan  dengan hawa nafsu.  menurut Ragib al-

Asfahani kata hawa  artinya adalah kecenderungan nafsu terhadap syahwat. 

Kata tersebut juga dapat diartikan dengan jatuh dari atas ke bawah. Sementara 

term  nafsu (al-nafs) artinya nyawa (dzat). Adapun jika dibaca al-nafasu  

maknanya adalah angin yang keluar dari mulut dan lubang hidung (nafas). 

Bisa juga term tersebut diartikan kelonggaran. Mungkin karena pengertian 

inilah membuat seorang tokoh semantik yang berasal dari Tokyo, Toshihiko 

Izutsu mengatakan bahwa hawa nafsu berhubungan erat dengan syahwat.34 

 Berikut syahwat dalam alquran  didefinisikan oleh para ulama mufassir : 

 

 32 Ibid. 

 33 Shohibul Azka, “Penafsiran Al-Qurtubi dan Quraish Shihab atas Ayat-Ayat Tentang 

Syahwat dalam Perspektif Kritik Al-Dakhil dan Mubadalah”, (Pascasarjana Universitas PTIQ 

Jakarta, 2023), 18. 

 34 Ibid.19. 



18 

 

 

 

1. M. Quraish Shihab 

 Dalam karyanya menjelaskan bahwa syahwat merupakan sebuah 

kecenderungan kecintaan hati yang sulit dikontrol ataupun dikendalikan pada 

sesuatu yang bersifat indrawi maupun material.35 

2. Wahbah az-Zuhaili 

 Syahwat merupakan keinginan yang dijadikan kesenangan manusia yang 

indah ketika dilihat pada panca Indera dan hatinya menjadi cinta terhadap syahwat 

tersebut. Maka syahwat merupakan tabiat atau karakteristik potensi yang dimiliki 

manusia.36 

3. al-Qurtubi 

 Menurutnya bahwa syahwat secara bahasa dari susunan bahasa arab   شــ"ي

yang berarti tergodanya untuk nafsu makan (rasa lapar) namun ketika syahwat 

menjadi rasa candu maka akan mengakibatkan negatif dan celaka bagi orang yang 

menuruti syahwat.37 

4. As-Syarawi 

Dalam tafsirnya bahwasanya makna syahwat : 

ش"وةهي ميل النفس بقوة إلى أي عمل ما ال  

 

 35 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Quran, Jilid 2, 

26. 

 36 Wahbah az-Zuhaili, “Tafsir al-Munir: Akidah Syariah dan Manhaj”, Jilid 2, Penerj. 

Abdul Hayyie al-Kattani, dkk. (Jakarta: Gema Insani, 2013), 200. 

 37 Lukman Maulana Ibrahim, “Makna Syahwat dan Nafs Dalam Al-Qur’an”, (Skripsi 

Tidak Diterbitkan, Jurusan Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, UIN Walisongo, Semarang), 13. 



19 

 

 

 

“Kecenderungan diri yang kuat untuk melakukan suatu perbuatan apa 

pun.”38 

B. Perbedaan Syahwat dan Hawa nafsu 

 Sebagaimana yang telah penulis jelaskan di atas bahwa kata syahwat 

berasal dari bahasa Arab syaha- syahiya- yasyha- syahwatan, secara lughawi atau 

bahasa berarti menggemari serta menyenangi. Sedangkan penafsiran syahwat 

merupakan kecenderungan jiwa terhadap apa yang dikehendakinya; nuzu an anfs 

ma turiduhu. 

 Syahwat adalah fitrah manusia yang apabila syahwat tersebut terpenuhi 

maka manusia merasa indah. Syahwat berperan sebagai penggerak tingkah laku, 

bila seseorang merasa lapar ataupun haus hingga tingkah lakunya senantiasa 

menuju kepada tempat di mana bisa mendapatkan makanan serta minuman. Bila 

yang sedang dominan syahwat intim maka senantiasa perilakunya menuju hal-hal 

yang dapat memberikan kepuasan intim. Begitulah seterusnya, sikap manusia 

sangat dipengaruhi oleh syahwat apa yang sedang dominan ia rasakan dalam 

dirinya, seperti syahwat seksual, syahwat politik, syahwat kepemilikan, syahwat 

kenyamanan, syahwat harga diri, syahwat kelezatan dan lain-lain.39 

 Hawa nafsu terdiri dari dua kata, hawa (ال"ـوى) dan nafsu (الـنفس).hawa 

mempunyai arti yang sangat menawan, kehendak, sebaliknya nafsu mempunyai 

makna roh, jiwa, nyawa, badan, serta diri seorang. Hawa nafsu merupakan suatu 

perasaan ataupun kekuatan emosional yang besar dalam diri seseorang, baik 

berkaitan secara langsung dengan pemikiran atau fantasi seseorang. Hawa nafsu 

adalah kekuatan psikologis yang lumayan kokoh yang berpengaruh untuk hasrat 

 

 38 Ibid  

 39 Farid Adnir, Syahwat dalam Alquran, (Tesis: IAIN Sumatera Utara, 2014), 9. 



20 

 

 

 

ataupun kemauan atas suatu demi penuhi keinginan sesaat. Hawa kerap digunakan 

untuk mengatakan kecenderungan nafsu manusia yang tidak baik. Dalam jurnal 

Alwazir Abdussomad yang berjudul penerapan Sifat Qanaah Dalam 

Mengendalikan Hawa Nafsu Duniawi, Al-Syi’ bi berkata  “al-hawa merupakan 

suatu yang jika dituruti hendak merendahkan pelakunya”. Serta Quraish Shihab 

mengemukakan pendapatnya kalau “Seorang yang menjajaki hawa nafsu sama 

saja orang tersebut tergesa-gesa dalam mengambil keputusan”.40 

 Dalam memaknai nafs Quraish Shihab lebih memahaminya sebagai hasil 

dari gabungan jasmani dan rohani. Perpaduan ini membuat manusia menjadi 

mengenal perasaan, emosi dan pengetahuan. Hal inilah yang membedakan antara 

manusia-manusia lainnya. 

 Secara bahasa dalam kamus al-Munjid, nafs (jamak  nya nufus dan anfus) 

berarti ruh (roh) serta ‘ain (diri sendiri). Namun pada kamus al-Munawir 

disebutkan bahasa kata nafs (jamaknya anfus serta nufus) itu berarti roh serta jiwa, 

juga berarti al-jasad (tubuh dan badan), al-sahsh (orang), al-sahsh al-insan (diri 

orang), al-dzat atau al-‘ain (diri sendiri).41 

 Menurut Imam al-Mawardi nafsu adalah sikap melampaui batas dalam 

urusan agama, sedangkan syahwat adalah sikap melampaui batas dalam urusan 

dunia,42 

 Dalam alquran Nafs memiliki berbagai makna,43 di antaranya: 

 

 40 Alwazir Abdusshomad, “Penerapan Sifat Qanaah Dalam Mengendalikan Hawa Nafsu 

Duniawi”, Asy-Syukriyyah 21, no. 1 (2020):  21-33 

 41 Cut Nadila Apni, “Syahwat Menurut Perspektif Mufassir Kontemporer”, (Skripsi 

Tidak Diterbitkan, Jurusal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, IIQ Jakarta). 24. 

 42 Asmaul Fauziah, “Penafsiran Trem Syahwat Dalam Alquran” (skrpisi tidak 

diterbitkan, Jurusan Ilmu Alquran dan Tafsir, IAIN Salatiga. Salatiga, 2022). 37 

 43 Alpaqih Andopa, “An-Nafs dalam alquran (Studi pemikiran M. Quraish Shihab dalam 

Tafsir al-Misbah)” (skripsi tidak diterbitkan, IAIN, Curup, 2018). 15 



21 

 

 

 

1. Nafs, bermakna diri atau seseorang, seperti yang terdapat dalam surah Ali 

Imran 3/61, surah yusuf 12/45, dan surah az-zariyat 51/21 

2. Nafs bermakna Tuhan, terdapat dalam surah al-An’am 6/12, 54 

3. Nafs bermakna pesan sesuatu, terdapat dalam surah al-Furqan 25/3 

4. Nafs bermakna Roh, terdapat dalam surah al-An’am 6/93 

5. Nafs bermakna jiwa terdapat dalam surah as-Syams 91/7 dan surah al-Fajr 

89/27 

6. Nafs bermakna totalitas manusia, terdapat dalam surah al-Maidah 5/32 

7. Nafs bermakna sebagai sisi dalam manusia yang melahirkan tingkah laku, 

terdapat dalam surah ar-Rad 13/11  

 Dalam Alquran terdapat 3 bentuk nafs,44 yakni: 

1. An-Nafs al- mutmainnah (nafsu yang tenang tenteram), nafs inilah yang 

memiliki kedudukan tertinggi dari nafs dan terjadi jika nafs telah mapan 

serta tidak tersendat lagi oleh gairah sehingga dapat secara khusuk 

memahami Allah Swt serta penuhi keyakinannya. 

2. Nafs al-lawwamah (nafsu yang disalahkan),. Nafs ini ialah suatu kondisi di 

mana nafsu itu masih berupaya melawan amarah dan gairah serta oleh 

karenanya belum menggapai kedamaian serta bertabiat melulu buat 

pengetahuan. 

3. Nafs al-ammatrah (nafsu yang mengendalikan kejahatan), dia inilah 

kondisi di mana dia akhirnya membebaskan pergumulan dengan jalinan 

gairah serta sukses tunduk terhadapnya. 

 Kata nafs dalam Alquran kerap kali dihubungkan dengan syahwat dalam 

bahasa Indonesia, yang berkonotasi intim. Pada perihal kata nafs yang 

 

 44 Farid Adnir, “Syahwat dalam alquan”, Tesis: IAIN Sumatera Utara, 2014). 35-36  



22 

 

 

 

bermakna nafsu sendiri itu bertabiat netral, dapat baik dan kurang baik. Dalam 

kehidupan kita memahami kata nafsu sebagai energi yang ada dalam diri 

setiap manusia. Nafsu ini diucap pula nafsu syahwat (libido). Namun bernafsu 

tidak identik dengan seks, bernafsu bisa digunakan buat sebagainya. Dalam 

alquran sendiri mengatakan bahwa syahwat merupakan anugerah dari 

Tuhan.45 

 Syahwat yang terkontrol oleh akal sehat serta hati yang bersih, terlebih jika 

didasarkan pada nurani yang tajam, sehingga syahwat berperan selaku 

penggerak tingkah laku ataupun motif, serta menyuburkan motivasi ke arah 

keutamaan hidup. Dam keadaan demikian syahwat semacam tenaga yang 

senantiasa menggerakkan mesin buat tetap hidup serta hangat. Penyeimbang 

itu menjadikan orang mampu mengontrol dorongan syahwat pada saatnya 

wajib dikontrol serta memberinya hak sesuai dengan yang diperlukan.46 

 Sedangkan hawa nafsu mempunyai tabiat mendorong manusia untuk 

pemuasan seketika tanpa memedulikan akibat bagi diri sendiri maupun bagi 

orang lain. Begitu kuatnya dorongan hawa nafsu, maka alquran 

menganalogikan kedudukan hawa nafsu bagi orang yang tidak dapat 

mengendalikannya seperti Tuhan yang harus disembah. Pengabdi hawa nafsu 

akan menuruti apa pun perilaku yang harus dikerjakan, betapa pun itu sangat 

tercela. Manusia yang mengikuti syahwat dapat terjerumus pada Glamourism 

dan Hedonis, maka orang yang selalu mengikuti dorongan hawa nafsunya 

pasti akan terjerumus pada kesesatan, kejahatan dan kenistaan.47 

 

 45 Ibid. 25 

 46 Ibid. 13 

 47 Ibid. 



23 

 

 

 

C. Macam-macam Syahwat Dalam Alquran 

Raghib al-Ashfahani menjelaskan bahwa syahwat terbagi menjadi dua macam: 

1. Syahwah shadiqah (syahwat yang benar), berupa keinginan yang jika tidak 

dipenuhi maka akan merusak badan. Seperti nafsu makan ketika lapar. 

2. Syahwah kadzibah (syahwat yang tidak benar), yang apabila tidak 

terpenuhi, tidak berakibat apa-apa bagi badan.48 

D. Karakteristik Syahwat 

 Syahwat merupakan fitrah manusia, dan manusia merasa indah jika 

syahwatnya terpenuhi, maka syahwat menjadi penggerak tingkah laku. Jika 

seseorang sedang lapar atau haus, maka tingkah lakunya selalu mengarah kepada 

tempat di mana dapat memperoleh makanan dan minuman tersebut. jika yang 

dominan adalah syahwat seksual, maka tingkah lakunya akan mengarah kepada 

hal-hal yang akan memuaskan seksualnya. Perilaku manusia sangat dipengaruhi 

oleh syahwat apa yang sedang dominan dalam dirinya; syahwat seksual, syahwat 

politik, syahwat kepemilikan, syahwat kenyamanan, syahwat harga diri, syahwat 

kelezatan dan lain sebagainya.49 

 Syahwat sifatnya seperti kodrat anak-anak, jika dibiarkan maka akan 

melakukan apa saja secara tidak terkendali, karena anak-anak hanya mengikuti 

dorongan kepuasan, tidak mengerti tanggung jawab. Jika dididik jangankan anak-

anak, hewan pun perilakunya bisa dikendalikan. Syahwat yang dimanjakan akan 

berdampak pada gaya hidup mewah dan bebas.50 

 

 48 M. Quraish Shihab, “Ensiklopedi Alquran (Jakarta: Lentera Hati, 2007), 937 

 49Asmaul Fauziah, “Penafsiran Term Syhawat Dalam Al-Qur’an”, (Skripsi Tidak 

Diterbitkan, Jurusan Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir IAIN Salatiga, Salatiga 2022), 38. 

 50 Ibid. 39 



24 

 

 

 

E. Dampak Syahwat Pada Diri Manusia 

Dampak syahwat dalam diri manusia terbagi menjadi dua yaitu: 

1. Dampak Positif 

 Hawa nafsu mampu membentuk suluk (perilaku) manusia. Oleh sebab itu, 

Allah Swt mengaitkan banyak masalah penting kehidupan dengan hawa nafsu. 

Hawa nafsu menjamin terpenuhinya beragam kebutuhan primer  manusia, 

reproduksi misalnya, merupakan bagian vital kehidupan manusia. Tanpa proses 

tersebut spesies manusia akan punah. Untuk kebutuhan vital seperti diatas, Tuhan 

menganugerahi manusia dengan hawa nafsu seksual yang merangsang perkawinan 

dan reproduksi sebagai jaminan kelangsungan dan kelestarian jenis manusia. 

Allah Swt. menggantungkan pertumbuhan manusia pada nafsu makan dan minum. 

Tanpa keduanya, manusia tidak akan dapat menumbuhkan lagi sel-sel yang rusak 

oleh gerak dan kerja manusia. Allah juga telah membekali manusia dengan naluri 

bermasyarakat yang melaluinya sistem kehidupan sosial.51 

 Hawa nafsu merupakan potensi yang disimpan tuhan pada  diri setiap 

manusia. Manusia akan mengeluarkannya (mengaktualisasikannya) bila 

dibutuhkan. Seperti halnya tuhan telah meletakan berbagai energi dalam perut 

bumi untuk bahan makanan, pakaian dan beragam prasarana kehidupan lainnya. 

Berbagai potensi yang diberikan tuhan antara lain, pengetahuan, kebulatan tekad, 

keyakinan, kesetiaan, keberanian, ketulusan, iffah (menjaga harga diri), disiplin, 

bashirah (visi), kreativitas, kesabaran, penolakan penghambaan (‘ubudiyyah) serta 

penegasan. Kemampuan-kemampuan ini ada dalam hawa nafsu manusia secara 

 

51 Ulya Hikmah Sitorus Pane, Syahwat Dalam Alquran, (Kontemplasi, Volume 04 Nomor 

02, Desember 2016), 392. 

 



25 

 

 

 

potensial. Serta penegasan. Kemampuan-kemampuan ini ada dalam hawa nafsu 

manusia secara potensial.  

 Hawa-nafsu dan kemampuan instingtif lainnya adalah tahap kebinatangan 

manusia. Namun, berbeda dari semua binatang yang lain, tuhan telah memberi 

manusia kemampuan untuk mengendalikan dan menghambat  serta membatasi 

naluri-naluri ini dengan iradah. Kebinalan naluriah manusia dapat diubah menjadi 

keutamaan-keutamaan rohani. Bagaimana prosesnya naluri-naluri yang buas dan 

binal itu bisa berubah karena adanya “pencegahan” dan “taqwa” sehingga menjadi 

nilai-nilai yang tinggi dalam diri manusia. Bila merujuk kepada alquran, 

ditemukan beberapa isyarat yang jelas tentang adanya interaksi internal manusia.52 

Dalam cerita nabi Yusuf as, Allah Swt. berfirman dalam Q.S. Yusuf/12: 22: 

عّلْمًا ْۗوَكَذٰلّكَ نجَْزّى الْمُحْسّنّيْنَ  ٓ اٰتيَْنٰهُ حُكْمًا وه ا بلََغَ اشَُدهه   وَلمَه

Terjemahannya: 

 “Ketika dia telah cukup dewasa, Kami berikan kepadanya kearifan dan 

ilmu. Demikianlah, Kami memberi balasan kepada orang-orang yang berbuat 

baik”.53 

Ditemukan kandungan ayat yang serupa kisah Nabi Musa, yakni dalam Q.S al-

Qasas/28: 14: 

عّلْمًاْۗ وَكَذٰلّكَ نجَْزّى الْمُحْسّنّيْنَ  ا بلََغَ اشَُدهه  وَاسْتوَٰىٓ اٰتيَْنٰهُ حُكْمًا وه  وَلمَه

Terjemahannya; 

 “Setelah dia (Musa) dewasa dan sempurna akalnya, Kami 

menganugerahkan kepadanya hikmah dan pengetahuan. Demikianlah Kami 

memberi balasan kepada orang-orang yang berbuat kebajikan.”54 

 

 52 Ibid. 394 

 53 Terjemahan Kemenag 2019, Word Kemenag Exe (QS. Yusuf [12]: 22) 

 54 Terjemahan kemenag 2019, Word Kemenag Exe (QS. al-Qasas [28]: 14) 



26 

 

 

 

 Dua ayat tersebut menegaskan hubungan hikmah dan ilmu dengan al-Ihsan 

pada klausa “wakadzalika najzi al-muhsinin”. Ketika Tuhan menghubungkan 

ilmu dan hikmah yang telah diperoleh Musa as dan Yusuf as dengan “al-ihsan” 

itu berarti sesuai dengan sunnatullah bahwa ihsan atau kebaikan manusia adalah 

penyebab datangnya rahmat Tuhan dan turunnya hikmah dan ilmu dari sisi-Nya. 

Ihsan dan amal baik manusia akan berubah menjadi hikmah dan ilmu. Menahan 

nafsu adalah mishdaq (eksistensi) ihsan yang paling utama.55  

2. Dampak Negatif 

 Allah Swt. mengutus para Rasul untuk memberi kabar gembira, memberi 

peringatan dan memberikan penjelasan kepada umat manusia. Sebagaimana yang 

disebutkan dalam firman-Nya dalam Q.S an-Nahl/16: 36: 

 ُ نْ هَدىَ اللّٰه َ وَاجْتنَّبوُا الطهاغُوْتَْۚ فمَّنُْ"مْ مه سُوْلًَ انَّ اعْبدُوُا اللّٰه ةٍ ره نْ وَلَقَدْ بعََثْنَا فّيْ كُل ّ امُه نُْ"مْ مـه  وَمـّ

بّيْنَ  لٰلَةُ ْۗ فسَّيْرُوْا فّى الَْرَْضّ فَانْظُرُوْا كَيْفَ كَانَ عَاقّبَةُ الْمُكَذ ّ  حَقهْ  عَلَيْهّ الضه

Terjemahannya: 

 “Sungguh, Kami telah mengutus seorang rasul untuk setiap umat (untuk 

menyerukan), “Sembahlah Allah dan jauhilah tagut!” Di antara mereka ada yang 

diberi petunjuk oleh Allah dan ada pula yang ditetapkan dalam kesesatan. Maka, 

berjalanlah kamu di bumi dan perhatikanlah bagaimana kesudahan orang yang 

mendustakan (rasul-rasul).”56 

 Allah juga menjelaskan bagi manusia jalan kebaikan dan kesesatan, serta 

memuliakannya dengan akal. Allah menciptakan pada manusia hal-hal yang 

dikehendaki-Nya untuk suatu hikmah yang agung. Di antara hal yang diciptakan 

Allah pada diri manusia adalah syahwat dan kecondongan pada hal-hal duniawi, 

serta kecintaan manusia pada hal tersebut. Syariat Allah yang Maha bijaksana 

tidak berbenturan dengan penciptaan manusia serta tidak mengharamkan syahwat 

 

 55 Ibid. 395 

 56 Terjemahan Kemenag 2019, Word Kemenag Exe (QS. an-Nahl [16]: 36) 



27 

 

 

 

bagi manusia. Syariat mengatur syahwat, menyempurnakan dan menjadikannya 

kemaslahatan bagi manusia. Namun, Allah Swt mengharamkan jika syahwat 

dijadikan sebagai pemimpin karena menimbulkan kerusakan di bumi, serta 

menurunkan derajat manusia yang mulia menjadi derajat hewan.57 

 Allah Swt. menciptakan malaikat dengan memiliki akal tanpa syahwat, 

sedangkan binatang diciptakan dengan syahwat tanpa akal. Kemudian Allah Swt 

menciptakan manusia dengan diberi akal dan syahwat, karena itulah akal manusia 

mengalahkan syahwat akan menempatkan manusia sejajar dengan malaikat. 

Sebaliknya, syahwat yang mengalahkan akal manusia menyebabkan manusia 

setara dengan binatang. Satu hal yang tidak diragukan lagi, bahwa saat ini 

manusia hidup di zaman yang bergelimpangan syahwat. Bahkan syahwat 

dirayakan dengan bebas. Mulai dari televisi yang menyajikan tontonan yang 

membangkitkan syahwat, seperti menampakkan wanita-wanita yang memikat 

hati. Demikian juga dengan nyanyian-nyanyian yang membangkitkan gelora 

syahwat. 

 Karena itulah Allah Swt. melarang syahwat yang mengakibatkan 

kerusakan di bumi ini, seperti mengonsumsi narkoba, free sex dan lain 

sebagainya. Bahkan Allah Swt pun melarang melampaui batas dalam memenuhi 

syahwat, sungguh kerusakan akan menimpa umat manusia bila syahwat dipenuhi 

dengan melampaui batas. Di antara akibat buruk dari perbuatan yang melampaui 

batas dalam syahwat adalah hilangnya rasa malu kepada Allah Swt dan rasa malu 

terhadap manusia. Hilangnya rasa malu ini secara lambat laun akan memudarkan 

sisi kemanusian manusia. Padahal, hilangnya rasa malu akan membuka pintu-

 

 57 Ibid. 396 



28 

 

 

 

pintu kejahatan yang membuat manusia tak ubahnya seperti hewan, mencegah 

kebaikan dan bahkan terkadang akan menggiring kepada kesesatan58 

F. Langkah-langkah Pengendalian Syahwat 

 “Manajemen Qalbu” yang digagas dan dipopulerkan oleh Aa’ Gym bisa 

kita kembangkan menjadi “Manajemen Syahwat”, sebagaimana yang dikutip dari 

bait lagunya “jagalah hati jangan kau kotori, jagalah hati lentera hidup ini” bisa 

diubah menjadi “jagalah syahwatmu jangan kau turuti; kalau kau turuti, akan 

menyesal nanti”. Hati manusia akan mudah terbolak-balik, ketika manusia 

menghadapi persoalan hidup yang selalu berubah. Ketika seseorang berada dalam 

kondisi yang sangat mendukung, ia pun akan dekat dengan Sang Khaliq. Namun, 

bila seseorang berada dalam lingkaran setan yang sangat menggoda, belum tentu 

ia akan mampu berzikir.59 

 Oleh karena itu, solusi terbaiknya adalah: jauhi tapak-tapak setan yang 

akan menjerumuskan kepada hal-hal yang akan menjerumuskan ke dalam dosa, 

dan dekatkan diri kepada Allah swt dengan memperbanyak zikir (bukan sekedar 

mengucap kata Alllah dengan seluruh derivasinya), namun benar-benar 

menambatkan hati kepada-Nya dalam setiap kesempatan.60 

 Orang yang berakal  perlu tahu bahwa menderita menahan keinginan lebih 

mudah daripada memuaskan keinginan itu sendiri. Dampak terkecil yang dihadapi 

orang yang selalu menuruti hawa nafsunya adalah tidak dapat merasakan 

nikmatnya, karena tidak mudah melepaskan diri dari ketergantungannya, yang 

menjadi kebiasaan dalam hidupnya. Antara lain seperti kebiasaan minum khamr, 

 

 58 Ibid. 400 

 59 Muhsin Hariyanto, Pengendalian Syahwat dalam Perspektif Al-qur’an, (kajian Tafsir 

Al-qur’an, Yogyakarta, 2007), 6-7 

 60 Ibid.  



29 

 

 

 

seks bebas dan lain sebagainya. Berpikir jernih tentang masalah seperti itu dapat 

memudahkan manusia untuk mengendalikan keinginannya. Termasuk jika 

manusia memikirkan dirinya sendiri, maka mereka akan menilai hawa nafsunya 

sebagai suatu hal yang dibenci, karena mereka tahu bahwa manusia tidak 

diciptakan untuk memenuhi semua keinginan nafsunya.61 

 

 61 Asmaul Fauziah, “Penafsiran Term Syhawat Dalam Al-Qur’an”, (Skripsi Tidak 

Diterbitkan, Jurusan Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir IAIN Salatiga, Salatiga 2022), 42-43 

 



 

30 

 

BAB III  

PENGUNGKAPAN SYAHWAT DALAM ALQURAN 

A. Terminologi Al-Quran Terkait syahwat 

 Setelah menelaah ayat-ayat alquran tentang permasalahan syahwat, 

terdapat 13 ayat di dalam alquran yang menggunakan term syahwat 

dengan berbagai deviasi katanya.62 Dari ke 13 ayat tersebut terdapat enam 

ayat yang membahas tentang syahwat disurga, satu ayat membahas tentang 

syahwat di neraka dan enam ayat membahas tentang syahwat di dunia. 

  Pada umumnya, penggunaan kata syahwat dalam Alquran 

menunjukkan pada arti menyenangi atau menginginkan. Sebagaimana 

gambaran penghuni surga yang tidak mendengar sedikit pun suara api 

neraka dan mereka kekal dalam nikmat segala yang diinginkan (Q.S. al-

Anbiya’/21: 102, Q.S. Fushilat/41: 31, Q.S. al-Thur/52: 22, Q.S. al-

Waqi’ah/56: 21, dan Q.S. al-Mursalat/77: 42). Sebaliknya penghuni 

neraka, keinginan mereka tidak terpenuhi sebagai balasan bagi mereka 

ketika di dunia telah mengumbar keinginan mereka (Q.S. An-Nahl/16: 57 

dan Q.S. Saba’/34: 54).63 

 Dalam alquran term syahwat memiliki berbagai arti dan bentuk 

seperti kata syahwat yang berbentuk mufrad terdapat sebanyak 2 kali di 

dalam alquran, yaitu dalam Q.S al-A’raf/7: 81 dan Q.S. an-Naml/27: 55. 

Term syahwat pada ayat-ayat ini berkaitan dengan perbuatan seks yang 

menyimpang dan menyalahi fitrah seperti yang dikatakan pada ayat 

dibawah yang berbunyi: 

 

 62 Muhammad Fu’ad Abdul Baqi, al-mu’jam al-mafahras li al-Fadz al-quran al-Karim, 

(Kairo: Dar al-Hadis, 1996), 390-391. 

 63 M. Quraish Shihab, “Ensiklopedi Alquran (Jakarta: Lentera Hati, 2007), 937. 



31 

 

 

 

 

دْحُوْرًا ْۗ لمََنْ تبَعّكََ مّنُْ"مْ لََمَْلـََٔنه جََ"نهمَ مّنْكُمْ اجَْمَعّيْنَ قَالَ   اخْرُجْ مّنَْ"ا مَذْءُوْمًا مه

Terjemahnya:   

 “sesungguhnya kamu benar-benar mendatangi laki-laki untuk 

melampiaskan syahwat, bukan kepada perempuan, bahkan kamu adalah 

kaum yang melampaui batas”.64 

 

ءّ ْۗبلَْ انَْتمُْ قَوْمٌ تجََْ"لوُْنَ  نْ دوُْنّ الن سَّاْۤ جَالَ شَْ"وَةً م ّ  اىَِٕنهكُمْ لَتأَتْوُْنَ الر ّ

 Terjemahnya: 

 “mengapa kamu mendatangi laki-laki bukan perempuan untuk 

(memenuhi) syahwat (mu)? Sungguh kamu adalah kaum yang melakukan 

(perbuatan) bodoh”.65 

 Dalam kitab Safwat at-Tafasir Shaikh Muhammad Ali al-Sabuni 

menjelaskan bahwa ayat diatas diulang-ulang sebagai hinaan untuk kaum 

Nabi Luth, “Wahai kamu Lut yang sangat bodoh mengapa kamu lebih 

memiliki syahwat kepada laki-laki dan meninggalkan perempuan”.66 

 Sedangkan ayat syahwat yang disebutkan dalam bentuk jamak 

terdapat 3 kali dalam alquran, salah satunya ayat syahwat yang 

dihubungkan dengan seksual yang terdapat dalam Q.S. an-Nisa/4: 27 

 

ُ يرُّيْدُ انَْ يهتوُْبَ عَلَيْكُمْ ْۗ وَيرُّيْدُ الهذّيْنَ يتَهبعّوُْنَ الشهَ"وٰتّ انَْ تمَّيْلوُْا مَيْلًا عَظّيْ   مًا وَاللّٰه

 Terjemahnya: 

 

 64 Terjemahan Kemenag 2019, Word Kemenag Exe (Q.S. Al-A’raaf/7: 81) 

 65 Terjemahan Kemenag 2019, Word Kemenag Exe (Q.S An-Naml/27: 55) 

 66 Cut Nadila Apni, “Syahwat Menurut Perspektif Mufassir Kontemporer”, (Skripsi 

Tidak Diterbitkan, Jurusal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, IIQ Jakarta). 20 



32 

 

 

 

 “Allah hendak menerima tabatmu, sedangkan orang-orang yang 

mengikuti hawa nafsu menghendaki agar kamu berpaling sejauh-jauhnya 

(dari kebenaran)”.67  

 Al-Sabuni menafsirkan kalimat syahwat pada ayat diatas kalau 

manusia bahagia kepada kemungkaran. Mereka menuruti setan sehingga 

mereka berpaling dari kebenaran kepada kebatilan, sehingga mereka jadi 

fasik dan inkar. Sementara itu Allah menginginkan kemudahan untuk 

manusia, sehingga diturunkan syariat yang gampang serta Allah tahu kalau 

manusia sangat lemah buat melawan hawa nafsu serta tidak sabar untuk 

menuruti kemauan syahwat.68  

 Kemudian 2 ayat lainnya yang menggunakan kata syahwat dalam 

bentuk jamak yaitu pada Q.S. Ali-Imran/3: 14 dan Q.S. Maryam/19: 59, 

yang mana pada kedua ayat tersebut ungkapan syahwat dikaitkan dengan 

kemauan manusia terhadap kelezatan dan kesenangan.  

 

ءّ وَالْبَنيّْنَ وَالْقَناَطّيْرّ الْمُقَنْطَرَةّ مّنَ الذههَبّ وَالْفّضه   ةّ زُي ّنَ لّلنهاسّ حُبُّ الشهَ"وٰتّ مّنَ الن سَّاْۤ

ُ عّنْدهَ  حُسْنُ الْمَ   مَةّ وَالَْنَْعَامّ وَالْحَرْثّ ْۗ ذٰلّكَ مَتاَعُ الْحَيٰوةّ الدُّنْيَا ْۗوَاللّٰه  اٰبّ وَالْخَيْلّ الْمُسَوه

Terjemahnya: 

 “Dijadikan indah bagi manusia kecintaan pada aneka kesenangan 

yang berupa perempuan, anak-anak, harta benda yang bertimbun tak 

terhingga berupa emas, perak, kuda pilihan, binatang ternak, dan sawah 

ladang. Itulah kesenangan hidup di dunia dan di sisi Allahlah tempat 

kembali yang baik.”69 

 

 

 67 Terjemahan Kemenag 2019, Word Kemenag Exe (Q.S. An-Nisaa/4: 27) 

 68 Cut Nadila Apni, “Syahwat Menurut Perspektif Mufassir Kontemporer”, (Skripsi 

Tidak Diterbitkan, Jurusal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, IIQ Jakarta). 20 

 69 Terjemahan Kemenag 2019, Word Kemenag Exe (Q.S. Ali-Imran/3: 14) 



33 

 

 

 

لٰوةَ وَاتهبعَوُا الشهَ"وٰتّ فسََوْفَ يلَْقَوْنَ غَيًّا ۙ  فخََلفََ مّنْۢ بعَْدّهّمْ خَلْفٌ اضََاعُوا الصه

Terjemahannya: 

 “Kemudian, datanglah setelah mereka (generasi) pengganti yang 

mengabaikan salat dan mengikuti hawa nafsu. Mereka kelak akan 

tersesat.”70 

 Dari beberapa ayat diatas dapat disimpulkan bahwa kata syahwat 

di dalam alquran dapat dihubungkan dengan beberapa hal seperti seksual, 

keinginan dan kesenangan terhadap suatu hal dan lain sebagainya. 

 Istilah syahwat dalam bahasa indonesia kerap kali dihubungkan 

dan dikaitkan dengan seksualitas. Seksualitas manusia dimana manusia 

memiliki pengalaman dalam mengekspresikan dirinya selaku makhluk 

intim, kesadaran pribadi baik sebagai wanita maupun pria. Seksualitas 

manusia juga bisa dipaparkan sebagaimana seorang menggemari ataupun 

mempunyai rasa tertarik terhadap orang lain yang berlainan jenis kelamin 

ataupun dapat dikatakan (heteroseksualitas), kepada yang sejenis 

(homoseksualitas), terdapat pula yang tertarik kepada seluruh tipe (bi 

seksualitas) bahkan terdapat yang tidak tertarik sama sekali (a seksualitas). 

Telah diketahui dan dapat dipercaya sejak dahulu sikap intim manusia itu 

berbeda dengan sikap intim hewan.71 

 Dilihat dari pengertian seks diatas maka kita dapat mencari dan 

mengelompokkan ayat-ayat dengan term-term yang berkaitan dengan 

syahwat yaitu hawa dan nafsu seks, berikut pengelompokan ayat-ayat 

tentang syahwat, hawa dan nafsu: 

 

 70 Terjemahan Kemenag 2019, Word Kemenag Exe (Q.S. Maryam/19: 59) 

 71 Fina Mega Oktaviani, Telaah Penafsiran Kata Seks, Hawa dan Nfsu (Aanalisis 

Semantik Alauran), Jurnal al-Mashadir PBA IAIN Manado 2, no. 02 (2022): 77. 



34 

 

 

 

 

 

Ayat yang berkaitan dengan kata syahwat 

No. Surah dan nomar ayat Lafaz yang  dipakai 

1 

Q.S. Ali Imran/3: 14 

Q.S. an-Nisa’/4: 27 

Q.S. Maryam/19: 59 

 الشهَ"وتّ 

2 
Q.S. al-‘Araf/7: 81 

Q.S. al-Naml/27: 55 
وَةً شَ"  

3 Q.S. an-Nahl/16: 57  َيشَتَُ"ون 

4 Q.S. al-Anbiya/21: 102   "ََاشت 

5 Q.S. Fussilat/41: 31  تشَتَّ"ي 

6 Q.S. az-Zukhruf/43: 71  ّتشَتَّ"يه 

7 

 

Q.S. al-Tur/52: 22 

Q.S. al-Waqi’ah/56: 21 

Q.S. al-Mursalat/77: 42 

 يشَتَُ"ونَ 

8 Q.S. Saba’/34: 54  َيشَتَُ"ون 

 

B. Ayat-ayat Syahwat Dalam Alquran 

Adapun ayat-ayat tentang syahwat dalam Alquran adalah sebagai berikut: 

1. Q.S. al-Anbiya/21: 102 

 لََ يسَْمَعوُْنَ حَسّيْسََ"اْۚ وَهُمْ فّيْ مَا اشْتََ"ْ  انَْفسُُُ"مْ خٰلّدوُْنَ ْۚ  

Terjemahnya: 



35 

 

 

 

  “Mereka tidak mendengar bunyi desis (api neraka) dan mereka kekal 

dalam (menikmati) semua yang mereka inginkan”.72 

2. Q.S. Fushshilat/41: 31 

خّرَةّ ْۚوَلكَُمْ فّيَْ"ا مَا تشَْتَّ"يْٓ انَْفسُُكُمْ وَلكَُمْ فّ  ؤُكُمْ فّى الْحَيٰوةّ الدُّنْيَا وَفّى الَْٰ  يَْ"ا مَا تدَهعُوْنَ ْۗ نحَْنُ اوَْلّيَاْۤ

Terjemahnya: 

  “Kamilah pelindung-pelindungmu dalam kehidupan dunia dan akhirat. Di 

dalamnya (surga) kamu akan memperoleh apa yang kamu sukai dan apa yang 

kamu minta”.73 

3. Q.S. az-Zukhruf/43: 71 

تُ  ينُُ ْۚوَانَـْ ذُّ الَْعَـْ سُ وَتلََـ تَّ"يْهّ الَْنَْفُـ ا تشَـْ ا مـَ اكَْوَابٍ ْۚوَفّيْ"ـَ نْ ذهََبٍ وه ا يطَُافُ عَلَيّْ"مْ بّصّحَافٍ م ّ مْ فّيْ"ـَ

 خٰلّدوُْنَْۚ 

Terjemahnya: 

 “Kepada mereka diedarkan piring-piring dan gelas-gelas dari emas dan di 

dalamnya (surga) terdapat apa yang diingini oleh hati dan dipandang sedap oleh 

mata serta kamu kekal di dalamnya”.74 

4. Q.S. al-Thur/52: 22 

لحَْمٍ  ا يشَْتَُ"وْنَ وَامَْددَْنُٰ"مْ بّفَاكَّ"ةٍ وه مه   م ّ

Terjemahnya: 

  “Kami menganugerahkan kepada mereka tambahan (kenikmatan) berupa 

buah-buahan dan daging dari segala jenis yang mereka inginkan”.75 

5. Q.S. al-Waqi’ah/56: 21 

ا يشَْتَُ"وْنَْۗ  مه   وَلحَْمّ طَيْرٍ م ّ

Terjemahannya: 

 “ dan daging burung yang mereka suka”.76 

 

 72 Terjemahan Kemenag 2019, Word Kemenag Exe (Q.S. al-Anbiya /21: 102) 

 73 Terjemahan Kemenag 2019, Word Kemenag Exe (Q.S. Fushshilat /41: 31 ) 

 74 Terjemahan Kemenag 2019, Word Kemenag Exe (Q.S. az-Zukhruf/43: 71 ) 

 75 Terjemahan Kemenag 2019, Word Kemenag Exe (Q.S. al-Thur/52: 22) 

 76 Terjemahan Kemenag 2019, Word Kemenag Exe (Q.S. al-Waqi’ah/56: 21) 



36 

 

 

 

6. Q.S. al-Mursalat/77: 42 

ا يشَْتَُ"وْنَْۗ  فَوَاكّهَ مّمه  وه

Terjemahnya: 

  “ serta buah-buahan yang mereka sukai”.77 

7. Q.S. an-Nahl/16: 57 

ا  ۙ وَلَُ"مْ مه ّ الْبَنّٰ  سُبْحٰنَه    يشَْتَُ"وْنَ وَيجَْعلَوُْنَ لِّلَه

Terjemahnya: 

  “Mereka menetapkan bagi Allah anak-anak perempuan; Maha Suci Dia, 

sedangkan untuk mereka sendiri apa yang mereka sukai (anak laki-laki)”.78 

8. Q.S. Saba’/34: 54 

رّ  نْ قَبْلُْۗ اّنهُ"مْ كَانوُْا فّيْ شَك ٍ مُّ    ࣖيْبٍ وَحّيْلَ بَيْنَُ"مْ وَبَيْنَ مَا يشَْتَُ"وْنَۙ كَمَا فعُّلَ بّاشَْيَاعّّ"مْ م ّ

Terjemahnya: 

 “Diberilah penghalang antara mereka dan apa yang mereka inginkan630) 

sebagaimana yang dilakukan terhadap orang-orang terdahulu yang serupa dengan 

mereka. Sesungguhnya mereka dahulu (di dunia) dalam keraguan yang mendalam 

630) Yang mereka inginkan itu adalah beriman atau kembali ke dunia untuk 

bertobat”.79 

9. Q.S. Ali-Imran/3: 14 

نَ  ءّ وَالْبَنّيْنَ وَالْقَنَاطّيْرّ الْمُقَنْطَرَةّ مـّ لّ  الـذههَب زُي ّنَ لّلنهاسّ حُبُّ الشهَ"وٰتّ مّنَ الن سَّاْۤ ةّ وَالْخَيـْ وَالْفّضـه

ُ عّنْدهَ  حُسْنُ الْمَاٰبّ  مَةّ وَالَْنَْعَامّ وَالْحَرْثّ ْۗ ذٰلّكَ مَتاَعُ الْحَيٰوةّ الدُّنْيَا ْۗوَاللّٰه  الْمُسَوه

Terjemahnya: 

 “Dijadikan indah bagi manusia kecintaan pada aneka kesenangan yang 

berupa perempuan, anak-anak, harta benda yang bertimbun tak terhingga berupa 

emas, perak, kuda pilihan, binatang ternak, dan sawah ladang. Itulah kesenangan 

hidup di dunia dan di sisi Allahlah tempat kembali yang baik”.80 

 

 77 Terjemahan Kemenag 2019, Word Kemenag Exe (Q.S. Mursalat/77: 42) 

 78 Terjemahan Kemenag 2019, Word Kemenag Exe (Q.S. an-Nahl/16: 57) 

 79 Terjemahan Kemenag 2019, Word Kemenag Exe (Q.S. Saba’/34: 54) 

 80 Terjemahan Kemenag 2019, Word Kemenag Exe (Q.S. Ali-Imran/3: 14) 



37 

 

 

 

10. Q.S. an-Nisa/4: 27 

ُ يرُّيْدُ انَْ    تمَّيْلوُْا مَيْلًا عَظّيْمًايهتوُْبَ عَلَيْكُمْ ْۗ وَيرُّيْدُ الهذّيْنَ يَتهبعّوُْنَ الشهَ"وٰتّ انَْ وَاللّٰه

Terjemahnya: 

 “Allah hendak menerima tobatmu, sedangkan orang-orang yang mengikuti 

hawa nafsu menghendaki agar kamu berpaling sejauh-jauhnya (dari 

kebenaran)”.81 

11. Q.S. Maryam/19: 59 

لٰوةَ وَاتهبعَوُا الشهَ"وٰتّ فسََوْفَ يلَْقَوْنَ غَيًّا ۙ   ۞ فخََلفََ مّنْۢ بعَْدّهّمْ خَلْفٌ اضََاعُوا الصه

Terjemahnya 

 “Kemudian, datanglah setelah mereka (generasi) pengganti yang 

mengabaikan salat dan mengikuti hawa nafsu. Mereka kelak akan tersesat”.82 

12.  Q.S. al-A’raf/7: 81 

سْرّفوُْنَ  ءّْۗ بلَْ انَْتمُْ قَوْمٌ مُّ نْ دوُْنّ الن سَّاْۤ جَالَ شَْ"وَةً م ّ  اّنهكُمْ لَتأَتْوُْنَ الر ّ

Terjemahnya: 

  “Sesungguhnya kamu benar-benar mendatangi laki-laki untuk 

melampiaskan syahwat, bukan kepada perempuan, bahkan kamu adalah kaum 

yang melampaui batas”.83 

13. Q.S. al-Naml/27: 55 

ءّ ْۗبلَْ انَْتمُْ قَوْمٌ تجََْ"لوُْنَ  نْ دوُْنّ الن سَّاْۤ جَالَ شَْ"وَةً م ّ  اىَِٕنهكُمْ لَتأَتْوُْنَ الر ّ

Terjemahnya: 

 “Mengapa kamu mendatangi laki-laki, bukan perempuan, untuk 

(memenuhi) syahwat(-mu)? Sungguh, kamu adalah kaum yang melakukan 

(perbuatan) bodoh”.84 

 

 

 81 Terjemahan Kemenag 2019, Word Kemenag Exe (Q.S. an-Nisa/4:  27) 

 82 Terjemahan Kemenag 2019, Word Kemenag Exe (Q.S. Maryam/19: 59) 

 83  Terjemahan Kemenag 2019, Word Kemenag Exe (Q.S. al-A’raf/81: 81) 

 84 Terjemahan Kemenag 2019, Word Kemenag Exe (Q.S. al-Naml/27: 55) 



38 

 

 

 

C. Pandangan Ulama Terhadap Syahwat 

 Nabi Muhammad SAW bersabda, “Setiap umat itu ada fitnahnya, dan 

fitnah umatku adalah harta”. Dalam hadis yang lain Rasulullah SAW juga 

bersabda, “Tidak ada fitnah yang aku tinggalkan setelahku yang lebih berbahaya 

bagi laki-laki daripada (fitnah) wanita”. Fitnah ini akan masuk ke dalam hati 

manusia yang merupakan sebab hati menjadi sakit dan fitnah ini banyak sekali 

macamnya. Fitnah syahwat menyebabkan rusaknya hasrat serta tujuan dalam 

ibadah kepada tuhan. Tatkala manusia dihadapkan pada fitnah berupa syahwat, 

hingga hati manusia hendak dibagi jadi 2 ragam. Pertama, hati yang kala tiba 

fitnah langsung menyerapnya semacam spons yang meresap air, kemudian timbul 

titik gelap di badannya. Dia terus meresap setiap fitnah yang ditawarkan 

kepadanya sehingga hati dipadati oleh keburukan.85 

 Dalam perihal ini Ibnu Taimiyyah berpesan supaya tidak menjadikan hati 

semacam busa dalam menampung seluruh yang datang serta syubhat-syubhat, 

menyerapnya sehingga yang keluar dari busa tadi merupakan syubhat-syubhat 

yang diserapnya tadi. Tetapi jadikanlah hati itu semacam cermin yang kuat serta 

rapat (air tidak bisa merembes ke dalamnya) sehingga syubhat-syubhat tersebut 

cuma melalui didepanya serta tidak melekat dicermin, melihat syubhat-syubhat 

tersebut dengan kejernihannya serta menolaknya dengan kekuatannya. Sebab jika 

tidak demikian, apabila hati menyerap tiap syubhat yang datang kepadanya, 

hingga hati tersebut hendak menjadi tempat tinggal untuk seluruh syubhat.86 

 Nafsu yang selalu mengajak kepada keburukan adalah musuh yang lebih 

berbahaya daripada iblis. Setan bisa mengalahkan manusia hanya melalui bujukan 

 

 85 Ulya Hikmah Sitorus Pane, “Syahwat Dalam al-Qur’an”, Jurnal Kontemplasi 04, No. 

02, Desember 2016, 391. 

 86 Cut Nadila Apni, “Syahwat Menurut Perspektif Mufassir Kontemporer”, (Skripsi 

Tidak Diterbitkan, Jurusal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, IIQ Jakarta). 20 



39 

 

 

 

hawa nafsu serta syahwat. Jangan biarkan nafsu menipumu dengan angan-angan 

dan tipu daya, sebab diantara kepribadian nafsu adalah merasa nyaman, lalai, 

rehat, lemah, serta malas. Seluruh yang berasal dari hawa nafsu merupakan tipu 

daya, bila manusia mengizinkan nafsu serta mengikuti perintahnya, maka engkau 

akan binasa. Bila manusia lalai dalam mengevaluasinya, tentu engkau bisa 

tenggelam. Bila manusia lemah buat menyalahinya serta menuruti keinginannya, 

tentu dia akan menuntunmu ke dalam api neraka.87 

 Ali bin Abi Thalib berkata “Aku serta nafasku, tidak lain merupakan 

seperti seorang pengembala kambing. Tiap kali ia mengumpulkan kambing itu 

dari satu sisi, kambing itu bertebaran ke sisi yang lain. Siapa yang membunuh 

(menahan) nafsunya, ia akan dibungkus dengan kafan kasih sayang serta 

dikuburkan di bumi kemuliaan. Dan siapa yang membunuh (mematikan) hatinya, 

ia akan dibungkus dengan kafan laknat serta dikuburkan di bumi siksaan”.88 

 Para ahli tasawuf mengartikan nafs merupakan suatu sumber dari sifat 

yang tercela. Imam al-Ghazali mengatakan bahwa nafs merupakan pusat potensi 

marah dan syahwat pada manusia dan juga merupakan sumber dari sifat tercela. 

Kemudian Ibnu Sina dan Al-Farabi berpendapat sesungguhnya nafs adalah 

substansi sekaligus memiliki bentuk. Maksudnya ialah substansi dalam diri dan 

bentuk dalam hubungannya dengan tubuh manusia. Pendapat Ibnu Sina dan Al-

Farabi dengan tegas dibantah oleh Ibnu Hazm, beliau mengatakan bahwa nafs 

bukanlah substansi dan fisik yang memiliki bentuk, melainkan fisik yang luhur 

yang bersifat sangat lembut, bahkan lebih lembut dari udara. Dan nafs memiliki 

wujud yang menyatu dengan fisik, ia bergerak dengan usahanya sendiri. Ketika ia 

menyatu dengan fisik, maka nafs menjadi tersiksa seakan-akan ia terjerumus ke 

 

87 Ibid. 21 

88 Ibid. 21-22 



40 

 

 

 

dalam lumpur, sehingga ia menjadi lupa dengan masa lalunya karena 

kesibukannya dengan tubuh. Pandangan Ibnu Hazm tersebut sama dengan hakikat 

nafs yang dipahami oleh kalangan sufi.89 

 Bagi kalangan sufi, nafs merupakan musuh yang sangat beresiko untuk 

manusia yang terdapat pada dua sisi tubuh. Oleh sebab itu, semestinya musuh 

tersebut diatasi dengan metode diikat dengan rantai-rantai yang tangguh agar tidak 

liar serta tidak banyak melakukan kekeliruan dan kesalahan. Al- Hakim at-

Tirmidzi menggambarkan nafs adalah tunggangan para setan dalam menggoda 

manusia. Unsur esensial yang terdapat pada nafs merupakan hawa panas semacam 

asap bercorak gelap yang kurang baik karakternya.90 

 

89 Ibid. 

90 Ibid. 



 

41 

 

BAB IV  

ANALISIS ALQURAN SURAH ALI-IMRAN AYAT 14 TENTANG 

SYAHWAT 

 Setiap manusia , dalam pandangan Alquran memiliki fitrah untuk 

mencintai sesuatu yang didambakan. Mereka ingin memiliki, menguasai, meraih, 

menikmati dan memanfaatkan sesuatu yang mereka pandang indah dan menarik 

bagi dirinya tanpa terkecuali.91 Sebagaimana yang disebutkan dalam QS. Ali-

Imran [3]: 14: 

 

وَالْقنََاطّيْرّ   وَالْبنَّيْنَ  ءّ  الن سَّاْۤ مّنَ  الشهَ"وٰتّ  حُبُّ  لّلنهاسّ  ةّ  زُي ّنَ  وَالْفّضه الذههَبّ  مّنَ  الْمُقَنْطَرَةّ 

ُ عّنْدهَ  حُسْنُ الْمَ  مَةّ وَالَْنَْعَامّ وَالْحَرْثّ ْۗ ذٰلّكَ مَتاَعُ الْحَيٰوةّ الدُّنْياَ ْۗوَاللّٰه  اٰبّ وَالْخَيْلّ الْمُسَوه

Terjemahnya: 

 “Dijadikan indah bagi manusia kecintaan pada aneka kesenangan yang 

berupa perempuan, anak-anak, harta benda yang bertimbun tak terhingga 

berupa emas, perak, kuda pilihan, binatang ternak, dan sawah ladang. Itulah 

kesenangan hidup di dunia dan di sisi Allahlah tempat kembali yang baik”.92 

 Dalam ayat ini Allah menyebutkan kata zuyyina (dijadikan indah) dalam 

bentuk pasif. Selanjutnya menyebut kata linnas (bagi manusia) dengan 

memaknai alif-lam yang dikaitkan dengan kata an-nas, dengan didahului 

huruf  lam yang berarti milk (kepunyaan).93 

 Kata kerja pasif itu mengisyaratkan arti pentingnya sesuatu yang disebut, 

yaitu kecintaan kepada apa-apa yang diingini, yang di dalam ayat ini 

disebutkan dengan rinci ada 6 (enam) macam. Yaitu: wanita-wanita, anak-

anak, harta yang banyak dari jenis emas, perak, kuda pilihan, binatang-

binatang ternak, dan sawah ladang. Enam hal tersebut dengan ihtibaknya 

(sesuatu yang secara tersirat bisa dipahami termasuk dalam sebutan yang 

berjumlah enam, yaitu hal-hal yang terkait dengan keenam macam atau bisa 

 

 91 Muhsin Hariyanto, Pengendalian Syahwat dalam Perspektif Al-qur’an, (kajian Tafsir 

Al-qur’an, Yogyakarta, 2007), 4 

  92 Terjemahan Kemenag 2019, Word Kemenag Exe (QS. Ali-Imran [3]: 14). 

 93 Muhsin Hariyanto, Pengendalian Syahwat dalam Perspektif Al-qur’an, (kajian Tafsir 

Al-qur’an, Yogyakarta, 2007), 5 

 



42 

 

 

 

dipahami ada dalam keenam macam yang tidak disebutkan) serupakan suatu 

hal yang menarik bagi setiap manusia. Dan di sinilah setiap manusia diuji.94 

 Dalam kaitannya dengan pengujian kepada setiap hambanya, Allah 

menyediakan keenam macam perhiasan dunia yang seringkali membuat 

manusia ceroboh dan tergelincir oleh godaan setan. Sehingga dirinya menjadi 

tidak mampu lagi berdzikir dengan benar. Dan di saat inilah manusia benar-

benar dapat menunjukkan jati dirinya, apakah dia bisa bersyukur atau kufur 

terhadap nikmat yang Allah karuniakan. 

A. Bhalaghah 

الشهَ"وَاتّ )   maksudnya adalah al-Musytahaayaat, yang berarti hal-hal (حُبُّ 

yang diingini. Di sini asy-syahawaat (yang berarti keinginan) digunakan untuk 

mengungkapkan hal-hal yang diingini karena bertujuan lil mubaalaghah 

(melebih-lebihkan atau menekankan) bahwa hal-hal tersebut merupakan hal-hal 

yang benar-benar sangat diinginkan dan digemari serta diusahakan untuk selalu 

mendapatkan dan menikmatinya. Namun, maksud yang diinginkan di sini adalah 

menganggapnya sesuatu yang remeh dan sesuatu yang dijadikan tampak indah di 

mata manusia, kecintaan kepada hal-hal tersebut tidak lain adalah syahwat, tidak 

yang lainnya.95 

B. Munasabah Ayat 

 Pada ayat sebelumnya yaitu ayat 12-13 menjelaskan tentang akibat yang 

didapat sebab sikap terlena dan angkuhnya karena mempunyai banyak harta dan 

anak. Kemudian pada ayat ini disebutkan sebab dan bentuk-bentuk keterlenaan 

tersebut. Hal ini di maksudkan untuk memperingatkan manusia agar menjauhkan 

syahwat dari diri mereka dan waspada agar mereka tidak tertipu daya dengan 

syahwat tersebut sehingga mengabaikan amal untuk akhirat.96 

C. Analisis Penafsiran Q.S. Ali Imran ayat 14 Menurut Tokoh Mufassir 

1. Wahbah az-Zuhaili (Tafsir Al-Munir) 

  Asy-Syahawaat (apa-apa yang diingini) dijadikan disenangi oleh manusia 

dan dijadikan tampak indah dimata dan hati mereka sehingga kecintaan kepada 

asy-syahawaat tersebut telah menjadi bagian dari karakter atau tabiat alamiah 

manusia. Barang siapa yang mencintai sesuatu, tetapi sesuatu tersebut tidak 

 

 94 Ibid. 

 95 Wahbah az-Zuhaili, “Tafsir al-Munir: Akidah Syariah dan Manhaj”, Jilid 2, Penerj. 

Abdul Hayyie al-Kattani, dkk. (Jakarta: Gema Insani, 2013), 199. 

 96 Ibid 



43 

 

 

 

tampak indah dan menarik di matanya, maka suatu saat nanti ia akan 

meninggalkannya. Sedangkan barang siapa yang mencintai yang mencintai 

sesuatu dan sesuatu tersebut tampak indah di matanya, maka ia tidak akan 

meninggalkannya.97 

 Dalam ayat ini, Alquran mengungkapkan hal-hal yang diingini (al-

musytahaah) dengan menggunakan kata asy-syahwah yang berarti keinginan dan 

kecintaan itu sendiri, hal ini mengandung maksud mubaalaghah atau penekanan 

bahwa hal-hal tersebut merupakan ha-hal yang memang sangat diinginkan dan 

disenangi. Begitu juga tujuannya adalah untuk menunjukan bahwa as-syahwah  

adalah sesuatu yang dicela, sehingga manusia dapat bersikap proporsional dan 

tidak berlebihan dalam mencintainya dan menggemarinya, serta mengontrol 

ketertarikan alami mereka terhadapnya. Sehingga kesenangan dan kecintaan 

manusia terhadap dunia tidak buta dan ketertarikan mereka terhadap kesenangan 

sementara dan harta tidak membuat mereka mengabaikan keimanan dan kepada 

agam kebenaran, yaitu islam yang telah mereka ketahui dengan jelas dan pasti, 

seperti mereka mengetahui anak-anak mereka sendiri.98 

 Salah satu pendapat mengatakan bahwa al-muzayyin lisy syahawaat (yang 

menjadikan asy-syahawaat tampak indah di mata manusia) di sini adalah Allah 

Swt sebagai ujian bagi manusia. Dengan kata lain Allah menciptakan manusia 

dengan memberi mereka fitrah senang dengan asy-syahawaat tersebut. Hal ini 

sesuai dengan apa yang difirmankan Allah dalam QS. al-Kahfi [18]: 7. Pendapat 

lain mengatakan bahwa al-muzayyin di sini adalah setan dengan bujukan dan 

bisikannya, dan dia berusaha untuk membuat tampak condong kepada asy-

syahawaat dengan tujuan untuk menyesatkan. Ini seperti yang difirmankan Allah 

Swt dalam QS. al-Anfal [8]: 48.99 

 Allah SWT kemudian menjelaskan tentang enam jenis asy-syahawaat, 

sebagai berikut: 

a. Wanita 

 Sesungguhnya laki-laki mencintai wanita dan sangat tertarik kepadanya. 

Wanita adalah objek pandangan dan perhatian laki-laki. Karena wanita seseorang 

 

 97 Ibid, 200 

 98 Ibid,  

 99 Ibid. 



44 

 

 

 

rela mengorbankan harta kekayaannya, dan fitnah yang diakibatkan oleh wanita 

sangatlah besar dan berbahaya.100 

b. Anak 

 Secara mutlak anak laki-laki maupun perempuan. Anak-anak adalah 

belahan jiwa orang tua , menjadi penyejuk serta penyenang hati. Namun, perlu 

kita ketahui bahwa anak-anak adalah fitnah dan cobaan bagi seseorang untuk 

mengumpulkan harta untuk mereka. Sebab seseorang mencintai anak-anak dan 

isteri adalah terpeliharanya keberlangsungan kehidupan manusia dan keinginan 

agar ia memilki penerus.  

 Dalam ayat ini kata yang digunakan adalah al-Baniin  yang berarti anak 

laki-laki, namun dalam hal ini juga mencakup anak perempuan. Hal ini termasuk 

kategori at-Taghliib  ( memenangkan satu dari dua unsur dengan cara 

menyebutnya, tetapi yang dimaksudkan adalah kedua-duanya.101 

c. Harta yang banyak dari jenis emas dan perak 

 Cinta akan harta merupakan watak atau karakter alamiah manusia, karena 

harta merupakan media untuk memenuhi berbagai kebutuhan dan merealisasikan 

berbagai keinginan. 

 Celaan terhadap harta pada dasarnya bukan karena harta itu sendiri, 

melainkan  akibat negatif yang ditimbulkan oleh harta tersebut.102 

 

 100 Ibid. 201 

 101 Ibid. 202 

 102 Ibid.  



45 

 

 

 

d. Kuda al-Musawwamah 

 kuda al-Musawwamah  ini masuk kategori harta yang mewah yang 

menjadi kebanggaan setiap orang. Kuda yang terlatih yang dipelihara di tempat 

penuh rerumputan, kuda yang bagus dan pilihan yang dimiliki oleh para pemuka 

dan orang-orang kaya. Kuda ini masuk kategori harta yang tidak baik jika 

memang menjadi sebab kejelekan dan menjauhkan seseorang dari Allah SWT 

serta menyebabkan seseorang melalaikan kewajiban-kewajiban agama dan begitu 

pula sebaliknya, menjadi harta yang baik dan terpuji jika digunakan untuk 

berjihad di jalan Allah.103 

e. Binatang ternak 

 Binatang ternak merupakan harta kekayaan manusia yang pokok. Karena 

binatang ternak merupakan sumber penghidupan mereka serta menjadi lambang 

kebanggaan dan kekayaan  mereka. Binatang ternak termasuk kategori harta yang 

dijadikan perhiasan. Jadi, barangsiapa yang memilikinya dengan maksud 

menjadikannya sebagai sumber penghidupan, maka harta ini termasuk kategori 

harta yang baik. Namun, jika bertujuan untuk bermegah-megahan dan pamer, 

maka termasuk kategori harta jelek.104 

f. Sawah ladang 

 Tanaman pertanian dan tumbuh-tumbuhan, harta ini merupakan sumber 

tetap bagi kehidupan manusia, baik di kota maupun di desa. Kebutuhan kepada 

bentuk harta yang satu ini jauh lebih besar dibandingkan kepada bentuk harta 

yang lain. Jika tujuannya adalah memberikan manfaat kepada manusia, makan 

 

 103 Ibid. 203 

 104 Ibid.  



46 

 

 

 

orang yang memilikinya mendapat pahala. Namun, jika tujuannya adalah untuk 

bermegah-megahan dan sikap sewenang-wenang maka ia mendapat dosa.105 

 Kemudian selanjutnya, Allah SWT menjelaskan secara global bahwa 

semua bentuk harta kekayaan di atas merupakan kesenangan dunia yang bersifat 

sementara. Di sisi Allah SWT-lah tempat kembali yang baik. Oleh karena itu, 

setiap mukmin hendaknya jangan sampai tertipu dan terpedaya oleh asy-

syahawaat. akan tetapi hendaknya asy-syahawaat tersebut dijadikan sebagai 

media untuk mencari penghidupan dunia dan jangan sampai melalaikan 

kewajiban-kewajiban agama untuk kehidupan akhirat. Karena seorang mukmin 

yang bekerja dan beramal untuk mencapai dua kebahagiaan. Yakni kebahagiaan 

dunia dan kebahagiaan akhirat yang lebih penting.106 

2. M. Quraish Shihab (Tafsir Al-Misbah) 

 Ayat ini tidak menjelaskan siapa yang dijadikan indah hal-hal yang telah 

dirincikan oleh ayat ini. Sebelum menjelaskan siapa yang memperindah hal-hal 

tersebut, Quraish Shihab terlebih dahulu menjelaskan apa saja hal-hal yang indah 

itu secara terperinci. Maksud hal-hal yang dijadikan indah pada ayat ini adalah 

kecintaan kepada aneka syahwat. Syahwat adalah kecenderungan hati yang sulit 

terbendung terhadap sesuatu yang bersifat indrawi dan material. Jika kita 

perhatikan kembali redaksi ayat diatas, yang dijadikan indah bukan beberapa hal 

yang disebutkan diatas, melainkan cinta. Bisa jadi hal-hal yang disebutkan pada 

ayat tersebut buka dorongan hati yang sulit dibendung. Karena jika hal tersebut 

 

 105 Ibid. 203-204 

 106 Ibid. 



47 

 

 

 

telah dicintai oleh seseorang maka ketika itulah ia menjadi dorongan kepada hati 

dan sulit untuk dibendung atau bahkan tidak bisa dibendung.107 

 Hal-hal yang dicintai adalah keinginan terhadap wanita-wanita, anak-anak 

lelaki, harta yang banyak dari jenis emas, perak kuda pilihan, binatang-binatang 

ternak, dan sawah ladang. Maksud kata  an-Nas pada ayat ini ialah putra putri 

Adam terlebih yang dewasa baik itu pria maupun wanita. Kemudian maksud kata 

banin pada ayat tersebut tidak hanya anak laik-laki saja tetapi mencakup anak 

perempuan juga. Alasan tidak disebutnya anak laki-laki dan anak perempuan 

ialah; pertama, ayat ini tidak mencatat secara eksplisit syahwat wanita terhadap 

pria, demi memelihara kehalusan perasaan wanita. Pada sisi lain, ayat ini 

menyebutkan anak –anak lelaki, bukan anak-anak wanita, karena kondisi 

masyarakat  saat itu sangat mendambakan anak-anak lelaki dan tidak menyambut 

baik anak –anak perempuan. Saat itu, masyarakat Arab Jahiliah memandang 

rendah kedudukan wanita dan menganggap mereka hanyalah  pembawa aib. 

Wanita dibelenggu hanya dengan tangisan, dan pengabdiannya adalah mencuri, 

yaitu mencuri harta suami untuk diberikan kepada ibu bapaknya, demikian 

menurut istilah yang populer pada masa itu. Itu sebabnya rangkaian redaksi ayat 

ini tidak menyebutkan anak perempuan. Alasan kedua adalah berhubungan 

dengan gaya alquran yang cenderung mempersingkat penjelasannya.108 

 Ayat Ali Imran di atas tidak menyebut anak-anak wanita sebagai salah satu 

yang dicintai oleh manusia, karena wanita telah disebut sebelumnya sebagai salah 

satu yang dicintai oleh manusia, demikian juga tidak disebut kecintaan kepada 

lelaki, karena anak-anak lelaki telah disebut sebagai salah satu yang dicintai oleh 

 

 107 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Quran, Jilid 2, 

24. 

 108 Ibid. 24-25. 



48 

 

 

 

mereka. Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa ayat tersebut menyatakan 

dijadikan indah bagi manusia seluruhnya, kecintaan kepada aneka syahwat, yaitu 

wanita-wanita bagi pria dan pria-pria bagi wanita, serta anak-anak lelaki dan 

anak-anak perempuan. Kemudian kata al-Qanathir merupakan bentuk jamak dari 

Qinthar. Ada yang memahami kata “Qinthar”  dalam bilangan tertentu, seperti 

100 kilogram atau uang dalam jumlah tertentu, tetapi ada juga yang tidak 

menetapkan jumlah. Penganut pendapat kedua menganggap Qinthar  sebagai 

timbangan tanpa batas. Ia adalah harta yang memungkinkan pemiliknya 

menghadapi kesulitan hidup dan membelanjakannya untuk memberikan 

kenyamanan bagi diri sendiri dan keluarga mereka. Dengan memperhatikan ayat 

ini , kita dapat melihat betapa kecintaan manusia terhadap harta. Bukan saja satu 

qinthar, yakni jumlah yang tidak terbatas dan mencukupinya meraih kenyamanan, 

tetapi qanathir, yakni bayak qinthar, bahkan bukan hanya banyak, yang banyak 

itu pun berlipat ganda, yakni menjadi muqantharah. Itulah sifat manusia 

menyangkut harta benda dari jenis emas, perak, dan sebagainya.109 

 Kemudian kuda pilihan, kata pilihan disini memiliki makna yang sangat 

umum dan memiliki banyak makna. Seperti kuda gembala, kuda yang memiliki 

tanda-tanda khusus yang membedakannya dengan kuda-kuda yang lain yakni 

memiliki arti  kuda yang terlatih dan jinak. Makna apapun yang anda pilih nanti, 

yang pasti kuda pilihan yang dimaksud pada ayat ini adalah kuda-kuda yang 

istimewa yang berbeda dari kuda lainnya. Selanjutnya binatang ternak, istilah 

yang digunakan pada ayat ini adalah (الأنعا) al-An’am bentuk jamak dari (نعم) 

Ni’am. Maksud dari binatang ternak itu adalah sapi, kambing, domba, dan unta, 

baik jantan maupun betina.110  

 

 109 Ibid. 25-26 

 110  Ibid, 26 



49 

 

 

 

 Dan yang terakhir disebutkan dalam ayat ini adalah (حرث) Harts yang 

artinya sawah ladang. Kata ini disebutkan paling akhir karena ia diperlukan usaha 

tambahan dari manusia untuk memperolehnya, benda seperti emas, perak, atau 

yang serupa yang sudah ada dan tidak memerlukan upaya manusia untuk 

mengadakannya. Kata Harts mengacu pada upaya membajak tanah. Untuk 

menanam benih tanah yang keras harus terlebih dahulu dibajak, kemudian tanah 

diolah dengan menyiraminya agar benih yang ditanam mudah tumbuh, dan 

kemudian tanah inilah yang digunakan untuk sawah dan ladang.111 

 Setelah menguraikan hail-hal yang disebutkan dalam ayat ini kemudian 

kita akan membahas tentang siapa yang memperindah hal-hal yang sebelumnya 

telah diuraikan. Kita dapat berkata bahwa yang menjadikan hal-hal indah tersebut 

adalah Allah Swt. Manusia  ditugaskan oleh Allah untuk menjadi khalifah di 

bumi, membangun dan memakmurkannya. Untuk tujuan ini Allah memberi naluri 

pada setiap manusia, yang rincinya disebutkan dalam ayat ini. Untuk 

melaksanakan tugas kekhalifahan itu manusia harus memiliki naluri untuk 

mempertahankan hidup dari berbagai jenis makhluk hidup, baik dari jenisnya 

sendiri maupun jari jenis makhluk hidup yang lain. Naluri itu kemudian yang 

mendorong semua tindakan manusia. Dua komponen utama yang menjadi 

pendorongnya adalah “memelihara diri” dan “memelihara jenis. Dari keduanya  

muncul berbagai dorongan, seperti memenuhi kebutuhan dasar seperti sandang, 

pangan, papan, keinginan untuk memiliki, dan keinginan untuk menonjol. 

Semuanya berhubungan erat dengan dorongan atau fitrah untuk memelihara  diri. 

Sedangkan dorongan seksual terkait dengan upaya manusia untuk menjaga 

 

 111  Ibid, 26-27 



50 

 

 

 

jenisnya. Inilah sebagian fitrah yang diperindah oleh Allah kepada manusia, yang 

disebut sebagai “Hubbu Asy-Syahawaat”.112 

 Alquran menamainya demikian, bahkan menjadikannya sebagai syahwat 

karena segala aktivitas yang dilakukan manusia memerlukan daya yang 

melahirkan rasa lelah. Dalam firman-Nya QS. al-Balad ayat 4 disebutkan bahwa 

“sesungguhnya Kami menciptakan manusia berada dalam keadaan susah 

payah”. Maka dari sinilah diperlukannya kekuatan dorongan yang melebihi 

“keletihan” itu, atau dengan kata lain diperlukan “hubbusy-syahwat”. Perlu 

diingat bahwa ketika Alquran menegaskan bahwa adanya kecintaan terhadap 

syahwat-syahwat tersebut, atau dengan kata lain sebagai bentuk dorongan untuk 

melakukan aktivitas kerja, yang perlu kita garisbawahi bahwa dorongan yang 

seharusnya lebih besar adalah aktivitas yang akan membawa kita lebih dekat 

kepada Allah. Sebagaimana yang dijelaskan di akhir ayat (المأب حسن  عنده   (والله 

“itulah kesenangan hidup di dunia dan di sisi Allah-lah tempat kembali yang 

baik”. 113 

 Demikianlah makna dan pesan dari ayat di atas, apabila dipahami bahwa 

yang memperindah syahwat tersebut adalah Allah Swt. jika demikian maka 

keseluruhan dari apa yang dijelaskan diatas pada dasarnya adalah baik. 

Kesenangan hidup yang dijelaskan oleh ayat di atas dengan istilah mata’ yang 

makna asalnya  adalah kesenangan yang mudah diperoleh lagi sementara.  Jika 

syahwat digunakan  sebagaimana yang digariskan Allah dan sesuai dengan tujuan-

Nya memperindah, maka semua yang sebutkan itu adalah baik. Yang mencintai 

lawan seksnya, bahkan melalukan hubungan seks demi memelihara diri dari 

maksiat dab untuk memperoleh keturunan, bukan saja tidak berdosa tetapi justru 

 

 112 Ibid. 27 

 113 Ibid, 27-28 



51 

 

 

 

berpahala. Jika harta yang banyak tersebut diperoleh dengan cara yang baik dan 

digunakan untuk hal-hal yang baik maka juga akan mendatangkan pahala bagi 

pemiliknya. Namun sebaliknya, jika yang memperindah syahwat tersebut adalah 

setan, maka syahwat-syahwat  tersebut menjadi tujuan. Ia digunakan untuk tujuan 

disini, di dunia ini buka di akhirat kelak. Setan memperindah seks, dimana pun 

dan dengan siapa pun, itu tidak lagi diindahkan. Walau dengan cara yang kotor, 

yang penting telah dilampiaskan. Jika setan memperindah kecintaan terhadap 

anak, maka subyektivitas akan muncul. Orang tua akan membela anaknya walau 

salah karena  cintanya. Walau dia teman dekatnya dia tetap memberinya, 

meskipun dia melanggar dan menganiaya orang lain. Jika setan membuat manusia 

cinta terhadap harta, mereka akan menghalalkan segalanya untuk memperoleh 

harta, menimbunnya terus menerus dan melupakan fungsi sosial harta. Allah tidak 

menginginkan apa yang dilukiskan diatas, dan bukan seperti itulah maksud Allah 

untuk memperindah syahwat-syahwat terhadap manusia.114 

3. DR. ‘Abdullah bin Muhammad bin ‘Abdurrahman bin Ishaq Alu 

Syaikh (Tafsir Ibnu Katsir) 

 Allah SWT menyebutkan beberapa hal yang dijadikan indah bagi manusia 

di dunia  yakni beragam kenikmatan. Dalam hal ini Allah SWT terlebih dahulu 

menyebutkan wanita, karena fitnah yang disebabkan oleh wanita ialah fitnah yang 

paling berat. Sebagaimana yang disebutkan dalam sebuah hadits shahih, 

Rasulullah SAW bersabda:115 

“Aku tidak meninggalkan suatu fitnah yang lebih bahaya bagi kaum laki-

laki daripada wanita” 

 

 114 Ibid, 29 

 115 DR. Abdullah bin Muhammad bin ‘Abdurrahman bin Ishaq bin Alu Syaikh, Tafsir 

Ibnu Katsir, Penerjemah, M. Abdul Ghoffar E.M. Jilid 2, 23 



52 

 

 

 

 Jika keinginan terhadap wanita dimaksudkan untuk hal-hal yang baik, 

maka yang demikian itu merupakan hal yang sangat diharapkan. Setelah 

penyebutan wanita diawal tadi, Allah kemudian menyebutkan  kecintaan kepada 

anak, kecintaan yang dimaksud dalam ayat ini adalah sebuah bentuk kebanggaan 

dan sebagai perhiasan. Namun terkadang juga kecintaan pada anak yang 

dimaksudkan ialah untuk memperbanyak keturunan dan memperbanyak jumlah 

umat Muhammad Saw.116 

 Demikian halnya dengan kecintaan kepada harta benda. Dalam ayat ini 

terkadang yang dimaksudkan adalah untuk berbangga-bangga, angkuh bahkan 

sombong kepada orang-orang yang lemah serta menindas orang-orang fakir dan 

hal ini merupakan perbuatan yang tercela. Namun terkadang juga dimaksudkan 

adalah untuk membantu sesama, memberi nafkah kepada kerabat dan sanak 

saudara yang membutuhkan, untuk mempererat tali silaturahmi, berbuat baik dan 

ketaatan beragama. Dalam hal ini para Mufassir berbeda pendapat mengenai 

jumlah qinthar. Tetapi dijelaskan secara ringkas bahwa qinthar adalah harta yang 

banyak sebagaimana yang telah dikatakan oleh adh-Dhahhak dan lainnya.117 

Kemudian kecintaan kepada kuda, dalam hal ini terbagi menjadi 3 yaitu: 

1. Kecintaan memelihara kuda dengan maksud untuk mempersiapkan diri 

kapanpun dibutuhkan untuk berperang di jalan Allah.  

2. Kecintaan memelihara kuda dengan maksud untuk dibangga-banggakan, 

memusuhi dan menentang islam. 

3. Kecintaan memelihara kuda dengan tujuan untuk dikembang biakan 

dengan tidak melupakan hak-hak Allah dan memanfaatkan kuda-kuda 

 

  116 Ibid, 23-24 

 117 Ibid, 25 



53 

 

 

 

tersebut. Dijadikan sebagai penunjang kebutuhan bagi si pemilik kuda 

tersebut.118 

 Ada beberapa pendapat mengenai kata al-Musawwamah dalam ayat diatas, 

diantaranya  riwayat Ibnu ‘Abbas yang menuturkan bahwa al-musawwamah 

berarti yang digembalakan dan yang sangat bagus. Ada juga dari beberapa 

periwayat yang lain mengatakan bahwa al-musawwamah berarti “ belang putih di 

dahi dan kakinya”. Sementara yang dimaksud binatang ternak disini yaitu unta, 

sapi dan kambing. Dan yang dimaksud sawah ladang dalam ayat ini adalah tanah 

yang digunakan untuk bercocok tanam dan bertani. Lalu dilanjutkan bahwa 

“itulah kesenangan hidup di dunia” yang berarti perhiasan kehidupan dunia yang 

fana. Sungguh di sisi Allah lah sebaik-baik tempat kembali.119 

4. Ahmad Mustafa al-Maragi (Tafsir Al-Maragi) 

 Tazyin adalah cinta manusia terhadap syahwat, cinta akan syahwat ini 

seringkali dianggap baik oleh manusia pada umumnya. Sehingga mereka tidak 

menganggap hal itu jelek bahkan mereka enggan untuk beranjak darinya. Hal ini 

merupakan puncaknya dari arti mencintai syahwat tersebut. Pada ayat ini 

dijelaskan bahwa dalam penciptaan manusia Allah Swt telah membekali rasa cinta 

terhadap syahwat.120 Hal ini sesuai dengan firman Allah : 

 “sesungguhnya Kami telah menjadikan apa yang ada di bumi sebagai 

perhiasan baginya, untuk Kami menguji mereka, siapakah diantaranya yang 

terbaik perbuatannya”.121 

 

 118 Ibid. 

 119 Ibid, 26 

 120 Ahmad Mustafa al-Maragi, Tafsir al-Maragi, Jilid 3, Edisi Elite (ke 2), 154 

 121 Terjemahan kemenag, Word Kemenag Exe (al-Kahfi [18]: 7) 



54 

 

 

 

 Dalam ayat ini Allah Swt. menyebutkan 6 bentuk kecintaan manusia 

terhadap syahwat yaitu: 

a. Cinta terhadap wanita 

 Kaum wanita menjadi salah satu objek kesenangan dan merupakan hal 

yang indah dipandang mata terutama untuk kaum lelaki. Disini cinta terhadap 

wanita didahulukan daripada cinta kepada anak-anak, padahal cinta kepada wanita 

bisa hilang kapan saja sedangkan cinta kepada anak-anak biasanya tidak akan 

hilang. Hal ini tidak lain karena kecintaan kepada anak biasanya tidak berlebihan, 

berbeda seperti mencintai seorang wanita. Karena kecintaan kepada wanita inilah 

sering kita jumpai laki-laki yang menikahi lebih dari satu wanita.122 

b. Cinta terhadap anak-anak 

 Yang dimaksud dalam ayat ini adalah anak-anak secara mutlak. Namun 

dalam hal ini mencintai anak  laki-laki jauh lebih kuat daripada mencintai anak 

perempuan. Salah satu penyebabnya adalah anak laki-laki merupakan tulang 

punggung keturunan yang berkaitan dengan dirinya. Anak laki-laki begitu 

diharapkan agar marga dari sebuah keluarga tetap lestari. Sedangkan anak 

perempuan saat tumbuh dewasa akan berpisah dengan keluarganya dan 

berkumpul dengan keluarga lain.123 

c. Cinta terhadap harta (emas dan perak) 

 Orang-orang arab mengartikan kata al-qintar sebagai harta yang banyak, 

sedangkan al-muqantarah  juga berasal dari al-qintar . hanya disini disebutkan 

sebagai penguat. Dikatakan juga bahwa al-muqantarah  adalah yg berasal dari 

 

 122 Ahmad Mustafa al-Maragi, Tafsir al-Maragi, Jilid 3, Edisi Elite (ke 2), 155 

 123 Ibid. 156 



55 

 

 

 

uang dinar atau dirham yang dicetak. Mencintai harta benda adalah naluri manusia 

yang telah mendarah daging, ini dikarenakan dengan harta tersebut seseorang bisa 

mewujudkan setiap keinginannya dan itu merupakan salah satu bentuk dari 

pemuas nafsu syahwat. Sebuah pencapaian yang diraih melalui harta tersebut 

membuat seseorang semakin antusias untuk mengumpulkan harta lebih banyak 

lagi. Fitnah yang disebabkan oleh harta menjadikan seseorang melupakan hak-hak 

Allah.124 

d. Cinta terhadap kuda peliharaan 

 Setiap kuda yang dipelihara untuk diperjual belikan ditandai sebagai 

peliharaan orang-orang besar dan memiliki harta yang banyak. Banyak dari 

mereka yang bersaing dan membangga-banggakan harta karena kecintaan mereka 

yang begitu berlebihan.125 

e. Cinta terhadap hewan ternak 

 Dalam penjelasannya, hewan ternak disini adalah harta orang Badui. 

Orang-orang badui hewan ternak sebagai harta, karena bagi mereka hewan ternak 

dapat menghidupi dan mencukupi kebutuhan mereka. Di situlah letak kebanggaan 

mereka sehingga mereka berlomba-lomba untuk memperbanyak hewan ternak 

tersebut.126 

f. Cinta terhadap sawah, ladang 

 Ladang dan hewan ternak dikategorikan sebagai tiang kehidupan manusia, 

baik di desa maupun di kota. Kebutuhan manusia terhadap ladang jauh lebih 

 

 124 Ibid. 157 

 125 Ibid. 159 

 126 Ibid. 159 



56 

 

 

 

penting jika dibandingkan dengan hal-hal yang lebih awal telah disebutkan, sebab 

manfaatnya yang jauh lebih banyak. Tetapi disini Allah menyebutkan paling akhir 

karena hal ini selalu memenuhi kebutuhan manusia, yang menjadikan kebanggaan 

memilikinya akan berkurang dibandingkan yang lebih awal disebutkan di atas.127 

 Al-Mataa’ berarti sesuatu yang  bisa dinikmati, al-Ma’ab yang berarti 

tempat kembali, berasal dari kata Aba, ya’abu bermaksud apabila kembali. 

Artinya apa yang telah kembali. Enam bentuk kecintaan syahwat yang telah 

dijelaskan diatas adalah sesuatu yang dinikmati oleh manusia dari kehidupan 

dunia, mereka menjadikannya sebagai sarana dalam kehidupan untuk memuaskan 

hawa nafsu. sungguh tidak pantas menjadikan setiap kecintaan hanya untuk 

kehidupan dunia yang sementara dan melupakan persiapan untuk amal kebajikan 

yang pahalanya berada di sisi Allah.128 

5. Tafsir Kementerian Agama 

 Bentuk kekeliruan manusia yang menjadikan harta dan anak sebagai 

tujuan hidupnya. Wanita, anak-anak, emas dan perak, kendaraan, hewan 

peliharaan, dan semua bentuk kekayaan adalah hal yang menyenangkan dan 

sangat dicintai manusia. Mencintai hal-hal yang telah disebutkan diawal 

sebenarnya  bukan hal yang dilarang, karena manusia tidak dapat terhindar dari 

rasa kecintaan yang telah menjadi fitrah manusia. Namun sangat sedikit manusia 

yang memahami bahaya dan kecintaan yang berlebihan, sekalipun sudah terlihat 

jelas bukti yang memperlihatkan keburukan yang ditimbulkan olah hal itu. 

Sesungguhnya Allah menjadikan tabiat manusia cinta kepada harta benda dan 

kesenangan. Allah menjadikan kecintaan itu sebagai sarana untuk menguji 

 

 127 Ibid. 160 

 128 Ibid.  



57 

 

 

 

keimanan setiap manusia, apakah dia akan menggunakan semua harta dan 

kesenangan itu untuk kehidupan duniawi ataukah dia akan menggunakan harta 

bendanya untuk mencapai keridaan Allah Swt.129 

 Berikut ini bentuk kesenangan manusia yang disebutkan secara terperinci 

dalam ayat ini: 

a. Perempuan (isteri) 

 Isteri adalah tumpuan cinta dan kasih sayang, jiwa manusia cenderung 

tertuju kepada isteri, sebagaimana yang difirmankan Allah dalam alquran surah 

ar-Rum ayat 21: 

 “Dan diantara tanda-tanda (kebesaran) –Nya ialah Dia 

menciptakan pasangan-pasangan untukmu dari jenismu sendiri, agar 

kamu cenderung dan merasa tentram kepadanya, dan dia menjadikan di 

antaramu rasa kasih dan sayang”.130 

 Dalam ayat ini, rasa cinta terhadap isteri disebutkan lebih awal daripada 

cinta terhadap anak-anak, walaupun cinta terhadap isteri dapat luntur sedang cinta 

terhadap anak tidak, ini karena cinta kepada anak jarang sekali berlebih-lebihan 

seperti halnya mencintai wanita.131 

 

 129 Departemen Agama RI, “Al-Qur’an Dan Tafsirnya”, Jilid 1, 463 

 130 Terjemahan kemenag 2019, (QS. ar-Rum 21) 

 131 Departemen Agama RI, “Al-Qur’an Dan Tafsirnya”, Jilid 1, 464 



58 

 

 

 

b. Anak laki-laki atau perempuan 

 Cinta kepada anak adalah fitrah manusia, sama seperti cinta kepada isteri 

karena memiliki tujuan yang sama yaitu melanjutkan keturunan. Anak termasuk 

perhiasan dalam rumah tangga, penerus keturunan di setiap generasi.132 

c. Harta kekayaan yang melimpah 

 Ar- Razi mengatakan dalam tafsirnya bahwa emas dan perak sangat 

disenangi,  karena keduanya alat penilai harga sesuatu. Orang yang memilki harta 

ini sama halnya dengan orang yang memiliki segala sesuatu. Memiliki artinya 

menguasai, berkuasa termasuk dalam suatu kesempurnaan, dan kesempurnaan 

itulah yang diinginkan setiap manusia. Harta ini begitu diingini dan dicintai, 

karena merupakan alat yang paling tepat untuk memperoleh kesempurnaan. Jika 

sesuatu yang dicintai itu tidak dapat diperoleh kecuali dengan sesuatu yang lain. 

Maka sesuatu yang lain itu pun akan dicintai, maka karena itulah emas dan perak 

begitu dicintai.133 

d. Kuda yang dipelihara di padang rumput 

 Kuda peliharaan yang memiliki ciri khas berwarna putih di bagian dahi 

dan kakinya. Kuda yang memiliki ciri tersebut merupakan kuda yang paling indah 

menurut masyarakat Arab, sehingga mereka merasa bangga dan berlomba-lomba 

untuk memilikinya.134 

 

 132 Ibid. 

 133 Ibid  465 

 134 Ibid. 465-466 



59 

 

 

 

e. Binatang ternak  

 Yaitu unta, sapi, kambing. Yang merupakan harta kekayaan Arab Badui, 

dimana kebutuhan mereka sebagian besar terpenuhi dari hasil berternak binatang-

ini, seperti pakaian yang diperoleh dari kulit binatang, susu, makanan dan alat-alat 

rumah tangga lainnya.135 

f. Sawah dan ladang 

 Sawah dan ladang merupakan sumber kehidupan bagi manusia dan hewan, 

karena sawah ladang merupakan sumber pemenuhan kebutuhan seseorang 

melebihi harta lainnya yang disenangi.136 

 Inilah enam macam harta yang disenangi oleh manusia di dunia ini, yang 

merupakan alat kelengkapan bagi kehidupan manusia, yang memenuhi segala 

kebutuhan dan keinginan manusia. Seharusnya manusia menyadari bahwa harta 

benda yang ada di dunia ini tidaklah kekal. Sungguh termasuk perbuatan tidak 

terpuji jika manusia menjadikan harta tersebut sebagai cita-cita dan tujuan akhir 

kehidupan di dunia, sehingga lupa untuk mempersiapkan diri untuk kehidupan 

akhirat yang abadi. Sungguh di sisi Allah lah tempat kembali yang paling baik 

(surga). Alangkah bahagianya manusia jika mereka mempergunakan harta benda 

itu atas petunjuk Allah.137 

D. Analisis dan Relevansi Mengenai Ayat-ayat Syahwat 

   Beberapa kesimpulan yang dikemukakan oleh penulis setelah 

melakukan analisis tentang syahwat berdasarkan penafsiran QS. Ali- Imran ayat 

14 yaitu sebagai berikut: 

 

 135 Ibid. 466 

 136 Ibid. 

 137 Ibid. 



60 

 

 

 

 Pertama, dari penafsiran di atas, syahwat terbagi menjadi 2 jenis, 

sebagaimana yang dikemukakan oleh Ragib al-Asfahani yakni syahwat sadiqah 

dan syahwat kazibah. Dari kedua jenis syahwat tersebut, mayoritas manusia lebih 

condong kepada syahwat kazibah yang disebabkan karena mereka tidak dapat 

mengendalikan syahwat tersebut sesuai dengan syariat Allah swt. 

 Kedua, sebagaimana yang disebutkan dalam QS. Ali- Imran ayat 14 bahwa 

syahwat lebih terfokus pada hal-hal keduniawian. Selain itu ayat ini  membahas 

tentang keinginan manusia terhadap  masalah dunia yang telah Allah tetapkan. 

 Ketiga, syahwat yang diberikan Allah kepada manusia merupakan naluri, 

agar manusia dapat menjalankan tugas di dunia sebagai khalifah dan tetap 

menjaga keberlangsungan jenisnya. Namun, begitu banyak manusia yang tidak 

dapat mengendalikan, mengontrol dan bahkan menyalah gunakan syahwat 

tersebut. ada juga yang melampaui batasan-batasan yang telah Allah ciptakan. 

 Jika kita mengontekstualisasikan syahwat pada masa sekarang, maka kita 

dapat melihat betapa banyak manusia yang bergelimpangan dengan syahwatnya. 

Bahkan syahwat tersebut dirayakan dengan bebas dan secara terang-terangan. 

Mengambil contoh dari berbagai macam alat elektronik seperti handphone, dan 

televisi. Dimana kita dengan sangat mudah menemukan hal-hal yang berbau 

pornografi dimana hal itu akan membangkitkan syahwat bagi siapa saja yang 

menyaksikannya. 

 Sebagai generasi muda, sudah sepatutnya kita bijak dalam menggunakan 

alat elektronik, menjadikan alat-alat tersebut sebagai media untuk menyalurkan 

hal-hal baik yang lebih bermanfaat bagi kehidupan.  

 



 

61 

 

BAB V  

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

 Berdasarkan hasil penelitian yang telah penulis uraikan hal-hal yang 

berkenaan dengan permasalahan dalam skripsi ini, pada penjelasan-penjelasan 

sebelumnya, maka penulis dapat beberapa kesimpulan sesuai dengan masalah 

yang telah dirumuskan sebagai berikut: 

1. Syahwat secara etimologi adalah menggemari atau menyenangi, 

sedangkan secara terminologi syahwat adalah kecenderungan atau 

keinginan manusia terhadap sesuatu. 

2. Term syahwat di dalam Alquran disebutkan sebanyak 13 kali, disebut 

sebanyak 5 kali dan bentuk kata benda, dan 8 kali disebut dalam bentuk 

kata kerja. Alquran memandang syahwat sebagai dorongan-dorongan 

alamiah yang ada pada diri manusia untuk memenuhi kebutuhan  

hidupnya. Keberadaan syahwat sangat penting bagi manusia, oleh karena 

itu perlu diatur secara baik dan benar oleh akal sesuai dengan ajaran 

agama. 

3. Dalam kitab tafsir al-Munir, Wahbah az-Zuhaili berpendapat bahwa kata 

Asy-syahwah  yang dipakai pada ayat tersebut berarti hal-hal yang benar-

benar diinginkan dan disenangi. Namun ia sesuatu yang dicela juga, dan 

menurutnya hal yang dijadikan indah tersebut adalah hal-hal yang telah 

dirincikan dalam ayat tersebut. 

4. Dalam kitab tafsir al-Misbah, Quraish Shihab berpendapat bahwa yang 

dijadikan indah bukanlah bentuk-bentuk syahwat yang telah dijelaskan, 

melainkan kecintaan terhadap hal-hal tersebut. dan menurut beliau 



62 

 

 

 

syahwat adalah keinginan hati pada sesuatu yang bersifat fisik dan indrawi 

yang sulit dibendung. 

5. Dalam kitab tafsir al-Maragi, al-Maragi berpendapat bahwa kata syahwat 

tidak dimaknai dengan hal-hal yang bersifat negatif saja, melainkan 

syahwat juga bersifat positif ketika dihiasi dengan sifat kebajikan. 

Syahwat berarti keinginan untuk memiliki, mencintai kelezatan dan 

kesenangan terhadap dunia. Dalam memenuhi syahwat tersebut dianjurkan 

untuk tidak melampaui batas, tidak berlebih-lebihan dan harus sesuai 

dengan apa yang telah ditetapkan Allah Swt. Tidak menjadikan syahwat 

untuk tujuan hidup semata, melainkan dijadikan sebagai sarana untuk 

mencapai keridhaan Allah Swt. 

6. Perbedaan syahwat dan nafsu yaitu, syahwat berperan selaku penggerak 

tingkah laku atau motif serta menyuburkan motivasi keutamaan hidup, 

sedangkan nafsu adalah sesuatu yang bersifat netral. 

B. Saran 

 Penulis menyadari bahwa hasil dari penelitian ini jauh dari kata sempurna. 

Meskipun begitu, penulis membahas tentang syahwat sebagai sebuah persoalan 

yang dihadapi setiap manusia, karena begitu besar dampak syahwat bagi manusia 

terutama di zaman sekarang, dimana hal-hal yang mengundang syahwat begitu 

mudah didapati. 

 Ilmu Alquran dan Tafsir  merupakan ilmu yang penting, telah banyak 

ilmu-ilmu yang tersebar tentang Ilmu Alquran serta Tafsir. Namun, hal itu tidak 

menjadikan ilmu ini berakhir disini saja. Ilmu ini terus tumbuh  bersamaan 

pertumbuhan zaman serta para ahli-ahli dibidangnya. Serta pada riset ini penulis 

merasa kalau riset ini yang belum bersifat tuntas. Karena kajian-kajian tafsir terus 

diteliti dan akan terus tumbuh sesuai dengan pertumbuhan ilmu yang ada.  



63 

 

 

 

 Dengan segenap hati penulis meminta kepada Allah Swt agar penelitian ini 

tidak menyimpang dari ajaran yang sesungguhnya. Serta penulis pula berharap 

riset ini bisa berguna untuk akademik serta peneliti berikutnya, sehingga kajian ini 

terus tumbuh bersama berkembang ilmu tafsir di Indonesia. Mudah-mudahan 

kelak peneliti berikutnya bisa meneruskan dan membetulkan kesalahan serta 

memenuhi kekurangan-kekurangan yang ada pada penelitian ini. 

 



64 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah bin Muhammad bin ‘Abdurrahman bin Ishaq bin Alu Syaikh, “Tafsir 

Ibnu Katsir” Jilid 2. 

Abdullah bin Muhammad bin Abdurrahman bin Ishaq. “Lubabu at- Tafsir min Ibn 

Katsir” Jilid 4 Kairo:Muassah Dar Al-Hilal, 1994. 

Abdusshomad, Alwazir. “Penerapan Sifat Qanaah Dalam Mengendalikan Hawa 

Nafsu Duniawi” Asy-Syukriyyah 21, no. 1 .2020. 

Adnir, Farid. “Syahwat dalam Alquran” Tesis: IAIN Sumatera Utara, 2014. 

Andopa, Alpaqih. “An-Nafs dalam alquran (Studi pemikiran M. Quraish Shihab 

dalam Tafsir al-Misbah)” Skripsi tidak diterbitkan, IAIN, Curup, 2018. 

Apni, Cut Nadila. “Syahwat Menurut Perspektif Mufassir Kontemporer” Skripsi 

Tidak Diterbitkan, Jurusal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, IIQ Jakarta. 

Azka,  Shohibul. “Penafsiran Al-Qurtubi dan Quraish Shihab atas Ayat-Ayat 

Tentang Syahwat dalam Perspektif Kritik Al-Dakhil dan Mubadalah” 

Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta, 2023. 

Baidan, Nasiruddin & Erwati Aziz. “Metodologi Khusus Penelitian Tafsir” 

Yogyajarta: Pustaka Belajar, 2019. 

Baqi, Muhammad Fu’ad Abdul. “al-mu’jam al-mafahras li al-Fadz al-quran al-

Karim” Kairo: Dar al-Hadis, 1996. 

Baqi, Muhammad Fuad Abdul. “al-Mu’jam al-Mufarras li Alfadz Alquran al-

Karim” Kairo, Dar al-Hadis, 2007. 

Departemen Agama RI. “Al-Qur’an Dan Tafsirnya”. Jilid 1. 

Depdiknas. “Kamus Besar Bahasa Indonesia” Jakarta: PN Balai Pustaka 2002. 

Fauziah, Asmaul. “Penafsiran Term Syhawat Dalam Al-Qur’an” Skripsi Tidak 

Diterbitkan, Jurusan Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir IAIN Salatiga, Salatiga 

2022. 

Hariyanto, Muhsin. “Pengendalian Syahwat dalam Perspektif Al-qur’an (kajian 

Tafsir Al-qur’an)”, Yogyakarta, 2007. 

http://portalunivertasitasquality.ac.id:55555/490/4BAB%20II.pdf (diakses, 26 

oktober 2023, jam 14.06) 

https://islami.co/pengajian-quraish-shihab-dan-baim-wong-mengapa-allah-

menciptakan-syahwat/ 

https://www.google.com/amp/s/m.republika.co.id/amp/qmbxji366 

http://portalunivertasitasquality.ac.id:55555/490/4BAB%20II.pdf


65 

 

 

 

Ibrahim, Lukman Maulana. “Makna Syahwat dan Nafs dalam Al-Qur’an”. Skripsi 

Tidak diterbitkan, Jurusan Ilmu Alquran dan Tafsir, UIN Walisongo, 

Semarang, 2023. 

Jauziy, Al-Imam Ibnul. “Terapi Mengatasi Penyakit Rohani” Rembang: Pustaka 

Anisah, 2003. 

al-Maragi, Ahmad Mustafa. “Tafsir al-Maragi, Jilid 3, Edisi Elite .ke 2. 

Marzuki, Nur Najman. “Studi Komparatif Penafsiran M.Quraish Shihab dan 

Muhammad Syarur tentang Syahwat pada QS.Ali ‘Imran (3):14” Skripsi 

Tidak diterbitkan. UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2004. 

Munawwir, Ahmad Warson. “Kamus Al-Munawwir” Surabaya:  Pustaka 

Progressif, 1997. 

Oktaviani, Fina Mega. “Telaah Penafsiran Kata Seks, Hawa dan Nafsu (Aanalisis 

Semantik Alauran”  Jurnal al-Mashadir PBA IAIN Manado 2, no. 02, 

2022. 

Pane, Ulya Hikmah Sitorus. “Syahwat Dalam Alquran” Kontemplasi, Volume 04 

Nomor 02, Desember 2016. 

Al-Qaththan, Manna’. “Dasar-dasar ilmu Al Qur’an” Jakarta: Ummul Qura. 

Rohmah, Skripsi Alfiyatur. “Konsep Laktasi dalam Alquran penafsiran Surah al-

Baqarah ayat 233, al-Ahqaf ayat 15 dan Lukman ayat 14 dalam Perspektif 

Ilmu Kesehatan” Semarang: Unifversitas Islam Negeri Walisingo, 2017. 

Sahuri, Mustafa. “Manajemen Nafsu Menurut  Al-Ghazali” Skripsi Tidak 

diterbitkan, Jurusan Aqidan dan Filsafat Islam, UIN Ar-Raniry 

Darussalam. Banda Aceh. 2017. 

Shihab, M. Quraish. “Ensiklopedia Al-Quran : Kajian Kosakata” Jilid 3, Jakarta: 

Lentera Hati, 2007.  

Shihab, M. Quraish. “Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Quran”  

Jilid 2. 

Shihab, M. Quraish. “Wawasan Alquran” Cet. XII; Bandung : Mizan, 2001. 

Syihabuddin, Miflah Faridi dan Agus. “Alquran sumber hukum Islam Yang 

Pertama” cet. I; Jakarta : Pustaka, 1989. 

Terjemahan Kemenag 2019, Word Kemenag Exe. 

Tirmizi, Abdul Halim. “Hakikat Syahwat di Syurga (Studi Tafsir Al-Tahrir Wa 

Al-Tanwir Karya Ibnu ‘Asyur)” Skripsi Tidak diterbitkan, Jurusan Ilmu 

Alquran dan Tafsir, UIN Syarif Hidayatullah, Jakarta, 2017. 

az-Zuhaili, Wahbah. “Tafsir al-Munir: Akidah Syariah dan Manhaj” Jilid 2, 

Penerj. Abdul Hayyie al-Kattani, dkk. Jakarta: Gema Insani, 2013. 



66 

 

 

 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

Identitas Penulis 

Nama     : Siti Rahma 

Nim    : 182110051 

Tempat, tanggal lahir  : Moengko, 17 Februari 1996 

Agama    : Islam 

Alamat    : Jl. Sis Aljufri, Kel. Masigi, Kab. Parigi Moutong 

 

Identitas Orang Tua 

Nama Ayah    : Sukardi Pasoro 

Alamat    : Jl. Sis Aljufri, Kel. Masigi, Kab. Parigi Moutong 

Agama     : Islam 

Pekerjaan    : Tukang 

 

Nama Ibu    : Nur Jannah 

Alamat     : Jl. Sis Aljufri, Kel. Masigi, Kab. Parigi Moutong 

Agama     : Islam 

Pekerjaan    : Ibu Rumah Tangga 

 

Latar Belakang Pendidikan 

SD Inpres Masigi 

MTS Al-Khairaat Parigi 

MA. Al-Khairaat Parigi 

 

Pengalaman Organisasi 

HMJ Ilmu Alquran Tafsir 


