TIM Sapqueg ud

dan Masa Depan
& HELELRIEH e

& Pendidikan Islam, Kearifan Lokal,
: dan Dinamika Sosial

Dr. Bahdar, M.H.I




HAK CIPTA/COPYRIGHT

© 2024 Dr. Bahdar, M.H.I
Email bahdar@uindatokarama ac.id
HP.081.341.207.628

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang.

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh
atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik
cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari
penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan
pendidikan dengan menyebut sumbernya.

Penerbit:

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat

Alamat: Jl. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah
Cetakan Pertama: Desember 2024

ISBN: Nomor belum ada



KATA PENGANTAR

Sl 5 53all 5 oy 3o 1S 5 Aand B gy s cpallall oy dl deal)
Wim;d‘&j ‘JAMUJ:\M‘;L

Puji syukur ke hadirat Allah Swt. atas segala limpahan
rahmat dan karunia-Nya, sehingga buku berjudul Is/am
dan Masa Depan Tanah Kaili: Pendidikan Islam,
Kearifan Lokal, dan Dinamika Sosial ini dapat disusun
dan dihadirkan kepada pembaca. Shalawat dan salam
semoga senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad
saw., teladan agung dalam membangun peradaban yang
berlandaskan  nilai  keimanan, keadilan, dan
kemanusiaan.

Buku ini lahir dari kegelisahan akademik sekaligus
kepedulian sosial terhadap dinamika kehidupan
keislaman masyarakat Tanah Kaili yang terus
mengalami perubahan seiring perkembangan zaman.
Islam di Tanah Kaili tidak hadir dalam ruang hampa,
melainkan tumbuh, bersemi, dan berinteraksi secara
dialogis dengan budaya lokal, adat istiadat, serta
struktur sosial masyarakat. Relasi inilah yang
membentuk corak keberagamaan yang khas, moderat,
dan berakar kuat pada nilai-nilai lokal.

Melalui buku ini, penulis berupaya menegaskan bahwa
pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam
menjaga kesinambungan nilai keislaman dan kearifan
lokal, sekaligus menjadi motor perubahan sosial yang
konstruktif. Pendidikan Islam tidak hanya dimaknai
sebagai proses transmisi ilmu agama, tetapi juga
sebagai ruang pembentukan karakter, etika sosial, dan
kesadaran kebudayaan. Dalam konteks inilah madrasah,



guru, tokoh agama, dan lembaga pendidikan
diposisikan sebagai aktor penting dalam membangun
masa depan Tanah Kaili yang harmonis dan
berkeadaban.

Buku ini membahas secara komprehensif konteks
sejarah dan budaya Tanah Kaili, relasi adat dan agama,
praktik kearifan lokal, hingga tantangan globalisasi dan
digitalisasi budaya. Dengan pendekatan sosio-kultural
dan pendidikan Islam, pembahasan diarahkan untuk
menunjukkan bahwa Islam dan budaya lokal bukanlah
dua entitas yang saling menegasikan, melainkan dapat
saling menguatkan dalam membangun identitas sosial
dan peradaban lokal.

Akhirnya, penulis menyadari bahwa buku ini masih
memiliki keterbatasan. Oleh karena itu, kritik dan saran
yang konstruktif sangat diharapkan sebagai bagian dari
ikhtiar akademik untuk terus menyempurnakan kajian
tentang Islam, pendidikan, dan masyarakat lokal.
Semoga buku ini dapat memberikan kontribusi bagi
pengembangan  pendidikan  Islam, memperkaya
khazanah keilmuan, serta menjadi inspirasi dalam
merawat harmoni sosial dan masa depan Tanah Kaili.

Semoga Allah Swt. meridai setiap ikhtiar kecil yang
dilakukan dalam upaya menegakkan nilai-nilai
kebaikan, keadilan, dan kemanusiaan.

Wallahu al-Muwatftiq ila agqwamit-thariq.



BAB I
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Islam di Tanah Kaili bukanlah agama yang hadir secara
tiba-tiba dan terpisah dari kehidupan masyarakatnya. la
tumbuh, berkembang, dan bersemi melalui perjumpaan
panjang dengan adat, nilai sosial, serta kearifan lokal
yang telah lebih dahulu hidup di tengah masyarakat.
Dalam proses ini, Islam tidak meniadakan budaya,
melainkan berdialog dengannya, membentuk corak
keberislaman yang damai, moderat, dan membumi.
Inilah wajah Islam yang hidup dalam keseharian orang
Kaili: Islam yang dipraktikkan, dirasakan, dan
diwariskan lintas generasi.

Namun, perubahan zaman menghadirkan tantangan
baru. Arus globalisasi, perkembangan teknologi digital,
dan perubahan pola relasi sosial telah membawa
dampak besar terhadap cara masyarakat memahami
agama. Nilai-nilai lokal yang dahulu menjadi
penyangga harmoni sosial perlahan mengalami
pergeseran. Di sisi lain, muncul kecenderungan
keberagamaan yang lebih formal, kaku, dan kadang
terlepas dari konteks budaya setempat. Situasi ini
menimbulkan pertanyaan penting: ke mana arah Islam
di Tanah Kaili akan bergerak di masa depan?

Dalam konteks inilah pendidikan Islam menempati
posisi yang sangat strategis. Pendidikan Islam bukan
sekadar ruang transfer ilmu keagamaan, tetapi juga
arena pembentukan cara pandang, sikap hidup, dan



tanggung jawab sosial. Sejalan dengan gagasan
pendidikan Islam humanis, pendidikan seharusnya
mampu menanamkan nilai-nilai  keislaman yang
menyatu dengan realitas sosial dan budaya peserta
didik. Pendidikan Islam yang tercerabut dari konteks
lokal berisiko melahirkan pemahaman agama yang
normatif, tetapi kurang peka terhadap persoalan sosial
di sekitarnya.

Kearifan lokal masyarakat Kaili sesungguhnya
memiliki kesesuaian mendalam dengan nilai-nilai
Islam. Prinsip kebersamaan, musyawarah,
penghormatan terhadap alam, serta etika sosial yang
dijunjung dalam adat Kaili sejalan dengan ajaran Islam
tentang keadilan, keseimbangan, dan kemaslahatan.
Dalam perspektif pemikiran Islam kontemporer,
kearifan lokal dapat dipahami sebagai modal sosial dan
sumber etika publik yang memperkuat keberagamaan.
Islam, dalam hal ini, tidak hanya dipahami sebagai
sistem 1ibadah, tetapi sebagai pedoman hidup yang
menata relasi manusia dengan Tuhan, sesama manusia,
dan alam.

Sayangnya, integrasi antara pendidikan Islam dan
kearifan lokal belum sepenuhnya terwujud secara
sistematis. Pendidikan sering kali berjalan dengan
pendekatan seragam dan kurang memberi ruang pada
kekayaan budaya lokal. Padahal, pemikiran pendidikan
kontekstual menegaskan bahwa pembelajaran akan
lebih bermakna ketika berangkat dari pengalaman hidup
dan lingkungan sosial peserta didik. D1 Tanah Kaili,
konteks budaya lokal semestinya menjadi sumber
inspirasi, bukan sekadar pelengkap.



Oleh karena itu, pembahasan tentang Islam dan Masa
Depan Tanah Kaili menjadi sangat relevan. Buku ini
berangkat dari keyakinan bahwa masa depan Islam di
Tanah Kaili sangat ditentukan oleh bagaimana
pendidikan Islam mampu merawat kearifan lokal
sekaligus merespons dinamika sosial yang terus
berubah. Dengan pendekatan yang reflektif dan
kontekstual, Islam diharapkan tetap menjadi kekuatan
moral, sosial, dan kultural yang menuntun masyarakat
Kaili menuju masa depan yang harmonis, berkeadaban,
dan berakar pada jati diri lokal.

B. Islam dan Identitas Sosial Tanah Kaili

Identitas sosial masyarakat Tanah Kaili terbentuk
melalui proses historis dan kultural yang panjang, di
mana Islam memainkan peran sentral dalam
membentuk sistem nilai, pola relasi sosial, dan cara
pandang masyarakat terhadap kehidupan. Islam di
Tanah Kaili tidak hanya berfungsi sebagai sistem
keyakinan teologis, tetapi juga sebagai kerangka etis
dan simbolik yang memengaruhi struktur sosial dan
praktik budaya masyarakat. Dalam konteks ini, Islam
menjadi salah satu unsur utama dalam konstruksi
identitas sosial masyarakat Kaili.

Secara sosiologis, identitas sosial dipahami sebagai
hasil interaksi antara individu dan lingkungan
sosialnya, yang dibentuk melalui nilai, norma, simbol,
dan praktik kolektif. Islam, sebagai agama yang hidup
dalam masyarakat Kaili, telah mengalami proses
internalisasi yang menyatu dengan adat dan tradisi
lokal. Proses ini melahirkan identitas keislaman yang



bersifat kontekstual, di mana ajaran Islam dipraktikkan
selaras dengan kearifan lokal tanpa kehilangan
substansi normatifnya. Dengan demikian, identitas
sosial masyarakat Kaili merepresentasikan integrasi
antara nilai-nilai keislaman dan budaya lokal.

Dalam kehidupan sosial masyarakat Kaili, Islam
berfungsi sebagai sumber legitimasi moral dan sosial.
Nilai-nilai Islam menjadi rujukan dalam pengambilan
keputusan sosial, penyelesaian konflik, serta penguatan
solidaritas komunitas. Praktik-praktik keagamaan
seperti ritual kolektif, tradisi keagamaan lokal, dan
peran tokoh agama menunjukkan bahwa Islam tidak
hanya berada di ruang privat, tetapi hadir secara aktif
dalam ruang publik. Hal ini menegaskan bahwa
identitas sosial masyarakat Kaili bersifat religius-
komunal, di mana agama dan kehidupan sosial saling
berkelindan.

Namun, identitas sosial tersebut tidak bersifat statis.
Dinamika sosial modern, seperti urbanisasi, pendidikan
formal, media digital, dan mobilitas sosial, turut
memengaruhi cara masyarakat Kaili memaknai
identitas keislamannya. Dalam beberapa kasus, terjadi
pergeseran dari identitas keislaman yang berbasis
komunitas menuju bentuk identitas yang lebih
individual dan simbolik. Pergeseran ini menimbulkan
ketegangan antara nilai-nilai lokal yang bersifat kolektif
dengan pola keberagamaan baru yang cenderung
normatif dan homogen.

Di sisi lain, Islam juga memiliki potensi sebagai
kekuatan integratif dalam merawat identitas sosial



masyarakat Kaili di tengah perubahan. Perspektif Islam
moderat dan kontekstual menawarkan kerangka
pemikiran yang mampu menjembatani tradisi dan
modernitas. Melalui pendekatan ini, Islam tidak
diposisikan sebagai faktor disintegratif, melainkan
sebagai sumber nilai yang memperkuat kohesi sosial,
toleransi, dan harmoni antarwarga.

Dengan demikian, Islam dan identitas sosial Tanah
Kaili berada dalam hubungan dialektis yang terus
berkembang. Identitas sosial masyarakat Kaili tidak
dapat dilepaskan dari Islam, sementara Islam di Tanah
Kaili memperoleh makna sosialnya melalui interaksi
dengan budaya lokal dan realitas sosial yang dinamis.
Pemahaman terhadap relasi ini menjadi landasan
penting bagi pengembangan pendidikan Islam dan
kebijakan sosial yang sensitif terhadap konteks lokal,
serta berorientasi pada penguatan identitas sosial yang
inklusif dan berkeadaban.

C. Pendidikan Islam sebagai Basis Perubahan Sosial

Pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam
mendorong perubahan sosial, khususnya dalam
masyarakat yang menjadikan agama sebagai sumber
nilai utama, seperti masyarakat Tanah Kaili. Pendidikan
Islam tidak hanya dipahami sebagai proses transmisi
pengetahuan keagamaan, tetapi juga sebagai instrumen
pembentukan kesadaran sosial, moral, dan kultural.
Dalam perspektif ini, pendidikan Islam berfungsi
sebagai agen transformasi sosial yang mampu
mengarahkan perubahan menuju tatanan masyarakat
yang berkeadilan, berkeadaban, dan berkelanjutan.



10

Secara konseptual, pendidikan Islam bertumpu pada
tujuan pembentukan insan yang beriman, berilmu, dan
berakhlak. Tujuan tersebut mengandung dimensi sosial
yang kuat, karena akhlak dan kesalehan dalam Islam
tidak berhenti pada ranah individual, melainkan
berimplikasi pada tanggung jawab sosial. Pemikiran
pendidikan Islam kontemporer menegaskan bahwa
proses pendidikan harus melahirkan kesadaran kritis
terhadap realitas sosial, sehingga peserta didik mampu
membaca persoalan masyarakat dan berperan aktif
dalam penyelesaiannya.

Dalam konteks perubahan sosial, pendidikan Islam
berfungsi sebagai medium internalisasi nilai-nilai etis
yang menjadi landasan perilaku sosial. Nilai-nilai
seperti keadilan, amanah, musyawarah, dan kepedulian
sosial, ketika ditanamkan melalui proses pendidikan
yang sistematis, akan membentuk habitus sosial yang
konstruktif. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak
hanya mereproduksi struktur sosial yang ada, tetapi
juga memiliki potensi transformatif untuk memperbaiki
dan merekonstruksi praktik sosial yang tidak selaras
dengan nilai-nilai keislaman.

Namun demikian, efektivitas pendidikan Islam sebagai
basis perubahan sosial sangat bergantung pada
pendekatan pedagogis yang digunakan. Pendidikan
Islam yang bersifat normatif-doktrinal cenderung
menghasilkan pemahaman agama yang tekstual dan
kurang responsif terhadap dinamika sosial. Sebaliknya,
pendekatan pendidikan Islam yang kontekstual dan
dialogis membuka ruang bagi peserta didik untuk
mengaitkan ajaran Islam dengan pengalaman sosial dan



11

budaya lokal. Pendekatan ini sejalan dengan teori
pendidikan kritis yang menempatkan peserta didik
sebagai subjek aktif dalam proses pembelajaran.

Di Tanah Kaili, pendidikan Islam memiliki peluang
besar untuk berperan sebagai kekuatan perubahan sosial
yang berbasis kearifan lokal. Integrasi nilai-nilai
budaya lokal ke dalam pendidikan Islam dapat
memperkuat relevansi sosial pembelajaran sekaligus
menjaga keberlanjutan identitas budaya masyarakat.
Pendidikan Islam yang sensitif terhadap konteks lokal
tidak hanya mentransfer nilai agama, tetapi juga
membangun kesadaran kolektif tentang pentingnya
harmoni sosial, pelestarian budaya, dan tanggung jawab
terhadap lingkungan.

Dengan demikian, pendidikan Islam sebagai basis
perubahan sosial harus dipahami sebagai proses yang
dinamis dan berkelanjutan. Ia menuntut rekonstruksi
kurikulum, metode pembelajaran, serta peran pendidik
agar lebith responsif terhadap tantangan sosial
kontemporer. Melalui  pendidikan Islam  yang
transformatif, masyarakat Tanah Kaili diharapkan
mampu menghadapi perubahan sosial tanpa kehilangan
jati dir1 keislaman dan kulturalnya, serta menjadikan
Islam sebagai sumber inspirasi dalam membangun masa
depan sosial yang inklusif dan berkeadilan.

D. Problematika dan Tantangan Sosial Keagamaan
Kontemporer

Perkembangan sosial kontemporer —menghadirkan
berbagai problematika dan tantangan baru dalam
kehidupan keagamaan masyarakat, termasuk di Tanah



12

Kaili. Perubahan sosial yang ditandai oleh globalisasi,
modernisasi, dan kemajuan teknologi informasi telah
mengubah cara masyarakat memahami,
mengekspresikan, dan mempraktikkan ajaran agama.
Dalam konteks ini, agama tidak lagi berada dalam
ruang sosial yang homogen, melainkan berhadapan
dengan beragam ideologi, nilai, dan otoritas keagamaan
yang saling berkompetisi.

Salah satu problematika utama adalah terjadinya
fragmentasi otoritas keagamaan. Media digital dan
ruang virtual memungkinkan siapa pun untuk
menyampaikan tafsir keagamaan tanpa melalui
mekanisme otoritatif yang mapan. Kondisi ini
melahirkan beragam pemahaman keagamaan yang tidak
selalu sejalan dengan tradisi keislaman lokal yang
moderat dan berakar pada kearifan budaya. Akibatnya,
masyarakat, khususnya generasi muda, rentan terpapar
pada pemahaman keagamaan yang bersifat simplistik,
tekstual, dan kurang sensitif terhadap konteks sosial.

Selain 1tu, muncul kecenderungan formalisasi dan
simbolisasi agama yang berlebihan. Praktik keagamaan
sering kali diukur dari aspek simbolik dan ritualistik
semata, sementara dimensi etis dan sosial Islam kurang
mendapatkan perhatian. Fenomena ini berpotensi
menggeser orientasi keberagamaan dari substansi nilai
menuju  ekspresi identitas yang kaku. Dalam
masyarakat yang memiliki tradisi kolektif seperti Tanah
Kaili, kecenderungan ini dapat melemahkan solidaritas
sosial dan memperuncing perbedaan internal.



13

Problematika lain yang tidak kalah penting adalah
melemahnya integrasi antara agama dan budaya lokal.
Globalisasi budaya dan standar keagamaan yang
seragam mendorong terpinggirkannya praktik-praktik
keagamaan lokal yang sebelumnya berfungsi sebagai
perekat sosial. Kearifan lokal yang selaras dengan nilai-
nilai Islam berisiko dipandang sebagai sesuatu yang
tidak relevan atau bahkan bertentangan dengan ajaran
agama. Padahal, pengabaian terhadap dimensi budaya
lokal dapat menciptakan jarak antara agama dan realitas
sosial masyarakat.

Di sisi lain, tantangan sosial keagamaan kontemporer
juga berkaitan dengan perubahan struktur sosial dan
ekonomi.  Urbanisasi, mobilitas  sosial, serta
meningkatnya individualisme memengaruhi pola relasi
sosial dan  keberagamaan. Agama cenderung
dipraktikkan secara personal dan terlepas dari tanggung
jawab sosial. Kondisi ini menantang peran institusi
keagamaan dan pendidikan Islam dalam membangun
kembali kesadaran kolektif dan etos sosial keagamaan.

Dengan demikian, problematika dan tantangan sosial
keagamaan kontemporer menuntut respons yang
komprehensif dan kontekstual. Pendekatan normatif
yang kaku tidak lagi memadai untuk menjawab
kompleksitas realitas sosial. Diperlukan upaya
rekonstruksi pemahaman dan praktik keagamaan yang
menempatkan Islam sebagai sumber nilai yang adaptif,
inklusif, dan transformatif. Dalam konteks Tanah Kaili,
penguatan pendidikan Islam berbasis kearifan lokal dan
dialog sosial menjadi strategi penting untuk merespons



14

tantangan tersebut, sekaligus menjaga harmoni sosial
dan keberlanjutan identitas keagamaan masyarakat.

E. Arah, Tujuan, dan manfaat buku

Buku Islam dan Masa Depan Tanah Kaili: Pendidikan
Islam, Kearifan Lokal, dan Dinamika Sosial disusun
sebagai upaya akademik dan reflektif untuk membaca
secara kritis relasi antara Islam, budaya lokal, dan
perubahan sosial dalam konteks masyarakat Tanah
Kaili. Arah utama buku ini adalah mengembangkan
perspektif  keislaman  yang  kontekstual = dan
transformatif, dengan menempatkan pendidikan Islam
sebagai basis strategis dalam merespons dinamika
sosial keagamaan kontemporer.

Secara konseptual, buku ini diarahkan untuk
memperkuat pemahaman bahwa Islam di Tanah Kaili
tidak dapat dilepaskan dari proses historis dan kultural
yang membentuk identitas sosial masyarakat. Oleh
karena 1tu, buku ini berupaya mengintegrasikan
pendekatan keislaman dengan kearifan lokal sebagai
kerangka analisis dalam membaca praktik sosial dan
pendidikan Islam. Arah ini sekaligus menegaskan posisi
buku sebagai kontribusi terhadap pengembangan kajian
Islam lokal yang relevan dengan tantangan global.

Adapun tujuan penulisan buku ini adalah, pertama,
menganalisis peran Islam dalam pembentukan identitas
sosial masyarakat Tanah Kaili di tengah perubahan
sosial yang terus berlangsung. Kedua, mengkaji
pendidikan Islam sebagai instrumen perubahan sosial
yang berpotensi memperkuat nilai-nilai keislaman dan
kearifan  lokal secara  berkelanjutan. Ketiga,



15

mengidentifikasi problematika dan tantangan sosial
keagamaan kontemporer serta merumuskan pendekatan
konseptual yang adaptif dan kontekstual dalam
meresponsnya. Keempat, menawarkan kerangka
pemikiran yang dapat menjadi dasar pengembangan
pendidikan Islam berbasis budaya lokal.

Manfaat buku ini diharapkan dapat dirasakan baik
secara teoretis maupun praktis. Secara teoretis, buku ini
memberikan kontribusi terhadap pengayaan khazanah
keilmuan Islam, khususnya dalam kajian pendidikan
Islam kontekstual dan studi Islam lokal. Buku ini
diharapkan dapat menjadi rujukan akademik bagi
peneliti, dosen, dan mahasiswa dalam memahami relasi
antara agama, budaya, dan perubahan sosial. Secara
praktis, buku ini diharapkan menjadi bahan refleksi dan
panduan bagi pendidik, pengelola lembaga pendidikan
Islam, tokoh agama, dan pemangku kebijakan dalam
merancang  strategi pendidikan dan pembinaan
keagamaan yang sensitif terhadap konteks sosial dan
budaya masyarakat Tanah Kaili.

Dengan demikian, buku ini tidak hanya dimaksudkan
sebagai dokumentasi pemikiran, tetapi juga sebagai
upaya membangun kesadaran kolektif tentang
pentingnya merawat Islam yang berakar pada kearifan
lokal dan responsif terhadap tantangan zaman. Melalui
pendekatan yang integratif dan transformatif, buku ini
diharapkan mampu memberikan kontribusi nyata bagi
penguatan peran Islam dalam membangun masa depan
Tanah Kaili yang harmonis, inklusif, dan berkeadaban.



16

BAB II
TANAH KAILI:KONTEKS BUDAYA,
SEJARAH, DAN STRUKTUR SOSIAL

A. Sejarah Sosial dan Budaya Masyarakat Kaili

Masyarakat Kaili merupakan kelompok etnis utama
yang mendiami wilayah Lembah Palu dan sekitarnya,
yang secara historis memiliki sistem sosial dan budaya
yang berkembang sebelum masuknya pengaruh agama-
agama besar, termasuk Islam. Dalam fase awal,
kehidupan sosial masyarakat Kaili dibangun di atas
struktur komunal yang kuat, dengan adat sebagai
landasan utama dalam mengatur relasi sosial,
kepemimpinan, serta hubungan manusia dengan alam.
Adat tidak hanya berfungsi sebagai norma sosial, tetapi
juga sebagai sistem nilai yang membentuk identitas
kolektif masyarakat Kaili.

Struktur sosial masyarakat Kaili secara tradisional
ditandai oleh keberadaan lembaga-lembaga adat dan
kepemimpinan lokal yang memiliki otoritas moral dan
sosial. Pemimpin adat berperan sebagai penengah
dalam penyelesaian konflik, penjaga keseimbangan
sosial, serta simbol persatuan komunitas. Dalam
konteks 1ni, budaya Kaili menekankan nilai
kebersamaan, musyawarah, dan penghormatan terhadap
tatanan sosial yang telah diwariskan secara turun-
temurun. Pola relasi sosial yang bersifat kolektif ini
menjadi ciri khas masyarakat Kaili dalam menghadapi
berbagai perubahan sosial.

Masuknya Islam ke wilayah Tanah Kaili membawa
transformasi signifikan dalam lanskap sosial dan



17

budaya masyarakat. Proses Islamisasi berlangsung
secara bertahap dan relatif damai melalui jalur
perdagangan, perkawinan, dan peran tokoh-tokoh
agama. Islam tidak hadir sebagai kekuatan yang
menegasikan adat, melainkan berinteraksi dan berdialog
dengan sistem nilai lokal. Akibatnya, terjadi proses
akulturasi di mana nilai-nilai Islam diinternalisasi ke
dalam praktik adat dan budaya masyarakat Kaili.

Dalam proses historis tersebut, adat dan Islam
berkembang dalam relasi yang saling melengkapi. Adat
memberikan kerangka sosial dan budaya, sementara
Islam menawarkan landasan moral dan spiritual yang
memperkaya sistem nilai masyarakat. Relasi ini
membentuk corak budaya Kaili yang religius-kultural,
di mana praktik sosial dan tradisi lokal sering kali
memiliki  dimensi keagamaan. Dengan demikian,
sejarah sosial masyarakat Kaili tidak dapat dilepaskan
dari dinamika perjumpaan antara adat dan Islam.

Perkembangan sosial modern kemudian membawa
perubahan baru dalam struktur dan budaya masyarakat
Kaili. Integrasi wilayah ke dalam sistem pemerintahan
nasional, perkembangan pendidikan formal, serta arus
globalisasi turut memengaruhi pola kehidupan sosial
dan budaya. Beberapa nilai tradisional mengalami
penyesuaian, sementara sebagian lainnya menghadapi
tantangan keberlanjutan. Meski demikian, identitas
budaya Kaili tetap bertahan sebagai bagian penting dari
jati dir1 masyarakat, meskipun dalam bentuk yang terus
mengalami transformasi.



18

Dengan demikian, sejarah sosial dan budaya
masyarakat Kaili menunjukkan adanya kontinuitas dan
perubahan yang saling berkaitan. Adat, Islam, dan
dinamika sosial modern membentuk lapisan-lapisan
historis yang memengaruhi struktur sosial dan identitas
budaya masyarakat Kaili hingga saat ini. Pemahaman
terhadap sejarah sosial dan budaya in1 menjadi landasan
penting untuk membaca perkembangan pendidikan
Islam dan praktik keagamaan masyarakat Kaili dalam
konteks sosial kontemporer.

B. Nilai-Nilai Dasar Budaya Lokal Tanah Kaili

Budaya lokal masyarakat Tanah Kaili dibangun di atas
seperangkat nilai dasar yang berfungsi sebagai
pedoman dalam  mengatur  kehidupan  sosial,
membentuk karakter kolektif, serta menjaga harmoni
antarwarga. Nilai-nilai tersebut lahir dari pengalaman
historis masyarakat Kaili dalam berinteraksi dengan
lingkungan alam, struktur sosial, dan dinamika
kehidupan bersama. Dalam konteks ini, nilai budaya
tidak hanya dipahami sebagai tradisi simbolik, tetapi
sebagai sistem makna yang hidup dan terus diwariskan
lintas generasi.

Salah satu nilai dasar yang menonjol dalam budaya
Kaili adalah kebersamaan dan solidaritas sosial.
Kehidupan masyarakat Kaili secara tradisional
menekankan  pentingnya kerja  kolektif, saling
membantu, dan rasa tanggung jawab bersama. Nilai ini
tercermin dalam berbagai praktik sosial seperti gotong
royong, musyawarah adat, dan keterlibatan komunitas
dalam berbagai kegiatan sosial. Kebersamaan tidak



19

hanya dimaknai sebagai hubungan sosial, tetapi juga
sebagai mekanisme menjaga keseimbangan dan
keharmonisan dalam kehidupan masyarakat.

Nilai musyawarah dan penghormatan terhadap
konsensus juga menjadi landasan penting dalam budaya
Kaili. Setiap persoalan sosial yang menyangkut
kepentingan bersama diselesaikan melalui dialog dan
pertimbangan kolektif dengan melibatkan tokoh adat
dan masyarakat. Nilai ini menunjukkan adanya
orientasi budaya yang mengedepankan keadilan sosial
dan penghargaan terhadap suara komunitas. Dalam
konteks sosial yang majemuk, musyawarah berfungsi
sebagai instrumen penting dalam mencegah konflik dan
memperkuat kohesi sosial.

Selain itu, masyarakat Kaili menjunjung tinggi nilai
penghormatan terhadap alam. Lingkungan alam
dipandang bukan sekadar sumber daya ekonomi, tetapi
sebagai bagian integral dari kehidupan sosial dan
spiritual. Relasi manusia dan alam dibangun atas dasar
keseimbangan dan tanggung jawab moral. Nilai ini
membentuk  etika ekologis yang mengarahkan
masyarakat untuk menjaga kelestarian lingkungan dan
menghindari eksploitasi yang berlebihan. Dalam
perspektif kontemporer, nilai ini memiliki relevansi
kuat dengan wacana keberlanjutan dan etika
lingkungan.

Nilai etika sosial dan penghormatan terhadap tatanan
sosial juga menjadi bagian penting dari budaya Kaili.
Norma kesopanan, rasa hormat kepada orang tua dan
pemimpin adat, serta kepatuhan terhadap aturan



20

bersama menjadi fondasi dalam membangun relasi
sosial yang harmonis. Nilai-nilai ini berfungsi sebagai
mekanisme kontrol sosial yang menjaga stabilitas dan
keteraturan kehidupan masyarakat. Dalam proses
sosialisasi, nilai etika tersebut ditanamkan sejak dini
melalui keluarga, komunitas, dan institusi adat.

Dengan demikian, nilai-nilai dasar budaya lokal Tanah
Kaili membentuk sistem sosial yang berorientasi pada
kebersamaan, keadilan, dan keseimbangan. Nilai-nilai
ini tidak bersifat statis, tetapi terus beradaptasi dengan
perubahan sosial yang terjadi. Pemahaman terhadap
nilai-nilai dasar budaya Kaili menjadi penting dalam
mengkaji peran Islam dan pendidikan Islam dalam
kehidupan masyarakat, karena nilai-nilai tersebut
menyediakan kerangka kultural yang dapat memperkuat
internalisasi ajaran keislaman secara kontekstual dan
berkelanjutan.

C. Relasi Adat, Agama, dan Struktur Sosial

Relasi antara adat, agama, dan struktur sosial
merupakan tema sentral dalam kajian masyarakat
tradisional dan religius, termasuk masyarakat Tanah
Kaili. Para ahli sosiologi dan antropologi sepakat
bahwa adat dan agama bukan sekadar sistem normatif
yang berdiri sendiri, melainkan saling berinteraksi
dalam membentuk struktur sosial dan pola relasi
masyarakat. Dalam konteks ini, struktur sosial dipahami
sebagai pola hubungan yang relatif stabil, yang diatur
oleh norma, nilai, dan institusi sosial.

Menurut Emile Durkheim, agama berfungsi sebagai
fakta sosial yang memiliki kekuatan kolektif dalam



21

membentuk solidaritas dan keteraturan sosial. Agama
tidak hanya mengatur relasi manusia dengan Tuhan,
tetapi juga menciptakan kesadaran kolektif yang
mengikat individu dalam satu komunitas sosial. Dalam
masyarakat seperti Tanah Kaili, fungsi agama ini
tampak dalam perannya sebagai sumber legitimasi
moral bagi adat dan struktur sosial yang berlaku. Nilai-
nilai keagamaan memberikan makna sakral terhadap
aturan adat, sehingga memperkuat kepatuhan sosial
masyarakat.

Sementara itu, perspektif antropologi budaya yang
dikemukakan oleh Clifford Geertz menekankan bahwa
agama harus dipahami sebagai sistem simbol yang
memberi kerangka makna bagi tindakan sosial. Dalam
kerangka ini, adat berfungsi sebagai medium kultural
tempat simbol-simbol keagamaan diwujudkan dalam
praktik sosial. Relasi adat dan agama bersifat dialogis,
di mana ajaran agama diterjemahkan ke dalam simbol,
ritus, dan norma adat yang dapat dipahami oleh
masyarakat lokal. Proses ini memungkinkan agama
berakar kuat dalam struktur sosial masyarakat tanpa
kehilangan makna normatifnya.

Dalam tradisi pemikiran Islam, relasi antara adat dan
agama dikenal melalui konsep al- ‘urf, yaitu kebiasaan
masyarakat yang diakui sebagai sumber pertimbangan
hukum selama tidak bertentangan dengan prinsip
syariat. Para ulama ushul fikih, seperti al-Qarafi dan Ibn
‘Ashur, menegaskan bahwa adat memiliki peran
penting dalam menjaga kemaslahatan sosial. Konsep ini
menunjukkan bahwa Islam secara epistemologis
membuka ruang bagi integrasi nilai-nilai lokal ke dalam



22

tatanan sosial dan hukum, termasuk dalam
pembentukan struktur sosial masyarakat.

Dalam konteks Tanah Kaili, relasi adat dan agama
membentuk struktur sosial yang bersifat religius-
kultural. Lembaga adat dan tokoh agama memainkan
peran penting dalam menjaga stabilitas sosial dan
menyelesaitkan  persoalan  masyarakat.  Struktur
kepemimpinan sosial tidak hanya ditentukan oleh
kekuasaan formal, tetapi juga oleh otoritas moral yang
bersumber dari adat dan agama. Relasi ini menciptakan
keseimbangan antara norma tradisional dan nilai-nilai
keislaman dalam kehidupan sosial masyarakat.

Namun, para ahli sosiologi modern seperti Anthony
Giddens mengingatkan bahwa struktur sosial bersifat
dinamis dan terus direproduksi melalui praktik sosial.
Dalam masyarakat kontemporer, relasi adat dan agama
menghadapi tantangan akibat perubahan sosial, seperti
modernisasi, birokratisasi, dan globalisasi budaya.
Struktur sosial yang sebelumnya stabil mengalami
negosiasi ulang, termasuk dalam hal otoritas adat dan
agama. Hal in1 menuntut kemampuan adaptasi agar
relasi adat, agama, dan struktur sosial tetap relevan
dengan konteks zaman.

Dengan demikian, relasi adat, agama, dan struktur
sosial di Tanah Kaili dapat dipahami sebagai hubungan
dialektis yang saling memengaruhi. Adat menyediakan
kerangka kultural, agama memberikan legitimasi moral
dan spiritual, sementara struktur sosial menjadi ruang
aktualisasi keduanya. Pemahaman akademik terhadap
relasi in1 menjadi landasan penting dalam merumuskan



23

pendidikan Islam dan kebijakan sosial yang sensitif
terhadap konteks lokal, serta mampu menjaga harmoni
sosial di tengah dinamika perubahan masyarakat.

D. Kearifan Lokal sebagai Modal Sosial Masyarakat

Kearifan lokal merupakan salah satu unsur penting
dalam membangun dan menjaga keberlangsungan
kehidupan sosial masyarakat. Dalam kajian sosial,
kearifan lokal dipahami sebagai himpunan nilai, norma,
pengetahuan, dan praktik sosial yang lahir dari
pengalaman historis suatu komunitas dalam merespons
lingkungan alam dan sosialnya. Nilai-nilai tersebut
tidak hanya berfungsi sebagai pedoman perilaku
individual, tetapi juga sebagai sumber daya sosial yang
memperkuat kohesi dan keberlanjutan masyarakat.
Dalam konteks ini, kearifan lokal dapat dipahami
sebagai bentuk modal sosial.

Konsep modal sosial, sebagaimana dikemukakan oleh
Pierre Bourdieu, merujuk pada sumber daya yang
dimiliki individu atau kelompok melalui jaringan sosial,
relasi kepercayaan, dan norma yang diakui bersama.
Sementara 1tu, Robert Putnam menekankan bahwa
modal sosial tercermin dalam kepercayaan (trust),
norma timbal balik, dan partisipasi sosial yang
memungkinkan masyarakat bekerja sama secara efektif.
Kearifan lokal, dengan nilai-nilai kebersamaan,
solidaritas, dan musyawarah, memiliki karakteristik
yang sejalan dengan konsep modal sosial tersebut.

Dalam masyarakat Tanah Kaili, kearifan lokal
berfungsi sebagai perekat sosial yang menjaga stabilitas
dan harmoni kehidupan bersama. Nilai-nilai seperti



24

kebersamaan, penghormatan terhadap adat, dan
tanggung jawab kolektif membentuk jaringan sosial
yang kuat dan berkelanjutan. Kearifan lokal ini menjadi
basis  terbentuknya  kepercayaan  sosial, yang
memungkinkan masyarakat menyelesaikan persoalan
secara kolektif tanpa bergantung sepenuhnya pada
mekanisme formal negara.

Selain 1tu, kearifan lokal juga berperan sebagai
mekanisme pengendalian sosial. Norma dan nilai yang
hidup dalam masyarakat berfungsi mengarahkan
perilaku individu agar selaras dengan kepentingan
bersama. Dalam perspektif fungsionalisme sosial,
mekanisme ini  berkontribusi pada terciptanya
keteraturan dan integrasi sosial. Dengan demikian,
kearifan lokal tidak hanya bersifat simbolik, tetapi
memiliki fungsi sosial yang nyata dalam menjaga
keseimbangan masyarakat.

Dalam konteks perubahan sosial kontemporer, kearifan
lokal sebagai modal sosial menghadapi tantangan yang
cukup signifikan. Globalisasi budaya, individualisasi,
dan melemahnya institusi tradisional berpotensi
menggerus nilai-nilai lokal yang selama ini menjadi
fondasi kehidupan sosial. Namun demikian, para ahli
juga menegaskan bahwa modal sosial bersifat dinamis
dan dapat direproduksi melalui proses pendidikan,
partisipasi sosial, dan penguatan institusi komunitas.

Oleh karena itu, upaya pelestarian dan penguatan
kearifan lokal sebagai modal sosial menjadi sangat
penting. Dalam masyarakat Tanah Kaili, penguatan
tersebut dapat dilakukan melalui integrasi nilai-nilai



25

lokal ke dalam pendidikan Islam dan pendidikan formal
secara umum. Dengan menjadikan kearifan lokal
sebagai sumber nilai dan praktik sosial, masyarakat
tidak hanya mampu mempertahankan identitas budaya,
tetapi juga meningkatkan kapasitas kolektif dalam
menghadapi tantangan sosial yang terus berkembang.

Dengan demikian, kearifan lokal sebagai modal sosial
memiliki peran strategis dalam membangun masyarakat
yang kohesif, adaptif, dan berkelanjutan. Pemahaman
akademik terhadap peran ini menjadi landasan penting
dalam merumuskan kebijakan sosial dan pendidikan
yang berbasis konteks lokal serta berorientasi pada
penguatan nilai-nilai kebersamaan dan keadaban sosial.

E. Dinamika Perubahan Sosial di Era Modern

Perubahan sosial merupakan fenomena yang tidak
terpisahkan dari kehidupan masyarakat. Dalam kajian
sosiologi, perubahan sosial dipahami sebagai
transformasi  pola-pola  kehidupan sosial yang
mencakup perubahan nilai, norma, struktur sosial, dan
relasi kekuasaan dalam suatu masyarakat (Soekanto,
2017). Era modern ditandai oleh percepatan perubahan
yang dipicu oleh globalisasi, kemajuan teknologi,
urbanisasi, serta meningkatnya mobilitas sosial.
Kondisi ini turut memengaruhi masyarakat lokal,
termasuk masyarakat Tanah Kaili, baik dalam aspek
budaya, keagamaan, maupun struktur sosial.

Teor1 modernisasi menjelaskan bahwa perubahan sosial
terjadi seiring dengan pergeseran masyarakat dari pola
tradisional menuju pola yang lebih rasional dan
institusional (Inkeles & Smith, 1974). Dalam konteks



26

ini1, institusi-institusi tradisional seperti adat dan otoritas
lokal mengalami penyesuaian akibat masuknya sistem
pendidikan formal, birokrasi modern, dan media massa.
Di Tanah Kaili, proses ini tampak dalam perubahan
pola relasi sosial yang sebelumnya berbasis komunitas
menjadi lebih individual dan fungsional.

Anthony Giddens (1991) menegaskan bahwa
modernitas membawa konsekuensi berupa
disembedding, yaitu terlepasnya relasi sosial dari
konteks lokal dan tradisional. Relasi sosial semakin
dimediasi oleh sistem abstrak seperti teknologi, media
digital, dan institusi formal. Dampaknya, ikatan sosial
yang sebelumnya dibangun atas dasar kedekatan
kultural dan adat mengalami pelemahan. Dalam
masyarakat Kaili, kondisi ini berpengaruh terhadap
berkurangnya peran adat sebagai rujukan utama dalam
pengambilan keputusan sosial, khususnya di kalangan
generasi muda.

Selain itu, globalisasi budaya turut mempercepat
perubahan orientasi nilai masyarakat. Menurut
Appadurai (1996), arus global membentuk lanskap
budaya baru yang memengaruhi cara masyarakat
memaknai identitas dan tradisi. Nilai-nilai lokal
berhadapan dengan nilai global yang sering kali bersifat
seragam dan komersial. Akibatnya, kearifan lokal yang
selama ini menjadi basis harmoni sosial berpotensi
mengalami marginalisasi apabila tidak direkonstruksi
secara adaptif.

Dalam dimensi keagamaan, perubahan sosial modern
juga memengaruhi pola keberagamaan masyarakat.



27

Berger (1967) menyebut bahwa modernitas mendorong
pluralisasi pemahaman agama, di mana otoritas
keagamaan tidak lagi tunggal. Media digital membuka
ruang bagi beragam tafsir dan ekspresi keberagamaan
yang tidak selalu selaras dengan tradisi lokal. Kondisi
ini menimbulkan tantangan baru bagi masyarakat Tanah
Kaili  dalam  menjaga  keseimbangan  antara
keberagamaan, adat, dan kohesi sosial.

Meskipun demikian, perubahan sosial tidak selalu
bermakna disintegrasi. Teori strukturasi menegaskan
bahwa masyarakat memiliki kapasitas reflektif untuk
menegosiasikan perubahan dan mereproduksi struktur
sosial secara kreatif (Giddens, 1984). Dalam konteks
Tanah Kaili, perubahan sosial modern dapat menjadi
peluang untuk merevitalisasi nilai-nilai adat dan
keislaman melalui pendidikan, dialog sosial, dan
penguatan institusi lokal. Dengan pendekatan yang
kontekstual, —modernitas dapat direspon tanpa
kehilangan jati dir1 budaya dan religius masyarakat.

Dengan demikian, dinamika perubahan sosial di era
modern merupakan proses yang kompleks dan
multidimensional.  Perubahan tersebut menuntut
kemampuan adaptasi sosial yang berlandaskan pada
nilai-nilai lokal dan keagamaan. Pemahaman akademik
terhadap dinamika ini menjadi penting sebagai dasar
dalam merumuskan strategi pendidikan Islam dan
penguatan kearifan lokal, agar masyarakat Tanah Kaili
mampu menghadapi modernitas secara kritis, selektif,
dan berkeadaban.



28

BAB III
ISLAM SEBAGAI SISTEM NILAI DALAM KEHIDUPAN
SOSIAL

A. Islam sebagai Sistem Nilai dan Etika Sosial

slam tidak hanya dipahami sebagai sistem keyakinan
teologis dan ritual ibadah, tetapi juga sebagai sistem
nilai dan etika sosial yang mengatur relasi manusia
dengan Tuhan, sesama manusia, dan lingkungan.
Dalam perspektif sosiologi agama, Islam memiliki
dimensi normatif yang berfungsi membentuk orientasi
nilai dan perilaku sosial pemeluknya. Nilai-nilai
tersebut menjadi pedoman dalam membangun tatanan
sosial yang berkeadilan, harmonis, dan berkeadaban

(Nasr, 2002).

Sebagai sistem nilai, Islam menempatkan tauhid
sebagai prinsip fundamental yang melandasi seluruh
aspek kehidupan. Tauhid tidak hanya bermakna
pengakuan teologis terhadap keesaan Tuhan, tetapi juga
memiliki implikasi etis dan sosial. Kesadaran tauhid
melahirkan pandangan bahwa seluruh manusia
memiliki kedudukan yang setara di hadapan Tuhan,
sehingga menolak segala bentuk ketidakadilan,
diskriminasi, dan penindasan (Fazlur Rahman, 1982).
Dengan demikian, nilai tauhid menjadi basis bagi etika
sosial Islam yang menekankan keadilan dan tanggung
jawab sosial.

Islam juga menegaskan pentingnya nilai keadilan (al/-
‘adl) sebagai prinsip utama dalam kehidupan sosial. Al-
Qur’an memerintahkan umat Islam untuk menegakkan



29

keadilan dalam segala aspek kehidupan, baik dalam
relasi personal maupun struktural. Keadilan dalam
Islam tidak hanya bersifat legal-formal, tetapi juga
moral dan sosial, yang mencakup perlindungan
terhadap hak-hak individu dan kelompok (Kamali,
2008). Dalam konteks sosial, nilai keadilan ini menjadi
fondasi bagi terciptanya harmoni dan keseimbangan
masyarakat.

Selain keadilan, Islam mengajarkan nilai kemaslahatan
(maslahah) dan kepedulian sosial. Prinsip ini
menekankan bahwa setiap tindakan sosial harus
diarahkan pada kemanfaatan bersama dan pencegahan
kemudaratan. @ Konsep  maslahah,  sebagaimana
dikembangkan dalam  pemikiran ushul fikih,
menunjukkan bahwa Islam memiliki orientasi sosial
yang kuat dan responsif terhadap kebutuhan masyarakat
(Al-Shatibi, 2005). Nilai in1 mendorong umat Islam
untuk terlibat aktif dalam upaya mewujudkan
kesejahteraan sosial.

Etika sosial Islam juga tercermin dalam ajaran tentang
akhlak. Akhlak dalam Islam mencakup sikap jujur,
amanah, toleran, dan saling menghormati dalam
kehidupan bermasyarakat. Menurut Al-Attas (1993),
pendidikan akhlak merupakan inti dari peradaban
Islam, karena akhlak berfungsi sebagai pengendali
perilaku sosial dan penentu kualitas kehidupan kolektif.
Dalam konteks ini, Islam tidak hanya mengatur aspek
hukum dan ritual, tetapi juga membentuk karakter
sosial umat.



30

Dengan demikian, Islam sebagai sistem nilai dan etika
sosial menyediakan  kerangka normatif yang
komprehensif bagi kehidupan bermasyarakat. Nilai-
nilai tauhid, keadilan, kemaslahatan, dan akhlak sosial
menjadi landasan dalam membangun relasi sosial yang
bermartabat dan berkeadaban. Pemahaman terhadap
Islam sebagai sistem nilai sosial ini menjadi penting
dalam konteks masyarakat modern, termasuk di Tanah
Kaili, agar ajaran Islam dapat diaktualisasikan secara
kontekstual dan transformatif dalam menghadapi
dinamika perubahan sosial.

B. Moderasi Beragama dalam Perspektif [slam

Moderasi beragama merupakan konsep penting dalam
Islam yang menekankan sikap keberagamaan yang
seimbang, adil, dan proporsional dalam memahami
serta mengamalkan ajaran agama. Dalam perspektif
Islam, moderasi beragama berakar pada prinsip
wasathiyyah, yaitu posisi tengah yang menghindari
sikap ekstrem, baik dalam bentuk fanatisme berlebihan
maupun pengabaian terhadap ajaran agama. Konsep ini
menegaskan bahwa Islam mengajarkan keseimbangan
antara dimensi spiritual, sosial, dan kemanusiaan dalam
kehidupan beragama (Kamali, 2015).

Al-Qur’an menyebut umat Islam sebagai ummatan
wasathan  (umat yang moderat), sebagaimana
dinyatakan dalam QS. al-Baqarah [2]: 143. Ayat ini
menunjukkan bahwa moderasi merupakan identitas
normatif umat Islam, yang mengandung makna
keadilan, keseimbangan, dan kemampuan menjadi saksi
bagi umat manusia. Menurut Fazlur Rahman (1982),



31

konsep wasathiyyah tidak sekadar sikap kompromis,
tetapi prinsip etis yang menuntut pemahaman
kontekstual terhadap ajaran Islam agar tetap relevan
dengan realitas sosial.

Dalam kerangka etika sosial, moderasi beragama
meniscayakan sikap toleran dan penghormatan terhadap
keberagaman. Islam mengakui pluralitas sosial dan
budaya sebagai bagian dari sunnatullah, sehingga
perbedaan tidak dipandang sebagai ancaman, melainkan
sebagai realitas yang harus dikelola secara etis.
Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Abdullahi
Ahmed An-Na‘im (2008) yang menekankan pentingnya
interpretasi Islam yang mendukung koeksistensi damai
dalam masyarakat majemuk.

Moderasi beragama juga berkaitan erat dengan cara
memahami teks-teks keagamaan. Pendekatan tekstual
yang kaku berpotensi melahirkan sikap eksklusif dan
intoleran, sementara pendekatan kontekstual membuka
ruang bagi dialog antara teks dan realitas sosial. Dalam
hal ini, pemikiran ushul fikih yang menekankan
maqasid al-shari‘ah memberikan landasan teoretis bagi
moderasi beragama. Prinsip perlindungan agama, jiwa,
akal, harta, dan kehormatan manusia menunjukkan
bahwa tujuan utama syariat adalah kemaslahatan
manusia (Al-Shatibi, 2005).

Dalam konteks sosial kontemporer, moderasi beragama
memiliki peran strategis dalam menjaga harmoni dan
kohesi sosial. Tantangan globalisasi, media digital, dan
polarisasi identitas menuntut umat Islam untuk
mengembangkan sikap keberagamaan yang inklusif dan



32

dialogis. Menurut Esposito dan Mogahed (2007),
keberagamaan yang moderat justru menjadi kunci bagi
keberlanjutan peran agama dalam ruang publik modern.

Dengan demikian, moderasi beragama dalam perspektif
Islam merupakan manifestasi dari ajaran Islam yang
menekankan keseimbangan, keadilan, dan
kemanusiaan. Moderasi bukanlah pelemahan identitas
keagamaan, melainkan penguatan nilai-nilai etis Islam
agar dapat berfungsi secara konstruktif dalam
kehidupan sosial. Dalam konteks masyarakat lokal
seperti Tanah Kaili, moderasi beragama menjadi
landasan penting dalam merawat harmoni antara Islam,
budaya lokal, dan dinamika sosial yang terus
berkembang.

C. Islam dan Pembentukan Karakter Sosial

Islam tidak hanya dipahami sebagai sistem keyakinan
ritual, tetapi juga sebagai sistem nilai yang membentuk
karakter individu dan tatanan sosial. Pembentukan
karakter sosial dalam Islam bertumpu pada integrasi
antara dimensi akidah, syariah, dan akhlak yang secara
simultan membentuk cara berpikir, bersikap, dan
bertindak dalam kehidupan bermasyarakat. Karakter
sosial yang dibangun Islam berorientasi pada nilai
keadilan,  tanggung  jawab,  solidaritas, dan

penghormatan terhadap martabat manusia (Rahman,
1982).

Dalam perspektif Islam, karakter (khulug) memiliki
makna yang luas, mencakup disposisi batin yang
tercermin dalam perilaku sosial. Nabi Muhammad saw.
menegaskan bahwa misi utama kenabian adalah



33

penyempurnaan akhlak manusia. Akhlak tidak berhenti
pada kesalehan personal, tetapi harus terwujud dalam
relasi sosial yang etis dan konstruktif. Menurut Al-
Ghazali (2000), akhlak yang baik adalah kondisi jiwa
yang melahirkan perbuatan baik secara spontan tanpa
paksaan, termasuk dalam interaksi sosial.

Islam menekankan pembentukan karakter sosial melalui
nilai-nilai normatif yang bersumber dari al-Qur’an dan
Sunnah, seperti kejujuran (sidg), amanah, keadilan
(‘adl), empati (ta ‘awun), dan kepedulian sosial. Nilai-
nilai tersebut menjadi fondasi bagi terciptanya
masyarakat yang harmonis dan berkeadaban. Ibn
Khaldun (2004) menegaskan bahwa keberlangsungan
suatu masyarakat sangat ditentukan oleh kekuatan nilai
moral dan solidaritas sosial (‘asabiyyah) yang
dimilikinya.

Pembentukan karakter sosial dalam Islam juga
berlangsung melalui praktik ibadah yang memiliki
dimensi sosial. Ibadah seperti salat, zakat, puasa, dan
haji mengandung pesan moral dan sosial yang kuat.
Salat berjamaah, misalnya, mengajarkan disiplin,
kesetaraan, dan kepemimpinan; zakat dan sedekah
menumbuhkan solidaritas dan kepekaan terhadap
kelompok  rentan;  sementara  puasa  melatih
pengendalian diri dan empati sosial. Menurut Qardhawi
(1997), ibadah dalam Islam tidak dapat dipisahkan dari
tujuan sosialnya, yaitu membentuk pribadi yang saleh
secara individual dan sosial.

Dalam konteks pendidikan dan sosialisasi nilai, Islam
mendorong pembentukan karakter sosial melalui proses



34

keteladanan (uswah), pembiasaan, dan internalisasi
nilai secara berkelanjutan. Keluarga, lembaga
pendidikan, dan komunitas keagamaan menjadi arena
strategis dalam membentuk karakter sosial yang
berlandaskan nilai-nilai Islam. Pendekatan ini sejalan
dengan pandangan Lickona (1991) yang menekankan
pentingnya pendidikan karakter melalui integrasi antara
moral knowing, moral feeling, dan moral action.

Dalam masyarakat lokal seperti Tanah Kaili, nilai-nilai
Islam dalam pembentukan karakter sosial seringkali
berkelindan dengan kearifan budaya setempat, seperti
nilai kebersamaan, penghormatan terhadap adat, dan
musyawarah. Integrasi antara ajaran Islam dan budaya
lokal memperkuat internalisasi karakter sosial yang
moderat dan inklusif. Hal ini menunjukkan bahwa
Islam  memiliki  fleksibilitas ~ normatif  yang
memungkinkan nilai-nilai universalnya diartikulasikan
secara kontekstual tanpa kehilangan substansi ajarannya
(Geertz, 1960).

Dengan demikian, Islam berperan signifikan dalam
pembentukan karakter sosial yang berorientasi pada
etika, keadilan, dan kemanusiaan. Karakter sosial yang
dibangun melalui ajaran Islam menjadi modal penting
bagi terciptanya masyarakat yang harmonis, berdaya,
dan mampu menghadapi dinamika perubahan sosial
secara beradab. Dalam kerangka ini, Islam tidak hanya
menjadi sumber legitimasi moral, tetapi juga kekuatan
transformasi sosial yang berkelanjutan.



35

D. Integrasi Nilai Keislaman dan Budaya Lokal

Integrasi nilai keislaman dan budaya lokal merupakan
proses dialektis yang menempatkan Islam tidak sebagai
kekuatan yang meniadakan tradisi, melainkan sebagai
sistem nilai yang menjiwai dan memaknai praktik
budaya masyarakat. Dalam perspektif sosiologi agama,
agama dan budaya memiliki relasi timbal balik; agama
member1 orientasi moral dan normatif, sementara
budaya menjadi medium aktualisasi nilai-nilai
keagamaan dalam kehidupan sosial (Berger, 1967).

Dalam Islam, keterbukaan terhadap budaya lokal
tercermin dalam prinsip al-‘aGdah muhakkamah, yaitu
pengakuan terhadap adat sebagai salah satu
pertimbangan dalam penetapan hukum selama tidak
bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah. Prinsip ini
menunjukkan bahwa Islam secara normatif memberikan
ruang bagi budaya lokal untuk hidup dan berkembang
sebagai bagian dari praktik keberagamaan masyarakat
(Zuhaili, 1986). Dengan demikian, integrasi nilai
keislaman dan budaya lokal bukanlah kompromi
teologis, melainkan mekanisme kontekstualisasi ajaran
Islam.

Sejarah Islam di Nusantara memperlihatkan bahwa
proses islamisasi berlangsung melalui pendekatan
kultural yang adaptif dan persuasif. Para ulama dan dai
awal tidak menghapus struktur budaya yang ada, tetapi
mengisinya dengan nilai-nilai Islam seperti tauhid,
keadilan, dan akhlak mulia. Geertz (1960) menyebut
proses ini sebagai bentuk “pribumisasi agama,” di mana
Islam hadir dalam wajah lokal tanpa kehilangan



36

identitas universalnya. Pendekatan serupa terlihat dalam
masyarakat Tanah Kaili, di mana nilai-nilai adat seperti
kebersamaan, penghormatan kepada tetua, dan
musyawarah diintegrasikan dengan etika Islam.

Integrasi nilai keislaman dan budaya lokal juga
berfungsi sebagai sarana pembentukan identitas sosial
yang moderat dan inklusif. Ketika nilai agama dan
budaya saling menguatkan, masyarakat memiliki
kerangka etika yang kokoh untuk mengelola perbedaan
dan konflik sosial. Menurut Abdullah (2010), integrasi
agama dan budaya lokal berkontribusi pada lahirnya
praktik keberagamaan yang ramah, kontekstual, dan
berorientasi pada kemaslahatan sosial.

Dalam konteks pendidikan dan pembinaan sosial,
integrasi ini memiliki implikasi strategis. Nilai-nilai
keislaman yang dikemas dalam simbol, tradisi, dan
praktik budaya lokal lebih mudah diterima dan
diinternalisasi oleh masyarakat. Hal ini sejalan dengan
pandangan  Banks (2009) tentang pentingnya
pendidikan berbasis budaya (culturally responsive
education) dalam membentuk karakter dan kesadaran
sosial peserta didik. Pendidikan Islam yang
mengabaikan konteks budaya berpotensi kehilangan
relevansi sosial dan daya transformasinya.

Namun demikian, integrasi nilai keislaman dan budaya
lokal juga menghadapi tantangan, terutama ketika
budaya lokal mengandung praktik yang bertentangan
dengan prinsip keadilan, kesetaraan, atau kemanusiaan
dalam Islam. Oleh karena itu, integrasi harus bersifat
kritis dan selektif. Islam berperan sebagai tolok ukur



37

ettk yang memurnikan budaya, sementara budaya
berfungsi sebagai wahana kontekstualisasi ajaran Islam
(Arkoun, 1994).

Dengan demikian, integrasi nilai keislaman dan budaya
lokal merupakan fondasi penting bagi keberlanjutan
kehidupan sosial yang harmonis dan berkeadaban.
Dalam masyarakat seperti Tanah Kaili, integrasi ini
bukan hanya warisan historis, tetapi juga strategi masa
depan dalam menghadapi dinamika sosial modern.
Islam yang terintegrasi dengan budaya lokal mampu
menjadi sistem nilai yang hidup, membumi, dan relevan
dengan kebutuhan masyarakat.

E. Islam Lokal: Antara Tradisi dan Transformasi

Islam lokal merupakan ekspresi keberagamaan yang
tumbuh dan berkembang dalam dialektika antara ajaran
Islam yang bersifat universal dan konteks sosial-budaya
masyarakat setempat. Dalam kerangka ini, Islam tidak
hadir sebagai sistem nilai yang ahistoris dan statis,
melainkan sebagai agama yang senantiasa berdialog
dengan realitas sosial. Fenomena Islam lokal
menunjukkan bahwa  praktik  keislaman selalu
dipengaruhi oleh tradisi, struktur sosial, dan
pengalaman historis komunitas tempat Islam itu
dipraktikkan (Geertz, 1960).

Tradisi dalam Islam lokal berfungsi sebagai medium
transmisi nilai keislaman dari satu generasi ke generasi
berikutnya. Melalui ritual, simbol, dan adat istiadat,
nilai-nilai  tauhid, akhlak, dan solidaritas sosial
diinternalisasikan secara kultural. Menurut Shils
(1981), tradisi memiliki peran penting dalam menjaga



38

kontinuitas nilai dan identitas sosial suatu masyarakat.
Dalam konteks Islam lokal, tradisi menjadi sarana
menjaga kesinambungan keberagamaan sekaligus
memperkuat kohesi sosial.

Namun demikian, Islam lokal tidak terlepas dari proses
transformasi. Perubahan sosial, modernisasi,
globalisasi, dan perkembangan teknologi informasi
membawa tantangan baru bagi praktik keagamaan
lokal. Islam lokal dituntut untuk beradaptasi tanpa
kehilangan akar tradisinya. Giddens (1991) menyebut
proses ini sebagai refleksivitas modern, di mana tradisi
direkonstruksi secara sadar untuk menyesuaikan diri
dengan konteks baru. Dalam hal ini, Islam lokal
mengalami transformasi bentuk, cara ekspresi, dan
institusi pendukungnya.

Transformasi Islam lokal juga tampak dalam cara
masyarakat menafsirkan ajaran Islam secara lebih
kontekstual dan inklusif. Nilai-nilai universal Islam
seperti keadilan, kemanusiaan, dan kemaslahatan
ditafsirkan  sesuai  dengan  kebutuhan  sosial
kontemporer. Menurut Fazlur Rahman (1982),
dinamika penafsiran merupakan keniscayaan agar
ajaran Islam tetap relevan dengan perubahan zaman.
Pendekatan ini memungkinkan Islam lokal berperan
sebagai kekuatan moral yang transformatif dalam
kehidupan sosial.

Dalam konteks masyarakat Tanah Kaili, Islam lokal
merepresentasikan pertemuan antara nilai keislaman
dan kearifan adat yang hidup. Praktik keagamaan tidak
hanya dimaknai sebagai ritual individual, tetapi juga



39

sebagai bagian dari tatanan sosial dan budaya. Islam
lokal di Tanah Kaili menunjukkan bagaimana tradisi
adat dapat menjadi ruang artikulasi nilai Islam yang
moderat, toleran, dan berorientasi pada harmoni sosial.
Hal ini sejalan dengan pandangan Abdullah (2010)
bahwa Islam lokal merupakan bentuk keberagamaan
yang berakar kuat pada realitas sosial dan budaya
masyarakat.

Meski demikian, ketegangan antara tradisi dan
transformasi tidak selalu mudah dikelola. Munculnya
pandangan keagamaan yang skripturalis dan puritan
seringkali menantang legitimasi Islam lokal dengan
menilai praktik tradisional sebagai bid‘ah atau
penyimpangan. Dalam situasi ini, diperlukan
pendekatan keagamaan yang dialogis dan edukatif agar
transformasi tidak berujung pada disintegrasi sosial.
Arkoun (1994) menekankan pentingnya pembacaan
kritis terhadap tradisi dan teks agama untuk menjaga
keseimbangan antara autentisitas dan relevansi.

Dengan demikian, Islam lokal berada pada
persimpangan antara menjaga tradisi dan mendorong
transformasi. Kekuatan Islam lokal terletak pada
kemampuannya merawat nilai-nilai tradisional yang
bermakna sekaligus membuka diri terhadap perubahan
sosial. Dalam konteks masa depan Tanah Kaili, Islam
lokal berpotensi menjadi fondasi etika dan budaya yang
menopang kehidupan sosial yang damai, berkeadaban,
dan berorientasi pada kemaslahatan bersama.



40

BAB 1V
PENDIDIKAN ISLAM DI TANAH KAILI:
MADRASAH DAN TRANSMISI NILAI

A. Perkembangan Pendidikan Islam di Tanah Kaili

Pendidikan Islam di Tanah Kaili berkembang seiring
dengan proses masuk dan menguatnya Islam sebagai
sistem nilai dalam kehidupan sosial masyarakat. Sejak
fase awal islamisasi, pendidikan Islam tidak hanya
berfungsi sebagai sarana transmisi pengetahuan
keagamaan, tetapi juga sebagai medium pembentukan
karakter dan identitas sosial masyarakat. Dalam konteks
ini, pendidikan Islam menjadi bagian integral dari
dinamika sosial dan budaya lokal yang membentuk
wajah keislaman di Tanah Kaili (Azra, 2004).

Pada tahap awal, pendidikan Islam di Tanah Kaili
berlangsung secara non-formal melalui pengajian di
rumah-rumah tokoh agama, surau, dan masjid. Model
pendidikan ini menekankan penguasaan dasar-dasar
keislaman seperti membaca al-Qur’an, fikih ibadah, dan
akhlak. Pola transmisi nilai berlangsung secara personal
dan berbasis keteladanan, di mana hubungan guru dan
murid dibangun dalam suasana kekeluargaan dan
kultural. Menurut Steenbrink (1986), pendidikan Islam
tradisional di Nusantara memiliki peran penting dalam
membumikan ajaran Islam sekaligus menjaga
kesinambungan tradisi keilmuan Islam.

Perkembangan berikutnya ditandai dengan munculnya
lembaga pendidikan Islam yang lebih terstruktur,
seperti madrasah dan pesantren. Kehadiran madrasah di



41

Tanah Kaili merupakan respons terhadap kebutuhan
masyarakat akan pendidikan Islam yang sistematis dan
adaptif terhadap perubahan sosial. Madrasah tidak
hanya mengajarkan ilmu-ilmu keagamaan, tetapi juga
mulai mengintegrasikan mata pelajaran umum sebagai
bagian dari upaya modernisasi pendidikan Islam. Proses
ini sejalan dengan arus pembaruan pendidikan Islam di
Indonesia pada awal abad ke-20 (Noer, 1996).

Pada masa pascakemerdekaan, pendidikan Islam di
Tanah Kaili semakin memperoleh legitimasi melalui
kebijakan negara yang mengakui madrasah sebagai
bagian dari sistem pendidikan nasional. Integrasi ini
membawa implikasi pada peningkatan standar
kelembagaan, kurikulum, dan profesionalisme guru.
Namun demikian, madrasah tetap mempertahankan
perannya sebagai pusat transmisi nilai-nilai keislaman
dan kearifan lokal. Menurut Azra (2012), madrasah di
Indonesia memiliki posisi strategis sebagai jembatan
antara tradisi keislaman dan tuntutan modernitas.

Dalam konteks lokal Tanah Kaili, pendidikan Islam
tidak terlepas dari pengaruh budaya dan struktur sosial
masyarakat setempat. Nilai-nilai  lokal seperti
kebersamaan, penghormatan terhadap otoritas moral,
dan musyawarah diinternalisasikan dalam praktik
pendidikan, baik secara eksplisit maupun implisit. Hal
ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam di Tanah
Kaili tidak hanya bersifat normatif-teologis, tetapi juga
kultural-sosiologis. Pendekatan ini memperkuat daya
adaptasi pendidikan Islam dalam menghadapi dinamika
sosial yang terus berubah (Abdullah, 2010).



42

Memasuki era global dan digital, pendidikan Islam di
Tanah Kaili menghadapi tantangan baru, seperti
perubahan pola belajar, penetrasi budaya global, dan
tuntutan kompetensi abad ke-21. Madrasah dituntut
untuk melakukan inovasi pedagogis tanpa kehilangan
orientasi nilai. Dalam konteks ini, pendidikan Islam
memiliki peluang besar untuk menjadi agen
transformasi sosial dengan mengintegrasikan nilai
keislaman, kearifan lokal, dan keterampilan modern.
Menurut Banks (2009), pendidikan yang responsif
terhadap budaya lokal memiliki potensi lebih besar
dalam membentuk peserta didik yang berkarakter dan
berdaya saing.

Dengan demikian, perkembangan pendidikan Islam di
Tanah Kaili menunjukkan proses historis yang dinamis,
adaptif, dan kontekstual. Madrasah sebagai institusi
pendidikan Islam tidak hanya berperan dalam
mentransmisikan ilmu dan nilai keislaman, tetapi juga
menjadi ruang strategis dalam membentuk masa depan
sosial dan budaya masyarakat Tanah Kaili.

B. Madrasah sebagai Institusi Sosial dan Kultural

Madrasah tidak hanya berfungsi sebagai lembaga
pendidikan formal, tetapi juga sebagai institusi sosial
dan kultural yang memiliki peran strategis dalam
membentuk pola relasi, nilai, dan identitas masyarakat.
Dalam perspektif sosiologi pendidikan, madrasah
dipahami sebagai ruang sosial tempat berlangsungnya
proses sosialisasi nilai, internalisasi norma, dan
reproduksi budaya keagamaan. Oleh karena itu,
keberadaan madrasah di Tanah Kaili tidak dapat



43

dilepaskan dari struktur sosial dan dinamika budaya
masyarakat setempat (Durkheim, 1956).

Sebagai institusi sosial, madrasah berperan dalam
membangun kohesi dan integrasi masyarakat. Madrasah
menjadi ruang pertemuan antara peserta didik, orang
tua, guru, tokoh agama, dan masyarakat sekitar. Relasi
sosial yang terbangun di lingkungan madrasah
memperkuat solidaritas sosial dan rasa kebersamaan.
Menurut Coleman (1988), institusi pendidikan memiliki
fungsi penting dalam membentuk modal sosial (social
capital) yang mendukung keberlanjutan kehidupan
sosial suatu komunitas.

Dalam konteks Tanah Kaili, madrasah sering kali
berfungsi sebagai pusat aktivitas keagamaan dan sosial
kemasyarakatan. Kegiatan keagamaan, peringatan hari
besar Islam, musyawarah warga, dan praktik solidaritas
sosial kerap berpusat di madrasah. Hal in1 menunjukkan
bahwa madrasah tidak hanya melayani kebutuhan
pendidikan formal, tetapi juga kebutuhan sosial dan
spiritual masyarakat. Fungsi ganda ini memperkuat
posisi madrasah sebagai institusi yang berakar kuat
dalam kehidupan sosial lokal (Azra, 2012).

Sebagai institusi kultural, madrasah berperan dalam
mentransmisikan nilai-nilai keislaman yang berkelindan
dengan budaya lokal. Proses pembelajaran di madrasah
tidak hanya mentransfer pengetahuan kognitif, tetapi
juga membentuk habitus budaya peserta didik melalui
keteladanan, pembiasaan, dan simbol-simbol budaya
yang hidup di lingkungan sekolah. Bourdieu (1977)
menyatakan bahwa institusi pendidikan berperan dalam



44

membentuk habitus sosial yang memengaruhi cara
berpikir dan bertindak individu dalam masyarakat.

Madrasah di Tanah Kaili juga menjadi ruang dialog
antara nilai Islam normatif dan kearifan lokal. Nilai-
nilai seperti musyawarah, penghormatan kepada orang
tua dan tokoh adat, serta kebersamaan sosial
diinternalisasikan dalam praktik pendidikan madrasah.
Integrasi ini menjadikan madrasah sebagai agen
pelestari budaya lokal sekaligus agen transformasi
sosial. Abdullah (2010) menegaskan bahwa pendidikan
Islam yang mampu berdialog dengan budaya lokal akan
memiliki daya tahan dan relevansi sosial yang lebih
kuat.

Namun demikian, peran madrasah sebagai institusi
sosial dan kultural tidak lepas dari tantangan.
Modernisasi pendidikan, tuntutan administratif, dan
standar nasional seringkali mendorong madrasah untuk
lebih berorientasi pada capaian akademik semata. Jika
tidak dikelola secara bijak, kondisi ini berpotensi
mengikis fungsi kultural madrasah. Oleh karena itu,
diperlukan kebijakan dan praktik pendidikan yang
menempatkan madrasah tidak hanya sebagai institusi
akademik, tetapi juga sebagai pusat pembinaan nilai
dan budaya (Tilaar, 2009).

Dengan demikian, madrasah di Tanah Kaili memiliki
peran ganda sebagai institusi sosial dan kultural yang
strategis. Keberadaannya tidak hanya penting dalam
mencetak generasi terdidik secara intelektual, tetapi
juga dalam menjaga kesinambungan nilai-nilai
keislaman dan budaya lokal. Madrasah, dalam konteks



45

ini, menjadi jembatan antara tradisi dan modernitas,
antara nilai lokal dan tantangan global, serta antara
pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat.

C. Kurikulum Pendidikan Islam Berbasis Kearifan
Lokal

Kurikulum pendidikan Islam berbasis kearifan lokal
merupakan upaya strategis untuk mengintegrasikan
nilai-nilai universal ajaran Islam dengan realitas sosial
dan budaya masyarakat setempat. Kurikulum tidak lagi
dipahami semata sebagai dokumen normatif, tetapi
sebagai  konstruksi sosial yang merefleksikan
kebutuhan, nilai, dan identitas komunitas di mana
pendidikan itu berlangsung. Dalam konteks Tanah
Kaili, pengembangan kurikulum berbasis kearifan lokal
menjadi  penting untuk memastikan  relevansi
pendidikan Islam dengan kehidupan nyata peserta didik
(Tyler, 1949).

Secara konseptual, kurikulum berbasis kearifan lokal
berangkat dari pandangan bahwa budaya lokal
mengandung nilai-nilai etis dan pedagogis yang dapat
memperkaya proses pembelajaran. Nilai-nilai seperti
kebersamaan, musyawarah, penghormatan terhadap
alam, dan solidaritas sosial memiliki kesesuaian dengan
prinsip-prinsip Islam tentang keadilan, kemaslahatan,
dan akhlak mulia. Menurut Banks (2009), kurikulum
yang responsif terhadap budaya lokal mampu
meningkatkan  keterlibatan  peserta  didik  dan
memperkuat internalisasi nilai.

Dalam pendidikan Islam, integrasi kearifan lokal dalam
kurikulum  dapat dilakukan melalui  berbagai



46

pendekatan, baik pada level tujuan, materi, metode,
maupun evaluasi pembelajaran. Materi fikih, akidah
akhlak, dan sejarah kebudayaan Islam, misalnya, dapat
dikontekstualisasikan dengan praktik sosial dan adat
masyarakat Tanah Kaili. Pendekatan ini sejalan dengan
gagasan Fazlur Rahman (1982) tentang pentingnya
penafsiran kontekstual ajaran Islam agar tetap relevan
dengan perubahan sosial.

Kurikulum berbasis kearifan lokal juga berfungsi
sebagai sarana transmisi nilai sosial dan budaya secara
sistematis. Melalui pembelajaran yang mengaitkan teks
keagamaan dengan pengalaman lokal, peserta didik
tidak hanya memahami ajaran Islam secara kognitif,
tetapi juga menghayatinya sebagai pedoman hidup.
Menurut Lickona (1991), pendidikan nilai yang efektif
harus menyentuh dimensi pengetahuan, sikap, dan
tindakan secara terpadu.

Dalam  praktiknya, = pengembangan  kurikulum
pendidikan Islam berbasis kearifan lokal di madrasah
memerlukan peran aktif guru sebagai perancang dan
fasilitator pembelajaran. Guru dituntut memiliki
sensitivitas budaya dan kemampuan reflektif untuk
mengaitkan materi ajar dengan konteks lokal tanpa
mengurangi substansi ajaran Islam. Hal ini sejalan
dengan pandangan Pinar (2004) bahwa kurikulum
merupakan pengalaman hidup yang dibangun melalui
interaksi antara guru, peserta didik, dan lingkungan
sosial.

Namun demikian, implementasi kurikulum berbasis
kearifan lokal juga menghadapi tantangan, seperti



47

keterbatasan panduan operasional, tekanan standarisasi
nasional, dan minimnya pelatihan guru. Oleh karena itu,
diperlukan kebijakan pendidikan yang memberi ruang
bagi madrasah untuk berinovasi secara kontekstual.
Tilaar (2009) menegaskan bahwa desentralisasi
kurikulum  merupakan prasyarat penting bagi
berkembangnya pendidikan yang berakar pada budaya
lokal.

Dengan demikian, kurikulum pendidikan Islam berbasis
kearifan lokal di Tanah Kaili memiliki potensi besar
sebagai instrumen pembentukan karakter dan identitas
sosial peserta didik. Kurikulum semacam ini tidak
hanya memperkuat pemahaman keislaman, tetapi juga
menumbuhkan kesadaran budaya, tanggung jawab
sosial, dan kesiapan menghadapi dinamika perubahan
sosial. Dalam kerangka ini, pendidikan Islam menjadi
wahana strategis bagi keberlanjutan nilai-nilai lokal dan
transformasi sosial yang berkeadaban.

D. Peran Guru dalam Transmisi Nilai Keislaman dan
Budaya

Guru memiliki posisi sentral dalam proses transmisi
nilai keislaman dan budaya, karena berperan sebagai
mediator antara ajaran normatif Islam dan realitas sosial
budaya peserta didik. Dalam perspektif pendidikan
Islam, guru tidak hanya berfungsi sebagai penyampai
pengetahuan (mu ‘allim), tetapi juga sebagai pendidik
(murabbi), pembimbing (mursyid), dan teladan moral
(uswah  hasanah). Peran multidimensional 1ni1
menjadikan  guru  sebagai aktor kunci dalam



48

pembentukan karakter dan identitas sosial generasi
muda (Al-Attas, 1993).

Sebagai agen transmisi nilai keislaman, guru
bertanggung jawab menginternalisasikan ajaran Islam
secara holistik, mencakup aspek akidah, ibadah, dan
akhlak. Proses transmisi nilai tidak berlangsung secara
mekanis melalui pengajaran kognitif semata, tetapi
melalui keteladanan, pembiasaan, dan interaksi sosial
yang bermakna. Menurut Lickona (1991), pendidikan
nilai yang efektif sangat bergantung pada konsistensi
antara apa yang diajarkan dan apa yang dicontohkan
oleh pendidik dalam kehidupan sehari-hari.

Dalam konteks budaya lokal, guru berperan sebagai
penjaga sekaligus penafsir nilai-nilai budaya yang
hidup di tengah masyarakat. Guru yang memiliki
sensitivitas budaya mampu mengaitkan materi ajar
dengan praktik sosial dan kearifan lokal peserta didik.
Hal ini menjadikan pembelajaran lebih kontekstual dan
bermakna. Bourdieu (1977) menyatakan bahwa institusi
pendidikan, melalui aktor-aktornya, berperan dalam
mereproduksi dan mentransformasikan habitus budaya
dalam masyarakat.

Di madrasah Tanah Kaili, peran guru dalam transmisi
nilai keislaman dan budaya sering kali tercermin dalam
integrasi nilai adat dan etika Islam dalam proses
pembelajaran.  Nilai-nilai  seperti = musyawarah,
penghormatan terhadap orang tua dan tokoh adat, serta
solidaritas sosial diinternalisasikan melalui kegiatan
belajar-mengajar dan interaksi keseharian di lingkungan
madrasah. Pendekatan ini memperkuat posisi guru



49

sebagai agen budaya yang menjembatani tradisi lokal
dan nilai keislaman universal (Abdullah, 2010).

Namun demikian, peran guru dalam transmisi nilai
menghadapi berbagai tantangan di era modern, seperti
perubahan pola komunikasi, pengaruh media digital,
dan tuntutan administratif yang tinggi. Kondisi ini
menuntut guru untuk terus meningkatkan kompetensi
pedagogis, kultural, dan spiritual. Menurut Banks
(2009), guru yang efektif dalam konteks multikultural
adalah mereka yang memiliki kemampuan reflektif dan
adaptif terhadap perubahan sosial dan budaya.

Oleh karena itu, penguatan peran guru dalam transmisi
nilai keislaman dan budaya memerlukan dukungan
sistemik, baik melalui pelatthan berkelanjutan,
pengembangan  kurikulum  kontekstual, = maupun
kebijakan pendidikan yang berpihak pada penguatan
nilai dan karakter. Tilaar (2009) menegaskan bahwa
kualitas pendidikan sangat ditentukan oleh kualitas guru
sebagai aktor utama dalam proses pembelajaran dan
pembentukan nilai.

Dengan demikian, guru di madrasah Tanah Kaili
memiliki peran strategis sebagai pendidik, agen budaya,
dan agen perubahan sosial. Melalui keteladanan dan
pembelajaran  kontekstual, guru tidak hanya
mentransmisikan pengetahuan keislaman, tetapi juga
menanamkan nilai-nilai budaya lokal yang memperkaya
praktik keberagamaan dan memperkuat kohesi sosial
masyarakat.



50

E. Praktik Pembelajaran Kontekstual di Madrasah

Pembelajaran  kontekstual merupakan pendekatan
pedagogis yang menekankan keterkaitan antara materi
pembelajaran dengan pengalaman nyata peserta didik
dalam kehidupan sehari-hari. Dalam pendidikan Islam,
pembelajaran kontekstual bertujuan menjembatani
nilai-nilai normatif ajaran Islam dengan realitas sosial
dan budaya peserta didik. Pendekatan ini menjadi
relevan bagi madrasah di Tanah Kaili yang memiliki
kekayaan kearifan lokal sebagai sumber belajar yang
bermakna (Johnson, 2002).

Secara konseptual, pembelajaran kontekstual berpijak
pada prinsip bahwa pengetahuan akan lebih bermakna
ketika dikonstruksi melalui interaksi dengan lingkungan
sosial dan budaya. Peserta didik tidak hanya menerima
informasi secara pasif, tetapi aktif mengaitkan konsep
keislaman dengan praktik sosial yang mereka alami.
Menurut Dewey (1938), pengalaman langsung
merupakan fondasi utama dalam proses belajar yang
efektif dan berkelanjutan.

Dalam praktik di madrasah, pembelajaran kontekstual
dapat diwujudkan melalui integrasi materi ajar dengan
fenomena sosial dan budaya lokal. Mata pelajaran fikih,
misalnya, dapat dikaitkan dengan praktik ibadah dan
muamalah yang hidup dalam masyarakat Tanah Kaili,
seperti  tradisi  kebersamaan, musyawarah, dan
solidaritas sosial. Pendekatan ini memungkinkan
peserta didik memahami fikih tidak hanya sebagai
norma hukum, tetapi sebagai pedoman etis dalam
kehidupan sosial (Rahman, 1982).



51

Pembelajaran kontekstual juga mendorong penggunaan
metode yang partisipatif dan reflektif, seperti diskusi
kelompok, studi kasus, proyek berbasis komunitas, dan
observasi lapangan. Melalui metode ini, peserta didik
dilatih untuk berpikir kritis, berempati, dan bertanggung
jawab secara sosial. Menurut Vygotsky (1978),
interaksi sosial memiliki peran penting dalam
perkembangan kognitif dan pembentukan makna
belajar.

Di madrasah Tanah Kaili, praktik pembelajaran
kontekstual sering kali melibatkan lingkungan sosial
sebagai laboratorium belajar. Kegiatan keagamaan dan
sosial masyarakat, seperti peringatan hari besar Islam,
kerja bakti, dan kegiatan adat, dapat dijadikan sumber
belajar untuk menanamkan nilai keislaman dan budaya
lokal. Pendekatan ini memperkuat fungsi madrasah
sebagai institusi yang menyatu dengan kehidupan
masyarakat (Abdullah, 2010).

Namun  demikian, implementasi  pembelajaran
kontekstual menghadapi sejumlah tantangan, antara lain
keterbatasan waktu, kesiapan guru, dan tuntutan
kurikulum yang padat. Oleh karena itu, diperlukan
dukungan kelembagaan dan pengembangan profesional
guru agar pembelajaran kontekstual dapat berjalan
secara efektif. Johnson (2002) menekankan bahwa
keberhasilan ~ pembelajaran  kontekstual  sangat
bergantung pada kemampuan guru dalam merancang
pengalaman belajar yang relevan dan bermakna.

Dengan demikian, praktik pembelajaran kontekstual di
madrasah  merupakan  strategi  penting dalam



52

mentransmisikan nilai keislaman dan budaya secara
efektif. Melalui pembelajaran yang berakar pada
realitas lokal, madrasah tidak hanya menghasilkan
peserta didik yang cakap secara akademik, tetapi juga
berkarakter, berbudaya, dan memiliki kesadaran sosial.
Pendekatan ini menjadikan pendidikan Islam sebagai
kekuatan transformasi sosial yang relevan dengan
kebutuhan masyarakat Tanah Kaili di era modern.



53

BAB V
PRAKTIK KEARIFAN LOKAL DALAM
PENDIDIKAN ISLAM

A. Nilai-Nilai Lokal dalam Pembelajaran Fikih

Pembelajaran fikih pada hakikatnya tidak hanya
bertujuan membekali peserta didik dengan pengetahuan
normatif tentang hukum Islam, tetapi juga membentuk
kesadaran etis dan sosial dalam kehidupan sehari-hari.
Dalam konteks ini, integrasi nilai-nilai lokal dalam
pembelajaran fikih menjadi penting agar ajaran fikih
tidak dipahami secara tekstual semata, melainkan
kontekstual dan relevan dengan realitas sosial budaya
peserta didik. Menurut Rahman (1982), pemahaman
fikih yang kontekstual memungkinkan nilai-nilai syariat
berfungsi secara dinamis dalam kehidupan masyarakat.

Nilai-nilai lokal yang hidup dalam masyarakat, seperti
kebersamaan, musyawarah, kepedulian sosial, dan
penghormatan terhadap tatanan adat, memiliki
kesesuaian dengan prinsip-prinsip dasar fikih Islam.
Konsep maslahah, ‘urf, dan maqdsid al-shari‘ah
memberikan landasan normatif bagi pengakuan
terhadap praktik sosial dan budaya lokal selama tidak
bertentangan dengan prinsip keadilan dan kemanusiaan.
Al-Zuhaili (1986) menegaskan bahwa adat ( ‘urf) dapat
menjadi pertimbangan hukum dalam fikih apabila telah
mengakar dan membawa  kemaslahatan  bagi
masyarakat.

Dalam praktik pembelajaran, nilai-nilai lokal dapat
diintegrasikan melalui pemilihan contoh kasus fikih



54

yang dekat dengan kehidupan peserta didik. Misalnya,
pembahasan fikih muamalah dapat dikaitkan dengan
tradisi gotong royong dan kerja sama ekonomi
masyarakat lokal, sementara fikih 1ibadah dapat
dihubungkan dengan praktik keagamaan yang hidup
dalam komunitas. Pendekatan ini membantu peserta
didik memahami bahwa fikih tidak terpisah dari realitas
sosial, melainkan menjadi pedoman etis dalam
kehidupan bermasyarakat (Abdullah, 2010).

Integrasi nilai-nilai lokal dalam pembelajaran fikih juga
berkontribusi pada pembentukan sikap moderat dan
toleran. Dengan memahami keragaman praktik sosial
dan budaya, peserta didik diajak untuk bersikap terbuka
dan menghargai perbedaan dalam bingkai nilai Islam.
Menurut Qardhawi (1997), sikap moderasi (wasatiyyah)
dalam fikih merupakan kunci untuk menjaga
keseimbangan antara keteguhan prinsip dan fleksibilitas
dalam penerapan hukum Islam.

Peran guru menjadi sangat strategis dalam
mengintegrasikan  nilai-nilai  lokal ke  dalam
pembelajaran fikih. Guru dituntut memiliki pemahaman
fikih yang mendalam sekaligus kepekaan terhadap
budaya lokal. Melalui pendekatan dialogis dan reflektif,
guru dapat mengarahkan peserta didik untuk mengkaji
praktik lokal secara kritis dan normatif. Pinar (2004)
menyatakan bahwa kurikulum merupakan pengalaman
belajar yang dibangun melalui interaksi antara guru,
peserta didik, dan konteks sosial.

Namun demikian, integrasi nilai-nilai lokal dalam
pembelajaran fikih juga menghadapi tantangan,



55

terutama terkait kekhawatiran akan terjadinya
penyimpangan dari ajaran normatif Islam. Oleh karena
itu, diperlukan kerangka epistemologis yang jelas agar
integrasi nilai lokal tetap berada dalam koridor syariat.
Pendekatan magqgasid al-shari‘ah dapat dijadikan
rujukan utama dalam menilai kesesuaian nilai-nilai
lokal dengan tujuan hukum Islam (Kamali, 2008).

Dengan  demikian, pembelajaran  fikih  yang
mengintegrasikan nilai-nilai lokal di Tanah Kaili
berpotensi menjadi sarana efektif  dalam
mentransmisikan ajaran Islam yang kontekstual,
moderat, dan berorientasi pada kemaslahatan sosial.
Pendekatan ini tidak hanya memperkaya pemahaman
fikih peserta didik, tetapi juga memperkuat identitas
budaya dan kesadaran sosial sebagai bagian dari
komunitas Muslim yang hidup dalam keberagaman
budaya.

B. Integrasi Budaya Lokal dalam Akidah Akhlak dan
Al-Qur’an Hadis

Integrasi budaya lokal dalam pembelajaran Akidah
Akhlak serta Al-Qur’an Hadis merupakan strategi
pedagogis untuk menjadikan ajaran Islam lebih
kontekstual dan bermakna bagi peserta didik. Mata
pelajaran Akidah Akhlak dan Al-Qur’an Hadis
memiliki posisi sentral dalam pembentukan keimanan,
moralitas, dan kesadaran sosial peserta didik. Oleh
karena itu, pengaitannya dengan budaya lokal menjadi
penting agar nilai-nilai keislaman tidak dipahami secara
abstrak, melainkan dihayati dalam kehidupan sehari-
hari (Lickona, 1991).



56

Dalam pembelajaran Akidah Akhlak, nilai-nilai budaya
lokal dapat berfungsi sebagai medium konkret untuk
menginternalisasikan konsep keimanan dan akhlak
mulia. Nilai seperti kejujuran, tanggung jawab,
kebersamaan, dan penghormatan kepada orang tua dan
tokoh masyarakat merupakan nilai budaya yang sejalan
dengan prinsip akhlak Islam. Al-Ghazali (2000)
menegaskan bahwa akhlak yang baik bukan hanya hasil
pemahaman intelektual, tetapi buah dari pembiasaan
dan pengalaman hidup yang berulang.

Pembelajaran Al-Qur’an Hadis juga memiliki peluang
besar untuk mengintegrasikan budaya lokal melalui
penafsiran kontekstual ayat dan hadis. Ayat-ayat
tentang keadilan sosial, tolong-menolong, dan
persaudaraan dapat dikaitkan dengan praktik sosial dan
tradisi lokal yang hidup di tengah masyarakat.
Pendekatan ini sejalan dengan gagasan Fazlur Rahman
(1982) mengenai pentingnya memahami pesan moral
al-Qur’an secara historis dan kontekstual agar relevan
dengan situasi sosial kontemporer.

Integrasi budaya lokal dalam kedua mata pelajaran
tersebut juga berkontribusi pada pembentukan sikap
keberagamaan yang moderat dan inklusif. Dengan
memahami bahwa nilai-nilai Islam dapat diekspresikan
melalui berbagai bentuk budaya, peserta didik diajak
untuk menghargai keragaman praktik keagamaan.
Menurut Abdullah (2010), pendidikan Islam yang
kontekstual mampu membangun kesadaran keagamaan
yang dialogis dan terbuka terhadap perbedaan.



57

Dalam praktik pembelajaran, integrasi budaya lokal
dapat diwujudkan melalui penggunaan contoh, narasi,
dan studi kasus yang bersumber dari kehidupan
masyarakat sekitar. Guru dapat mengaitkan materi
Akidah Akhlak dan Al-Qur’an Hadis dengan peristiwa
sosial, tradisi adat, dan nilai kearifan lokal yang
relevan. Pendekatan ini meningkatkan keterlibatan
peserta didik dan memperkuat internalisasi nilai. Banks
(2009) menyebut pendekatan ini sebagai pendidikan
yang responsif terhadap budaya (culturally responsive
education).

Namun demikian, integrasi budaya lokal dalam
pembelajaran Akidah Akhlak dan Al-Qur’an Hadis
perlu dilakukan secara kritis dan selektif. Tidak semua
praktik budaya dapat diadopsi tanpa pertimbangan
normatif. Oleh karena itu, prinsip al-‘addah
muhakkamah dan pendekatan maqdsid al-shari‘ah
menjadi rujukan penting dalam menilai kesesuaian nilai
budaya dengan ajaran Islam. Al-Zuhaili (1986)
menekankan bahwa adat dapat dijadikan pertimbangan
selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip
syariah.

Dengan demikian, integrasi budaya lokal dalam
pembelajaran Akidah Akhlak dan Al-Qur’an Hadis di
Tanah Kaili merupakan upaya strategis dalam
mentransmisikan nilai keislaman secara kontekstual,
moderat, dan berakar pada realitas sosial. Pendekatan
ini tidak hanya memperkuat keimanan dan akhlak
peserta didik, tetapi juga menumbuhkan kesadaran
budaya dan tanggung jawab sosial sebagai bagian dari



58

masyarakat Muslim yang hidup dalam keragaman
budaya.

C. Keteladanan, Pembiasaan, dan Budaya Religius
Madrasah

Keteladanan dan pembiasaan merupakan dua
pendekatan fundamental dalam pendidikan Islam yang
berperan penting dalam membentuk budaya religius di
lingkungan madrasah. Pendidikan Islam tidak hanya
menekankan aspek kognitif, tetapi juga transformasi
sikap dan perilaku yang terwujud dalam praktik
kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, madrasah
sebagai institusi pendidikan memiliki tanggung jawab
strategis dalam menciptakan lingkungan religius yang
kondusif bagi internalisasi nilai-nilai keislaman (Al-
Attas, 1993).

Keteladanan (uswah hasanah) menempati posisi sentral
dalam proses pendidikan nilai. Guru dan tenaga
kependidikan berfungsi sebagai figur moral yang
perilakunya menjadi rujukan peserta didik. Konsistensi
antara ajaran dan tindakan pendidik memperkuat
kredibilitas nilai yang ditransmisikan. Menurut Bandura
(1977), proses belajar sosial berlangsung melalui
observasi dan imitasi terhadap model perilaku yang
dianggap bermakna. Dalam konteks madrasah,
keteladanan guru dalam  menjalankan ibadah,
berinteraksi sosial, dan menjunjung etika menjadi
fondasi pembentukan karakter religius peserta didik.

Selain keteladanan, pembiasaan merupakan mekanisme
penting dalam membentuk budaya religius. Pembiasaan
dilakukan melalui praktik rutin seperti salat berjamaah,



59

membaca al-Qur’an, berdoa sebelum dan sesudah
pembelajaran, serta kegiatan sosial keagamaan. Praktik
yang dilakukan secara konsisten akan membentuk
disposisi batin dan perilaku yang menetap. Al-Ghazali
(2000) menegaskan bahwa akhlak terbentuk melalui
latihan dan pembiasaan yang berulang, sehingga nilai-
nilai  keislaman tidak berhenti pada tataran
pengetahuan, tetapi terwujud dalam tindakan nyata.

Budaya religius madrasah merupakan hasil dari
interaksi antara keteladanan, pembiasaan, dan sistem
nilai yang dibangun secara kolektif. Budaya ini
tercermin dalam suasana belajar yang menjunjung
tinggi nilai kejujuran, kedisiplinan, kepedulian sosial,
dan sikap saling menghormati. Menurut Schein (2010),
budaya organisasi terbentuk dari nilai, norma, dan
praktik yang dipahami dan dijalankan bersama oleh
anggota organisasi. Dalam madrasah, budaya religius
menjadi identitas institusional yang membedakannya
dari lembaga pendidikan lainnya.

Di madrasah Tanah Kaili, budaya religius sering kali
berkelindan dengan nilai-nilai budaya lokal, seperti
kebersamaan, musyawarah, dan penghormatan kepada
tokoh agama dan adat. Integrasi ini memperkuat
penerimaan peserta didik terhadap nilai-nilai keislaman
karena selaras dengan pengalaman sosial mereka.
Abdullah (2010) menegaskan bahwa pendidikan Islam
yang berakar pada budaya lokal memiliki daya
internalisasi yang lebih kuat dan berkelanjutan.

Namun demikian, pengembangan budaya religius
madrasah menghadapi tantangan di era modern, seperti



60

pengaruh budaya populer, media digital, dan perubahan
pola interaksi sosial. Oleh karena itu, diperlukan
strategi penguatan budaya religius yang adaptif dan
partisipatif. Menurut Banks (2009), lingkungan
pendidikan yang efektif adalah lingkungan yang
mampu mengelola keragaman dan perubahan sosial
tanpa kehilangan nilai dasarnya.

Dengan demikian, keteladanan, pembiasaan, dan
budaya religius madrasah merupakan pilar penting
dalam pendidikan Islam berbasis kearifan lokal.
Melalui keteladanan pendidik dan pembiasaan praktik
keagamaan yang konsisten, madrasah di Tanah Kaili
tidak hanya mentransmisikan pengetahuan keislaman,
tetapi juga membentuk karakter religius dan sosial
peserta didik secara holistik dan berkelanjutan.

D. Pendidikan Islam dan Harmonisasi Sosial

Pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam
membangun harmonisasi sosial, terutama dalam
masyarakat yang plural secara budaya, sosial, dan
keagamaan. Harmonisasi sosial merujuk pada kondisi
kehidupan bersama yang ditandai oleh relasi yang
seimbang, saling menghormati, dan kerja sama
antaranggota masyarakat. Dalam perspektif Islam,
harmoni sosial bukan hanya tujuan sosial, tetapi juga
manifestasi dari nilai-nilai keimanan dan akhlak yang
bersumber dari al-Qur’an dan Sunnah (Rahman, 1982).

Sebagai sistem nilai, pendidikan Islam menanamkan
prinsip-prinsip dasar yang menopang keharmonisan
sosial, seperti  keadilan (‘adl), persaudaraan
(ukhuwwah), toleransi (tasamuh), dan musyawarah



61

(shitra). Nilai-nilai tersebut menjadi landasan etis
dalam mengelola perbedaan dan mencegah konflik
sosial. Menurut Qardhawi (1997), ajaran Islam tentang
moderasi (wasatiyyah) menempatkan umat Islam pada
posisi seimbang antara keteguhan prinsip dan
keterbukaan sosial.

Dalam konteks madrasah, pendidikan Islam berfungsi
sebagai wahana sosialisasi nilai-nilai harmonis melalu1
kurikulum, pembelajaran, dan budaya institusi. Proses
pembelajaran yang dialogis dan kontekstual mendorong
peserta didik untuk memahami keberagaman sebagai
realitas sosial yang harus disikapi secara bijak.
Vygotsky (1978) menekankan bahwa interaksi sosial
dalam lingkungan belajar berperan penting dalam
pembentukan kesadaran dan sikap sosial individu.

Pendidikan Islam berbasis kearifan lokal juga
berkontribusi signifikan dalam membangun
harmonisasi sosial. Nilai-nilai budaya lokal seperti
kebersamaan, gotong royong, dan penghormatan
terhadap otoritas moral masyarakat menjadi sarana
konkret untuk menanamkan etika sosial Islam. Dalam
masyarakat Tanah Kaili, integrasi nilai Islam dan
budaya lokal memperkuat kohesi sosial dan mencegah
polarisasi identitas. Abdullah (2010) menyebut
pendekatan ini sebagai bentuk pendidikan Islam yang
kontekstual dan berorientasi pada kemaslahatan sosial.

Selain  itu, pendidikan Islam berperan dalam
membentuk kesadaran kritis peserta didik terhadap
potensi konflik sosial dan cara penyelesaiannya secara
damai. Melalui pembelajaran fikih sosial, akhlak, dan



62

sejarah Islam, peserta didik diajak memahami
pentingnya resolusi konflik, keadilan restoratif, dan
dialog. Galtung (1996) menegaskan bahwa pendidikan
memiliki peran penting dalam membangun budaya
damai (culture of peace) yang berkelanjutan.

Namun demikian, kontribusi pendidikan Islam terhadap
harmonisasi sosial tidak bersifat otomatis. Tantangan
seperti eksklusivisme keagamaan, pemahaman tekstual
yang sempit, dan pengaruh ideologi transnasional dapat
mengganggu fungsi harmonis pendidikan Islam. Oleh
karena itu, diperlukan penguatan paradigma pendidikan
Islam yang moderat, inklusif, dan berbasis nilai
kemanusiaan universal. Arkoun (1994) menekankan
pentingnya pembacaan kritis dan dialogis terhadap teks
dan tradisi keagamaan dalam konteks masyarakat
modern.

Dengan demikian, pendidikan Islam di madrasah Tanah
Kaili memiliki potensi besar sebagai instrumen
harmonisasi sosial. Melalui integrasi nilai keislaman
dan kearifan lokal, pendidikan Islam tidak hanya
membentuk individu yang saleh secara ritual, tetapi
juga warga masyarakat yang beretika, toleran, dan
berkomitmen pada kehidupan sosial yang damai dan
berkeadaban.

E. Studi Praktik dan Refleksi Lapangan

Studi praktik dan refleksi lapangan merupakan bagian
penting dalam memahami implementasi kearifan lokal
dalam pendidikan Islam secara nyata dan kontekstual.
Pendekatan ini menempatkan realitas empirik sebagai
sumber utama untuk menilai sejauh mana nilai-nilai



63

keislaman dan budaya lokal diinternalisasikan dalam
praktik pendidikan di madrasah. Dalam penelitian
pendidikan, refleksi lapangan berfungsi sebagai
jembatan antara teori normatif dan praktik sosial yang
berlangsung di ruang-ruang pendidikan (Creswell,
2014).

Praktik pendidikan Islam di madrasah Tanah Kaili
menunjukkan bahwa integrasi nilai keislaman dan
kearifan lokal tidak hanya berlangsung dalam dokumen
kurikulum, tetapi juga dalam interaksi sehari-hari antara
guru, peserta didik, dan lingkungan sosial. Aktivitas
seperti pembelajaran kontekstual, keteladanan guru,
pembiasaan ibadah, serta keterlibatan madrasah dalam
kegiatan sosial masyarakat menjadi bukti konkret
berjalannya proses transmisi nilai secara kultural.
Menurut Geertz (1960), praktik keagamaan yang hidup
dalam masyarakat merefleksikan proses internalisasi
nilai yang telah berakar secara sosial dan simbolik.

Refleksi lapangan juga mengungkap bahwa guru
memegang peran sentral dalam mengontekstualisasikan
ajaran Islam sesuai dengan realitas lokal. Guru tidak
hanya menyampaikan materi ajar, tetapi juga
menafsirkan nilai-nilai  keislaman melalui bahasa,
simbol, dan pengalaman sosial yang akrab bagi peserta
didik. Proses ini memperkuat pemahaman peserta didik
terhadap Islam sebagai pedoman hidup yang relevan
dan membumi. Schon (1983) menyebut praktik
semacam 1ini sebagai reflective practice, yaitu
kemampuan pendidik untuk merefleksikan tindakan dan
pengalaman guna meningkatkan kualitas pembelajaran.



64

Dari sisi peserta didik, praktik pendidikan Islam
berbasis kearifan lokal mendorong terbentuknya sikap
religius yang moderat dan inklusif. Peserta didik tidak
hanya memahami ajaran Islam secara normatif, tetapi
juga mampu mengaitkannya dengan nilai kebersamaan,
toleransi, dan tanggung jawab sosial. Hal ini
menunjukkan bahwa pendidikan Islam memiliki potensi
besar dalam membangun karakter sosial yang harmonis
apabila dilaksanakan secara kontekstual. Temuan ini
sejalan dengan pandangan Lickona (1991) bahwa
pendidikan karakter yang efektif harus melibatkan
pengalaman nyata dan refleksi moral.

Namun demikian, refleksi lapangan juga menunjukkan
adanya sejumlah tantangan, seperti keterbatasan sumber
daya, wvariasi kompetensi guru, serta tekanan
administratif yang memengaruhi optimalisasi praktik
pembelajaran kontekstual. Selain itu, pengaruh budaya
global dan media digital turut membentuk cara pandang
peserta didik terhadap nilai agama dan budaya. Oleh
karena itu, diperlukan penguatan kapasitas guru dan
kebjjakan pendidikan yang mendukung inovasi
kontekstual di madrasah. Tilaar (2009) menegaskan
bahwa keberhasilan pendidikan berbasis budaya sangat
ditentukan oleh dukungan struktural dan keberpihakan
kebijakan.

Secara reflektif, studi praktik lapangan di Tanah Kaili
menegaskan bahwa pendidikan Islam berbasis kearifan
lokal bukanlah konsep ideal yang utopis, melainkan
praktik nyata yang dapat dikembangkan dan diperkuat.
Pengalaman lapangan menunjukkan bahwa ketika
madrasah mampu bersinergi dengan budaya lokal dan



65

kebutuhan sosial masyarakat, pendidikan Islam tidak
hanya berfungsi sebagai transmisi ilmu, tetapi juga
sebagai kekuatan transformasi sosial. Dalam kerangka
ini, pendidikan Islam berkontribusi langsung pada
pembentukan masyarakat yang religius, berbudaya, dan
berkeadaban (Abdullah, 2010).

Dengan demikian, studi praktik dan refleksi lapangan
memberikan landasan empiris yang memperkuat
argumentasi buku ini bahwa kearifan lokal merupakan
modal penting dalam pengembangan pendidikan Islam.
Refleksi atas praktik nyata di madrasah Tanah Kaili
menjadi pijakan strategis untuk merumuskan model
pendidikan Islam yang kontekstual, berkelanjutan, dan
relevan dengan tantangan sosial masa kini dan masa
depan.



66

BAB VI
DINAMIKA SOSIAL KEAGAMAAN
MASYARAKAT TANAH KAILI

A. Relasi Islam, Adat, dan Kehidupan Sosial

Relasi antara Islam, adat, dan kehidupan sosial
merupakan fondasi utama dalam pembentukan tatanan
masyarakat yang berakar pada nilai religius dan budaya
lokal. Dalam konteks masyarakat Nusantara, termasuk
Tanah Kaili, Islam tidak hadir dalam ruang sosial yang
hampa, melainkan berinteraksi secara dinamis dengan
sistem adat yang telah lebih dahulu mengatur pola
kehidupan sosial. Interaksi ini melahirkan bentuk
keberislaman yang kontekstual, akomodatif, dan
berkelanjutan dalam struktur sosial masyarakat.

Secara konseptual, adat dipahami sebagai seperangkat
nilai, norma, dan praktik sosial yang diwariskan secara
turun-temurun dan berfungsi sebagai pedoman hidup
bersama. Sementara itu, Islam hadir sebagai sistem nilai
transenden yang mengatur relasi manusia dengan Tuhan
(habl min Allah) dan relasi antarmanusia (habl min al-
nas). Ketika Islam berinteraksi dengan adat, terjadi
proses dialektika yang melahirkan sintesis nilai, bukan
pertentangan. Koentjaraningrat (2009) menegaskan
bahwa kebudayaan lokal memiliki kemampuan adaptif
dalam menerima nilai baru tanpa kehilangan identitas
dasarnya.

Dalam kehidupan sosial masyarakat Kaili, relasi Islam
dan adat tercermin dalam praktik-praktik sosial-
keagamaan seperti ritus daur hidup, musyawarah adat,



67

solidaritas komunal, dan etika pergaulan sosial. Nilai-
nilai Islam tentang kebersamaan (ukhuwwah), keadilan
(‘adl), dan kemaslahatan (maslahah) terinternalisasi
dalam norma adat yang menekankan harmoni, saling
menghormati, dan tanggung jawab kolektif. Hal ini
sejalan dengan pandangan Geertz (1960) yang melihat
agama sebagai sistem simbol yang membentuk motivasi
dan pola tindakan sosial masyarakat.

Relasi Islam dan adat juga bersifat normatif dan etis.
Dalam perspektif fikih sosial, adat ( ‘urf) diakui sebagai
salah satu pertimbangan dalam penetapan hukum
selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar
syariat. Kaidah al-‘adah muhakkamah menegaskan
bahwa adat dapat menjadi dasar hukum dalam praktik
sosial (Al-Zarqa, 1998). Prinsip ini menjelaskan
mengapa Islam di Tanah Kaili mampu bersemi dan
diterima secara luas, karena ia menghargai struktur
sosial yang telah hidup dan berfungsi di tengah
masyarakat.

Dalam konteks kehidupan sosial modern, relasi Islam
dan adat menghadapi tantangan perubahan sosial yang
cepat, seperti urbanisasi, globalisasi budaya, dan
penetrasi nilai-nilai individualistik. Namun demikian,
keberadaan nilai adat yang diinternalisasi dengan ajaran
Islam berfungsi sebagai penyangga moral dalam
menjaga kohesi sosial. Durkheim (1912) menyebut
agama sebagai kekuatan integratif yang memperkuat
solidaritas sosial, terutama dalam masyarakat yang
sedang mengalami transformasi.



68

Lebih jauh, relasi Islam, adat, dan kehidupan sosial
tidak hanya bersifat simbolik, tetapi juga praktis dan
institusional. Lembaga adat, tokoh agama, dan institusi
pendidikan berperan sebagai mediator dalam merawat
harmoni nilai tersebut. Sinergi antara ketiganya
memungkinkan terbentuknya tatanan sosial yang
religius  sekaligus berbudaya. Abdullah (2010)
menyebut pola ini sebagai Islam kultural, yaitu
keberislaman yang tumbuh dari dialog kreatif antara
teks agama dan konteks sosial.

Dengan demikian, relasi Islam, adat, dan kehidupan
sosial di Tanah Kaili merupakan bentuk integrasi nilai
yang dinamis dan reflektif. Relasi ini tidak hanya
menjaga keberlanjutan tradisi dan identitas lokal, tetapi
juga membuka ruang transformasi sosial yang
berlandaskan nilai keislaman. Dalam kerangka ini,
Islam tidak berfungsi sebagai kekuatan homogenisasi
budaya, melainkan sebagai sumber etika sosial yang
memperkaya dan memuliakan kehidupan masyarakat.

B. Pendidikan Islam dalam Pencegahan Konflik Sosial

Pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam
membangun kesadaran sosial dan mencegah konflik di
tengah masyarakat yang majemuk. Konflik sosial kerap
muncul akibat perbedaan kepentingan, identitas, serta
lemahnya pemahaman nilai-nilai etis dalam kehidupan
bersama. Dalam konteks ini, pendidikan Islam tidak
hanya berfungsi sebagai sarana transfer pengetahuan
keagamaan, tetapi juga sebagai medium internalisasi
nilai-nilai perdamaian, keadilan, dan toleransi yang
menjadi fondasi harmoni sosial.



69

Secara  normatif, ajaran Islam  menempatkan
perdamaian (sulh), keadilan (‘adl), dan kasih sayang
(rahmah) sebagai prinsip utama dalam relasi sosial. Al-
Qur’an menegaskan  pentingnya menyelesaikan
perselisihan melalui dialog dan keadilan (QS. al-
Hujurat: 9-10). Nilai-nilai tersebut menjadi basis etik
yang dapat ditransmisikan melalui proses pendidikan
formal dan nonformal. Menurut Al-Attas (1991),
pendidikan Islam bertujuan membentuk manusia
beradab (insan adabi) yang mampu menempatkan diri
secara proporsional dalam kehidupan sosial.

Dalam praktik pendidikan di madrasah dan lembaga
pendidikan Islam, pencegahan konflik sosial dapat
dilakukan melalui penguatan kurikulum berbasis nilai
moderasi beragama, toleransi, dan resolusi konflik.
Materi fikih muamalah, akidah akhlak, serta sejarah
peradaban Islam dapat diarahkan untuk menumbuhkan
sikap saling menghargai perbedaan dan menghindari
kekerasan. Pendekatan ini sejalan dengan gagasan
pendidikan transformatif yang menempatkan peserta
didik sebagai agen perdamaian di lingkungannya
(Freire, 1970).

Konteks Tanah Kaili yang plural secara budaya dan
sosial menuntut pendidikan Islam yang sensitif terhadap
kearifan lokal. Nilai-nilai adat seperti musyawarah,
kebersamaan, dan penghormatan terhadap otoritas
moral komunitas dapat diintegrasikan  dalam
pembelajaran sebagai mekanisme penyelesaian konflik
berbasis lokal. Abdullah (2010) menekankan bahwa
integrasi nilai agama dan budaya lokal memperkuat



70

kohesi sosial dan mencegah konflik yang bersumber
dari kesalahpahaman identitas.

Selain melalui kurikulum, peran pendidik menjadi
kunci dalam pencegahan konflik sosial. Guru tidak
hanya berfungsi sebagai pengajar, tetapi juga sebagai
teladan moral dan mediator sosial. Keteladanan sikap
inklusif, dialogis, dan adil dari guru akan membentuk
iklim pendidikan yang damai dan kondusif. Vygotsky
(1978) menyatakan bahwa interaksi sosial dalam
lingkungan belajar berpengaruh signifikan terhadap
pembentukan sikap dan perilaku peserta didik.

Pendidikan Islam juga berperan dalam membangun
kesadaran kritis peserta didik terhadap potensi konflik
di masyarakat. Melalui diskusi reflektif, studi kasus,
dan pembelajaran kontekstual, peserta didik diajak
memahami akar konflik dan cara penyelesaiannya
secara damai. Pendekatan ini memperkuat fungsi
pendidikan Islam sebagai sarana rekonsiliasi sosial dan
penguatan solidaritas komunitas (Azra, 2012).

Dengan demikian, pendidikan Islam merupakan
instrumen penting dalam pencegahan konflik sosial,
khususnya di masyarakat yang memiliki keragaman
budaya seperti Tanah Kaili. Melalui internalisasi nilai-
nilai keislaman yang moderat, integratif, dan
kontekstual, pendidikan Islam berkontribusi dalam
membangun masyarakat yang harmonis, adil, dan
berkeadaban. Peran ini menegaskan bahwa pendidikan
Islam bukan hanya proses pembelajaran di ruang kelas,
tetapi juga praksis sosial yang berdampak luas bagi
kehidupan bersama.



71

C. Tantangan Globalisasi dan Digitalisasi Budaya

Globalisasi dan digitalisasi budaya merupakan dua arus
besar yang secara signifikan memengaruhi struktur
sosial, sistem nilai, dan praktik keberagamaan
masyarakat kontemporer. Globalisasi membuka ruang
interaksi lintas budaya tanpa batas geografis, sementara
digitalisasi mempercepat penyebaran informasi, ide,
dan simbol budaya melalui teknologi komunikasi.
Dalam konteks masyarakat Tanah Kaili, kedua
fenomena ini menghadirkan peluang sekaligus
tantangan bagi keberlanjutan nilai-nilai Islam dan
kearifan lokal.

Secara teoritis, globalisasi ditandai oleh intensifikasi
hubungan sosial global yang menghubungkan
peristiwa-peristiwa lokal dengan struktur global
(Giddens, 1990). Proses ini berdampak pada terjadinya
pergeseran identitas budaya dan agama, terutama di
kalangan generasi muda. Nilai-nilai global yang bersifat
individualistik, konsumtif, dan instan kerap berhadapan
dengan nilai-nilai lokal yang menekankan kebersamaan,
kesantunan, dan tanggung jawab sosial. Kondisi ini
berpotensi melemahkan ikatan sosial dan otoritas nilai
tradisional apabila tidak direspons secara kritis.

Digitalisasi budaya memperkuat dampak globalisasi
melalui media sosial, platform digital, dan ruang virtual
yang menjadi arena baru pembentukan identitas dan
ekspresi keagamaan. Di satu sisi, media digital
membuka akses luas terhadap pengetahuan keislaman
dan memperluas dakwah. Namun di sisi lain, ia juga
menjadi medium penyebaran paham keagamaan yang



72

dangkal, intoleran, atau terfragmentasi. Castells (2010)
menyebut fenomena ini sebagai network society, di
mana identitas dibentuk melalui jaringan informasi

yang sering kali terlepas dari konteks sosial-budaya
lokal.

Bagi masyarakat Tanah Kaili, digitalisasi budaya
menantang mekanisme transmisi nilai yang selama ini
berlangsung secara lisan, komunal, dan berbasis
keteladanan. Tradisi musyawarah, penghormatan
kepada tokoh adat dan agama, serta pembelajaran nilai
melalui praktik sosial berpotensi terpinggirkan oleh
budaya digital yang serba cepat dan individual.
Menurut Appadurai (1996), arus budaya global (-
scapes) dapat menggeser imajinasi sosial lokal jika
tidak diimbangi dengan penguatan identitas budaya.

Dalam konteks pendidikan Islam, tantangan globalisasi
dan digitalisasi menuntut adaptasi pedagogis yang bijak
dan kontekstual. Pendidikan Islam tidak dapat bersikap
defensif atau menolak teknologi, tetapi perlu
memanfaatkannya sebagai sarana penguatan nilai.
Integrasi  literasi  digital, etika bermedia, dan
pemahaman keislaman yang moderat menjadi agenda
penting dalam pembelajaran. Azra (2012) menegaskan
bahwa pendidikan Islam harus mampu merespons
modernitas tanpa kehilangan akar tradisi dan nilai lokal.

Selain itu, tantangan digital juga berkaitan dengan
otoritas keagamaan. Informasi keislaman yang beredar
bebas di ruang digital sering kali tidak melalui proses
validasi ilmiah dan kultural. Hal ini1 dapat menimbulkan
kebingungan dan konflik pemahaman di tingkat akar



73

rumput. Oleh karena itu, peran lembaga pendidikan,
tokoh agama, dan komunitas adat menjadi krusial
dalam membimbing masyarakat agar mampu memilah
informasi dan menjaga keseimbangan antara
keterbukaan global dan kearifan lokal (Hefner, 2011).

Dengan demikian, globalisasi dan digitalisasi budaya
merupakan tantangan nyata bagi keberlanjutan Islam
dan budaya lokal di Tanah Kaili. Namun, tantangan ini
juga membuka peluang transformasi jika direspons
melalui pendidikan Islam yang adaptif, kritis, dan
berakar pada nilai lokal. Upaya ini akan memastikan
bahwa Islam tetap berfungsi sebagai sumber etika dan
identitas, sementara budaya lokal tetap hidup dan
relevan di tengah arus perubahan global.

D. Peran Tokoh Agama, Tokoh Adat, dan Lembaga
Pendidikan

Tokoh agama, tokoh adat, dan lembaga pendidikan
merupakan tiga pilar sosial yang memiliki peran
strategis dalam menjaga keberlanjutan nilai keislaman,
kearifan lokal, serta harmoni sosial di tengah dinamika
perubahan masyarakat. Dalam konteks Tanah Kaili,
ketiganya tidak berdiri sendiri, melainkan saling
berinteraksi dan berkolaborasi dalam membentuk

tatanan sosial yang religius, berbudaya, dan
berkeadaban.

Tokoh agama berperan sebagai penjaga dan penafsir
nilai-nilai keislaman yang hidup di tengah masyarakat.
Melalui dakwah, pengajian, dan keteladanan moral,
tokoh agama mentransmisikan ajaran Islam secara
normatif sekaligus kontekstual. Peran ini menjadi



74

penting dalam menghadapi tantangan globalisasi dan
digitalisasi yang kerap menghadirkan pemahaman
keagamaan yang parsial dan instan. Menurut Azra
(2012), otoritas moral tokoh agama berfungsi sebagai
penyeimbang antara teks keagamaan dan realitas sosial
yang terus berubah.

Sementara itu, tokoh adat memiliki fungsi sebagai
penjaga nilai-nilai budaya lokal dan penjamin harmoni
sosial dalam komunitas. Dalam masyarakat Kaili, tokoh
adat berperan dalam mengatur relasi sosial,
menyelesaikan konflik berbasis musyawarah, serta
menjaga tradisi yang sarat nilai etis. Adat tidak hanya
berfungsi sebagai warisan budaya, tetapi juga sebagai
sistem norma yang hidup dan adaptif. Koentjaraningrat
(2009) menegaskan bahwa tokoh adat memiliki
legitimasi sosial yang kuat dalam membentuk perilaku
kolektif masyarakat.

Relasi antara tokoh agama dan tokoh adat bersifat
komplementer. Tokoh agama memberikan landasan
teologis dan etis, sementara tokoh adat menyediakan
kerangka kultural dan sosial bagi penerapan nilai-nilai
tersebut. Sinergi ini memungkinkan internalisasi nilai
Islam berlangsung secara damai dan diterima oleh
masyarakat. Abdullah (2010) menyebut pola ini sebagai
bentuk integrasi Islam kultural, di mana agama dan
budaya saling memperkaya tanpa saling menegasikan.

Lembaga pendidikan, khususnya madrasah dan sekolah
Islam, berperan sebagai ruang institusional untuk
mentransmisikan nilai keislaman dan budaya lokal
secara sistematis dan berkelanjutan. Melalui kurikulum,



75

praktik pembelajaran, dan budaya sekolah, lembaga
pendidikan membentuk karakter peserta didik agar
memiliki kesadaran religius, identitas budaya, dan
tanggung jawab sosial. Menurut Al-Attas (1991),
pendidikan Islam bertujuan menanamkan adab sebagai
fondasi pembentukan manusia paripurna.

Kolaborasi antara lembaga pendidikan dengan tokoh
agama dan tokoh adat memperkuat efektivitas
pendidikan Islam dalam masyarakat. Keterlibatan tokoh
adat dan agama dalam kegiatan pendidikan, seperti
pengayaan materi lokal, kegiatan keagamaan, dan
penyelesaian masalah sosial, menjadikan pendidikan
lebih kontekstual dan bermakna. Pendekatan ini sejalan
dengan konsep pendidikan berbasis komunitas yang
menempatkan masyarakat sebagai mitra aktif dalam
proses pendidikan (Freire, 1970).

Dengan demikian, peran tokoh agama, tokoh adat, dan
lembaga pendidikan tidak hanya bersifat fungsional,
tetapi juga strategis dalam menjaga harmoni sosial dan
keberlanjutan nilai di Tanah Kaili. Sinergi ketiganya
menjadi modal sosial yang penting dalam menghadapi
tantangan perubahan zaman, sekaligus memastikan
bahwa pendidikan Islam tetap relevan, inklusif, dan
berakar pada kearifan lokal.

E. Strategi Penguatan Identitas Sosial dan Keagamaan

Penguatan identitas sosial dan keagamaan merupakan
agenda strategis dalam menjaga keberlanjutan nilai,
kohesi sosial, dan ketahanan budaya masyarakat di
tengah arus globalisasi dan digitalisasi. Identitas sosial-
keagamaan tidak terbentuk secara instan, melainkan



76

melalui proses panjang internalisasi nilai, praktik sosial,
dan pengalaman kolektif yang terus direproduksi dalam
kehidupan sehari-hari. Dalam konteks Tanah Kaili,
penguatan identitas ini menjadi penting untuk
memastikan bahwa Islam tetap berfungsi sebagai

sumber etika sosial yang menyatu dengan kearifan
lokal.

Secara teoritis, identitas sosial dipahami sebagai
konstruksi yang terbentuk melalui interaksi individu
dengan kelompok sosial dan sistem nilai yang
dianutnya (Tajfel & Turner, 1986). Sementara itu,
identitas keagamaan berfungsi sebagai sumber makna,
orientasi moral, dan komitmen sosial. Pendidikan Islam
memiliki posisi sentral dalam proses ini karena ia
menjadi medium utama internalisasi nilai keislaman
yang membentuk cara berpikir, bersikap, dan bertindak
individu dalam masyarakat (Al-Attas, 1991).

Salah satu strategi utama penguatan identitas sosial dan
keagamaan adalah integrasi nilai Islam dan budaya
lokal dalam pendidikan formal dan nonformal.
Kurikulum pendidikan Islam yang kontekstual, yang
mengaitkan ajaran Islam dengan realitas sosial dan
tradisi lokal, memungkinkan peserta didik memahami
agama sebagai bagian dar1 kehidupan sosialnya.
Pendekatan 1n1 mencegah terjadinya keterputusan
antara 1dentitas keagamaan dan identitas kultural

(Abdullah, 2010).

Strategi lainnya adalah penguatan praktik sosial-
keagamaan berbasis komunitas. Kegiatan keagamaan
yang melibatkan partisipasi kolektif, seperti pengajian,



77

peringatan hari besar Islam, dan tradisi religius lokal,
berfungsi sebagai ruang reproduksi identitas dan
solidaritas sosial. Durkheim (1912) menegaskan bahwa
ritual keagamaan memiliki fungsi integratif yang
memperkuat kesadaran kolektif dan kohesi sosial
masyarakat.

Dalam menghadapi tantangan digitalisasi, penguatan
identitas sosial dan keagamaan juga menuntut literasi
digital yang beretika. Media digital perlu dimanfaatkan
sebagai sarana dakwah dan edukasi yang moderat,
inklusif, dan berakar pada nilai lokal. Pendidikan Islam
berperan  membekali  generasi muda  dengan
kemampuan kritis dalam memilah informasi keagamaan
dan membangun identitas digital yang sejalan dengan
nilai keislaman dan budaya Kaili (Castells, 2010).

Peran tokoh agama, tokoh adat, dan pendidik menjadi
kunci dalam strategi ini. Keteladanan mereka dalam
bersikap, berdialog, dan merespons perbedaan akan
membentuk iklim sosial yang sehat dan inklusif.
Keteladanan sosial (social modeling) terbukti efektif
dalam membentuk identitas dan perilaku kolektif,
terutama di masyarakat yang masih menjunjung tinggi
figur otoritatif (Bandura, 1986).

Dengan demikian, strategi penguatan identitas sosial
dan keagamaan di Tanah Kaili harus bersifat integratif,
partisipatif, dan adaptif. Melalui sinergi pendidikan
Islam, kearifan lokal, dan pemanfaatan teknologi secara
bijak, identitas keislaman dan sosial masyarakat sebagai
modal utama dalam membangun masa depan Tanah
Kaili yang harmonis, berkeadaban, dan berkelanjutan.



78

BAB VII
ISLAM DAN MASA DEPAN TANAH KAILI

A. Arah Transformasi Pendidikan Islam

Transformasi pendidikan Islam merupakan keniscayaan
dalam menghadapi perubahan sosial, budaya, dan
teknologi yang terus berlangsung. Pendidikan Islam
tidak dapat lagi dipahami sebatas proses pewarisan
tradisi keagamaan, tetapi harus diposisikan sebagai
kekuatan transformatif yang mampu membentuk
sumber daya manusia beriman, berilmu, dan berdaya
saing. Dalam konteks Tanah Kaili, transformasi
pendidikan Islam menjadi strategi penting untuk
memastikan keberlanjutan nilai keislaman yang berakar
pada kearifan lokal sekaligus responsif terhadap
tantangan global.

Secara konseptual, transformasi pendidikan Islam
menuntut pergeseran paradigma dari pendekatan
normatif-doktrinal menuju pendekatan integratif dan
kontekstual. Pendidikan Islam perlu mengintegrasikan
dimensi teologis, etis, sosial, dan kultural dalam proses
pembelajaran. Al-Attas (1991) menegaskan bahwa
tuyjuan utama pendidikan Islam adalah pembentukan
insan beradab yang mampu menempatkan ilmu dan
nilai secara proporsional dalam kehidupan. Paradigma
ini relevan untuk menjawab kebutuhan masyarakat
Kaili yang tengah mengalami perubahan sosial dan
budaya.

Arah transformasi pendidikan Islam juga ditandai oleh
penguatan relevansi kurikulum dengan realitas lokal



79

dan kebutuhan masa depan. Kurikulum tidak hanya
berorientasi pada penguasaan materi keagamaan, tetapi
juga pada pengembangan keterampilan berpikir kritis,
literasi digital, dan kesadaran sosial. Integrasi kearifan
lokal Tanah Kaili dalam kurikulum pendidikan Islam
menjadi langkah strategis untuk menjaga identitas
budaya sekaligus memperkaya pengalaman belajar
peserta didik (Abdullah, 2010).

Selain aspek kurikulum, transformasi pendidikan Islam
menuntut inovasi pedagogis yang berpusat pada peserta
didik. Pendekatan ~ pembelajaran  kontekstual,
kolaboratif, dan reflektif perlu dikembangkan agar
peserta didik mampu mengaitkan nilai-nilai Islam
dengan persoalan nyata di masyarakat. Freire (1970)
menyebut pendidikan semacam ini sebagai pendidikan
pembebasan yang mendorong kesadaran kritis dan
partisipasi aktif dalam perubahan sosial.

Peran pendidik dalam arah transformasi pendidikan
Islam juga mengalami pergeseran. Guru tidak lagi
hanya berfungsi sebagai penyampai pengetahuan, tetapi
sebagai fasilitator, pembimbing moral, dan agen
perubahan sosial. Penguatan kompetensi pedagogik,
profesional, dan kultural guru menjadi prasyarat utama
keberhasilan transformasi pendidikan Islam di Tanah
Kaili (Vygotsky, 1978).

Lebih jauh, transformasi pendidikan Islam harus
didukung oleh sinergi kelembagaan antara madrasah,
keluarga, komunitas adat, dan pemerintah. Pendidikan
Islam yang berorientasi masa depan memerlukan
ekosistem  pendidikan yang  kolaboratif  dan



80

berkelanjutan. Azra (2012) menekankan bahwa
keberhasilan reformasi pendidikan Islam sangat
bergantung pada dukungan struktural dan kebijakan
yang berpihak pada penguatan nilai dan kualitas
pendidikan.

Dengan demikian, arah transformasi pendidikan Islam
di Tanah Kaili harus diarahkan pada penguatan nilai
keislaman yang moderat, berakar pada budaya lokal,
dan  adaptif  terhadap  perkembangan  zaman.
Transformasi ini bukan sekadar perubahan teknis,
melainkan upaya strategis membangun masa depan
masyarakat Kaili yang religius, berbudaya, dan berdaya
saing di tingkat global.

B. Rekonstruksi Pendidikan Islam Berbasis Budaya
Lokal

Rekonstruksi pendidikan Islam berbasis budaya lokal
merupakan langkah strategis dalam menjawab
tantangan modernitas tanpa kehilangan akar identitas
kultural dan religius masyarakat. Rekonstruksi ini tidak
sekadar memperbaiki aspek teknis pendidikan,
melainkan melakukan penataan ulang paradigma,
tuyjuan, dan praktik pendidikan Islam agar lebih
kontekstual, inklusif, dan berkelanjutan. Dalam konteks
Tanah Kaili, rekonstruksi tersebut diarahkan pada
penguatan nilai-nilai Islam yang menyatu dengan
kearifan lokal sebagai fondasi pembangunan masa
depan.

Secara teoretis, rekonstruksi pendidikan Islam menuntut
pendekatan integratif antara teks keagamaan dan
konteks sosial-budaya. Pendidikan Islam tidak dapat



81

dipisahkan dari realitas masyarakat tempat 1a tumbubh.
Abdullah (2010) menegaskan bahwa pendidikan Islam
yang kontekstual mampu menjembatani nilai normatif
ajaran Islam dengan dinamika kehidupan sosial. Dalam
hal ini, budaya lokal Tanah Kaili dipandang bukan
sebagai hambatan, melainkan sebagai sumber nilai dan
media pedagogis yang kaya.

Rekonstruksi pendidikan Islam berbasis budaya lokal
juga mencakup peninjauan ulang kurikulum agar lebih
responsif terhadap kebutuhan peserta didik dan
masyarakat. Kurikulum perlu memuat nilai-nilai lokal
seperti  kebersamaan, musyawarah, penghormatan
terhadap alam, dan solidaritas sosial, yang selaras
dengan  prinsip-prinsip  Islam.  Integrasi  ini
memungkinkan peserta didik memahami ajaran Islam
sebagai nilai yang hidup dan relevan dalam konteks
budaya mereka sendiri (Koentjaraningrat, 2009).

Pada level pedagogis, rekonstruksi diwujudkan melalui
pengembangan metode pembelajaran yang kontekstual
dan partisipatif. Pembelajaran berbasis proyek, studi
kasus lokal, dan keterlibatan komunitas adat menjadi
strategi  efektif untuk menginternalisasikan nilai
keislaman dan budaya. Pendekatan ini sejalan dengan
gagasan Freire (1970) tentang pendidikan yang
membebaskan dan memberdayakan peserta didik
sebagai subjek perubahan sosial.

Peran pendidik dalam rekonstruksi pendidikan Islam
berbasis budaya lokal menjadi sangat krusial. Guru
dituntut memiliki sensitivitas budaya dan kemampuan
reflektif dalam mengaitkan materi keislaman dengan



82

realitas lokal. Al-Attas (1991) menekankan bahwa
pendidik Islam harus menjadi teladan adab dan penjaga
kesinambungan nilai. Oleh karena itu, pengembangan
profesional guru perlu diarahkan pada penguatan
kompetensi kultural dan pedagogis.

Rekonstruksi pendidikan Islam juga memerlukan
dukungan  kelembagaan dan  kebijakan  yang
berkelanjutan. Sinergi antara madrasah, keluarga, tokoh
adat, tokoh agama, dan pemerintah daerah menjadi
prasyarat penting dalam menciptakan ekosistem
pendidikan yang kondusif. Azra (2012) menegaskan
bahwa reformasi pendidikan Islam hanya akan berhasil
jika didukung oleh komitmen bersama dan kebijakan
yang berpithak pada penguatan nilai lokal dan kualitas
pendidikan.

Dengan demikian, rekonstruksi pendidikan Islam
berbasis budaya lokal di Tanah Kaili merupakan upaya
strategis untuk membangun pendidikan yang berakar,
relevan, dan berorientasi masa depan. Melalui integrasi
nilai Islam dan kearifan lokal, pendidikan Islam tidak
hanya berfungsi sebagai sarana pewarisan tradisi, tetapi
juga sebagai kekuatan transformatif yang membentuk
masyarakat Kaili yang religius, berbudaya, dan berdaya
saing di era global.

C. Penguatan Moderasi Beragama dan Harmoni Sosial

Penguatan moderasi beragama merupakan agenda
strategis dalam menjaga harmoni sosial di tengah
masyarakat yang plural dan dinamis. Moderasi
beragama meniscayakan sikap keberagamaan yang adil,
seimbang, dan menghindari ekstremisme dalam



83

memahami maupun mempraktikkan ajaran agama.
Dalam konteks Tanah Kaili yang kaya akan keragaman
budaya dan tradisi, moderasi beragama menjadi fondasi
penting bagi keberlanjutan kehidupan sosial yang damai
dan berkeadaban.

Secara konseptual, moderasi beragama berakar pada
prinsip wasatiyyah dalam Islam, yaitu sikap tengah
yang menempatkan keadilan, keseimbangan, dan
kebijaksanaan sebagai landasan beragama (Quraish
Shihab, 2019). Prinsip ini menolak sikap berlebihan
(ifrat) maupun pengabaian (fafrit) terhadap nilai-nilai
agama. Moderasi beragama tidak dimaksudkan untuk
mengurangi komitmen keagamaan, melainkan untuk
meneguhkan agama sebagai sumber rahmat bagi
seluruh manusia (rahmatan li al-‘alamin).

Dalam konteks sosial, moderasi beragama berfungsi
sebagai mekanisme pencegahan konflik dan penguatan
kohesi sosial. Sikap inklusif, dialogis, dan toleran
terhadap perbedaan menjadi prasyarat terciptanya
harmoni sosial. Durkheim (1912) menegaskan bahwa
agama memiliki fungsi integratif dalam masyarakat
apabila 12 mampu membangun solidaritas, bukan
fragmentasi. Oleh karena itu, penguatan moderasi
beragama harus diarahkan pada internalisasi nilai etis
Islam yang mendukung kehidupan bersama secara
damai.

Pendidikan Islam memiliki peran sentral dalam
penguatan moderasi beragama. Melalui kurikulum,
pedagogi, dan budaya institusi pendidikan, nilai-nilai
moderasi dapat ditanamkan secara sistematis dan



84

berkelanjutan. Materi akidah, fikih, dan sejarah Islam
perlu disajikan dengan perspektif yang kontekstual dan
historis agar peserta didik memahami keragaman
pemikiran dan praktik dalam Islam. Azra (2012)
menekankan bahwa pendidikan Islam yang moderat
akan melahirkan generasi yang Kkritis, toleran, dan
bertanggung jawab secara sosial.

Penguatan moderasi beragama di Tanah Kaili juga
perlu bersinergi dengan kearifan lokal yang menjunjung
tinggi  nilai  kebersamaan, = musyawarah, dan
penghormatan terhadap perbedaan. Nilai-nilai adat yang
hidup dalam masyarakat dapat menjadi medium efektif
untuk membumikan moderasi beragama dalam praktik
sosial sehari-hari. Abdullah (2010) menyebut integrasi
nilai agama dan budaya lokal sebagai strategi kultural
yang efektif dalam membangun harmoni sosial.

Selain itu, peran tokoh agama, tokoh adat, dan lembaga
pendidikan menjadi krusial dalam mengarusutamakan
moderasi beragama. Keteladanan sikap moderat, dialog
lintas kelompok, dan penyelesaian konflik secara damai
akan membentuk iklim sosial yang kondusif. Bandura
(1986) menegaskan bahwa pembelajaran sosial melalui
keteladanan memiliki pengaruh kuat dalam membentuk
sikap dan perilaku kolektif.

Dengan demikian, penguatan moderasi beragama
merupakan kunci dalam membangun harmoni sosial
dan masa depan Tanah Kaili yang damai dan inklusif.
Melalui pendidikan Islam yang moderat, berakar pada
budaya lokal, dan responsif terhadap tantangan zaman,
masyarakat Kaili dapat mempertahankan identitas



85

keislaman yang autentik sekaligus hidup berdampingan
secara harmonis dalam keberagaman.

D. Pendidikan Islam dan Pembangunan Peradaban
Lokal

Pendidikan Islam memiliki peran fundamental dalam
pembangunan peradaban lokal yang berakar pada nilai-
nilai religius, etis, dan kultural masyarakat. Peradaban
tidak semata dipahami sebagai kemajuan material,
tetapi sebagai kualitas kehidupan sosial yang ditopang
oleh sistem nilai, pengetahuan, dan praktik budaya yang
berkelanjutan. Dalam konteks Tanah Kaili, pendidikan
Islam menjadi instrumen strategis untuk membangun
peradaban lokal yang bermartabat, inklusif, dan adaptif
terhadap perubahan zaman.

Secara  filosofis, pendidikan Islam  bertujuan
membentuk manusia paripurna (insan kamil) yang
seimbang antara dimensi spiritual, intelektual, dan
sosial. Al-Attas (1991) menegaskan bahwa pendidikan
Islam berorientasi pada pembentukan adab sebagai
fondasi peradaban. Adab tidak hanya mengatur relasi
individu dengan Tuhan, tetapi juga dengan sesama
manusia dan lingkungan. Prinsip ini relevan dalam
membangun peradaban lokal Tanah Kaili yang
menekankan harmoni sosial dan keseimbangan dengan
alam.

Pembangunan peradaban lokal melalui pendidikan
Islam menuntut integrasi nilai-nilai keislaman dengan
kearifan lokal. Budaya Kaili yang menjunjung tinggi
kebersamaan, musyawarah, dan penghormatan terhadap
tatanan sosial dapat diperkaya dengan nilai-nilai Islam



86

tentang keadilan, amanah, dan tanggung jawab sosial.
Integrasi ini menghasilkan sintesis nilai yang
memperkuat identitas lokal sekaligus memperluas
horizon peradaban (Koentjaraningrat, 2009).

Dalam perspektif  sosiologis, pendidikan Islam
berfungsi sebagai mekanisme reproduksi nilai dan
transformasi sosial. Melalui proses pendidikan yang
berkelanjutan, nilai-nilai peradaban ditanamkan dan
diwariskan kepada generasi berikutnya. Durkheim
(1912) menyebut pendidikan sebagai sarana utama
pembentukan solidaritas sosial dan kesadaran kolektif.
Dalam konteks Tanah Kaili, pendidikan Islam berperan
menjaga kesinambungan nilai lokal di tengah arus
globalisasi.

Pada level praksis, pembangunan peradaban lokal
melalui  pendidikan Islam  diwujudkan melalui
penguatan lembaga pendidikan, inovasi kurikulum, dan
pembelajaran kontekstual. Madrasah dan lembaga
pendidikan Islam perlu menjadi pusat pengembangan
ilmu, etika, dan budaya lokal. Pembelajaran yang
mengaitkan nilai keislaman dengan realitas sosial dan
lingkungan lokal akan membentuk peserta didik yang
memiliki kesadaran peradaban dan tanggung jawab
sosial (Freire, 1970).

Peran pendidik dan pemangku kepentingan lokal
menjadi kunci dalam proses ini. Guru, tokoh agama,
dan tokoh adat berfungsi sebagai agen peradaban yang
menanamkan nilai melalui keteladanan dan praksis
sosial. Sinergi antara pendidikan formal dan kehidupan
komunitas memperkuat efektivitas pendidikan Islam



87

dalam membangun peradaban lokal yang hidup dan
berkelanjutan (Abdullah, 2010).

Dengan demikian, pendidikan Islam dan pembangunan
peradaban lokal di Tanah Kaili merupakan dua entitas
yang saling terkait dan saling menguatkan. Melalui
pendidikan Islam yang berakar pada nilai, budaya, dan
realitas lokal, peradaban Kaili dapat tumbuh sebagai
peradaban yang religius, berbudaya, dan berdaya saing.
Pendidikan Islam dalam kerangka ini tidak hanya
menjadi sarana pembelajaran, tetapi juga fondasi utama
bagi masa depan Tanah Kaili yang berkeadaban dan
bermartabat.

E. Visi Masa Depan Tanah Kaili dalam Perspektif
Islam

Visi masa depan Tanah Kaili dalam perspektif Islam
bertumpu pada cita-cita terwujudnya masyarakat yang
religius, berbudaya, adil, dan berkeadaban. Islam
memandang masa depan bukan sekadar kelanjutan
waktu, tetapi sebagai amanah peradaban yang harus
dibangun melalui ilmu, etika, dan tanggung jawab
sosial. Dalam kerangka ini, Tanah Kaili diproyeksikan
sebagai ruang sosial di mana nilai-nilai keislaman dan
kearifan lokal bersemi secara harmonis dan
berkelanjutan.

Secara normatif, Islam menempatkan manusia sebagai
khalifah fi al-ard, yakni subjek yang bertanggung jawab
memakmurkan bumi dan menjaga keseimbangan
kehidupan (QS. al-Baqarah: 30). Prinsip kekhalifahan
ini menjadi landasan teologis bagi pembangunan masa
depan Tanah Kaili yang berorientasi pada kemaslahatan



88

bersama (maslahah ‘ammah), keadilan sosial, dan
keberlanjutan lingkungan. Visi ini menegaskan bahwa

pembangunan tidak boleh mengabaikan dimensi moral
dan spiritual (Quraish Shihab, 2019).

Dalam perspektif sosial, visi Islam tentang masa depan
Tanah Kaili menekankan pentingnya harmoni sosial
dan kohesi komunitas. Masyarakat yang ideal adalah
masyarakat yang menjunjung tinggi nilai kebersamaan
(ukhuwwah), toleransi, dan musyawarah dalam
menyelesaikan persoalan bersama. Durkheim (1912)
menyebut solidaritas sosial sebagai fondasi utama
keberlangsungan ~ masyarakat, = sementara  Islam
memberikan kerangka etik yang memperkuat solidaritas
tersebut melalui ajaran kasih sayang dan keadilan.

Pendidikan Islam menempati posisi sentral dalam
mewujudkan visi masa depan tersebut. Pendidikan
dipandang  sebagai  instrumen  strategis  untuk
membentuk generasi yang beriman, berilmu, dan
berakhlak, sekaligus memiliki kesadaran budaya dan
tanggung jawab sosial. Al-Attas (1991) menegaskan
bahwa pendidikan Islam bertujuan melahirkan insan
beradab yang menjadi pilar peradaban. Dalam konteks
Tanah Kaili, pendidikan Islam yang berbasis budaya
lokal akan melahirkan generasi yang kokoh identitasnya
dan adaptif terhadap perubahan global.

Visi masa depan Tanah Kaili juga menuntut
keterbukaan terhadap inovasi dan kemajuan, tanpa
tercerabut dari nilai dasar. Islam mendorong umatnya
untuk berpikir, berilmu, dan berikhtiar secara kreatif
dalam menjawab tantangan zaman. Integrasi antara



89

ilmu pengetahuan, teknologi, dan nilai-nilai keislaman
menjadi  prasyarat bagi  pembangunan  yang
berkelanjutan dan bermartabat (Azra, 2012). Dalam hal
ini, budaya lokal Kaili berfungsi sebagai penyangga
identitas dan sumber etika dalam menghadapi
modernitas.

Lebih jauh, visi Islam tentang masa depan Tanah Kaili
menempatkan sinergi antara agama, budaya, dan
institusi sosial sebagai kekuatan utama perubahan.
Tokoh agama, tokoh adat, lembaga pendidikan, dan
masyarakat sipil memiliki tanggung jawab kolektif
dalam merawat nilai dan membangun masa depan
bersama. Abdullah (2010) menyebut sinergi ini sebagai
modal sosial-kultural yang menentukan arah peradaban
lokal.

Dengan demikian, visi masa depan Tanah Kaili dalam
perspektif Islam adalah visi tentang masyarakat yang
beriman dan berilmu, berbudaya dan berkeadilan, serta
mampu hidup harmonis dalam keberagaman dan
perubahan. Islam, dalam kerangka ini, tidak hanya
menjadi sistem keyakinan, tetapi juga sumber inspirasi
peradaban yang menuntun Tanah Kaili menuju masa
depan yang bermakna, berkelanjutan, dan diridhai Allah
Swit.



90

BAB VIII
PENUTUP

A Kesimpulan

Buku Islam Bersemi di Tanah Kaili: Nilai, Praktik, dan
Pendidikan Keislaman menegaskan bahwa Islam di
Tanah Kaili tumbuh dan berkembang melalui proses
dialog yang dinamis antara ajaran normatif Islam,
kearifan lokal, dan realitas sosial masyarakat. Islam
tidak hadir sebagai kekuatan yang meniadakan budaya
lokal, melainkan sebagai sistem nilai yang menyatu,
memperkaya, dan memberi arah etis bagi kehidupan
sosial dan pendidikan masyarakat Kaili.

Kajian ini menunjukkan bahwa budaya lokal Tanah
Kaili memiliki nilai-nilai dasar seperti kebersamaan,
musyawarah, harmoni sosial, dan penghormatan
terhadap tatanan sosial, yang selaras dengan prinsip-
prinsip Islam tentang keadilan, persaudaraan, dan
kemaslahatan. Integrasi nilai Islam dan budaya lokal
tersebut membentuk corak keberislaman yang moderat,
inklusif, dan berkeadaban, sekaligus menjadi modal
sosial dalam menjaga kohesi dan mencegah konflik
sosial.

Pendidikan Islam menempati posisi strategis dalam
mentransmisikan  dan  merekonstruksi  nilai-nilai
keislaman dan kearifan lokal. Melalui madrasah,
kurikulum kontekstual, keteladanan guru, serta praktik
pembelajaran yang relevan dengan realitas sosial,
pendidikan  Islam  berfungsi  sebagai  sarana
pembentukan karakter, penguatan identitas sosial-



91

keagamaan, dan transformasi sosial. Pendidikan Islam
yang berbasis budaya lokal terbukti mampu menjawab
tantangan globalisasi dan digitalisasi tanpa kehilangan
akar identitas.

Lebih lanjut, buku ini menegaskan pentingnya sinergi
antara tokoh agama, tokoh adat, lembaga pendidikan,
dan masyarakat dalam merawat harmoni sosial dan
membangun masa depan Tanah Kaili. Penguatan
moderasi beragama, literasi budaya, dan etika sosial
menjadi prasyarat utama dalam menciptakan kehidupan
bersama yang damai dan berkelanjutan. Islam, dalam
konteks ini, berfungsi sebagai sumber etika publik dan
inspirasi peradaban lokal.

Akhirnya, visi masa depan Tanah Kaili dalam
perspektif  Islam  diarahkan pada terwujudnya
masyarakat yang religius, berbudaya, berkeadilan, dan
berdaya saing. Pendidikan Islam yang transformatif,
kontekstual, dan berakar pada kearifan lokal menjadi
kunci utama dalam mewujudkan visi tersebut. Dengan
demikian, Islam Bersemi di Tanah Kaili bukan sekadar
wacana akademik, tetapi tawaran konseptual dan
praksis untuk membangun peradaban lokal yang
bermartabat dan berkelanjutan.

B.Implikasi

1. Temuan dan pemikiran yang diuraikan dalam buku
Islam Bersemi di Tanah Kaili: Nilai, Praktik, dan
Pendidikan Keislaman memiliki implikasi yang luas,
baik pada ranah pendidikan, sosial-keagamaan,
kebijakan publik, maupun pengembangan kajian
akademik. Implikasi ini menegaskan bahwa integrasi



92

Islam dan kearifan lokal bukan sekadar fenomena
kultural, melainkan strategi berkelanjutan dalam
membangun masyarakat yang harmonis dan
berkeadaban.Pertama, pada ranah pendidikan Islam,
buku ini berimplikasi pada perlunya pengembangan
kurikulum dan pembelajaran yang kontekstual dan
berbasis budaya lokal. Lembaga pendidikan Islam,
khususnya madrasah, didorong untuk
mengintegrasikan nilai-nilai lokal Tanah Kaili dalam
materi ajar, metode pembelajaran, dan budaya
sekolah. Pendekatan ini tidak hanya memperkuat
pemahaman keislaman peserta didik, tetapi juga
menumbuhkan kesadaran identitas sosial dan
tanggung jawab kebudayaan. Kedua, pada ranah
sosial-keagamaan, buku ini berimplikasi pada
penguatan moderasi beragama dan harmoni sosial.
Nilai-nilai Islam yang menyatu dengan adat dan
tradisi lokal dapat dijadikan landasan etis dalam
pencegahan konflik dan penguatan kohesi sosial.
Tokoh agama dan tokoh adat diharapkan
memperkuat dialog, musyawarah, dan keteladanan
sebagai mekanisme penyelesaian persoalan sosial
secara damai dan berkelanjutan.Ketiga, pada ranah
kelembagaan dan kebijakan publik, buku ini
memberikan 1implikasi penting bagi perumusan
kebijakan pendidikan dan kebudayaan yang sensitif
terhadap konteks lokal. Pemerintah daerah dan
pemangku kepentingan terkait perlu mendukung
penguatan pendidikan Islam berbasis kearifan lokal
melalui regulasi, pendanaan, dan pengembangan
kapasitas  pendidik. Sinergi antara lembaga
pendidikan, institusi adat, dan komunitas keagamaan
menjadi prasyarat keberhasilan kebijakan tersebut.



93

Keempat, pada ranah pengembangan sumber daya
manusia, buku ini berimplikasi pada pentingnya
pembentukan generasi muda yang beriman, berakhlak,
dan berwawasan budaya. Pendidikan Islam yang
transformatif diharapkan melahirkan generasi yang
tidak hanya cakap secara intelektual, tetapi juga
memiliki kepekaan sosial, etika digital, dan komitmen
kebangsaan. Generasi semacam ini menjadi aktor kunci
dalam merawat keberlanjutan Islam dan budaya lokal di
tengah arus globalisasi.Kelima, pada ranah akademik
dan penelitian, buku ini membuka ruang bagi
pengembangan kajian Islam lokal, pendidikan Islam
kontekstual, dan relasi agama-budaya. Pendekatan
interdisipliner yang memadukan studi keislaman,
antropologi, sosiologi, dan pendidikan menjadi penting
untuk memperkaya pemahaman tentang dinamika Islam
di tingkat lokal. Temuan dalam buku ini dapat dijadikan
pijakan bagi penelitian lanjutan yang lebih mendalam
dan komparatif.Dengan demikian, implikasi buku ini
menegaskan bahwa Islam yang bersemi di Tanah Kaili
bukan hanya realitas historis dan kultural, tetapi juga
potensi strategis bagi pembangunan pendidikan, sosial,
dan peradaban lokal. Implementasi gagasan-gagasan
dalam buku ini diharapkan mampu berkontribusi nyata
dalam membangun masyarakat Kaili yang religius,
berbudaya, dan berdaya saing di masa depan.

2. Implikasi bagi pembelajaran islam

Pembelajaran Islam di Tanah Kaili memiliki posisi
strategis sebagai sarana pewarisan nilai keislaman
sekaligus media transformasi sosial yang berakar pada
budaya lokal. Temuan dan refleksi konseptual dalam



94

buku ini menunjukkan bahwa pembelajaran Islam tidak
dapat lagi dikembangkan secara normatif-dogmatis
semata, melainkan perlu diarahkan pada penguatan
makna, relevansi, dan kebermanfaatan ajaran Islam
dalam kehidupan nyata peserta didik dan masyarakat.

Implikasi utama bagi pembelajaran Islam adalah
perlunya pergeseran orientasi dari sekadar penguasaan
materi ke arah internalisasi nilai dan praksis sosial
keagamaan. Materi pembelajaran seperti akidah, fikih,
dan akhlak hendaknya dikontekstualisasikan dengan
realitas sosial-budaya masyarakat Kaili, sehingga
peserta didik mampu melihat keterkaitan antara ajaran
Islam dengan kehidupan sehari-hari, tradisi lokal, serta
tantangan sosial yang mereka hadapi.

Selain itu, pembelajaran Islam perlu dikembangkan
dengan pendekatan integratif antara teks keagamaan
dan konteks budaya. Nilai-nilai kearifan lokal—seperti
semangat  kebersamaan, penghormatan terhadap
sesepuh, musyawarah, dan harmoni sosial—dapat
dijadikan pintu masuk pedagogis untuk memahami
ajaran Islam secara lebih membumi. Pendekatan ini
memperkuat kesadaran bahwa Islam hadir sebagai
rahmat yang menuntun dan memuliakan budaya, bukan
menegasikannya.

Implikasi berikutnya adalah penguatan peran guru
sebagai pendidik nilai dan teladan moral. Guru
Pendidikan Agama Islam dituntut tidak hanya
menguasai materi ajar, tetapi juga memiliki sensitivitas
budaya dan kemampuan pedagogis untuk menanamkan
nilai moderasi beragama, toleransi, dan etika sosial.



95

Keteladanan guru dalam sikap, bahasa, dan interaksi
sosial menjadi bagian integral dari proses pembelajaran
Islam itu sendiri.

Dalam konteks perubahan sosial dan digitalisasi,
pembelajaran Islam juga perlu adaptif dan inovatif.
Pemanfaatan teknologi pembelajaran harus diarahkan
untuk memperkuat literasi keislaman yang kritis dan
moderat, sekaligus membentengi peserta didik dari
pemahaman keagamaan yang sempit dan eksklusif.
Dengan demikian, pembelajaran Islam berfungsi
sebagai ruang pembentukan kesadaran religius yang
cerdas, terbuka, dan bertanggung jawab.

Secara keseluruhan, implikasi bagi pembelajaran Islam
menegaskan pentingnya desain pembelajaran yang
kontekstual, = humanis, dan berorientasi  pada
pembentukan karakter sosial. Pembelajaran Islam yang
demikian akan berkontribusi nyata dalam menyiapkan
generasi Muslim Tanah Kaili yang beriman, berakhlak,
berbudaya, serta mampu berperan aktif dalam
membangun masa depan masyarakat yang harmonis
dan berkeadaban.

C.Arah Penelitian Lanjutan

Buku ini membuka ruang bagi pengembangan
penelitian lanjutan yang lebih mendalam dan beragam
terkait relasi Islam, pendidikan, kearifan lokal, dan
dinamika sosial di Tanah Kaili. Kajian yang telah
disajikan masih bersifat konseptual dan deskriptif-
kontekstual, sehingga diperlukan penelitian lanjutan
yang mampu memperkaya perspektif teoretis sekaligus
memberikan bukti empiris yang lebih kuat.



96

Pertama, penelitian lanjutan dapat diarahkan pada studi
empiris tentang implementasi pendidikan Islam
berbasis kearifan lokal di madrasah dan sekolah.
Penelitian kualitatif melalui observasi kelas, wawancara
guru dan siswa, serta studi praktik pembelajaran akan
memberikan gambaran konkret mengenai efektivitas
integrasi nilai lokal dalam pembelajaran Pendidikan
Agama Islam.

Kedua, diperlukan penelitian komparatif antarwilayah
untuk melihat variasi praktik Islam lokal dan model
pendidikan Islam berbasis budaya di berbagai daerah.
Perbandingan antara Tanah Kaili dan wilayah lain di
Indonesia akan memperkaya khazanah keilmuan
tentang Islam Nusantara serta membantu merumuskan
model pendidikan Islam kontekstual yang adaptif dan
replikatif.

Ketiga, penelitian lanjutan juga penting diarahkan pada
kajian peran aktor sosial, seperti guru, tokoh agama,
tokoh adat, dan lembaga pendidikan, dalam proses
transmisi nilai keislaman dan budaya lokal. Pendekatan
sosiologis dan antropologis dapat digunakan untuk
memahami dinamika relasi kekuasaan, otoritas
keagamaan, dan legitimasi budaya dalam pendidikan
Islam.

Keempat, perkembangan globalisasi dan digitalisasi
membuka peluang riset baru terkait transformasi
identitas keislaman generasi muda. Penelitian tentang
literasi keagamaan digital, penggunaan media sosial
dalam pembelajaran Islam, serta tantangan moderasi
beragama di ruang digital menjadi agenda penting



97

untuk memahami perubahan pola keberagamaan
masyarakat Kaili di era kontemporer.

Kelima, penelitian lanjutan dapat mengembangkan
pendekatan interdisipliner yang mengintegrasikan studi
Islam, pendidikan, antropologi, dan sosiologi.
Pendekatan ini memungkinkan analisis yang lebih
komprehensif terhadap peran pendidikan Islam dalam
membangun harmoni sosial, mencegah konflik, dan
memperkuat peradaban lokal di Tanah Kaili.

Dengan arah penelitian lanjutan tersebut, diharapkan
lahir kajian-kajian yang tidak hanya memperdalam
pemahaman akademik, tetapi juga memberikan
kontribusi praktis bagi pengembangan kebijakan
pendidikan Islam dan penguatan kehidupan sosial
keagamaan yang berkelanjutan di Tanah Kaili.

D.Daftara Pustaka

Abdullah, A. (2012). Islam, budaya, dan perubahan
sosial. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Abdullah, A. (2019). Multidisiplin, interdisiplin, dan
transdisiplin: Metode studi agama dan studi Islam.
Yogyakarta: IB Pustaka.

Azra, A. (1999). Pendidikan Islam: Tradisi dan
modernisasi menuju milenium baru. Jakarta: Logos.

Azra, A. (2015). Islam Nusantara: Jaringan global dan
lokal. Bandung: Mizan.

Bourdieu, P. (1986). The forms of capital. In J.
Richardson (Ed.), Handbook of theory and research for



98

the sociology of education (pp. 241-258). New York,
NY: Greenwood.

Creswell, J. W. (2013). Qualitative inquiry and

research design: Choosing among five approaches (3rd
ed.). Thousand Oaks, CA: Sage.

Dhofier, Z. (2011). Tradisi pesantren: Studi pandangan
hidup kyai dan visinya mengenai masa depan
Indonesia. Jakarta: LP3ES.

Durkheim, E. (1995). The elementary forms of religious
life (K. E. Fields, Trans.). New York, NY: Free Press.

Fukuyama, F. (2001). Social capital and civil society.
Washington, DC: International Monetary Fund.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New
York, NY: Basic Books.

Geertz, C. (1983). Local knowledge: Further essays in
interpretive anthropology. New York, NY: Basic
Books.

Hasan, N. (2018). Islam politik di Indonesia.
Yogyakarta: UII Press.

Hefner, R. W. (2000). Civil Islam: Muslims and
democratization in Indonesia. Princeton, NJ: Princeton
University Press.

Hidayat, K. (2016). Islam, negara, dan civil society.
Jakarta: Paramadina.



99

Huntington, S. P. (1996). The clash of civilizations and
the remaking of world order. New York, NY: Simon &
Schuster.

Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi beragama.
Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kemenag RI.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi.
Jakarta: Rineka Cipta.

Madjid, N. (1997). Islam, kemodernan, dan
keindonesiaan. Bandung: Mizan.

Madjid, N. (2000). Islam doktrin dan peradaban.
Jakarta: Paramadina.

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaia, J. (2014).
Qualitative data analysis: A methods sourcebook (3rd
ed.). Thousand Oaks, CA: Sage.

Nasr, S. H. (2003). Islam: Religion, history, and
civilization. New York, NY: HarperCollins.

Nata, A. (2010). Ilmu pendidikan Islam. Jakarta:
Kencana.

Putnam, R. D. (2000). Bowling alone. The collapse and
revival of American community. New York, NY: Simon
& Schuster.

Rahman, F. (1982). Islam and modernity:
Transformation of an intellectual tradition. Chicago,
IL: University of Chicago Press.



100

Ritzer, G. (2011). Sociological theory (8th ed.). New
York, NY: McGraw-Hill.

Salim, A. (2015). Pendekatan sosiologi dalam studi
Islam. Jakarta: Kencana.

Spradley, J. P. (1980). Participant observation. New
York, NY: Holt, Rinehart and Winston.

Stake, R. E. (1995). The art of case study research.
Thousand Oaks, CA: Sage.

Suyanto, B., & Sutinah. (2015). Metode penelitian
sosial. Jakarta: Kencana.

Tilaar, H. A. R. (2009). Kekuasaan dan pendidikan.
Jakarta: Rineka Cipta.

UNESCO. (2015). Rethinking education: Towards a
global common good? Paris: UNESCO Publishing.

Wahid, A. (2001). Islamku, Islam Anda, Islam Kita.
Jakarta: The Wahid Institute.

Weber, M. (1978). Economy and society. Berkeley, CA:
University of California Press.

Yin, R. K. (2014). Case study research: Design and
methods (5th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage.

Zuhdi, M. (2017). Islam moderat dalam konteks
Indonesia. Jakarta: Grasindo.

Zuhri, S. (2013). Beragama secara sosial. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.



101

E.Lampiran
1.Snopsis Buku

Buku Islam dan Masa Depan Tanah Kaili: Pendidikan
Islam, Kearifan Lokal, dan Dinamika Sosial mengkaji
secara mendalam relasi antara Islam, budaya lokal, dan
perubahan sosial dalam konteks masyarakat Kaili.
Islam dipahami tidak hanya sebagai sistem keyakinan,
tetapi sebagai sistem nilai yang hidup, berinteraksi, dan
membentuk identitas sosial serta praktik pendidikan
masyarakat setempat.

Melalui pendekatan sosio-kultural dan pendidikan
Islam, buku ini menelusuri sejarah sosial Tanah Kaili,
nilai-nilai dasar kearifan lokal, serta dinamika relasi
antara adat, agama, dan struktur sosial. Pembahasan
difokuskan pada  bagaimana nilai-nilai  Islam
terinternalisasi dalam kehidupan masyarakat dan
diwariskan melalui lembaga pendidikan, khususnya
madrasah, sebagai institusi strategis dalam transmisi
nilai keislaman dan budaya lokal.

Buku ini juga menyoroti peran pendidikan Islam
sebagai basis perubahan sosial. Kurikulum, peran guru,
praktik pembelajaran kontekstual, serta integrasi nilai
keislaman dan kearifan lokal dibahas sebagai fondasi
penting dalam membangun karakter siswa yang
religius, moderat, dan berkepribadian sosial. Dalam
konteks tantangan globalisasi dan digitalisasi,
pendidikan Islam diposisikan sebagai ruang penguatan
moderasi beragama dan harmoni sosial.



102

Dengan mengaitkan tradisi dan transformasi, buku ini
menawarkan refleksi kritis tentang masa depan Tanah
Kaili dalam perspektif Islam. Ditekankan bahwa
keberlanjutan peradaban lokal hanya dapat terwujud
melalui pendidikan Islam yang kontekstual, inklusif,
dan berakar pada budaya, sekaligus adaptif terhadap
perubahan zaman. Buku ini diharapkan menjadi rujukan
bagi pendidik, akademisi, pemerhati pendidikan Islam,
serta siapa pun yang peduli pada penguatan identitas
Islam lokal dan pembangunan sosial yang berkeadaban.

2. Profil Penulis

Profil Penulis

Dr. Bahdar, M.H.I1. adalah dosen dan akademisi di
bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah,
UIN Datokarama Palu. Aktif mengajar mata kuliah
fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus
kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik
pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim.

Latar belakang keilmuan berpijak pada studi fikih
klasik dan kontemporer yang dipadukan dengan
pendekatan pendidikan modern dan penelitian
kualitatif. Minat akademik meliputi fikih pendidikan,
fikih pembelajaran, pembentukan karakter religius,
serta integrasi kearifan lokal dalam pendidikan
Islam, khususnya di konteks madrasah dan masyarakat
Muslim Indonesia.

Selain mengajar, juga aktif melakukan penelitian
dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk artikel jurnal
nasional dan internasional maupun buku ajar. Beberapa
karya berfokus pada rekonstruksi pembelajaran fikih,
internalisasi nilai sosial-budaya lokal, serta penguatan



103

dimensi etika dan spiritual dalam pendidikan Islam.
Selain itu juga menyusun khutbah, dan buku panduan
ibadah yang digunakan di lingkungan masyarakat.
Melalui karya ini, penulis berharap dapat mendorong
lahirnya praktik pendidikan Islam yang tidak hanya
unggul secara akademik, tetapi juga berakar kuat pada
nilai-nilai syariat dan akhlak mulia.



