
1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 
 

HAK CIPTA/COPYRIGHT 

© 2024 Dr. Bahdar, M.H.I 

Email bahdar@uindatokarama ac.id 

HP.081.341.207.628 

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang. 

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh 

atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik 

cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari 

penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan 

pendidikan dengan menyebut sumbernya. 

 

Penerbit: 

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat  

Alamat:  Jl. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah 

Cetakan Pertama: Desember 2024 

ISBN: Nomor belum ada 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

KATA PENGANTAR 

الحمد لله ربّ العالمين، حمداً يوافي نعمه ويكافئ مزيده، والصلاة والسلام 

 .على سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين

Puji syukur ke hadirat Allah Swt. atas segala limpahan 

rahmat dan karunia-Nya, sehingga buku berjudul Islam 

dan Masa Depan Tanah Kaili: Pendidikan Islam, 

Kearifan Lokal, dan Dinamika Sosial ini dapat disusun 

dan dihadirkan kepada pembaca. Shalawat dan salam 

semoga senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad 

saw., teladan agung dalam membangun peradaban yang 

berlandaskan nilai keimanan, keadilan, dan 

kemanusiaan. 

Buku ini lahir dari kegelisahan akademik sekaligus 

kepedulian sosial terhadap dinamika kehidupan 

keislaman masyarakat Tanah Kaili yang terus 

mengalami perubahan seiring perkembangan zaman. 

Islam di Tanah Kaili tidak hadir dalam ruang hampa, 

melainkan tumbuh, bersemi, dan berinteraksi secara 

dialogis dengan budaya lokal, adat istiadat, serta 

struktur sosial masyarakat. Relasi inilah yang 

membentuk corak keberagamaan yang khas, moderat, 

dan berakar kuat pada nilai-nilai lokal. 

Melalui buku ini, penulis berupaya menegaskan bahwa 

pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam 

menjaga kesinambungan nilai keislaman dan kearifan 

lokal, sekaligus menjadi motor perubahan sosial yang 

konstruktif. Pendidikan Islam tidak hanya dimaknai 

sebagai proses transmisi ilmu agama, tetapi juga 

sebagai ruang pembentukan karakter, etika sosial, dan 

kesadaran kebudayaan. Dalam konteks inilah madrasah, 



4 
 

guru, tokoh agama, dan lembaga pendidikan 

diposisikan sebagai aktor penting dalam membangun 

masa depan Tanah Kaili yang harmonis dan 

berkeadaban. 

Buku ini membahas secara komprehensif konteks 

sejarah dan budaya Tanah Kaili, relasi adat dan agama, 

praktik kearifan lokal, hingga tantangan globalisasi dan 

digitalisasi budaya. Dengan pendekatan sosio-kultural 

dan pendidikan Islam, pembahasan diarahkan untuk 

menunjukkan bahwa Islam dan budaya lokal bukanlah 

dua entitas yang saling menegasikan, melainkan dapat 

saling menguatkan dalam membangun identitas sosial 

dan peradaban lokal. 

Akhirnya, penulis menyadari bahwa buku ini masih 

memiliki keterbatasan. Oleh karena itu, kritik dan saran 

yang konstruktif sangat diharapkan sebagai bagian dari 

ikhtiar akademik untuk terus menyempurnakan kajian 

tentang Islam, pendidikan, dan masyarakat lokal. 

Semoga buku ini dapat memberikan kontribusi bagi 

pengembangan pendidikan Islam, memperkaya 

khazanah keilmuan, serta menjadi inspirasi dalam 

merawat harmoni sosial dan masa depan Tanah Kaili. 

Semoga Allah Swt. meridai setiap ikhtiar kecil yang 

dilakukan dalam upaya menegakkan nilai-nilai 

kebaikan, keadilan, dan kemanusiaan. 

Wallāhu al-Muwaffiq ilā aqwamit-tharīq. 

 

 



5 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

Islam di Tanah Kaili bukanlah agama yang hadir secara 

tiba-tiba dan terpisah dari kehidupan masyarakatnya. Ia 

tumbuh, berkembang, dan bersemi melalui perjumpaan 

panjang dengan adat, nilai sosial, serta kearifan lokal 

yang telah lebih dahulu hidup di tengah masyarakat. 

Dalam proses ini, Islam tidak meniadakan budaya, 

melainkan berdialog dengannya, membentuk corak 

keberislaman yang damai, moderat, dan membumi. 

Inilah wajah Islam yang hidup dalam keseharian orang 

Kaili: Islam yang dipraktikkan, dirasakan, dan 

diwariskan lintas generasi. 

Namun, perubahan zaman menghadirkan tantangan 

baru. Arus globalisasi, perkembangan teknologi digital, 

dan perubahan pola relasi sosial telah membawa 

dampak besar terhadap cara masyarakat memahami 

agama. Nilai-nilai lokal yang dahulu menjadi 

penyangga harmoni sosial perlahan mengalami 

pergeseran. Di sisi lain, muncul kecenderungan 

keberagamaan yang lebih formal, kaku, dan kadang 

terlepas dari konteks budaya setempat. Situasi ini 

menimbulkan pertanyaan penting: ke mana arah Islam 

di Tanah Kaili akan bergerak di masa depan? 

Dalam konteks inilah pendidikan Islam menempati 

posisi yang sangat strategis. Pendidikan Islam bukan 

sekadar ruang transfer ilmu keagamaan, tetapi juga 

arena pembentukan cara pandang, sikap hidup, dan 



6 
 

tanggung jawab sosial. Sejalan dengan gagasan 

pendidikan Islam humanis, pendidikan seharusnya 

mampu menanamkan nilai-nilai keislaman yang 

menyatu dengan realitas sosial dan budaya peserta 

didik. Pendidikan Islam yang tercerabut dari konteks 

lokal berisiko melahirkan pemahaman agama yang 

normatif, tetapi kurang peka terhadap persoalan sosial 

di sekitarnya. 

Kearifan lokal masyarakat Kaili sesungguhnya 

memiliki kesesuaian mendalam dengan nilai-nilai 

Islam. Prinsip kebersamaan, musyawarah, 

penghormatan terhadap alam, serta etika sosial yang 

dijunjung dalam adat Kaili sejalan dengan ajaran Islam 

tentang keadilan, keseimbangan, dan kemaslahatan. 

Dalam perspektif pemikiran Islam kontemporer, 

kearifan lokal dapat dipahami sebagai modal sosial dan 

sumber etika publik yang memperkuat keberagamaan. 

Islam, dalam hal ini, tidak hanya dipahami sebagai 

sistem ibadah, tetapi sebagai pedoman hidup yang 

menata relasi manusia dengan Tuhan, sesama manusia, 

dan alam. 

Sayangnya, integrasi antara pendidikan Islam dan 

kearifan lokal belum sepenuhnya terwujud secara 

sistematis. Pendidikan sering kali berjalan dengan 

pendekatan seragam dan kurang memberi ruang pada 

kekayaan budaya lokal. Padahal, pemikiran pendidikan 

kontekstual menegaskan bahwa pembelajaran akan 

lebih bermakna ketika berangkat dari pengalaman hidup 

dan lingkungan sosial peserta didik. Di Tanah Kaili, 

konteks budaya lokal semestinya menjadi sumber 

inspirasi, bukan sekadar pelengkap. 



7 
 

Oleh karena itu, pembahasan tentang Islam dan Masa 

Depan Tanah Kaili menjadi sangat relevan. Buku ini 

berangkat dari keyakinan bahwa masa depan Islam di 

Tanah Kaili sangat ditentukan oleh bagaimana 

pendidikan Islam mampu merawat kearifan lokal 

sekaligus merespons dinamika sosial yang terus 

berubah. Dengan pendekatan yang reflektif dan 

kontekstual, Islam diharapkan tetap menjadi kekuatan 

moral, sosial, dan kultural yang menuntun masyarakat 

Kaili menuju masa depan yang harmonis, berkeadaban, 

dan berakar pada jati diri lokal. 

B. Islam dan Identitas Sosial Tanah Kaili 

Identitas sosial masyarakat Tanah Kaili terbentuk 

melalui proses historis dan kultural yang panjang, di 

mana Islam memainkan peran sentral dalam 

membentuk sistem nilai, pola relasi sosial, dan cara 

pandang masyarakat terhadap kehidupan. Islam di 

Tanah Kaili tidak hanya berfungsi sebagai sistem 

keyakinan teologis, tetapi juga sebagai kerangka etis 

dan simbolik yang memengaruhi struktur sosial dan 

praktik budaya masyarakat. Dalam konteks ini, Islam 

menjadi salah satu unsur utama dalam konstruksi 

identitas sosial masyarakat Kaili. 

Secara sosiologis, identitas sosial dipahami sebagai 

hasil interaksi antara individu dan lingkungan 

sosialnya, yang dibentuk melalui nilai, norma, simbol, 

dan praktik kolektif. Islam, sebagai agama yang hidup 

dalam masyarakat Kaili, telah mengalami proses 

internalisasi yang menyatu dengan adat dan tradisi 

lokal. Proses ini melahirkan identitas keislaman yang 



8 
 

bersifat kontekstual, di mana ajaran Islam dipraktikkan 

selaras dengan kearifan lokal tanpa kehilangan 

substansi normatifnya. Dengan demikian, identitas 

sosial masyarakat Kaili merepresentasikan integrasi 

antara nilai-nilai keislaman dan budaya lokal. 

Dalam kehidupan sosial masyarakat Kaili, Islam 

berfungsi sebagai sumber legitimasi moral dan sosial. 

Nilai-nilai Islam menjadi rujukan dalam pengambilan 

keputusan sosial, penyelesaian konflik, serta penguatan 

solidaritas komunitas. Praktik-praktik keagamaan 

seperti ritual kolektif, tradisi keagamaan lokal, dan 

peran tokoh agama menunjukkan bahwa Islam tidak 

hanya berada di ruang privat, tetapi hadir secara aktif 

dalam ruang publik. Hal ini menegaskan bahwa 

identitas sosial masyarakat Kaili bersifat religius-

komunal, di mana agama dan kehidupan sosial saling 

berkelindan. 

Namun, identitas sosial tersebut tidak bersifat statis. 

Dinamika sosial modern, seperti urbanisasi, pendidikan 

formal, media digital, dan mobilitas sosial, turut 

memengaruhi cara masyarakat Kaili memaknai 

identitas keislamannya. Dalam beberapa kasus, terjadi 

pergeseran dari identitas keislaman yang berbasis 

komunitas menuju bentuk identitas yang lebih 

individual dan simbolik. Pergeseran ini menimbulkan 

ketegangan antara nilai-nilai lokal yang bersifat kolektif 

dengan pola keberagamaan baru yang cenderung 

normatif dan homogen. 

Di sisi lain, Islam juga memiliki potensi sebagai 

kekuatan integratif dalam merawat identitas sosial 



9 
 

masyarakat Kaili di tengah perubahan. Perspektif Islam 

moderat dan kontekstual menawarkan kerangka 

pemikiran yang mampu menjembatani tradisi dan 

modernitas. Melalui pendekatan ini, Islam tidak 

diposisikan sebagai faktor disintegratif, melainkan 

sebagai sumber nilai yang memperkuat kohesi sosial, 

toleransi, dan harmoni antarwarga. 

Dengan demikian, Islam dan identitas sosial Tanah 

Kaili berada dalam hubungan dialektis yang terus 

berkembang. Identitas sosial masyarakat Kaili tidak 

dapat dilepaskan dari Islam, sementara Islam di Tanah 

Kaili memperoleh makna sosialnya melalui interaksi 

dengan budaya lokal dan realitas sosial yang dinamis. 

Pemahaman terhadap relasi ini menjadi landasan 

penting bagi pengembangan pendidikan Islam dan 

kebijakan sosial yang sensitif terhadap konteks lokal, 

serta berorientasi pada penguatan identitas sosial yang 

inklusif dan berkeadaban. 

C. Pendidikan Islam sebagai Basis Perubahan Sosial 

Pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam 

mendorong perubahan sosial, khususnya dalam 

masyarakat yang menjadikan agama sebagai sumber 

nilai utama, seperti masyarakat Tanah Kaili. Pendidikan 

Islam tidak hanya dipahami sebagai proses transmisi 

pengetahuan keagamaan, tetapi juga sebagai instrumen 

pembentukan kesadaran sosial, moral, dan kultural. 

Dalam perspektif ini, pendidikan Islam berfungsi 

sebagai agen transformasi sosial yang mampu 

mengarahkan perubahan menuju tatanan masyarakat 

yang berkeadilan, berkeadaban, dan berkelanjutan. 



10 
 

Secara konseptual, pendidikan Islam bertumpu pada 

tujuan pembentukan insan yang beriman, berilmu, dan 

berakhlak. Tujuan tersebut mengandung dimensi sosial 

yang kuat, karena akhlak dan kesalehan dalam Islam 

tidak berhenti pada ranah individual, melainkan 

berimplikasi pada tanggung jawab sosial. Pemikiran 

pendidikan Islam kontemporer menegaskan bahwa 

proses pendidikan harus melahirkan kesadaran kritis 

terhadap realitas sosial, sehingga peserta didik mampu 

membaca persoalan masyarakat dan berperan aktif 

dalam penyelesaiannya. 

Dalam konteks perubahan sosial, pendidikan Islam 

berfungsi sebagai medium internalisasi nilai-nilai etis 

yang menjadi landasan perilaku sosial. Nilai-nilai 

seperti keadilan, amanah, musyawarah, dan kepedulian 

sosial, ketika ditanamkan melalui proses pendidikan 

yang sistematis, akan membentuk habitus sosial yang 

konstruktif. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak 

hanya mereproduksi struktur sosial yang ada, tetapi 

juga memiliki potensi transformatif untuk memperbaiki 

dan merekonstruksi praktik sosial yang tidak selaras 

dengan nilai-nilai keislaman. 

Namun demikian, efektivitas pendidikan Islam sebagai 

basis perubahan sosial sangat bergantung pada 

pendekatan pedagogis yang digunakan. Pendidikan 

Islam yang bersifat normatif-doktrinal cenderung 

menghasilkan pemahaman agama yang tekstual dan 

kurang responsif terhadap dinamika sosial. Sebaliknya, 

pendekatan pendidikan Islam yang kontekstual dan 

dialogis membuka ruang bagi peserta didik untuk 

mengaitkan ajaran Islam dengan pengalaman sosial dan 



11 
 

budaya lokal. Pendekatan ini sejalan dengan teori 

pendidikan kritis yang menempatkan peserta didik 

sebagai subjek aktif dalam proses pembelajaran. 

Di Tanah Kaili, pendidikan Islam memiliki peluang 

besar untuk berperan sebagai kekuatan perubahan sosial 

yang berbasis kearifan lokal. Integrasi nilai-nilai 

budaya lokal ke dalam pendidikan Islam dapat 

memperkuat relevansi sosial pembelajaran sekaligus 

menjaga keberlanjutan identitas budaya masyarakat. 

Pendidikan Islam yang sensitif terhadap konteks lokal 

tidak hanya mentransfer nilai agama, tetapi juga 

membangun kesadaran kolektif tentang pentingnya 

harmoni sosial, pelestarian budaya, dan tanggung jawab 

terhadap lingkungan. 

Dengan demikian, pendidikan Islam sebagai basis 

perubahan sosial harus dipahami sebagai proses yang 

dinamis dan berkelanjutan. Ia menuntut rekonstruksi 

kurikulum, metode pembelajaran, serta peran pendidik 

agar lebih responsif terhadap tantangan sosial 

kontemporer. Melalui pendidikan Islam yang 

transformatif, masyarakat Tanah Kaili diharapkan 

mampu menghadapi perubahan sosial tanpa kehilangan 

jati diri keislaman dan kulturalnya, serta menjadikan 

Islam sebagai sumber inspirasi dalam membangun masa 

depan sosial yang inklusif dan berkeadilan. 

D. Problematika dan Tantangan Sosial Keagamaan  

     Kontemporer 

Perkembangan sosial kontemporer menghadirkan 

berbagai problematika dan tantangan baru dalam 

kehidupan keagamaan masyarakat, termasuk di Tanah 



12 
 

Kaili. Perubahan sosial yang ditandai oleh globalisasi, 

modernisasi, dan kemajuan teknologi informasi telah 

mengubah cara masyarakat memahami, 

mengekspresikan, dan mempraktikkan ajaran agama. 

Dalam konteks ini, agama tidak lagi berada dalam 

ruang sosial yang homogen, melainkan berhadapan 

dengan beragam ideologi, nilai, dan otoritas keagamaan 

yang saling berkompetisi. 

Salah satu problematika utama adalah terjadinya 

fragmentasi otoritas keagamaan. Media digital dan 

ruang virtual memungkinkan siapa pun untuk 

menyampaikan tafsir keagamaan tanpa melalui 

mekanisme otoritatif yang mapan. Kondisi ini 

melahirkan beragam pemahaman keagamaan yang tidak 

selalu sejalan dengan tradisi keislaman lokal yang 

moderat dan berakar pada kearifan budaya. Akibatnya, 

masyarakat, khususnya generasi muda, rentan terpapar 

pada pemahaman keagamaan yang bersifat simplistik, 

tekstual, dan kurang sensitif terhadap konteks sosial. 

Selain itu, muncul kecenderungan formalisasi dan 

simbolisasi agama yang berlebihan. Praktik keagamaan 

sering kali diukur dari aspek simbolik dan ritualistik 

semata, sementara dimensi etis dan sosial Islam kurang 

mendapatkan perhatian. Fenomena ini berpotensi 

menggeser orientasi keberagamaan dari substansi nilai 

menuju ekspresi identitas yang kaku. Dalam 

masyarakat yang memiliki tradisi kolektif seperti Tanah 

Kaili, kecenderungan ini dapat melemahkan solidaritas 

sosial dan memperuncing perbedaan internal. 



13 
 

Problematika lain yang tidak kalah penting adalah 

melemahnya integrasi antara agama dan budaya lokal. 

Globalisasi budaya dan standar keagamaan yang 

seragam mendorong terpinggirkannya praktik-praktik 

keagamaan lokal yang sebelumnya berfungsi sebagai 

perekat sosial. Kearifan lokal yang selaras dengan nilai-

nilai Islam berisiko dipandang sebagai sesuatu yang 

tidak relevan atau bahkan bertentangan dengan ajaran 

agama. Padahal, pengabaian terhadap dimensi budaya 

lokal dapat menciptakan jarak antara agama dan realitas 

sosial masyarakat. 

Di sisi lain, tantangan sosial keagamaan kontemporer 

juga berkaitan dengan perubahan struktur sosial dan 

ekonomi. Urbanisasi, mobilitas sosial, serta 

meningkatnya individualisme memengaruhi pola relasi 

sosial dan keberagamaan. Agama cenderung 

dipraktikkan secara personal dan terlepas dari tanggung 

jawab sosial. Kondisi ini menantang peran institusi 

keagamaan dan pendidikan Islam dalam membangun 

kembali kesadaran kolektif dan etos sosial keagamaan. 

Dengan demikian, problematika dan tantangan sosial 

keagamaan kontemporer menuntut respons yang 

komprehensif dan kontekstual. Pendekatan normatif 

yang kaku tidak lagi memadai untuk menjawab 

kompleksitas realitas sosial. Diperlukan upaya 

rekonstruksi pemahaman dan praktik keagamaan yang 

menempatkan Islam sebagai sumber nilai yang adaptif, 

inklusif, dan transformatif. Dalam konteks Tanah Kaili, 

penguatan pendidikan Islam berbasis kearifan lokal dan 

dialog sosial menjadi strategi penting untuk merespons 



14 
 

tantangan tersebut, sekaligus menjaga harmoni sosial 

dan keberlanjutan identitas keagamaan masyarakat. 

E. Arah, Tujuan, dan manfaat buku 

Buku Islam dan Masa Depan Tanah Kaili: Pendidikan 

Islam, Kearifan Lokal, dan Dinamika Sosial disusun 

sebagai upaya akademik dan reflektif untuk membaca 

secara kritis relasi antara Islam, budaya lokal, dan 

perubahan sosial dalam konteks masyarakat Tanah 

Kaili. Arah utama buku ini adalah mengembangkan 

perspektif keislaman yang kontekstual dan 

transformatif, dengan menempatkan pendidikan Islam 

sebagai basis strategis dalam merespons dinamika 

sosial keagamaan kontemporer. 

Secara konseptual, buku ini diarahkan untuk 

memperkuat pemahaman bahwa Islam di Tanah Kaili 

tidak dapat dilepaskan dari proses historis dan kultural 

yang membentuk identitas sosial masyarakat. Oleh 

karena itu, buku ini berupaya mengintegrasikan 

pendekatan keislaman dengan kearifan lokal sebagai 

kerangka analisis dalam membaca praktik sosial dan 

pendidikan Islam. Arah ini sekaligus menegaskan posisi 

buku sebagai kontribusi terhadap pengembangan kajian 

Islam lokal yang relevan dengan tantangan global. 

Adapun tujuan penulisan buku ini adalah, pertama, 

menganalisis peran Islam dalam pembentukan identitas 

sosial masyarakat Tanah Kaili di tengah perubahan 

sosial yang terus berlangsung. Kedua, mengkaji 

pendidikan Islam sebagai instrumen perubahan sosial 

yang berpotensi memperkuat nilai-nilai keislaman dan 

kearifan lokal secara berkelanjutan. Ketiga, 



15 
 

mengidentifikasi problematika dan tantangan sosial 

keagamaan kontemporer serta merumuskan pendekatan 

konseptual yang adaptif dan kontekstual dalam 

meresponsnya. Keempat, menawarkan kerangka 

pemikiran yang dapat menjadi dasar pengembangan 

pendidikan Islam berbasis budaya lokal. 

Manfaat buku ini diharapkan dapat dirasakan baik 

secara teoretis maupun praktis. Secara teoretis, buku ini 

memberikan kontribusi terhadap pengayaan khazanah 

keilmuan Islam, khususnya dalam kajian pendidikan 

Islam kontekstual dan studi Islam lokal. Buku ini 

diharapkan dapat menjadi rujukan akademik bagi 

peneliti, dosen, dan mahasiswa dalam memahami relasi 

antara agama, budaya, dan perubahan sosial. Secara 

praktis, buku ini diharapkan menjadi bahan refleksi dan 

panduan bagi pendidik, pengelola lembaga pendidikan 

Islam, tokoh agama, dan pemangku kebijakan dalam 

merancang strategi pendidikan dan pembinaan 

keagamaan yang sensitif terhadap konteks sosial dan 

budaya masyarakat Tanah Kaili. 

Dengan demikian, buku ini tidak hanya dimaksudkan 

sebagai dokumentasi pemikiran, tetapi juga sebagai 

upaya membangun kesadaran kolektif tentang 

pentingnya merawat Islam yang berakar pada kearifan 

lokal dan responsif terhadap tantangan zaman. Melalui 

pendekatan yang integratif dan transformatif, buku ini 

diharapkan mampu memberikan kontribusi nyata bagi 

penguatan peran Islam dalam membangun masa depan 

Tanah Kaili yang harmonis, inklusif, dan berkeadaban. 

 



16 
 

BAB II 

TANAH KAILI:KONTEKS BUDAYA, 

SEJARAH, DAN STRUKTUR SOSIAL  

A. Sejarah Sosial dan Budaya Masyarakat Kaili 

Masyarakat Kaili merupakan kelompok etnis utama 

yang mendiami wilayah Lembah Palu dan sekitarnya, 

yang secara historis memiliki sistem sosial dan budaya 

yang berkembang sebelum masuknya pengaruh agama-

agama besar, termasuk Islam. Dalam fase awal, 

kehidupan sosial masyarakat Kaili dibangun di atas 

struktur komunal yang kuat, dengan adat sebagai 

landasan utama dalam mengatur relasi sosial, 

kepemimpinan, serta hubungan manusia dengan alam. 

Adat tidak hanya berfungsi sebagai norma sosial, tetapi 

juga sebagai sistem nilai yang membentuk identitas 

kolektif masyarakat Kaili. 

Struktur sosial masyarakat Kaili secara tradisional 

ditandai oleh keberadaan lembaga-lembaga adat dan 

kepemimpinan lokal yang memiliki otoritas moral dan 

sosial. Pemimpin adat berperan sebagai penengah 

dalam penyelesaian konflik, penjaga keseimbangan 

sosial, serta simbol persatuan komunitas. Dalam 

konteks ini, budaya Kaili menekankan nilai 

kebersamaan, musyawarah, dan penghormatan terhadap 

tatanan sosial yang telah diwariskan secara turun-

temurun. Pola relasi sosial yang bersifat kolektif ini 

menjadi ciri khas masyarakat Kaili dalam menghadapi 

berbagai perubahan sosial. 

Masuknya Islam ke wilayah Tanah Kaili membawa 

transformasi signifikan dalam lanskap sosial dan 



17 
 

budaya masyarakat. Proses Islamisasi berlangsung 

secara bertahap dan relatif damai melalui jalur 

perdagangan, perkawinan, dan peran tokoh-tokoh 

agama. Islam tidak hadir sebagai kekuatan yang 

menegasikan adat, melainkan berinteraksi dan berdialog 

dengan sistem nilai lokal. Akibatnya, terjadi proses 

akulturasi di mana nilai-nilai Islam diinternalisasi ke 

dalam praktik adat dan budaya masyarakat Kaili. 

Dalam proses historis tersebut, adat dan Islam 

berkembang dalam relasi yang saling melengkapi. Adat 

memberikan kerangka sosial dan budaya, sementara 

Islam menawarkan landasan moral dan spiritual yang 

memperkaya sistem nilai masyarakat. Relasi ini 

membentuk corak budaya Kaili yang religius-kultural, 

di mana praktik sosial dan tradisi lokal sering kali 

memiliki dimensi keagamaan. Dengan demikian, 

sejarah sosial masyarakat Kaili tidak dapat dilepaskan 

dari dinamika perjumpaan antara adat dan Islam. 

Perkembangan sosial modern kemudian membawa 

perubahan baru dalam struktur dan budaya masyarakat 

Kaili. Integrasi wilayah ke dalam sistem pemerintahan 

nasional, perkembangan pendidikan formal, serta arus 

globalisasi turut memengaruhi pola kehidupan sosial 

dan budaya. Beberapa nilai tradisional mengalami 

penyesuaian, sementara sebagian lainnya menghadapi 

tantangan keberlanjutan. Meski demikian, identitas 

budaya Kaili tetap bertahan sebagai bagian penting dari 

jati diri masyarakat, meskipun dalam bentuk yang terus 

mengalami transformasi. 



18 
 

Dengan demikian, sejarah sosial dan budaya 

masyarakat Kaili menunjukkan adanya kontinuitas dan 

perubahan yang saling berkaitan. Adat, Islam, dan 

dinamika sosial modern membentuk lapisan-lapisan 

historis yang memengaruhi struktur sosial dan identitas 

budaya masyarakat Kaili hingga saat ini. Pemahaman 

terhadap sejarah sosial dan budaya ini menjadi landasan 

penting untuk membaca perkembangan pendidikan 

Islam dan praktik keagamaan masyarakat Kaili dalam 

konteks sosial kontemporer. 

B. Nilai-Nilai Dasar Budaya Lokal Tanah Kaili 

Budaya lokal masyarakat Tanah Kaili dibangun di atas 

seperangkat nilai dasar yang berfungsi sebagai 

pedoman dalam mengatur kehidupan sosial, 

membentuk karakter kolektif, serta menjaga harmoni 

antarwarga. Nilai-nilai tersebut lahir dari pengalaman 

historis masyarakat Kaili dalam berinteraksi dengan 

lingkungan alam, struktur sosial, dan dinamika 

kehidupan bersama. Dalam konteks ini, nilai budaya 

tidak hanya dipahami sebagai tradisi simbolik, tetapi 

sebagai sistem makna yang hidup dan terus diwariskan 

lintas generasi. 

Salah satu nilai dasar yang menonjol dalam budaya 

Kaili adalah kebersamaan dan solidaritas sosial. 

Kehidupan masyarakat Kaili secara tradisional 

menekankan pentingnya kerja kolektif, saling 

membantu, dan rasa tanggung jawab bersama. Nilai ini 

tercermin dalam berbagai praktik sosial seperti gotong 

royong, musyawarah adat, dan keterlibatan komunitas 

dalam berbagai kegiatan sosial. Kebersamaan tidak 



19 
 

hanya dimaknai sebagai hubungan sosial, tetapi juga 

sebagai mekanisme menjaga keseimbangan dan 

keharmonisan dalam kehidupan masyarakat. 

Nilai musyawarah dan penghormatan terhadap 

konsensus juga menjadi landasan penting dalam budaya 

Kaili. Setiap persoalan sosial yang menyangkut 

kepentingan bersama diselesaikan melalui dialog dan 

pertimbangan kolektif dengan melibatkan tokoh adat 

dan masyarakat. Nilai ini menunjukkan adanya 

orientasi budaya yang mengedepankan keadilan sosial 

dan penghargaan terhadap suara komunitas. Dalam 

konteks sosial yang majemuk, musyawarah berfungsi 

sebagai instrumen penting dalam mencegah konflik dan 

memperkuat kohesi sosial. 

Selain itu, masyarakat Kaili menjunjung tinggi nilai 

penghormatan terhadap alam. Lingkungan alam 

dipandang bukan sekadar sumber daya ekonomi, tetapi 

sebagai bagian integral dari kehidupan sosial dan 

spiritual. Relasi manusia dan alam dibangun atas dasar 

keseimbangan dan tanggung jawab moral. Nilai ini 

membentuk etika ekologis yang mengarahkan 

masyarakat untuk menjaga kelestarian lingkungan dan 

menghindari eksploitasi yang berlebihan. Dalam 

perspektif kontemporer, nilai ini memiliki relevansi 

kuat dengan wacana keberlanjutan dan etika 

lingkungan. 

Nilai etika sosial dan penghormatan terhadap tatanan 

sosial juga menjadi bagian penting dari budaya Kaili. 

Norma kesopanan, rasa hormat kepada orang tua dan 

pemimpin adat, serta kepatuhan terhadap aturan 



20 
 

bersama menjadi fondasi dalam membangun relasi 

sosial yang harmonis. Nilai-nilai ini berfungsi sebagai 

mekanisme kontrol sosial yang menjaga stabilitas dan 

keteraturan kehidupan masyarakat. Dalam proses 

sosialisasi, nilai etika tersebut ditanamkan sejak dini 

melalui keluarga, komunitas, dan institusi adat. 

Dengan demikian, nilai-nilai dasar budaya lokal Tanah 

Kaili membentuk sistem sosial yang berorientasi pada 

kebersamaan, keadilan, dan keseimbangan. Nilai-nilai 

ini tidak bersifat statis, tetapi terus beradaptasi dengan 

perubahan sosial yang terjadi. Pemahaman terhadap 

nilai-nilai dasar budaya Kaili menjadi penting dalam 

mengkaji peran Islam dan pendidikan Islam dalam 

kehidupan masyarakat, karena nilai-nilai tersebut 

menyediakan kerangka kultural yang dapat memperkuat 

internalisasi ajaran keislaman secara kontekstual dan 

berkelanjutan. 

C. Relasi Adat, Agama, dan Struktur Sosial 

Relasi antara adat, agama, dan struktur sosial 

merupakan tema sentral dalam kajian masyarakat 

tradisional dan religius, termasuk masyarakat Tanah 

Kaili. Para ahli sosiologi dan antropologi sepakat 

bahwa adat dan agama bukan sekadar sistem normatif 

yang berdiri sendiri, melainkan saling berinteraksi 

dalam membentuk struktur sosial dan pola relasi 

masyarakat. Dalam konteks ini, struktur sosial dipahami 

sebagai pola hubungan yang relatif stabil, yang diatur 

oleh norma, nilai, dan institusi sosial. 

Menurut Émile Durkheim, agama berfungsi sebagai 

fakta sosial yang memiliki kekuatan kolektif dalam 



21 
 

membentuk solidaritas dan keteraturan sosial. Agama 

tidak hanya mengatur relasi manusia dengan Tuhan, 

tetapi juga menciptakan kesadaran kolektif yang 

mengikat individu dalam satu komunitas sosial. Dalam 

masyarakat seperti Tanah Kaili, fungsi agama ini 

tampak dalam perannya sebagai sumber legitimasi 

moral bagi adat dan struktur sosial yang berlaku. Nilai-

nilai keagamaan memberikan makna sakral terhadap 

aturan adat, sehingga memperkuat kepatuhan sosial 

masyarakat. 

Sementara itu, perspektif antropologi budaya yang 

dikemukakan oleh Clifford Geertz menekankan bahwa 

agama harus dipahami sebagai sistem simbol yang 

memberi kerangka makna bagi tindakan sosial. Dalam 

kerangka ini, adat berfungsi sebagai medium kultural 

tempat simbol-simbol keagamaan diwujudkan dalam 

praktik sosial. Relasi adat dan agama bersifat dialogis, 

di mana ajaran agama diterjemahkan ke dalam simbol, 

ritus, dan norma adat yang dapat dipahami oleh 

masyarakat lokal. Proses ini memungkinkan agama 

berakar kuat dalam struktur sosial masyarakat tanpa 

kehilangan makna normatifnya. 

Dalam tradisi pemikiran Islam, relasi antara adat dan 

agama dikenal melalui konsep al-‘urf, yaitu kebiasaan 

masyarakat yang diakui sebagai sumber pertimbangan 

hukum selama tidak bertentangan dengan prinsip 

syariat. Para ulama ushul fikih, seperti al-Qarafi dan Ibn 

‘Ashur, menegaskan bahwa adat memiliki peran 

penting dalam menjaga kemaslahatan sosial. Konsep ini 

menunjukkan bahwa Islam secara epistemologis 

membuka ruang bagi integrasi nilai-nilai lokal ke dalam 



22 
 

tatanan sosial dan hukum, termasuk dalam 

pembentukan struktur sosial masyarakat. 

Dalam konteks Tanah Kaili, relasi adat dan agama 

membentuk struktur sosial yang bersifat religius-

kultural. Lembaga adat dan tokoh agama memainkan 

peran penting dalam menjaga stabilitas sosial dan 

menyelesaikan persoalan masyarakat. Struktur 

kepemimpinan sosial tidak hanya ditentukan oleh 

kekuasaan formal, tetapi juga oleh otoritas moral yang 

bersumber dari adat dan agama. Relasi ini menciptakan 

keseimbangan antara norma tradisional dan nilai-nilai 

keislaman dalam kehidupan sosial masyarakat. 

Namun, para ahli sosiologi modern seperti Anthony 

Giddens mengingatkan bahwa struktur sosial bersifat 

dinamis dan terus direproduksi melalui praktik sosial. 

Dalam masyarakat kontemporer, relasi adat dan agama 

menghadapi tantangan akibat perubahan sosial, seperti 

modernisasi, birokratisasi, dan globalisasi budaya. 

Struktur sosial yang sebelumnya stabil mengalami 

negosiasi ulang, termasuk dalam hal otoritas adat dan 

agama. Hal ini menuntut kemampuan adaptasi agar 

relasi adat, agama, dan struktur sosial tetap relevan 

dengan konteks zaman. 

Dengan demikian, relasi adat, agama, dan struktur 

sosial di Tanah Kaili dapat dipahami sebagai hubungan 

dialektis yang saling memengaruhi. Adat menyediakan 

kerangka kultural, agama memberikan legitimasi moral 

dan spiritual, sementara struktur sosial menjadi ruang 

aktualisasi keduanya. Pemahaman akademik terhadap 

relasi ini menjadi landasan penting dalam merumuskan 



23 
 

pendidikan Islam dan kebijakan sosial yang sensitif 

terhadap konteks lokal, serta mampu menjaga harmoni 

sosial di tengah dinamika perubahan masyarakat. 

D. Kearifan Lokal sebagai Modal Sosial Masyarakat 

Kearifan lokal merupakan salah satu unsur penting 

dalam membangun dan menjaga keberlangsungan 

kehidupan sosial masyarakat. Dalam kajian sosial, 

kearifan lokal dipahami sebagai himpunan nilai, norma, 

pengetahuan, dan praktik sosial yang lahir dari 

pengalaman historis suatu komunitas dalam merespons 

lingkungan alam dan sosialnya. Nilai-nilai tersebut 

tidak hanya berfungsi sebagai pedoman perilaku 

individual, tetapi juga sebagai sumber daya sosial yang 

memperkuat kohesi dan keberlanjutan masyarakat. 

Dalam konteks ini, kearifan lokal dapat dipahami 

sebagai bentuk modal sosial. 

Konsep modal sosial, sebagaimana dikemukakan oleh 

Pierre Bourdieu, merujuk pada sumber daya yang 

dimiliki individu atau kelompok melalui jaringan sosial, 

relasi kepercayaan, dan norma yang diakui bersama. 

Sementara itu, Robert Putnam menekankan bahwa 

modal sosial tercermin dalam kepercayaan (trust), 

norma timbal balik, dan partisipasi sosial yang 

memungkinkan masyarakat bekerja sama secara efektif. 

Kearifan lokal, dengan nilai-nilai kebersamaan, 

solidaritas, dan musyawarah, memiliki karakteristik 

yang sejalan dengan konsep modal sosial tersebut. 

Dalam masyarakat Tanah Kaili, kearifan lokal 

berfungsi sebagai perekat sosial yang menjaga stabilitas 

dan harmoni kehidupan bersama. Nilai-nilai seperti 



24 
 

kebersamaan, penghormatan terhadap adat, dan 

tanggung jawab kolektif membentuk jaringan sosial 

yang kuat dan berkelanjutan. Kearifan lokal ini menjadi 

basis terbentuknya kepercayaan sosial, yang 

memungkinkan masyarakat menyelesaikan persoalan 

secara kolektif tanpa bergantung sepenuhnya pada 

mekanisme formal negara. 

Selain itu, kearifan lokal juga berperan sebagai 

mekanisme pengendalian sosial. Norma dan nilai yang 

hidup dalam masyarakat berfungsi mengarahkan 

perilaku individu agar selaras dengan kepentingan 

bersama. Dalam perspektif fungsionalisme sosial, 

mekanisme ini berkontribusi pada terciptanya 

keteraturan dan integrasi sosial. Dengan demikian, 

kearifan lokal tidak hanya bersifat simbolik, tetapi 

memiliki fungsi sosial yang nyata dalam menjaga 

keseimbangan masyarakat. 

Dalam konteks perubahan sosial kontemporer, kearifan 

lokal sebagai modal sosial menghadapi tantangan yang 

cukup signifikan. Globalisasi budaya, individualisasi, 

dan melemahnya institusi tradisional berpotensi 

menggerus nilai-nilai lokal yang selama ini menjadi 

fondasi kehidupan sosial. Namun demikian, para ahli 

juga menegaskan bahwa modal sosial bersifat dinamis 

dan dapat direproduksi melalui proses pendidikan, 

partisipasi sosial, dan penguatan institusi komunitas. 

Oleh karena itu, upaya pelestarian dan penguatan 

kearifan lokal sebagai modal sosial menjadi sangat 

penting. Dalam masyarakat Tanah Kaili, penguatan 

tersebut dapat dilakukan melalui integrasi nilai-nilai 



25 
 

lokal ke dalam pendidikan Islam dan pendidikan formal 

secara umum. Dengan menjadikan kearifan lokal 

sebagai sumber nilai dan praktik sosial, masyarakat 

tidak hanya mampu mempertahankan identitas budaya, 

tetapi juga meningkatkan kapasitas kolektif dalam 

menghadapi tantangan sosial yang terus berkembang. 

Dengan demikian, kearifan lokal sebagai modal sosial 

memiliki peran strategis dalam membangun masyarakat 

yang kohesif, adaptif, dan berkelanjutan. Pemahaman 

akademik terhadap peran ini menjadi landasan penting 

dalam merumuskan kebijakan sosial dan pendidikan 

yang berbasis konteks lokal serta berorientasi pada 

penguatan nilai-nilai kebersamaan dan keadaban sosial. 

E. Dinamika Perubahan Sosial di Era Modern 

Perubahan sosial merupakan fenomena yang tidak 

terpisahkan dari kehidupan masyarakat. Dalam kajian 

sosiologi, perubahan sosial dipahami sebagai 

transformasi pola-pola kehidupan sosial yang 

mencakup perubahan nilai, norma, struktur sosial, dan 

relasi kekuasaan dalam suatu masyarakat (Soekanto, 

2017). Era modern ditandai oleh percepatan perubahan 

yang dipicu oleh globalisasi, kemajuan teknologi, 

urbanisasi, serta meningkatnya mobilitas sosial. 

Kondisi ini turut memengaruhi masyarakat lokal, 

termasuk masyarakat Tanah Kaili, baik dalam aspek 

budaya, keagamaan, maupun struktur sosial. 

Teori modernisasi menjelaskan bahwa perubahan sosial 

terjadi seiring dengan pergeseran masyarakat dari pola 

tradisional menuju pola yang lebih rasional dan 

institusional (Inkeles & Smith, 1974). Dalam konteks 



26 
 

ini, institusi-institusi tradisional seperti adat dan otoritas 

lokal mengalami penyesuaian akibat masuknya sistem 

pendidikan formal, birokrasi modern, dan media massa. 

Di Tanah Kaili, proses ini tampak dalam perubahan 

pola relasi sosial yang sebelumnya berbasis komunitas 

menjadi lebih individual dan fungsional. 

Anthony Giddens (1991) menegaskan bahwa 

modernitas membawa konsekuensi berupa 

disembedding, yaitu terlepasnya relasi sosial dari 

konteks lokal dan tradisional. Relasi sosial semakin 

dimediasi oleh sistem abstrak seperti teknologi, media 

digital, dan institusi formal. Dampaknya, ikatan sosial 

yang sebelumnya dibangun atas dasar kedekatan 

kultural dan adat mengalami pelemahan. Dalam 

masyarakat Kaili, kondisi ini berpengaruh terhadap 

berkurangnya peran adat sebagai rujukan utama dalam 

pengambilan keputusan sosial, khususnya di kalangan 

generasi muda. 

Selain itu, globalisasi budaya turut mempercepat 

perubahan orientasi nilai masyarakat. Menurut 

Appadurai (1996), arus global membentuk lanskap 

budaya baru yang memengaruhi cara masyarakat 

memaknai identitas dan tradisi. Nilai-nilai lokal 

berhadapan dengan nilai global yang sering kali bersifat 

seragam dan komersial. Akibatnya, kearifan lokal yang 

selama ini menjadi basis harmoni sosial berpotensi 

mengalami marginalisasi apabila tidak direkonstruksi 

secara adaptif. 

Dalam dimensi keagamaan, perubahan sosial modern 

juga memengaruhi pola keberagamaan masyarakat. 



27 
 

Berger (1967) menyebut bahwa modernitas mendorong 

pluralisasi pemahaman agama, di mana otoritas 

keagamaan tidak lagi tunggal. Media digital membuka 

ruang bagi beragam tafsir dan ekspresi keberagamaan 

yang tidak selalu selaras dengan tradisi lokal. Kondisi 

ini menimbulkan tantangan baru bagi masyarakat Tanah 

Kaili dalam menjaga keseimbangan antara 

keberagamaan, adat, dan kohesi sosial. 

Meskipun demikian, perubahan sosial tidak selalu 

bermakna disintegrasi. Teori strukturasi menegaskan 

bahwa masyarakat memiliki kapasitas reflektif untuk 

menegosiasikan perubahan dan mereproduksi struktur 

sosial secara kreatif (Giddens, 1984). Dalam konteks 

Tanah Kaili, perubahan sosial modern dapat menjadi 

peluang untuk merevitalisasi nilai-nilai adat dan 

keislaman melalui pendidikan, dialog sosial, dan 

penguatan institusi lokal. Dengan pendekatan yang 

kontekstual, modernitas dapat direspon tanpa 

kehilangan jati diri budaya dan religius masyarakat. 

Dengan demikian, dinamika perubahan sosial di era 

modern merupakan proses yang kompleks dan 

multidimensional. Perubahan tersebut menuntut 

kemampuan adaptasi sosial yang berlandaskan pada 

nilai-nilai lokal dan keagamaan. Pemahaman akademik 

terhadap dinamika ini menjadi penting sebagai dasar 

dalam merumuskan strategi pendidikan Islam dan 

penguatan kearifan lokal, agar masyarakat Tanah Kaili 

mampu menghadapi modernitas secara kritis, selektif, 

dan berkeadaban. 

 



28 
 

BAB III 
ISLAM SEBAGAI SISTEM NILAI DALAM KEHIDUPAN 

SOSIAL 
 

A. Islam sebagai Sistem Nilai dan Etika Sosial 

slam tidak hanya dipahami sebagai sistem keyakinan 

teologis dan ritual ibadah, tetapi juga sebagai sistem 

nilai dan etika sosial yang mengatur relasi manusia 

dengan Tuhan, sesama manusia, dan lingkungan. 

Dalam perspektif sosiologi agama, Islam memiliki 

dimensi normatif yang berfungsi membentuk orientasi 

nilai dan perilaku sosial pemeluknya. Nilai-nilai 

tersebut menjadi pedoman dalam membangun tatanan 

sosial yang berkeadilan, harmonis, dan berkeadaban 

(Nasr, 2002). 

Sebagai sistem nilai, Islam menempatkan tauhid 

sebagai prinsip fundamental yang melandasi seluruh 

aspek kehidupan. Tauhid tidak hanya bermakna 

pengakuan teologis terhadap keesaan Tuhan, tetapi juga 

memiliki implikasi etis dan sosial. Kesadaran tauhid 

melahirkan pandangan bahwa seluruh manusia 

memiliki kedudukan yang setara di hadapan Tuhan, 

sehingga menolak segala bentuk ketidakadilan, 

diskriminasi, dan penindasan (Fazlur Rahman, 1982). 

Dengan demikian, nilai tauhid menjadi basis bagi etika 

sosial Islam yang menekankan keadilan dan tanggung 

jawab sosial. 

Islam juga menegaskan pentingnya nilai keadilan (al-

‘adl) sebagai prinsip utama dalam kehidupan sosial. Al-

Qur’an memerintahkan umat Islam untuk menegakkan 



29 
 

keadilan dalam segala aspek kehidupan, baik dalam 

relasi personal maupun struktural. Keadilan dalam 

Islam tidak hanya bersifat legal-formal, tetapi juga 

moral dan sosial, yang mencakup perlindungan 

terhadap hak-hak individu dan kelompok (Kamali, 

2008). Dalam konteks sosial, nilai keadilan ini menjadi 

fondasi bagi terciptanya harmoni dan keseimbangan 

masyarakat. 

Selain keadilan, Islam mengajarkan nilai kemaslahatan 

(maslahah) dan kepedulian sosial. Prinsip ini 

menekankan bahwa setiap tindakan sosial harus 

diarahkan pada kemanfaatan bersama dan pencegahan 

kemudaratan. Konsep maslahah, sebagaimana 

dikembangkan dalam pemikiran ushul fikih, 

menunjukkan bahwa Islam memiliki orientasi sosial 

yang kuat dan responsif terhadap kebutuhan masyarakat 

(Al-Shatibi, 2005). Nilai ini mendorong umat Islam 

untuk terlibat aktif dalam upaya mewujudkan 

kesejahteraan sosial. 

Etika sosial Islam juga tercermin dalam ajaran tentang 

akhlak. Akhlak dalam Islam mencakup sikap jujur, 

amanah, toleran, dan saling menghormati dalam 

kehidupan bermasyarakat. Menurut Al-Attas (1993), 

pendidikan akhlak merupakan inti dari peradaban 

Islam, karena akhlak berfungsi sebagai pengendali 

perilaku sosial dan penentu kualitas kehidupan kolektif. 

Dalam konteks ini, Islam tidak hanya mengatur aspek 

hukum dan ritual, tetapi juga membentuk karakter 

sosial umat. 



30 
 

Dengan demikian, Islam sebagai sistem nilai dan etika 

sosial menyediakan kerangka normatif yang 

komprehensif bagi kehidupan bermasyarakat. Nilai-

nilai tauhid, keadilan, kemaslahatan, dan akhlak sosial 

menjadi landasan dalam membangun relasi sosial yang 

bermartabat dan berkeadaban. Pemahaman terhadap 

Islam sebagai sistem nilai sosial ini menjadi penting 

dalam konteks masyarakat modern, termasuk di Tanah 

Kaili, agar ajaran Islam dapat diaktualisasikan secara 

kontekstual dan transformatif dalam menghadapi 

dinamika perubahan sosial. 

B. Moderasi Beragama dalam Perspektif Islam 

Moderasi beragama merupakan konsep penting dalam 

Islam yang menekankan sikap keberagamaan yang 

seimbang, adil, dan proporsional dalam memahami 

serta mengamalkan ajaran agama. Dalam perspektif 

Islam, moderasi beragama berakar pada prinsip 

wasathiyyah, yaitu posisi tengah yang menghindari 

sikap ekstrem, baik dalam bentuk fanatisme berlebihan 

maupun pengabaian terhadap ajaran agama. Konsep ini 

menegaskan bahwa Islam mengajarkan keseimbangan 

antara dimensi spiritual, sosial, dan kemanusiaan dalam 

kehidupan beragama (Kamali, 2015). 

Al-Qur’an menyebut umat Islam sebagai ummatan 

wasathan (umat yang moderat), sebagaimana 

dinyatakan dalam QS. al-Baqarah [2]: 143. Ayat ini 

menunjukkan bahwa moderasi merupakan identitas 

normatif umat Islam, yang mengandung makna 

keadilan, keseimbangan, dan kemampuan menjadi saksi 

bagi umat manusia. Menurut Fazlur Rahman (1982), 



31 
 

konsep wasathiyyah tidak sekadar sikap kompromis, 

tetapi prinsip etis yang menuntut pemahaman 

kontekstual terhadap ajaran Islam agar tetap relevan 

dengan realitas sosial. 

Dalam kerangka etika sosial, moderasi beragama 

meniscayakan sikap toleran dan penghormatan terhadap 

keberagaman. Islam mengakui pluralitas sosial dan 

budaya sebagai bagian dari sunnatullah, sehingga 

perbedaan tidak dipandang sebagai ancaman, melainkan 

sebagai realitas yang harus dikelola secara etis. 

Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Abdullahi 

Ahmed An-Na‘im (2008) yang menekankan pentingnya 

interpretasi Islam yang mendukung koeksistensi damai 

dalam masyarakat majemuk. 

Moderasi beragama juga berkaitan erat dengan cara 

memahami teks-teks keagamaan. Pendekatan tekstual 

yang kaku berpotensi melahirkan sikap eksklusif dan 

intoleran, sementara pendekatan kontekstual membuka 

ruang bagi dialog antara teks dan realitas sosial. Dalam 

hal ini, pemikiran ushul fikih yang menekankan 

maqāṣid al-sharī‘ah memberikan landasan teoretis bagi 

moderasi beragama. Prinsip perlindungan agama, jiwa, 

akal, harta, dan kehormatan manusia menunjukkan 

bahwa tujuan utama syariat adalah kemaslahatan 

manusia (Al-Shatibi, 2005). 

Dalam konteks sosial kontemporer, moderasi beragama 

memiliki peran strategis dalam menjaga harmoni dan 

kohesi sosial. Tantangan globalisasi, media digital, dan 

polarisasi identitas menuntut umat Islam untuk 

mengembangkan sikap keberagamaan yang inklusif dan 



32 
 

dialogis. Menurut Esposito dan Mogahed (2007), 

keberagamaan yang moderat justru menjadi kunci bagi 

keberlanjutan peran agama dalam ruang publik modern. 

Dengan demikian, moderasi beragama dalam perspektif 

Islam merupakan manifestasi dari ajaran Islam yang 

menekankan keseimbangan, keadilan, dan 

kemanusiaan. Moderasi bukanlah pelemahan identitas 

keagamaan, melainkan penguatan nilai-nilai etis Islam 

agar dapat berfungsi secara konstruktif dalam 

kehidupan sosial. Dalam konteks masyarakat lokal 

seperti Tanah Kaili, moderasi beragama menjadi 

landasan penting dalam merawat harmoni antara Islam, 

budaya lokal, dan dinamika sosial yang terus 

berkembang. 

C. Islam dan Pembentukan Karakter Sosial 

Islam tidak hanya dipahami sebagai sistem keyakinan 

ritual, tetapi juga sebagai sistem nilai yang membentuk 

karakter individu dan tatanan sosial. Pembentukan 

karakter sosial dalam Islam bertumpu pada integrasi 

antara dimensi akidah, syariah, dan akhlak yang secara 

simultan membentuk cara berpikir, bersikap, dan 

bertindak dalam kehidupan bermasyarakat. Karakter 

sosial yang dibangun Islam berorientasi pada nilai 

keadilan, tanggung jawab, solidaritas, dan 

penghormatan terhadap martabat manusia (Rahman, 

1982). 

Dalam perspektif Islam, karakter (khuluq) memiliki 

makna yang luas, mencakup disposisi batin yang 

tercermin dalam perilaku sosial. Nabi Muhammad saw. 

menegaskan bahwa misi utama kenabian adalah 



33 
 

penyempurnaan akhlak manusia. Akhlak tidak berhenti 

pada kesalehan personal, tetapi harus terwujud dalam 

relasi sosial yang etis dan konstruktif. Menurut Al-

Ghazali (2000), akhlak yang baik adalah kondisi jiwa 

yang melahirkan perbuatan baik secara spontan tanpa 

paksaan, termasuk dalam interaksi sosial. 

Islam menekankan pembentukan karakter sosial melalui 

nilai-nilai normatif yang bersumber dari al-Qur’an dan 

Sunnah, seperti kejujuran (ṣidq), amanah, keadilan 

(‘adl), empati (ta‘āwun), dan kepedulian sosial. Nilai-

nilai tersebut menjadi fondasi bagi terciptanya 

masyarakat yang harmonis dan berkeadaban. Ibn 

Khaldun (2004) menegaskan bahwa keberlangsungan 

suatu masyarakat sangat ditentukan oleh kekuatan nilai 

moral dan solidaritas sosial (‘aṣabiyyah) yang 

dimilikinya. 

Pembentukan karakter sosial dalam Islam juga 

berlangsung melalui praktik ibadah yang memiliki 

dimensi sosial. Ibadah seperti salat, zakat, puasa, dan 

haji mengandung pesan moral dan sosial yang kuat. 

Salat berjamaah, misalnya, mengajarkan disiplin, 

kesetaraan, dan kepemimpinan; zakat dan sedekah 

menumbuhkan solidaritas dan kepekaan terhadap 

kelompok rentan; sementara puasa melatih 

pengendalian diri dan empati sosial. Menurut Qardhawi 

(1997), ibadah dalam Islam tidak dapat dipisahkan dari 

tujuan sosialnya, yaitu membentuk pribadi yang saleh 

secara individual dan sosial. 

Dalam konteks pendidikan dan sosialisasi nilai, Islam 

mendorong pembentukan karakter sosial melalui proses 



34 
 

keteladanan (uswah), pembiasaan, dan internalisasi 

nilai secara berkelanjutan. Keluarga, lembaga 

pendidikan, dan komunitas keagamaan menjadi arena 

strategis dalam membentuk karakter sosial yang 

berlandaskan nilai-nilai Islam. Pendekatan ini sejalan 

dengan pandangan Lickona (1991) yang menekankan 

pentingnya pendidikan karakter melalui integrasi antara 

moral knowing, moral feeling, dan moral action. 

Dalam masyarakat lokal seperti Tanah Kaili, nilai-nilai 

Islam dalam pembentukan karakter sosial seringkali 

berkelindan dengan kearifan budaya setempat, seperti 

nilai kebersamaan, penghormatan terhadap adat, dan 

musyawarah. Integrasi antara ajaran Islam dan budaya 

lokal memperkuat internalisasi karakter sosial yang 

moderat dan inklusif. Hal ini menunjukkan bahwa 

Islam memiliki fleksibilitas normatif yang 

memungkinkan nilai-nilai universalnya diartikulasikan 

secara kontekstual tanpa kehilangan substansi ajarannya 

(Geertz, 1960). 

Dengan demikian, Islam berperan signifikan dalam 

pembentukan karakter sosial yang berorientasi pada 

etika, keadilan, dan kemanusiaan. Karakter sosial yang 

dibangun melalui ajaran Islam menjadi modal penting 

bagi terciptanya masyarakat yang harmonis, berdaya, 

dan mampu menghadapi dinamika perubahan sosial 

secara beradab. Dalam kerangka ini, Islam tidak hanya 

menjadi sumber legitimasi moral, tetapi juga kekuatan 

transformasi sosial yang berkelanjutan. 

 

 



35 
 

D. Integrasi Nilai Keislaman dan Budaya Lokal 

Integrasi nilai keislaman dan budaya lokal merupakan 

proses dialektis yang menempatkan Islam tidak sebagai 

kekuatan yang meniadakan tradisi, melainkan sebagai 

sistem nilai yang menjiwai dan memaknai praktik 

budaya masyarakat. Dalam perspektif sosiologi agama, 

agama dan budaya memiliki relasi timbal balik; agama 

memberi orientasi moral dan normatif, sementara 

budaya menjadi medium aktualisasi nilai-nilai 

keagamaan dalam kehidupan sosial (Berger, 1967). 

Dalam Islam, keterbukaan terhadap budaya lokal 

tercermin dalam prinsip al-‘ādah muḥakkamah, yaitu 

pengakuan terhadap adat sebagai salah satu 

pertimbangan dalam penetapan hukum selama tidak 

bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah. Prinsip ini 

menunjukkan bahwa Islam secara normatif memberikan 

ruang bagi budaya lokal untuk hidup dan berkembang 

sebagai bagian dari praktik keberagamaan masyarakat 

(Zuhaili, 1986). Dengan demikian, integrasi nilai 

keislaman dan budaya lokal bukanlah kompromi 

teologis, melainkan mekanisme kontekstualisasi ajaran 

Islam. 

Sejarah Islam di Nusantara memperlihatkan bahwa 

proses islamisasi berlangsung melalui pendekatan 

kultural yang adaptif dan persuasif. Para ulama dan dai 

awal tidak menghapus struktur budaya yang ada, tetapi 

mengisinya dengan nilai-nilai Islam seperti tauhid, 

keadilan, dan akhlak mulia. Geertz (1960) menyebut 

proses ini sebagai bentuk “pribumisasi agama,” di mana 

Islam hadir dalam wajah lokal tanpa kehilangan 



36 
 

identitas universalnya. Pendekatan serupa terlihat dalam 

masyarakat Tanah Kaili, di mana nilai-nilai adat seperti 

kebersamaan, penghormatan kepada tetua, dan 

musyawarah diintegrasikan dengan etika Islam. 

Integrasi nilai keislaman dan budaya lokal juga 

berfungsi sebagai sarana pembentukan identitas sosial 

yang moderat dan inklusif. Ketika nilai agama dan 

budaya saling menguatkan, masyarakat memiliki 

kerangka etika yang kokoh untuk mengelola perbedaan 

dan konflik sosial. Menurut Abdullah (2010), integrasi 

agama dan budaya lokal berkontribusi pada lahirnya 

praktik keberagamaan yang ramah, kontekstual, dan 

berorientasi pada kemaslahatan sosial. 

Dalam konteks pendidikan dan pembinaan sosial, 

integrasi ini memiliki implikasi strategis. Nilai-nilai 

keislaman yang dikemas dalam simbol, tradisi, dan 

praktik budaya lokal lebih mudah diterima dan 

diinternalisasi oleh masyarakat. Hal ini sejalan dengan 

pandangan Banks (2009) tentang pentingnya 

pendidikan berbasis budaya (culturally responsive 

education) dalam membentuk karakter dan kesadaran 

sosial peserta didik. Pendidikan Islam yang 

mengabaikan konteks budaya berpotensi kehilangan 

relevansi sosial dan daya transformasinya. 

Namun demikian, integrasi nilai keislaman dan budaya 

lokal juga menghadapi tantangan, terutama ketika 

budaya lokal mengandung praktik yang bertentangan 

dengan prinsip keadilan, kesetaraan, atau kemanusiaan 

dalam Islam. Oleh karena itu, integrasi harus bersifat 

kritis dan selektif. Islam berperan sebagai tolok ukur 



37 
 

etik yang memurnikan budaya, sementara budaya 

berfungsi sebagai wahana kontekstualisasi ajaran Islam 

(Arkoun, 1994). 

Dengan demikian, integrasi nilai keislaman dan budaya 

lokal merupakan fondasi penting bagi keberlanjutan 

kehidupan sosial yang harmonis dan berkeadaban. 

Dalam masyarakat seperti Tanah Kaili, integrasi ini 

bukan hanya warisan historis, tetapi juga strategi masa 

depan dalam menghadapi dinamika sosial modern. 

Islam yang terintegrasi dengan budaya lokal mampu 

menjadi sistem nilai yang hidup, membumi, dan relevan 

dengan kebutuhan masyarakat. 

E. Islam Lokal: Antara Tradisi dan Transformasi 

Islam lokal merupakan ekspresi keberagamaan yang 

tumbuh dan berkembang dalam dialektika antara ajaran 

Islam yang bersifat universal dan konteks sosial-budaya 

masyarakat setempat. Dalam kerangka ini, Islam tidak 

hadir sebagai sistem nilai yang ahistoris dan statis, 

melainkan sebagai agama yang senantiasa berdialog 

dengan realitas sosial. Fenomena Islam lokal 

menunjukkan bahwa praktik keislaman selalu 

dipengaruhi oleh tradisi, struktur sosial, dan 

pengalaman historis komunitas tempat Islam itu 

dipraktikkan (Geertz, 1960). 

Tradisi dalam Islam lokal berfungsi sebagai medium 

transmisi nilai keislaman dari satu generasi ke generasi 

berikutnya. Melalui ritual, simbol, dan adat istiadat, 

nilai-nilai tauhid, akhlak, dan solidaritas sosial 

diinternalisasikan secara kultural. Menurut Shils 

(1981), tradisi memiliki peran penting dalam menjaga 



38 
 

kontinuitas nilai dan identitas sosial suatu masyarakat. 

Dalam konteks Islam lokal, tradisi menjadi sarana 

menjaga kesinambungan keberagamaan sekaligus 

memperkuat kohesi sosial. 

Namun demikian, Islam lokal tidak terlepas dari proses 

transformasi. Perubahan sosial, modernisasi, 

globalisasi, dan perkembangan teknologi informasi 

membawa tantangan baru bagi praktik keagamaan 

lokal. Islam lokal dituntut untuk beradaptasi tanpa 

kehilangan akar tradisinya. Giddens (1991) menyebut 

proses ini sebagai refleksivitas modern, di mana tradisi 

direkonstruksi secara sadar untuk menyesuaikan diri 

dengan konteks baru. Dalam hal ini, Islam lokal 

mengalami transformasi bentuk, cara ekspresi, dan 

institusi pendukungnya. 

Transformasi Islam lokal juga tampak dalam cara 

masyarakat menafsirkan ajaran Islam secara lebih 

kontekstual dan inklusif. Nilai-nilai universal Islam 

seperti keadilan, kemanusiaan, dan kemaslahatan 

ditafsirkan sesuai dengan kebutuhan sosial 

kontemporer. Menurut Fazlur Rahman (1982), 

dinamika penafsiran merupakan keniscayaan agar 

ajaran Islam tetap relevan dengan perubahan zaman. 

Pendekatan ini memungkinkan Islam lokal berperan 

sebagai kekuatan moral yang transformatif dalam 

kehidupan sosial. 

Dalam konteks masyarakat Tanah Kaili, Islam lokal 

merepresentasikan pertemuan antara nilai keislaman 

dan kearifan adat yang hidup. Praktik keagamaan tidak 

hanya dimaknai sebagai ritual individual, tetapi juga 



39 
 

sebagai bagian dari tatanan sosial dan budaya. Islam 

lokal di Tanah Kaili menunjukkan bagaimana tradisi 

adat dapat menjadi ruang artikulasi nilai Islam yang 

moderat, toleran, dan berorientasi pada harmoni sosial. 

Hal ini sejalan dengan pandangan Abdullah (2010) 

bahwa Islam lokal merupakan bentuk keberagamaan 

yang berakar kuat pada realitas sosial dan budaya 

masyarakat. 

Meski demikian, ketegangan antara tradisi dan 

transformasi tidak selalu mudah dikelola. Munculnya 

pandangan keagamaan yang skripturalis dan puritan 

seringkali menantang legitimasi Islam lokal dengan 

menilai praktik tradisional sebagai bid‘ah atau 

penyimpangan. Dalam situasi ini, diperlukan 

pendekatan keagamaan yang dialogis dan edukatif agar 

transformasi tidak berujung pada disintegrasi sosial. 

Arkoun (1994) menekankan pentingnya pembacaan 

kritis terhadap tradisi dan teks agama untuk menjaga 

keseimbangan antara autentisitas dan relevansi. 

Dengan demikian, Islam lokal berada pada 

persimpangan antara menjaga tradisi dan mendorong 

transformasi. Kekuatan Islam lokal terletak pada 

kemampuannya merawat nilai-nilai tradisional yang 

bermakna sekaligus membuka diri terhadap perubahan 

sosial. Dalam konteks masa depan Tanah Kaili, Islam 

lokal berpotensi menjadi fondasi etika dan budaya yang 

menopang kehidupan sosial yang damai, berkeadaban, 

dan berorientasi pada kemaslahatan bersama. 

 

 



40 
 

BAB IV 

PENDIDIKAN ISLAM DI TANAH KAILI: 

MADRASAH DAN TRANSMISI NILAI 

 

A. Perkembangan Pendidikan Islam di Tanah Kaili 

Pendidikan Islam di Tanah Kaili berkembang seiring 

dengan proses masuk dan menguatnya Islam sebagai 

sistem nilai dalam kehidupan sosial masyarakat. Sejak 

fase awal islamisasi, pendidikan Islam tidak hanya 

berfungsi sebagai sarana transmisi pengetahuan 

keagamaan, tetapi juga sebagai medium pembentukan 

karakter dan identitas sosial masyarakat. Dalam konteks 

ini, pendidikan Islam menjadi bagian integral dari 

dinamika sosial dan budaya lokal yang membentuk 

wajah keislaman di Tanah Kaili (Azra, 2004). 

Pada tahap awal, pendidikan Islam di Tanah Kaili 

berlangsung secara non-formal melalui pengajian di 

rumah-rumah tokoh agama, surau, dan masjid. Model 

pendidikan ini menekankan penguasaan dasar-dasar 

keislaman seperti membaca al-Qur’an, fikih ibadah, dan 

akhlak. Pola transmisi nilai berlangsung secara personal 

dan berbasis keteladanan, di mana hubungan guru dan 

murid dibangun dalam suasana kekeluargaan dan 

kultural. Menurut Steenbrink (1986), pendidikan Islam 

tradisional di Nusantara memiliki peran penting dalam 

membumikan ajaran Islam sekaligus menjaga 

kesinambungan tradisi keilmuan Islam. 

Perkembangan berikutnya ditandai dengan munculnya 

lembaga pendidikan Islam yang lebih terstruktur, 

seperti madrasah dan pesantren. Kehadiran madrasah di 



41 
 

Tanah Kaili merupakan respons terhadap kebutuhan 

masyarakat akan pendidikan Islam yang sistematis dan 

adaptif terhadap perubahan sosial. Madrasah tidak 

hanya mengajarkan ilmu-ilmu keagamaan, tetapi juga 

mulai mengintegrasikan mata pelajaran umum sebagai 

bagian dari upaya modernisasi pendidikan Islam. Proses 

ini sejalan dengan arus pembaruan pendidikan Islam di 

Indonesia pada awal abad ke-20 (Noer, 1996). 

Pada masa pascakemerdekaan, pendidikan Islam di 

Tanah Kaili semakin memperoleh legitimasi melalui 

kebijakan negara yang mengakui madrasah sebagai 

bagian dari sistem pendidikan nasional. Integrasi ini 

membawa implikasi pada peningkatan standar 

kelembagaan, kurikulum, dan profesionalisme guru. 

Namun demikian, madrasah tetap mempertahankan 

perannya sebagai pusat transmisi nilai-nilai keislaman 

dan kearifan lokal. Menurut Azra (2012), madrasah di 

Indonesia memiliki posisi strategis sebagai jembatan 

antara tradisi keislaman dan tuntutan modernitas. 

Dalam konteks lokal Tanah Kaili, pendidikan Islam 

tidak terlepas dari pengaruh budaya dan struktur sosial 

masyarakat setempat. Nilai-nilai lokal seperti 

kebersamaan, penghormatan terhadap otoritas moral, 

dan musyawarah diinternalisasikan dalam praktik 

pendidikan, baik secara eksplisit maupun implisit. Hal 

ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam di Tanah 

Kaili tidak hanya bersifat normatif-teologis, tetapi juga 

kultural-sosiologis. Pendekatan ini memperkuat daya 

adaptasi pendidikan Islam dalam menghadapi dinamika 

sosial yang terus berubah (Abdullah, 2010). 



42 
 

Memasuki era global dan digital, pendidikan Islam di 

Tanah Kaili menghadapi tantangan baru, seperti 

perubahan pola belajar, penetrasi budaya global, dan 

tuntutan kompetensi abad ke-21. Madrasah dituntut 

untuk melakukan inovasi pedagogis tanpa kehilangan 

orientasi nilai. Dalam konteks ini, pendidikan Islam 

memiliki peluang besar untuk menjadi agen 

transformasi sosial dengan mengintegrasikan nilai 

keislaman, kearifan lokal, dan keterampilan modern. 

Menurut Banks (2009), pendidikan yang responsif 

terhadap budaya lokal memiliki potensi lebih besar 

dalam membentuk peserta didik yang berkarakter dan 

berdaya saing. 

Dengan demikian, perkembangan pendidikan Islam di 

Tanah Kaili menunjukkan proses historis yang dinamis, 

adaptif, dan kontekstual. Madrasah sebagai institusi 

pendidikan Islam tidak hanya berperan dalam 

mentransmisikan ilmu dan nilai keislaman, tetapi juga 

menjadi ruang strategis dalam membentuk masa depan 

sosial dan budaya masyarakat Tanah Kaili. 

B. Madrasah sebagai Institusi Sosial dan Kultural 

Madrasah tidak hanya berfungsi sebagai lembaga 

pendidikan formal, tetapi juga sebagai institusi sosial 

dan kultural yang memiliki peran strategis dalam 

membentuk pola relasi, nilai, dan identitas masyarakat. 

Dalam perspektif sosiologi pendidikan, madrasah 

dipahami sebagai ruang sosial tempat berlangsungnya 

proses sosialisasi nilai, internalisasi norma, dan 

reproduksi budaya keagamaan. Oleh karena itu, 

keberadaan madrasah di Tanah Kaili tidak dapat 



43 
 

dilepaskan dari struktur sosial dan dinamika budaya 

masyarakat setempat (Durkheim, 1956). 

Sebagai institusi sosial, madrasah berperan dalam 

membangun kohesi dan integrasi masyarakat. Madrasah 

menjadi ruang pertemuan antara peserta didik, orang 

tua, guru, tokoh agama, dan masyarakat sekitar. Relasi 

sosial yang terbangun di lingkungan madrasah 

memperkuat solidaritas sosial dan rasa kebersamaan. 

Menurut Coleman (1988), institusi pendidikan memiliki 

fungsi penting dalam membentuk modal sosial (social 

capital) yang mendukung keberlanjutan kehidupan 

sosial suatu komunitas. 

Dalam konteks Tanah Kaili, madrasah sering kali 

berfungsi sebagai pusat aktivitas keagamaan dan sosial 

kemasyarakatan. Kegiatan keagamaan, peringatan hari 

besar Islam, musyawarah warga, dan praktik solidaritas 

sosial kerap berpusat di madrasah. Hal ini menunjukkan 

bahwa madrasah tidak hanya melayani kebutuhan 

pendidikan formal, tetapi juga kebutuhan sosial dan 

spiritual masyarakat. Fungsi ganda ini memperkuat 

posisi madrasah sebagai institusi yang berakar kuat 

dalam kehidupan sosial lokal (Azra, 2012). 

Sebagai institusi kultural, madrasah berperan dalam 

mentransmisikan nilai-nilai keislaman yang berkelindan 

dengan budaya lokal. Proses pembelajaran di madrasah 

tidak hanya mentransfer pengetahuan kognitif, tetapi 

juga membentuk habitus budaya peserta didik melalui 

keteladanan, pembiasaan, dan simbol-simbol budaya 

yang hidup di lingkungan sekolah. Bourdieu (1977) 

menyatakan bahwa institusi pendidikan berperan dalam 



44 
 

membentuk habitus sosial yang memengaruhi cara 

berpikir dan bertindak individu dalam masyarakat. 

Madrasah di Tanah Kaili juga menjadi ruang dialog 

antara nilai Islam normatif dan kearifan lokal. Nilai-

nilai seperti musyawarah, penghormatan kepada orang 

tua dan tokoh adat, serta kebersamaan sosial 

diinternalisasikan dalam praktik pendidikan madrasah. 

Integrasi ini menjadikan madrasah sebagai agen 

pelestari budaya lokal sekaligus agen transformasi 

sosial. Abdullah (2010) menegaskan bahwa pendidikan 

Islam yang mampu berdialog dengan budaya lokal akan 

memiliki daya tahan dan relevansi sosial yang lebih 

kuat. 

Namun demikian, peran madrasah sebagai institusi 

sosial dan kultural tidak lepas dari tantangan. 

Modernisasi pendidikan, tuntutan administratif, dan 

standar nasional seringkali mendorong madrasah untuk 

lebih berorientasi pada capaian akademik semata. Jika 

tidak dikelola secara bijak, kondisi ini berpotensi 

mengikis fungsi kultural madrasah. Oleh karena itu, 

diperlukan kebijakan dan praktik pendidikan yang 

menempatkan madrasah tidak hanya sebagai institusi 

akademik, tetapi juga sebagai pusat pembinaan nilai 

dan budaya (Tilaar, 2009). 

Dengan demikian, madrasah di Tanah Kaili memiliki 

peran ganda sebagai institusi sosial dan kultural yang 

strategis. Keberadaannya tidak hanya penting dalam 

mencetak generasi terdidik secara intelektual, tetapi 

juga dalam menjaga kesinambungan nilai-nilai 

keislaman dan budaya lokal. Madrasah, dalam konteks 



45 
 

ini, menjadi jembatan antara tradisi dan modernitas, 

antara nilai lokal dan tantangan global, serta antara 

pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat. 

C. Kurikulum Pendidikan Islam Berbasis Kearifan  

     Lokal 

Kurikulum pendidikan Islam berbasis kearifan lokal 

merupakan upaya strategis untuk mengintegrasikan 

nilai-nilai universal ajaran Islam dengan realitas sosial 

dan budaya masyarakat setempat. Kurikulum tidak lagi 

dipahami semata sebagai dokumen normatif, tetapi 

sebagai konstruksi sosial yang merefleksikan 

kebutuhan, nilai, dan identitas komunitas di mana 

pendidikan itu berlangsung. Dalam konteks Tanah 

Kaili, pengembangan kurikulum berbasis kearifan lokal 

menjadi penting untuk memastikan relevansi 

pendidikan Islam dengan kehidupan nyata peserta didik 

(Tyler, 1949). 

Secara konseptual, kurikulum berbasis kearifan lokal 

berangkat dari pandangan bahwa budaya lokal 

mengandung nilai-nilai etis dan pedagogis yang dapat 

memperkaya proses pembelajaran. Nilai-nilai seperti 

kebersamaan, musyawarah, penghormatan terhadap 

alam, dan solidaritas sosial memiliki kesesuaian dengan 

prinsip-prinsip Islam tentang keadilan, kemaslahatan, 

dan akhlak mulia. Menurut Banks (2009), kurikulum 

yang responsif terhadap budaya lokal mampu 

meningkatkan keterlibatan peserta didik dan 

memperkuat internalisasi nilai. 

Dalam pendidikan Islam, integrasi kearifan lokal dalam 

kurikulum dapat dilakukan melalui berbagai 



46 
 

pendekatan, baik pada level tujuan, materi, metode, 

maupun evaluasi pembelajaran. Materi fikih, akidah 

akhlak, dan sejarah kebudayaan Islam, misalnya, dapat 

dikontekstualisasikan dengan praktik sosial dan adat 

masyarakat Tanah Kaili. Pendekatan ini sejalan dengan 

gagasan Fazlur Rahman (1982) tentang pentingnya 

penafsiran kontekstual ajaran Islam agar tetap relevan 

dengan perubahan sosial. 

Kurikulum berbasis kearifan lokal juga berfungsi 

sebagai sarana transmisi nilai sosial dan budaya secara 

sistematis. Melalui pembelajaran yang mengaitkan teks 

keagamaan dengan pengalaman lokal, peserta didik 

tidak hanya memahami ajaran Islam secara kognitif, 

tetapi juga menghayatinya sebagai pedoman hidup. 

Menurut Lickona (1991), pendidikan nilai yang efektif 

harus menyentuh dimensi pengetahuan, sikap, dan 

tindakan secara terpadu. 

Dalam praktiknya, pengembangan kurikulum 

pendidikan Islam berbasis kearifan lokal di madrasah 

memerlukan peran aktif guru sebagai perancang dan 

fasilitator pembelajaran. Guru dituntut memiliki 

sensitivitas budaya dan kemampuan reflektif untuk 

mengaitkan materi ajar dengan konteks lokal tanpa 

mengurangi substansi ajaran Islam. Hal ini sejalan 

dengan pandangan Pinar (2004) bahwa kurikulum 

merupakan pengalaman hidup yang dibangun melalui 

interaksi antara guru, peserta didik, dan lingkungan 

sosial. 

Namun demikian, implementasi kurikulum berbasis 

kearifan lokal juga menghadapi tantangan, seperti 



47 
 

keterbatasan panduan operasional, tekanan standarisasi 

nasional, dan minimnya pelatihan guru. Oleh karena itu, 

diperlukan kebijakan pendidikan yang memberi ruang 

bagi madrasah untuk berinovasi secara kontekstual. 

Tilaar (2009) menegaskan bahwa desentralisasi 

kurikulum merupakan prasyarat penting bagi 

berkembangnya pendidikan yang berakar pada budaya 

lokal. 

Dengan demikian, kurikulum pendidikan Islam berbasis 

kearifan lokal di Tanah Kaili memiliki potensi besar 

sebagai instrumen pembentukan karakter dan identitas 

sosial peserta didik. Kurikulum semacam ini tidak 

hanya memperkuat pemahaman keislaman, tetapi juga 

menumbuhkan kesadaran budaya, tanggung jawab 

sosial, dan kesiapan menghadapi dinamika perubahan 

sosial. Dalam kerangka ini, pendidikan Islam menjadi 

wahana strategis bagi keberlanjutan nilai-nilai lokal dan 

transformasi sosial yang berkeadaban. 

D. Peran Guru dalam Transmisi Nilai Keislaman dan  

     Budaya 

Guru memiliki posisi sentral dalam proses transmisi 

nilai keislaman dan budaya, karena berperan sebagai 

mediator antara ajaran normatif Islam dan realitas sosial 

budaya peserta didik. Dalam perspektif pendidikan 

Islam, guru tidak hanya berfungsi sebagai penyampai 

pengetahuan (mu‘allim), tetapi juga sebagai pendidik 

(murabbi), pembimbing (mursyid), dan teladan moral 

(uswah ḥasanah). Peran multidimensional ini 

menjadikan guru sebagai aktor kunci dalam 



48 
 

pembentukan karakter dan identitas sosial generasi 

muda (Al-Attas, 1993). 

Sebagai agen transmisi nilai keislaman, guru 

bertanggung jawab menginternalisasikan ajaran Islam 

secara holistik, mencakup aspek akidah, ibadah, dan 

akhlak. Proses transmisi nilai tidak berlangsung secara 

mekanis melalui pengajaran kognitif semata, tetapi 

melalui keteladanan, pembiasaan, dan interaksi sosial 

yang bermakna. Menurut Lickona (1991), pendidikan 

nilai yang efektif sangat bergantung pada konsistensi 

antara apa yang diajarkan dan apa yang dicontohkan 

oleh pendidik dalam kehidupan sehari-hari. 

Dalam konteks budaya lokal, guru berperan sebagai 

penjaga sekaligus penafsir nilai-nilai budaya yang 

hidup di tengah masyarakat. Guru yang memiliki 

sensitivitas budaya mampu mengaitkan materi ajar 

dengan praktik sosial dan kearifan lokal peserta didik. 

Hal ini menjadikan pembelajaran lebih kontekstual dan 

bermakna. Bourdieu (1977) menyatakan bahwa institusi 

pendidikan, melalui aktor-aktornya, berperan dalam 

mereproduksi dan mentransformasikan habitus budaya 

dalam masyarakat. 

Di madrasah Tanah Kaili, peran guru dalam transmisi 

nilai keislaman dan budaya sering kali tercermin dalam 

integrasi nilai adat dan etika Islam dalam proses 

pembelajaran. Nilai-nilai seperti musyawarah, 

penghormatan terhadap orang tua dan tokoh adat, serta 

solidaritas sosial diinternalisasikan melalui kegiatan 

belajar-mengajar dan interaksi keseharian di lingkungan 

madrasah. Pendekatan ini memperkuat posisi guru 



49 
 

sebagai agen budaya yang menjembatani tradisi lokal 

dan nilai keislaman universal (Abdullah, 2010). 

Namun demikian, peran guru dalam transmisi nilai 

menghadapi berbagai tantangan di era modern, seperti 

perubahan pola komunikasi, pengaruh media digital, 

dan tuntutan administratif yang tinggi. Kondisi ini 

menuntut guru untuk terus meningkatkan kompetensi 

pedagogis, kultural, dan spiritual. Menurut Banks 

(2009), guru yang efektif dalam konteks multikultural 

adalah mereka yang memiliki kemampuan reflektif dan 

adaptif terhadap perubahan sosial dan budaya. 

Oleh karena itu, penguatan peran guru dalam transmisi 

nilai keislaman dan budaya memerlukan dukungan 

sistemik, baik melalui pelatihan berkelanjutan, 

pengembangan kurikulum kontekstual, maupun 

kebijakan pendidikan yang berpihak pada penguatan 

nilai dan karakter. Tilaar (2009) menegaskan bahwa 

kualitas pendidikan sangat ditentukan oleh kualitas guru 

sebagai aktor utama dalam proses pembelajaran dan 

pembentukan nilai. 

Dengan demikian, guru di madrasah Tanah Kaili 

memiliki peran strategis sebagai pendidik, agen budaya, 

dan agen perubahan sosial. Melalui keteladanan dan 

pembelajaran kontekstual, guru tidak hanya 

mentransmisikan pengetahuan keislaman, tetapi juga 

menanamkan nilai-nilai budaya lokal yang memperkaya 

praktik keberagamaan dan memperkuat kohesi sosial 

masyarakat. 

 



50 
 

E. Praktik Pembelajaran Kontekstual di Madrasah 

Pembelajaran kontekstual merupakan pendekatan 

pedagogis yang menekankan keterkaitan antara materi 

pembelajaran dengan pengalaman nyata peserta didik 

dalam kehidupan sehari-hari. Dalam pendidikan Islam, 

pembelajaran kontekstual bertujuan menjembatani 

nilai-nilai normatif ajaran Islam dengan realitas sosial 

dan budaya peserta didik. Pendekatan ini menjadi 

relevan bagi madrasah di Tanah Kaili yang memiliki 

kekayaan kearifan lokal sebagai sumber belajar yang 

bermakna (Johnson, 2002). 

Secara konseptual, pembelajaran kontekstual berpijak 

pada prinsip bahwa pengetahuan akan lebih bermakna 

ketika dikonstruksi melalui interaksi dengan lingkungan 

sosial dan budaya. Peserta didik tidak hanya menerima 

informasi secara pasif, tetapi aktif mengaitkan konsep 

keislaman dengan praktik sosial yang mereka alami. 

Menurut Dewey (1938), pengalaman langsung 

merupakan fondasi utama dalam proses belajar yang 

efektif dan berkelanjutan. 

Dalam praktik di madrasah, pembelajaran kontekstual 

dapat diwujudkan melalui integrasi materi ajar dengan 

fenomena sosial dan budaya lokal. Mata pelajaran fikih, 

misalnya, dapat dikaitkan dengan praktik ibadah dan 

muamalah yang hidup dalam masyarakat Tanah Kaili, 

seperti tradisi kebersamaan, musyawarah, dan 

solidaritas sosial. Pendekatan ini memungkinkan 

peserta didik memahami fikih tidak hanya sebagai 

norma hukum, tetapi sebagai pedoman etis dalam 

kehidupan sosial (Rahman, 1982). 



51 
 

Pembelajaran kontekstual juga mendorong penggunaan 

metode yang partisipatif dan reflektif, seperti diskusi 

kelompok, studi kasus, proyek berbasis komunitas, dan 

observasi lapangan. Melalui metode ini, peserta didik 

dilatih untuk berpikir kritis, berempati, dan bertanggung 

jawab secara sosial. Menurut Vygotsky (1978), 

interaksi sosial memiliki peran penting dalam 

perkembangan kognitif dan pembentukan makna 

belajar. 

Di madrasah Tanah Kaili, praktik pembelajaran 

kontekstual sering kali melibatkan lingkungan sosial 

sebagai laboratorium belajar. Kegiatan keagamaan dan 

sosial masyarakat, seperti peringatan hari besar Islam, 

kerja bakti, dan kegiatan adat, dapat dijadikan sumber 

belajar untuk menanamkan nilai keislaman dan budaya 

lokal. Pendekatan ini memperkuat fungsi madrasah 

sebagai institusi yang menyatu dengan kehidupan 

masyarakat (Abdullah, 2010). 

Namun demikian, implementasi pembelajaran 

kontekstual menghadapi sejumlah tantangan, antara lain 

keterbatasan waktu, kesiapan guru, dan tuntutan 

kurikulum yang padat. Oleh karena itu, diperlukan 

dukungan kelembagaan dan pengembangan profesional 

guru agar pembelajaran kontekstual dapat berjalan 

secara efektif. Johnson (2002) menekankan bahwa 

keberhasilan pembelajaran kontekstual sangat 

bergantung pada kemampuan guru dalam merancang 

pengalaman belajar yang relevan dan bermakna. 

Dengan demikian, praktik pembelajaran kontekstual di 

madrasah merupakan strategi penting dalam 



52 
 

mentransmisikan nilai keislaman dan budaya secara 

efektif. Melalui pembelajaran yang berakar pada 

realitas lokal, madrasah tidak hanya menghasilkan 

peserta didik yang cakap secara akademik, tetapi juga 

berkarakter, berbudaya, dan memiliki kesadaran sosial. 

Pendekatan ini menjadikan pendidikan Islam sebagai 

kekuatan transformasi sosial yang relevan dengan 

kebutuhan masyarakat Tanah Kaili di era modern. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



53 
 

BAB V 

PRAKTIK KEARIFAN LOKAL DALAM 

PENDIDIKAN ISLAM 

 

A. Nilai-Nilai Lokal dalam Pembelajaran Fikih 

Pembelajaran fikih pada hakikatnya tidak hanya 

bertujuan membekali peserta didik dengan pengetahuan 

normatif tentang hukum Islam, tetapi juga membentuk 

kesadaran etis dan sosial dalam kehidupan sehari-hari. 

Dalam konteks ini, integrasi nilai-nilai lokal dalam 

pembelajaran fikih menjadi penting agar ajaran fikih 

tidak dipahami secara tekstual semata, melainkan 

kontekstual dan relevan dengan realitas sosial budaya 

peserta didik. Menurut Rahman (1982), pemahaman 

fikih yang kontekstual memungkinkan nilai-nilai syariat 

berfungsi secara dinamis dalam kehidupan masyarakat. 

Nilai-nilai lokal yang hidup dalam masyarakat, seperti 

kebersamaan, musyawarah, kepedulian sosial, dan 

penghormatan terhadap tatanan adat, memiliki 

kesesuaian dengan prinsip-prinsip dasar fikih Islam. 

Konsep maslahah, ‘urf, dan maqāṣid al-sharī‘ah 

memberikan landasan normatif bagi pengakuan 

terhadap praktik sosial dan budaya lokal selama tidak 

bertentangan dengan prinsip keadilan dan kemanusiaan. 

Al-Zuhaili (1986) menegaskan bahwa adat (‘urf) dapat 

menjadi pertimbangan hukum dalam fikih apabila telah 

mengakar dan membawa kemaslahatan bagi 

masyarakat. 

Dalam praktik pembelajaran, nilai-nilai lokal dapat 

diintegrasikan melalui pemilihan contoh kasus fikih 



54 
 

yang dekat dengan kehidupan peserta didik. Misalnya, 

pembahasan fikih muamalah dapat dikaitkan dengan 

tradisi gotong royong dan kerja sama ekonomi 

masyarakat lokal, sementara fikih ibadah dapat 

dihubungkan dengan praktik keagamaan yang hidup 

dalam komunitas. Pendekatan ini membantu peserta 

didik memahami bahwa fikih tidak terpisah dari realitas 

sosial, melainkan menjadi pedoman etis dalam 

kehidupan bermasyarakat (Abdullah, 2010). 

Integrasi nilai-nilai lokal dalam pembelajaran fikih juga 

berkontribusi pada pembentukan sikap moderat dan 

toleran. Dengan memahami keragaman praktik sosial 

dan budaya, peserta didik diajak untuk bersikap terbuka 

dan menghargai perbedaan dalam bingkai nilai Islam. 

Menurut Qardhawi (1997), sikap moderasi (wasatiyyah) 

dalam fikih merupakan kunci untuk menjaga 

keseimbangan antara keteguhan prinsip dan fleksibilitas 

dalam penerapan hukum Islam. 

Peran guru menjadi sangat strategis dalam 

mengintegrasikan nilai-nilai lokal ke dalam 

pembelajaran fikih. Guru dituntut memiliki pemahaman 

fikih yang mendalam sekaligus kepekaan terhadap 

budaya lokal. Melalui pendekatan dialogis dan reflektif, 

guru dapat mengarahkan peserta didik untuk mengkaji 

praktik lokal secara kritis dan normatif. Pinar (2004) 

menyatakan bahwa kurikulum merupakan pengalaman 

belajar yang dibangun melalui interaksi antara guru, 

peserta didik, dan konteks sosial. 

Namun demikian, integrasi nilai-nilai lokal dalam 

pembelajaran fikih juga menghadapi tantangan, 



55 
 

terutama terkait kekhawatiran akan terjadinya 

penyimpangan dari ajaran normatif Islam. Oleh karena 

itu, diperlukan kerangka epistemologis yang jelas agar 

integrasi nilai lokal tetap berada dalam koridor syariat. 

Pendekatan maqāṣid al-sharī‘ah dapat dijadikan 

rujukan utama dalam menilai kesesuaian nilai-nilai 

lokal dengan tujuan hukum Islam (Kamali, 2008). 

Dengan demikian, pembelajaran fikih yang 

mengintegrasikan nilai-nilai lokal di Tanah Kaili 

berpotensi menjadi sarana efektif dalam 

mentransmisikan ajaran Islam yang kontekstual, 

moderat, dan berorientasi pada kemaslahatan sosial. 

Pendekatan ini tidak hanya memperkaya pemahaman 

fikih peserta didik, tetapi juga memperkuat identitas 

budaya dan kesadaran sosial sebagai bagian dari 

komunitas Muslim yang hidup dalam keberagaman 

budaya. 

B. Integrasi Budaya Lokal dalam Akidah Akhlak dan  

    Al-Qur’an Hadis 

Integrasi budaya lokal dalam pembelajaran Akidah 

Akhlak serta Al-Qur’an Hadis merupakan strategi 

pedagogis untuk menjadikan ajaran Islam lebih 

kontekstual dan bermakna bagi peserta didik. Mata 

pelajaran Akidah Akhlak dan Al-Qur’an Hadis 

memiliki posisi sentral dalam pembentukan keimanan, 

moralitas, dan kesadaran sosial peserta didik. Oleh 

karena itu, pengaitannya dengan budaya lokal menjadi 

penting agar nilai-nilai keislaman tidak dipahami secara 

abstrak, melainkan dihayati dalam kehidupan sehari-

hari (Lickona, 1991). 



56 
 

Dalam pembelajaran Akidah Akhlak, nilai-nilai budaya 

lokal dapat berfungsi sebagai medium konkret untuk 

menginternalisasikan konsep keimanan dan akhlak 

mulia. Nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, 

kebersamaan, dan penghormatan kepada orang tua dan 

tokoh masyarakat merupakan nilai budaya yang sejalan 

dengan prinsip akhlak Islam. Al-Ghazali (2000) 

menegaskan bahwa akhlak yang baik bukan hanya hasil 

pemahaman intelektual, tetapi buah dari pembiasaan 

dan pengalaman hidup yang berulang. 

Pembelajaran Al-Qur’an Hadis juga memiliki peluang 

besar untuk mengintegrasikan budaya lokal melalui 

penafsiran kontekstual ayat dan hadis. Ayat-ayat 

tentang keadilan sosial, tolong-menolong, dan 

persaudaraan dapat dikaitkan dengan praktik sosial dan 

tradisi lokal yang hidup di tengah masyarakat. 

Pendekatan ini sejalan dengan gagasan Fazlur Rahman 

(1982) mengenai pentingnya memahami pesan moral 

al-Qur’an secara historis dan kontekstual agar relevan 

dengan situasi sosial kontemporer. 

Integrasi budaya lokal dalam kedua mata pelajaran 

tersebut juga berkontribusi pada pembentukan sikap 

keberagamaan yang moderat dan inklusif. Dengan 

memahami bahwa nilai-nilai Islam dapat diekspresikan 

melalui berbagai bentuk budaya, peserta didik diajak 

untuk menghargai keragaman praktik keagamaan. 

Menurut Abdullah (2010), pendidikan Islam yang 

kontekstual mampu membangun kesadaran keagamaan 

yang dialogis dan terbuka terhadap perbedaan. 



57 
 

Dalam praktik pembelajaran, integrasi budaya lokal 

dapat diwujudkan melalui penggunaan contoh, narasi, 

dan studi kasus yang bersumber dari kehidupan 

masyarakat sekitar. Guru dapat mengaitkan materi 

Akidah Akhlak dan Al-Qur’an Hadis dengan peristiwa 

sosial, tradisi adat, dan nilai kearifan lokal yang 

relevan. Pendekatan ini meningkatkan keterlibatan 

peserta didik dan memperkuat internalisasi nilai. Banks 

(2009) menyebut pendekatan ini sebagai pendidikan 

yang responsif terhadap budaya (culturally responsive 

education). 

Namun demikian, integrasi budaya lokal dalam 

pembelajaran Akidah Akhlak dan Al-Qur’an Hadis 

perlu dilakukan secara kritis dan selektif. Tidak semua 

praktik budaya dapat diadopsi tanpa pertimbangan 

normatif. Oleh karena itu, prinsip al-‘ādah 

muḥakkamah dan pendekatan maqāṣid al-sharī‘ah 

menjadi rujukan penting dalam menilai kesesuaian nilai 

budaya dengan ajaran Islam. Al-Zuhaili (1986) 

menekankan bahwa adat dapat dijadikan pertimbangan 

selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip 

syariah. 

Dengan demikian, integrasi budaya lokal dalam 

pembelajaran Akidah Akhlak dan Al-Qur’an Hadis di 

Tanah Kaili merupakan upaya strategis dalam 

mentransmisikan nilai keislaman secara kontekstual, 

moderat, dan berakar pada realitas sosial. Pendekatan 

ini tidak hanya memperkuat keimanan dan akhlak 

peserta didik, tetapi juga menumbuhkan kesadaran 

budaya dan tanggung jawab sosial sebagai bagian dari 



58 
 

masyarakat Muslim yang hidup dalam keragaman 

budaya. 

C. Keteladanan, Pembiasaan, dan Budaya Religius  

     Madrasah 

Keteladanan dan pembiasaan merupakan dua 

pendekatan fundamental dalam pendidikan Islam yang 

berperan penting dalam membentuk budaya religius di 

lingkungan madrasah. Pendidikan Islam tidak hanya 

menekankan aspek kognitif, tetapi juga transformasi 

sikap dan perilaku yang terwujud dalam praktik 

kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, madrasah 

sebagai institusi pendidikan memiliki tanggung jawab 

strategis dalam menciptakan lingkungan religius yang 

kondusif bagi internalisasi nilai-nilai keislaman (Al-

Attas, 1993). 

Keteladanan (uswah ḥasanah) menempati posisi sentral 

dalam proses pendidikan nilai. Guru dan tenaga 

kependidikan berfungsi sebagai figur moral yang 

perilakunya menjadi rujukan peserta didik. Konsistensi 

antara ajaran dan tindakan pendidik memperkuat 

kredibilitas nilai yang ditransmisikan. Menurut Bandura 

(1977), proses belajar sosial berlangsung melalui 

observasi dan imitasi terhadap model perilaku yang 

dianggap bermakna. Dalam konteks madrasah, 

keteladanan guru dalam menjalankan ibadah, 

berinteraksi sosial, dan menjunjung etika menjadi 

fondasi pembentukan karakter religius peserta didik. 

Selain keteladanan, pembiasaan merupakan mekanisme 

penting dalam membentuk budaya religius. Pembiasaan 

dilakukan melalui praktik rutin seperti salat berjamaah, 



59 
 

membaca al-Qur’an, berdoa sebelum dan sesudah 

pembelajaran, serta kegiatan sosial keagamaan. Praktik 

yang dilakukan secara konsisten akan membentuk 

disposisi batin dan perilaku yang menetap. Al-Ghazali 

(2000) menegaskan bahwa akhlak terbentuk melalui 

latihan dan pembiasaan yang berulang, sehingga nilai-

nilai keislaman tidak berhenti pada tataran 

pengetahuan, tetapi terwujud dalam tindakan nyata. 

Budaya religius madrasah merupakan hasil dari 

interaksi antara keteladanan, pembiasaan, dan sistem 

nilai yang dibangun secara kolektif. Budaya ini 

tercermin dalam suasana belajar yang menjunjung 

tinggi nilai kejujuran, kedisiplinan, kepedulian sosial, 

dan sikap saling menghormati. Menurut Schein (2010), 

budaya organisasi terbentuk dari nilai, norma, dan 

praktik yang dipahami dan dijalankan bersama oleh 

anggota organisasi. Dalam madrasah, budaya religius 

menjadi identitas institusional yang membedakannya 

dari lembaga pendidikan lainnya. 

Di madrasah Tanah Kaili, budaya religius sering kali 

berkelindan dengan nilai-nilai budaya lokal, seperti 

kebersamaan, musyawarah, dan penghormatan kepada 

tokoh agama dan adat. Integrasi ini memperkuat 

penerimaan peserta didik terhadap nilai-nilai keislaman 

karena selaras dengan pengalaman sosial mereka. 

Abdullah (2010) menegaskan bahwa pendidikan Islam 

yang berakar pada budaya lokal memiliki daya 

internalisasi yang lebih kuat dan berkelanjutan. 

Namun demikian, pengembangan budaya religius 

madrasah menghadapi tantangan di era modern, seperti 



60 
 

pengaruh budaya populer, media digital, dan perubahan 

pola interaksi sosial. Oleh karena itu, diperlukan 

strategi penguatan budaya religius yang adaptif dan 

partisipatif. Menurut Banks (2009), lingkungan 

pendidikan yang efektif adalah lingkungan yang 

mampu mengelola keragaman dan perubahan sosial 

tanpa kehilangan nilai dasarnya. 

Dengan demikian, keteladanan, pembiasaan, dan 

budaya religius madrasah merupakan pilar penting 

dalam pendidikan Islam berbasis kearifan lokal. 

Melalui keteladanan pendidik dan pembiasaan praktik 

keagamaan yang konsisten, madrasah di Tanah Kaili 

tidak hanya mentransmisikan pengetahuan keislaman, 

tetapi juga membentuk karakter religius dan sosial 

peserta didik secara holistik dan berkelanjutan. 

D. Pendidikan Islam dan Harmonisasi Sosial 

Pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam 

membangun harmonisasi sosial, terutama dalam 

masyarakat yang plural secara budaya, sosial, dan 

keagamaan. Harmonisasi sosial merujuk pada kondisi 

kehidupan bersama yang ditandai oleh relasi yang 

seimbang, saling menghormati, dan kerja sama 

antaranggota masyarakat. Dalam perspektif Islam, 

harmoni sosial bukan hanya tujuan sosial, tetapi juga 

manifestasi dari nilai-nilai keimanan dan akhlak yang 

bersumber dari al-Qur’an dan Sunnah (Rahman, 1982). 

Sebagai sistem nilai, pendidikan Islam menanamkan 

prinsip-prinsip dasar yang menopang keharmonisan 

sosial, seperti keadilan (‘adl), persaudaraan 

(ukhuwwah), toleransi (tasāmuḥ), dan musyawarah 



61 
 

(shūrā). Nilai-nilai tersebut menjadi landasan etis 

dalam mengelola perbedaan dan mencegah konflik 

sosial. Menurut Qardhawi (1997), ajaran Islam tentang 

moderasi (wasatiyyah) menempatkan umat Islam pada 

posisi seimbang antara keteguhan prinsip dan 

keterbukaan sosial. 

Dalam konteks madrasah, pendidikan Islam berfungsi 

sebagai wahana sosialisasi nilai-nilai harmonis melalui 

kurikulum, pembelajaran, dan budaya institusi. Proses 

pembelajaran yang dialogis dan kontekstual mendorong 

peserta didik untuk memahami keberagaman sebagai 

realitas sosial yang harus disikapi secara bijak. 

Vygotsky (1978) menekankan bahwa interaksi sosial 

dalam lingkungan belajar berperan penting dalam 

pembentukan kesadaran dan sikap sosial individu. 

Pendidikan Islam berbasis kearifan lokal juga 

berkontribusi signifikan dalam membangun 

harmonisasi sosial. Nilai-nilai budaya lokal seperti 

kebersamaan, gotong royong, dan penghormatan 

terhadap otoritas moral masyarakat menjadi sarana 

konkret untuk menanamkan etika sosial Islam. Dalam 

masyarakat Tanah Kaili, integrasi nilai Islam dan 

budaya lokal memperkuat kohesi sosial dan mencegah 

polarisasi identitas. Abdullah (2010) menyebut 

pendekatan ini sebagai bentuk pendidikan Islam yang 

kontekstual dan berorientasi pada kemaslahatan sosial. 

Selain itu, pendidikan Islam berperan dalam 

membentuk kesadaran kritis peserta didik terhadap 

potensi konflik sosial dan cara penyelesaiannya secara 

damai. Melalui pembelajaran fikih sosial, akhlak, dan 



62 
 

sejarah Islam, peserta didik diajak memahami 

pentingnya resolusi konflik, keadilan restoratif, dan 

dialog. Galtung (1996) menegaskan bahwa pendidikan 

memiliki peran penting dalam membangun budaya 

damai (culture of peace) yang berkelanjutan. 

Namun demikian, kontribusi pendidikan Islam terhadap 

harmonisasi sosial tidak bersifat otomatis. Tantangan 

seperti eksklusivisme keagamaan, pemahaman tekstual 

yang sempit, dan pengaruh ideologi transnasional dapat 

mengganggu fungsi harmonis pendidikan Islam. Oleh 

karena itu, diperlukan penguatan paradigma pendidikan 

Islam yang moderat, inklusif, dan berbasis nilai 

kemanusiaan universal. Arkoun (1994) menekankan 

pentingnya pembacaan kritis dan dialogis terhadap teks 

dan tradisi keagamaan dalam konteks masyarakat 

modern. 

Dengan demikian, pendidikan Islam di madrasah Tanah 

Kaili memiliki potensi besar sebagai instrumen 

harmonisasi sosial. Melalui integrasi nilai keislaman 

dan kearifan lokal, pendidikan Islam tidak hanya 

membentuk individu yang saleh secara ritual, tetapi 

juga warga masyarakat yang beretika, toleran, dan 

berkomitmen pada kehidupan sosial yang damai dan 

berkeadaban. 

E. Studi Praktik dan Refleksi Lapangan 

Studi praktik dan refleksi lapangan merupakan bagian 

penting dalam memahami implementasi kearifan lokal 

dalam pendidikan Islam secara nyata dan kontekstual. 

Pendekatan ini menempatkan realitas empirik sebagai 

sumber utama untuk menilai sejauh mana nilai-nilai 



63 
 

keislaman dan budaya lokal diinternalisasikan dalam 

praktik pendidikan di madrasah. Dalam penelitian 

pendidikan, refleksi lapangan berfungsi sebagai 

jembatan antara teori normatif dan praktik sosial yang 

berlangsung di ruang-ruang pendidikan (Creswell, 

2014). 

Praktik pendidikan Islam di madrasah Tanah Kaili 

menunjukkan bahwa integrasi nilai keislaman dan 

kearifan lokal tidak hanya berlangsung dalam dokumen 

kurikulum, tetapi juga dalam interaksi sehari-hari antara 

guru, peserta didik, dan lingkungan sosial. Aktivitas 

seperti pembelajaran kontekstual, keteladanan guru, 

pembiasaan ibadah, serta keterlibatan madrasah dalam 

kegiatan sosial masyarakat menjadi bukti konkret 

berjalannya proses transmisi nilai secara kultural. 

Menurut Geertz (1960), praktik keagamaan yang hidup 

dalam masyarakat merefleksikan proses internalisasi 

nilai yang telah berakar secara sosial dan simbolik. 

Refleksi lapangan juga mengungkap bahwa guru 

memegang peran sentral dalam mengontekstualisasikan 

ajaran Islam sesuai dengan realitas lokal. Guru tidak 

hanya menyampaikan materi ajar, tetapi juga 

menafsirkan nilai-nilai keislaman melalui bahasa, 

simbol, dan pengalaman sosial yang akrab bagi peserta 

didik. Proses ini memperkuat pemahaman peserta didik 

terhadap Islam sebagai pedoman hidup yang relevan 

dan membumi. Schön (1983) menyebut praktik 

semacam ini sebagai reflective practice, yaitu 

kemampuan pendidik untuk merefleksikan tindakan dan 

pengalaman guna meningkatkan kualitas pembelajaran. 



64 
 

Dari sisi peserta didik, praktik pendidikan Islam 

berbasis kearifan lokal mendorong terbentuknya sikap 

religius yang moderat dan inklusif. Peserta didik tidak 

hanya memahami ajaran Islam secara normatif, tetapi 

juga mampu mengaitkannya dengan nilai kebersamaan, 

toleransi, dan tanggung jawab sosial. Hal ini 

menunjukkan bahwa pendidikan Islam memiliki potensi 

besar dalam membangun karakter sosial yang harmonis 

apabila dilaksanakan secara kontekstual. Temuan ini 

sejalan dengan pandangan Lickona (1991) bahwa 

pendidikan karakter yang efektif harus melibatkan 

pengalaman nyata dan refleksi moral. 

Namun demikian, refleksi lapangan juga menunjukkan 

adanya sejumlah tantangan, seperti keterbatasan sumber 

daya, variasi kompetensi guru, serta tekanan 

administratif yang memengaruhi optimalisasi praktik 

pembelajaran kontekstual. Selain itu, pengaruh budaya 

global dan media digital turut membentuk cara pandang 

peserta didik terhadap nilai agama dan budaya. Oleh 

karena itu, diperlukan penguatan kapasitas guru dan 

kebijakan pendidikan yang mendukung inovasi 

kontekstual di madrasah. Tilaar (2009) menegaskan 

bahwa keberhasilan pendidikan berbasis budaya sangat 

ditentukan oleh dukungan struktural dan keberpihakan 

kebijakan. 

Secara reflektif, studi praktik lapangan di Tanah Kaili 

menegaskan bahwa pendidikan Islam berbasis kearifan 

lokal bukanlah konsep ideal yang utopis, melainkan 

praktik nyata yang dapat dikembangkan dan diperkuat. 

Pengalaman lapangan menunjukkan bahwa ketika 

madrasah mampu bersinergi dengan budaya lokal dan 



65 
 

kebutuhan sosial masyarakat, pendidikan Islam tidak 

hanya berfungsi sebagai transmisi ilmu, tetapi juga 

sebagai kekuatan transformasi sosial. Dalam kerangka 

ini, pendidikan Islam berkontribusi langsung pada 

pembentukan masyarakat yang religius, berbudaya, dan 

berkeadaban (Abdullah, 2010). 

Dengan demikian, studi praktik dan refleksi lapangan 

memberikan landasan empiris yang memperkuat 

argumentasi buku ini bahwa kearifan lokal merupakan 

modal penting dalam pengembangan pendidikan Islam. 

Refleksi atas praktik nyata di madrasah Tanah Kaili 

menjadi pijakan strategis untuk merumuskan model 

pendidikan Islam yang kontekstual, berkelanjutan, dan 

relevan dengan tantangan sosial masa kini dan masa 

depan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



66 
 

BAB VI 

DINAMIKA SOSIAL KEAGAMAAN 

MASYARAKAT TANAH KAILI 

 

A. Relasi Islam, Adat, dan Kehidupan Sosial 

Relasi antara Islam, adat, dan kehidupan sosial 

merupakan fondasi utama dalam pembentukan tatanan 

masyarakat yang berakar pada nilai religius dan budaya 

lokal. Dalam konteks masyarakat Nusantara, termasuk 

Tanah Kaili, Islam tidak hadir dalam ruang sosial yang 

hampa, melainkan berinteraksi secara dinamis dengan 

sistem adat yang telah lebih dahulu mengatur pola 

kehidupan sosial. Interaksi ini melahirkan bentuk 

keberislaman yang kontekstual, akomodatif, dan 

berkelanjutan dalam struktur sosial masyarakat. 

Secara konseptual, adat dipahami sebagai seperangkat 

nilai, norma, dan praktik sosial yang diwariskan secara 

turun-temurun dan berfungsi sebagai pedoman hidup 

bersama. Sementara itu, Islam hadir sebagai sistem nilai 

transenden yang mengatur relasi manusia dengan Tuhan 

(ḥabl min Allāh) dan relasi antarmanusia (ḥabl min al-

nās). Ketika Islam berinteraksi dengan adat, terjadi 

proses dialektika yang melahirkan sintesis nilai, bukan 

pertentangan. Koentjaraningrat (2009) menegaskan 

bahwa kebudayaan lokal memiliki kemampuan adaptif 

dalam menerima nilai baru tanpa kehilangan identitas 

dasarnya. 

Dalam kehidupan sosial masyarakat Kaili, relasi Islam 

dan adat tercermin dalam praktik-praktik sosial-

keagamaan seperti ritus daur hidup, musyawarah adat, 



67 
 

solidaritas komunal, dan etika pergaulan sosial. Nilai-

nilai Islam tentang kebersamaan (ukhuwwah), keadilan 

(‘adl), dan kemaslahatan (maṣlaḥah) terinternalisasi 

dalam norma adat yang menekankan harmoni, saling 

menghormati, dan tanggung jawab kolektif. Hal ini 

sejalan dengan pandangan Geertz (1960) yang melihat 

agama sebagai sistem simbol yang membentuk motivasi 

dan pola tindakan sosial masyarakat. 

Relasi Islam dan adat juga bersifat normatif dan etis. 

Dalam perspektif fikih sosial, adat (‘urf) diakui sebagai 

salah satu pertimbangan dalam penetapan hukum 

selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar 

syariat. Kaidah al-‘ādah muḥakkamah menegaskan 

bahwa adat dapat menjadi dasar hukum dalam praktik 

sosial (Al-Zarqa, 1998). Prinsip ini menjelaskan 

mengapa Islam di Tanah Kaili mampu bersemi dan 

diterima secara luas, karena ia menghargai struktur 

sosial yang telah hidup dan berfungsi di tengah 

masyarakat. 

Dalam konteks kehidupan sosial modern, relasi Islam 

dan adat menghadapi tantangan perubahan sosial yang 

cepat, seperti urbanisasi, globalisasi budaya, dan 

penetrasi nilai-nilai individualistik. Namun demikian, 

keberadaan nilai adat yang diinternalisasi dengan ajaran 

Islam berfungsi sebagai penyangga moral dalam 

menjaga kohesi sosial. Durkheim (1912) menyebut 

agama sebagai kekuatan integratif yang memperkuat 

solidaritas sosial, terutama dalam masyarakat yang 

sedang mengalami transformasi. 



68 
 

Lebih jauh, relasi Islam, adat, dan kehidupan sosial 

tidak hanya bersifat simbolik, tetapi juga praktis dan 

institusional. Lembaga adat, tokoh agama, dan institusi 

pendidikan berperan sebagai mediator dalam merawat 

harmoni nilai tersebut. Sinergi antara ketiganya 

memungkinkan terbentuknya tatanan sosial yang 

religius sekaligus berbudaya. Abdullah (2010) 

menyebut pola ini sebagai Islam kultural, yaitu 

keberislaman yang tumbuh dari dialog kreatif antara 

teks agama dan konteks sosial. 

Dengan demikian, relasi Islam, adat, dan kehidupan 

sosial di Tanah Kaili merupakan bentuk integrasi nilai 

yang dinamis dan reflektif. Relasi ini tidak hanya 

menjaga keberlanjutan tradisi dan identitas lokal, tetapi 

juga membuka ruang transformasi sosial yang 

berlandaskan nilai keislaman. Dalam kerangka ini, 

Islam tidak berfungsi sebagai kekuatan homogenisasi 

budaya, melainkan sebagai sumber etika sosial yang 

memperkaya dan memuliakan kehidupan masyarakat. 

B. Pendidikan Islam dalam Pencegahan Konflik Sosial 

Pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam 

membangun kesadaran sosial dan mencegah konflik di 

tengah masyarakat yang majemuk. Konflik sosial kerap 

muncul akibat perbedaan kepentingan, identitas, serta 

lemahnya pemahaman nilai-nilai etis dalam kehidupan 

bersama. Dalam konteks ini, pendidikan Islam tidak 

hanya berfungsi sebagai sarana transfer pengetahuan 

keagamaan, tetapi juga sebagai medium internalisasi 

nilai-nilai perdamaian, keadilan, dan toleransi yang 

menjadi fondasi harmoni sosial. 



69 
 

Secara normatif, ajaran Islam menempatkan 

perdamaian (ṣulḥ), keadilan (‘adl), dan kasih sayang 

(raḥmah) sebagai prinsip utama dalam relasi sosial. Al-

Qur’an menegaskan pentingnya menyelesaikan 

perselisihan melalui dialog dan keadilan (QS. al-

Ḥujurāt: 9–10). Nilai-nilai tersebut menjadi basis etik 

yang dapat ditransmisikan melalui proses pendidikan 

formal dan nonformal. Menurut Al-Attas (1991), 

pendidikan Islam bertujuan membentuk manusia 

beradab (insān ādabī) yang mampu menempatkan diri 

secara proporsional dalam kehidupan sosial. 

Dalam praktik pendidikan di madrasah dan lembaga 

pendidikan Islam, pencegahan konflik sosial dapat 

dilakukan melalui penguatan kurikulum berbasis nilai 

moderasi beragama, toleransi, dan resolusi konflik. 

Materi fikih muamalah, akidah akhlak, serta sejarah 

peradaban Islam dapat diarahkan untuk menumbuhkan 

sikap saling menghargai perbedaan dan menghindari 

kekerasan. Pendekatan ini sejalan dengan gagasan 

pendidikan transformatif yang menempatkan peserta 

didik sebagai agen perdamaian di lingkungannya 

(Freire, 1970). 

Konteks Tanah Kaili yang plural secara budaya dan 

sosial menuntut pendidikan Islam yang sensitif terhadap 

kearifan lokal. Nilai-nilai adat seperti musyawarah, 

kebersamaan, dan penghormatan terhadap otoritas 

moral komunitas dapat diintegrasikan dalam 

pembelajaran sebagai mekanisme penyelesaian konflik 

berbasis lokal. Abdullah (2010) menekankan bahwa 

integrasi nilai agama dan budaya lokal memperkuat 



70 
 

kohesi sosial dan mencegah konflik yang bersumber 

dari kesalahpahaman identitas. 

Selain melalui kurikulum, peran pendidik menjadi 

kunci dalam pencegahan konflik sosial. Guru tidak 

hanya berfungsi sebagai pengajar, tetapi juga sebagai 

teladan moral dan mediator sosial. Keteladanan sikap 

inklusif, dialogis, dan adil dari guru akan membentuk 

iklim pendidikan yang damai dan kondusif. Vygotsky 

(1978) menyatakan bahwa interaksi sosial dalam 

lingkungan belajar berpengaruh signifikan terhadap 

pembentukan sikap dan perilaku peserta didik. 

Pendidikan Islam juga berperan dalam membangun 

kesadaran kritis peserta didik terhadap potensi konflik 

di masyarakat. Melalui diskusi reflektif, studi kasus, 

dan pembelajaran kontekstual, peserta didik diajak 

memahami akar konflik dan cara penyelesaiannya 

secara damai. Pendekatan ini memperkuat fungsi 

pendidikan Islam sebagai sarana rekonsiliasi sosial dan 

penguatan solidaritas komunitas (Azra, 2012). 

Dengan demikian, pendidikan Islam merupakan 

instrumen penting dalam pencegahan konflik sosial, 

khususnya di masyarakat yang memiliki keragaman 

budaya seperti Tanah Kaili. Melalui internalisasi nilai-

nilai keislaman yang moderat, integratif, dan 

kontekstual, pendidikan Islam berkontribusi dalam 

membangun masyarakat yang harmonis, adil, dan 

berkeadaban. Peran ini menegaskan bahwa pendidikan 

Islam bukan hanya proses pembelajaran di ruang kelas, 

tetapi juga praksis sosial yang berdampak luas bagi 

kehidupan bersama. 



71 
 

C. Tantangan Globalisasi dan Digitalisasi Budaya 

Globalisasi dan digitalisasi budaya merupakan dua arus 

besar yang secara signifikan memengaruhi struktur 

sosial, sistem nilai, dan praktik keberagamaan 

masyarakat kontemporer. Globalisasi membuka ruang 

interaksi lintas budaya tanpa batas geografis, sementara 

digitalisasi mempercepat penyebaran informasi, ide, 

dan simbol budaya melalui teknologi komunikasi. 

Dalam konteks masyarakat Tanah Kaili, kedua 

fenomena ini menghadirkan peluang sekaligus 

tantangan bagi keberlanjutan nilai-nilai Islam dan 

kearifan lokal. 

Secara teoritis, globalisasi ditandai oleh intensifikasi 

hubungan sosial global yang menghubungkan 

peristiwa-peristiwa lokal dengan struktur global 

(Giddens, 1990). Proses ini berdampak pada terjadinya 

pergeseran identitas budaya dan agama, terutama di 

kalangan generasi muda. Nilai-nilai global yang bersifat 

individualistik, konsumtif, dan instan kerap berhadapan 

dengan nilai-nilai lokal yang menekankan kebersamaan, 

kesantunan, dan tanggung jawab sosial. Kondisi ini 

berpotensi melemahkan ikatan sosial dan otoritas nilai 

tradisional apabila tidak direspons secara kritis. 

Digitalisasi budaya memperkuat dampak globalisasi 

melalui media sosial, platform digital, dan ruang virtual 

yang menjadi arena baru pembentukan identitas dan 

ekspresi keagamaan. Di satu sisi, media digital 

membuka akses luas terhadap pengetahuan keislaman 

dan memperluas dakwah. Namun di sisi lain, ia juga 

menjadi medium penyebaran paham keagamaan yang 



72 
 

dangkal, intoleran, atau terfragmentasi. Castells (2010) 

menyebut fenomena ini sebagai network society, di 

mana identitas dibentuk melalui jaringan informasi 

yang sering kali terlepas dari konteks sosial-budaya 

lokal. 

Bagi masyarakat Tanah Kaili, digitalisasi budaya 

menantang mekanisme transmisi nilai yang selama ini 

berlangsung secara lisan, komunal, dan berbasis 

keteladanan. Tradisi musyawarah, penghormatan 

kepada tokoh adat dan agama, serta pembelajaran nilai 

melalui praktik sosial berpotensi terpinggirkan oleh 

budaya digital yang serba cepat dan individual. 

Menurut Appadurai (1996), arus budaya global (-

scapes) dapat menggeser imajinasi sosial lokal jika 

tidak diimbangi dengan penguatan identitas budaya. 

Dalam konteks pendidikan Islam, tantangan globalisasi 

dan digitalisasi menuntut adaptasi pedagogis yang bijak 

dan kontekstual. Pendidikan Islam tidak dapat bersikap 

defensif atau menolak teknologi, tetapi perlu 

memanfaatkannya sebagai sarana penguatan nilai. 

Integrasi literasi digital, etika bermedia, dan 

pemahaman keislaman yang moderat menjadi agenda 

penting dalam pembelajaran. Azra (2012) menegaskan 

bahwa pendidikan Islam harus mampu merespons 

modernitas tanpa kehilangan akar tradisi dan nilai lokal. 

Selain itu, tantangan digital juga berkaitan dengan 

otoritas keagamaan. Informasi keislaman yang beredar 

bebas di ruang digital sering kali tidak melalui proses 

validasi ilmiah dan kultural. Hal ini dapat menimbulkan 

kebingungan dan konflik pemahaman di tingkat akar 



73 
 

rumput. Oleh karena itu, peran lembaga pendidikan, 

tokoh agama, dan komunitas adat menjadi krusial 

dalam membimbing masyarakat agar mampu memilah 

informasi dan menjaga keseimbangan antara 

keterbukaan global dan kearifan lokal (Hefner, 2011). 

Dengan demikian, globalisasi dan digitalisasi budaya 

merupakan tantangan nyata bagi keberlanjutan Islam 

dan budaya lokal di Tanah Kaili. Namun, tantangan ini 

juga membuka peluang transformasi jika direspons 

melalui pendidikan Islam yang adaptif, kritis, dan 

berakar pada nilai lokal. Upaya ini akan memastikan 

bahwa Islam tetap berfungsi sebagai sumber etika dan 

identitas, sementara budaya lokal tetap hidup dan 

relevan di tengah arus perubahan global. 

D. Peran Tokoh Agama, Tokoh Adat, dan Lembaga  

     Pendidikan 

Tokoh agama, tokoh adat, dan lembaga pendidikan 

merupakan tiga pilar sosial yang memiliki peran 

strategis dalam menjaga keberlanjutan nilai keislaman, 

kearifan lokal, serta harmoni sosial di tengah dinamika 

perubahan masyarakat. Dalam konteks Tanah Kaili, 

ketiganya tidak berdiri sendiri, melainkan saling 

berinteraksi dan berkolaborasi dalam membentuk 

tatanan sosial yang religius, berbudaya, dan 

berkeadaban. 

Tokoh agama berperan sebagai penjaga dan penafsir 

nilai-nilai keislaman yang hidup di tengah masyarakat. 

Melalui dakwah, pengajian, dan keteladanan moral, 

tokoh agama mentransmisikan ajaran Islam secara 

normatif sekaligus kontekstual. Peran ini menjadi 



74 
 

penting dalam menghadapi tantangan globalisasi dan 

digitalisasi yang kerap menghadirkan pemahaman 

keagamaan yang parsial dan instan. Menurut Azra 

(2012), otoritas moral tokoh agama berfungsi sebagai 

penyeimbang antara teks keagamaan dan realitas sosial 

yang terus berubah. 

Sementara itu, tokoh adat memiliki fungsi sebagai 

penjaga nilai-nilai budaya lokal dan penjamin harmoni 

sosial dalam komunitas. Dalam masyarakat Kaili, tokoh 

adat berperan dalam mengatur relasi sosial, 

menyelesaikan konflik berbasis musyawarah, serta 

menjaga tradisi yang sarat nilai etis. Adat tidak hanya 

berfungsi sebagai warisan budaya, tetapi juga sebagai 

sistem norma yang hidup dan adaptif. Koentjaraningrat 

(2009) menegaskan bahwa tokoh adat memiliki 

legitimasi sosial yang kuat dalam membentuk perilaku 

kolektif masyarakat. 

Relasi antara tokoh agama dan tokoh adat bersifat 

komplementer. Tokoh agama memberikan landasan 

teologis dan etis, sementara tokoh adat menyediakan 

kerangka kultural dan sosial bagi penerapan nilai-nilai 

tersebut. Sinergi ini memungkinkan internalisasi nilai 

Islam berlangsung secara damai dan diterima oleh 

masyarakat. Abdullah (2010) menyebut pola ini sebagai 

bentuk integrasi Islam kultural, di mana agama dan 

budaya saling memperkaya tanpa saling menegasikan. 

Lembaga pendidikan, khususnya madrasah dan sekolah 

Islam, berperan sebagai ruang institusional untuk 

mentransmisikan nilai keislaman dan budaya lokal 

secara sistematis dan berkelanjutan. Melalui kurikulum, 



75 
 

praktik pembelajaran, dan budaya sekolah, lembaga 

pendidikan membentuk karakter peserta didik agar 

memiliki kesadaran religius, identitas budaya, dan 

tanggung jawab sosial. Menurut Al-Attas (1991), 

pendidikan Islam bertujuan menanamkan adab sebagai 

fondasi pembentukan manusia paripurna. 

Kolaborasi antara lembaga pendidikan dengan tokoh 

agama dan tokoh adat memperkuat efektivitas 

pendidikan Islam dalam masyarakat. Keterlibatan tokoh 

adat dan agama dalam kegiatan pendidikan, seperti 

pengayaan materi lokal, kegiatan keagamaan, dan 

penyelesaian masalah sosial, menjadikan pendidikan 

lebih kontekstual dan bermakna. Pendekatan ini sejalan 

dengan konsep pendidikan berbasis komunitas yang 

menempatkan masyarakat sebagai mitra aktif dalam 

proses pendidikan (Freire, 1970). 

Dengan demikian, peran tokoh agama, tokoh adat, dan 

lembaga pendidikan tidak hanya bersifat fungsional, 

tetapi juga strategis dalam menjaga harmoni sosial dan 

keberlanjutan nilai di Tanah Kaili. Sinergi ketiganya 

menjadi modal sosial yang penting dalam menghadapi 

tantangan perubahan zaman, sekaligus memastikan 

bahwa pendidikan Islam tetap relevan, inklusif, dan 

berakar pada kearifan lokal. 

E. Strategi Penguatan Identitas Sosial dan Keagamaan 

Penguatan identitas sosial dan keagamaan merupakan 

agenda strategis dalam menjaga keberlanjutan nilai, 

kohesi sosial, dan ketahanan budaya masyarakat di 

tengah arus globalisasi dan digitalisasi. Identitas sosial-

keagamaan tidak terbentuk secara instan, melainkan 



76 
 

melalui proses panjang internalisasi nilai, praktik sosial, 

dan pengalaman kolektif yang terus direproduksi dalam 

kehidupan sehari-hari. Dalam konteks Tanah Kaili, 

penguatan identitas ini menjadi penting untuk 

memastikan bahwa Islam tetap berfungsi sebagai 

sumber etika sosial yang menyatu dengan kearifan 

lokal. 

Secara teoritis, identitas sosial dipahami sebagai 

konstruksi yang terbentuk melalui interaksi individu 

dengan kelompok sosial dan sistem nilai yang 

dianutnya (Tajfel & Turner, 1986). Sementara itu, 

identitas keagamaan berfungsi sebagai sumber makna, 

orientasi moral, dan komitmen sosial. Pendidikan Islam 

memiliki posisi sentral dalam proses ini karena ia 

menjadi medium utama internalisasi nilai keislaman 

yang membentuk cara berpikir, bersikap, dan bertindak 

individu dalam masyarakat (Al-Attas, 1991). 

Salah satu strategi utama penguatan identitas sosial dan 

keagamaan adalah integrasi nilai Islam dan budaya 

lokal dalam pendidikan formal dan nonformal. 

Kurikulum pendidikan Islam yang kontekstual, yang 

mengaitkan ajaran Islam dengan realitas sosial dan 

tradisi lokal, memungkinkan peserta didik memahami 

agama sebagai bagian dari kehidupan sosialnya. 

Pendekatan ini mencegah terjadinya keterputusan 

antara identitas keagamaan dan identitas kultural 

(Abdullah, 2010). 

Strategi lainnya adalah penguatan praktik sosial-

keagamaan berbasis komunitas. Kegiatan keagamaan 

yang melibatkan partisipasi kolektif, seperti pengajian, 



77 
 

peringatan hari besar Islam, dan tradisi religius lokal, 

berfungsi sebagai ruang reproduksi identitas dan 

solidaritas sosial. Durkheim (1912) menegaskan bahwa 

ritual keagamaan memiliki fungsi integratif yang 

memperkuat kesadaran kolektif dan kohesi sosial 

masyarakat. 

Dalam menghadapi tantangan digitalisasi, penguatan 

identitas sosial dan keagamaan juga menuntut literasi 

digital yang beretika. Media digital perlu dimanfaatkan 

sebagai sarana dakwah dan edukasi yang moderat, 

inklusif, dan berakar pada nilai lokal. Pendidikan Islam 

berperan membekali generasi muda dengan 

kemampuan kritis dalam memilah informasi keagamaan 

dan membangun identitas digital yang sejalan dengan 

nilai keislaman dan budaya Kaili (Castells, 2010). 

Peran tokoh agama, tokoh adat, dan pendidik menjadi 

kunci dalam strategi ini. Keteladanan mereka dalam 

bersikap, berdialog, dan merespons perbedaan akan 

membentuk iklim sosial yang sehat dan inklusif. 

Keteladanan sosial (social modeling) terbukti efektif 

dalam membentuk identitas dan perilaku kolektif, 

terutama di masyarakat yang masih menjunjung tinggi 

figur otoritatif (Bandura, 1986). 

Dengan demikian, strategi penguatan identitas sosial 

dan keagamaan di Tanah Kaili harus bersifat integratif, 

partisipatif, dan adaptif. Melalui sinergi pendidikan 

Islam, kearifan lokal, dan pemanfaatan teknologi secara 

bijak, identitas keislaman dan sosial masyarakat sebagai 

modal utama dalam membangun masa depan Tanah 

Kaili yang harmonis, berkeadaban, dan berkelanjutan. 



78 
 

BAB VII 

ISLAM DAN MASA DEPAN TANAH KAILI 

 

A. Arah Transformasi Pendidikan Islam 

Transformasi pendidikan Islam merupakan keniscayaan 

dalam menghadapi perubahan sosial, budaya, dan 

teknologi yang terus berlangsung. Pendidikan Islam 

tidak dapat lagi dipahami sebatas proses pewarisan 

tradisi keagamaan, tetapi harus diposisikan sebagai 

kekuatan transformatif yang mampu membentuk 

sumber daya manusia beriman, berilmu, dan berdaya 

saing. Dalam konteks Tanah Kaili, transformasi 

pendidikan Islam menjadi strategi penting untuk 

memastikan keberlanjutan nilai keislaman yang berakar 

pada kearifan lokal sekaligus responsif terhadap 

tantangan global. 

Secara konseptual, transformasi pendidikan Islam 

menuntut pergeseran paradigma dari pendekatan 

normatif-doktrinal menuju pendekatan integratif dan 

kontekstual. Pendidikan Islam perlu mengintegrasikan 

dimensi teologis, etis, sosial, dan kultural dalam proses 

pembelajaran. Al-Attas (1991) menegaskan bahwa 

tujuan utama pendidikan Islam adalah pembentukan 

insan beradab yang mampu menempatkan ilmu dan 

nilai secara proporsional dalam kehidupan. Paradigma 

ini relevan untuk menjawab kebutuhan masyarakat 

Kaili yang tengah mengalami perubahan sosial dan 

budaya. 

Arah transformasi pendidikan Islam juga ditandai oleh 

penguatan relevansi kurikulum dengan realitas lokal 



79 
 

dan kebutuhan masa depan. Kurikulum tidak hanya 

berorientasi pada penguasaan materi keagamaan, tetapi 

juga pada pengembangan keterampilan berpikir kritis, 

literasi digital, dan kesadaran sosial. Integrasi kearifan 

lokal Tanah Kaili dalam kurikulum pendidikan Islam 

menjadi langkah strategis untuk menjaga identitas 

budaya sekaligus memperkaya pengalaman belajar 

peserta didik (Abdullah, 2010). 

Selain aspek kurikulum, transformasi pendidikan Islam 

menuntut inovasi pedagogis yang berpusat pada peserta 

didik. Pendekatan pembelajaran kontekstual, 

kolaboratif, dan reflektif perlu dikembangkan agar 

peserta didik mampu mengaitkan nilai-nilai Islam 

dengan persoalan nyata di masyarakat. Freire (1970) 

menyebut pendidikan semacam ini sebagai pendidikan 

pembebasan yang mendorong kesadaran kritis dan 

partisipasi aktif dalam perubahan sosial. 

Peran pendidik dalam arah transformasi pendidikan 

Islam juga mengalami pergeseran. Guru tidak lagi 

hanya berfungsi sebagai penyampai pengetahuan, tetapi 

sebagai fasilitator, pembimbing moral, dan agen 

perubahan sosial. Penguatan kompetensi pedagogik, 

profesional, dan kultural guru menjadi prasyarat utama 

keberhasilan transformasi pendidikan Islam di Tanah 

Kaili (Vygotsky, 1978). 

Lebih jauh, transformasi pendidikan Islam harus 

didukung oleh sinergi kelembagaan antara madrasah, 

keluarga, komunitas adat, dan pemerintah. Pendidikan 

Islam yang berorientasi masa depan memerlukan 

ekosistem pendidikan yang kolaboratif dan 



80 
 

berkelanjutan. Azra (2012) menekankan bahwa 

keberhasilan reformasi pendidikan Islam sangat 

bergantung pada dukungan struktural dan kebijakan 

yang berpihak pada penguatan nilai dan kualitas 

pendidikan. 

Dengan demikian, arah transformasi pendidikan Islam 

di Tanah Kaili harus diarahkan pada penguatan nilai 

keislaman yang moderat, berakar pada budaya lokal, 

dan adaptif terhadap perkembangan zaman. 

Transformasi ini bukan sekadar perubahan teknis, 

melainkan upaya strategis membangun masa depan 

masyarakat Kaili yang religius, berbudaya, dan berdaya 

saing di tingkat global. 

B. Rekonstruksi Pendidikan Islam Berbasis Budaya  

     Lokal 

Rekonstruksi pendidikan Islam berbasis budaya lokal 

merupakan langkah strategis dalam menjawab 

tantangan modernitas tanpa kehilangan akar identitas 

kultural dan religius masyarakat. Rekonstruksi ini tidak 

sekadar memperbaiki aspek teknis pendidikan, 

melainkan melakukan penataan ulang paradigma, 

tujuan, dan praktik pendidikan Islam agar lebih 

kontekstual, inklusif, dan berkelanjutan. Dalam konteks 

Tanah Kaili, rekonstruksi tersebut diarahkan pada 

penguatan nilai-nilai Islam yang menyatu dengan 

kearifan lokal sebagai fondasi pembangunan masa 

depan. 

Secara teoretis, rekonstruksi pendidikan Islam menuntut 

pendekatan integratif antara teks keagamaan dan 

konteks sosial-budaya. Pendidikan Islam tidak dapat 



81 
 

dipisahkan dari realitas masyarakat tempat ia tumbuh. 

Abdullah (2010) menegaskan bahwa pendidikan Islam 

yang kontekstual mampu menjembatani nilai normatif 

ajaran Islam dengan dinamika kehidupan sosial. Dalam 

hal ini, budaya lokal Tanah Kaili dipandang bukan 

sebagai hambatan, melainkan sebagai sumber nilai dan 

media pedagogis yang kaya. 

Rekonstruksi pendidikan Islam berbasis budaya lokal 

juga mencakup peninjauan ulang kurikulum agar lebih 

responsif terhadap kebutuhan peserta didik dan 

masyarakat. Kurikulum perlu memuat nilai-nilai lokal 

seperti kebersamaan, musyawarah, penghormatan 

terhadap alam, dan solidaritas sosial, yang selaras 

dengan prinsip-prinsip Islam. Integrasi ini 

memungkinkan peserta didik memahami ajaran Islam 

sebagai nilai yang hidup dan relevan dalam konteks 

budaya mereka sendiri (Koentjaraningrat, 2009). 

Pada level pedagogis, rekonstruksi diwujudkan melalui 

pengembangan metode pembelajaran yang kontekstual 

dan partisipatif. Pembelajaran berbasis proyek, studi 

kasus lokal, dan keterlibatan komunitas adat menjadi 

strategi efektif untuk menginternalisasikan nilai 

keislaman dan budaya. Pendekatan ini sejalan dengan 

gagasan Freire (1970) tentang pendidikan yang 

membebaskan dan memberdayakan peserta didik 

sebagai subjek perubahan sosial. 

Peran pendidik dalam rekonstruksi pendidikan Islam 

berbasis budaya lokal menjadi sangat krusial. Guru 

dituntut memiliki sensitivitas budaya dan kemampuan 

reflektif dalam mengaitkan materi keislaman dengan 



82 
 

realitas lokal. Al-Attas (1991) menekankan bahwa 

pendidik Islam harus menjadi teladan adab dan penjaga 

kesinambungan nilai. Oleh karena itu, pengembangan 

profesional guru perlu diarahkan pada penguatan 

kompetensi kultural dan pedagogis. 

Rekonstruksi pendidikan Islam juga memerlukan 

dukungan kelembagaan dan kebijakan yang 

berkelanjutan. Sinergi antara madrasah, keluarga, tokoh 

adat, tokoh agama, dan pemerintah daerah menjadi 

prasyarat penting dalam menciptakan ekosistem 

pendidikan yang kondusif. Azra (2012) menegaskan 

bahwa reformasi pendidikan Islam hanya akan berhasil 

jika didukung oleh komitmen bersama dan kebijakan 

yang berpihak pada penguatan nilai lokal dan kualitas 

pendidikan. 

Dengan demikian, rekonstruksi pendidikan Islam 

berbasis budaya lokal di Tanah Kaili merupakan upaya 

strategis untuk membangun pendidikan yang berakar, 

relevan, dan berorientasi masa depan. Melalui integrasi 

nilai Islam dan kearifan lokal, pendidikan Islam tidak 

hanya berfungsi sebagai sarana pewarisan tradisi, tetapi 

juga sebagai kekuatan transformatif yang membentuk 

masyarakat Kaili yang religius, berbudaya, dan berdaya 

saing di era global. 

C. Penguatan Moderasi Beragama dan Harmoni Sosial 

Penguatan moderasi beragama merupakan agenda 

strategis dalam menjaga harmoni sosial di tengah 

masyarakat yang plural dan dinamis. Moderasi 

beragama meniscayakan sikap keberagamaan yang adil, 

seimbang, dan menghindari ekstremisme dalam 



83 
 

memahami maupun mempraktikkan ajaran agama. 

Dalam konteks Tanah Kaili yang kaya akan keragaman 

budaya dan tradisi, moderasi beragama menjadi fondasi 

penting bagi keberlanjutan kehidupan sosial yang damai 

dan berkeadaban. 

Secara konseptual, moderasi beragama berakar pada 

prinsip wasatiyyah dalam Islam, yaitu sikap tengah 

yang menempatkan keadilan, keseimbangan, dan 

kebijaksanaan sebagai landasan beragama (Quraish 

Shihab, 2019). Prinsip ini menolak sikap berlebihan 

(ifrāṭ) maupun pengabaian (tafrīṭ) terhadap nilai-nilai 

agama. Moderasi beragama tidak dimaksudkan untuk 

mengurangi komitmen keagamaan, melainkan untuk 

meneguhkan agama sebagai sumber rahmat bagi 

seluruh manusia (raḥmatan li al-‘ālamīn). 

Dalam konteks sosial, moderasi beragama berfungsi 

sebagai mekanisme pencegahan konflik dan penguatan 

kohesi sosial. Sikap inklusif, dialogis, dan toleran 

terhadap perbedaan menjadi prasyarat terciptanya 

harmoni sosial. Durkheim (1912) menegaskan bahwa 

agama memiliki fungsi integratif dalam masyarakat 

apabila ia mampu membangun solidaritas, bukan 

fragmentasi. Oleh karena itu, penguatan moderasi 

beragama harus diarahkan pada internalisasi nilai etis 

Islam yang mendukung kehidupan bersama secara 

damai. 

Pendidikan Islam memiliki peran sentral dalam 

penguatan moderasi beragama. Melalui kurikulum, 

pedagogi, dan budaya institusi pendidikan, nilai-nilai 

moderasi dapat ditanamkan secara sistematis dan 



84 
 

berkelanjutan. Materi akidah, fikih, dan sejarah Islam 

perlu disajikan dengan perspektif yang kontekstual dan 

historis agar peserta didik memahami keragaman 

pemikiran dan praktik dalam Islam. Azra (2012) 

menekankan bahwa pendidikan Islam yang moderat 

akan melahirkan generasi yang kritis, toleran, dan 

bertanggung jawab secara sosial. 

Penguatan moderasi beragama di Tanah Kaili juga 

perlu bersinergi dengan kearifan lokal yang menjunjung 

tinggi nilai kebersamaan, musyawarah, dan 

penghormatan terhadap perbedaan. Nilai-nilai adat yang 

hidup dalam masyarakat dapat menjadi medium efektif 

untuk membumikan moderasi beragama dalam praktik 

sosial sehari-hari. Abdullah (2010) menyebut integrasi 

nilai agama dan budaya lokal sebagai strategi kultural 

yang efektif dalam membangun harmoni sosial. 

Selain itu, peran tokoh agama, tokoh adat, dan lembaga 

pendidikan menjadi krusial dalam mengarusutamakan 

moderasi beragama. Keteladanan sikap moderat, dialog 

lintas kelompok, dan penyelesaian konflik secara damai 

akan membentuk iklim sosial yang kondusif. Bandura 

(1986) menegaskan bahwa pembelajaran sosial melalui 

keteladanan memiliki pengaruh kuat dalam membentuk 

sikap dan perilaku kolektif. 

Dengan demikian, penguatan moderasi beragama 

merupakan kunci dalam membangun harmoni sosial 

dan masa depan Tanah Kaili yang damai dan inklusif. 

Melalui pendidikan Islam yang moderat, berakar pada 

budaya lokal, dan responsif terhadap tantangan zaman, 

masyarakat Kaili dapat mempertahankan identitas 



85 
 

keislaman yang autentik sekaligus hidup berdampingan 

secara harmonis dalam keberagaman. 

D. Pendidikan Islam dan Pembangunan Peradaban  

     Lokal 

Pendidikan Islam memiliki peran fundamental dalam 

pembangunan peradaban lokal yang berakar pada nilai-

nilai religius, etis, dan kultural masyarakat. Peradaban 

tidak semata dipahami sebagai kemajuan material, 

tetapi sebagai kualitas kehidupan sosial yang ditopang 

oleh sistem nilai, pengetahuan, dan praktik budaya yang 

berkelanjutan. Dalam konteks Tanah Kaili, pendidikan 

Islam menjadi instrumen strategis untuk membangun 

peradaban lokal yang bermartabat, inklusif, dan adaptif 

terhadap perubahan zaman. 

Secara filosofis, pendidikan Islam bertujuan 

membentuk manusia paripurna (insān kāmil) yang 

seimbang antara dimensi spiritual, intelektual, dan 

sosial. Al-Attas (1991) menegaskan bahwa pendidikan 

Islam berorientasi pada pembentukan adab sebagai 

fondasi peradaban. Adab tidak hanya mengatur relasi 

individu dengan Tuhan, tetapi juga dengan sesama 

manusia dan lingkungan. Prinsip ini relevan dalam 

membangun peradaban lokal Tanah Kaili yang 

menekankan harmoni sosial dan keseimbangan dengan 

alam. 

Pembangunan peradaban lokal melalui pendidikan 

Islam menuntut integrasi nilai-nilai keislaman dengan 

kearifan lokal. Budaya Kaili yang menjunjung tinggi 

kebersamaan, musyawarah, dan penghormatan terhadap 

tatanan sosial dapat diperkaya dengan nilai-nilai Islam 



86 
 

tentang keadilan, amanah, dan tanggung jawab sosial. 

Integrasi ini menghasilkan sintesis nilai yang 

memperkuat identitas lokal sekaligus memperluas 

horizon peradaban (Koentjaraningrat, 2009). 

Dalam perspektif sosiologis, pendidikan Islam 

berfungsi sebagai mekanisme reproduksi nilai dan 

transformasi sosial. Melalui proses pendidikan yang 

berkelanjutan, nilai-nilai peradaban ditanamkan dan 

diwariskan kepada generasi berikutnya. Durkheim 

(1912) menyebut pendidikan sebagai sarana utama 

pembentukan solidaritas sosial dan kesadaran kolektif. 

Dalam konteks Tanah Kaili, pendidikan Islam berperan 

menjaga kesinambungan nilai lokal di tengah arus 

globalisasi. 

Pada level praksis, pembangunan peradaban lokal 

melalui pendidikan Islam diwujudkan melalui 

penguatan lembaga pendidikan, inovasi kurikulum, dan 

pembelajaran kontekstual. Madrasah dan lembaga 

pendidikan Islam perlu menjadi pusat pengembangan 

ilmu, etika, dan budaya lokal. Pembelajaran yang 

mengaitkan nilai keislaman dengan realitas sosial dan 

lingkungan lokal akan membentuk peserta didik yang 

memiliki kesadaran peradaban dan tanggung jawab 

sosial (Freire, 1970). 

Peran pendidik dan pemangku kepentingan lokal 

menjadi kunci dalam proses ini. Guru, tokoh agama, 

dan tokoh adat berfungsi sebagai agen peradaban yang 

menanamkan nilai melalui keteladanan dan praksis 

sosial. Sinergi antara pendidikan formal dan kehidupan 

komunitas memperkuat efektivitas pendidikan Islam 



87 
 

dalam membangun peradaban lokal yang hidup dan 

berkelanjutan (Abdullah, 2010). 

Dengan demikian, pendidikan Islam dan pembangunan 

peradaban lokal di Tanah Kaili merupakan dua entitas 

yang saling terkait dan saling menguatkan. Melalui 

pendidikan Islam yang berakar pada nilai, budaya, dan 

realitas lokal, peradaban Kaili dapat tumbuh sebagai 

peradaban yang religius, berbudaya, dan berdaya saing. 

Pendidikan Islam dalam kerangka ini tidak hanya 

menjadi sarana pembelajaran, tetapi juga fondasi utama 

bagi masa depan Tanah Kaili yang berkeadaban dan 

bermartabat. 

E. Visi Masa Depan Tanah Kaili dalam Perspektif  

     Islam 

Visi masa depan Tanah Kaili dalam perspektif Islam 

bertumpu pada cita-cita terwujudnya masyarakat yang 

religius, berbudaya, adil, dan berkeadaban. Islam 

memandang masa depan bukan sekadar kelanjutan 

waktu, tetapi sebagai amanah peradaban yang harus 

dibangun melalui ilmu, etika, dan tanggung jawab 

sosial. Dalam kerangka ini, Tanah Kaili diproyeksikan 

sebagai ruang sosial di mana nilai-nilai keislaman dan 

kearifan lokal bersemi secara harmonis dan 

berkelanjutan. 

Secara normatif, Islam menempatkan manusia sebagai 

khalīfah fī al-arḍ, yakni subjek yang bertanggung jawab 

memakmurkan bumi dan menjaga keseimbangan 

kehidupan (QS. al-Baqarah: 30). Prinsip kekhalifahan 

ini menjadi landasan teologis bagi pembangunan masa 

depan Tanah Kaili yang berorientasi pada kemaslahatan 



88 
 

bersama (maṣlaḥah ‘āmmah), keadilan sosial, dan 

keberlanjutan lingkungan. Visi ini menegaskan bahwa 

pembangunan tidak boleh mengabaikan dimensi moral 

dan spiritual (Quraish Shihab, 2019). 

Dalam perspektif sosial, visi Islam tentang masa depan 

Tanah Kaili menekankan pentingnya harmoni sosial 

dan kohesi komunitas. Masyarakat yang ideal adalah 

masyarakat yang menjunjung tinggi nilai kebersamaan 

(ukhuwwah), toleransi, dan musyawarah dalam 

menyelesaikan persoalan bersama. Durkheim (1912) 

menyebut solidaritas sosial sebagai fondasi utama 

keberlangsungan masyarakat, sementara Islam 

memberikan kerangka etik yang memperkuat solidaritas 

tersebut melalui ajaran kasih sayang dan keadilan. 

Pendidikan Islam menempati posisi sentral dalam 

mewujudkan visi masa depan tersebut. Pendidikan 

dipandang sebagai instrumen strategis untuk 

membentuk generasi yang beriman, berilmu, dan 

berakhlak, sekaligus memiliki kesadaran budaya dan 

tanggung jawab sosial. Al-Attas (1991) menegaskan 

bahwa pendidikan Islam bertujuan melahirkan insan 

beradab yang menjadi pilar peradaban. Dalam konteks 

Tanah Kaili, pendidikan Islam yang berbasis budaya 

lokal akan melahirkan generasi yang kokoh identitasnya 

dan adaptif terhadap perubahan global. 

Visi masa depan Tanah Kaili juga menuntut 

keterbukaan terhadap inovasi dan kemajuan, tanpa 

tercerabut dari nilai dasar. Islam mendorong umatnya 

untuk berpikir, berilmu, dan berikhtiar secara kreatif 

dalam menjawab tantangan zaman. Integrasi antara 



89 
 

ilmu pengetahuan, teknologi, dan nilai-nilai keislaman 

menjadi prasyarat bagi pembangunan yang 

berkelanjutan dan bermartabat (Azra, 2012). Dalam hal 

ini, budaya lokal Kaili berfungsi sebagai penyangga 

identitas dan sumber etika dalam menghadapi 

modernitas. 

Lebih jauh, visi Islam tentang masa depan Tanah Kaili 

menempatkan sinergi antara agama, budaya, dan 

institusi sosial sebagai kekuatan utama perubahan. 

Tokoh agama, tokoh adat, lembaga pendidikan, dan 

masyarakat sipil memiliki tanggung jawab kolektif 

dalam merawat nilai dan membangun masa depan 

bersama. Abdullah (2010) menyebut sinergi ini sebagai 

modal sosial-kultural yang menentukan arah peradaban 

lokal. 

Dengan demikian, visi masa depan Tanah Kaili dalam 

perspektif Islam adalah visi tentang masyarakat yang 

beriman dan berilmu, berbudaya dan berkeadilan, serta 

mampu hidup harmonis dalam keberagaman dan 

perubahan. Islam, dalam kerangka ini, tidak hanya 

menjadi sistem keyakinan, tetapi juga sumber inspirasi 

peradaban yang menuntun Tanah Kaili menuju masa 

depan yang bermakna, berkelanjutan, dan diridhai Allah 

Swt. 

 

 

 

 

 

 



90 
 

BAB VIII 

PENUTUP 

 

A.Kesimpulan 

Buku Islam Bersemi di Tanah Kaili: Nilai, Praktik, dan 

Pendidikan Keislaman menegaskan bahwa Islam di 

Tanah Kaili tumbuh dan berkembang melalui proses 

dialog yang dinamis antara ajaran normatif Islam, 

kearifan lokal, dan realitas sosial masyarakat. Islam 

tidak hadir sebagai kekuatan yang meniadakan budaya 

lokal, melainkan sebagai sistem nilai yang menyatu, 

memperkaya, dan memberi arah etis bagi kehidupan 

sosial dan pendidikan masyarakat Kaili. 

Kajian ini menunjukkan bahwa budaya lokal Tanah 

Kaili memiliki nilai-nilai dasar seperti kebersamaan, 

musyawarah, harmoni sosial, dan penghormatan 

terhadap tatanan sosial, yang selaras dengan prinsip-

prinsip Islam tentang keadilan, persaudaraan, dan 

kemaslahatan. Integrasi nilai Islam dan budaya lokal 

tersebut membentuk corak keberislaman yang moderat, 

inklusif, dan berkeadaban, sekaligus menjadi modal 

sosial dalam menjaga kohesi dan mencegah konflik 

sosial. 

Pendidikan Islam menempati posisi strategis dalam 

mentransmisikan dan merekonstruksi nilai-nilai 

keislaman dan kearifan lokal. Melalui madrasah, 

kurikulum kontekstual, keteladanan guru, serta praktik 

pembelajaran yang relevan dengan realitas sosial, 

pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana 

pembentukan karakter, penguatan identitas sosial-



91 
 

keagamaan, dan transformasi sosial. Pendidikan Islam 

yang berbasis budaya lokal terbukti mampu menjawab 

tantangan globalisasi dan digitalisasi tanpa kehilangan 

akar identitas. 

Lebih lanjut, buku ini menegaskan pentingnya sinergi 

antara tokoh agama, tokoh adat, lembaga pendidikan, 

dan masyarakat dalam merawat harmoni sosial dan 

membangun masa depan Tanah Kaili. Penguatan 

moderasi beragama, literasi budaya, dan etika sosial 

menjadi prasyarat utama dalam menciptakan kehidupan 

bersama yang damai dan berkelanjutan. Islam, dalam 

konteks ini, berfungsi sebagai sumber etika publik dan 

inspirasi peradaban lokal. 

Akhirnya, visi masa depan Tanah Kaili dalam 

perspektif Islam diarahkan pada terwujudnya 

masyarakat yang religius, berbudaya, berkeadilan, dan 

berdaya saing. Pendidikan Islam yang transformatif, 

kontekstual, dan berakar pada kearifan lokal menjadi 

kunci utama dalam mewujudkan visi tersebut. Dengan 

demikian, Islam Bersemi di Tanah Kaili bukan sekadar 

wacana akademik, tetapi tawaran konseptual dan 

praksis untuk membangun peradaban lokal yang 

bermartabat dan berkelanjutan. 

B.Implikasi 

1. Temuan dan pemikiran yang diuraikan dalam buku 

Islam Bersemi di Tanah Kaili: Nilai, Praktik, dan 

Pendidikan Keislaman memiliki implikasi yang luas, 

baik pada ranah pendidikan, sosial-keagamaan, 

kebijakan publik, maupun pengembangan kajian 

akademik. Implikasi ini menegaskan bahwa integrasi 



92 
 

Islam dan kearifan lokal bukan sekadar fenomena 

kultural, melainkan strategi berkelanjutan dalam 

membangun masyarakat yang harmonis dan 

berkeadaban.Pertama, pada ranah pendidikan Islam, 

buku ini berimplikasi pada perlunya pengembangan 

kurikulum dan pembelajaran yang kontekstual dan 

berbasis budaya lokal. Lembaga pendidikan Islam, 

khususnya madrasah, didorong untuk 

mengintegrasikan nilai-nilai lokal Tanah Kaili dalam 

materi ajar, metode pembelajaran, dan budaya 

sekolah. Pendekatan ini tidak hanya memperkuat 

pemahaman keislaman peserta didik, tetapi juga 

menumbuhkan kesadaran identitas sosial dan 

tanggung jawab kebudayaan. Kedua, pada ranah 

sosial-keagamaan, buku ini berimplikasi pada 

penguatan moderasi beragama dan harmoni sosial. 

Nilai-nilai Islam yang menyatu dengan adat dan 

tradisi lokal dapat dijadikan landasan etis dalam 

pencegahan konflik dan penguatan kohesi sosial. 

Tokoh agama dan tokoh adat diharapkan 

memperkuat dialog, musyawarah, dan keteladanan 

sebagai mekanisme penyelesaian persoalan sosial 

secara damai dan berkelanjutan.Ketiga, pada ranah 

kelembagaan dan kebijakan publik, buku ini 

memberikan implikasi penting bagi perumusan 

kebijakan pendidikan dan kebudayaan yang sensitif 

terhadap konteks lokal. Pemerintah daerah dan 

pemangku kepentingan terkait perlu mendukung 

penguatan pendidikan Islam berbasis kearifan lokal 

melalui regulasi, pendanaan, dan pengembangan 

kapasitas pendidik. Sinergi antara lembaga 

pendidikan, institusi adat, dan komunitas keagamaan 

menjadi prasyarat keberhasilan kebijakan tersebut. 



93 
 

Keempat, pada ranah pengembangan sumber daya 

manusia, buku ini berimplikasi pada pentingnya 

pembentukan generasi muda yang beriman, berakhlak, 

dan berwawasan budaya. Pendidikan Islam yang 

transformatif diharapkan melahirkan generasi yang 

tidak hanya cakap secara intelektual, tetapi juga 

memiliki kepekaan sosial, etika digital, dan komitmen 

kebangsaan. Generasi semacam ini menjadi aktor kunci 

dalam merawat keberlanjutan Islam dan budaya lokal di 

tengah arus globalisasi.Kelima, pada ranah akademik 

dan penelitian, buku ini membuka ruang bagi 

pengembangan kajian Islam lokal, pendidikan Islam 

kontekstual, dan relasi agama–budaya. Pendekatan 

interdisipliner yang memadukan studi keislaman, 

antropologi, sosiologi, dan pendidikan menjadi penting 

untuk memperkaya pemahaman tentang dinamika Islam 

di tingkat lokal. Temuan dalam buku ini dapat dijadikan 

pijakan bagi penelitian lanjutan yang lebih mendalam 

dan komparatif.Dengan demikian, implikasi buku ini 

menegaskan bahwa Islam yang bersemi di Tanah Kaili 

bukan hanya realitas historis dan kultural, tetapi juga 

potensi strategis bagi pembangunan pendidikan, sosial, 

dan peradaban lokal. Implementasi gagasan-gagasan 

dalam buku ini diharapkan mampu berkontribusi nyata 

dalam membangun masyarakat Kaili yang religius, 

berbudaya, dan berdaya saing di masa depan. 

2. Implikasi bagi pembelajaran islam 

Pembelajaran Islam di Tanah Kaili memiliki posisi 

strategis sebagai sarana pewarisan nilai keislaman 

sekaligus media transformasi sosial yang berakar pada 

budaya lokal. Temuan dan refleksi konseptual dalam 



94 
 

buku ini menunjukkan bahwa pembelajaran Islam tidak 

dapat lagi dikembangkan secara normatif-dogmatis 

semata, melainkan perlu diarahkan pada penguatan 

makna, relevansi, dan kebermanfaatan ajaran Islam 

dalam kehidupan nyata peserta didik dan masyarakat. 

Implikasi utama bagi pembelajaran Islam adalah 

perlunya pergeseran orientasi dari sekadar penguasaan 

materi ke arah internalisasi nilai dan praksis sosial 

keagamaan. Materi pembelajaran seperti akidah, fikih, 

dan akhlak hendaknya dikontekstualisasikan dengan 

realitas sosial-budaya masyarakat Kaili, sehingga 

peserta didik mampu melihat keterkaitan antara ajaran 

Islam dengan kehidupan sehari-hari, tradisi lokal, serta 

tantangan sosial yang mereka hadapi. 

Selain itu, pembelajaran Islam perlu dikembangkan 

dengan pendekatan integratif antara teks keagamaan 

dan konteks budaya. Nilai-nilai kearifan lokal—seperti 

semangat kebersamaan, penghormatan terhadap 

sesepuh, musyawarah, dan harmoni sosial—dapat 

dijadikan pintu masuk pedagogis untuk memahami 

ajaran Islam secara lebih membumi. Pendekatan ini 

memperkuat kesadaran bahwa Islam hadir sebagai 

rahmat yang menuntun dan memuliakan budaya, bukan 

menegasikannya. 

Implikasi berikutnya adalah penguatan peran guru 

sebagai pendidik nilai dan teladan moral. Guru 

Pendidikan Agama Islam dituntut tidak hanya 

menguasai materi ajar, tetapi juga memiliki sensitivitas 

budaya dan kemampuan pedagogis untuk menanamkan 

nilai moderasi beragama, toleransi, dan etika sosial. 



95 
 

Keteladanan guru dalam sikap, bahasa, dan interaksi 

sosial menjadi bagian integral dari proses pembelajaran 

Islam itu sendiri. 

Dalam konteks perubahan sosial dan digitalisasi, 

pembelajaran Islam juga perlu adaptif dan inovatif. 

Pemanfaatan teknologi pembelajaran harus diarahkan 

untuk memperkuat literasi keislaman yang kritis dan 

moderat, sekaligus membentengi peserta didik dari 

pemahaman keagamaan yang sempit dan eksklusif. 

Dengan demikian, pembelajaran Islam berfungsi 

sebagai ruang pembentukan kesadaran religius yang 

cerdas, terbuka, dan bertanggung jawab. 

Secara keseluruhan, implikasi bagi pembelajaran Islam 

menegaskan pentingnya desain pembelajaran yang 

kontekstual, humanis, dan berorientasi pada 

pembentukan karakter sosial. Pembelajaran Islam yang 

demikian akan berkontribusi nyata dalam menyiapkan 

generasi Muslim Tanah Kaili yang beriman, berakhlak, 

berbudaya, serta mampu berperan aktif dalam 

membangun masa depan masyarakat yang harmonis 

dan berkeadaban. 

C.Arah Penelitian Lanjutan 

Buku ini membuka ruang bagi pengembangan 

penelitian lanjutan yang lebih mendalam dan beragam 

terkait relasi Islam, pendidikan, kearifan lokal, dan 

dinamika sosial di Tanah Kaili. Kajian yang telah 

disajikan masih bersifat konseptual dan deskriptif-

kontekstual, sehingga diperlukan penelitian lanjutan 

yang mampu memperkaya perspektif teoretis sekaligus 

memberikan bukti empiris yang lebih kuat. 



96 
 

Pertama, penelitian lanjutan dapat diarahkan pada studi 

empiris tentang implementasi pendidikan Islam 

berbasis kearifan lokal di madrasah dan sekolah. 

Penelitian kualitatif melalui observasi kelas, wawancara 

guru dan siswa, serta studi praktik pembelajaran akan 

memberikan gambaran konkret mengenai efektivitas 

integrasi nilai lokal dalam pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam. 

Kedua, diperlukan penelitian komparatif antarwilayah 

untuk melihat variasi praktik Islam lokal dan model 

pendidikan Islam berbasis budaya di berbagai daerah. 

Perbandingan antara Tanah Kaili dan wilayah lain di 

Indonesia akan memperkaya khazanah keilmuan 

tentang Islam Nusantara serta membantu merumuskan 

model pendidikan Islam kontekstual yang adaptif dan 

replikatif. 

Ketiga, penelitian lanjutan juga penting diarahkan pada 

kajian peran aktor sosial, seperti guru, tokoh agama, 

tokoh adat, dan lembaga pendidikan, dalam proses 

transmisi nilai keislaman dan budaya lokal. Pendekatan 

sosiologis dan antropologis dapat digunakan untuk 

memahami dinamika relasi kekuasaan, otoritas 

keagamaan, dan legitimasi budaya dalam pendidikan 

Islam. 

Keempat, perkembangan globalisasi dan digitalisasi 

membuka peluang riset baru terkait transformasi 

identitas keislaman generasi muda. Penelitian tentang 

literasi keagamaan digital, penggunaan media sosial 

dalam pembelajaran Islam, serta tantangan moderasi 

beragama di ruang digital menjadi agenda penting 



97 
 

untuk memahami perubahan pola keberagamaan 

masyarakat Kaili di era kontemporer. 

Kelima, penelitian lanjutan dapat mengembangkan 

pendekatan interdisipliner yang mengintegrasikan studi 

Islam, pendidikan, antropologi, dan sosiologi. 

Pendekatan ini memungkinkan analisis yang lebih 

komprehensif terhadap peran pendidikan Islam dalam 

membangun harmoni sosial, mencegah konflik, dan 

memperkuat peradaban lokal di Tanah Kaili. 

Dengan arah penelitian lanjutan tersebut, diharapkan 

lahir kajian-kajian yang tidak hanya memperdalam 

pemahaman akademik, tetapi juga memberikan 

kontribusi praktis bagi pengembangan kebijakan 

pendidikan Islam dan penguatan kehidupan sosial 

keagamaan yang berkelanjutan di Tanah Kaili. 

D.Daftara Pustaka 

Abdullah, A. (2012). Islam, budaya, dan perubahan 

sosial. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Abdullah, A. (2019). Multidisiplin, interdisiplin, dan 

transdisiplin: Metode studi agama dan studi Islam. 

Yogyakarta: IB Pustaka. 

Azra, A. (1999). Pendidikan Islam: Tradisi dan 

modernisasi menuju milenium baru. Jakarta: Logos. 

Azra, A. (2015). Islam Nusantara: Jaringan global dan 

lokal. Bandung: Mizan. 

Bourdieu, P. (1986). The forms of capital. In J. 

Richardson (Ed.), Handbook of theory and research for 



98 
 

the sociology of education (pp. 241–258). New York, 

NY: Greenwood. 

Creswell, J. W. (2013). Qualitative inquiry and 

research design: Choosing among five approaches (3rd 

ed.). Thousand Oaks, CA: Sage. 

Dhofier, Z. (2011). Tradisi pesantren: Studi pandangan 

hidup kyai dan visinya mengenai masa depan 

Indonesia. Jakarta: LP3ES. 

Durkheim, E. (1995). The elementary forms of religious 

life (K. E. Fields, Trans.). New York, NY: Free Press. 

Fukuyama, F. (2001). Social capital and civil society. 

Washington, DC: International Monetary Fund. 

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New 

York, NY: Basic Books. 

Geertz, C. (1983). Local knowledge: Further essays in 

interpretive anthropology. New York, NY: Basic 

Books. 

Hasan, N. (2018). Islam politik di Indonesia. 

Yogyakarta: UII Press. 

Hefner, R. W. (2000). Civil Islam: Muslims and 

democratization in Indonesia. Princeton, NJ: Princeton 

University Press. 

Hidayat, K. (2016). Islam, negara, dan civil society. 

Jakarta: Paramadina. 



99 
 

Huntington, S. P. (1996). The clash of civilizations and 

the remaking of world order. New York, NY: Simon & 

Schuster. 

Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi beragama. 

Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kemenag RI. 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi. 

Jakarta: Rineka Cipta. 

Madjid, N. (1997). Islam, kemodernan, dan 

keindonesiaan. Bandung: Mizan. 

Madjid, N. (2000). Islam doktrin dan peradaban. 

Jakarta: Paramadina. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). 

Qualitative data analysis: A methods sourcebook (3rd 

ed.). Thousand Oaks, CA: Sage. 

Nasr, S. H. (2003). Islam: Religion, history, and 

civilization. New York, NY: HarperCollins. 

Nata, A. (2010). Ilmu pendidikan Islam. Jakarta: 

Kencana. 

Putnam, R. D. (2000). Bowling alone: The collapse and 

revival of American community. New York, NY: Simon 

& Schuster. 

Rahman, F. (1982). Islam and modernity: 

Transformation of an intellectual tradition. Chicago, 

IL: University of Chicago Press. 



100 
 

Ritzer, G. (2011). Sociological theory (8th ed.). New 

York, NY: McGraw-Hill. 

Salim, A. (2015). Pendekatan sosiologi dalam studi 

Islam. Jakarta: Kencana. 

Spradley, J. P. (1980). Participant observation. New 

York, NY: Holt, Rinehart and Winston. 

Stake, R. E. (1995). The art of case study research. 

Thousand Oaks, CA: Sage. 

Suyanto, B., & Sutinah. (2015). Metode penelitian 

sosial. Jakarta: Kencana. 

Tilaar, H. A. R. (2009). Kekuasaan dan pendidikan. 

Jakarta: Rineka Cipta. 

UNESCO. (2015). Rethinking education: Towards a 

global common good? Paris: UNESCO Publishing. 

Wahid, A. (2001). Islamku, Islam Anda, Islam Kita. 

Jakarta: The Wahid Institute. 

Weber, M. (1978). Economy and society. Berkeley, CA: 

University of California Press. 

Yin, R. K. (2014). Case study research: Design and 

methods (5th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage. 

Zuhdi, M. (2017). Islam moderat dalam konteks 

Indonesia. Jakarta: Grasindo. 

Zuhri, S. (2013). Beragama secara sosial. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar. 



101 
 

E.Lampiran 

1.Snopsis Buku 

Buku Islam dan Masa Depan Tanah Kaili: Pendidikan 

Islam, Kearifan Lokal, dan Dinamika Sosial mengkaji 

secara mendalam relasi antara Islam, budaya lokal, dan 

perubahan sosial dalam konteks masyarakat Kaili. 

Islam dipahami tidak hanya sebagai sistem keyakinan, 

tetapi sebagai sistem nilai yang hidup, berinteraksi, dan 

membentuk identitas sosial serta praktik pendidikan 

masyarakat setempat. 

Melalui pendekatan sosio-kultural dan pendidikan 

Islam, buku ini menelusuri sejarah sosial Tanah Kaili, 

nilai-nilai dasar kearifan lokal, serta dinamika relasi 

antara adat, agama, dan struktur sosial. Pembahasan 

difokuskan pada bagaimana nilai-nilai Islam 

terinternalisasi dalam kehidupan masyarakat dan 

diwariskan melalui lembaga pendidikan, khususnya 

madrasah, sebagai institusi strategis dalam transmisi 

nilai keislaman dan budaya lokal. 

Buku ini juga menyoroti peran pendidikan Islam 

sebagai basis perubahan sosial. Kurikulum, peran guru, 

praktik pembelajaran kontekstual, serta integrasi nilai 

keislaman dan kearifan lokal dibahas sebagai fondasi 

penting dalam membangun karakter siswa yang 

religius, moderat, dan berkepribadian sosial. Dalam 

konteks tantangan globalisasi dan digitalisasi, 

pendidikan Islam diposisikan sebagai ruang penguatan 

moderasi beragama dan harmoni sosial. 



102 
 

Dengan mengaitkan tradisi dan transformasi, buku ini 

menawarkan refleksi kritis tentang masa depan Tanah 

Kaili dalam perspektif Islam. Ditekankan bahwa 

keberlanjutan peradaban lokal hanya dapat terwujud 

melalui pendidikan Islam yang kontekstual, inklusif, 

dan berakar pada budaya, sekaligus adaptif terhadap 

perubahan zaman. Buku ini diharapkan menjadi rujukan 

bagi pendidik, akademisi, pemerhati pendidikan Islam, 

serta siapa pun yang peduli pada penguatan identitas 

Islam lokal dan pembangunan sosial yang berkeadaban. 

2. Profil Penulis 

Profil Penulis 

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di 

bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah, 

UIN Datokarama Palu. Aktif mengajar mata kuliah 

fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus 

kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik 

pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim. 

Latar belakang keilmuan  berpijak pada studi fikih 

klasik dan kontemporer yang dipadukan dengan 

pendekatan pendidikan modern dan penelitian 

kualitatif. Minat akademik meliputi fikih pendidikan, 

fikih pembelajaran, pembentukan karakter religius, 

serta integrasi kearifan lokal dalam pendidikan 

Islam, khususnya di konteks madrasah dan masyarakat 

Muslim Indonesia. 

Selain mengajar, juga aktif melakukan penelitian 

dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk artikel jurnal 

nasional dan internasional maupun buku ajar. Beberapa 

karya berfokus pada rekonstruksi pembelajaran fikih, 

internalisasi nilai sosial-budaya lokal, serta penguatan 



103 
 

dimensi etika dan spiritual dalam pendidikan Islam. 

Selain itu juga menyusun khutbah, dan buku panduan 

ibadah yang digunakan di lingkungan  masyarakat. 

Melalui karya ini, penulis berharap dapat mendorong 

lahirnya praktik pendidikan Islam yang tidak hanya 

unggul secara akademik, tetapi juga berakar kuat pada 

nilai-nilai syariat dan akhlak mulia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 


