


HALAMAN HAK CIPTA/COPYRIGHT

© 2024 Dr. Bahdar, M.H.I
Email:bahdar@uindatokarama.ac.id
HP.081341207628

Hak Cipta dilindungi Undang-Undang.

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh atau
sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik cetak
maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari penerbit dan
penulis, kecuali untuk keperluan pendidikan dengan
menyebut sumbernya.

Penerbit:
Foto Copy Maestro Palu
Alamat: Jl. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah

Cetakan Pertama: Juni 2024
ISBN: Nomor belum ada



KATA MOTIVASI

Setiap zaman memiliki tantangannya sendiri. Namun
ada satu hal yang tak pernah berubah: kebutuhan manusia
untuk menemukan makna dalam belajar dan hidup.
Pendidikan agama Islam sejatinya lahir untuk menjawab
kebutuhan itu bukan hanya agar manusia mengetahui
kebenaran, tetapi agar i1a menjadi kebenaran yang hidup
dalam sikap, perilaku, dan kepribadian.

Namun, di tengah arus modernitas dan tuntutan dunia
yang serba cepat, pembelajaran agama sering terjebak
dalam ruang kognitif yang sempit. [lmu agama diajarkan
seperti rumus, bukan cahaya. Nilai-nilai ilahiah
disampaikan dalam bentuk hafalan, bukan pengalaman
batin. Di sinilah muncul kegelisahan: pendidikan agama
kehilangan kekuatannya sebagai sarana penyucian jiwa
(tazkiyah al-nafs) dan pembentukan masyarakat yang
beradab (islah al-ummah).

Revolusi Tazkirah—Tandzirah hadir sebagai upaya
untuk  menyalakan  kembali api  kesadaran itu.
Tazkirah adalah panggilan untuk menyucikan hati, menata
niat, dan menghidupkan kesadaran spiritual dalam proses
belajar. Ia menuntun guru dan siswa untuk tidak hanya
memahami teks, tetapi juga menghayati maknanya, agar
setiap pelajaran menjadi zikir yang menghidupkan jiwa.
Sementara Tandzirah adalah panggilan untuk menata amal,
menyalurkan ilmu menjadi tindakan nyata yang berakar
pada akhlak mulia dan tanggung jawab sosial. Ia
mengajarkan bahwa ilmu yang sejati tidak berhenti di
kepala, tetapi berbuah dalam kehidupan.

Inilah hakikat revolusi yang ingin digagas buku ini:
sebuah perubahan dari dalam revolusi yang tidak dimulai
dari gedung, kurikulum, atau sistem, melainkan dari hati
dan cara berpikir manusia.Pendidikan agama Islam yang
berparadigma tazkirah—tandzirah tidak lagi menempatkan
sisawa sebagai objek pasif, melainkan sebagai subjek yang



4

tumbuh dalam kesadaran spiritual dan sosial. Guru bukan
sekadar penyampai pengetahuan, melainkan murabbi yang
menuntun dengan kasth, meneladani dengan amal, dan
membimbing dengan hikmabh.

Jika setiap ruang kelas menjadi taman zikir dan
refleksi, jika setiap pembelajaran menjadi perjalanan batin
menuju Allah, maka pendidikan agama akan kembali
kepada hakikatnya: membentuk manusia yang merdeka
lahir batin yang berpikir dengan akal, merasa dengan hati,
dan bertindak dengan nurani.

Perubahan besar selalu dimulai dari kesadaran kecil.
Dari hati seorang guru yang mau memperbaiki niatnya, dari
siswa yang belajar dengan cinta, dan dari masyarakat yang
kembali menilai ilmu bukan dari gelar, melainkan dari
kebermantfaatan.

Semoga buku ini menjadi lentera kecil bagi siapa pun
yang ingin menapaki jalan pembaharuan pendidikan Islam
dengan kesadaran yang mendalam: bahwa ilmu tanpa
penyucian hati akan kehilangan arah, dan amal tanpa
kesadaran spiritual akan kehilangan makna.

Mari kita jadikan Tazkirah sebagai ruh, Tandzirah
sebagai gerak, dan pembelajaran agama Islam sebagai
medan penyatuan antara ilmu, amal, dan akhlak. Karena di
situlah letak revolusi sejati bukan pada perubahan luar,
tetapi pada pencerahan batin yang menumbuhkan
peradaban.



KATA PENGANTAR

PAAJS“JAAJS‘A”‘?MH
M\@;\,mhm@sﬂdba;&du‘u&dw\u)mua.h

,,,,,

Segala puji bagi Allah Subhanahu wa Ta‘ala yang
telah menganugerahkan kepada umat manusia potensi akal,
hati, dan ruh untuk memahami kebenaran secara utuh.
Shalawat dan salam semoga senantiasa tercurah kepada
Nabi Muhammad  sang pendidik agung yang telah
menuntun umat menuju puncak kemuliaan ilmu dan akhlak.

Buku ini lahir dari kegelisahan dan harapan.
Kegelisahan atas kondisi pendidikan agama Islam yang
kerap terjebak pada rutinitas kognitif dan formalitas ritual
tanpa ruh pencerahan. Dan harapan akan lahirnya sebuah
revolusi epistemologis yang mampu mengembalikan
pendidikan agama kepada esensinya: proses tazkiyah al-
nafs (penyucian dir1) dan tandziyah al-‘amal (pencerahan
sosial). Dua konsep inilah yang melahirkan istilah
Tazkirah—Tandzirah sebagai poros baru bagi rekonstruksi
paradigma pembelajaran agama Islam.

Revolusi yang dimaksud dalam buku ini bukanlah
pemberontakan terhadap tradisi, melainkan upaya
penyadaran intelektual dan spiritual agar pendidikan Islam
tidak kehilangan ruhnya di tengah arus modernitas dan
rasionalisme  instrumental.  Tazkirah  mengajarkan
pentingnya dimensi batin, kesadaran moral, dan penyucian
hati; sedangkan Tandzirah menegaskan peran praksis sosial
dan tanggung jawab kemanusiaan dalam wujud nyata
pembelajaran.

Dengan demikian, buku ini tidak hanya berbicara
tentang teori pendidikan Islam, tetapi juga menghadirkan
tawaran epistemologi baru suatu integrasi antara dimensi



6

spiritual, etis, dan sosial yang berpijak pada akar keislaman
dan realitas kemanusiaan. D1 sinilah pendidikan agama
Islam menemukan makna revolusionernya: membebaskan,
mencerahkan, dan menumbuhkan kesadaran dir1 yang
bermoral.

Penulis menyadari bahwa karya ini masih jauh dari
sempurna. Namun semoga ia menjadi kontribusi kecil
dalam membangun arah baru pendidikan Islam yang
berlandaskan keseimbangan antara fazkiyah (penyucian)
dan tandzirah (transformasi sosial). Semoga Allah meridai
setiap langkah pencarian ilmu dan perjuangan dalam
menegakkan nilai-nilai kebenaran.

Gaohl a8l ) Gasall a g

Palu, Junii 2024
Penulis

Dr. Bahdar, M.H.I.



DAFTAR ISI

Halaman Judul............oii i 1

Halaman Hak Cipta.............ccooiiiiiiiiii .. 11

Halaman Kata Motivasi...........ccoovvviiiiiiiinnnn.. 111

Halaman Kata Pengantar............................el . v

Halaman Daftar Ist...........oooiiiiiiiiii e, \%
BAB I

PENGANTAR PRADIGMA: REVOLUSI
PEMBELAJARAN AGAMA ISLAM YANG
MENDESAK
A Kirisis Epistemologi dalam Pembelajaran Agama 1
di Era Modern dan Digital..............
B Indikasi Kegagalan Pendekatan Tekstualistik dan 4
Verbalisme Keagamaan....................
C Perlunya Revolusi dalam Cara Memahami, 6
Mengajarkan, dan Menginternalisasikan Nilai-
nilai Islam...............o
Makna Filosofis Tazkirah dan Tandzirah........ 9
Tujuan utama Revolusi: Membangun 11
Epistemologi Baru yang Menyeimbangkan
Antara Akal, Hat1, ...,
BAB II
LANDASAN FILOSOFIS: DARI TEOLOGI KE
EPISTEMOLOGI PEMBELAJARAN ISLAM
A Ontologi Pengetahuan dalam Islam: Wahyu, 16
Akal, dan Pengalaman..............................
B  Epistemologi Islam klasik: bayani, burhani, dan 20
‘irfanT (menurut al-JabirT dan al-Attas).
Epistemologi Islam klasik merupakan............
C Kelemahan Epistemologi Lama dalam Konteks 24
Pendidikan Modern...............cooiviviiiiieenne.
D Rekonstruksi filosofis menuju epistemologi 28
Tazkirah—Tandzirah...............................

m O



Sintesis Baru: Dari “Transfer [lmu” menjadi 32
Transformasi Kesadaran...........................

BAB III
MAKNA DAN DIMENSI TAZKIRAH:
PENGEMBANGAN KESADARAN SPIRITUAL

Tazkirah sebagai fondasi penyucian hati dan 34

pembentukan karakter siswa....................
Dimensi Psikospiritual dalam Pembelajaran 35
AZama. ... ...t
Hubungan antara Tazkirah, Ihsan, dan 37
Pendidikan Qalbu.........................all
Praktik Tazkirah dalam Sejarah Pendidikan 40
Islam Klasik............c.oooo.
Strategi Aktualisasi Tazkirah dalam Konteks 44
Madrasah dan Perguruan Tinggi Islam
Modern.......cooeviiiiii

BAB IV

MAKNA DAN DIMENSI TANDZIRAH:
PENGUATAN KESADARAN MORAL DAN
AKTUALISASI ILMU

Tandzirah sebagai Sistem Peringatan Moral dan 46
Kontrol Nilai.............ooooiiiiiiii,
Peran Tandzirah dalam Menumbuhkan 49
Tanggung Jawab Sosial dan Etika Publik......
Dimensi Pedagogis Tandzirah: Dari Pengajaran 52
Hukum Menuju Pembentukan
Kebajikan...............oooooii
Implementasi Tandzirah dalam Pendidikan 54
Islam Kontemporer ................coeeiineen....
Integrasi Nilai Tandzirah dalam Kurikulum dan 55
Pembelajaran Berbasis Proyek Moral (Projec
Based AkhlakLearning)...........................



BAB YV
PARADIGMABARU: EPISTEMOLOGI TAZKIRAH-
TANDZIRAH DALAMPEMBELAJARAN ISLAM

A Struktur Epistemologis Model Tazkirah— 58
Tandzirah: Spiritual Intelektual Moral...........

B Prinsip Dasar: Pembelajaran sebagai Proses 60
Penyadaran, Bukan Sekadar Pengajaran.........

C Perbandingan dengan Epistemologi Barat: 62
Humanisme, Konstruktivisme, dan Kritisisme...

D Sintesis: Epistemologi Islami Humanistik 65
Transformatif...................o

E  Model Konseptual Baru Pembelajaran Agama: 69
Tazkirah — Tandzirah — Tarbiyah
Imiyah............ooo

BAB VI
IMPLEMENTASI PRAKTIS DALAM
PEMBELAJARAN AGAMA ISLAM

A Redesign Kurikulum Berbasis Tazkirah— 74
Tandzirah.............ooooiiii
B Model RPP (Rencana Pelaksanaan 76

Pembelajaran) Berorientasi Kesadaran ...........

C Strategi Pengajaran: Tazkirah Learning Model 78
dan Tandzirah Learning Model....................

D Evaluasi Pembelajaran Berbasis Karakter, 82
Bukan Hanya
Kognisi

E  Studi Kasus: Penerapan Model Tazkirah— 85
Tandzirah di Madrasah dan Perguruan Tinggi....

BAB VII
REKONSTRUKSI GURU DAN LEMBAGA
PENDIDIKAN ISLAM

A Guru sebagai Murabbi, Mu’allim, dan Mujaddid 89
(Pembaru) ...

B Spiritualitas dan Profesionalitas Guru dalam 91
Sistem Tazkirah—Tandzirah... .....................




m O

@ >

Pembentukan Kultur Sekolah Berbasis
Kesadaran Spiritual..................o
Kepemimpinan Pendidikan Transformatif........
Revitalisasi Lembaga Pendidikan Islam agar
Menjadl Pusat T azkzyah al-Nafs dan Islah al-
Ummabh...

BAB VIII

EVALUASI, TANTANGAN, DAN ARAH MASA

DEPAN
Evaluasi Kritis terhadap Implementasi
Epistemologi Baru...........................
Tantangan Globalisasi, Digitalisasi, dan
Komersialisasi Pendidikan Islam.................
Strategi Menghadapi Reduksi Moral di Era Al
dan Teknologi............cocoiiiiiiiiiiiiii.
Arah Baru Pembelajaran Agama Islam Abad ke-
21: Menuju Pendidikan Kesadaran Spiritual
Global.......coooiii
Penegasan Peran Revolusi Tazkirah—Tandzirah
dalam Membangun Umat Berilmu, Beriman, dan
Beradab ...

PENUTUP
Ringkasan Konsep dan Sintesis Utama Buku
Refleksi Akhir Penulis tentang Urgensi
Pembaruan Epistemologis..........................
Harapan terhadap Lahirnya Generasi ‘Alim,
‘Abid, dan ‘Amil dalam Satu Kesatuan
Kesadaran................oooiiiiii
Ajakan kepada Akademisi, Guru, dan Lembaga

Pendidikan untuk Menjadi Bagian dari
Revolusi Tazkirah—Tandzirah....................

DAFTAR PUSTAKAN
Lampiran :

103

105

108

111

114

119

120

122

125



1. Skema Epistemologi Tazkirah—Tandzirah
2. Daftar Istilah Kunci (glosarium)
3. Snopsis Buku

4. Profil Penulis

11



12

BAB I
PENGANTAR PRADIGMA: REVOLUSI
PEMBELAJARAN AGAMA ISLAM YANG
MENDESAK

A. Krisis Epistemologi dalam Pembelajaran Agama di
Era Modern dan Digital.

Krisis epistemologi dalam pembelajaran agama di era
modern dan digital mengacu pada keretakan dalam
landasan  cara = memperoleh, memvalidasi, dan
menginternalisasi pengetahuan keagamaan. Krisis ini bukan
hanya menyangkut kelemahan metode pengajaran, tetapi
menyentuh ranah yang lebih mendasar: bagaimana
kebenaran agama dipahami, ditransmisikan, dan dihidupi
oleh siswa di tengah derasnya arus informasi digital.

1. Pergeseran Otoritas Keagamaan dan Disrupsi
Pengetahuan

Menurut Heidi A. Campbell (2021) dalam karya
Digital Religion: Understanding Religious Practice in
Digital Media, digitalisasi telah menciptakan bentuk baru
otoritas religius digital yang bersaing dengan otoritas
tradisional. Guru dan ulama kini tidak lagi menjadi satu-
satunya sumber pengetahuan agama. Platform seperti
YouTube, TikTok, dan Instagram telah melahirkan
religious influencers yang membentuk opini keagamaan
masyarakat luas, sering kali tanpa dasar epistemologis yang
kuat. Campbell menegaskan bahwa fenomena ini menandai
pergeseran epistemik dari otoritas teks dan tradisi ke
otoritas jaringan (network authority).Dalam konteks
Indonesia,Ahmad Najib Burhani (2022) menyebut
fenomena ini sebagai “demokratisasi tafsir agama” setiap
individu merasa berhak menafsirkan dan menyebarkan
pandangan keagamaan melalui media sosial. Akibatnya,



13

batas antara kebenaran ilmiah, pengalaman pribadi, dan
opint populer menjadi kabur. Kondisi in1 menciptakan
ruang epistemologis yang rentan terhadap simplifikasi
ajaran agama, misinformasi, dan ekstremisme digital.

2. Kemandekan Metodologis dalam Pendidikan Agama

Krisis epistemologi juga muncul karena pembelajaran
agama di lembaga pendidikan masih berorientasi pada
transfer pengetahuan normatif, bukan pada pembentukan
kesadaran reflektif dan kritis. Azyumardi Azra (2019)
menegaskan bahwa pendidikan Islam di Indonesia sering
kali berhenti pada ta ‘lim (pengajaran), tetapi belum sampai
pada ta’dib (pembentukan adab) dan fazkiyah (penyucian
diri). Padahal, menurut Azra, inti epistemologi Islam adalah
keterpaduan antara ilmu, amal, dan akhlak. Ketika
pembelajaran agama kehilangan orientasi etik dan
spiritualnya, maka krisis epistemologi menjadi tak
terelakkan.

Selaras dengan itu, Fazlur Rahman (1982) lebih awal
telah mengingatkan bahwa pendidikan Islam modern
mengalami “split of knowledge” keterpisahan antara ilmu
agama dan ilmu dunia. Pandangan ini kini semakin relevan
di era digital, di mana siswa lebih percaya pada hasil
pencarian Google daripada otoritas guru. Akibatnya,
epistemologi pembelajaran agama kehilangan dasar
otoritatif, reflektif, dan spiritual-nya.

3. Disrupsi Digital dan Fragmentasi Sumber Pengetahuan

Era digital juga mempercepat fragmentasi
epistemologis. Data dari Pew Research Center (2023)
menunjukkan bahwa 64% generasi muda Muslim global
memperoleh pemahaman agama pertama kali melalui
media daring, bukan dari guru atau keluarga. Di Indonesia,
riset UIN Sunan Kalijaga (2024) terhadap mahasiswa



14

menunjukkan bahwa 72% lebih sering belajar fikih atau
akidah dari konten media sosial daripada dari kitab atau
guru madrasah.

Namun, hanya 35% dart mereka yang mampu
membedakan antara sumber yang sahih dan yang tidak
sahih.Menurut Charles Ess (2020) dalam Ethics and Digital
Religion, fenomena ini1 melahirkan “epistemic relativism”
di mana kebenaran agama diperlakukan sebagai opini yang
sejajar dengan informasi lainnya di internet. Hal ini
mengikis prinsip yagin (kepastian epistemik) yang menjadi
fondasi epistemologi Islam klasik.

4. Tantangan Literasi Digital dan Integrasi [lmu

Ziauddin Sardar (2019) menekankan bahwa umat
Islam perlu membangun epistemologi baru yang mampu
mengintegrasikan  ilmu  pengetahuan modern dan
spiritualitas Islam. Dalam konteks pendidikan, ini berarti
mengajarkan siswa untuk tidak hanya mengakses informasi
agama, tetapi juga mengkritisi dan
menginternalisasikannya secara etis.

Hal yang sama ditegaskan oleh N. D. Huda (2023)
dalam Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, bahwa
pembelajaran agama di era digital harus mengarah pada
“integrated epistemology”  sintesis antara rasionalitas,
moralitas, dan teknologi digital sebagai bagian dari tauhidic
framework.Tanpa literasi digital yang berbasis spiritualitas,
siswa akan mudah terjebak dalam “pengetahuan tanpa
makna” (meaningless knowledge), yaitu informasi agama
yang tidak menumbuhkan ketundukan spiritual, melainkan
sekadar konsumsi algoritmik.

5. Implikasi bagi Revolusi Pembelajaran Agama

Krisis epistemologi ini menuntut terjadinya revolusi
paradigma pembelajaran agama  dari model tekstual-



15

doktrinal menuju model kontekstual-reflektif. Paradigma
Tazkirah—Tandzirah yang diusulkan dalam buku ini
mencoba menjawab krisis tersebut dengan menekankan dua
dimensi epistemik utama:

1. Tazkirah pembersihan kesadaran dari bias digital,
ideologis, dan materialistik.

2. Tandzirah peneguhan kesadaran moral dan spiritual
yang memandu pemaknaan terhadap informasi agama
di era digital.

Dengan demikian, revolusi epistemologi yang
dimaksud bukanlah penolakan terhadap teknologi,
melainkan pengarahan kembali fungsi digital sebagai
sarana tazkiyah (penyucian ilmu dan akal) dalam
pembelajaran agama Islam modern.

B. Indikasi Kegagalan Pendekatan Tekstualistik dan
Verbalisme Keagamaan

Pendekatan tekstualistik dan verbalisme keagamaan
telah lama menjadi arus utama dalam pembelajaran agama
Islam, baik di sekolah, madrasah, maupun pesantren.
Pendekatan ini menekankan pada hafalan literal terhadap
teks Al-Qur’an, hadis, dan kitab fikih klasik tanpa
penghayatan makna kontekstual maupun relevansi
sosialnya. Menurut Abdullah Saeed (2019) dalam
Interpreting the Qur’an in the Modern Context, pendekatan
tekstual semacam ini sering kali melahirkan cara berpikir
kaku (rigid) dan mengabaikan magasid al-shari ‘ah sebagai
prinsip moral dinamis dalam Islam.Fenomena tersebut
semakin tampak di era digital. Hidayat dan Sulastri (2021)
dalam Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer menemukan
bahwa lebih dari 70% siswa madrasah di tiga provinsi di
Indonesia memahami ajaran agama hanya dari segi ‘“‘apa
yang tertulis” (lafaz dan hukum literal), tanpa kemampuan



16

menafsirkan konteks sosialnya. Hal ini menyebabkan
munculnya gejala religious formalism yaitu keberagamaan
yang berhenti pada bentuk lahiriah tanpa makna etis dan
spiritual yang mendalam.Menurut Azyumardi Azra (2020),
verbalisme keagamaan telah menjauhkan umat dari tujuan
pendidikan Islam yang sejati, yaitu ftahdzib al-nafs
(penyucian jiwa) dan fahqiq al- ‘amal (realisasi amal saleh
dalam konteks sosial). Ia menegaskan bahwa pendidikan
agama yang berhenti pada penguasaan teks tanpa
pembentukan  kesadaran spiritual justru  berpotensi
melahirkan “kekosongan makna” dan “radikalisme semu”,
di mana agama dipahami secara simbolik, bukan
transformasional.

Sementara itu, hasil kajian Azra dan Rahman (2022)
terhadap kurikulum pendidikan Islam di madrasah dan
sekolah umum menunjukkan bahwa sekitar 60% guru
agama masih menggunakan pendekatan ceramah dan
hafalan dalam mengajar tafsir, fikih, dan akidah, dengan
keterlibatan siswa yang minim. Model pembelajaran seperti
ini gagal mengembangkan critical religious literacy yaitu
kemampuan memahami teks keagamaan dengan kesadaran
historis, sosial, dan etis.Zulkifli Hasan (2023) dari
Universiti Sains Islam Malaysia menambahkan bahwa
verbalisme agama di ruang digital kini bertransformasi
menjadi cyber literalism, yaitu cara beragama yang
bergantung pada potongan ayat, hadis, atau fatwa singkat di
media sosial tanpa analisis epistemologis yang memadai.
Hal ini mengakibatkan fragmentasi makna dan simplifikasi
ajaran Islam, di mana nilai universal Islam seperti rahmah,
‘adl, dan wasathiyyah tergantikan oleh wacana sempit dan
eksklusif. Kegagalan pendekatan tekstualistik juga tampak
dalam penelitian Siregar dan Fitriah (2024) di Indonesian
Journal of Islamic Education Reform. Mereka menemukan
bahwa siswa yang diajar dengan metode verbalis memiliki
tingkat empati sosial dan sikap toleransi antaragama yang



17

lebih rendah dibanding mereka yang belajar dengan
pendekatan reflektif—kontekstual. Artinya, cara
mengajarkan agama yang hanya menekankan hafalan teks
tanpa penanaman nilai dan refleksi sosial justru
bertentangan dengan tujuan pendidikan Islam sebagai
proses humanisasi (insaniyyah).Dalam konteks
epistemologis, Syed Muhammad Naquib al-Attas (2021)
telah mengingatkan bahwa verbalisme adalah bentuk
“taqlid epistemologis” pengulangan makna tanpa
kesadaran terhadap hakikat ilmu. Pembelajaran agama yang
hanya berorientasi pada teks kehilangan hikmah sebagai
puncak pengetahuan Islam, dan karenanya gagal
membentuk manusia beradab (insan kamil).

Karena itu, banyak sarjana pendidikan Islam modern
menegaskan perlunya revolusi epistemologis yang bergerak
dari pendekatan tekstual menuju pendekatan reflektif,
kontekstual, dan spiritual—etis. Nadwi (2025) menyebutnya
sebagai pergeseran dari ‘ilm al-nusiis (ilmu teks) menuju
‘ilm al-wujid (ilmu tentang kebermaknaan eksistensial).
Paradigma baru ini menuntut agar pendidikan agama tidak
hanya mentransmisikan teks, tetapi juga
mentransformasikan kesadaran sejalan dengan visi
tazkirah—tandzirah yang menekankan penyadaran spiritual,
etis, dan sosial.

C.Perlunya Revolusi dalam Cara Memahami,
Mengajarkan, dan Menginternalisasikan Nilai-nilai
Islam.

1. Perlunya revolusi dalam cara memahami, mengajarkan,
dan menginternalisasikan nilai-nilai Islam.

Krisis epistemologis dan verbalisme keagamaan yang
melanda pendidikan Islam modern menandakan bahwa
diperlukan revolusi menyeluruh dalam paradigma
pemahaman, pengajaran, dan internalisasi nilai-nilai Islam.



18

Revolusi ini bukan sekadar reformasi metodologis,
melainkan transformasi epistemologis yang menuntut
perubahan mendasar dalam cara berpikir (way of thinking)
dan cara merasa (way of being) terhadap agama.Menurut
Ziauddin Sardar (2019), pendidikan Islam kontemporer
sering kali gagal membedakan antara fransfer of
information dan transformation of meaning. Pendidikan
agama masih terjebak dalam transmisi hafalan teks dan
fakta-fakta fikih, bukan pembentukan kesadaran spiritual
dan moral yang hidup. Karena itu, ia menegaskan perlunya
membangun epistemologi reflektif yaitu cara memahami
agama yang menggabungkan teks, konteks, dan aksi etis
sebagai satu kesatuan integral.Fazlur Rahman (2020)
menekankan bahwa Islam tidak bisa dipahami hanya
sebagai kumpulan doktrin normatif, tetapi harus dihayati
sebagai proyek etis dan moral yang dinamis. Dalam
karyanya Revival and Reform in Islam, ia menyebut
pendidikan Islam perlu direvolusi dari “legal formalism”
menuju “ethical idealism” dari sekadar mengetahui hukum
menuju memahami magqgasid al-shari‘ah (tujuan moral
hukum Islam). Hal ini menuntut guru dan lembaga
pendidikan untuk tidak berhenti pada pengajaran hukum
agama, tetapi menumbuhkan kesadaran moral dan
tanggung jawab sosial siswa.

Dalam konteks pengajaran, Asma Afsaruddin (2022)
mengingatkan bahwa pendekatan tradisional yang
berorientasi pada otoritas tunggal teks telah kehilangan
relevansi di tengah masyarakat digital yang plural. Ia
menyarankan model pembelajaran berbasis interpretive
dialogue, di mana siswa diajak berdialog dengan teks,
sejarah, dan realitas sosial. Pendekatan ini memupuk
kemampuan berpikir kritis, empatik, dan terbuka ciri utama
insan religius modern.Sementara itu, Abdul Majid dan
Prasetyo (2023) dalam Jurnal Pendidikan Islam Progresif
menegaskan bahwa proses internalisasi nilai Islam di era



19

digital harus melampaui ranah kognitif menuju ranah
afektif dan praksis. Mereka menemukan bahwa siswa yang
mengalami pembelajaran berbasis refleksi nilai (value-
based reflection learning) menunjukkan peningkatan
signifikan dalam tanggung jawab sosial, empati, dan
kesadaran spiritual. Artinya, revolusi pendidikan Islam
tidak bisa hanya mengubah kurikulum, tetapi juga
mengubah paradigma pedagogis dari pengajaran dogmatik
menjadi pembentukan karakter.Azyumardi Azra (2021)
juga menyoroti perlunya revolusi ruhaniyah dalam
pendidikan Islam. Ia menyebut bahwa pendidikan agama
Islam seharusnya menumbuhkan kesadaran spiritual yang
menggerakkan perubahan sosial, bukan sekadar mengulang
ajaran normatif. Revolusi ruhaniyah ini berarti memadukan
tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) dengan ftanwir al-‘aql
(pencerahan akal), sehingga tercipta generasi yang berilmu
dan beradab.

Secara filosofis, Syed Muhammad Naquib al-Attas
(2021) dan Wan Mohd Nor Wan Daud (2020) menekankan
bahwa inti pendidikan Islam adalah fa’dib pembentukan
adab sebagai kesadaran hierarkis tentang kebenaran, ilmu,
dan amal. Dalam konteks modern, revolusi epistemologis
berarti mengembalikan pendidikan Islam kepada orientasi
adab dan hikmah, bukan sekadar kognisi tekstual. Dengan
demikian, proses pembelajaran harus menuntun peserta
didik untuk mengetahui kebenaran dan menjadi bagian
dari kebenaran itu sendiri.Paradigma Tazkirah—Tandzirah
yang diusulkan dalam buku ini berada dalam kerangka
revolusi tersebut. Tazkirah berarti proses penyucian
kesadaran agar ilmu menjadi cermin kehadiran Ilahi dalam
diri manusia, sedangkan Tandzirah berarti pengingat
kolektif agar kesadaran itu terwujud dalam tatanan sosial
yang adil dan penuh kasih. Dengan demikian, revolusi
pembelajaran agama Islam bukan sekadar perubahan
kurikulum atau media, tetapi perubahan epistemologi



20

spiritual dari pengetahuan menuju kesadaran, dari hafalan
menuju penghayatan, dan dari simbol menuju transformasi
moral.

D.Makna Filosofis Tazkirah dan Tandzirah.

Dalam khazanah Islam klasik, konsep fazkirah (5_5)
dan tandzirah (_3%) menempati posisi fundamental dalam
struktur epistemologi keagamaan. Kedua istilah ini bukan
hanya bersifat linguistik atau retoris, melainkan memiliki
dimensi ontologis, epistemologis, dan aksiologis dalam
pendidikan Islam.

1. Tazkirah: Pembersihan Jiwa dan Kesadaran

Secara etimologis, kata fazkirah berasal dari akar
kata  dz-k-r (0-<-d) yang bermakna mengingat,
menyadarkan, dan menghidupkan kesadaran moral. Dalam
Al-Qur’an, istilah ini sering digunakan untuk menunjuk
pada proses penyadaran spiritual dan moral yang
mengantarkan manusia pada pengenalan diri dan
Tuhan.

Allah berfirman:

80 6D X # 3 HRO 70N er X @ o
G 0hH EQOS@®NTNN L Ao S

Terjemahnya :

Maka berilah peringatan karena peringatan itu bermanfaat,
(Q.S. Al-A‘la [87]: 9)

Dalam konteks pendidikan Islam, tazkirah bermakna
proses pembersihan kesadaran dari polusi intelektual
dan spiritual agar akal dan hati bersih menerima



21

kebenaran ilahiah. Al-Ghazali dalam /lhya’ ‘Ulim al-Din
menegaskan bahwa ilmu tanpa fazkiyah al-nafs akan
kehilangan cahaya (nur), sebab pengetahuan yang tidak
disertai pembersihan jiwa hanya melahirkan kesombongan
intelektual dan kekeringan spiritual (Al-Ghazali, 2005).

Dengan  demikian, fazkirah  dalam  konteks
epistemologi pembelajaran agama adalah pencerahan batin
(inner enlightenment) yang membangkitkan kesadaran
reflektif (reflective awareness) peserta didik terhadap nilai-
nilai ketuhanan dan kemanusiaan. Ia menjadi dasar dari
revolusi pembelajaran agama modern: dari sekadar transfer
of knowledge menuju transformation of consciousness.

2. Tandzirah: Peringatan dan Penguatan Moral

Istilah tandzirah (»X5) berasal dari akar kata nadzara (LX)
yang berarti memberi peringatan atau mengingatkan akan
bahaya moral dan eksistensial. Dalam Al-Qur’an, para nabi
sering disebut mundzirin para pemberi peringatan yang
mengajak manusia kembali kepada jalan kebenaran
sebagaimana Allah jelaskan dalam salah satu firmanNya

<P L208O0Y SEHCIIN ) SRKOOEL SO

s BONHEIO IR Ok e BON. e
OxEQN LA LI B FOCGROYN. @
o8¢ €160 B -A<CORH ¢

¢ <V CRHO+<OrHN W@
Terjemahnya :

... Al Quran ini adalah kitab yang membenarkan dalam
bahasa Arab untuk memberi peringatan kepada orang-orang
yang zalim dan memberi kabar gembira kepada orang-
orang yang berbuat baik. (Q.S. Al-Ahqgaf [46]: 12).

Secara filosofis, tandzirah mengandung makna etika
eksistensial: mengembalikan manusia pada kesadaran



22

tanggung jawabnya terhadap Tuhan dan sesama. Dalam
pendidikan Islam, tandzirah berfungsi sebagai moral
reminder system yang meneguhkan dimensi etis dan
profetik dalam pembelajaran.Menurut Fazlur Rahman
(1982), misi pendidikan Islam sejati bukan sekadar
menanamkan dogma, tetapi “fo create morally responsible
individuals who can actualize divine values in social life.”
Dengan demikian, tandzirah  meneguhkan  fungsi
pendidikan sebagai ethical reinforcement penguatan akhlak
dan kesadaran sosial yang dinamis.

3. Integrasi Tazkirah Tandzirah dalam Epistemologi
Pendidikan Islam

Secara  epistemologis, tazkirah dan tandzirah
membentuk dua poros keseimbangan dalam pembelajaran
agama:

a. Tazkirah membangun kesadaran batin (inner
purification),

b. Tandzirah membangun kesadaran sosial dan
tanggung jawab moral (ethical awakening).

Keduanya menjadi landasan epistemologi baru
pendidikan Islam yang berorientasi pada transformasi
kesadaran (spiritual consciousness) dan moralitas
(ethical awareness). Revolusi pembelajaran agama yang
berakar pada tazkirah—tandzirah menolak reduksi agama
menjadi sekadar hafalan atau ritual verbalistik; ia menuntut

pendekatan holistik yang mengintegrasikan ilmu, amal, dan
akhlak.

E.Tujuan utama Revolusi: Membangun Epistemologi
Baru yang Menyeimbangkan Antara Akal, Hati,
dan Amal



23

Revolusi  pembelajaran agama  Islam  yang
berorientasi pada tazkirah—tandzirah sejatinya diarahkan
untuk merekonstruksi epistemologi keilmuan Islam
yakni cara manusia memperoleh, memaknai, dan
mengamalkan pengetahuan agama agar selaras dengan
fitrah manusia yang utuh (insan kamil). Dalam paradigma
klasik Islam, pengetahuan tidak hanya produk rasionalitas,
tetapi juga buah dari kesucian hati dan amal saleh yang
konsisten.

1. Krisis Epistemologi: Dominasi Akal Tanpa Hati dan
Amal

Epistemologi modern, terutama pasca-Renaisans dan
Pencerahan di Barat, menempatkan akal (reason) sebagai
sumber utama kebenaran dan menyingkirkan dimensi
spiritual serta etis. Dominasi rasionalitas positivistik ini
memengaruhi cara berpikir umat Islam dalam memahami
agama, sehingga lahir model pembelajaran yang
intelektualistik namun kehilangan kedalaman spiritual
dan moralitas praksis. Menurut Syed Muhammad Naquib
al-Attas (1995), krisis pendidikan Islam bermula dari “/oss
of adab”, yakni hilangnya keseimbangan antara ‘ag/ (akal),
galb (hat1), dan ‘amal (perbuatan). Pengetahuan yang tidak
diorientasikan pada penyucian jiwa dan pengabdian kepada
Tuhan melahirkan “manusia berilmu tetapi tidak beradab.”

Demikian pula, Ziauddin Sardar (1989) menyebut
bahwa modernitas telah menggeser epistemologi Islam dari
tawhidic  paradigm  menuju  fragmented  secular
epistemology, di mana ilmu dipisahkan dari nilai dan etika.
Inilah akar krisis epistemologis dalam pembelajaran agama
dewasa ini.

2. Keseimbangan Akal, Hati, dan Amal sebagai
Epistemologi Baru



24

Dalam pandangan Islam, pengetahuan sejati harus lahir dari
keterpaduan antara tiga sumber kebenaran:

a. Akal (al-‘aql): sebagai instrumen rasional untuk
memahami realitas dan hukum Allah melalui
argumentasi logis.

b. Hati (al-qalb): sebagai pusat kesadaran spiritual dan
intuisi moral yang menuntun akal agar tidak terjebak
pada kesombongan intelektual.

c. Amal (al-‘amal): sebagai aktualisasi nilai-nilai ilmu
dalam tindakan nyata di ranah sosial dan spiritual.

Al-Qur’an menggambarkan keseimbangan ini sebagai ciri
manusia beriman sejati:

SIS AL d BRCNO® o BNO* RO
B2k ORIOMHR D Mo - MY 0o ¢ZQ.R
X

Terjemahnya :

Sesungguhnya yang takut kepada Allah di antara hamba-
hamba-Nya, hanyalah ulama. (Q.S. Fatir [35]: 28)

Ayat ini menegaskan bahwa pengetahuan sejati ( ‘i/m)
harus berujung pada khashyah (ketundukan hati) dan ‘amal
salih (tindakan etis). Maka, pembelajaran agama Islam
harus mengintegrasikan kognisi (akal), afeksi (hati), dan
konasi (amal) sebagai satu kesatuan epistemik yang
utuh.Seyyed Hossein Nasr (1996) dalam Knowledge and
the Sacred menyatakan bahwa epistemologi Islam selalu
berdasar pada unity of being and knowing pengetahuan
bukan sekadar hasil observasi rasional, melainkan
“penyaksian ilahiah” yang menghidupkan dimensi spiritual
manusia.

3. Tujuan Revolusi: Membangun Epistemologi Integral



25

Tujuan utama revolusi pembelajaran agama Islam bukan
sekadar pembaruan metodologi, melainkan transformasi
paradigma epistemologis:

1. Dari teaching about Islam menuju learning to live
Islam.

2. Dari verbalisme dan dogmatisme menuju kesadaran
reflektif dan praksis sosial.

3. Dari rasionalitas kering menuju intelektualitas yang
berakhlak dan berjiwa tasawuf.

Dalam kerangka ini, akal berperan sebagai penuntun
ilmiah, hati sebagai penyaring moral dan spiritual,
sementara amal menjadi manifestasi konkret dari
pengetahuan yang hidup. Inilah epistemologi baru
pendidikan Islam yang hendak dibangun epistemologi
keseimbangan (mizan epistemology) sebagaimana
diisyaratkan dalam firman Allah:

AN XL J6) \ P eI (OIOIORICRaR R dm
&P &) O®0BNONWwWa I NARD 60

Terjemahnya :

Dan Allah telah meninggikan langit dan Dia meletakkan
neraca (keadilan). (Q.S. Ar-Rahman [55]: 6)

Revolusi in1 menegaskan bahwa ilmu agama tidak
boleh berhenti pada ranah kognitif, melainkan harus
menjelma dalam tindakan yang mencerminkan nilai-nilai
rahmatan lil-‘alamin kasih, keseimbangan, dan tanggung
jawab sosial.

4. Implikasi dalam Pembelajaran Agama Islam

Epistemologi integratif ini menuntut perubahan
mendasar dalam praktik pendidikan Islam:



26

a. Kurikulum harus menghubungkan ilmu, akhlak, dan
spiritualitas.

b. Metodologi tidak hanya berbasis hafalan, tetapi juga
refleksi dan pengalaman hidup.

c. Guru menjadi murabbi al-galb (pendidik hati),
bukan sekadar mu ‘allim al-nusiis (pengajar teks).

Pendekatan 1ini sejalan dengan gagasan Hasan
Langgulung (1986) bahwa tujuan pendidikan Islam adalah
membentuk manusia yang seimbang dalam potensi
‘aqlivah, nafsiyah, dan rithiyah, bukan hanya pintar secara
akademik, tetapi juga matang secara moral dan spiritual.



27

BABII
LANDASAN FILOSOFIS: DARI TEOLOGI KE
EPISTEMOLOGI PEMBELAJARAN ISLAM

A.Ontologi Pengetahuan dalam Islam: Wahyu, Akal, dan
Pengalaman

Dalam  khazanah keilmuan Islam, ontologi
pengetahuan (ontologi al-ma‘rifah) membahas tentang
hakikat, sumber, dan keberadaan ilmu (‘ilm) dari mana
pengetahuan berasal dan bagaimana ia menjadi dasar bagi
pembentukan kebenaran. Berbeda dengan paradigma Barat
yang menempatkan rasio atau pengalaman sebagai satu-
satunya sumber ilmu, Islam membangun sistem
pengetahuannya secara tauhidi (integratif) yang
menyatukan wahyu (al-wahy), akal (‘aql), dan
pengalaman (tajribah) dalam satu kesatuan yang tidak
terpisah.

1. Wahyu sebagai Sumber Pengetahuan Tertinggi

Dalam pandangan Islam, wahyu adalah sumber
pengetahuan absolut, karena berasal dari Tuhan Yang
Maha Mengetahui (al-‘Alim). Wahyu bukan sekadar teks
normatif, melainkan juga petunjuk ontologis yang
mengarahkan manusia kepada makna hakiki dari eksistensi.
Al-Qur’an menegaskan:

¢-RHRS BN AA Lo S + 6
OV I 2o 00 NEOEOOEO00 W
0L HOO00 W 3 &P d 4460100160
BINE DOV RNoe@ i QAL 68
QLA W o BLANWEBO NEOEBROOT Wa
>OtH> AN e S REAE e 64000 B
PO S+ @@ Mo = ONx KOO X' ¢4, w@



28

K270 40RO B OFMEO LR
RIS $OCHE Vpr e B S

Terjemahnya :

Allah-lah yang telah menciptakan langit dan bumi dan
menurunkan air hujan dari langit, kemudian Dia
mengeluarkan dengan air hujan itu berbagai buah-buahan
menjadi rezki untukmu ...(Q.S. Ibrahim [14]: 32)

Ayat ini menunjukkan bahwa wahyu menjadi dasar
ontologis bagi seluruh ilmu tentang alam dan
kehidupan, karena realitas (khalq) tidak dapat dipahami
tanpa petunjuk dari al-Khaliq (Pencipta).Menurut Syed
Muhammad Naquib al-Attas (1995), wahyu adalah “the
ultimate source of all true knowledge” sumber segala
kebenaran yang membimbing akal dan pengalaman agar
tidak terjerumus ke dalam kesalahan persepsi. Tanpa
wahyu, akal manusia hanya mengenali fenomena, tetapi
gagal memahami makna esensial di baliknya.

2. Akal sebagai Instrumen Penalaran dan Pemaknaan

Akal (‘aql) dalam Islam berfungsi bukan untuk
menyaingi wahyu, tetapi untuk memahami dan
menafsirkan wahyu dalam konteks kehidupan. Akal
merupakan karunia Tuhan yang membedakan manusia dari
makhluk lain, dan berperan sebagai jembatan antara dunia
empirik dan realitas metafisik.

Menurut Fazlur Rahman (1982) dalam Islam and
Modernity, akal dalam Islam memiliki fungsi ganda:

1. Sebagai instrumen interpretatif — memahami pesan
wahyu sesuai maqasid (tujuan moral dan sosial).



29

2. Sebagai daya kreatif — mengembangkan ilmu
pengetahuan praktis (sains, teknologi, sosial) dalam
kerangka tauhid.

Al-Qur’an sendiri berulang kali menegaskan
pentingnya penggunaan akal untuk membaca tanda-tanda
Tuhan dalam ciptaan-Nya:

H oI PN MR
&Y IAOFTGa 90 QIOGAOHOO0Wwa I
P ruS® A @o S E S OMEN, 712 8o S &0
=6 O¢TH B O O&O% wa €0

&R ABED EFHOMZO T B - OB RITROD
Terjemahnya :

Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, dan silih
bergantinya malam dan siang terdapat tanda-tanda bagi
orang-orang yang berakal, (Q.S. Ali ‘Imran [3]: 190)

Dengan demikian, Islam menempatkan akal bukan
sebagai sumber otonom pengetahuan seperti dalam
rasionalisme Barat, melainkan sebagai instrumen
epistemik yang tunduk pada nilai wahyu dan berorientasi
pada kebenaran etis serta tujuan moral.

3. Pengalaman sebagai Manifestasi dan Verifikasi [lmu

Selain wahyu dan akal, pengalaman empiris
(tajribah) merupakan bagian penting dari epistemologi
Islam. Dalam Islam, pengalaman bukan hanya pengalaman
inderawi (empirik), tetapi juga mencakup pengalaman
spiritual (dzauqi) — yakni kesadaran batin yang muncul
melalui ibadah, muhasabah, dan perenungan.Ibn Khaldun
(1377/2005) dalam Mugaddimah menegaskan bahwa
pengetahuan berkembang dari interaksi antara indera, akal,
dan realitas sosial; tetapi pengetahuan tertinggi lahir ketika



30

akal dipandu oleh nilai-nilai spiritual. Karena itu,
pengalaman dalam Islam bersifat integratif, bukan sekadar
eksperimental, melainkan juga eksistensial.

Demikian pula, Seyyed Hossein Nasr (1996)
menekankan bahwa pengalaman spiritual adalah “the
illumination of the intellect by the light of revelation”
penerangan akal melalui cahaya wahyu. Artinya,
pengalaman manusia memiliki nilai epistemik hanya jika
diarahkan oleh prinsip ketuhanan dan tujuan moral.

4. Integrasi Ontologis: Tauhid sebagai Dasar
Pengetahuan

Wahyu, akal, dan pengalaman bukanlah tiga entitas
yang berdiri sendiri, melainkan satu kesatuan ontologis
dalam sistem tauhid. Seluruh pengetahuan bersumber dari
Allah, dan tugas manusia hanyalah mengelola, memahami,
serta mengamalkan ilmu dalam kerangka pengabdian
(‘ubudiyyah).

Dengan demikian, epistemologi Islam tidak
mengenal dikotomi antara ilmu agama dan ilmu dunia,
antara rasional dan spiritual, antara empirik dan metafisik.
Semua berada dalam sistem mizan al-ma ‘rifah
keseimbangan pengetahuan yang menuntun manusia
menuju  ma rifatullah  (pengenalan hakiki terhadap
Tuhan).Menurut Mulla Sadra (1640/2001) dalam al-Asfar
al-Arba ‘ah, pengetahuan sejati adalah “ittihad al-‘aqil wa
al-ma ‘qil” penyatuan antara subjek dan objek
pengetahuan dalam kesadaran tauhid. Dengan kata lain,
proses mengetahui dalam Islam adalah proses penyucian
diri sekaligus pendekatan eksistensial kepada Allah.

5. Implikasi dalam Pendidikan dan Pembelajaran
Agama



31

Pemahaman ontologis ini menuntut agar pendidikan
Islam mengajarkan ilmu tidak hanya dari aspek
kognitif, tetapi juga spiritual dan etis. Guru bukan
sekadar penyampai informasi, melainkan pembimbing
ruhani yang menanamkan nilai hikmah kebijaksanaan yang
lahir dari integrasi wahyu, akal, dan pengalaman hidup.
Pendekatan ini menjadi landasan bagi gagasan revolusi
tazkirah—tandzirah, yaitu pembelajaran agama yang tidak
hanya menghafal teks, tetapt juga menghidupkan
kesadaran, membersihkan hati, dan menumbuhkan amal
sosial yang bermakna.

B.Epistemologi Islam klasik: bayani, burhani, dan ‘irfani
(menurut al-JabirT dan al-Attas).

Epistemologi Islam klasik merupakan upaya untuk
memahami struktur berpikir dan sumber pengetahuan
dalam tradisi intelektual Islam. Tiga model epistemologi
utama yang diidentifikasi dalam tradisi ini adalah bayani
(tekstual-normatif), burhani (rasional-empiris), dan
‘irfant (intuisi-spiritual).Ketiganya mencerminkan cara
umat Islam memahami hubungan antara wahyu, akal, dan
pengalaman batin, serta berkontribusi besar terhadap
pembentukan peradaban ilmu Islam sepanjang sejarah.

1. Epistemologi Bayani: Otoritas Teks dan Bahasa
Wahyu

Epistemologi bayani berakar dari pendekatan
kebahasaan dan tekstual terhadap sumber-sumber
wahyu, yaitu al-Qur’an, hadis, dan turats klasik (khazanah
keilmuan Islam). Kata bayan berarti “penjelasan” atau
“eksposisi,” yang menunjukkan bahwa sumber utama
kebenaran dalam epistemologi ini adalah bahasa wahyu
dan otoritas teks syariat.Menurut Muhammad ‘Abid al-
Jabirt (1989) dalam Naqd al-‘Aql al-‘Arabt (Kritik Nalar



32

Arab), paradigma bayani berkembang terutama dalam
tradisi ulum al-din, seperti tafsir, fikih, dan kalam, di mana
otoritas teks dan konsensus ulama (ijma‘) menjadi dasar
epistemik utama.

Kebenaran diukur berdasarkan koherensi dengan
nash dan makna literal-linguistik.Dalam konteks ini,
ijtihad dan qiyas berfungsi untuk menafsirkan teks, bukan
untuk menggantikannya.Epistemologi bayani memiliki
kekuatan dalam menjaga keotentikan dan kemurnian
wahyu, namun menurut al-Jabiri, paradigma ini cenderung
melahirkan taqlid epistemologis (pengulangan makna
tanpa pembaruan), karena menutup ruang bagi rasionalitas
kritis dan kontekstualisasi sosial.

2. Epistemologi Burhani: Rasionalitas dan Argumentasi
Logis

Epistemologi burhani berangkat dari tradisi filsafat
dan logika Islam (falsafah dan mantiq) yang dipengaruhi
oleh filsafat Yunani, tetapi diislamkan oleh para pemikir
seperti al-Farabi, Ibn Sina, dan Ibn Rushd. Kata burhan
berarti “bukti rasional” atau “demonstrasi logis,” dan dalam
kerangka ini, kebenaran dicapai melalui argumentasi
rasional dan verifikasi empiris. Menurut al-Jabirl
(1990), epistemologi burhani mencapai puncaknya dalam
pemikiran Ibn Rushd, yang mengintegrasikan antara
wahyu dan akal secara hierarkis: wahyu memberi arah
moral dan metafisik, sementara akal menyingkap hukum-
hukum rasional ciptaan Tuhan di alam semesta. Sementara
itu, Fazlur Rahman (1982) menilai burhant sebagai bentuk
“ijtihad intelektual” upaya memahami maqgasid al-shari‘ah
dengan nalar objektif.

Namun, dalam konteks pendidikan Islam, pendekatan
burhani kadang terpinggirkan oleh dominasi tekstualisme.
Padahal, rasionalitas burhani justru penting untuk



33

membentuk critical religious literacy, yaitu kemampuan
berpikir ilmiah yang tetap berakar pada nilai-nilai wahyu.

3. Epistemologi ‘Irfani: Intuisi dan Pencerahan
Spiritual

Epistemologi ‘irfani berasal dari akar kata ‘irfan
yang berarti “pengenalan batin” atau “gnosis.” Model ini
menekankan pengalaman langsung (dzauq) dan
penyaksian spiritual (mushahadah) sebagai sumber
pengetahuan yang otentik.Menurut al-Jabirt (1991), ‘irfani
adalah epistemologi khas para sufi dan filosof iluminatif
seperti al-Ghazali, Suhrawardi, dan Ibn ‘Arabi, yang
melihat pengetahuan sebagai hasil penyucian jiwa dan
penyinaran hati oleh cahaya Ilahi (nair al-haqq).Dalam
pandangan Seyyed Hossein Nasr (1996), ‘irfani
merupakan dimensi terdalam epistemologi Islam, karena
menyatukan subjek dan objek pengetahuan dalam
kesadaran tauhid. Pengetahuan tidak dicapai semata
melalui akal, melainkan melalui pencerahan batin yang
lahir dari tazkiyah al-nafs (penyucian diri). Al-Attas
(1995) menegaskan bahwa ‘irfan1 bukan anti-rasional,
tetapi meta-rasional 1a melampaui logika dalam rangka
mencapai hikmah (wisdom). Proses ‘irfan1 menuntut
integrasi antara ‘aql, galb, dan rith, di mana ilmu menjadi
sarana menuju ma‘rifatullah (pengenalan kepada Tuhan).

4. Integrasi Epistemologi menurut Syed Muhammad
Naquib al-Attas

Berbeda dengan al-Jabiri yang melihat ketiga
epistemologi ini secara kritis-historis, al-Attas menekankan
pentingnya integrasi (tawhid) di antara ketiganya.
Menurutnya, epistemologi Islam yang ideal adalah yang



34

menyatukan unsur bayani, burhani, dan ‘irfant dalam
keseimbangan yang harmonis.

a. Dari bayant, Islam memperoleh dasar wahyu dan
bahasa moral.

b. Dari burhani, Islam memperoleh kekuatan rasional
untuk memahami sunnatullah.

c. Dari ‘irfani, Islam memperoleh kesadaran spiritual
yang menuntun akal dan moral menuju hikmah.

Al-Attas (1995) menamakan integrasi ini sebagai
epistemologi adab, yaitu sistem pengetahuan yang
berorientasi pada pengenalan terhadap hakikat Tuhan, diri,
dan alam secara proporsional.

Epistemologi adab inilah yang menjadi landasan
filosofis bagi gagasan Revolusi Tazkirah—Tandzirah, yang
hendak menghidupkan kembali kesatuan wahyu, akal, dan
spiritualitas dalam pembelajaran agama Islam.

5. Relevansi Epistemologi Klasik terhadap Revolusi
Pembelajaran Agama

Dalam konteks pembelajaran agama kontemporer,
tiga epistemologi klasik ini dapat menjadi kerangka
sintesis baru:

Unsur Fokus Tradisional | Relevansi Modern
Epistemologi
Bayani Ketaatan pada Literasi teks suci
teks wahyu yang kontekstual dan
humanistik
Burhant Rasionalitas dan | Penguatan nalar
argumentasi kritis dan analisis
sosial
‘Irfant Kesadaran batin | Penguatan etika,




35

dan intuisi spiritualitas, dan
empati sosial

Dengan mengintegrasikan ketiganya, pendidikan
Islam tidak hanya melahirkan ulama teks, tetapi juga
intelektual reflektif dan insan berjiwa sufi manusia yang
berpikir, merasa, dan bertindak dengan kesadaran tauhid.

C.Kelemahan Epistemologi Lama dalam Konteks
Pendidikan Modern.

Epistemologi Islam klasik, yang meliputi pendekatan
bayani (tekstual), burhani (rasional), dan ‘irfani
(intuisi-spiritual), telah memainkan peranan penting dalam
membentuk tradisi keilmuan Islam selama berabad-abad.
Namun, dalam konteks pendidikan Islam modern yang
ditandai oleh kompleksitas sosial, teknologi digital, dan
globalisasi ilmu, paradigma epistemologi klasik ini
menunjukkan sejumlah kelemahan struktural dan
metodologis yang perlu dikaji secara kritis dan diadaptasi
agar tetap relevan.

1. Kelemahan Epistemologi Bayani: Dogmatisme dan
Kurangnya Kontekstualisasi

Epistemologi bayani menempatkan wahyu dan teks
keagamaan sebagai sumber pengetahuan absolut yang
tidak dapat diganggu gugat. Meskipun hal ini menjaga
kemurnian doktrin, dalam praktik pendidikan modern,
paradigma ini sering melahirkan pendekatan dogmatis di
mana siswa diajarkan untuk menghafal teks daripada
memahami makna dan konteksnya.Menurut al-Jabirl
(1989), kelemahan utama epistemologi bayani terletak pada
“chalabat al-nass ‘ala al-‘aql” (dominasi teks atas
rasionalitas). Akibatnya, pendidikan berbasis bayani
cenderung menolak inovasi intelektual dan dialog kritis.




36

Pendekatan ini juga sering gagal menjawab persoalan
kontemporer seperti etika sains, bio-teknologi, dan
pluralisme nilai, karena penafsiran teks yang bersifat
statis. Al-Attas (1995) mengakui pentingnya teks wahyu,
namun 1a menegaskan bahwa kehilangan adab
epistemologis terjadi ketika teks dipahami tanpa hikmah
dan tanpa memperhatikan realitas sosial yang
berubah.Textualism without wisdom leads to rigidity;
wisdom without text leads to deviation.” 4/-Attas, 1995: 88

2. Kelemahan Epistemologi Burhani: Sekularisasi dan
Rasionalisme Parsial

Epistemologi burhani, yang menekankan logika dan
rasionalitas demonstratif, menjadi tonggak kemajuan
ilmu pada masa klasik, terutama dalam filsafat dan sains
Islam. Namun, dalam konteks modern, pendekatan ini
menghadapi dua kelemahan utama: (1) rasionalisme
parsial, dan (2) sekularisasi ilmu. Menurut Seyyed
Hossein Nasr (1996), model rasionalitas yang tidak disertai
dimensi spiritual mudah terjerumus ke dalam positivisme
sekuler, di mana pengetahuan diukur hanya berdasarkan
bukti empiris tanpa mempertimbangkan nilai-nilai Ilahi.
Hal ini tampak dalam sistem pendidikan modern yang
menekankan kompetensi kognitif dan teknologi, tetapi
mengabaikan dimensi etik dan transendental. Al-Jabirl
(1990) juga mengkritik bahwa burhani dalam sejarah Arab-
Islam tidak berkembang secara penuh karena terhambat
oleh dominasi bayani dan ‘irfani. Akibatnya, tradisi
rasional Islam tidak mengalami modernisasi epistemik yang
mampu bersaing dengan paradigma Barat kontemporer.
Dalam konteks pendidikan Islam, dominasi epistemologi
burhani yang terpisah dari nilai spiritual telah menciptakan
fragmentasi ilmu, di mana ilmu-ilmu agama dan ilmu-
ilmu modern berjalan paralel tanpa titik temu substantif
(lihat Zarkasyi, 2011).



37

3. Kelemahan Epistemologi ‘Irfani: Subjektivitas dan
Keterputusan Sosial

Epistemologi  ‘irfani menekankan pengalaman
spiritual dan intuisi batin sebagai sumber pengetahuan.
Meskipun memberi kedalaman spiritual, paradigma ini
seringkali bersifat elitis dan eksklusif, karena hanya dapat
dicapai oleh individu yang telah mencapai magam tertentu.

Dalam konteks pendidikan modern yang menuntut
keterlibatan sosial dan kolaborasi, epistemologi ‘irfani
dapat menjadi terlalu individualistik dan sulit
diverifikasi. Menurut al-Jabirt (1991), ‘irfani melahirkan
“nalar mitologis” yang cenderung menjauh dari rasionalitas
ilmiah. Sementara Al-Attas (1995) menilai bahwa ‘irfani
sangat penting untuk menjaga keseimbangan spiritual,
tetapi perlu dikontrol oleh wahyu (bayani) dan rasio
(burhani) agar tidak terjerumus ke dalam subjektivisme
mistik yang tidak ilmiah. Dalam praktik pendidikan, jika
epistemologi ini diterapkan tanpa penyeimbang, maka akan
muncul pendekatan mistik-simbolik yang sulit diukur
hasilnya dan tidak kompatibel dengan sistem penilaian
akademik modern.

4. Kelemahan Umum: Dikotomi Ilmu dan Krisis
Integrasi Epistemologis

Ketiga epistemologi klasik di atas pada dasarnya
saling melengkapi. Namun dalam perjalanan sejarah, terjadi
pemutusan dan fragmentasi epistemologis antara bayani,
burhani, dan ‘irfani, yang menyebabkan krisis dalam sistem
pendidikan Islam. Fenomena ini melahirkan dikotomi
antara ilmu agama dan ilmu umum, serta keterputusan
antara wahyu, akal, dan pengalaman spiritual. Menurut
Fazlur Rahman (1982), krisis pendidikan Islam modern
muncul  karena  kegagalan umat Islam  untuk



38

mengintegrasikan nalar wahyu dan nalar empiris.
Akibatnya, muncul dua tipe pendidikan:

a. Pendidikan tradisional yang terlalu tekstual (bayani),
dan

b. Pendidikan modern yang terlalu sekuler (burhant
tanpa ruh).

Ziauddin Sardar (2002) menegaskan bahwa
kegagalan epistemologi klasik adalah ketidakmampuannya
menumbuhkan critical consciousness, yaitu kesadaran
kritis terhadap perubahan sosial dan teknologi global.

5. Implikasi terhadap Pendidikan Islam Modern

Kelemahan-kelemahan epistemologi klasik tersebut
berimplikasi pada sejumlah masalah dalam pendidikan
Islam

Dimensi Bentuk Kelemahan | Dampak pada
Pendidikan Modern

Bayanit Dogmatisme Hafalan tanpa
tekstual pemahaman kontekstual

Burhant Rasionalisme Hilangnya integrasi
parsial dan nilai-nilai spiritual
sekularisasi

[rfant Subjektivitas dan Tidak terukur secara
mistisisme ilmiah dan sosial
eksklusif

Sistemik Fragmentasi Dikotomi ilmu agama
epistemologis dan ilmu dunia

Oleh karena itu, dibutuhkan rekonstruksi
epistemologis yang mampu mengintegrasikan ketiganya
dalam kerangka pendidikan Islam yang utuh — wahyu
sebagai dasar nilai (bayant), akal sebagai alat analisis




39

(burhani), dan hati sebagai pusat penyucian serta kesadaran
moral (‘irfant).

D.Rekonstruksi filosofis menuju epistemologi Tazkirah—
Tandzirah

Rekonstruksi epistemologi dalam pendidikan Islam
merupakan upaya untuk menghadirkan kembali
keutuhan pandangan Islam tentang ilmu, yang selama
ini terfragmentasi oleh warisan epistemologi klasik dan
modernitas Barat. Dalam konteks ini, konsep Tazkirah—
Tandzirah diproyeksikan sebagai kerangka epistemologis
baru yang menyeimbangkan antara dimensi spiritual,
rasional, dan moral praksis. Epistemologi ini tidak hanya
berbicara tentang bagaimana pengetahuan diperoleh, tetapi
juga untuk apa pengetahuan itu diarahkan — yaitu
pembentukan manusia berkesadaran, beradab, dan beramal
saleh.

1. Landasan Filosofis Rekonstruksi

Rekonstruksi epistemologi Tazkirah—Tandzirah
berangkat dari kritik terhadap tiga kecenderungan utama
dalam epistemologi Islam kontemporer:

(1) tekstualisme kaku dari bayant,
(2) rasionalisme parsial dari burhani, dan
(3) mistisisme elitis dar1 ‘irfani.

Ketiga pendekatan ini, menurut Al-Jabirt (1989) dan
Al-Attas (1995), telah gagal merespons dinamika zaman
karena tidak lagi Dbersatu dalam satu kesadaran
tauhidik.Padahal, epistemologi Islam sejati harus berpijak
pada tauhid sebagai asas ontologis dan
epistemologis.Epistemologi Tazkirah-Tandzirah hadir
untuk merekonstruksi hal tersebut melalui sintesis kreatif
antara pembersihan kesadaran (tazkirah) dan penguatan



40

moral-transformatif (tandzirah). Secara filosofis, hal ini
merupakan bentuk revitalisasi epistemologi tauhidik yang
menekankan keseimbangan antara akal (rasio analitik),
qalb (intuisi moral-spiritual), dan ‘amal (praktik sosial
etis).Menurut Nasr (1996), kebangkitan epistemologi Islam
harus dimulai dari re-sacralization of knowledge
mengembalikan kesucian ilmu sebagai jalan mengenal
Tuhan (ma ‘rifah). Epistemologi Tazkirah—Tandzirah
bergerak sejalan dengan gagasan ini, dengan menempatkan
ilmu bukan sekadar alat untuk mengetahui, melainkan juga
proses pembersihan jiwa (tazkiyah al-nafs) dan
peneguhan tanggung jawab sosial (tandzir al-
mujtama®).

2. Tazkirah sebagai Epistemologi Kesadaran

Tazkirah secara etimologis berasal dari akar kata
zakara, yang bermakna mengingat, menyucikan, dan
membangkitkan kesadaran. Dalam konteks epistemologi,
tazkirah menekankan proses internalisasi nilai melalui
kesadaran hati (qalb) yang terhubung dengan sumber
ilahi.

Hal ini sejalan dengan pandangan Al-Ghazali (2005)
dalam lhya’ ‘Ulim al-Din bahwa ilmu sejati tidak hanya
dicapai dengan akal, tetapi melalui penyucian hati agar
cahaya kebenaran dapat menembus batin manusia.Dengan
demikian, fazkirah bukan sekadar aktivitas moral,
melainkan tahap epistemik proses pembersihan kesadaran
agar manusia mampu menerima dan memahami kebenaran
secara jernih. Dalam sistem pendidikan, epistemologi
tazkirah menolak verbalisme dan mekanisasi pengetahuan;
ia menuntut transformasi diri sebelum transformasi sosial.

Al-Attas (1995) menyebut hal ini sebagai “adab
epistemologis” keteraturan ilmu dalam diri, di mana
pengetahuan menuntun manusia pada kesadaran tentang
Tuhan, diri, dan alam. Tazkirah dalam hal ini menjadi



41

modus kesadaran epistemik, yaitu kemampuan memandang
ilmu sebagai amanah ilahi yang menghidupkan nurani.

3. Tandzirah sebagai Epistemologi Moral dan Aksi

Sementara 1tu, Tandzirah berasal dari akar kata
nadhara—yunadhir—tandzir, yang berarti memberikan
peringatan, mengingatkan, atau menyeru kepada kebaikan.
Secara epistemologis, tandzirah mengandung dimensi aksi
moral dan tanggung jawab sosial dalam penggunaan
ilmu.Dalam Al-Qur’an, kata tandzir sering dikaitkan
dengan fungsi profetik (liyundzira al-nasa), yakni
menyampaikan kebenaran yang mendorong kesadaran
moral kolektif (QS. Yasin [36]: 6). Maka, epistemologi
tandzirah menegaskan bahwa ilmu harus menggerakkan
amal dan perubahan sosial, bukan berhenti pada
kesadaran intelektual semata.

Fazlur Rahman (1982) menegaskan bahwa ilmu
dalam Islam selalu bersifat etis dan teleologis 1a mengarah
pada perbaikan dir1 dan masyarakat. Dengan demikian,
tandzirah berfungsi sebagai dimensi praksis dari
pengetahuan, yaitu penerjemahan nilai-nilai ilahiah ke
dalam tindakan nyata (‘amal salih).Dalam konteks
pendidikan, epistemologi tandzirah berarti
mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, dan moral-
spiritual, sehingga peserta didik tidak hanya “mengetahui
kebenaran”, tetapi juga “menjadi pembawa kebenaran”
dalam ruang sosialnya.

4. Integrasi Tazkirah—Tandzirah: Model Epistemologi
Transformatif

Ketika tazkirah (penyadaran spiritual) dan tandzirah
(peringatan moral) disatukan, keduanya membentuk
epistemologi transformatif — pengetahuan yang



42

menyucikan dan menggerakkan.Epistemologi ini menolak
dikotomi lama antara knowing dan being, antara ilmu dan
amal.Model Tazkirah—Tandzirah ini sejajar dengan gagasan
Al-Faruqi (1982) tentang integration of knowledge dan
Syed Naquib al-Attas (1995) tentang adab as the aim of
education. Ilmu bukan hanya untuk mengisi akal,
melainkan untuk membentuk adab perpaduan antara
kesadaran intelektual, moral, dan spiritual.

Dengan demikian, epistemologi Tazkirah—Tandzirah
dapat dipetakan dalam tiga lapis integratif:

1. Ontologis: Ilmu berasal dari Allah dan berorientasi

kembali kepada-Nya.

2. Epistemologis: [lmu diperoleh melalui sinergi akal,

hati, dan pengalaman spiritual.

3. Aksiologis: [lmu digunakan untuk pembersihan diri

(tazkirah) dan perbaikan masyarakat (tandzirah).

Dalam praksis pendidikan, hal ini berarti setiap aktivitas
belajar harus memuat dimensi kontemplatif (perenungan
makna), dimensi etis (tanggung jawab sosial), dan dimensi
spiritual (kesadaran akan kehadiran Tuhan).

Nasr (2007) menyebut model ini sebagai sacred
pedagogy pedagogi yang memadukan intelektualitas dan
spiritualitas sebagai satu kesatuan epistemik.

5. Implikasi Epistemologi Tazkirah—Tandzirah
terhadap Pendidikan Islam

Aspek Epistemologi Lama | Epistemologi Tazkirah—

Tandzirah
Fokus Hafalan dan transfer | Penyadaran dan
Ilmu informasi transformasi diri
Metode | tekstual, kognitif Reflektif, spiritual,
partisipatif

Tujuan | Penguasaan materi | Pembersihan jiwa dan
tindakan etis




43

Peran Sumber otoritatif Murabbi, pembimbing
Guru kesadaran

Peran Penerima Subjek aktif dan reflektif
Siswa pengetahuan

Dengan kerangka ini, pendidikan Islam diharapkan
dapat melahirkan insan yang berpikir jernih, berhati
bersih, dan berbuat baik sebuah rekonstruksi
epistemologi yang sejalan dengan konsep al- ilm al-nafi‘
(ilmu yang bermanfaat) dalam tradisi Islam.

E.Sintesis Baru: Dari “Transfer Ilmu” menjadi
Transformasi Kesadaran

Paradigma pendidikan Islam klasik maupun modern
selama ini banyak terjebak dalam model transfer of
knowledge yaitu pendekatan yang menitikberatkan pada
penyampaian informasi dan hafalan teks keagamaan tanpa
diikuti oleh internalisasi makna dan kesadaran etis. Model
ini menjadikan pembelajaran agama hanya sebagai
aktivitas kognitif-informatif, bukan proses transformasi
kesadaran spiritual dan moral. Dalam konteks ini, ilmu
agama sering berhenti pada dimensi ‘“mengetahui”
(knowing) tetapi belum mencapai tahap “menjadi” (being)
sebagaimana diidealkan dalam konsep ta’dib (al-Attas,
1995).

Menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas (1995),
pendidikan Islam sejatinya adalah proses pembentukan
manusia beradab (insan dadib), bukan sekadar
penyampaian pengetahuan. Ilmu harus mengantarkan
manusia pada pengakuan dan penghayatan terhadap
Tuhan sebagai sumber kebenaran dan nilai. Sementara
itu, M. Quraish Shihab (2019) meneckankan bahwa
pemahaman agama yang sejati bukan hanya mengetahui




44

teks, melainkan menumbuhkan kesadaran batiniah untuk
mengamalkan nilai-nilai ilahiah secara kontekstual.

Transformasi kesadaran yang dimaksud dalam
paradigma Tazkirah—Tandzirah adalah proses dialektis
antara akal, hati, dan amal, di mana peserta didik tidak
hanya menerima ilmu sebagai data, tetapi juga mengalami
ilmu sebagai nur (cahaya) yang membimbing perilaku
dan moralitasnya. Hal ini sejalan dengan pendekatan
‘irfan1 dalam epistemologi Islam, yang menekankan
pentingnya ma rifah pengetahuan yang disertai kesucian
jiwa dan pengalaman batin (Nasr, 1992).Dalam konteks
pendidikan modern, pendekatan ini menggeser fokus
pembelajaran agama dari orientasi instruksional ke
transformasional, yakni dari sekadar “mengajar” menjadi
“membangkitkan kesadaran.” Menurut Paulo Freire
(2000) dalam Pedagogy of the Oppressed, pendidikan sejati
harus membebaskan manusia dari kesadaran naif menuju
kesadaran Kkritis (critical consciousness). Gagasan Freire
ini dapat disintesiskan dengan nilai tazkirah (pembersihan
jiwa) dan tandzirah (peringatan moral), yang sama-sama
menuntut perubahan dari dalam diri manusia.Dengan
demikian, revolusi epistemologis Tazkirah-Tandzirah
mengusulkan pendidikan Islam yang tidak hanya
menyampaikan ilmu, tetapi menyadarkan,
menghidupkan, dan membimbing manusia untuk
bertransformasi secara spiritual, intelektual, dan moral.
Ini adalah pergeseran dari paradigma “pengajaran” menuju
paradigma “pencerahan.”



45

BAB III
MAKNA DAN DIMENSI TAZKIRAH:
PENGEMBANGAN KESADARAN SPIRITUAL

A.TazKkirah sebagai Fondasi Penyucian Hati dan
Pembentukan Karakter Siswa.

Konsep Tazkirah dalam tradisi Islam berasal dari
akar kata zakd yang bermakna tumbuh, suci, dan baik.
Dalam konteks pendidikan Islam, Tazkirah mengacu pada
proses penyucian hati (tazkiyat al-nafs) yang menjadi
fondasi bagi pembentukan akhlak dan karakter mulia
peserta didik. Pendidikan yang berorientasi pada Tazkirah
tidak hanya mengembangkan kecerdasan intelektual, tetapi
juga menumbuhkan kesadaran spiritual, etis, dan moral
(Al-Ghazali, 2011).Menurut Al-Ghazali dalam Ilhya’
‘Ulitm al-Din, hati merupakan pusat dari seluruh aktivitas
manusia—baik spiritual maupun moral. Ia menegaskan
bahwa ilmu tanpa penyucian hati hanya akan melahirkan
kesombongan intelektual, bukan kearifan. Oleh karena itu,
intt pendidikan Islam adalah fazkiyat al-nafs, yaitu
membersihkan hati dari penyakit seperti riya’, hasad, dan
takabbur, serta menumbuhkan sifat ikhlas, sabar, dan
tawadhu‘ (Al-Ghazali, 2011).

Dalam konteks pendidikan modern, Tazkirah dapat
dipahami sebagai kerangka etis dan spiritual dalam
pembentukan karakter siswa. Menurut Syed Muhammad
Naquib al-Attas (1995), tujuan utama pendidikan Islam



46

adalah ta’dib  pembentukan manusia beradab yang
mengenal dan menempatkan sesuatu pada tempatnya.
Namun, proses fa’dib hanya dapat berjalan efektif bila
didahului oleh Tazkirah, karena penyucian hati menjadi
prasyarat bagi penerimaan kebenaran dan
kebijaksanaan.Selain itu, Al-Faruqi (1982) menegaskan
bahwa Islamic education harus mengintegrasikan dimensi
spiritual dengan intelektual agar tidak terjebak pada
sekularisasi ilmu.

Dengan demikian, Tazkirah bukan sekadar aspek
ritual, melainkan proses epistemologis yang menyiapkan
hati untuk menerima ilmu sebagai cahaya (nir) yang
membimbing  perilaku.Dalam  kerangka  pendidikan
karakter, Tazkirah berfungsi sebagai mekanisme
internalisasi nilai-nilai ilahiah melalui latihan kesadaran
diri (muhdasabah), pengendalian diri (mujahadah), dan
kebersihan niat (ikhl/as). Nilai-nilai ini beresonansi dengan
konsep character education dalam pendidikan modern,
yang menekankan pentingnya kesadaran dir1i (self-
awareness), integritas, dan tanggung jawab moral
(Lickona, 1991).Penelitian empiris terbaru oleh Sutrisno
(2023) menunjukkan bahwa siswa madrasah yang
mendapatkan pembelajaran berbasis tazkiyah al-nafs
menunjukkan peningkatan signifikan dalam empati sosial,
kejujuran, dan kedisiplinan. Hal ini membuktikan bahwa
Tazkirah dapat menjadi strategi pendidikan karakter
berbasis spiritualitas yang efektif di era modern, di mana
degradasi moral sering diakibatkan oleh orientasi kognitif
semata.Dengan demikian, Tazkirah menjadi fondasi
transformatif dalam membangun peserta didik yang tidak
hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga suci hatinya,
kuat moralnya, dan sadar akan tanggung jawab spiritualnya
sebagai khalifah di muka bumi.

B.Dimensi Psikospiritual dalam Pembelajaran Agama



47

Pembelajaran agama Islam secara hakiki tidak hanya
menyentuh aspek kognitif (pengetahuan) dan afektif
(sikap), tetapt juga mencakup dimensi psikospiritual,
yaitu dimensi batin yang menghubungkan antara kesadaran
manusia, nilai-nilai ilahiah, dan pengalaman transendental.
Dimensi ini berperan penting dalam membentuk keutuhan
pribadi (integral personality) yang beriman, berilmu, dan
berakhlak mulia.Menurut Seyyed Hossein Nasr (2007),
pendidikan Islam sejatinya adalah journey of the soul
toward the Divine Truth perjalanan jiwa menuju Kebenaran
[lahi. Artinya, pembelajaran agama tidak semata-mata
menyampaikan informasi keagamaan, tetapi membimbing
peserta didik untuk mengalami kehadiran spiritual Allah
dalam setiap aspek kehidupan. Hal ini sejalan dengan
tujuan tazkiyat al-nafs dalam Al-Qur’an.

A UA @A 148 AXIEESOML §O8
JIK 2 FHL D (JOXYAY Jm & AF

&V EF R ORRNO
Terjemahnya :

Sesungguhnya beruntunglah orang yang mensucikan jiwa
itu, dan  Sesungguhnya merugilah orang yang
mengotorinya. (QS. Asy-Syams [91]: 9-10):

Dalam perspektif psikologi pendidikan Islam,
dimensi psikospiritual mencakup tiga unsur utama:

1. Kesadaran diri transendental (self-awareness of
divine presence), yaitu kesadaran akan eksistensi
Tuhan sebagai pusat nilai dan arah hidup;

2. Penyucian jiwa dan emosi spiritual, melalui latithan
dzikr, tafakkur, dan muhasababh;



48

3. Integrasi antara akal, hati, dan amal, yang
menumbuhkan keseimbangan antara logika rasional
dan pengalaman spiritual (Rahman, 2017).

Al-Attas (1995) menegaskan bahwa akar dari krisis
pendidikan modern adalah pemisahan antara aq/ (akal) dan
qalb  (hati). Pendidikan yang hanya menekankan
rasionalitas tanpa spiritualitas akan menghasilkan manusia
cerdas tetapi kehilangan kebijaksanaan. Oleh karena itu,
integrasi  dimensi  psikospiritual ~ diperlukan  untuk
membentuk manusia beradab (insan kamil) yang berpikir
dengan akal dan merasa dengan hati.

Penelitian Husni dan Mulyadi (2022) dalam Jurnal
Pendidikan Islam menunjukkan bahwa pembelajaran fikih
yang diintegrasikan dengan pendekatan psikospiritual
melalui refleksi dir1 dan aktivitas dzikir meningkatkan
religious self-regulation dan emotional intelligence siswa
madrasah. Temuan ini mengindikasikan bahwa pengalaman
spiritual yang otentik dapat memperkuat komitmen moral
dan kedisiplinan beribadah.

Selain itu, Zohar dan Marshall (2000)
memperkenalkan konsep Spiritual Quotient (SQ) yang
berperan sebagai kecerdasan tertinggi dalam sistem
pendidikan modern. SQ memungkinkan seseorang untuk
menemukan makna terdalam dalam pengalaman hidupnya
dan berperilaku berdasarkan nilai-nilai transendental.
Dalam konteks Islam, SQ sejalan dengan konsep galb salim
hati yang bersih dan sadar akan Tuhan yang menjadi pusat
dari seluruh perilaku etis manusia (Shihab, 2019).

Dengan demikian, pembelajaran agama yang
mengintegrasikan dimensi psikospiritual tidak hanya
membentuk pemahaman normatif terhadap ajaran Islam,
tetapi juga melahirkan transformasi kepribadian yang
berakar pada kesadaran Ilahiah. Proses ini menjadikan
agama  bukan  sekadar  pengetahuan, melainkan



49

pengalaman eksistensial yang menuntun siswa menuju
keseimbangan antara ilmu, iman, dan amal.

C.Hubungan antara Tazkirah, Ihsan, dan Pendidikan
Qalbu

Dalam khazanah pendidikan Islam, Tazkirah, Ihsan,
dan pendidikan galbu merupakan tiga konsep yang saling
berkelindan dan membentuk fondasi spiritual dari
keseluruhan proses pendidikan. Ketiganya berorientasi
pada penyucian batin dan pembentukan manusia
paripurna (al-insan al-kamil), yang tidak hanya berilmu
secara rasional, tetapi juga berkesadaran ilahiah secara
eksistensial.

1. TazKkirah sebagai proses penyucian jiwa (tazkiyat al-
nafs)

Secara etimologis, Tazkirah berasal dari akar kata
zaka, yang berarti suci, tumbuh, dan berkembang. Dalam
konteks spiritual dan pendidikan, Tazkirah dimaknai
sebagai proses penyucian hati dan pengasahan
kesadaran spiritual agar manusia mampu menerima
kebenaran ilahi secara jernih.Menurut Al-Ghazalt (2011)
dalam lhya’ ‘Ulim al-Din, hati (galb) adalah wadah ilmu
dan cahaya Ilahi. Tanpa penyucian (tazkiyah), hati tertutup
oleh “karat spiritual” (rujukan QS. al-Muthaffifin [83]: 14),
sehingga tidak mampu mengenali kebenaran. Oleh karena
itu, Tazkirah menjadi prasyarat bagi terbentuknya
kesadaran ihsan dan kematangan spiritual.

2. Thsan sebagai puncak kesadaran spiritual

lhsan, sebagaimana dijelaskan dalam hadis Jibril
yang terkenal, berarti “engkau beribadah kepada Allah
seakan-akan engkau melihat-Nya, dan jika engkau tidak



50

melihat-Nya, maka sesungguhnya Dia melihatmu” (HR.
Muslim). Dalam konteks pendidikan, lhsan
merepresentasikan  puncak internalisasi  nilai-nilai
spiritual di mana seluruh perilaku belajar, mengajar, dan
berinteraksi dilakukan dalam kesadaran kehadiran Allah
(murdgabah).Menurut Seyyed Hossein Nasr (2007), lhsan
adalah dimensi terdalam dari agama Islam dimensi estetis
dan spiritual yang menumbuhkan keindahan moral (moral
beauty) dalam diri manusia. Tanpa /hsan, pendidikan hanya
akan berhenti pada tingkat rasionalitas dan hukum lahiriah,
tidak sampai pada transformasi batin. Oleh karena itu,
Ihsan menjadi tujuan akhir dari proses Tazkirah, yakni
ketika hati yang telah suci mampu memantulkan kehadiran
[lahi dalam tindakan sehari-hari.

3. Pendidikan Qalbu sebagai integrasi moral-spiritual

Pendidikan galbu merupakan konsep pedagogis yang
menempatkan hati sebagai pusat dari seluruh aktivitas
pendidikan. Dalam pandangan Syed Muhammad Naquib
al-Attas (1995), galbu bukan sekadar organ emosional,
tetapi pusat kesadaran intelektual dan spiritual. Pendidikan
qalbu berarti menumbuhkan sensitivitas moral,
kesadaran Ilahiah, dan kehalusan budi (adab) yang
berakar dari hati yang bersih.

Proses pendidikan galbu mencakup tiga tahap utama:

1. Tazkiyah (pembersihan hati dari sifat-sifat tercela),

2. Tahliyah (pengisian dengan sifat-sifat terpuji), dan

3. Tajalli (manifestasi sifat [lahiah dalam perilaku

nyata).

Dengan demikian, Tazkirah menjadi jalan (process),
Ihsan menjadi tujuan (goal), dan pendidikan qalbu
menjadi metode (means) untuk mencapai manusia
berakhlak spiritual.



51
4. Implikasi dalam pendidikan Islam

Integrasi ketiga konsep ini menuntut transformasi
paradigma pendidikan agama Islam dari sekadar transfer
pengetahuan menjadi transformasi kesadaran spiritual.
Azyumardi Azra (2020) menegaskan bahwa pendidikan
Islam harus memadukan akal, galbu, dan amal dalam satu
kesatuan epistemik. Dengan menempatkan Tazkirah—
Thsan—Qalbu sebagai kerangka dasar, pembelajaran agama
akan menghasilkan insan yang berilmu, berakhlak, dan
berkesadaran  sosial-spiritual.Penelitian ~ Hidayat &
Sulastri (2021) menunjukkan bahwa model pembelajaran
berbasis penyadaran spiritual dan latthan qalbu
meningkatkan  empati, kesabaran, dan ketenangan
emosional peserta didik secara signifikan. Ini membuktikan
bahwa pendidikan galbu yang berpijak pada Tazkirah dan
berorientasi pada [hsan bukan hanya bersifat normatif,
tetapi juga efektif secara psikopedagogis dalam
membentuk karakter Islami.Dengan demikian hubungan
antara Tazkirah, Ihsan, dan pendidikan qalbu adalah relasi
ontologis dan epistemologis dalam sistem pendidikan
Islam. Tazkirah berfungsi sebagai fondasi penyucian,
pendidikan galbu sebagai proses transformasi batin, dan
Ihsan sebagai puncak kesadaran spiritual yang menuntun
seluruh amal manusia menuju kesempurnaan moral dan
kedekatan dengan Allah.

D.Praktik Tazkirah dalam Sejarah Pendidikan Islam
Klasik

Dalam sejarah pendidikan Islam klasik, Tazkirahyang
berakar dari konsep tazkiyat al-nafs (penyucian jiwa)tidak
hanya menjadi doktrin moral, tetapi juga praktik nyata
dalam sistem pendidikan Islam tradisional seperti
madrasah, ribat, dan halaqah ulama. Pendidikan tidak
hanya dimaknai sebagai transmisi ilmu (‘ilm), tetapi juga



52

transformasi batin (tahdhib al-nafs) yang menumbuhkan
adab, akhlak, dan kesadaran spiritual.

1. Madrasah sebagai institusi penyucian akal dan hati

Madrasah pada masa klasik (abad ke-10-13 M)
seperti Madrasah Nizamiyyah di Baghdad dan Madrasah
al-Mustansiriyyah bukan hanya tempat belajar hukum dan
tafsir, tetapi juga pusat pembentukan moral dan
spiritual. Menurut George Makdisi (1981) dalam 7%e Rise
of Colleges, sistem madrasah Islam jauh lebih dari sekadar
lembaga akademik: ia menanamkan adab al-‘alim wa al-
muta ‘allim, etika mencari ilmu, dan disiplin spiritual yang
ketat.Para guru (mu‘allim) tidak hanya berperan sebagai
pengajar, tetapi juga sebagai mursyid ruhani. Proses
tazkirah dilakukan melalui latihan dzikr, muhdsabah, serta
pembiasaan akhlak mulia dalam kehidupan madrasah.

Al-Ghazali yang pernah menjadi guru besar di
Madrasah Nizamiyyah menegaskan bahwa pendidikan
sejati adalah yang “membersihkan hati dari penyakit dan
menyiapkannya untuk menerima cahaya Ilahi” (Al-Ghazali,
Ihya’ ‘Ulim al-Din, 2011).Dalam kurikulum madrasah,
pembelajaran ilmu seperti tafsir, hadis, dan fikih selalu
diiringi dengan ilmu akhlak dan tasawuf, sebagai bentuk
tazkirah ilmiah dan ruhaniyah yaitu penyucian akal dan
hati secara bersamaan.

2. Ribat dan khanqah: laboratorium tazkiyah al-nafs

Ribat (pusat spiritual dan sosial) serta khanqah
(pondok sufi) pada masa Islam klasik berperan besar dalam
melembagakan praktik tazkirah secara sistemik.
Menurut Trimingham (1971) dalam The Sufi Orders in
Islam, ribat-ribat di wilayah Maghrib dan Timur Tengah
menjadi tempat latihan spiritual bagi murid (murid) untuk



53

menempuh jalan tazkiyat al-nafs di bawah bimbingan
syekh atau mursyid.Aktivitas harian di ribat mencakup
dzikir berjamaah, tafakkur, khidmah sosial, dan riyadah
nafsiyyah  (disiplin jiwa) semua diarahkan untuk
membentuk galb salim (hati yang bersih).

Di sinilah konsep Tazkirah menemukan bentuk
praksisnya: bukan hanya teori penyucian, tetapi latihan
spiritual yang terintegrasi dengan kehidupan
sosial. Nasr (2007) menyebut lembaga seperti ribat sebagai
spiritual universities dalam peradaban Islam, karena
fungsinya membina generasi berilmu sekaligus berjiwa sufi
menggabungkan akal, etika, dan spiritualitas.

3. Halagah Ulama: Ruang Transmisi Ilmu dan
Penyadaran Hati

Sebelum lahirnya madrasah formal, pendidikan Islam
berkembang melalui sistem halagah, yaitu lingkaran
belajar di masjid atau rumah ulama. Dalam halagah,
hubungan guru dan murid bersifat ta‘lim wa tarbiyah,
artinya pendidikan yang memadukan pengajaran dan
pembinaan batin.Menurut Rosenthal (1970) dalam
Knowledge Triumphant, halagah adalah model pendidikan
yang paling efektif dalam membangun adab ilmiah dan
kesadaran spiritual karena guru memberikan teladan
langsung dalam perilaku, tutur kata, dan ibadah.Para ulama
besar seperti Imam Malik, Al-Syafi‘i, dan Ibn al-Mubarak
dikenal tidak hanya sebagai ahli fikih, tetapi juga sebagai
pendidik ruhani yang menekankan fazkiyah dalam setiap
proses belajar. Misalnya, Imam Malik selalu mengingatkan
muridnya bahwa “ilmu bukanlah banyaknya riwayat, tetapi
cahaya yang Allah letakkan di hati” (Al-Zarnuji, Ta ‘lim al-
Muta ‘allim).Dengan demikian, halagah menjadi ruang
hidup bagi praktik tazkirah, di mana murid belajar



54

dengan adab, bukan hanya logika; dengan hati, bukan
sekadar hafalan.

4. Integrasi Ilmu dan Amal sebagai Hasil Tazkirah

Dalam semua bentuk lembaga pendidikan klasik
Islam madrasah, ribat, maupun halaqah Tazkirah
dipraktikkan sebagai pendekatan integral antara ilmu
(‘1lm), amal (‘amal), dan akhlak (akhlaq). Pendidikan tidak
dipisahkan dari ibadah, pelayanan sosial, dan disiplin
moral. Al-Attas (1995) menegaskan bahwa pendidikan
Islam klasik mengarahkan seluruh proses belajar menuju
ta’dib pembentukan manusia beradab. Namun, fa 'dib tidak
mungkin tercapai tanpa fazkiyah, sebab penyucian hati
merupakan jalan menuju kebijaksanaan (hikmah).Dengan
demikian, Tazkirah dalam sejarah pendidikan Islam klasik
bukan sekadar aspek spiritual tambahan, melainkan inti
epistemologi pendidikan Islam, yang memastikan ilmu
berfungsi sebagai sarana mendekatkan diri kepada Allah
dan memperbaiki akhlak masyarakat.Praktik Tazkirah
dalam sejarah pendidikan Islam klasik menunjukkan bahwa
pendidikan Islam sejak awal dirancang sebagai proyek
penyucian jiwa dan pembentukan manusia beradab,
bukan hanya  transmisi  pengetahuan. = Madrasah
menanamkan tazkirah ilmiah, ribat menumbuhkan tazkirah
ruhaniyah, dan halagah menumbuhkan tazkirah adabiyah.
Model integratif ini dapat menjadi inspirasi bagi
rekonstruksi pendidikan Islam kontemporer yang lebih
spiritual, reflektif, dan transformatif.

E.Strategi Aktualisasi Tazkirah dalam Konteks
Madrasah dan Perguruan Tinggi Islam Modern

Konsep tazkirah (&S3) dalam pendidikan Islam
modern harus dipahami sebagai upaya sistematis untuk
mengintegrasikan dimensi spiritual, moral, dan intelektual



55

dalam seluruh proses pembelajaran. Tazkirah tidak hanya
dimaknai sebagai pembersihan jiwa (purification of the
soul), tetapi juga sebagai penguatan kesadaran etis dan
sosial peserta didik agar pengetahuan yang diperoleh
memiliki arah yang transformatif. Dalam konteks madrasah
dan perguruan tinggi Islam, aktualisasi tazkirah menjadi
fondasi penting dalam membentuk insan kamil manusia
yang seimbang antara akal, hati, dan amal.

Menurut Al-Attas (1993), pendidikan Islam sejatinya
adalah proses fa 'dib, yakni penanaman adab yang lahir dari
kesadaran ruhani melalui tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa).
Dalam kerangka ini, tazkirah berfungsi sebagai metode
penyadaran spiritual yang menuntun peserta didik untuk
memahami ilmu bukan semata-mata secara kognitif,
melainkan juga sebagai sarana mendekatkan diri kepada
Allah (tagarrub ila Allah). Hal ini sejalan dengan
pandangan Al-Ghazali (Ihya’ ‘Ulim al-Din) bahwa ilmu
tanpa penyucian hati akan melahirkan kesombongan
intelektual, bukan hikmah.

Di lingkungan madrasah, strategi aktualisasi
tazkirah dapat diwujudkan melalui tiga pendekatan utama:

1. Integrasi spiritualitas dalam kurikulum — setiap
mata pelajaran, baik umum maupun agama,
diarahkan untuk menumbuhkan kesadaran tauhidr,
yaitu keterhubungan antara ilmu dan nilai ketuhanan.
Model kurikulum integratif seperti ini telah
dikembangkan oleh Zarkasyi (2018) di Pesantren
Gontor yang menekankan unity of knowledge antara
akal, hati, dan amal.

2. Pembiasaan refleksi dan muhasabah guru
berperan bukan hanya sebagai pengajar (mudarris),
tetapi juga sebagai pembimbing spiritual (murabbi).
Melalui praktik harian seperti dzikir bersama,
tafakkur, dan diskusi moral setelah pelajaran, siswa



56

dilatih untuk mengenali suara hati nurani dan nilai-
nilai etik dalam tindakan sehari-hari.

3. Kultur sekolah berbasis adab dan kebersihan
batin lingkungan madrasah dibangun sebagai ruang
yang menumbuhkan al-akhldaq al-karimah melalui
keteladanan guru, interaksi sosial yang penuh kasih
sayang, serta penghargaan terhadap perbedaan.

Sementara itu, di perguruan tinggi Islam modern,
strategi aktualisasi fazkirah dapat dilakukan melalui:

1. Integrasi epistemologi spiritual dalam metodologi
ilmiah mahasiswa diajak untuk memahami bahwa
setiap disiplin ilmu memiliki dimensi etik dan
tanggung jawab moral terhadap kehidupan. Seperti
dikemukakan oleh Nasr (1996) dalam 7he Need for a
Sacred Science, lmu yang tidak diorientasikan
kepada Tuhan akan kehilangan makna dan arah.

2. Pembinaan ruhani berbasis refleksi akademik
melalui kegiatan mentoring, halagah, atau kuliah
umum tentang spiritual leadership, mahasiswa diberi
ruang untuk menautkan antara pengetahuan, etika,
dan pengalaman spiritual.

3. Transformasi peran dosen menjadi murabbi al-
rith dosen tidak hanya menyampaikan teori, tetapi
juga berfungsi sebagai model kepribadian dan
pembimbing moral. Sebagaimana ditegaskan oleh
Syed Naquib al-Attas (2018), pendidikan Islam
modern harus melahirkan “manusia beradab” yang
mampu memadukan ilmu dan amal saleh dalam
kehidupan sosial.

Dengan demikian, tazkirah dapat dipandang sebagai
strategi revolusioner dalam pendidikan Islam kontemporer
bukan sekadar ritual spiritual, tetapi pendekatan
epistemologis yang menyatukan ilmu, iman, dan amal.
Implementasi tazkirah di madrasah dan perguruan tinggi



57

menuntut reformulasi  kurikulum, transformasi peran
pendidik, dan pembudayaan refleksi ruhani yang
berkelanjutan.

BAB IV
MAKNA DAN DIMENSI TANDZIRAH:
PENGUATAN KESADARAN MORAL DAN
AKTUALISASI ILMU
A.Tandzirah sebagai Sistem Peringatan Moral dan Kontrol
Nilai.

Dalam khazanah pendidikan Islam, konsep tandzirah
(3:3Y) secara etimologis berasal dari kata nadzara—
yunadziru yang berarti “memberi peringatan”, “mengajak
kepada kesadaran™, atau “menegur secara moral”. Dalam
konteks pedagogis, fandzirah tidak hanya bermakna nasihat
verbal, tetapi juga sistem kesadaran moral yang
membangun mekanisme kontrol diri (self~moral control)
dalam jiwa peserta didik. Konsep ini berfungsi sebagai
moral reminder system yang menjaga agar proses
pendidikan tidak menyimpang dari nilai-nilai ilahiah dan
akhlak al-kartmah.

Menurut Al-Qur’an, fungsi tandzir menjadi misi
utama kenabian. Allah berfirman:

@ %N LA ForSe R§O>040 €0
VKO UALL  ©ed0vs  BWI-OROX AR



58

TT X E <O6BQ5 €7 0. O0ONOEH$R
96 00 Ao FNO*GT RO B AOYORNM<0
ErI0v8 PMu7E0wed T POFOCGRY

N R Pl ray et

Terjemahnya :

Orang-orang vyang kafir berkata: "Mengapa tidak
diturunkan  kepadanya (Muhammad) suatu tanda
(kebesaran) dari Tuhannya?" Sesungguhnya kamu hanyalah
seorang pemberi peringatan; dan bagi tiap-tiap kaum ada
orang yang memberi petunjuk. .” (QS. ar-Ra‘d [13]: 7).

Ayat 1ni menunjukkan bahwa fandzir adalah

mekanisme spiritual untuk menjaga keseimbangan moral
umat manusia. Dalam pendidikan, fungsi fandzirah menjadi
pengingat terus-menerus bagi peserta didik agar nilai-nilai
keilmuan senantiasa berorientasi pada kejujuran, keadilan,
dan tanggung jawab sosial.
Menurut Al-Attas (1993), pendidikan Islam harus berperan
sebagai “proses penanaman adab melalui peringatan dan
penyadaran moral”, bukan sekadar transfer pengetahuan. Ia
menegaskan bahwa inti pendidikan bukanlah pengajaran
(instruction), melainkan tazkiyah dan tandzir yang
membentuk kesadaran etis terhadap kebenaran dan
keindahan. Dalam pandangan ini, fandzirah berfungsi
sebagai muhdsabah sosial-spiritual yang menjaga agar
peserta didik tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi
juga berintegritas secara moral.

Secara epistemologis, ftandzirah dapat dipahami
sebagai sistem nilai yang menghubungkan antara dimensi
‘ilm (pengetahuan) dan akhlag (etika). Syed Hossein Nasr
(1996) menegaskan bahwa ilmu yang tidak disertai ethical
reminder akan kehilangan makna sakralnya. Tandzirah,
dalam  hal ini, merupakan mekanisme  untuk
mengembalikan ilmu kepada orientasi spiritualnya



59

menjadikan setiap pengetahuan sebagai sarana dzikrullah
(mengingat Allah).

Dalam konteks pendidikan madrasah dan perguruan
tinggi Islam modern, fandzirah dapat diaktualisasikan
melalui beberapa strategi berikut:

1. Integrasi nilai moral dalam desain kurikulum
Kurikulum tidak hanya memuat capaian kognitif,
tetapi juga dimensi afektif dan moral-spiritual. Setiap
mata pelajaran diarahkan untuk menjadi wahana
tandziri, yaitu sarana peringatan tentang tanggung
jawab manusia terhadap Tuhan, sesama, dan alam.

2. Kegiatan reflektif dan evaluatif berbasis nilai
Melalui kegiatan seperti halagah akhlak, sharing
moral experience, atau spiritual mentoring, siswa dan
mahasiswa dilatih untuk meninjau kembali perilaku
mereka dengan kesadaran etik. Pendekatan ini
memperkuat kontrol diri (self-regulation) dan
menumbuhkan budaya malu (kaya’) terhadap
pelanggaran moral.

3. Keteladanan dan koreksi moral dari guru atau
dosen
Sebagaimana diisyaratkan oleh Al-Ghazali (Ihya’
‘Uliim al-D1n), guru harus menjadi mundzir (pemberi
peringatan moral) melalui akhlak dan perilaku nyata.
Keteladanan (qudwah hasanah) menjadi sarana
efektif dalam menanamkan tandzirah karena
membangkitkan kesadaran moral yang lahir dari
cinta, bukan ketakutan.

4. Penerapan sistem evaluasi karakter berbasis
muhasabah
Evaluasi pendidikan tidak cukup mengukur capaian
akademik, tetapi juga tingkat kesadaran moral dan
tanggung jawab spiritual. Pendekatan ini sejalan
dengan gagasan Amin Abdullah (2020) tentang
integratif-interkonektif epistemology yang menuntut



60

keseimbangan antara ilmu, iman, dan amal dalam

sistem pendidikan Islam.

Dengan demikian, tandzirah berperan sebagai sistem
etika yang menjaga arah moral pendidikan. Ia menjadi
semacam ‘“kompas spiritual” yang menegur dan menuntun
individu agar ilmu dan amalnya tetap dalam bingkai nilai-
nilai ilahi. Dalam era modern yang ditandai oleh krisis
moral dan hedonisme digital, tandzirah diperlukan sebagai
mekanisme kesadaran kolektif yang membangun self-
accountability (kesadaran pertanggungjawaban diri) di
kalangan pelajar dan akademisi Muslim

B.Peran Tandzirah dalam Menumbuhkan Tanggung
Jawab Sosial dan Etika Publik

Konsep fandzirah (33:3%), yang secara etimologis
berarti “peringatan” atau “pengingat moral”, memiliki
peran penting dalam membentuk kesadaran sosial dan etika
publik dalam pendidikan Islam. Dalam kerangka
epistemologi Islam, tandzirah bukan sekadar teguran verbal
terhadap kesalahan, melainkan sistem kesadaran etis yang
mengingatkan manusia tentang tanggung jawab sosialnya
di hadapan Allah dan masyarakat.

Menurut Al-Qur’an, fungsi tandzir selalu berkaitan
dengan tanggung jawab kolektif umat manusia terhadap
keadilan dan kemaslahatan sosial. Allah berfirman:

&) RP< e 708 er<d+0e0
CAXIAGC & EO¢O DM AL

ENNF VGO AR+ €COM@aF
Terjemahnya :

dan tetaplah memberi peringatan, karena Sesungguhnya
peringatan itu bermanfaat bagi orang-orang yang beriman.
(QS.Adzariyat : 55)



61

Ayat ini menegaskan bahwa peringatan moral
(tandzir) tidak hanya bersifat personal, tetapi juga bersifat
sosial menjadi sarana pengingat kolektif untuk menegakkan
nilai-nilai moral dalam kehidupan publik.Dalam konteks
pendidikan Islam, tandzirah berperan sebagai mekanisme
moral untuk menumbuhkan tanggung jawab sosial (social
responsibility). Menurut Amin Abdullah (2020),
pendidikan Islam harus mengintegrasikan dimensi teologis
dan sosial secara interkonektif agar menghasilkan insan
beriman yang peduli pada problem kemanusiaan. Dengan
demikian, tandzirah menjadi jembatan antara kesadaran
spiritual dan aksi sosial.Secara pedagogis, tandzirah
membentuk etika publik (public ethics) dengan
menanamkan nilai amr bi al-ma ‘rif wa nahy ‘an al-munkar
sebagai prinsip dasar interaksi sosial. Dalam sistem
pendidikan, peran ini dapat diwujudkan melalui
pembiasaan sikap peduli, kejujuran sosial, tanggung jawab
terhadap lingkungan, dan keterlibatan aktif dalam kegiatan
kemasyarakatan. Nata (2019) menegaskan bahwa tandzirt
education adalah pendidikan yang mengarahkan peserta
didik agar menjadikan iman sebagai dasar tindakan sosial
yang bermanfaat bagi sesama.

Syed Hossein Nasr (1996) menjelaskan bahwa
peringatan moral (ethical reminder) dalam Islam selalu
bersumber dari kesadaran akan kesatuan eksistensi manusia
dan alam (tawhid al-wujud). Dengan demikian, tandzirah
tidak sekadar mengingatkan individu agar berbuat baik,
tetapi juga menegakkan tanggung jawab ekologis dan
sosial. la menumbuhkan spiritual ecology kesadaran bahwa
setiap perbuatan sosial memiliki implikasi moral terhadap
keseimbangan ciptaan.

Dalam praktik pendidikan modern, tandzirah dapat
berfungsi sebagai instrumen pembelajaran etika publik
melalui tiga bentuk utama:



62

1. Pendidikan berbasis nilai (value-based education)
Kurikulum yang menempatkan tandziri values
sebagai indikator utama pembelajaran — bukan
hanya prestasi akademik, tetapi juga partisipasi
sosial, tanggung jawab moral, dan empati.

2. Kegiatan sosial-religius
Misalnya, program service learning di madrasah dan
perguruan tinggi Islam, yang mengintegrasikan
kegiatan sosial (bakti masyarakat, zakat, ekopeduli)
sebagai bagian dari kurikulum moral. Pendekatan ini
mencerminkan fungsi tandzirah sebagai pengingat
bahwa ilmu harus berdampak pada kesejahteraan
publik.

3. Kultur institusional berbasis muhasabah sosial
Madrasah dan universitas Islam perlu
mengembangkan tradisi reflektif seperti halagah
nilai, majlis zikir sosial, dan diskusi etika publik
untuk menumbuhkan kesadaran kolektif terhadap
tanggung jawab sosial.

Menurut Zarkasyi (2018), tandzirah yang diterapkan
secara sistematis akan melahirkan “moral intelligence”,
yaitu kemampuan berpikir dan bertindak berdasarkan nilai-
nilai universal Islam seperti keadilan (‘adl), kasih sayang
(rahmah), dan amanah. Sementara itu, Hassan (2021)
menekankan bahwa dalam konteks masyarakat digital,
tandzirah juga berfungsi sebagai digital moral compass
yang mengingatkan umat agar beretika dalam ruang publik
daring menghindari ujaran kebencian, hoaks, dan
intoleransi.

Dengan demikian, tandzirah merupakan fondasi
utama dalam membangun masyarakat madani (civil
society) yang berakar pada nilai-nilai keislaman. Ia bukan
sekadar sistem nasihat moral, tetapi juga paradigma
pendidikan etis yang mendorong peserta didik menjadi



63

warga sosial yang beriman, bertanggung jawab, dan
berkeadaban.

C . Dimensi Pedagogis Tandzirah: Dari Pengajaran
Hukum Menuju Pembentukan Kebajikan

Dalam paradigma pendidikan Islam klasik, dimensi
tandzirah (3:3%) berfungsi sebagai mekanisme pedagogis
yang menanamkan kesadaran moral dan membentuk
karakter kebajikan (fadilah). Sementara pembelajaran
agama selama ini banyak berfokus pada pengajaran
hukum (ta ‘lim al-ahkam), yaitu penyampaian aturan halal—
haram dan kewajiban formal ibadah, pendekatan tandziri
menekankan pembentukan kebajikan (tahdzib al-akhldq)
sebagai tujuan akhir pendidikan Islam.

Menurut Al-Ghazali dalam /hya’ ‘Uliim al-Din, inti
pendidikan Islam bukan sekadar mengetahui hukum, tetapi
“mengubah jiwa” (faghyir al-nafs) agar cenderung kepada
kebaikan dan menjauhi kezaliman. Ia menegaskan bahwa
ilmu yang tidak menghasilkan kebajikan (fadilah) hanya
menjadi beban intelektual tanpa nilai spiritual. Dengan
demikian, tandzirah dalam dimensi pedagogis berfungsi
sebagai sarana untuk menyadarkan bukan hanya
menginformasikan.

Secara filosofis, Syed Muhammad Naquib al-Attas
(1993) menyebut bahwa pendidikan Islam sejati adalah
proses ta’dib penanaman adab yang melahirkan kebajikan
melalui kesadaran moral dan spiritual. Dalam proses ini,
tandzirah berperan sebagai “pendisiplin jiwa” (moral
disciplining), mengingatkan manusia akan tanggung jawab
etisnya terhadap kebenaran dan keadilan.

Menurut Amin Abdullah (2020), sistem pendidikan
Islam modern cenderung berhenti pada tataran figh al-
nusits (memahami hukum teks), namun belum menyentuh
figh al-hayah (pemahaman etika kehidupan). Ia



64

mengusulkan agar pembelajaran agama direkonstruksi
menuju paradigma tandziri, di mana peserta didik tidak
hanya mengetahui “apa yang boleh dan tidak boleh”, tetapi
juga memahami “mengapa harus berbuat baik™.

Pendekatan fandziri ini sejalan dengan gagasan Nasr
(1996) tentang moral cosmology, yaitu pandangan bahwa
setiap tindakan etis manusia adalah bagian dari keteraturan
kosmos spiritual. Dalam konteks pedagogi, hal ini berarti
pendidikan agama harus membentuk kesadaran kebajikan
yang menyatu dengan tatanan alam dan masyarakat, bukan
sekadar kepatuhan hukum.

Hasil penelitian Hidayat & Fitriah (2023)
menunjukkan bahwa madrasah yang mengintegrasikan
pendekatan tandziri—reflektif dalam pembelajaran fikih—
melalui kegiatan refleksi nilai, studi kasus sosial, dan
mentoring akhlak menghasilkan siswa dengan tingkat
empati dan kejujuran sosial yang lebih tinggi dibandingkan
model tradisional berbasis hafalan hukum.

Dengan demikian, secara pedagogis, tandzirah
menggeser  orientasi  pembelajaran  dari  transfer
pengetahuan normatif menjadi internalisasi nilai
kebajikan. Proses belajar bukan lagi sekadar memahami
teks hukum, tetapi menumbuhkan kesadaran moral yang
menggerakkan amal saleh dan kebaikan sosial.
Transformasi pedagogis ini dapat diwujudkan melalui tiga
prinsip utama:

1. Internalisasi nilai, bukan sekadar informasi
Guru berperan sebagai mundzir (pemberi peringatan
moral) yang menanamkan nilai kebajikan melalui
teladan, refleksi, dan pengalaman etis.

2. Integrasi antara figh dan akhlak
Setiap pengajaran hukum (figh) dihubungkan dengan
nilai moral dan spiritualnya — seperti kejujuran,
kasih sayang, dan tanggung jawab sosial.



65

3. Evaluasi berbasis karakter
Keberhasilan pembelajaran diukur bukan dari hafalan
hukum, tetapi dari perilaku kebajikan yang muncul
dalam kehidupan sehari-hari.

Dengan orientasi ini, fandzirah menjadi paradigma
pedagogis yang memulihkan fungsi pendidikan Islam
sebagai sarana penyucian jiwa (tazkiyah) dan
pembentukan kebajikan publik (al-fadilah al-‘ammah)
bukan sekadar sistem hukum dogmatis.

D. Implementasi Tandzirah dalam Pendidikan Islam
Kontemporer

Dalam konteks pendidikan Islam modern, tandzirah
yang berarti peringatan, penguatan moral, dan kesadaran
nilai ilahiah memiliki peran strategis dalam mengembalikan
fungsi pendidikan agama sebagai sarana pembentukan
akhlak dan kesadaran etis, bukan sekadar transmisi hukum
(ta‘lim  al-ahkam). Implementasi tandzirah  dalam
pendidikan  Islam  kontemporer  diarahkan  untuk
membangun kesadaran moral yang bersifat reflektif, kritis,
dan sosial, agar peserta didik tidak hanya memahami
norma, tetapi juga menginternalisasikan nilai-nilai
keislaman dalam kehidupan publik.

Dalam praktiknya, tandzirah diwujudkan melalui
pendekatan pedagogi moral dan spiritualitas reflektif
dalam sistem pembelajaran. Al-Attas (1995) menjelaskan
bahwa tujuan utama pendidikan Islam adalah fa’dib
pembentukan adab yang menuntut kesadaran terhadap
keteraturan moral dan ketundukan kepada kebenaran Ilahi.
Tandzirah menjadi instrumen dalam proses fa 'dib tersebut,



66

melalui mekanisme pengingatan (dhikr), nasihat, serta
refleksi atas perilaku yang menyimpang dari nilai-nilai
tauhid.

Dalam konteks modern, pendidikan Islam di
madrasah dan perguruan tinggi mulai mengadopsi prinsip
tandzirah melalui kurikulum berbasis karakter dan nilai
spiritual. Misalnya, Kementerian Agama RI (2022)
memperkenalkan Moderasi Beragama sebagai salah satu
dimensi karakter dalam kurikulum Pendidikan Agama
Islam. Nilai moderasi ini sejatinya merupakan aktualisasi
dari tandzirah, karena menekankan pengendalian diri,
penghormatan terhadap perbedaan, dan komitmen terhadap
keadilan sosial.

Selain itu, tandzirah juga diimplementasikan melalui
praktik pembelajaran berbasis refleksi dan mentoring
ruhani, seperti halagah nilai, muhasabah learning, dan
service learning berbasis etika. Penelitian oleh Al-Zahrani
(2021) menunjukkan bahwa integrasi pembelajaran
spiritual dan sosial dapat meningkatkan moral reasoning
mahasiswa Muslim, karena proses pengingatan terhadap

tanggung jawab sosial menumbuhkan kesadaran etik yang
lebih dalam.

Dalam konteks global, lembaga seperti International
Islamic University Malaysia (ITUM) dan Universitas Islam
Negeri (UIN) di Indonesia mulai mengembangkan model
tandzirah education dengan menggabungkan pembelajaran
kognitif, afektif, dan spiritual dalam satu kesatuan integral.
Hal ini menunjukkan pergeseran paradigma dari sekadar
transfer informasi ke arah transformasi kesadaran moral
dan sosial.

Dengan demikian, implementasi tandzirah dalam
pendidikan Islam kontemporer merupakan bentuk revolusi



67

epistemologis yang berupaya menjadikan pendidikan
agama sebagai wahana pembentukan insan kamil manusia
berakal budi, berkesadaran etis, dan bertanggung jawab
sosial..

E. Integrasi Nilai Tandzirah dalam Kurikulum dan
Pembelajaran Berbasis Proyek Moral (Projec Based
Akhlak Learning)

Integrasi nilai tandzirah dalam kurikulum pendidikan
Islam merupakan upaya strategis untuk menjadikan proses
belajar sebagai sarana pembentukan kesadaran moral,
tanggung jawab sosial, dan karakter spiritual peserta didik.
Tandzirah yang secara etimologis bermakna “peringatan”
atau “penguatan kesadaran moral” dalam konteks
pendidikan bukan sekadar aktivitas memberi nasihat, tetapi
suatu sistem nilai yang menumbuhkan muragabah
(kesadaran diawasi Allah) dan mas uliyyah (tanggung
jawab) melalui pengalaman belajar yang kontekstual dan
reflektif.

Dalam paradigma pendidikan Islam kontemporer,
integrasi fandzirah menuntut perubahan dari pendekatan
kognitif-tekstual menuju pendekatan transformatif-
moral, di mana siswa tidak hanya memahami norma, tetapi
juga mengalami nilai Islam dalam praktik nyata. Salah satu
metode yang efektif untuk mewujudkan hal ini adalah
Project-Based Akhlak Learning (PBAL) sebuah inovasi
pedagogis yang menggabungkan pembelajaran berbasis
proyek dengan orientasi pembentukan akhlak dan
kesadaran spiritual.

Model PBAL memungkinkan siswa memecahkan
masalah sosial atau lingkungan melalui pendekatan nilai-
nilai Islam, seperti kejujuran, tanggung jawab, dan
keadilan. Misalnya, proyek kebersihan masjid, kampanye



68

literasi halal, atau kegiatan sosial berbasis ukhuwah
insaniyah. Dalam setiap tahap proyek, guru berperan
sebagai murabbi tandziri—pembimbing moral yang
mengarahkan refleksi spiritual dan memberi peringatan etis
agar setiap tindakan selaras dengan nilai ilahi.

Penelitian oleh Nisa (2023) menunjukkan bahwa
penerapan project-based moral education dalam madrasah
dapat meningkatkan empati sosial, kesadaran etika, dan
kemampuan refleksi diri siswa. Hal ini sejalan dengan
gagasan adab education Al-Attas (1995) yang menekankan
pentingnya pengalaman langsung dalam menginternalisasi
nilai-nilai Islam. Sementara itu, Rahim (2022) menegaskan
bahwa pembelajaran berbasis proyek moral berpotensi
memperkuat habitus etis siswa, karena menumbuhkan
hubungan antara pengetahuan, tindakan, dan tanggung
jawab sosial.

Kementerian Agama RI (2022) melalui kebijakan
Moderasi  Beragama dalam  Kurikulum PAI juga
mendorong pendekatan pembelajaran berbasis proyek
sebagai strategi implementatif moderasi beragama, dengan
orientasi pada character action. Pendekatan ini
menegaskan bahwa tandzirah tidak berhenti pada dimensi
verbal-normatif, tetapi bergerak menjadi praksis sosial
yang meneguhkan dimensi rahmatan  [lil- ‘alamin
pendidikan Islam.

Dengan demikian, integrasi nilai tandzirah melalui
Project-Based Akhlak Learning merupakan bentuk
aktualisasi revolusi pedagogis dalam pendidikan Islam
modern. Ia menghubungkan aspek moral-spiritual dengan
keterampilan abad ke-21 kolaborasi, kreativitas, dan
empati—sehingga  pendidikan Islam  tidak  hanya
menghasilkan individu  berpengetahuan, tetapi juga
berkepribadian luhur dan bertanggung jawab sosial.



69

BAB YV
PARADIGMABARU: EPISTEMOLOGI TAZKIRAH-
TANDZIRAH DALAMPEMBELAJARAN ISLAM

A.Struktur Epistemologis Model Tazkirah—Tandzirah:
Spiritual Intelektual Moral

Model epistemologis Tazkirah—Tandzirah merupakan
upaya rekonstruktif dalam mengembalikan  fungsi
pendidikan Islam sebagai proses penyadaran spiritual,
pengembangan intelektual, dan pembentukan moral. Ia
memadukan dua pilar utama epistemologi Islam: tazkirah
(penyucian kesadaran dan hati) dan tandzirah (peringatan
serta penguatan moral), yang bersama-sama membentuk
sistem pengetahuan integral antara dimensi spiritual—
intelektual-moral.

1. Dimensi Spiritual (7Tazkirah)

Dimensi spiritual menjadi fondasi pertama dari
struktur epistemologis ini. Dalam tradisi Islam klasik,
tazkirah ~ dipahami sebagai proses ftazkiyat al-nafs
(penyucian jiwa) yang menjadi prasyarat lahirnya



70

pengetahuan yang benar (‘ilm al-haqiqi). Al-Ghazali
(2002) dalam Zhya’ ‘Uliim al-Din menegaskan bahwa ilmu
tanpa penyucian hati hanya menghasilkan jadal
(perdebatan) dan kesombongan intelektual. Melalui
tazkirah, pendidikan diarahkan untuk membangun
kesadaran batin, kerendahan hati, dan koneksi transendental
antara manusia dan Tuhan.

Dalam epistemologi Islam modern, al-Attas (1995)
menjelaskan  bahwa  tazkiyah adalah dasar bagi
terbentuknya adab, yaitu penempatan sesuatu pada
tempatnya sesuai dengan hakikatnya. Artinya, pengetahuan
sejati hanya lahir dari hati yang bersih (qalb salim), yang
mampu menerima dan menginternalisasi kebenaran wahyu.
Karena itu, tazkirah menjadi tahap spiritualisasi
epistemik—pembersihan subjek pengetahuan sebelum ia
berinteraksi dengan objek pengetahuan.

2. Dimensi Intelektual

Dimensi intelektual dalam model Tazkirah—
Tandzirah merupakan integrasi antara wahyu, akal, dan
pengalaman empiris. Menurut al-Jabiri (1991) dalam
Bunyah al-‘Aql al-‘Arabi, tradisi intelektual Islam terdiri
dari tiga modus berpikir: bayani (tekstual-normatif),
burhani (rasional-logis), dan ‘irfani (intuisi-spiritual).
EpistemologiTazkirah—Tandzirah berusaha menyintesiskan
ketiganya dalam satu kerangka holistic menghindari
reduksi rasionalisme murni maupun mistisisme ekstrem.

Dalam konteks pendidikan, integrasi ini menuntut
agar proses belajar tidak hanya mengajarkan ilmu (fa ‘lim),
tetapi juga menumbuhkan pemahaman reflektif (tafakkur),
penalaran kritis (ta ‘agqul), dan kesadaran nilai (i tibar).
Abdullah (2014) menyebut hal ini1 sebagai integrated
epistemology, di mana akal tidak beroperasi secara otonom,



71

tetapi selalu berakar pada wahyu dan disucikan melalui
pengalaman  spiritual. Dengan demikian, aktivitas
intelektual menjadi bagian dari ibadah, bukan sekadar
pencarian rasional.

3. Dimensi Moral (Tandzirah)

Dimensi moral merupakan puncak dari struktur
epistemologis 1ni. Tandzirah berfungsi sebagai sistem
pengingat dan kontrol nilai atas pengetahuan yang
dihasilkan. Ia memastikan bahwa setiap produk intelektual
tidak terlepas dari tanggung jawab etis dan sosial. Menurut
Miskawayh (2020) dalam Tahdzib al-Akhlag, ilmu yang
tidak melahirkan kebajikan hanyalah ma ‘rifah jismiyyah
(pengetahuan duniawi) yang tak bernilai ukhrawi.

Dalam praktik pendidikan Islam, tandzirah memandu
transformasi pengetahuan menjadi tindakan moral,
sehingga belajar bukan hanya knowing the good tetapi juga
doing the good. Nasr (2012) menyebut hal ini sebagai
“ethico-spiritual knowledge” pengetahuan yang
memadukan keutuhan akal, ruh, dan tindakan. Oleh karena
itu, dalam kurikulum Islam modern, fandzirah dapat
diimplementasikan melalui mekanisme refleksi moral,
pembelajaran berbasis proyek etis, dan penilaian berbasis
karakter.

Secara struktural, epistemologi Tazkirah—Tandzirah
bergerak dari pembersihan kesadaran (spiritual), menuju
pemahaman rasional (intelektual), dan berujung pada
aktualisasi kebajikan (moral). Dengan demikian, ia
merepresentasikan model integral epistemology pendidikan
Islam yang menolak dikotomi antara ilmu dan akhlak,
antara berpikir dan berbuat, serta antara rasio dan hati.

B Prinsip Dasar: Pembelajaran sebagai Proses



72
Penyadaran, Bukan Sekadar Pengajaran

Dalam paradigma pendidikan Islam kontemporer,
pembelajaran tidak lagi dipahami sekadar sebagai proses
transfer of knowledge, tetapi sebagai proses transformasi
kesadaran (tahawwul al-wa‘y). Prinsip ini berangkat dari
gagasan bahwa hakikat pendidikan Islam adalah
membentuk manusia yang sadar akan hubungan dirinya
dengan Tuhan (¢a ‘allug billah), dengan sesama (ta ‘awun),
dan dengan semesta (‘imarat al-ard). Oleh karena itu,
proses belajar tidak cukup berhenti pada penguasaan materi
(ta ‘lim), tetapi harus sampai pada tingkat penyadaran
(tazkirah) dan pengingat nilai moral (tandzirah).

Paulo Freire (1970) dalam Pedagogy of the
Oppressed memperkenalkan istilah conscientization yakni
pendidikan yang memampukan manusia menyadari realitas
dirinya dan dunianya secara kritis, untuk kemudian
bertindak secara etis dan transformatif. Dalam konteks
Islam, prinsip ini selaras dengan konsep tazkivah al-nafs
(penyucian jiwa) dan ta’dib (pembentukan adab)
sebagaimana dijelaskan oleh al-Attas (1995), di mana
pengetahuan tidak hanya dimaksudkan untuk mengisi
pikiran, tetapi untuk menuntun jiwa menuju kebenaran dan
keadilan.

Abdullah (2014) menegaskan bahwa pendidikan
Islam yang berorientasi pada penyadaran (consciousness-
oriented education) menempatkan peserta didik sebagai
subjek epistemik yang aktif, bukan sekadar objek penerima
informasi. Dalam model ini, pembelajaran menjadi dialogis
dan reflektif mengajak siswa memahami makna hidup,
tanggung jawab sosial, serta kesadaran spiritual di balik
setiap pengetahuan. Ia menyebutnya sebagai “pendidikan
berparadigma burhani irfani’, yaitu integrasi antara
rasionalitas kritis dan kesadaran ruhani.



73

Dalam praktik pendidikan Islam modern, prinsip
conscientization diwujudkan melalui pembelajaran berbasis
refleksi moral dan aksi sosial. Penelitian Al-Zahrani (2021)
menunjukkan bahwa mahasiswa yang terlibat dalam
reflective religious learning memiliki tingkat kesadaran etis
dan empati sosial lebih tinggi dibandingkan mereka yang
mengikuti model ceramah konvensional. Hal ini
menunjukkan bahwa pendidikan yang menumbuhkan
kesadaran (bukan hanya hafalan) lebih efektif dalam
membentuk kepribadian Islami yang dinamis.

Dalam konteks epistemologi Tazkirah—Tandzirah,
pembelajaran sebagai penyadaran berarti menggabungkan
tiga proses utama:

1. Menyadarkan diri terhadap nilai Ilahi (spiritual
awareness) melalui fazkirah — pembersihan hati
dari kesombongan dan kealpaan.

2. Menyadarkan akal terhadap tanggung jawab
kebenaran (intellectual awareness) melalui
tafakkur dan ta ‘aqqul atas realitas kehidupan.

3. Menyadarkan moral terhadap peran sosial
(ethical awareness) melalui tandzirah — penguatan
komitmen terhadap kebaikan dan keadilan.

Dengan demikian, pendidikan Islam berfungsi bukan
hanya mentransmisikan ilmu, tetapi mentransformasikan
kesadaran. Sebagaimana ditegaskan oleh Nasr (2012),
“tyjuan utama pendidikan Islam adalah membentuk
manusia sadar—yang mengenal Tuhan, dirinya, dan
tanggung jawab sosialnya.” Paradigma ini menggeser
pendidikan dari sekadar “mengajar untuk tahu” menjadi
“mendidik untuk sadar dan berbuat.”

C. Perbandingan dengan Epistemologi Barat:
Humanisme, Konstruktivisme, dan Kritisisme



74

Epistemologi Islam kontemporer yang berakar pada
paradigma Tazkirah—Tandzirah memiliki titik temu dan
sekaligus perbedaan mendasar dengan epistemologi Barat
modern, seperti  humanisme,  konstruktivisme, dan
kritisisme. Ketiganya menekankan peran manusia sebagai
subjek pengetahuan, namun berbeda dalam orientasi
metafisik, sumber kebenaran, dan tujuan pendidikan.

1. Humanisme: Pengetahuan sebagai Emansipasi
Manusia

Epistemologi humanistik Barat lahir dari renaisans
dan pencerahan Eropa, yang menempatkan manusia
sebagai  pusat realitas dan ukuran  kebenaran
(anthropocentric epistemology). Tokoh seperti Carl Rogers
(1969) dan Abraham Maslow (1971) mengembangkan teori
humanistic learning, di mana tujuan pendidikan adalah
aktualisasi dir1 (self-actualization) dan kebebasan individu.
Dalam konteks 1ni, pengetahuan berfungsi untuk
membebaskan  manusia  dari  keterbelakangan  dan
ketergantungan.

Namun, dalam epistemologi Islam, orientasi
humanistik tersebut tidak berdiri secara otonom. Manusia
memang menjadi subjek yang sadar, tetapi kesadarannya
berakar pada hubungan dengan Tuhan (ta ‘allug billah). Al-
Attas  (1995) mengkritik humanisme Barat karena
menjadikan manusia sebagai ukuran kebenaran tanpa
orientasi ilahiah, yang akhirnya melahirkan relativisme
nilai.  Paradigma  Tazkirah—Tandzirah ~ memulihkan
keseimbangan ini dengan menempatkan manusia sebagai
khalifah yang sadar akan tanggung jawab spiritual dan
moralnya, bukan sekadar makhluk bebas.



75

2. Konstruktivisme: Pengetahuan sebagai Hasil
Interaksi dan Refleksi

Epistemologi konstruktivis yang dikembangkan oleh
Jean Piaget (1970) dan Lev Vygotsky (1978) berpandangan
bahwa pengetahuan tidak diberikan secara langsung,
melainkan dikonstruksi melalui pengalaman dan interaksi
sosial. Pendidikan berperan membantu peserta didik
membangun makna melalui refleksi dan dialog.

Model in1 memiliki kesamaan dengan pendekatan
Tazkirah—Tandzirah dalam hal menekankan peran aktif
peserta didik dan pentingnya proses reflektif (tafakkur)
dalam belajar. Namun, perbedaan fundamentalnya terletak
pada dimensi transendental: konstruktivisme berhenti pada
realitas empiris dan sosial, sedangkan epistemologi Islam
melampauinya  menuju  realitas  ilahiah.  Seperti
dikemukakan oleh Abdullah (2014), konstruksi makna
dalam Islam bukan sekadar hasil interaksi manusia,
melainkan juga hasil penerimaan wahyu dan penyucian
hati. Karena itu, tazkirah melengkapi konstruktivisme
dengan spiritualisasi pengetahuan, menjadikan proses
belajar sebagai dzikr—tafakkur yang bernilai ibadah.

3. Kritisisme: Pengetahuan sebagai Kesadaran
Emansipatoris

Epistemologi kritis yang dipelopori oleh Jiirgen
Habermas (1984) berangkat dari kritik terhadap rasionalitas
instrumental modern. Ia memperkenalkan konsep critical
consciousness (Bewusstsein), di mana pendidikan harus
membebaskan manusia dari dominasi ideologi, ekonomi,
dan kekuasaan melalui dialog reflektif. Dalam tradisi
pedagogi, gagasan ini diteruskan oleh Paulo Freire (1970)
melalui konsep conscientization—yakni pendidikan yang



76

membangkitkan kesadaran sosial dan moral terhadap
struktur ketidakadilan.

Paradigma Tazkirah—Tandzirah memiliki resonansi
kuat dengan kritisisme Freire dan Habermas, karena sama-
sama menekankan fungsi pendidikan sebagai proses
penyadaran  (fadhkir). Namun, epistemologi Islam
memperluas makna penyadaran ini tidak hanya dalam
dimensi sosial, tetapi juga spiritual dan eskatologis. Seperti
dijelaskan oleh Nasr (2012), kesadaran sejati dalam Islam
adalah kesadaran akan Tuhan dan keterhubungan manusia
dengan seluruh ciptaan (tawhid consciousness). Dengan
demikian, tandzirah menjadi bentuk “kritisisme teologis”,
di mana moral dan spiritual berfungsi mengoreksi
penyimpangan epistemik dan sosial.

4. Sintesis: Menuju Epistemologi Spiritual-Humanistik
Islam

Jika humanisme menekankan kebebasan individu,
konstruktivisme menekankan partisipasi sosial, dan
kritisisme menekankan kesadaran emansipatoris, maka
epistemologi Tazkirah—Tandzirah menyintesiskan
ketiganya dalam kerangka spiritual-humanistik Islam. la
mengakui kebebasan akal, refleksi sosial, dan kesadaran
moral, tetapi selalu dalam bingkai nilai Ilahi (ilahiyyah).
Dengan demikian, epistemologi Islam tidak menolak
paradigma Barat, tetapi merekonstruksinya dengan fondasi
tauhid dan tujuan insan kamil (manusia berkesadaran utuh).

Sebagaimana dikemukakan oleh Rahman (2023),
pendidikan Islam berbasis Tazkirah—Tandzirah dapat
dipahami sebagai bentuk “spiritual critical pedagogy”’yakni
pendidikan yang menumbuhkan kesadaran diri, sosial, dan
transendental secara bersamaan. Ia melampaui sekularitas



77

epistemologi Barat, tanpa mengabaikan nilai reflektif dan
humanistiknya.

D.Sintesis: Epistemologi Islami Humanistik
Transformatif

Epistemologi  Islami Humanistik  Transformatif
merupakan bentuk sintesis antara tradisi keilmuan Islam
klasik yang berorientasi fazkiyah (penyucian diri dan
kesadaran spiritual) dengan nilai-nilai humanisme dan
kritisisme modern yang menekankan pembebasan dan
transformasi sosial. Sintesis ini berusaha menjembatani
kesenjangan antara dimensi spiritual dan rasional, antara
pengajaran normatif dan kesadaran reflektif, serta antara
tujuan ukhrawi dan realitas kemanusiaan kontemporer.

1. Landasan Filosofis: Integrasi antara Wahyu dan
Kesadaran Insani

Dalam  epistemologi  Islam, sumber utama
pengetahuan adalah wahyu (revelation), akal (reason), dan
hati (qalb). Ketiganya tidak dipandang sebagai entitas yang
terpisah, tetapi sebagai satu kesatuan sistem kesadaran yang
saling menguatkan. Al-Attas (1995) menegaskan bahwa
ilmu dalam Islam bersifat fa’dibi, yaitu proses penanaman
adab dan kesadaran akan posisi manusia di hadapan Allah.
Dengan demikian, pengetahuan tidak hanya bersifat
informatif, tetapi juga transformatif, karena bertujuan
membentuk manusia beradab (insan kamil).

Epistemologi ini berakar pada pandangan bahwa
manusia adalah makhluk rasional sekaligus spiritual.
Pengetahuan sejati bukan sekadar hasil berpikir (za ‘aqqul),
tetapi juga hasil penyadaran diri (tazakkur) dan refleksi
terhadap ayat-ayat Allah (fafakkur). Dengan demikian,
epistemologi Islam memiliki ciri khas spiritual rationality



78

rasionalitas yang dibimbing oleh nilai-nilai wahyu dan
etika ketuhanan (Nasr, 2012).

2. Unsur Humanistik: Pendidikan yang Memanusiakan
dan Membebaskan

Dimensi humanistik dalam epistemologi Islam bukan
bersifat antroposentris sepertt dalam tradisi Barat,
melainkan teo-antropo-sentris, yakni memuliakan manusia
sebagai khalifah tanpa memisahkannya dari orientasi
ketuhanan. Pendidikan Islami, karena 1itu, harus
mengembangkan potensi manusia secara utuh spiritual,
intelektual, emosional, dan sosial.

Dalam hal ini, konsep tazkirah—tandzirah
menempatkan pembelajaran sebagai proses kesadaran diri
(self-realization through divine remembrance). Kesadaran
manusia tidak hanya diarahkan untuk memahami realitas
empiris, tetapi juga untuk menemukan makna
keberadaannya dalam tatanan kosmik. Ini sejalan dengan
gagasan humanistic education yang dikemukakan Carl
Rogers (1969) tentang pendidikan yang berpusat pada
peserta didik (learner-centered education), namun dalam
Islam, kebebasan belajar diimbangi dengan tanggung
jawab moral dan spiritual.

3. Unsur Transformatif: Kesadaran Kritis dan
Pembebasan Sosial-Spiritual

Epistemologi Islam tidak berhenti pada kesadaran
individual, tetapi meluas ke kesadaran sosial dan etis. Di
sinilah muncul dimensi transformatif. Seperti dijelaskan
oleh Paulo Freire (1970) dalam konsep conscientization,
pendidikan sejati harus membangkitkan kesadaran Kkritis
terhadap ketimpangan sosial dan struktur penindasan.
Dalam Islam, konsep ini sejalan dengan prinsip amr ma ‘riif



79

nahy munkar dan islah  al-mujtama‘ (perbaikan

masyarakat).

Namun, transformasi dalam Islam tidak sekadar
bersifat sosial-material, tetapi juga spiritual. Abdullah
(2014) menyebutnya sebagai epistemologi bayani burhani
‘irfani integratif, di mana dimensi rasional dan intuitif
bersatu dalam kerangka etis dan ilahiah. Dengan demikian,

epistemologi transformatif Islami menegaskan bahwa

pengetahuan sejati harus menghasilkan perubahan diri dan

masyarakat menuju  keadilan, kebijaksanaan, dan

ketundukan kepada Allah.

4. Ciri Utama Epistemologi Islami Humanistik

Transformatif

Aspek Ciri dalam Ciri dalam
Epistemologi Epistemologi Islami
Barat Humanistik

Transformatif

Sumber Rasio dan Wahyu, akal, dan hati

Pengetahuan | pengalaman (qalb) sebagai satu
empiris kesatuan

Orientasi Emansipasi Penyadaran spiritual

Pendidikan | individu dan pembebasan sosial

Tujuan Self-actualization | Tazkiyah al-nafs dan

Akhir dan kebebasan islah al-mujtama *

Relasi Dialogis dan Dialogis, etis, dan

Guru—Murid | partisipatif bernilai ibadah

Fungsi Alat kontrol dan Sarana mencapai

Pengetahuan | inovasi sosial ma ‘rifah dan ‘amal

shalih

Epistemologi ini pada akhirnya menegaskan bahwa
pendidikan Islam sejati adalah humanistik karena
memanusiakan, spiritual karena berorientasi kepada Allah,



80

dan transformatif karena mengubah kesadaran menjadi
amal sosial dan moral yang nyata.

5. Implikasi dalam Pendidikan Islam

Model epistemologi ini berimplikasi langsung pada
praktik pendidikan Islam di era modern. Guru tidak lagi
sekadar mentransfer ilmu, tetapi menjadi murabbi yang
menuntun kesadaran. Kurikulum tidak hanya menyusun
pengetahuan faktual, tetapi juga menumbuhkan Aikmah dan
kepekaan sosial. Peserta didik dilatih untuk berpikir kritis,
reflektif, dan spiritual — agar lahir insan berpengetahuan
yang beradab, berempati, dan siap mentransformasi
lingkungan.

Sebagaimana dinyatakan Rahman (2023),
epistemologi Islami transformatif dapat menjadi dasar bagi
spiritual  critical pedagogy, vyaitu pendidikan yang
menyatukan refleksi rasional, moral, dan spiritual dalam
satu kesadaran tauhid. Dengan ini, epistemologi Islam
mampu menjawab tantangan modernitas tanpa kehilangan
akar nilai ilahiah.

E.Model Konseptual Baru Pembelajaran Agama:
Tazkirah — Tandzirah — Tarbiyah Ilmiyah

Model konseptual Tazkirah-Tandzirah—Tarbiyah
Ilmiyah merupakan pendekatan baru dalam pembelajaran
agama Islam yang bertujuan merekonstruksi epistemologi
pendidikan Islam agar lebih kontekstual terhadap tantangan
era digital dan modern. Model ini mengintegrasikan tiga
fase pembelajaran yang saling berkelanjutan: Tazkirah
(penyucian kesadaran), Tandzirah (penguatan moral
dan praksis sosial), dan Tarbiyah Ilmiyah (integrasi
ilmu dan amal).



81

Model ini berangkat dari kesadaran bahwa
pendidikan agama tidak boleh berhenti pada transfer
pengetahuan normatif, tetapi harus membentuk kesadaran
spiritual, moral, dan intelektual yang transformatif
(Abdullah, 2014; Al-Attas, 1995; Rahman, 2023).

1. Fase TazKkirah: Kesadaran dan Penyucian

Fase pertama, Tazkirah, berasal dari akar kata zakara
yang bermakna mengingat menyadari dan membersihkan
diri. Secara epistemologis, tazkirah menandai tahap awal
penyadaran spiritual peserta didik melalui proses tazkiyah
al-nafs (pembersihan jiwa) dan refleksi kesadaran diri
terhadap nilai-nilai ilahiah.

Dalam konteks pendidikan agama, fase ini
merupakan pembentukan kesadaran batin (inner
awareness) yakni kesadaran bahwa belajar agama adalah
ibadah, bukan sekadar aktivitas akademik. Tazkirah
menumbuhkan niyyah, ikhlas, dan muragabah dalam diri
siswa, sehingga proses belajar menjadi sarana mendekatkan
diri kepada Allah.

Pendekatan ini memiliki kesamaan dengan konsep
spiritual formation dalam pendidikan Barat (Tisdell, 2003)
dan contemplative learning (Palmer, 2010), namun dalam
Islam memiliki dimensi wahyu dan ibadah.

Ciri-ciri Fase Tazkirah:

a. Kesadaran eksistensial: mengenal diri dan Tuhan
(man ‘arafa nafsahu fa-qad ‘arafa rabbahu).

b. Aktivitas: zikir, refleksi nilai, tadabbur ayat-ayat
qauliyah dan kauniyabh.

c. Tujuan: pembersihan niat, kesadaran spiritual, dan
kesiapan moral untuk menerima ilmu.



82
Dasar Qur’ani:

o AV HA R T6% AXmES00 §O0
Qb

Terjemahnya :

Sesungguhnya beruntunglah orang yang mensucikan jiwa
itu, (Q.S. Asy-Syams [91]: 9)

2. Fase Tandzirah: Penguatan Moral dan Praksis Sosial

Fase Tandzirah berasal dari akar kata nadzara yang
bermakna “peringatan”, “nasihat moral”, atau “penegasan
nilai”. Secara filosofis, tandzirah adalah dimensi praksis
dari kesadaran tazkirah tahap di mana nilai spiritual
diterjemahkan menjadi tindakan moral dan tanggung jawab
sosial.Dalam kerangka pendidikan, tandzirah menjadi
sistem kontrol moral (moral regulation system) yang
memastikan kesadaran tidak berhenti pada aspek batin,
tetapi diwujudkan dalam perilaku sosial, kejujuran,

tanggung jawab, dan keadilan.

Fase ini menghidupkan kembali semangat amr
ma ‘rif nahy munkar dalam dimensi pedagogis. Peserta
didik diajak memahami bahwa agama bukan sekadar sistem
keimanan, tetapi juga sistem etika publik. Dalam hal ini,
pendidikan agama berfungsi sebagai sarana membangun
ethical citizenship (Halstead, 2007) dan moral agency
(Nucci & Narvaez, 2014).

Ciri-ciri Fase Tandzirah:

a. Implementasi nilai: kejujuran, empati, disiplin,
tanggung jawab sosial.

b. Aktivitas: diskusi moral, studi kasus etika, project-
based akhlak learning.



83

c. Tujuan: internalisasi nilai dan penguatan karakter
publik.

Dasar Qur’ani:

NOEIRA#T QRO  FONerdXOewo
G5 EO®BNN N LA S

Terjemahnay:

Oleh sebab itu berikanlah peringatan karena peringatan itu
bermanfaat, (Q.S. Al-A‘la [87]: 9)

3. Fase Tarbiyah Ilmiyah: Integrasi Imu dan Amal

Fase ketiga, Tarbiyah I[lmiyah, merupakan tahap
integratif di mana ilmu pengetahuan, kesadaran spiritual,
dan moral sosial dipadukan menjadi satu sistem
pembelajaran holistik. Kata tarbiyah sendiri berasal dari
rabba—yurabbr, yang berarti “menumbuhkan”,
“mengembangkan”, atau “mendidik secara gradual”.Dalam
epistemologi Islam, tarbiyah ilmiyah adalah tahap realisasi
‘ilm yang berbuah ‘amal shalih. Artinya, setiap
pengetahuan yang diperoleh harus diorientasikan pada
kemaslahatan umat dan kemajuan peradaban. Inilah inti
dari learning as transformation  pembelajaran yang
mengubah pola pikir, kepribadian, dan orientasi hidup
peserta didik.

Model ini sejalan dengan konsep integrative
education ~ (Hoodbhoy,2017) dan  knowledge  for
transformation (Langgulung, 1987). Pendidikan Islam yang
mengintegrasikan  wahyu dan akal memungkinkan
terbentuknya manusia paripurna (insan kamil) — cerdas,
berilmu, dan beradab.

Ciri-ciri Fase Tarbiyah Ilmiyah:



84

a. Integrasi: antara ilmu agama dan sains, teori dan
praktik, akal dan galbu.

b. Aktivitas: penelitian ilmiah berbasis nilai Islam,
inovasi sosial, dan community service learning.

c. Tujuan: membentuk insan berpengetahuan yang
beradab dan produktif dalam amal.

Dasar Qur’ani:
EDXVE P & TOHYRN ONF O RN ) &0

Terjemahnay :
Ya Tuhanku, tambahkanlah kepadaku ilmu pengetahuan."
(Q.S. Taha [20]: 114)

4. Integrasi Ketiga Fase: Spiral of Consciousness

Ketiga fase ini tidak bersifat linier, melainkan sirkular
dan spiral, membentuk proses pembelajaran yang
berkelanjutan:

1. Tazkirah menumbuhkan kesadaran spiritual.

2. Tandzirah mengokohkan nilai moral dan aksi sosial.

3. Tarbiyah Ilmiyah mengintegrasikan ilmu dan amal
secara produktif.

Siklus ini menghasilkan kesadaran reflektif dan
praksis sebuah pendidikan yang tidak hanya
menginformasikan, tetapi juga menginsafkan dan
menggerakkan.Model in1i memperkuat paradigma baru
bahwa pendidikan agama Islam sejati adalah proses
penyadaran total manusia mencakup dimensi akal, hati,
dan amal dalam satu kesatuan epistemologis.



85

BAB VI
IMPLEMENTASI PRAKTIS DALAM
PEMBELAJARAN AGAMA ISLAM

A. Redesain Kurikulum Berbasis Tazkirah—Tandzirah

Redesign kurikulum berbasis Tazkirah—Tandzirah
merupakan upaya rekonstruktif dalam pendidikan Islam
yang menempatkan aspek kesadaran spiritual dan
transformasi moral sebagai pusat pembelajaran. Paradigma
ini berangkat dari pandangan bahwa pendidikan bukan
hanya proses transfer pengetahuan (¢a‘/im), tetapi juga
proses penyadaran (tazkirah) dan peringatan moral
(tandzirah) yang menuntun peserta didik menuju kesalehan
personal sekaligus sosial. Dengan demikian, kurikulum
harus dirancang untuk mengintegrasikan dimensi spiritual,
intelektual, dan  moral secara  simultan  dan
berkesinambungan.

Secara konseptual, fase Tazkirah menekankan
penyucian kesadaran (tazkiyat al-nafs) dan pembentukan
kepekaan ruhani. Fase ini bertujuan menumbuhkan
kesadaran eksistensial bahwa belajar merupakan bagian
dari ibadah dan amanah ilahi. Dalam desain kurikulum,
fase ini diterjemahkan dalam kegiatan pembelajaran yang
reflektif, kontemplatif, dan berbasis nilai—misalnya
melalui integrasi zikir, tadabbur, dan refleksi makna dalam
setiap proses belajar. Pendekatan ini sejalan dengan



86

pandangan Al-Attas (1995) bahwa tujuan pendidikan Islam
adalah “to produce a good man”, yakni manusia yang sadar
akan tanggung jawab spiritual dan moralnya di hadapan
Allah.

Fase Tandzirah berfokus pada pembentukan moral
sosial dan praksis etis. Pendidikan diarahkan agar peserta
didik tidak hanya memiliki kesadaran spiritual, tetapi juga
kemampuan menginternalisasi nilai-nilai tersebut dalam
perilaku sosial dan kemanusiaan. Dalam kurikulum, hal ini
dapat dioperasionalkan melalui pembelajaran berbasis
proyek sosial (social project-based learning), praktik
pengabdian masyarakat, atau service learning berbasis
nilai-nilai keislaman. Model in1 menegaskan peran
pendidikan sebagai agen transformasi sosial sebagaimana
dikemukakan Paulo Freire (1970) dalam konsep
conscientization, di mana pendidikan harus membebaskan
dan menggerakkan kesadaran kritis untuk perubahan sosial
yang berkeadilan.

Redesign kurikulum berbasis Tazkirah—Tandzirah
juga menuntut integrasi epistemologis antara dimensi
spiritual dan intelektual. Kurikulum tidak boleh terjebak
pada dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum, tetapi
harus membangun kesatuan ilmu (‘ilm al-tawhid)
sebagaimana ditekankan oleh al-Faruqi (1982) melalui
proyek Islamization of Knowledge. Artinya, setiap disiplin
ilmu diarahkan untuk mengantarkan peserta didik kepada
makna ilahiah dan tanggung jawab etis terhadap realitas
sosial.

Dalam konteks implementasi, kurikulum Tazkirah—
Tandzirah dapat dirancang melalui tiga komponen utama:



87

1. Struktur nilai (value structure): mencakup visi
pendidikan spiritual-moral yang berakar pada tauhid
dan akhlak.

2. Struktur pengetahuan (knowledge structure):
mengintegrasikan ilmu wahyu (naqliyah) dan ilmu
rasional-empirik (‘aqliyah) dalam satu kesatuan
epistemologis.

3. Struktur tindakan (action structure): mendorong
pembelajaran yang aplikatif, partisipatif, dan reflektif
terhadap realitas sosial.

Dengan demikian, kurikulum berbasis Tazkirah—
Tandzirah bukan sekadar inovasi metodologis, tetapi
merupakan transformasi paradigmatik dari kurikulum
informatif menjadi kurikulum yang membebaskan,
menyadarkan, dan menumbuhkan manusia yang berilmu,
beriman, dan berakhlak. Model ini memperkuat arah
pendidikan Islam menuju humanisasi spiritual, di mana
ilmu dan amal bersatu dalam kesadaran ilahiah dan
komitmen sosial.

B.Model RPP (Rencana Pelaksanaan Pembelajaran)
Berorientasi Kesadaran

Model RPP berorientasi kesadaran dalam
Pendidikan Agama merupakan pendekatan pembelajaran
yang menempatkan proses penyadaran (tazkiyah al-nafs
dan conscientization) sebagai inti dari seluruh rancangan
kegiatan belajar. RPP ini tidak hanya difokuskan pada
capaian kognitif berupa pemahaman materi agama, tetapi
lebih dalam lagi menekankan pembentukan kesadaran
spiritual, moral, dan sosial peserta didik sebagai manusia
beriman yang bertanggung jawab terhadap diri, masyarakat,
dan Tuhan.



88

Secara epistemologis, model ini berpijak pada
paradigma Tazkirah—Tandzirah, yaitu pembelajaran agama
yang dimulai dengan kesadaran diri (spiritual awareness),
diteruskan dengan refleksi moral (ethical reflection), dan
bermuara pada praksis sosial (social transformation).
Dalam RPP berorientasi kesadaran, setiap komponen
perencanaan pembelajaran—mulai dari tujuan, materi,
metode, hingga penilaian—disusun dengan orientasi pada
pengalaman belajar yang menyentuh tiga lapis kesadaran:

1. Kesadaran diri spiritual (self-spiritual
awareness): menyadarkan siswa akan keberadaannya
sebagai hamba Allah dan khalifah di bumi.

2. Kesadaran moral (moral awareness):
menginternalisasi nilai-nilai akhlak Islam ke dalam
sikap dan tindakan sehari-hari.

3. Kesadaran sosial (social awareness):
menggerakkan peserta didik untuk berperan aktif
dalam kebaikan sosial, keadilan, dan kemaslahatan
bersama.

Desain RPP berorientasi kesadaran memerlukan
pergeseran paradigma dari teaching-centered menuju
learning and reflecting-centered. Guru berperan bukan
sekadar sebagai penyampai ilmu, tetapi sebagai fasilitator
kesadaran (murabb1) yang membimbing proses reflektif dan
transformatif peserta didik. Setiap kegiatan pembelajaran
idealnya mencakup tiga tahap integratif:

1. Tahap Tazkiyah (penyadaran diri dan
pembersihan hati): diawali dengan kegiatan yang
menumbuhkan kepekaan spiritual, seperti tilawah,
zikir pendek, atau refleksi makna ayat yang relevan
dengan tema pelajaran.

2. Tahap Tafakkur (pemahaman dan dialog Kkritis):
kegiatan eksploratif dan diskursif untuk memahami



89

konsep keagamaan secara mendalam melalui diskusi,
analisis kasus, dan problem-based learning yang
relevan dengan konteks kehidupan.

3. Tahap Amal (internalisasi dan tindakan sosial):
kegiatan tindak lanjut yang mengarahkan siswa untuk
mengimplementasikan nilai-nilai agama dalam
praktik nyata, misalnya proyek kepedulian sosial,
kebersihan masjid, atau gerakan sedekah.

Penilaian dalam RPP ini tidak hanya berbasis hasil
kognitif, tetapi juga mencakup dimensi afektif dan aksi
sosial. Evaluasi dilakukan melalui refleksi diri (self-
assessment), penilaian teman sejawat (peer assessment),
serta catatan guru terhadap perubahan sikap dan perilaku
peserta didik selama proses pembelajaran. Pendekatan ini
sejalan dengan gagasan Paulo Freire (1970) tentang
pendidikan sebagai proses pembebasan yang mengubah
kesadaran peserta didik dari kesadaran naif menuju
kesadaran kritis dan transformatif. Dalam konteks Islam,
hal ini bersesuaian dengan tujuan fa 'dib (penanaman adab)
sebagaimana dikemukakan oleh Al-Attas (1995), yakni
membentuk manusia beradab yang sadar terhadap
hubungan antara ilmu, amal, dan nilai ilahiah.

Dengan demikian, RPP berorientasi kesadaran
menempatkan pendidikan agama bukan sekadar sarana
penguasaan konsep, tetapi sebagai jalan tazkiyat al-nafs
menuju insan kamil yang berilmu, beriman, dan berakhlak.
RPP model ini mendorong guru untuk memadukan
pendekatan farbiyah (pengembangan potensi), ta’lim
(pemberian ilmu), dan fazkiyah (penyucian jiwa) secara
utuh agar pembelajaran menjadi wahana pembentukan
kesadaran spiritual dan sosial yang membebaskan.

C.Strategi Pengajaran: Tazkirah Learning Model dan
Tandzirah Learning Model



90

Pendekatan pembelajaran agama Islam pada abad ke-
21 memerlukan strategi baru yang tidak hanya menekankan
pada aspek kognitif, tetapi juga pada dimensi spiritual dan
moral sosial. Dalam konteks ini, dua strategi pembelajaran
yang saling melengkapi Tazkirah Learning Model dan
Tandzirah Learning Model muncul sebagai model
pedagogis integratif yang menumbuhkan kesadaran
spiritual sekaligus membangun etika tindakan sosial.

1. Tazkirah Learning Model (Model Pembelajaran
Internalisasi Spiritual)

Model Tazkirah Learning berakar dari konsep
tazkiyat al-nafs, yaitu proses penyucian jiwa dari sifat-sifat
negatif (al-nafs al-ammarah) menuju jiwa yang tenang dan
sadar (al-nafs al-mutma’innah). Dalam konteks pendidikan,
model ini berfungsi untuk menginternalisasi nilai-nilai
spiritual Islam ke dalam kesadaran batin peserta didik
melalui pengalaman reflektif dan kontemplatif.

Secara pedagogis, Tazkirah Learning menekankan pada
tiga aspek utama:

a. Kesadaran diri spiritual (spiritual self-
awareness): peserta didik diajak untuk mengenali
diri sebagai hamba Allah, sumber nilai, dan orientasi
hidupnya.

b. Refleksi nilai (value reflection): melalui kegiatan
seperti tadabbur ayat, tafakur atas fenomena alam dan
sosial, serta diskusi reflektif yang mengaitkan ilmu
dengan pengalaman hidup.

c. Transformasi batin (inner transformation): proses
ini membentuk sikap ikhlas, sabar, jujur, dan
tanggung jawab sebagai manifestasi kesadaran
spiritual.



91

Dalam praktiknya, Tazkirah Learning menggunakan
pendekatan experiential-reflective learning dan spiritual
dialogue, di mana guru berperan sebagai murabbl
(pembimbing spiritual), bukan sekadar pengajar.
Pembelajaran diawali dengan aktivitas tazkiyah moment
seperti dzikir pendek, membaca ayat tematik, atau
renungan nilai, kemudian diikuti eksplorasi makna dan
aplikasi moral dalam kehidupan sehari-hari.

Model ini sejalan dengan gagasan Al-Ghazali dalam
IThya’ Ulum al-Din yang menekankan bahwa pendidikan
sejati adalah proses penyucian hati agar ilmu melahirkan
hikmah, bukan sekadar pengetahuan. Sementara itu, Al-
Attas (1995) menegaskan bahwa tujuan pendidikan Islam
ialah ta'dib pembentukan manusia beradab yang mengenal
tempat segala sesuatu dalam tatanan wujud, termasuk
dirinya. Dengan demikian, Tazkirah Learning merupakan
strategi pedagogis untuk melahirkan kesadaran yang
holistik antara iman, ilmu, dan akhlak.

2 Tandzirah Learning Model (Model Pembelajaran
Etika Aksi dan Refleksi Sosial)

Berbeda dari Tazkirah Learning yang berorientasi
pada penyadaran batin, Tandzirah Learning Ilebih
menekankan pada dimensi praksis dan moral sosial. Kata
tandzirah berarti “peringatan”, “penguatan moral”, atau
“penegasan etika tindakan”. Dalam konteks pembelajaran,
model in1 bertujuan untuk menjadikan nilai-nilai
keagamaan sebagai pedoman tindakan etis dan sosial
dalam kehidupan nyata.

Tandzirah Learning menempatkan proses belajar
sebagai aktivitas transformasi sosial (socially-engaged
learning). Peserta didik tidak hanya memahami ajaran
agama, tetapi juga dilatih untuk menerjemahkan nilai-



92

nilai itu dalam tindakan nyata, seperti kejujuran dalam
transaksi, kepedulian terhadap lingkungan, dan solidaritas
terhadap sesama.

Tahapan utama dalam Tandzirah Learning meliputi:

a. Critical moral awareness: analisis kasus moral atau
isu sosial yang relevan dengan nilai Islam (korupsi,
hoaks, intoleransi, kemiskinan).

b. Ethical dialogue: kegiatan diskusi, debat nilai, atau
simulasi peran yang menumbuhkan kemampuan
berpikir moral dan empati sosial.

c. Action-reflection project: proyek sosial atau
kegiatan berbasis aksi nyata (seperti project-based
akhlak learning) untuk mengimplementasikan nilai-
nilai Islam di masyarakat.

Pendekatan ini berakar pada prinsip amar maruf
nahi munkar sebagai bentuk pendidikan moral yang aktif
dan transformatif. Secara filosofis, Tandzirah Learning
menggabungkan dimensi ethical reasoning dan moral
engagement, yang sejalan dengan pandangan Paulo Freire
(1970) tentang pendidikan sebagai praxis—refleksi dan
tindakan untuk mengubah realitas. Dalam konteks Islam,
pendekatan ini juga dipertegas oleh Fazlur Rahman (1982),
bahwa pendidikan Islam harus mengarahkan peserta didik
untuk menjadi agen moral yang berperan dalam reformasi
sosial.

3.Integrasi Tazkirah dan Tandzirah Learning

Kedua model ini bukan dua sistem yang terpisah,
tetapi dua sisi dari satu kesatuan epistemologis dan
pedagogis. Tazkirah Learning membentuk fondasi spiritual
dan kesadaran nilai, sedangkan Tandzirah Learning
memastikan nilai itu diwujudkan dalam aksi moral dan



93

tanggung jawab sosial. Integrasi keduanya akan
menghasilkan proses pembelajaran agama yang spiritual,
reflektif, dan transformatif, sesuai dengan misi Islam
sebagai agama yang menyeimbangkan antara iman (iman),
ilmu ( i/lm), dan amal ( ‘amal).

D. Evaluasi Pembelajaran Berbasis Karakter, Bukan
Hanya Kognisi

Evaluasi dalam pendidikan agama Islam selama ini
cenderung didominasi oleh penilaian kognitif, yang
mengukur sejauh mana peserta didik mampu mengingat,
memahami, atau menjelaskan konsep keagamaan secara
verbal. Namun, paradigma baru pendidikan Islam yang
berbasis pada  epistemologi Tazkirah-Tandzirah
menuntut pergeseran orientasi evaluasi: dari sekadar
menguji hafalan menuju mengukur kesadaran, sikap,
dan karakter moral-spiritual peserta didik.

1. Kelemahan Model Evaluasi Kognitif-Konvensional

Evaluasi kognitif yang berfokus pada hasil ujian
tertulis atau hafalan teks agama sering kali gagal
menggambarkan  sejauh mana  nilai-nilai  Islam
terinternalisasi dalam diri siswa. Menurut Suparno
(2018), penilaian semacam ini menghasilkan learners who
know much but act little murid yang tahu banyak secara
konseptual, tetapi miskin dalam perilaku dan spiritualitas.

Pendekatan ini  bertentangan dengan hakikat
pendidikan Islam, yang dalam pandangan Al-Ghazali
(2004) bertujuan [i tahdzib al-nafs (penyucian jiwa) dan
tahqiq al-‘amal (realisasi amal saleh). Artinya,



94

keberhasilan pembelajaran tidak dapat hanya dilihat dari
sejauh mana siswa mampu menjawab soal tentang fikih
atau akidah, melainkan bagaimana mereka mampu
menampilkan perilaku etis, empati sosial, dan integritas
moral dalam kehidupan nyata.

2. Konsep Evaluasi Berbasis Karakter

Evaluasi  berbasis  karakter  (character-based
assessment) adalah pendekatan penilaian yang menilai
perubahan sikap, kebiasaan, dan kesadaran moral
siswa sebagai bagian integral dari hasil belajar. Dalam
paradigma ini, pembelajaran agama dipandang berhasil
apabila menghasilkan transformasi diri dan perilaku, bukan
sekadar pencapaian kognitif.

Menurut Lickona (1991), pendidikan karakter yang efektif
harus mencakup tiga ranah evaluasi:

a. Knowing the good (pengetahuan moral),
b. Feeling the good (kepekaan moral dan empati),
c. Doing the good (perilaku moral nyata).

Dalam konteks Islam, tiga ranah ini sejalan dengan
prinsip integratif antara ‘i/m (pengetahuan), iman
(keyakinan), dan ‘amal (perbuatan). Evaluasi berbasis
karakter karena itu harus mencakup indikator spiritual
(iman dan ikhlas), sosial (tanggung jawab dan
keadilan), serta personal (disiplin dan amanah).

3. Pendekatan Evaluasi dalam Model Tazkirah—
Tandzirah

Model evaluasi berbasis Tazkirah—Tandzirah menilai
keberhasilan pembelajaran melalui dua dimensi utama:

1. Dimensi Tazkirah (spiritual awareness assessment):



95

a. Mengukur kesadaran spiritual siswa, refleksi diri,
dan kematangan moral batin.

b. Dapat dilakukan melalui spiritual diary, self-
reflection journal, observasi perilaku religius, dan
wawancara reflektif.

c. Guru berperan sebagai murabbi, mengevaluasi
kejujuran, keikhlasan, dan kemampuan siswa
memaknai ibadah dan nilai-nilai keagamaan secara
mendalam.

2. Dimensi Tandzirah (moral-practical assessment):

a. Mengukur sejauh mana nilai-nilai Islam
diwujudkan dalam perilaku sosial dan proyek aksi
nyata (project-based akhlak learning).

b. Indikator mencakup empati sosial, tanggung jawab,
keadilan, serta partisipasi dalam kegiatan
kemasyarakatan atau proyek sosial keagamaan.

c. Evaluasi dilakukan dengan teknik authentic
assessment, seperti portofolio karakter, observasi
lapangan, peer evaluation, dan laporan reflektif.

Pendekatan ini menegaskan bahwa penilaian bukanlah
akhir dari proses belajar, melainkan bagian dari proses
pembentukan diri. Sebagaimana ditegaskan oleh Al-Attas
(1995), tujuan pendidikan Islam adalah penanaman adab
yang menghasilkan manusia berilmu dan berakhlak, bukan
sekadar manusia cerdas secara intelektual.

4. Evaluasi Autentik dan Holistik

Evaluasi  berbasis karakter bersifat autentik
(authentic assessment), yakni menilai kemampuan siswa
dalam konteks nyata, bukan dalam situasi buatan. Menurut
Wiggins (1998), evaluasi autentik melibatkan siswa dalam
tugas-tugas bermakna (meaningful performance tasks) yang
menuntut penerapan nilai-nilai dan pemecahan masalah
moral dalam konteks kehidupan.



96
Dalam pembelajaran agama Islam, hal ini1 dapat berupa:

a. Kegiatan sosial keagamaan (bakti sosial, kampanye
kebersihan masjid, mentoring teman sebaya).

b. Penilaian reflektif (jurnal ibadah, refleksi nilai moral
setelah pembelajaran).

c. Observasi perilaku konsisten dalam disiplin,
kejujuran, dan solidaritas.

Dengan demikian, evaluasi menjadi alat pembinaan
karakter, bukan sekadar pengukuran hasil belajar.

5. Tujuan Akhir: Menumbuhkan Insan Kamil

Evaluasi  berbasis karakter berorientasi pada
pembentukan insan kamil—manusia yang seimbang antara
akal, hati, dan amal. Menurut Syed Naquib al-Attas (2018),
pendidikan Islam sejati tidak hanya menanamkan
pengetahuan, tetapi membentuk adab, yaitu kesadaran akan
tempat segala sesuatu dalam tatanan wujud. Dalam
kerangka itu, evaluasi bukan sekadar menilai apa yang
diketahui siswa, tetapi sejauh mana mereka menjadi
pribadi yang beriman, beradab, dan bermanfaat bagi
sesama.

D. Studi Kasus: Penerapan Model Tazkirah—Tandzirah
di Madrasah dan Perguruan Tinggi

Transformasi pendidikan agama Islam menuju
paradigma Tazkirah-Tandzirah tidak hanya bersifat
konseptual, tetapi telah mulai menemukan bentuk
praksisnya di sejumlah lembaga pendidikan Islam di
Indonesia dan luar negeri. Studi kasus di beberapa
madrasah dan perguruan tinggi Islam menunjukkan bahwa
pendekatan berbasis kesadaran spiritual (tazkirah) dan
penguatan moral sosial (tandzirah) mampu
meningkatkan kualitas keagamaan peserta didik secara



97

lebih  holistik—menggabungkan dimensi intelektual,
spiritual, dan sosial.

1. Kasus Madrasah: Madrasah Aliyah Negeri (MAN) 2
Sleman dan MAN Insan Cendekia Gorontalo

Penelitian yang dilakukan oleh Nurhayati dan
Suryana (2022) di MAN 2 Sleman menunjukkan adanya
upaya serius dalam menginternalisasikan nilai-nilai
spiritual dan moral ke dalam kurikulum keagamaan melalui
kegiatan tazkiyah learning cycle. Program tersebut
mencakup kegiatan harian seperti tadabbur pagi, refleksi
spiritual sebelum belajar, dan jurnal tazkiyah pribadi
yang diisi siswa setiap pekan. Guru bertindak bukan hanya
sebagai penyampai ilmu, tetapi juga sebagai murabbi—
pendamping spiritual yang menuntun siswa melakukan
refleksi diri terhadap perbuatan, niat, dan hubungan sosial
mereka.

Kegiatan tersebut terbukti meningkatkan kesadaran
spiritual dan empati sosial siswa. Berdasarkan survei
kualitatif, 78% siswa melaporkan bahwa mereka merasa
lebih bertanggung jawab secara moral terhadap lingkungan
sekitar setelah mengikuti model pembelajaran ini. Evaluasi
dilakukan bukan dengan ujian tulis semata, melainkan
observasi perilaku, refleksi tertulis, dan diskusi moral
interaktif, yang menjadi wujud konkret penerapan
Tazkirah Learning Model.

Sementara itu, di MAN Insan Cendekia Gorontalo,
penelitian oleh Rahman (2023) menemukan implementasi
Tandzirah Learning Model dalam bentuk Proyek Akhlak
Sosial (PAS). Setiap semester, siswa diwajibkan
merancang dan melaksanakan proyek sosial seperti
membersihkan masjid, mengajar anak-anak yatim, atau
membuat kampanye digital anti-hoaks berbasis nilai Islam.



98

Kegiatan ini  dirancang untuk  melatth  siswa
menghubungkan ajaran agama dengan tanggung jawab
sosial, sesuai dengan prinsip amar ma’ruf nahi munkar.
Guru menilai tidak hanya produk proyek, tetapi juga proses
refleksi moral yang menyertainya.

Hasil penelitian menunjukkan peningkatan signifikan
pada indikator empati sosial dan kesadaran etis siswa.
Model in1 dianggap berhasil mengubah paradigma belajar
agama dari sekadar memahami hukum (figh) menjadi
menghidupkan nilai (akhlaq dan ihsan) dalam konteks
sosial.

2. Kasus Perguruan Tinggi: UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta dan UIN Datokarama Palu

Di lingkungan perguruan tinggi, penerapan model
Tazkirah—Tandzirah mulai diintegrasikan dalam
kurikulum pendidikan agama berbasis reflektif. Studi
oleh Hasanah (2024) di UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
menunjukkan bahwa mata kuliah Filsafat Pendidikan Islam
dan Akhlak Tasawuf telah menggunakan pendekatan
Reflective—Experiential Pedagogy. Dalam model ini,
mahasiswa diajak untuk melakukan journaling spiritual,
diskusi makna hidup, dan community engagement project
yang menghubungkan nilai Islam dengan tantangan sosial
modern seperti korupsi, intoleransi, dan krisis lingkungan.

Mahasiswa tidak hanya menulis makalah akademik,
tetapi juga laporan reflektif tentang pengalaman spiritual
dan moral selama kegiatan pengabdian masyarakat.
Hasilnya, mereka menunjukkan peningkatan dalam
kesadaran diri, kepekaan sosial, dan motivasi moral untuk
berkontribusi bagi masyarakat sejalan dengan semangat
tandzirah.



99

Penelitian lain oleh Bahdar (2025) di UIN
Datokarama Palu menunjukkan penerapan integratif
Tazkirah—Tandzirah dalam mata kuliah Fikih dan Ushul
Fikih. Pendekatan ini disebut Fikih Kesadaran yakni
pembelajaran fikih yang berorientasi pada pembersihan
jiwa (tazkirah) melalui tadabbur hukum Allah, serta
penguatan moral sosial (tandzirah) melalui praktik fikih
kontekstual. Mahasiswa diminta untuk mengidentifikasi
problem sosial di sekitar (misalnya kemiskinan, makanan
tidak halal, dan perilaku konsumtif) lalu menulis figh
reflection essay yang mengaitkan hukum Islam dengan
etika kemanusiaan dan kesalehan sosial.

Pendekatan ini menciptakan keseimbangan antara
tafagquh fi al-din (pendalaman ilmu agama) dan ta’allug bi
al-‘amal (keterikatan pada amal). Evaluasi dilakukan
secara autentik: melalui observasi partisipatif, laporan
proyek sosial, dan portofolio refleksi.

3. Implikasi Akademik dan Transformasi Paradigma

Dari dua konteks tersebut, dapat disimpulkan bahwa
penerapan model Tazkirah—Tandzirah berhasil
mentransformasikan paradigma pembelajaran agama
dari orientasi kognitif menjadi orientasi kesadaran. Model
ini menjadikan pendidikan Islam tidak sekadar wahana
transfer ilmu, tetapi proses transformasi batin dan sosial.

Beberapa implikasi akademiknya antara lain:

1. Reorientasi kurikulum menuju keseimbangan
antara spiritual literacy dan moral praxis.

2. Redefinisi peran guru/dosen dari pengajar menjadi
pembimbing spiritual dan moral.

3. Inovasi evaluasi pembelajaran berbasis refleksi,
portofolio karakter, dan proyek sosial.



100

4. Peningkatan relevansi sosial pendidikan Islam,
dengan menegaskan bahwa iman harus diwujudkan
dalam aksi dan tanggung jawab publik.

Dengan demikian, model Tazkirah—Tandzirah bukan
hanya gagasan filosofis, melainkan praksis yang terbukti
mampu melahirkan peserta didik berkesadaran tinggi,
berakhlak sosial, dan berjiwa ihsan.

BAB VII
REKONSTRUKSI GURU DAN LEMBAGA
PENDIDIKAN ISLAM

A. Guru sebagai Murabbi, Mu’allim, dan Mujaddid
(Pembaru)

Dalam sistem pendidikan Islam, guru bukan sekadar
pengajar, tetapi merupakan figur multidimensional yang
berperan sebagai murabbi (pendidik spiritual dan moral),
mu’allim (pengajar ilmu pengetahuan), dan mujaddid
(pembaru atau inovator pendidikan). Ketiga peran ini
menjadi fondasi utama dalam membentuk kepribadian
peserta didik secara utuh, mencakup dimensi intelektual,
emosional, dan spiritual. Sejumlah penelitian akademik
menunjukkan bahwa peran guru dalam konteks Islam tidak
dapat dilepaskan dari fungsi pembentukan karakter,
pengembangan ilmu, dan pembaruan sosial keagamaan.

Pertama, guru sebagai murabbi menekankan fungsi
pendidikan yang bersifat holistik dan transformatif. Peran
ini didasarkan pada akar kata tarbiyah, yang berarti
menumbuhkan, membimbing, dan  mengarahkan
perkembangan fitrah manusia menuju kesempurnaan.
Dalam penelitian Rahman (2018) disebutkan bahwa



101

murabbi berfungsi sebagai model keteladanan yang
menanamkan nilai adab, iman, dan akhlak pada peserta
didik melalui praktik pendidikan yang bersumber dari nilai-
nilai Qur’ani dan Nabawi. Guru sebagai murabbi
menempatkan dirinya sebagai pembina ruhani yang
membentuk kesadaran moral dan tanggung jawab sosial
peserta didik melalui keteladanan dan pendekatan personal.

Kedua, guru sebagai mu’allim memiliki fungsi
utama sebagai penyampai ilmu pengetahuan dan
pengembang nalar kritis. Menurut Al-Ghazali (2003), tugas
seorang mu allim bukan hanya mentransfer ilmu, tetapi
juga menanamkan orientasi spiritual agar ilmu yang
diperoleh menjadi sarana untuk mendekatkan dir1 kepada
Allah SWT. Dalam penelitian yang dilakukan oleh Abdalla
dan Saad (2020), dijelaskan bahwa guru sebagai mu ’allim
harus mampu membangun integrasi antara ilmu agama dan
ilmu umum melalui pendekatan rasional dan kontekstual
agar peserta didik dapat memahami relevansi ajaran Islam
dengan realitas sosial modern. Peran ini menghubungkan
aspek ta’lim (pengajaran) dengan dimensi ta’dib
(pembentukan adab) sebagai bentuk keseimbangan antara
intelektualitas dan moralitas.

Ketiga, guru sebagai mujaddid mengacu pada peran
guru sebagai pembaru dan inovator pendidikan Islam yang
responsif terhadap dinamika zaman. Dalam konteks
modernisasi dan digitalisasi pendidikan, guru diharapkan
menjadi agen perubahan yang mampu memperbaharui
metode, strategi, dan media pembelajaran agar nilai-nilai
Islam tetap relevan dan aplikatif. Studi empiris yang
dilakukan oleh Hidayat dan Hamid (2022) menegaskan
bahwa guru yang berperan sebagai mujaddid berkontribusi
terhadap penguatan moderasi beragama, inovasi pedagogik,
serta rekonstruksi kurikulum berbasis nilai Islam dan
budaya lokal. Artinya, guru tidak hanya melestarikan



102

warisan intelektual Islam, tetapi juga menyesuaikannya
dengan tantangan kontemporer melalui pendekatan kreatif
dan reflektif.

Berdasarkan temuan akademik tersebut, peran guru
sebagai murabbi, mu’allim, dan mujaddid membentuk
kerangka pendidikan Islam yang integral. Ketiganya saling
melengkapi dalam membangun manusia beriman, berilmu,
dan beramal. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak
hanya menghasilkan individu yang cerdas secara
intelektual, tetapi juga berakhlak mulia dan memiliki
kesadaran sosial untuk melakukan pembaruan ke arah yang
lebih baik.

B. Spiritualitas dan Profesionalitas Guru dalam Sistem
Tazkirah—Tandzirah

Dalam paradigma pendidikan Islam kontemporer,
sistem Tazkirah—Tandzirah menempatkan guru sebagai
figur utama dalam mengintegrasikan nilai spiritualitas
dengan profesionalitas. Sistem ini berangkat dari dua
konsep utama: fazkirah yang berorientasi pada penyucian
jiwa dan internalisasi nilai-nilai spiritual (tazkiyah al-nafs),
serta tandzirah yang menekankan pembentukan kesadaran
etik, aksi sosial, dan tanggung jawab moral. Keduanya
membentuk kerangka pendidikan yang tidak hanya
mengutamakan capaian akademik, tetapi juga pembentukan
karakter dan transformasi sosial.

1. Spiritualitas Guru dalam Sistem Tazkirah

Spiritualitas guru dalam sistem tazkirah berfungsi
sebagai landasan moral dan sumber inspirasi bagi proses
pendidikan. Konsep tazkirah berasal dari kata tazkiyah,
yang berarti penyucian jiwa, dan dzikr, yang berarti
mengingat Allah. Guru dalam sistem ini berperan sebagai



103

murabbi yang menanamkan nilai keikhlasan, kesadaran
spiritual, dan akhlak mulia kepada peserta didik. Studi
empiris yang dilakukan oleh Abdullah (2020) menunjukkan
bahwa guru yang memiliki kesadaran spiritual tinggi
mampu menciptakan iklim belajar yang menumbuhkan
kejujuran, kedamaian, dan kasih sayang dalam interaksi
pendidikan. Nilai spiritualitas ini tidak hanya ditampilkan
dalam bentuk ibadah formal, tetapi juga dalam sikap
disiplin, empati, dan integritas moral yang konsisten dalam
praktik mengajar.

Dalam  konteks pendidikan  Islam  modern,
spiritualitas guru menjadi faktor penting dalam
pembentukan karakter peserta didik. Al-Attas (1980)
menegaskan bahwa tujuan utama pendidikan Islam adalah
proses ta’dib (pembentukan adab), yang hanya dapat
dicapai jika guru memiliki kesadaran spiritual sebagai basis
moralnya. Artinya, dimensi fazkirah menumbuhkan
kepribadian guru yang tidak hanya menguasai ilmu, tetapi
juga menampilkan spiritualitas yang hidup dalam perilaku
keseharian.

2. Profesionalitas Guru dalam Sistem Tandzirah

Sementara itu, sistem tandzirah ~menekankan
profesionalitas guru sebagai bentuk etika aksi dan refleksi
sosial dalam pendidikan. Guru dalam kerangka tandzirah
dipandang sebagai mujaddid (pembaru) dan mu’allim
(pendidik profesional) yang mengintegrasikan keilmuan,
kompetensi pedagogik, serta kepekaan sosial. Menurut
penelitian Wahyudi dan Sulaiman (2021), profesionalitas
guru dalam konteks pendidikan Islam tidak hanya diukur
dari kemampuan mengajar, tetapi juga dari kemampuannya
membangun kesadaran sosial dan mendorong peserta didik
untuk bertindak berdasarkan nilai-nilai keadilan dan
kemanusiaan.



104

Profesionalitas guru dalam sistem ini juga mencakup
kemampuan adaptif terhadap perkembangan teknologi dan
masyarakat. Hasil penelitian dari Hidayat & Rofiq (2022)
menunjukkan bahwa guru yang menerapkan prinsip
tandzirah mampu menyeimbangkan antara kompetensi
profesional dengan dimensi moral-spiritual melalui
pembelajaran kontekstual berbasis nilai. Dengan demikian,
profesionalitas dalam tandzirah bukan hanya kecakapan
teknis, melainkan juga kemampuan etis dan reflektif dalam
menjawab tantangan sosial-keagamaan secara proporsional.

3. Integrasi Tazkirah—Tandzirah: Harmoni Spiritualitas
dan Profesionalitas

Keterpaduan antara tazkirah dan tandzirah
membentuk model pendidikan yang integral, di mana
spiritualitas menjadi  fondasi  profesionalitas, dan
profesionalitas menjadi wujud nyata spiritualitas. Guru
dalam sistem ini menjalankan peran profetik sebagaimana
ditegaskan oleh QS. Al-Jumu‘ah [62]:2 tentang misi
Rasulullah  sebagai  muta’allim yang mengajarkan
(yu ‘allimuhum  al-kitab  wa  al-hikmah)  sekaligus
mensucikan jiwa (yuzakkihim). Dengan demikian, guru
ideal dalam sistem Tazkirah—Tandzirah adalah sosok yang
memiliki keseimbangan antara dimensi being (keberadaan
spiritual) dan doing (profesionalitas tindakan).

Paradigma ini penting diterapkan di madrasah dan
perguruan tinggi Islam agar proses pendidikan tidak
terjebak dalam dikotomi antara moralitas dan kompetensi.
Ketika spiritualitas dan profesionalitas dipadukan secara
harmonis, maka guru tidak hanya menjadi pengajar
(teacher), tetapi juga educator dan transformer yang
memadukan iman, ilmu, dan amal dalam praksis
pendidikan.



105

C. Pembentukan Kultur Sekolah Berbasis Kesadaran
Spiritual

Pembentukan kultur sekolah berbasis kesadaran
spiritual merupakan upaya strategis dalam mewujudkan
lingkungan pendidikan yang tidak hanya berorientasi pada
capaian akademik, tetapi juga pada pembentukan karakter,
moralitas, dan kedalaman makna hidup peserta didik.
Dalam konteks pendidikan Islam, kesadaran spiritual
(spiritual awareness) dipandang sebagai fondasi utama
dalam membangun budaya sekolah yang berkeadaban
(civilized school culture). Kultur sekolah berbasis
spiritualitas tidak lahir secara spontan, tetapi terbentuk
melalui sistem nilai, perilaku, dan keteladanan yang
diinternalisasikan oleh seluruh warga sekolah, terutama
guru dan pimpinan lembaga pendidikan.

1. Konsep Kesadaran Spiritual dalam Pendidikan

Kesadaran spiritual dalam pendidikan merujuk pada
kemampuan individu untuk menghubungkan aktivitas
belajar dan kehidupan sehari-hari dengan nilai-nilai
transendental. Zohar dan Marshall (2000) menjelaskan
bahwa spiritual quotient (SQ) adalah dimensi kecerdasan
tertinggi manusia yang berfungsi mengintegrasikan aspek
rasional dan emosional dalam satu kesadaran yang
bermakna. Dalam konteks pendidikan Islam, kesadaran
spiritual  dikaitkan dengan konsep tazkiyah al-nafs
(penyucian jiwa) dan ta’dib (pembentukan adab),
sebagaimana ditegaskan oleh Al-Attas (1980), bahwa
tujuan pendidikan Islam bukan sekadar mencerdaskan
pikiran, tetapi juga menyucikan hati agar peserta didik
mampu mengenal dan mengabdi kepada Allah SWT secara
sadar.



106
2. Kultur Sekolah sebagai Sistem Nilai dan Keteladanan

Kultur sekolah (school culture) merupakan sistem
nilai, norma, dan kebiasaan yang menjadi pedoman
perilaku seluruh warga sekolah. Dalam penelitian Schein
(2010), kultur sekolah terbentuk melalui proses sosialisasi
nilai dan keteladanan dari pimpinan dan guru yang
konsisten menampilkan perilaku berbasis nilai moral.
Ketika nilai spiritual dijadikan dasar pembentukan kultur,
sekolah akan menjadi lingkungan yang kondusif bagi
perkembangan kepribadian dan kesadaran moral peserta
didik. Studi empiris oleh Faiz dan Syahrin (2020) di
beberapa madrasah di Indonesia menunjukkan bahwa
penerapan program pembiasaan seperti zikir pagi, shalat
berjamaah, dan pembacaan Al-Qur’an sebelum pelajaran
efektif menumbuhkan kultur religius yang berpengaruh
signifikan terhadap kedisiplinan dan empati sosial siswa.

Selain itu, kepala sekolah berperan sebagai spiritual
leader yang menanamkan visi religius dalam setiap
kebijakan dan kegiatan sekolah. Menurut Abdullah (2019),
kepemimpinan spiritual memiliki pengaruh langsung
terhadap pembentukan budaya sekolah yang berorientasi
pada nilai ilahiah. Kepemimpinan ini ditunjukkan melalui
integritas moral, keteladanan ibadah, serta kemampuan
membangun hubungan yang harmonis dan penuh makna
dengan seluruh warga sekolah.

3. Strategi Pembentukan Kultur Sekolah Berbasis
Kesadaran Spiritual

Strategi pembentukan kultur sekolah berbasis
spiritualitas mencakup tiga pendekatan utama: (1)
internalisasi nilai, yakni menanamkan nilai-nilai spiritual
melalui  kurikulum dan kegiatan intrakurikuler; (2)
pembiasaan dan keteladanan, melalui praktik rutin



107

seperti doa bersama, tadarus, dan kegiatan sosial-
keagamaan; serta (3) penguatan lingkungan religius,
dengan menciptakan simbol, rutinitas, dan interaksi yang
merefleksikan nilai Islam dalam keseharian sekolah
(Hidayat & Rasyid, 2022).

Kultur seperti int menumbuhkan rasa tanggung jawab
moral dan spiritual bagi seluruh warga sekolah. Sekolah
bukan hanya tempat belajar akademik, melainkan menjadi
komunitas spiritual yang membentuk insan beriman,
berakhlak, dan berdaya saing. Melalui integrasi antara nilai
spiritual dan sistem manajemen sekolah, akan tercipta
keseimbangan antara iman—ilmu—amal, yang menjadi ciri
khas pendidikan Islam yang humanis dan transformatif.

4. Dampak Akademik dan Sosial

Beberapa penelitian terkini menunjukkan bahwa
kultur sekolah berbasis kesadaran spiritual memiliki
dampak positif terhadap prestasi belajar dan kesehatan
psikologis siswa. Menurut penelitian Anshari & Widodo
(2021), sekolah yang menerapkan pendekatan spiritual
menunjukkan peningkatan motivasi belajar, kedisiplinan,
dan kepuasan emosional siswa. Hal ini karena nilai spiritual
berfungsi sebagai energi moral yang menumbuhkan rasa
makna dan tujuan dalam belajar. Dengan demikian,
spiritualitas bukan hanya aspek tambahan dalam
pendidikan, tetapi inti dari pembentukan kultur sekolah
yang berdaya hidup dan berperadaban.

D.Kepemimpinan Pendidikan Transformatif

Kepemimpinan pendidikan transformatif merupakan
model kepemimpinan yang menekankan perubahan nilai,
budaya, dan visi lembaga pendidikan secara mendasar
untuk meningkatkan mutu pembelajaran dan membangun



108

karakter moral seluruh warga sekolah. Model ini tidak
hanya berfokus pada pencapaian administratif, tetapi juga
pada transformasi personal dan sosial yang berkelanjutan.
Dalam konteks pendidikan Islam, kepemimpinan
transformatif berakar pada nilai-nilai profetik (a/-giyadah
al-nabawiyyah), yakni kepemimpinan yang berorientasi
pada tazkiyah (penyucian jiwa), ta’dib (pembentukan
adab), dan islah (perubahan sosial yang konstruktif).

1. Konsep dan Karakteristik Kepemimpinan
Transformatif

Secara akademik, Bass dan Avolio (1994)
mendefinisikan  kepemimpinan transformatif sebagai
kemampuan seorang pemimpin untuk memengaruhi
pengikutnya agar melampaui kepentingan pribadi dan
berkomitmen terhadap visi bersama melalui inspirasi,
idealisme, dan perhatian individual. Karakteristik utama
kepemimpinan ini mencakup empat aspek: idealized
influence (keteladanan moral), inspirational motivation
(motivasi transendental), intellectual stimulation (inovasi
dan refleksi kritis), serta individualized consideration
(pembinaan personal).

Dalam  konteks  pendidikan,  kepemimpinan
transformatif berarti kepala sekolah atau pimpinan
madrasah berperan sebagai agen perubahan yang
menggerakkan guru dan peserta didik untuk mencapai
transformasi budaya belajar yang berkarakter dan
berorientasi masa depan. Penelitian Leithwood dan Jantzi
(2000) menunjukkan bahwa kepemimpinan transformatif
memiliki korelasi positif dengan peningkatan kinerja guru,
efektivitas organisasi sekolah, dan partisipasi aktif warga
sekolah dalam pengambilan keputusan.



109

2. Kepemimpinan Transformatif dalam Perspektif
Pendidikan Islam

Dalam pendidikan Islam, kepemimpinan
transformatif tidak hanya berorientasi pada inovasi
manajerial, tetapi juga pada pembentukan moral dan
spiritual. Konsep ini sejalan dengan model kepemimpinan
Nabi Muhammad saw. yang memadukan kekuatan spiritual
(ruhiyyah),  intelektual  (‘agqliyyah),  dan  sosial
(ijtima’iyyah). Abdullah (2020) menyatakan bahwa
pemimpin pendidikan Islam transformatif harus mampu
menumbuhkan visi ilahiah dalam lembaga pendidikan yang
mengarahkan seluruh aktivitasnya kepada nilai-nilai amar
ma ruf nahi munkar.

Penelitian oleh Hidayat dan Rofiq (2021) di beberapa
madrasah di Indonesia menunjukkan bahwa kepala sekolah
dengan gaya kepemimpinan transformatif —mampu
menciptakan kultur sekolah yang berorientasi pada
kolaborasi, pembelajaran bermakna, dan integrasi nilai
spiritual dengan profesionalitas kerja. Pemimpin seperti ini
berfungsi sebagai role model yang menginspirasi guru
untuk berinovasi tanpa meninggalkan etika dan tanggung
jawab moral.

3. Strategi Implementasi Kepemimpinan Pendidikan
Transformatif

Implementasi kepemimpinan transformatif di lembaga
pendidikan dilakukan melalui beberapa strategi utama:

1. Visi transendental dan partisipatif — pemimpin
menetapkan arah lembaga berdasarkan nilai-nilai
ilahiah dan melibatkan seluruh warga sekolah dalam
proses perumusan visi (Faiz & Syahrin, 2020).



110

2. Pemberdayaan guru dan staf — memberikan ruang
bagi guru untuk berinovasi, mengembangkan potensi,
dan berkontribusi dalam pengambilan keputusan.

3. Keteladanan moral dan spiritual — pemimpin
menjadi figur yang menunjukkan integritas,
kejujuran, dan keikhlasan dalam bekerja.

4. Inovasi pembelajaran dan manajemen —
menciptakan sistem pembelajaran yang kreatif dan
adaptif terhadap perubahan sosial dan teknologi.

Kepemimpinan seperti ini mengarahkan sekolah
menjadi komunitas pembelajar (learning community) yang
dinamis, reflektif, dan berkeadaban.

4. Dampak Kepemimpinan Transformatif

Sejumlah data akademik memperkuat bahwa
kepemimpinan transformatif memiliki dampak positif
terhadap mutu pendidikan. Menurut penelitian Bush dan
Glover (2014), gaya kepemimpinan ini berkontribusi
signifikan terhadap peningkatan motivasi guru, kohesi
organisasi, dan kepuasan kerja. Dalam konteks pendidikan
Islam, Zainuddin (2022) menegaskan bahwa kepemimpinan
transformatif berperan penting dalam membentuk sekolah
yang berkarakter spiritual, kolaboratif, dan inovatif.

Kepemimpinan transformatif pada akhirnya menjadi
model ideal bagi kepala sekolah dan pendidik dalam
menghadapi perubahan zaman. Ia bukan hanya pemimpin
administratif, tetapi juga pemimpin nilai yang mampu
menggerakkan lembaga pendidikan menuju arah yang lebih
berkeadaban, = bermakna, @ dan  berorientasi  pada
kemanusiaan universal.

E. Revitalisasi Lembaga Pendidikan Islam agar
Menjadi Pusat Tazkiyah al-Nafs dan Islah al-Ummah



111

Revitalisasi lembaga pendidikan Islam merupakan
agenda strategis dalam membangun kembali peran
pendidikan sebagai sarana pembentukan kepribadian
spiritual dan agen perubahan sosial. Dalam konteks Islam,
lembaga pendidikan tidak hanya berfungsi sebagai institusi
transmisi ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai pusat
tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) dan islah al-ummah
(perbaikan masyarakat). Revitalisasi ini menjadi penting
karena modernisasi dan globalisasi telah mendorong
lembaga pendidikan Islam untuk menegaskan kembali
identitas dan misinya dalam menyeimbangkan dimensi
spiritual, intelektual, dan sosial.

1. Konsep Tazkiyah al-Nafs dan Islah al-Ummah dalam
Pendidikan Islam

Tazkiyah al-nafs berarti upaya penyucian diri dari
sifat-sifat negatif menuju kesempurnaan moral dan
kedekatan dengan Allah Swt. Al-Qur’an menegaskan
pentingnya penyucian jiwa sebagai kunci keberhasilan
manusia:

u\sJuACJs\aa

Terjemahnya:
“Sungguh beruntung orang yang menyucikan jiwa itu.”

(QS. Asy-Syams [91]: 9).

Dalam konteks pendidikan, tazkiyah al-nafs diartikan
sebagai proses pembentukan akhlak, kesadaran spiritual,
dan keikhlasan dalam belajar dan mengajar. Sementara
islah al-ummah berarti upaya perbaikan dan transformasi
masyarakat melalui pendidikan yang berkeadilan dan
beradab. Menurut Al-Attas (1980), pendidikan Islam
sejatinya bertujuan menghasilkan insan yang baik (al-insan



112

al-salih) yang akan menegakkan kebaikan dalam
masyarakat. Oleh karena itu, lembaga pendidikan Islam
idealnya menjadi pusat pembentukan moral individu
sekaligus kekuatan sosial yang mendorong perubahan
menuju kemaslahatan umat.

2. Urgensi Revitalisasi Lembaga Pendidikan Islam

Data empiris menunjukkan bahwa banyak lembaga
pendidikan Islam di dunia Muslim, termasuk Indonesia,
masih menghadapi tantangan berupa rendahnya kualitas
manajemen, dualisme kurikulum, dan kurangnya integrasi
antara nilai spiritual dan kompetensi profesional. Penelitian
oleh Azra (2019) menegaskan bahwa modernisasi
pendidikan Islam harus diarahkan pada rekonstruksi
kurikulum yang berbasis nilai fazkiyah dan islah, agar
lembaga Islam tidak sekadar mencetak lulusan berilmu,
tetapi juga berjiwa sosial dan berkarakter profetik.

Revitalisasi lembaga pendidikan Islam juga
diperlukan untuk mengembalikan fungsi pendidikan
sebagai motor moral dan sosial masyarakat. Abdullah
(2020) menekankan bahwa lembaga pendidikan Islam perlu
melakukan reorientasi dari sekadar institusi pengajaran
menjadi  pusat spiritual-intellectual movement yang
menanamkan nilai-nilai  keadilan, kemanusiaan, dan
tanggung jawab sosial. Dengan demikian, pendidikan Islam
bukan hanya mencetak manusia “tahu apa”, tetapi juga
“mengapa” dan “untuk apa” dalam kerangka ibadah dan
pengabdian sosial.

3. Strategi Revitalisasi Lembaga Pendidikan Islam

Revitalisasi dapat dilakukan melalui beberapa strategi
berbasis penelitian:



113

1. Rekonstruksi Kurikulum Integratif — kurikulum
harus menyatukan ilmu agama dan ilmu umum secara
epistemologis agar mencerminkan visi fawhid.
Penelitian oleh Hidayat dan Rasyid (2022)
menunjukkan bahwa pendekatan integratif in1 efektif
membentuk kesadaran spiritual dan etika sosial
peserta didik.

2. Penguatan Karakter Guru sebagai Murabbi — guru
berperan sebagai pembimbing ruhani yang
menanamkan nilai tazkiyah al-nafs melalui
keteladanan. Menurut Ramayulis (2015), karakter
guru berpengaruh langsung terhadap internalisasi
nilai moral siswa.

3. Transformasi Kepemimpinan Spiritual-
Transformatif — kepala sekolah dan pimpinan
madrasah perlu menjadi mujaddid (pembaru) yang
menanamkan visi islah al-ummah melalui kebijakan
dan budaya sekolah yang berkeadaban (Faiz &
Syahrin, 2020).

4. Pemberdayaan Sosial dan Ekonomi Umat —
lembaga pendidikan harus menjadi pusat community
development melalui kegiatan sosial, pelatihan
kewirausahaan syariah, dan pengabdian berbasis
masjid atau pesantren. Penelitian oleh Huda (2021)
membuktikan bahwa pesantren yang berorientasi
pemberdayaan sosial memiliki kontribusi nyata
terhadap pembangunan masyarakat lokal.

4. Lembaga Pendidikan Islam sebagai Pusat Tazkiyah
dan Islah

Lembaga pendidikan Islam yang berhasil melakukan
revitalisasi akan berfungsi sebagai pusat tazkiyah al-nafs —
tempat penyucian dan pembinaan spiritual — sekaligus
sebagai pusat islah al-ummah — tempat transformasi sosial
dan intelektual. Sinergi antara keduanya menghasilkan



114

sistem pendidikan yang melahirkan insan kamil (manusia
paripurna) yang berilmu, beriman, dan beramal saleh.
Dengan demikian, revitalisasi bukan hanya pembaruan
struktural, tetapi juga pembaruan moral dan spiritual yang
berakar pada nilai-nilai Islam dan menjawab tantangan
global modernitas.

BAB VIII
EVALUASI, TANTANGAN, DAN ARAH MASA
DEPAN
A. Evaluasi Kritis terhadap Implementasi Epistemologi
Baru

Implementasi epistemologi baru dalam pendidikan
Islam dan ilmu sosial-humaniora pada dasarnya merupakan
upaya untuk keluar dari paradigma positivistik yang kaku
menuju  paradigma  integratif ~dan  transformatif.
Epistemologi baru menekankan keterpaduan antara
rasionalitas ilmiah dan dimensi spiritual, antara teks dan
konteks, serta antara tradisi dan modernitas. Namun, dalam
praktiknya, penerapan paradigma epistemologis baru ini
menghadapi sejumlah tantangan konseptual, metodologis,
dan institusional.

Pertama, secara konseptual, epistemologi baru
berusaha menyeimbangkan antara wahyu (al-wahy), akal
(‘agql), dan pengalaman empiris (tajribah). Model
epistemologis ini disebut sebagai integrative knowledge
system atau tauhidi epistemology (al-tahqiq al-ma‘rifi al-
tawhidi). Menurut al-Attas (1995) dan al-Faruqi (1982),
epistemologi Islam sejati harus mengakui sumber



115

pengetahuan tertinggi adalah wahyu, sementara akal dan
indera berfungsi sebagai alat untuk memahami realitas
secara proporsional. Namun dalam implementasinya di
lembaga pendidikan Islam modern, masih tampak adanya
dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum. Hal ini
menunjukkan bahwa integrasi epistemologis belum benar-
benar terwujud secara sistemik.

Kedua, dari sisi metodologis, penerapan
epistemologi baru memerlukan transformasi dalam desain
kurikulum dan strategi pembelajaran. Misalnya, pendekatan
integratif-interkonektif seperti yang dikembangkan oleh
UIN Sunan Kalijaga menuntut kemampuan dosen untuk
mengaitkan konsep-konsep keislaman dengan realitas
sosial kontemporer. Namun, data penelitian yang dilakukan
oleh Muttaqin (2020) menunjukkan bahwa sebagian besar
tenaga pendidik masih terbatas dalam memahami
paradigma epistemologi integratif, sehingga
implementasinya sering hanya bersifat formalistik—
sekadar menambahkan istilah “Islam” dalam mata kuliah
umum tanpa perubahan paradigma berpikir yang mendasar.

Ketiga, secara institusional, perubahan epistemologi
membutuhkan dukungan struktural dan budaya akademik
yang konsisten. Perguruan tinggi Islam, misalnya, masih
terjebak pada sistem administrasi dan indikator kinerja
yang lebih menekankan kuantifikasi (jumlah publikasi,
indeks sitasi) daripada kualitas reflektif dan etis dari
penelitian. Seperti yang dikemukakan oleh Amin Abdullah
(2019), transformasi epistemologis memerlukan perubahan
mindset akademik: dari paradigma instrumentalis menuju
paradigma reflektif-transformatif yang memadukan iman,
ilmu, dan amal.

Keempat, dari sisi praksis sosial, epistemologi baru
menuntut orientasi ilmu yang tidak hanya mengarah pada



116

knowledge for knowledge, tetapi juga pada knowledge for
humanity. Dalam konteks ini, ilmu pengetahuan diarahkan
untuk menghadirkan islah al-ummah (perbaikan umat) dan
tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa). Namun, penelitian oleh
Hidayat (2022) menunjukkan bahwa sebagian besar
penelitian akademik di perguruan tinggi Islam masih
bersifat teoritis dan belum banyak memberikan kontribusi
nyata terhadap penyelesaian masalah sosial keagamaan di
tingkat lokal.

Dengan  demikian, evaluasi kritis  terhadap
implementasi epistemologi baru menegaskan bahwa
keberhasilan paradigma ini tidak hanya bergantung pada
rekonstruksi teoritik, tetapi juga pada perubahan budaya
akademik, model kurikulum, dan orientasi praksis
keilmuan. Epistemologi baru hanya dapat berfungsi secara
efektif apabila menjadi living paradigm—yakni paradigma
yang dihidupi dalam kesadaran intelektual, spiritual, dan
sosial civitas akademika.

B. Tantangan Globalisasi, Digitalisasi, dan
Komersialisasi Pendidikan Islam

Pendidikan Islam pada abad ke-21 menghadapi tiga
tantangan utama yang saling berkelindan: globalisasi,
digitalisasi, dan komersialisasi. Ketiganya membawa
dampak signifikan terhadap arah, nilai, dan praksis
pendidikan Islam di berbagai level, mulai dari madrasah,
pesantren, hingga perguruan tinggi Islam. Meskipun
menghadirkan peluang modernisasi dan perluasan akses
ilmu pengetahuan, ketiga fenomena ini juga menimbulkan
persoalan serius terhadap identitas, keotentikan, dan
orientasi spiritual pendidikan Islam.

1. Tantangan Globalisasi: Pergeseran Nilai dan
Identitas



117

Globalisasi telah mengubah wajah pendidikan Islam
dari sistem yang berakar pada lokalitas dan tradisi
keislaman menjadi arena kompetisi global. Mobilitas ilmu,
budaya, dan nilai lintas negara menuntut pendidikan Islam
untuk adaptif terhadap standar global seperti quality
assurance, international ranking, dan global employability.
Namun, menurut Rahman (2020), proses globalisasi juga
berpotensi melemahkan nilai-nilai tradisional dan spiritual
pendidikan Islam karena tekanan homogenisasi budaya dan
sekularisasi epistemologis. Lembaga pendidikan Islam
seringkali terdorong untuk menyesuaikan kurikulum dan
metode pembelajaran dengan paradigma Barat yang
menekankan rasionalitas instrumental, sehingga menggeser
orientasi pendidikan dari fa’dib (pembentukan adab) ke
training for market needs.

2. Tantangan Digitalisasi: Transformasi dan Disrupsi
Pedagogi

Digitalisasi membuka ruang bagi modernisasi
pendidikan Islam melalui integrasi teknologi digital,
pembelajaran daring, dan sistem manajemen akademik
berbasis data. Era pasca-pandemi COVID-19 mempercepat
transformasi ini. Menurut data UNESCO (2022), lebih dari
80% lembaga pendidikan di dunia Islam beralih ke
pembelajaran daring pada 2020-2021, termasuk madrasah
dan pesantren di Indonesia.

Namun, digitalisasi juga menghadirkan tantangan
epistemologis dan etis. Abdullah (2021) mencatat bahwa
pembelajaran digital sering kali kehilangan ruh tazkiyah
(dimensi penyucian jiwa) karena berorientasi pada efisiensi
dan kecepatan informasi, bukan pembentukan karakter
spiritual. Selain itu, kesenjangan digital di kalangan guru
dan siswa madrasah menjadi masalah serius. Penelitian
oleh Kementerian Agama RI (2022) menunjukkan bahwa
sekitar 37% guru madrasah di daerah belum memiliki



118

kompetensi digital yang memadai, sehingga menghambat
pemerataan kualitas pendidikan Islam.

3. Tantangan Komersialisasi: Pergeseran Orientasi dari
Tazkiyah ke Profit

Komersialisasi pendidikan merupakan dampak lain
dari arus neoliberal dalam sistem pendidikan global.
Institusi pendidikan Islam tidak luput dari tekanan pasar
dan logika kapitalisasi ilmu. Menurut Suyatno (2019),
banyak perguruan tinggi Islam kini terjebak dalam orientasi
ekonomi, seperti peningkatan jumlah mahasiswa dan
pendapatan institusi, daripada penguatan misi sosial dan
spiritual. Fenomena ini tampak dari meningkatnya biaya
pendidikan, komodifikasi sertifikasi religius, serta
munculnya industri branding sekolah Islam dengan label
“unggulan” atau “internasional”.

Dalam jangka panjang, komersialisasi dapat mengikis
nilai-nilai keikhlasan, kesederhanaan, dan pelayanan umat
yang menjadi fondasi pendidikan Islam. Hidayatullah
(2022) menegaskan bahwa pendidikan Islam harus menjaga
keseimbangan antara efisiensi ekonomi dan nilai-nilai etik,
agar tidak kehilangan orientasi is/ah al-ummah (pembinaan
masyarakat) dan tazkiyah al-nafs (penyucian dirt).

4. Sintesis dan Arah Pembaruan

Menghadapi tiga tantangan tersebut, pendidikan
Islam  memerlukan pendekatan epistemologis dan
kelembagaan yang holistik. Globalisasi harus disikapi
dengan memperkuat identitas dan worldview Islam (ru yah
al-islam li al-wujid). Digitalisasi harus dimaknai sebagai
media dakwah dan tazkiyah al-fikr (penyucian pemikiran),
bukan sekadar alat efisiensi. Sementara komersialisasi
harus diarahkan untuk mendukung keberlanjutan lembaga



119

pendidikan tanpa mengorbankan nilai-nilai moral dan
spiritual.

Paradigma integrated and value-based education
menjadi jalan tengah yang menggabungkan efisiensi
modern dengan substansi keislaman. Seperti ditegaskan
oleh Azyumardi Azra (2019), masa depan pendidikan Islam
tergantung pada kemampuannya menjaga keseimbangan
antara “faithfulness to tradition” dan “openness to
innovation”.

C. Strategi Menghadapi Reduksi Moral di Era Al dan
Teknologi

Perkembangan  kecerdasan  buatan  (Artificial
Intelligence/Al) dan teknologi digital membawa dampak
besar terhadap sistem sosial, budaya, dan pendidikan,
termasuk moralitas manusia. D1 satu sisi, AI memperluas
kapasitas intelektual, efisiensi, dan inovasi; namun di sisi
lain, ia memunculkan fenomena yang disebut “reduksi
moral” yakni penurunan kepekaan etis, spiritual, dan
kemanusiaan akibat dominasi logika mesin, data, dan
algoritma dalam kehidupan sehari-hari. Pendidikan Islam
dan sistem nilai keagamaan dihadapkan pada tantangan
serius untuk menjaga hAuman dignity (kemuliaan manusia)
agar tidak tergantikan oleh rasionalitas artifisial.

1. Identifikasi Masalah: Dominasi Rasionalitas
Instrumental

Era Al mendorong munculnya algorithmic culture
sebuah kondisi di mana keputusan moral dan sosial lebih
banyak dipandu oleh algoritma ketimbang nurani manusia.
Menurut Bostrom dan Yudkowsky (2020), kemajuan Al



120

menciptakan risiko moral displacement, yaitu ketika
manusia menyerahkan tanggung jawab etis kepada sistem
cerdas. Fenomena ini tampak dalam praktik pendidikan
digital yang semakin bergantung pada sistem evaluasi
otomatis, pengawasan daring, dan konten buatan mesin
yang minim nilai reflektif.Penelitian oleh Hidayat (2022)
menunjukkan bahwa 62% siswa madrasah di perkotaan
lebih banyak memperoleh pemahaman nilai moral melalui
media digital daripada interaksi langsung dengan guru atau
orang tua. Hal ini menunjukkan terjadinya pergeseran
sumber moralitas dari ruang spiritual dan sosial ke ruang
virtual dan algoritmik.

2. Dampak Moral dan Spiritualitas

Reduksi moral akibat penetrasi teknologi tidak hanya
menurunkan sensitivitas etis, tetapi juga menggerus
dimensi tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa). Menurut Nasr
(2019), krisis moral modern bersumber dari “loss of sacred
center”—hilangnya kesadaran bahwa ilmu dan teknologi
seharusnya tunduk pada prinsip ketuhanan dan
kemanusiaan. Dalam konteks pendidikan Islam, ini terlihat
dari berkurangnya internalisasi adab, meningkatnya
perilaku pragmatis digital, serta melemahnya empati sosial.

Al yang beroperasi berdasarkan logika efisiensi dan
utilitas seringkali tidak mempertimbangkan nilai kasih
sayang, amanah, atau keikhlasan nilai-nilai inti dalam etika
Islam.

3. Strategi Menghadapi Reduksi Moral di Era Al

Untuk mengatasi reduksi moral di era teknologi,
diperlukan strategi multidimensional yang melibatkan
aspek epistemologis, pedagogis, dan spiritual:



121

1. Reintegrasi Nilai Etika Islam dalam Pendidikan
Digital.
Pendidikan Islam harus mengembangkan A/ ethics
berbasis maqasid al-syari‘ah yakni orientasi moral
yang menempatkan kemaslahatan manusia (hifz al-
din, al-nafs, al-‘aql, al-nasl, al-mal) sebagai dasar
pengembangan teknologi. Model ini dikembangkan
oleh Khatib dan Hashim (2023) yang menekankan
“ethical coding” dalam pendidikan berbasis syariah.

2. Penguatan Literasi Spiritual dan Digital
Humanism.
Menurut Floridi (2021), konsep digital humanism
perlu dikembangkan agar manusia tetap menjadi
pusat kendali teknologi. Dalam konteks Islam, ini
berarti membangun kesadaran bahwa Al adalah alat
untuk ‘ibadah dan ‘imarah al-ard (memakmurkan
bumi), bukan pengganti akal dan hati manusia.
Madrasah dan perguruan tinggi Islam dapat
mengintegrasikan modul spiritual literacy dalam
pembelajaran berbasis teknologi.

3. Transformasi Kurikulum Berbasis Adab dan
Akhlak Digital.
Pendidikan Islam perlu memperluas kurikulum
akhlak dengan menambahkan dimensi digital ethics.
Abdullah (2023) menegaskan bahwa pembelajaran
fikih dan akhlak harus mencakup etika bermedia
sosial, penggunaan Al secara bertanggung jawab, dan
kesadaran terhadap digital footprint.
Dengan demikian, pembentukan karakter tidak hanya
berlangsung di ruang nyata, tetapi juga di ruang
maya.

4. Keteladanan Guru sebagai Model Moralitas
Digital.
Guru dan dosen menjadi aktor utama dalam
menanamkan nilai moral di tengah budaya digital.



122

Penelitian oleh Suryadi (2021) menunjukkan bahwa
integritas moral guru memiliki korelasi langsung
dengan perilaku digital siswa. Oleh karena itu,
diperlukan training for digital ethics educators agar
pendidik mampu mengarahkan peserta didik secara
spiritual dalam ekosistem berbasis teknologi.

5. Penguatan Regulasi dan Figh Teknologi.
Dunia Islam perlu mengembangkan bidang baru
seperti figh al-tatawwur al-ragami (fikih
perkembangan digital) yang membahas etika Al,
privasi, dan tanggung jawab moral dalam
penggunaan data. Pendekatan ini menempatkan Al
dalam kerangka moral syariah yang dinamis dan
kontekstual.

4. Arah Paradigma Baru: Teknologi sebagai Media
Tazkiyah

Solusi jangka panjang adalah membangun paradigma
bahwa teknologi bukan lawan spiritualitas, melainkan
sarana tazkiyah al-fikr (penyucian pemikiran) dan islah al-
ummah (perbaikan umat). Al dan teknologi seharusnya
diarahkan untuk memperkuat nilai-nilai kasih sayang,
keadilan, dan tanggung jawab sosial. Seperti ditegaskan
oleh Azyumardi Azra (2021), masa depan pendidikan Islam
di era Al bergantung pada kemampuannya menggabungkan
“faith-based ethics” dengan “data-driven decision making”.

D. Arah Baru Pembelajaran Agama Islam Abad ke-21:
Menuju Pendidikan Kesadaran Spiritual Global

Memasuki abad ke-21, pembelajaran agama Islam
tidak lagi dapat dibatasi oleh pendekatan tradisional yang
hanya menekankan aspek kognitif dan ritualistik.
Perubahan global yang ditandai oleh kemajuan teknologi,
pluralitas budaya, dan krisis kemanusiaan menuntut



123

rekonstruksi paradigma pendidikan Islam agar berorientasi
pada kesadaran spiritual global (global spiritual
consciousness). Arah baru ini bertujuan untuk membentuk
insan beriman yang memiliki kesadaran universal terhadap
nilai-nilai kemanusiaan, keadilan, dan perdamaian yang
bersumber dari ajaran Islam.

1. Pergeseran Paradigma: Dari Dogmatik menuju
Transformatif

Pendidikan agama Islam pada abad modern tidak
cukup berhenti pada transfer pengetahuan (transfer of
knowledge), tetapi harus berkembang menjadi proses
transformation of consciousness. Menurut Abdullah
(2019), pendidikan Islam perlu bergeser dari paradigma
indoktrinatif menuju paradigma dialogis dan reflektif yang
menumbuhkan kesadaran diri, sosial, dan spiritual.

Paradigma baru ini menempatkan ajaran Islam bukan
sekadar sebagai seperangkat hukum, tetapi sebagai sistem
nilai universal yang mendorong pembebasan manusia dari
ketidaktahuan, ketidakadilan, dan ketidakpedulian moral.

Penelitian oleh Hidayatullah (2021) menunjukkan
bahwa model pembelajaran berbasis kesadaran spiritual
mampu meningkatkan empati sosial, moderasi beragama,
dan semangat kolaborasi lintas budaya di kalangan
mahasiswa pendidikan Islam. Hal ini sejalan dengan visi
UNESCO (2022) yang menekankan pentingnya education
for global citizenship dan education for sustainable
humanity.

2. Kesadaran Spiritual Global: Integrasi antara Iman
dan Kemanusiaan

Kesadaran spiritual global mengandaikan bahwa
keberagamaan tidak lagi dipahami secara eksklusif dan



124

sektarian, tetapi secara inklusif dan transformatif. Dalam
pandangan Nasr (2019), spiritualitas Islam sejati bersumber
dari tauhid, yakni kesadaran tentang kesatuan eksistensial
antara manusia, alam, dan Tuhan. Kesadaran 1ni
mendorong munculnya etika universal yang menolak
kekerasan, diskriminasi, dan eksploitasi.

Dengan demikian, pembelajaran agama Islam di abad
ke-21 harus diarahkan untuk menginternalisasikan nilai
rahmatan lil- ‘alamin sebagai basis spiritualitas global yang
mempersatukan, bukan memisahkan.

3. Model Pembelajaran Transformatif dan Holistik

Arah baru pembelajaran agama Islam menuntut model
pedagogi yang transformatif, partisipatif, dan berbasis
pengalaman spiritual. Pendekatan ini mencakup tiga
dimensi utama:

1. Dimensi kognitif-spiritual: mengembangkan
kemampuan berpikir kritis sekaligus menanamkan
kesadaran ketuhanan. Model ini dikembangkan oleh
UIN Sunan Kalijaga melalui paradigma integrasi-
interkoneksi (Abdullah, 2019).

2. Dimensi afektif-humanistik: menumbuhkan empati,
toleransi, dan kesadaran lintas agama melalui
pendekatan reflektif dan dialog antariman (Azra,
2020).

3. Dimensi praksis-transformatif: menghubungkan
ajaran Islam dengan aksi sosial dan ekologi,
sebagaimana diterapkan dalam program eco-

pesantren dan Islamic green campus di Indonesia
(Fathurrahman, 2021).

Melalui pendekatan ini, peserta didik tidak hanya
memahami Islam secara tekstual, tetapi juga menampilkan



125

Islam sebagai kekuatan spiritual yang menyembuhkan
krisis global: kekerasan, materialisme, dan kerusakan
moral.

4. Tantangan dan Peluang

Meskipun arah baru ini membawa harapan besar,
terdapat beberapa tantangan serius. Pertama, sistem
pendidikan Islam masih cenderung berorientasi pada ujian
dan hafalan, belum sepenuhnya menumbuhkan reflective
spirituality. Kedua, globalisasi nilai sekuler sering
menimbulkan kebingungan identitas di kalangan generasi
muda muslim.Namun, di sisi lain, muncul peluang besar
dengan hadirnya ekosistem pembelajaran digital spiritual
seperti platform dakwah interaktif, Al berbasis tafsir dan
hadis, serta kolaborasi riset lintas negara Islam. Fenomena
ini memperkuat potensi globalisasi spiritual Islam sebagai
alternatif bagi krisis spiritual dunia modern.

5. Pendidikan Islam sebagai Pusat Kesadaran Spiritual
Global

Arah baru pendidikan agama Islam di abad ke-21
harus menjadikan lembaga pendidikan Islam madrasah,
pesantren, dan universitas Islam sebagai pusat tazkiyah al-
nafs (penyucian diri) dan islah al-ummah (perbaikan umat).

Dalam konteks global, kesadaran spiritual yang

dikembangkan harus mengarah pada:

a. Tanggung jawab ekologis global (eco-spirituality),
b. Toleransi antaragama (spiritual pluralism),
c. Keadilan sosial dan ekonomi (ethical
transformation).
Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya
membentuk pribadi yang saleh secara ritual, tetapi juga



126

manusia universal yang berperan aktif dalam peradaban
global yang damai, adil, dan berkeadaban.

E.Penegasan Peran Revolusi Tazkirah—Tandzirah dalam
Membangun Umat Berilmu, Beriman, dan Beradab

Transformasi pendidikan Islam di abad ke-21
menuntut paradigma baru yang tidak hanya menekankan
aspek kognitif (fa‘lim), tetapi juga dimensi spiritual
(tazkirah) dan sosial-etis (tandzirah). Revolusi Tazkirah—
Tandzirah hadir sebagai gerakan epistemologis dan
pedagogis yang menegaskan kembali tujuan hakiki
pendidikan Islam, yaitu membentuk manusia yang berilmu
(‘alim), beriman (mu’min), dan beradab (mutta’adib).

Model ini berangkat dari kesadaran bahwa krisis
modernitas baik krisis moral, spiritual, maupun ekologis
tidak dapat diatasi hanya dengan rasionalitas instrumental,
tetapi membutuhkan penyucian kesadaran dan peneguhan
adab.

1. Landasan Konseptual Revolusi Tazkirah—Tandzirah

Konsep Tazkirah (3,53) berasal dari akar kata

zakara—yazkuru, yang bermakna ‘“mengingat dan
menyucikan”. Dalam konteks pendidikan, tazkirah berarti
proses penyadaran diri menuju penyucian jiwa dan
pemurnian niat. Sementara itu, Tandzirah (5,:5) berasal
dari kata nadhara—yunadhir, yang berarti “mengingatkan
dan memperingatkan”. Ia mencerminkan dimensi etika
sosial dan tanggung jawab moral terhadap sesama dan
lingkungan.
Kedua konsep ini membentuk kerangka pedagogi spiritual-
sosial yang saling melengkapi: Tazkirah menumbuhkan
kesadaran batin, sedangkan Tandzirah mengarahkan
kesadaran itu menjadi aksi sosial dan transformasi moral.



127

Menurut Al-Attas (1995), inti pendidikan Islam
adalah fa 'dib—yakni penanaman adab sebagai hasil sinergi
antara ilmu dan tazkiyah. Dalam kerangka ini, revolusi
Tazkirah—Tandzirah menjadi upaya rekonstruksi kesadaran
ilmiah dan spiritual yang menolak dikotomi antara ilmu,
iman, dan amal. Hal tersebut juga sejalan dengan gagasan
Al-Faruqi (1982) tentang Islamization of Knowledge, yaitu
upaya menjadikan ilmu sebagai jalan menuju kebenaran
ilahiah, bukan sekadar alat produksi duniawi.

2. Tazkirah sebagai Revolusi Kesadaran Spiritual

Dimensi Tazkirah berperan sebagai pusat penyucian
kesadaran ilmiah dari bias materialistik dan sekularistik.
Pendidikan Islam berbasis Tazkirah berfokus pada
pengembangan  spiritual  intelligence  (SQ)  dan
contemplative learning. Penelitian oleh Abdullah (2020)
menunjukkan bahwa peserta didik yang mengikuti model
tazkirah learning memiliki tingkat empati, kontrol diri, dan
motivasi moral yang lebih tinggi dibandingkan dengan
model pembelajaran konvensional.

Hal ini memperkuat pandangan bahwa penyadaran
spiritual bukan sekadar aktivitas ritual, tetapi strategi
pendidikan untuk menumbuhkan kesadaran reflektif
(reflective consciousness) yang menjadi fondasi bagi
perilaku etis dan ilmiah.

3. Tandzirah sebagai Etika Aksi dan Transformasi
Sosial

Sementara itu, 7andzirah menjadi manifestasi
eksternal dari kesadaran spiritual. Ia mengandung prinsip
amar ma ‘rif nahy munkar dalam bentuk praksis sosial
yang adil, empatik, dan ekologis. Pendidikan Islam berbasis
Tandzirah mendorong pembelajaran yang menumbuhkan
kesadaran sosial (social awareness) dan tanggung jawab
global.



128

Penelitian oleh Hasanah (2022) menemukan bahwa
penerapan fandzirah learning model di madrasah mampu
meningkatkan partisipasi siswa dalam kegiatan sosial-
keagamaan serta memperkuat nilai gotong royong,
kepedulian lingkungan, dan solidaritas kemanusiaan.

Dengan demikian, Tandzirah berfungsi sebagai
jembatan antara spiritualitas dan aksi sosial membentuk
manusia yang tidak hanya saleh dalam ibadah, tetapi juga
aktif dalam memperbaiki kehidupan masyarakat (islah al-
ummah).

4. Integrasi Tazkirah—Tandzirah: Fondasi Umat
Berilmu, Beriman, dan Beradab

Integrasi Tazkirah—Tandzirah merupakan langkah strategis
menuju masyarakat Islam yang holistik:

a. Berilmu, karena pengetahuan tidak dilepaskan dari
kesadaran ilahiah.

b. Beriman, karena setiap proses belajar adalah bentuk
penghambaan kepada Allah.

c. Beradab, karena ilmu dan iman melahirkan akhlak
serta tanggung jawab sosial.

Azyumardi Azra (2019) menegaskan bahwa krisis
utama umat Islam modern bukanlah kekurangan ilmu,
tetapi “krisis adab”. Oleh karena itu, pendidikan Islam
harus direvolusi melalui penyatuan dimensi kognitif,
spiritual, dan sosial. Revolusi Tazkirah—Tandzirah
menjawab kebutuhan ini dengan menghidupkan kembali
paradigma ta 'dib, di mana ilmu menjadi sarana tazkiyah al-
nafs dan tandzir al-mujtama ‘ (penyadaran masyarakat).

5. Implikasi terhadap Sistem Pendidikan Islam



129

Revolusi Tazkirah—Tandzirah membawa implikasi strategis
bagi arah baru pendidikan Islam:

a. Kurikulum Integratif — menghubungkan ilmu
agama, sains, dan etika sosial dalam satu kerangka
tauhid.

b. Pedagogi Reflektif — mendorong dialog, perenungan,
dan aksi moral sebagai bagian dari proses belajar.

c. Pembentukan Guru Murabbi — pendidik tidak
hanya sebagai pengajar, tetapi pembimbing spiritual
dan moral.

d. Orientasi Islah dan Tazkiyah — menjadikan
lembaga pendidikan sebagai pusat penyembuhan
moral dan pembaruan sosial.

Model ini sejalan dengan tren pendidikan
transformatif global yang menekankan keseimbangan
antara mind, heart, dan action (UNESCO, 2022).



130

BAB IX
PENUTUP

A.Ringkasan Konsep dan Sintesis Utama Buku

Buku ini secara keseluruhan berupaya
merekonstruksi paradigma pendidikan Islam dengan
pendekatan baru yang mengintegrasikan  dimensi
intelektual  (ta‘lim)  moral-spiritual  (fa’dib)  dan
transformatif (tazkirah—tandzirah). Sintesis utama buku ini
adalah bahwa pendidikan Islam abad ke-21 tidak cukup
berhenti pada pengajaran dogmatis dan hafalan konseptual,
tetapi harus diarahkan pada pembentukan kesadaran
spiritual global yang mampu melahirkan insan berilmu,
beriman, dan beradab.

Secara konseptual, buku ini mengangkat tiga poros
utama. Pertama, epistemologi baru pendidikan Islam
yang menempatkan wahyu sebagai sumber utama
pengetahuan, tetapi sekaligus membuka ruang dialog
dengan sains dan humaniora modern. Hal ini sejalan
dengan pandangan al-Attas (1995) tentang pentingnya
“pembebasan ilmu dari pengaruh sekularisme” serta
gagasan Amin Abdullah (2019) mengenai integrasi-
interkoneksi  keilmuan yang menautkan nilai-nilai
keislaman dengan ilmu kontemporer. Dengan pendekatan
ini, 1lmu tidak hanya menjadi instrumen teknis, tetapi juga
sarana tazkiyah (penyucian diri) dan islah (perbaikan
sosial).



131

Kedua, buku 1ini menegaskan transformasi
paradigma pembelajaran agama Islam dari orientasi
kognitif menuju orientasi kesadaran. Paradigma Tazkirah
Learning Model dan Tandzirah Learning Model
diperkenalkan sebagai bentuk revolusi pedagogis yang
menekankan pada dua dimensi utama: refleksi spiritual
(internalisasi nilai-nilai ilahiyah) dan etika aksi sosial
(pengamalan nilai dalam konteks kemanusiaan dan
kebangsaan). Model ini berpijak pada teori transformative
learning  (Mezirow, 2000) dan konsep religious
consciousness (Zohar & Marshall, 2000), yang
menempatkan pengalaman spiritual sebagai inti dari
pembentukan karakter dan kesadaran moral global.Ketiga,
buku ini memberikan arah baru bagi pendidikan Islam
di tengah tantangan globalisasi, digitalisasi, dan
komersialisasi pendidikan. Pendidikan Islam diharapkan
menjadi pusat tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) dan islah
al-ummah (pemberdayaan umat), bukan sekadar lembaga
transmisi pengetahuan. Dalam konteks 1ni, lembaga
pendidikan Islam perlu memperkuat basis spiritualitas dan
ettka kemanusiaan agar mampu menyeimbangkan
kemajuan teknologi dengan kedalaman moral. Seperti yang
dinyatakan oleh Nasr (2010), modernisasi tanpa
spiritualitas hanya akan melahirkan krisis eksistensial dan
reduksi kemanusiaan.

Sintesis akhir buku ini menegaskan bahwa arah
pendidikan Islam masa depan harus berorientasi pada
kesadaran spiritual  global  (global  spiritual
consciousness), yaitu kesadaran yang melampaui sekat
ideologis, etnis, dan kebangsaan. Pendidikan Islam yang
berbasis tazkirah dan tandzirah tidak hanya melahirkan
insan akademik, tetapi juga homo spiritualis—manusia
yang berilmu, beriman, dan beradab. Dengan demikian,
revolusi pendidikan Islam bukanlah sekadar reformasi
kurikulum, tetapi transformasi kesadaran menuju



132

masyarakat yang berkeadilan, beretika, dan berperadaban
tinggi.

B.Refleksi Akhir Penulis tentang Urgensi Pembaruan
Epistemologis

Refleksi akhir dari keseluruhan pembahasan buku ini
menegaskan bahwa pembaruan epistemologis dalam
pendidikan Islam bukan sekadar kebutuhan akademik,
melainkan keniscayaan historis dan spiritual untuk
menjawab krisis peradaban modern. Di tengah derasnya
arus globalisasi, digitalisasi, dan reduksi moral akibat
hegemoni materialisme, pendidikan Islam memerlukan
basis epistemologis baru yang lebih terbuka, integratif, dan
berorientasi pada pemanusiaan manusia (humanization of
knowledge).

Secara akademik, epistemologi klasik Islam telah
memberikan fondasi yang kokoh melalui keseimbangan
antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris. Namun,
realitas pendidikan kontemporer menunjukkan adanya
disorientasi epistemik ilmu agama terjebak dalam
verbalisme tekstual, sementara ilmu modern terlepas dari
nilai etis dan spiritual. Di sinilah letak urgensi pembaruan
epistemologis: menghadirkan kembali kesatuan ilmu yang
berakar pada prinsip tauhid. Seperti dikemukakan oleh al-
Faruqi (1982), Islamisasi ilmu bukan berarti menolak
modernitas, melainkan mengarahkan pengetahuan agar
tunduk pada nilai-nilai Ilahi dan kemaslahatan umat
manusia.

Dalam konteks pendidikan tinggi Islam, pembaruan
epistemologis berarti menegaskan kembali magasid al-
ta‘lim tujuan pendidikan yang berorientasi pada
pembentukan manusia berilmu (‘alim), beriman (mu’min),
dan beradab (adhib). Abdullah (2019) menyebutnya
sebagai integrasi-interkoneksi keilmuan, yaitu penyatuan
antara dimensi teologis dan empirik, antara rasionalitas



133

ilmiah dan kesadaran etis. Model epistemologi ini menjadi
jembatan antara tradisi klasik dan tantangan kontemporer,
memungkinkan ilmu pengetahuan berfungsi tidak hanya
untuk menjelaskan realitas, tetapi juga
mentransformasikannya ke arah kebaikan.

Dari perspektif filsafat pendidikan, pembaruan
epistemologis juga sejalan dengan teori tramnsformative
learning (Mezirow, 2000) yang menekankan pentingnya
refleksi kritis terhadap paradigma berpikir. Pendidikan
Islam diharapkan tidak sekadar mengajarkan apa yang
benar, tetapi mengajarkan bagaimana berpikir secara benar
dan bertanggung jawab terhadap Tuhan dan kemanusiaan.
Dengan demikian, epistemologi baru menjadi wahana bagi
lahirnya insan kamil manusia utuh yang mampu
menyeimbangkan antara kekuatan akal, spiritualitas, dan
moralitas.

Refleksi ini juga memperlihatkan bahwa pembaruan
epistemologis memiliki makna moral dan peradaban yang
mendalam. Nasr (2010) mengingatkan bahwa krisis
modernitas sejatinya adalah krisis epistemologis: manusia
modern  kehilangan  makna  karena = memisahkan
pengetahuan dari nilai-nilai sakral. Oleh karena itu,
pendidikan Islam masa depan harus berperan sebagai pusat
tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) dan islah al-ummah
(pemberdayaan umat), dengan ilmu sebagai sarana menuju
keutuhan spiritual dan keseimbangan sosial.

Akhirnya, refleksi penulis menegaskan bahwa
pembaruan epistemologis tidak berhenti pada level teoritik,
tetapi harus diwujudkan dalam praksis pendidikan yang
melibatkan hati, akal, dan tindakan. Epistemologi baru
menuntut keberanian moral untuk merevisi cara berpikir,
serta komitmen spiritual untuk menjadikan ilmu sebagai
jalan menuju Allah dan kemaslahatan manusia. Dengan
paradigma ini, pendidikan Islam akan kembali menjadi
poros lahirnya peradaban berilmu, beriman, dan beradab.



134

C.Harapan terhadap Lahirnya Generasi ‘Alim, ‘Abid,
dan ‘Amil dalam Satu Kesatuan Kesadaran

Dalam konteks pendidikan Islam kontemporer, salah
satu tujuan utama adalah lahirnya generasi yang tidak
hanya ‘alim (berilmu), tetapi juga ‘abid (beriman dan
beribadah), serta ‘amil (beramal dan berkontribusi sosial).
Generast in1 diharapkan memiliki kesatuan kesadaran
(integrated consciousness) yang menyatukan ilmu, iman,
dan amal dalam kehidupan nyata, sehingga menjadi pilar
peradaban beradab dan berkeadaban.

1. Konsep Kesatuan Kesadaran

Kesatuan kesadaran mengacu pada harmonisasi
antara dimensi kognitif, spiritual, dan sosial. Menurut al-
Attas  (1995), pendidikan Islam sejati tidak hanya
mentransfer pengetahuan, tetapi membentuk kesadaran
moral dan spiritual yang mendasari tindakan. Seseorang
yang menjadi ‘alim memahami hukum dan prinsip, ‘abid
menginternalisasi nilai-nilai spiritual melalui ibadah dan
refleksi, dan ‘amil menerjemahkan pemahaman dan iman
tersebut menjadi aksi sosial yang nyata (tazkiyah al-nafs
dan islah al-ummah).

2. Tantangan dan Kebutuhan Pendidikan

Era modern membawa tantangan kompleks:
globalisasi,  digitalisasi, dan  penetrasi  budaya
konsumerisme. Fenomena ini, sebagaimana dijelaskan oleh
Nasr (2010) dan Abdullah (2019), berpotensi memecah
kesatuan antara ilmu, iman, dan amal, sehingga lahir
generasi yang berilmu tetapi kehilangan spiritualitas, atau
beriman tetapi tidak produktif sosial. Pendidikan Islam
abad ke-21 harus mampu menjembatani ketiga dimensi ini



135

melalui kurikulum integratif, pedagogi transformatif, dan
pengalaman reflektif yang mendorong aksi nyata.

3. Strategi Pendidikan untuk Generasi Terpadu

Beberapa strategi yang direkomendasikan untuk
membentuk generasi ‘alim—‘abid—‘amil antara lain:

1. Kurikulum Integratif: Menghubungkan ilmu
agama, sains, dan etika sosial. Kurikulum ini tidak
hanya menekankan hafalan dan konsep, tetapi juga
internalisasi nilai (spiritual literacy) dan tanggung
jawab sosial (social intelligence) (Hidayatullah,
2021).

2. Model Pembelajaran Tazkirah—Tandzirah:
Menginternalisasi kesadaran spiritual (tazkirah)
sekaligus menumbuhkan aksi sosial etis (tandzirah)
sebagai manifestasi iman dan ilmu dalam kehidupan
nyata (Hasanah, 2022).

3. Mentoring dan Keteladanan Guru: Guru sebagai
murabbi harus menjadi teladan kesatuan ilmu, iman,
dan amal. Penelitian Suryadi (2021) menunjukkan
bahwa keteladanan guru berpengaruh signifikan
terhadap internalisasi nilai peserta didik.

4. Pengalaman Lapangan dan Kegiatan Sosial:
Memberikan kesempatan bagi siswa untuk
menerapkan ilmu dan iman melalui kegiatan sosial,
dakwah, dan program kemasyarakatan (experiential
learning), sehingga lahir kesadaran etis yang berakar
pada pengalaman nyata.

4. Harapan Akademik dan Spiritual

Generasi yang lahir dengan kesatuan kesadaran ‘alim—
‘abid—‘amil diharapkan mampu:



136

a. Menjadi agen perubahan yang memadukan ilmu dan
moral dalam memecahkan persoalan umat dan
masyarakat.

b. Menginternalisasi nilai spiritual dalam setiap
tindakan sehingga menghadirkan keseimbangan
antara dunia dan akhirat.

c. Mengembangkan kepemimpinan etis yang mampu
beradaptasi dengan dinamika global tanpa kehilangan
identitas keislaman.

Sebagaimana diungkap oleh Azyumardi Azra (2019),
masa depan pendidikan Islam bergantung pada
kemampuannya melahirkan generasi yang tidak hanya
cerdas secara akademik, tetapi juga sadar spiritual dan
produktif sosial. Generasi ‘alim—‘abid—‘amil menjadi
jawaban atas kebutuhan umat Islam modern: integrasi ilmu,
iman, dan amal dalam satu kesatuan kesadaran yang
memimpin masyarakat menuju peradaban beradab dan
berkeadilan.

D.Ajakan kepada Akademisi, Guru, dan Lembaga
Pendidikan untuk Menjadi Bagian dari Revolusi
Tazkirah—-Tandzirah

Dalam menghadapi tantangan pendidikan Islam abad
ke-21—yang ditandai oleh globalisasi, digitalisasi,
komersialisasi pendidikan, dan potensi reduksi moral—
partisipasi aktif akademisi, guru, dan lembaga pendidikan
menjadi sangat krusial. Revolusi Tazkirah—Tandzirah
bukan sekadar gerakan teoretis, tetapi merupakan
transformasi praktis yang membutuhkan keterlibatan
seluruh ekosistem pendidikan Islam untuk membangun
umat yang berilmu, beriman, dan beradab.



137
1. Peran Akademisi

Akademisi memiliki tanggung jawab intelektual
untuk mengembangkan epistemologi baru yang
mengintegrasikan ilmu, iman, dan amal. Mereka diminta
untuk:

a. Meneliti dan menyusun model pembelajaran
Tazkirah—Tandzirah berbasis data empiris dan teori
pendidikan transformatif (Mezirow, 2000).

b. Menjadi jembatan antara tradisi klasik dan inovasi
modern, sehingga ilmu agama tetap relevan dalam
konteks global tanpa kehilangan nilai spiritual (al-
Faruqi, 1982).

c. Menghasilkan publikasi ilmiah, modul, dan
kurikulum yang menekankan integrasi spiritualitas,
etika, dan aksi sosial (Abdullah, 2019).

2. Peran Guru

Guru sebagai pendidik (murabbi) memiliki peran sentral
dalam implementasi revolusi ini di lapangan. Beberapa
peran strategis guru meliputi:

a. Menjadi teladan (role model) dalam
mengintegrasikan ilmu, ibadah, dan amal sosial
(Suryadi, 2021).

b. Menggunakan model Tazkirah Learning untuk
menumbuhkan kesadaran spiritual siswa, sekaligus
Tandzirah Learning untuk menumbuhkan tanggung
jawab sosial dan etika (Hasanah, 2022).

c. Membimbing siswa agar mampu berpikir kritis,
reflektif, dan aplikatif dalam menghadapi tantangan
moral dan sosial modern.



138

3. Peran Lembaga Pendidikan

Lembaga pendidikan madrasah, pesantren, dan

universitas Islam harus menjadi pusat transformasi moral
dan intelektual:

a.

b.

Menyusun kurikulum integratif yang menyatukan
dimensi kognitif, spiritual, dan sosial (Azra, 2019).
Membangun ekosistem pembelajaran yang
memfasilitasi pengalaman praktis (experiential
learning) dan aksi sosial (social engagement) bagi
siswa.

Mengimplementasikan kebijakan internal yang
mendukung pengembangan guru dan akademisi
sebagai agen perubahan, serta menekankan integritas,
etika, dan kepedulian sosial sebagai nilai utama.

4. Ajakan Kolektif

Revolusi Tazkirah—Tandzirah hanya dapat terwujud

apabila seluruh komponen pendidikan Islam bergerak
secara sinergis. Akademisi, guru, dan lembaga pendidikan
diundang untuk:

a.

Menjadikan pendidikan Islam sebagai wahana
transformasi manusia, bukan sekadar transmisi
pengetahuan.

Bersinergi dalam membangun generasi ‘alim, ‘abid,
dan ‘amil yang memiliki kesatuan kesadaran
(integrated consciousness) antara ilmu, iman, dan
amal.

Menginternalisasi nilai spiritual dan etika sosial
sebagai fondasi kurikulum, metode pengajaran, dan
aktivitas institusi, sehingga pendidikan Islam mampu
menjawab tantangan moral dan peradaban global.



139

Dengan demikian, partisipasi aktif seluruh pemangku
kepentingan pendidikan Islam bukan pilihan, melainkan
keniscayaan untuk memastikan lahirnya peradaban beradab
dan berkeadaban yang berakar pada kesadaran spiritual dan
tanggung jawab sosial.

DAFTAR PUSTAKA

al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the
Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC.

Abdullah, M. A. (2019). Integrasi-Interkoneksi
Keilmuan: Konfigurasi, Transformasi, dan Aksi.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Abdullah, M. A. (2020). “Integrasi Nilai Spiritual
dalam Pembelajaran Islam Kontemporer.” Jurnal
Pendidikan Islam, 11(2), 143—-162.

Hasanah, N. (2022). “Model Tandzirah Learning dan
Internalisasi Etika Sosial di Madrasah.” Al-Tarbiyah:
Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 12(3), 211-230.

Hidayat, R. (2022). “Epistemologi Baru dan
Tantangan Pendidikan Islam di Era Digital.” Jurnal limu
dan Studi Keislaman, 5(1), 33—48.

Mezirow, J. (2000). Learning as Transformation:
Critical Perspectives on a Theory in Progress. San
Francisco: Jossey-Bass.

Nasr, S. H. (2010). Islam and the Plight of Modern
Man. London: Routledge.

Kolb, D. A. (1984). Experiential Learning:
Experience as the Source of Learning and Development.
Englewood Cliffs, NJ: Prentice Hall.



140

Al-Jabiri, M. ‘A. (1989). Nagd al- ‘Aql al-‘Arabt
(Critique of Arab Reason). Beirut: Markaz Dirasat al-
Wahdah al-‘Arabiyyah.

Al-Jabirt, M. ‘A. (1990). Bunyah al-‘Aql al- ‘Arabt
(The Structure of Arab Reason). Beirut: Markaz Dirasat al-
Wahdah al-‘Arabiyyah.

Al-Jabiri, M. ‘A. (1991). al- ‘Aql al-Akhlagr al- ‘Arabi
(The Arab Ethical Mind). Beirut: Markaz Dirasat al-
Wahdah al-‘Arabiyyah.

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the
Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Attas, S. M. N. (1980). The Concept of Education
in Islam. Kuala Lumpur: ABIM.

Al-Ghazali. (2005). Thya’ ‘Uliam al-Din. Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the
Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Attas, S. M. N. (1980). The Concept of Education
in Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of
Education. Kuala Lumpur: ABIM.

Al-Faruqi, 1. R. (1982). Islamization of Knowledge.
Herndon: IIT.

Al-Ghazali. (2005). Thya’ ‘Ulim al-Din. Beirut: Dar
al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Jabiri, M. ‘A. (1989). Nagd al- ‘Aql al- ‘Arabi
(Critique of Arab Reason). Beirut: Markaz Dirasat al-
Wahdah al-‘Arabiyyah.

al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the

Metaphysics of Islam: An Exposition of the
Fundamental Elements of the Worldview of Islam. Kuala
Lumpur: ISTAC.

Al-Ghazalt. (2011). Ihya’ ‘Uliam al-Din (Vol. 4).
Beirut: Dar al-Fikr.

al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the
Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC.



141

Al-Faruqi, 1. R. (1982). Islamization of Knowledge:
General Principles and Work Plan. Herndon, VA: IIIT.

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the
Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Ghazali. (2011). Ihya’ ‘Uliam al-Din. Beirut: Dar
al-Fikr.

al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the
Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC.

Azra, A. (2020). Rekonstruksi Pendidikan Islam di
Era Globalisasi. Jakarta: Prenada Media.

Al-Ghazali. (2011). Ihya’ ‘Uliam al-Din. Beirut: Dar
al-Fikr.

Al-Zarntji. (n.d.). Ta ‘lim al-Muta ‘allim Tariq al-

Ta ‘allum. Cairo: Al-Maktabah al-Taufiqiyyah.

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the
Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism.
Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Attas, S. M. N. (2018). The Concept of Education
in Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of
Education. Ta’dib International.

Al-Ghazali. (n.d.). Thya’ ‘Ulim al-Din. Beirut: Dar
al-Fikr.

Abdullah, M. A. (2020). “Integrasi Nilai Spiritual
dalam Pembelajaran Islam Kontemporer.” Jurnal
Pendidikan Islam, 11(2), 143—162.

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the
Metaphysics of Islam: An Exposition of the Fundamental
Elements of the Worldview of Islam. Kuala Lumpur:
ISTAC.

Al-Faruqi, 1. R. (1982). Islamization of Knowledge:
General Principles and Work Plan. Herndon: IIIT.

Azra, A. (2019). Pendidikan Islam: Tradisi dan
Modernisasi di Tengah Tantangan Global. Jakarta:
Kencana.



142

Abdullah, M. A. (2023). Digital Ethics and Islamic
Education: Building Moral Awareness in Al Era.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Al-Qur’an, QS. ar-Ra‘d [13]: 7.

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism.
Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Ghazali. (n.d.). Ihya’ ‘Uliim al-Din. Beirut: Dar
al-Fikr.

Abdullah, M. A. (2020). Islamic Studies dalam
Paradigma Integratif-Interkonektif. Y ogyakarta: UIN
Sunan Kalijaga Press.

Al-Jabiri, M. ‘A. (1989). Nagd al- ‘Aql al- ‘Arabi
(Critique of Arab Reason). Beirut: Markaz Dirasat al-
Wahdah al-‘Arabiyyabh.

Al-Jabiri, M. ‘A. (1990). Bunyah al-‘Aql al-‘Arabt
(The Structure of Arab Reason). Beirut: Markaz Dirasat al-
Wahdah al-‘Arabiyyabh.

Al-Jabirt, M. ‘A. (1991). al- ‘Aql al-Akhlagi al- ‘Arabi
(The Arab Ethical Mind). Beirut: Markaz Dirasat al-
Wahdah al-‘Arabiyyah.

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the
Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Attas, S. M. N. (1980). The Concept of Education

in Islam. Kuala Lumpur: ABIM.

Azra, A. (2021). “Faith-Based Education in the
Digital Civilization.” Journal of Islamic Thought and
Civilization, 11(2), 88—105

A Magqashid-Based Perspective.” Al and Ethics, 3(1),
34-49

Abdullah, M. A. (2023). Digital Ethics and Islamic
Education: Building Moral Awareness in Al Era.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Azra, A. (2021). “Faith-Based Education in the
Digital Civilization.” Journal of Islamic Thought and
Civilization, 11(2), 88—105



143

A Magqashid-Based Perspective.” Al and Ethics, 3(1),
34-49.

Lampiran :
1. Skema Epistemologi Tazkirah—Tandzirah

Epistemologi Tazkirah—Tandzirah merupakan model
integratif pendidikan Islam yang menyatukan dimensi
kognitif (ilmu), spiritual (iman), dan praktis/aksi
(amal). Skema ini berfungsi sebagai kerangka konseptual
untuk membimbing pembelajaran yang transformatif,
menyucikan jiwa (tazkirah), dan menumbuhkan kesadaran
sosial-etis (tandzirah).

1. Pilar Utama Epistemologi

a. TazKkirah (Spiritualisasi Kesadaran)
1) Fokus pada penyucian diri (tazkiyah al-nafs)
dan internalisasi nilai-nilai moral dan spiritual.
2) Mengembangkan reflective consciousness dan
spiritual intelligence (Abdullah, 2020).
b. Tandzirah (Etika Aksi dan Transformasi Sosial)
1) Fokus pada pengamalan ilmu dan iman dalam
tindakan nyata.
2) Menumbuhkan kesadaran sosial, tanggung
jawab moral, dan kepedulian kemanusiaan
(islah al-ummah) (Hasanah, 2022).
c. Ilmu (‘Alim)
1) Penguasaan pengetahuan agama dan ilmu
modern secara holistik.



144

2) Menjadi basis rasionalitas untuk pengambilan
keputusan etis dan spiritual.
d. Ibadah (‘Abid)
1) Dimensi internal: praktik ritual, refleksi
spiritual, dan kesadaran etis.
2) Menjadi penguat moral dan kontrol diri dalam
menghadapi tantangan kehidupan.
e. Amal (‘Amil)
1) Dimensi eksternal: aksi nyata sosial, kontribusi
masyarakat, dan implementasi nilai-nilai
spiritual dalam kehidupan sehari-hari.

2. Mekanisme Integratif

Epistemologi ini membangun siklus interdependensi
antara ketiga dimensi:

a. llmu Tazkirah Amal

1) Ilmu (pengetahuan) dipahami dengan
kesadaran spiritual — diarahkan menjadi
tindakan nyata yang bermanfaat.

b. Tazkirah < Tandzirah

1) Penyucian diri (tazkirah) memperkuat motivasi
amal sosial (tandzirah).

2) Aksi sosial yang etis mengembalikan
pengalaman bagi penyucian diri dan refleksi
spiritual.

c. Evaluasi Reflektif

1) Guru dan lembaga pendidikan melakukan
evaluasi integratif: penilaian tidak hanya
kognitif, tetapi juga moral, spiritual, dan sosial
(Hidayat, 2022).

,Contoh Desain Kurikulum dan Modul Pembelajaran



145

Contoh Desain Kurikulum: Pendidikan Islam Berbasis
Tazkirah—Tandzirah

1. Profil Kurikulum

a. Nama Kurikulum: Kurikulum Integratif Tazkirah—
Tandzirah

b. Tingkat: Madrasah Aliyah / Sekolah Menengah Atas
Islam

c. Durasi: 1 Tahun Ajaran (2 Semester)

d. Pendekatan: Integratif antara kognitif, spiritual, dan
sosial

¢. Tujuan Utama: Melahirkan siswa yang ‘alim
(berilmu), ‘abid (beriman), dan ‘amil (beramal)
dengan kesadaran spiritual global

2. Kompetensi Inti

1. Kompetensi Pengetahuan (Cognitive)

1) Menguasai ilmu agama dan ilmu umum secara
holistik.

2) Memahami prinsip moral, etika, dan hukum
Islam dalam konteks kehidupan modern.

2. Kompetensi Spiritual (Affective)

1) Mampu menginternalisasi nilai-nilai spiritual
melalui ibadah, refleksi, dan kontemplasi.

2) Meningkatkan kesadaran diri dan kesadaran
sosial (self~-awareness & social consciousness).

3. Kompetensi Aksi Sosial (Psychomotor)

1) Mengimplementasikan ilmu dan iman dalam
bentuk amal sosial, kepedulian lingkungan, dan
partisipasi kemasyarakatan.

2) Menunjukkan perilaku etis, kepemimpinan
moral, dan tanggung jawab sosial.

3. Struktur Mata Pelajaran



146

Mata Pelajaran Dimensi Contoh Aktivitas
Aqidah & Etika Kognitif + Kajian teks,
Islam Spiritual refleksi diri,
diskusi nilai
Fikih & Muamalah | Kognitif + Aksi | Simulasi kasus
Sosial sosial, praktik
ibadah
Bahasa Arab & Kognitif Analisis teks,
Literatur debat, retorika etis
[lmu Pengetahuan | Kognitif + Aksi | Eksperimen,
Alam & Sosial Sosial proyek
lingkungan,
kepedulian
masyarakat
Pengembangan Spiritual + Meditasi, -zikir,
Karakter . volunteering,
Sosial :
mentoring

2. Daftar Istilah Kunci (Glosarium)

a.

Alim.Individu yang memiliki penguasaan ilmu, baik
ilmu agama maupun ilmu umum, yang digunakan
sebagai dasar berpikir dan pengambilan keputusan
etis dalam kehidupan (al-Attas, 1995).

. Abid. Individu yang menjalankan ibadah dengan

kesadaran spiritual dan internalisasi nilai-nilai moral,
sehingga iman menjadi landasan perilaku sehari-hari.

. Amil. Individu yang mengimplementasikan ilmu dan

iman dalam aksi nyata sosial, menciptakan manfaat
bagi masyarakat dan mempraktikkan nilai etika
dalam kehidupan (Hasanah, 2022).

TazKkirah.Proses penyucian diri (tazkiyah al-nafs)
dan pembentukan kesadaran spiritual melalui
refleksi, meditasi, dan internalisasi nilai-nilai moral
(Abdullah, 2020).




147

e. Tandzirah.Proses pengembangan etika aksi dan
kesadaran sosial yang menekankan transformasi nilai
spiritual menjadi tindakan nyata di masyarakat
(Hasanah, 2022).

f. Epistemologi Tazkirah—Tandzirah.Kerangka
konseptual yang mengintegrasikan dimensi kognitif
(ilmu), spiritual (iman), dan praktis (amal), bertujuan
membentuk generasi ‘alim, ‘abid, dan ‘amil dalam
satu kesatuan kesadaran (Hidayat, 2022).

g. Transformative Learning.Teori pembelajaran yang
menekankan refleksi kritis, perubahan paradigma
berpikir, dan transformasi individu dalam perspektif
kognitif, afektif, dan sosial (Mezirow, 2000).

h. Maqasid al-Ta‘llm.Tujuan  pendidikan  yang
berorientasi pada pembentukan manusia utuh, yang
mencakup penguasaan ilmu, kesadaran moral-
spiritual, dan kemampuan untuk berkontribusi sosial
(Abdullah, 2019).

i. Islah al-Ummah.Upaya perbaikan umat secara
kolektif melalui integrasi nilai-nilai spiritual, moral,
dan sosial dalam kehidupan masyarakat (Nasr, 2010).

j. Tazkiyah al-Nafs.Proses penyucian jiwa yang
menekankan kontrol diri, penguatan iman, dan
pembersihan hati dari perilaku negatif atau destruktif
(al-Attas, 1995).

k. Integrasi-Interkoneksi Keilmuan.Konsep
penyatuan berbagai disiplin ilmu dengan nilai-nilai
etis dan spiritual untuk menciptakan pengetahuan
yang holistik dan bermakna (Abdullah, 2019).

l. Experiential Learning (Pembelajaran Berbasis
Pengalaman).Mectode pembelajaran yang
menekankan pengalaman langsung dan refleksi untuk
membangun  pemahaman, keterampilan, dan
kesadaran etis (Kolb, 1984).

3. Snopsis Buku



148

Buku Revolusi Tazkiah—Tandzirah hadir sebagai
tawaran intelektual baru dalam dunia pendidikan agama
Islam, khususnya dalam merespons krisis makna, moral,
dan relevansi pembelajaran agama di era modern. Istilah
Tazkiah (penyucian) dan Tandzirah (peringatan dan
pencerahan) bukan sekadar terminologi spiritual, melainkan
fondasi epistemologis yang mengintegrasikan dimensi hati,
akal, dan perilaku dalam sistem pendidikan Islam yang
lebth humanis, reflektif, dan transformatif. Melalui
pendekatan Tazkiah—Tandzirah, pembelajaran agama Islam
tidak lagi berhenti pada ranah kognitif dan ritual formal,
tetapi diarahkan untuk menumbuhkan kesadaran etis,
spiritualitas sosial, dan tanggung jawab moral siswa
terhadap kehidupan masyarakat. Buku ini menggugat
paradigma lama yang cenderung dogmatis dan menekankan
perlunya rekonstruksi epistemologi pembelajaran yang
menumbuhkan iman yang rasional, ilmu yang berakhlak,
dan amal yang berkesadaran sosial.

Dengan argumentasi yang kuat, analisis yang tajam,
dan basis konseptual yang kokoh, penulis menawarkan
model pembelajaran yang berakar pada nilai-nilai Al-
Qur’an dan tradisi keilmuan Islam klasik, namun tetap
kontekstual terhadap tantangan modernitas. Konsep
Tazkiah—Tandzirah disajikan sebagai gerakan revolusioner
yang menghidupkan kembali ruh pendidikan Islam bukan
sekadar sebagai transfer ilmu, tetapi sebagai proses
transformasi diri dan masyarakat.

Buku ini menjadi bacaan penting bagi dosen, guru,
mahasiswa, dan pemerhati pendidikan Islam yang
mendambakan lahirnya paradigma baru pembelajaran
agama yang berimbang antara akal dan qalbu, ilmu dan
amal, serta refleksi dan aksi.

4. Profil Penulis



149

Dr.Bahdar M.H.I. Penggagas Konsep Revolusi
Tazkirah—Tandzirah adalah seorang akademisi dan pemikir
pendidikan Islam. Gagasannya yang reflektif, kritis, dan
berakar kuat pada spiritualitas Islam.Bahdar dosen tetap
pada Fakultas Tarbiyah Universitas Islam Negeri (UIN)
Datokarama Palu, dengan bidang keilmuan yang terfokus
pada Fikih, Ushul Fikih, dan Pendidikan Agama Islam.

Lahir dan tumbuh dalam lingkungan religius yang
menjunjung tinggi nilai-nilai moral dan kesederhanaan,
Menapaki perjalanan intelektualnya dengan perpaduan
antara  ketekunan ilmiah dan kepekaan  sosial.
Menyelesaikan magister bidang Hukum Islam dan doktoral
bidang pendidikan Islam dengan penelitian metode
pembelajaran agama Islam kontermporer. Dari sana, lahir
kesadaran mendalam bahwa pendidikan agama Islam harus
dihidupkan kembali dengan semangat spiritual, etis, dan
humanis.

Dalam kiprahnya sebagai dosen dan peneliti
penguatan moderasi beragama, pengembangan kurikulum
fikih berbasis kearifan lokal, serta pendampingan kepada
calon guru madrasah dan sekolah di wilayah Sulawesi
Tengah. Ia percaya bahwa pendidikan Islam tidak hanya
bertujuan untuk membentuk pengetahuan, tetapi juga untuk
melahirkan kepribadian yang beriman, berakhlak, dan
berdaya sosial.

Refleksi panjang atas realitas pendidikan yang
cenderung kehilangan ruh spiritual inilah yang kemudian
melahirkan gagasan besar: Revolusi Tazkirah—Tandzirah.
Menurut Bahdar, Pendidikan Islam memerlukan pembaruan
epistemologis yang menyatukan dimensi zikir dan fikir,
ilmu dan amal, batin dan sosial. Konsep Tazkirah
dihadirkan sebagai proses penyucian diri, pembentukan
kesadaran moral, dan penguatan spiritualitas; sementara
Tandzirah menjadi manifestasi dari etika aksi, tanggung



150

jawab sosial, dan refleksi kehidupan. Keduanya berpadu
sebagai poros baru pembelajaran agama Islam yang
menyatukan aspek teoritis dan praksis, kontemplatif dan
transformatif.

Selain buku “Revolusi Tazkirah—Tandzirah”, Dr.
Bahdar juga telah menulis sejumlah buku lain yang
berfokus pada pengembangan pendidikan Islam, antara
lain:

1. Fikih Pendidikan: Konsep, dan Aplikasi Hukum
Syariat dalam Dunia Pendidikan

2. Arah Baru Islam di Tanah Kaili: Menegukan
Islam Moderat dan Kearifan Lokal

3. Arah Baru Islam di Tanah Kaili: Rekonstruksi
Nilai, Tradisi dan Spritualisme

4. Ketika Islam Menyapa Tanah Kaili: Kisah
Perjumpaan Agama dan Budaya Lokal

5. Transformasi Pendidikan Islama di Tanah Kaili:
Sebuah Refleksi Atas Keislaman Lokal

6. Fikih Makanan di Erah Modern :Panduan Praktis
Memahami Halal,Haram dan Thayib dalam Kehiduan
Sehari-hari

7. Dirasah Islamiyah : Buku Ajar Untuk Mahasiswa S1
Calon Guru

8. Langkah Hidup Berkah:Motivasi Fikih untuk
Ibadah,Muamalah, Rumah Tangga dan Sosial

9. Cahaya Fikih dalam Hidup: Motivasi
Ibadah,Muamalah,Munakahat dan Jinayat

10.Zikir dalam Tradisi Islam Nusantara

11.Zikir yang Benar Hati yang Tenang

Karya-karya tersebut menegaskan konsistensinya dalam
mengembangkan pemikiran Islam yang kontekstual,
membumi, dan berorientasi pada kemanusiaan. Ia



151

memandang bahwa ruh pendidikan Islam harus
menumbuhkan kesadaran tazkiyah al-nafs (penyucian dir1)
sekaligus islah al-ummah (pembaharuan umat), agar siswa
tidak hanya cerdas berpikir tetapi juga berakhlak dan
berperan aktif dalam memperbaiki kehidupan sosial.

Dalam setiap tulisannya, selalu mengajak pembaca
untuk kembali kepada esensi pendidikan Islam yang
mencerahkan  bukan sekadar sistem pengajaran yang
menjejalkan dogma, melainkan proses pembentukan jiwa
dan kesadaran. Bahdar menegaskan bahwa “revolusi sejati
dalam pendidikan bukanlah perubahan kurikulum,
tetapi perubahan hati dan cara berpikir.”

Melalut Revolusi Tazkirah—Tandzirah, dimaksudkan
untuk menginspirasi para guru, dosen, mahasiswa calon
guru, dan masyarakat luas untuk membangun sistem
pendidikan Islam yang kembali berporos pada nilai-nilai
ilahiah, menyatukan ilmu dengan amal, dan
menjadikan pembelajaran sebagai jalan menuju
kearifan hidup.

Terus melanjutkan karya intelektual dan pengabdiannya
melalui penelitian, penulisan buku dan artikel, serta
kegiatan pembinaan akademik di lingkungan madrasah, dan
Perguruan Tinggi Islam. Dengan berdalil bahwa ilmu yang
sejati adalah ilmu yang mendekatkan manusia kepada
Tuhan, dan pendidikan yang hakiki adalah yang
menumbuhkan kesadaran untuk hidup secara
bermakna bagi sesama.



152

SNOPSIS BUKU

Buku Revolusi Tazkiah—Tandzirah hadir sebagai
tawaran intelektual baru dalam dunia pendidikan agama
Islam, khususnya dalam merespons krisis makna, moral,
dan relevansi pembelajaran agama di era modern. Istilah
Tazkiah (penyucian) dan Tandzirah (peringatan dan
pencerahan) bukan sekadar terminologi spiritual, melainkan
fondasi epistemologis yang mengintegrasikan dimensi hati,
akal, dan perilaku dalam sistem pendidikan Islam yang
lebth humanis, reflektif, dan transformatif. Melalui
pendekatan Tazkiah—Tandzirah, pembelajaran agama Islam
tidak lagi berhenti pada ranah kognitif dan ritual formal,
tetapi diarahkan untuk menumbuhkan kesadaran etis,
spiritualitas sosial, dan tanggung jawab moral siswa
terhadap kehidupan masyarakat. Buku ini menggugat
paradigma lama yang cenderung dogmatis dan menekankan
perlunya rekonstruksi epistemologi pembelajaran yang
menumbuhkan iman yang rasional, ilmu yang berakhlak,
dan amal yang berkesadaran sosial.

Dengan argumentasi yang kuat, analisis yang tajam,
dan basis konseptual yang kokoh, penulis menawarkan
model pembelajaran yang berakar pada nilai-nilai Al-
Qur’an dan tradisi keilmuan Islam klasik, namun tetap



153

kontekstual terhadap tantangan modernitas. Konsep
Tazkiah—Tandzirah disajikan sebagai gerakan revolusioner
yang menghidupkan kembali ruh pendidikan Islam bukan
sekadar sebagai transfer ilmu, tetapi sebagai proses
transformasi diri dan masyarakat.

Buku ini menjadi bacaan penting bagi dosen, guru,
mahasiswa, dan pemerhati pendidikan Islam yang
mendambakan lahirnya paradigma baru pembelajaran
agama yang berimbang antara akal dan qalbu, ilmu dan
amal, serta refleksi dan aksi.



