= Praktik
Transmisi Nilai
Budaya Lokal
- di Madrasah -

Jntegrast Pealiddimed Islastr men Keasifan Lokl
-

W 2Ry 1A

Dr. Bahdar, M.H.I.

— el e ——
LN

o,
1"/“' ra

)r. Bahdar, M.H |




HAK CIPTA/COPYRIGHT

© 2024 Dr. Bahdar, M.H.I
Email bahdar@uindatokarama ac.id
HP.081.341.207.628

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang.

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh
atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik
cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari
penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan
pendidikan dengan menyebut sumbernya.

Penerbit:

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat
Alamat: JI. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah

Cetakan Pertama: Mei 2024
ISBN: Nomor belum ada



Kata Pengantar

Segala puji bagi Allah Swt, Tuhan semesta alam, yang
telah memberikan rahmat, taufik, dan hidayah-Nya,
sehingga buku “Praktik Transmisi Nilai Budaya
Lokal di Madrasah: Integrasi Pendidikan Islam dan
Kearifan Lokal” ini dapat terselesaikan. Shalawat dan
salam semoga senantiasa tercurah kepada junjungan
kita Nabi Muhammad saw, beserta keluarga, sahabat,
dan umatnya yang istiqgomah menegakkan ajaran Islam.

Buku ini lahir dari kepedulian penulis terhadap
pentingnya internalisasi nilai budaya lokal dalam
pendidikan Islam di madrasah. Sebagai lembaga
pendidikan formal yang berperan strategis dalam
pembentukan karakter dan moral siswa, madrasah tidak
hanya bertugas mentransfer pengetahuan agama, tetapi
juga menjadi ruang integrasi nilai-nilai kearifan
lokal dengan ajaran Islam. Praktik pembelajaran yang
menggabungkan nilai budaya lokal dan pendidikan
Islam ini diyakini dapat membentuk generasi yang
religius, berbudaya, toleran, dan mampu
menghadapi tantangan era modern.

Dalam buku ini, pembaca akan menemukan
uraian yang sistematis mulai dari konsep transmisi
nilai dalam pendidikan Islam, pengertian dan
karakteristik budaya lokal, peran madrasah sebagai
lembaga integratif, hingga model pembelajaran
fikih berbasis budaya lokal. Setiap bab disusun
berdasarkan data akademik, hasil penelitian empiris,
serta kajian literatur yang relevan, sehingga diharapkan
dapat menjadi panduan teoritis dan praktis bagi guru,



kepala madrasah, peneliti pendidikan, dan pembuat
kebijakan.

Penulis menyadari bahwa karya ini masih jauh
dari sempurna. Oleh karena itu, kritik, saran, dan
masukan dari pembaca sangat diharapkan untuk
penyempurnaan di masa yang akan datang. Semoga
buku ini dapat memberikan kontribusi positif bagi
pengembangan pendidikan Islam yang kontekstual,
berbasis nilai budaya lokal, dan berorientasi pada
pembentukan karakter siswa yang unggul.

Akhir kata, penulis berharap buku ini bermanfaat
bagi seluruh pembaca, khususnya para pendidik,
mahasiswa, peneliti, dan semua pihak yang peduli
terhadap pendidikan karakter berbasis nilai budaya
dan agama. Semoga Allah Swt. senantiasa meridhoi

setiap upaya kita dalam menegakkan ilmu dan
kebaikan.

Palu, Mei 2024
Penulis

Dr. Bahdar, M.H.I.



BAB I
PENDAHULUANA.

A.Latar Belakang

Pendidikan Islam pada hakikatnya tidak hanya
berfungsi sebagai proses transfer pengetahuan
keagamaan, tetapi juga sebagai sarana strategis dalam
mentransmisikan nilai-nilai sosial, budaya, dan moral
yang hidup dalam masyarakat. Madrasah, sebagai
lembaga pendidikan Islam formal, memiliki posisi yang
unik karena berada pada persimpangan antara nilai
normatif ajaran Islam dan realitas sosial-budaya lokal
tempat siswa tumbuh dan berkembang. Dalam konteks
ini, praktik transmisi nilai budaya lokal di madrasah
menjadi isu penting yang menentukan keberhasilan
pendidikan Islam dalam membentuk karakter, sikap
keberagamaan, dan identitas sosial siswa.

Sejumlah kajian akademik menunjukkan bahwa
pembelajaran yang terlepas dari konteks budaya lokal
cenderung bersifat abstrak, normatif, dan kurang
membumi dalam pengalaman hidup siswa. Penelitian
dalam bidang pendidikan Islam dan pendidikan
multikultural mengungkapkan bahwa integrasi nilai
budaya lokal dalam proses pembelajaran mampu
meningkatkan  keterlibatan  siswa, = memperkuat
internalisasi nilai, serta mendorong terbentuknya sikap
keberagamaan yang moderat dan inklusif. Nilai-nilai
seperti gotong royong, musyawarah, sopan santun,
penghormatan kepada orang tua dan guru, serta



harmoni sosial merupakan contoh kearifan lokal yang
secara substantif sejalan dengan prinsip-prinsip dasar
ajaran Islam.

Data empiris dari berbagai penelitian kualitatif di
lingkungan madrasah memperlihatkan bahwa guru
tidak hanya berperan sebagai penyampai materi ajar,
tetapi juga sebagai agen budaya yang secara sadar
maupun tidak sadar mentransmisikan nilai-nilai lokal
melalui keteladanan, bahasa, simbol, dan praktik
keseharian di  sekolah. Praktik-praktik  seperti
pembiasaan adab lokal dalam interaksi guru siswa,
penggunaan contoh-contoh budaya setempat dalam
pembelajaran fikih, serta pelibatan tradisi keagamaan
lokal dalam kegiatan madrasah terbukti efektif dalam
menanamkan nilai moral dan sosial secara lebih
bermakna. Temuan-temuan ini menegaskan bahwa
transmisi nilai budaya lokal bukanlah aktivitas
tambahan, melainkan bagian integral dari proses
pendidikan Islam di madrasah.

Di sisi lain, perkembangan globalisasi, modernisasi,
dan penetrasi budaya digital membawa tantangan serius
bagi keberlanjutan nilai budaya lokal. Madrasah
dihadapkan ~ pada  kecenderungan  standarisasi
kurikulum, orientasi kognitif yang dominan, serta
penggunaan bahan ajar yang kurang sensitif terhadap
konteks sosial budaya siswa. Kondisi ini berpotensi
melemahkan fungsi madrasah sebagai ruang pewarisan
nilai lokal dan memperlebar jarak antara ajaran Islam
yang dipelajari di kelas dengan praktik kehidupan nyata
siswa di masyarakat. Data dari studi-studi pendidikan
menunjukkan bahwa ketidaksinkronan antara nilai yang



diajarkan di sekolah dan nilai yang hidup di masyarakat
dapat menimbulkan disorientasi nilai dan rendahnya
internalisasi sikap keberagamaan.

Berdasarkan realitas tersebut, integrasi pendidikan
Islam dan kearifan lokal di madrasah menjadi
kebutuhan yang mendesak dan strategis. Integrasi ini
tidak dimaksudkan untuk menggantikan ajaran Islam
dengan budaya lokal, melainkan untuk menjadikan
budaya lokal sebagai media, konteks, dan sumber nilai
yang memperkuat pemahaman dan pengamalan ajaran
Islam. Dalam perspektif fikih dan ushul fikih, kearifan
lokal dapat diposisikan sebagai bagian dari ‘urf yang
sah selama tidak bertentangan dengan prinsip syariat,
sehingga memiliki legitimasi teologis dan pedagogis
untuk diintegrasikan dalam pembelajaran madrasah.

Oleh karena itu, pembahasan mengenai praktik
transmisi nilai budaya lokal di madrasah menjadi
penting tidak hanya untuk memperkaya kajian teoretis
pendidikan Islam, tetapi juga untuk memberikan
rujukan praktis bagi guru, pengelola madrasah, dan
perumus kebijakan pendidikan. Buku ini disusun untuk
mengkaji secara mendalam bagaimana nilai-nilai
budaya lokal ditransmisikan dalam praktik pendidikan
madrasah, bagaimana integrasinya dengan pendidikan
Islam dilakukan, serta apa implikasinya terhadap
pembentukan karakter dan keberagamaan peserta didik
dalam konteks sosial budaya Indonesia yang majemuk.

B. Urgensi Integrasi Nilai Budaya Lokal dalam
Pendidikan Madrasah



Integrasi nilai budaya lokal dalam pendidikan madrasah
memiliki urgensi yang kuat baik secara teoretis maupun
empiris. Berbagai studi dalam bidang pendidikan Islam,
sosiologi pendidikan, dan pedagogi kritis menunjukkan
bahwa proses pendidikan yang efektif adalah
pendidikan yang berakar pada konteks sosial dan
budaya peserta didik. Pendidikan yang mengabaikan
latar budaya lokal cenderung  menghasilkan
pembelajaran yang normatif, tekstual, dan kurang
bermakna dalam kehidupan nyata siswa. Oleh karena
itu, madrasah sebagai institusi pendidikan Islam
dituntut untuk tidak hanya mentransmisikan ajaran
agama secara formal, tetapi juga mengaitkannya dengan
nilai-nilai budaya lokal yang hidup dan dipraktikkan
dalam masyarakat.

Data akademik menunjukkan bahwa nilai budaya lokal
berperan signifikan dalam membentuk identitas, sikap
sosial, dan karakter moral peserta didik. Penelitian-
penelitian pendidikan karakter mengungkapkan bahwa
internalisasi nilai akan lebih efektif ketika nilai tersebut
disampaikan melalui simbol, praktik, dan tradisi yang
familiar bagi siswa. Dalam konteks madrasah, nilai-
nilai seperti gotong royong, musyawarah, solidaritas
sosial, kesantunan berbahasa, dan penghormatan
terhadap otoritas moral memiliki kesesuaian substansial
dengan prinsip-prinsip ajaran Islam, khususnya dalam
aspek akhlak dan muamalah. Integrasi nilai budaya
lokal dengan pendidikan Islam memungkinkan
terjadinya penguatan nilai secara simultan—nilai agama
dipahami secara kontekstual, sementara budaya lokal
memperoleh legitimasi moral dan religius.



Urgensi integrasi ini juga diperkuat oleh temuan
empiris yang menunjukkan adanya kesenjangan antara
materi ajar madrasah dengan realitas sosial peserta
didik. Sejumlah penelitian lapangan di madrasah
menunjukkan bahwa kurikulum dan buku teks yang
bersifat seragam secara nasional sering kali kurang
merefleksikan keragaman budaya lokal. Akibatnya,
peserta didik mengalami kesulitan dalam mengaitkan
konsep-konsep keislaman yang dipelajari di kelas
dengan praktik sosial yang mereka temui dalam
keluarga dan masyarakat. Kondisi ini berimplikasi pada
rendahnya internalisasi nilai dan terbatasnya
kemampuan siswa dalam menerapkan ajaran Islam
secara kontekstual dalam kehidupan sehari-hari.

Selain itu, data akademik dalam kajian pendidikan
multikultural dan moderasi beragama menunjukkan
bahwa integrasi budaya lokal dalam pendidikan
berkontribusi pada pembentukan sikap keberagamaan
yang moderat dan inklusif. Madrasah yang mampu
mengakomodasi kearifan lokal dalam pembelajarannya
cenderung menghasilkan peserta didik yang memiliki
sensitivitas  sosial, toleransi, dan kemampuan
beradaptasi dengan perbedaan. Nilai-nilai budaya lokal
yang menekankan harmoni, keseimbangan, dan resolusi
konflik secara musyawarah dapat menjadi instrumen
pedagogis yang efektif  dalam mencegah
berkembangnya sikap eksklusif dan radikal dalam
pemahaman keagamaan.

Dari perspektif pendidikan Islam dan fikih, urgensi
integrasi nilai budaya lokal juga memiliki dasar
normatif dan metodologis. Konsep ‘urf dalam ushul



10

fikih menegaskan bahwa tradisi lokal dapat dijadikan
rujukan dalam penetapan hukum dan praktik sosial
selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip
syariat. Hal ini menunjukkan bahwa budaya lokal
bukan entitas yang harus ditolak, melainkan sumber
nilai yang dapat memperkaya praktik pendidikan Islam.
Dengan demikian, integrasi nilai budaya lokal dalam
pendidikan madrasah memiliki legitimasi keilmuan
sekaligus relevansi praktis dalam menjawab kebutuhan
pendidikan umat di tengah perubahan sosial yang cepat.

Lebih jauh, tantangan globalisasi dan digitalisasi yang
dihadapi madrasah saat ini semakin menegaskan
pentingnya integrasi nilai budaya lokal. Data penelitian
pendidikan kontemporer menunjukkan bahwa arus
informasi global berpotensi melemahkan ikatan
generasi muda dengan nilai-nilai lokal dan tradisi
keagamaan. Dalam situasi ini, madrasah memiliki peran
strategis sebagai ruang kultural yang tidak hanya
mentransfer pengetahuan agama, tetapi juga menjaga
keberlanjutan nilai budaya lokal melalui proses
pendidikan yang terstruktur dan berkelanjutan. Integrasi
nilai budaya lokal dalam pendidikan madrasah menjadi
strategi kultural untuk memperkuat identitas keislaman
peserta didik sekaligus membangun ketahanan budaya
di tengah arus global.

Berdasarkan paparan tersebut, dapat ditegaskan bahwa
integrasi nilai budaya lokal dalam pendidikan madrasah
bukan sekadar pilihan pedagogis, melainkan kebutuhan
akademik dan strategis. Integrasi ini memungkinkan
pendidikan Islam di madrasah berfungsi secara utuh
sebagai proses pewarisan nilai, pembentukan karakter,



11

dan penguatan identitas sosial-religius siswa. Oleh
karena itu, kajian dan praktik integrasi nilai budaya
lokal perlu ditempatkan sebagai agenda penting dalam
pengembangan pendidikan madrasah di Indonesia.

C. Konteks Sosial-Budaya Madrasah di Indonesia

Madrasah di Indonesia tumbuh dan berkembang dalam
konteks sosial-budaya yang sangat khas dan beragam.
Berbeda dengan lembaga pendidikan umum, madrasah
tidak hanya berfungsi sebagai institusi pendidikan
formal, tetapi juga sebagai ruang sosial dan kultural
yang berkelindan erat dengan kehidupan keagamaan
dan tradisi masyarakat setempat. Berbagai studi
pendidikan Islam menunjukkan bahwa madrasah di
Indonesia lahir dari rahim masyarakat Muslim lokal,
sehingga sistem nilai, praktik pendidikan, dan budaya
kelembagaannya sangat dipengaruhi oleh tradisi sosial,
adat, dan ekspresi keislaman lokal yang hidup di
sekitarnya.

Data akademik dalam kajian sosiologi pendidikan
mengungkapkan bahwa madrasah beroperasi dalam
masyarakat Indonesia yang bercorak multikultural,
multietnis, dan multireligius. Kondisi ini menjadikan
madrasah tidak dapat dilepaskan dari dinamika sosial
yang melingkupinya. Di banyak daerah, madrasah
berfungsi sebagai pusat pembentukan identitas
keagamaan sekaligus sebagai mediator sosial yang
menjaga harmoni antara nilai-nilai Islam dan budaya
lokal. Penelitian lapangan di berbagai wilayah
Indonesia menunjukkan bahwa praktik pendidikan di
madrasah sering kali memanfaatkan simbol, bahasa,



12

dan tradisi lokal sebagai medium pembelajaran dan
internalisasi nilai, sehingga siswa dapat memahami
ajaran Islam dalam kerangka budaya yang akrab dengan
kehidupan mereka.

Secara historis, perkembangan madrasah di Indonesia
juga tidak terlepas dari peran pesantren, masjid, dan
komunitas adat. Kajian sejarah pendidikan Islam
mencatat bahwa banyak madrasah awal berdiri atas
inisiatif tokoh agama dan masyarakat lokal sebagai
respon terhadap kebutuhan pendidikan keagamaan yang
kontekstual. Warisan historis ini membentuk karakter
madrasah sebagai lembaga pendidikan yang fleksibel,
adaptif, dan responsif terhadap perubahan sosial,
sekaligus tetap berakar pada nilai-nilai budaya lokal.
Hal ini tercermin dalam praktik pembelajaran, relasi
guru siswa, serta pola interaksi sosial di lingkungan
madrasabh.

Dalam konteks kontemporer, madrasah di Indonesia
berada dalam persimpangan antara tuntutan standarisasi
pendidikan nasional dan realitas keragaman sosial-
budaya lokal. Data penelitian kebijakan pendidikan
menunjukkan bahwa implementasi kurikulum nasional
sering  kali  menuntut keseragaman  capaian
pembelajaran, sementara madrasah dihadapkan pada
kebutuhan untuk menyesuaikan pembelajaran dengan
latar budaya siswa yang beragam. Ketegangan ini
memunculkan tantangan sekaligus peluang bagi
madrasah untuk mengembangkan praktik pendidikan
Islam yang kontekstual melalui integrasi nilai budaya
lokal tanpa mengabaikan standar nasional pendidikan.



13

Lebih lanjut, studi-studi pendidikan Islam kontemporer
menegaskan bahwa madrasah memiliki peran strategis
dalam proses transmisi nilai sosial dan budaya di tengah
perubahan masyarakat. Di era globalisasi dan
digitalisasi, siswa madrasah terpapar berbagai nilai
global yang tidak selalu sejalan dengan nilai-nilai lokal
dan keislaman. Penelitian menunjukkan bahwa
madrasah yang mampu mengelola konteks sosial-
budaya secara reflektif dengan menjadikan budaya
lokal sebagai sumber belajar dan nilai lebih efektif
dalam membangun ketahanan budaya dan identitas
religiussiswa. Madrasah tidak hanya menjadi tempat
belajar agama, tetapi juga ruang sosial yang membentuk
cara pandang siswa terhadap diri, komunitas, dan
masyarakat luas.

Selain itu, konteks sosial-budaya madrasah di Indonesia
juga ditandai oleh kuatnya keterlibatan masyarakat dan
keluarga dalam proses pendidikan. Data empiris dari
penelitian pendidikan komunitas menunjukkan bahwa
keberhasilan madrasah sangat dipengaruhi oleh
dukungan sosial dari orang tua, tokoh agama, dan tokoh
adat. Keterlibatan ini memperkuat posisi madrasah
sebagai institusi sosial yang tidak terpisah dari
masyarakat, melainkan menjadi bagian integral dari
sistem budaya lokal. Dalam konteks inilah transmisi
nilai budaya lokal berlangsung secara simultan melalui
interaksi formal di kelas dan praktik sosial di luar kelas.

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa
madrasah di Indonesia beroperasi dalam konteks sosial-
budaya yang kompleks dan dinamis. Keragaman
budaya, tradisi keislaman lokal, sejarah kelembagaan,



14

serta tantangan modernitas membentuk karakter khas
madrasah sebagai ruang integrasi antara pendidikan
Islam dan budaya lokal. Pemahaman yang
komprehensif terhadap konteks sosial-budaya ini
menjadi prasyarat penting bagi pengembangan praktik
pendidikan madrasah yang relevan, kontekstual, dan
berkelanjutan.

D. Rumusan Masalah dan Fokus Pembahasan Buku

Berdasarkan latar belakang, urgensi integrasi nilai
budaya lokal, serta konteks sosial-budaya madrasah di
Indonesia yang telah diuraikan sebelumnya, dapat
dipahami bahwa praktik pendidikan Islam di madrasah
tidak dapat dilepaskan dari dinamika budaya lokal
masyarakat tempat madrasah tersebut berada. Namun
demikian, masih terdapat keterbatasan kajian yang
secara komprehensif mengulas bagaimana proses
transmisi nilai budaya lokal berlangsung dalam praktik
pendidikan madrasah, khususnya dalam kaitannya
dengan integrasi pendidikan Islam dan kearifan lokal.
Oleh karena itu, buku ini disusun untuk menjawab
persoalan-persoalan mendasar yang berkaitan dengan
praktik, dinamika, dan implikasi transmisi nilai budaya
lokal di madrasah.

Secara  umum,  permasalahan  utama  yang
melatarbelakangi penulisan buku ini adalah bagaimana
madrasah  sebagai lembaga pendidikan Islam
menjalankan perannya sebagai ruang pewarisan nilai
budaya lokal sekaligus sebagai institusi formal yang
terikat pada kurikulum nasional dan tuntutan
modernitas. Permasalahan ini  mencakup aspek



15

konseptual, pedagogis, dan praksis yang saling terkait
dalam proses pendidikan madrasah. Dari permasalahan
umum tersebut, dirumuskan beberapa rumusan masalah
yang menjadi fokus kajian dalam buku ini.

Rumusan masalah dalam buku ini dapat dirinci sebagai
berikut. Pertama, bagaimana konsep transmisi nilai
budaya lokal dalam perspektif pendidikan Islam dan
pendidikan madrasah? Pertanyaan ini diarahkan untuk
mengkaji landasan teoretis dan konseptual mengenai
transmisi nilai, budaya lokal, serta relevansinya dengan
tujuan pendidikan Islam. Kedua, nilai-nilai budaya
lokal apa saja yang hidup dan berkembang di
lingkungan madrasah serta memiliki kesesuaian dengan
ajaran Islam? Rumusan ini  bertujuan untuk
mengidentifikasi dan memetakan nilai-nilai lokal yang
berpotensi diintegrasikan dalam proses pendidikan
madrasabh.

Ketiga, bagaimana praktik transmisi nilai budaya lokal
di madrasah dalam konteks pembelajaran dan
kehidupan kelembagaan? Rumusan masalah ini
berfokus pada bentuk-bentuk konkret integrasi nilai
budaya lokal dalam kegiatan pembelajaran, khususnya
dalam mata pelajaran Pendidikan Agama Islam dan
fikih, serta dalam praktik keseharian di lingkungan
madrasah. Keempat, faktor-faktor apa yang mendukung
dan menghambat integrasi nilai budaya lokal dalam
pendidikan madrasah? Pertanyaan ini diarahkan untuk
mengungkap dinamika internal dan eksternal madrasah,
termasuk peran guru, kepala madrasah, kurikulum, serta
keterlibatan masyarakat dan keluarga.



16

Kelima, bagaimana dampak praktik transmisi nilai
budaya lokal terhadap pembentukan karakter, sikap
keberagamaan, dan identitas sosial peserta didik?
Rumusan ini bertujuan untuk menelaah implikasi
pedagogis dan sosial dari integrasi nilai budaya lokal
dalam pendidikan madrasah. Keenam, bagaimana
model integrasi pendidikan Islam dan kearifan lokal
yang relevan dan berkelanjutan untuk dikembangkan di
madrasah Indonesia? Pertanyaan ini mengarah pada
perumusan model konseptual dan praktis yang dapat
dijadikan rujukan bagi pengembangan pendidikan
madrasah di masa depan.

Adapun fokus pembahasan buku ini diarahkan pada
kajian mendalam mengenai praktik transmisi nilai
budaya lokal di madrasah sebagai proses pendidikan
yang bersifat kontekstual, dinamis, dan berkelanjutan.
Buku ini tidak hanya membahas aspek normatif dan
teoretis, tetapi juga menekankan pada dimensi empiris
dan praksis pendidikan madrasah. Fokus utama
pembahasan meliputi: (1) kerangka konseptual
transmisi nilai budaya lokal dalam pendidikan Islam;
(2) 1dentifikasi nilai-nilai budaya lokal yang terintegrasi
dalam pembelajaran dan kehidupan madrasah; (3)
praktik dan strategi integrasi nilai budaya lokal dalam
pembelajaran Pendidikan Agama Islam dan fikih; (4)
dinamika, tantangan, serta respon warga madrasah
terhadap integrasi nilai budaya lokal; dan (5)
pengembangan model integrasi pendidikan Islam dan
kearifan lokal yang aplikatif dan kontekstual.

Dengan rumusan masalah dan fokus pembahasan
tersebut, buku ini diharapkan dapat memberikan



17

kontribusi teoretis dan praktis bagi pengembangan
pendidikan Islam di madrasah. Secara teoretis, buku ini
memperkaya kajian tentang transmisi nilai dan integrasi
budaya lokal dalam pendidikan Islam. Secara praktis,
buku ini diharapkan menjadi rujukan bagi guru,
pengelola madrasah, dan pemangku kebijakan dalam
merancang dan mengimplementasikan pendidikan
madrasah yang kontekstual, berakar pada budaya lokal,
dan relevan dengan tantangan zaman.

D, Tujuan dan Manfaat Penulisan Buku
1. Tujuan Penulisan Buku

Penulisan buku Praktik Transmisi Nilai Budaya Lokal
di Madrasah: Integrasi Pendidikan Islam dan Kearifan
Lokal bertujuan untuk memberikan pemahaman
komprehensif mengenai peran madrasah sebagai ruang
transmisi nilai budaya lokal dalam konteks pendidikan
Islam di Indonesia. Secara akademik, buku ini disusun
untuk merespons kebutuhan akan kajian yang
mengintegrasikan perspektif teoretis dan empiris
tentang pendidikan Islam yang kontekstual dan berakar
pada realitas sosial-budaya masyarakat.

Tujuan utama penulisan buku ini adalah untuk
mengkaji dan menjelaskan konsep transmisi nilai
budaya lokal dalam perspektif pendidikan Islam serta
relevansinya dengan tujuan pendidikan madrasah.
Berdasarkan temuan penelitian pendidikan Islam,
pemahaman konseptual yang kuat mengenai transmisi
nilai menjadi prasyarat penting bagi pengembangan
praktik pendidikan yang efektif dan bermakna. Oleh
karena itu, buku ini bertujuan memperjelas landasan



18

teoretis transmisi nilai, kearifan lokal, dan integrasinya
dalam pendidikan madrasah.

Selain itu, buku ini bertujuan untuk mengidentifikasi
dan menganalisis nilai-nilai budaya lokal yang hidup di
lingkungan madrasah serta memiliki kesesuaian dengan
ajaran Islam. Data akademik menunjukkan bahwa
banyak nilai budaya lokal yang secara substansial
sejalan dengan prinsip akhlak dan muamalah dalam
Islam, namun belum terdokumentasi dan terintegrasi
secara sistematis dalam pembelajaran madrasah.
Melalui kajian ini, buku ini berupaya memetakan nilai-
nilai tersebut sebagai sumber belajar dan penguatan
pendidikan karakter.

Tujuan Dberikutnya adalah mendeskripsikan dan
menganalisis praktik transmisi nilai budaya lokal di
madrasah, baik dalam kegiatan pembelajaran formal
maupun dalam kehidupan kelembagaan sehari-hari.
Berangkat dari temuan penelitian kualitatif pendidikan,
buku ini bertujuan untuk mengungkap strategi, metode,
dan pola integrasi nilai budaya lokal yang dilakukan
oleh guru dan pengelola madrasah, khususnya dalam
pembelajaran Pendidikan Agama Islam dan fikih.

Lebih lanjut, buku ini bertujuan untuk mengkaji
dinamika, tantangan, serta faktor pendukung dan
penghambat integrasi nilai budaya lokal dalam
pendidikan madrasah. Data akademik menunjukkan
bahwa keberhasilan integrasi nilai sangat dipengaruhi
oleh konteks sosial, kebijakan pendidikan, kompetensi
guru, serta dukungan masyarakat. Dengan demikian,
buku ini diarahkan untuk memberikan analisis kritis



19

terhadap berbagai faktor tersebut sebagai dasar
pengembangan pendidikan madrasah yang
berkelanjutan.

Tujuan akhir penulisan buku ini adalah merumuskan
model integrasi pendidikan Islam dan kearifan lokal
yang aplikatif, kontekstual, dan relevan dengan
kebutuhan madrasah di Indonesia. Model ini
diharapkan dapat menjadi rujukan akademik dan praktis
bagi pengembangan pembelajaran dan pengelolaan
madrasah yang berorientasi pada penguatan nilai,
karakter, dan identitas sosial-religius peserta didik.

2. Manfaat Penulisan Buku

Secara akademik, buku ini diharapkan memberikan
kontribusi signifikan terhadap pengembangan keilmuan
pendidikan Islam, khususnya dalam kajian transmisi
nilai, pendidikan berbasis budaya, dan integrasi
kearifan lokal dalam pendidikan madrasah. Buku ini
dapat memperkaya literatur ilmiah yang selama ini
cenderung memisahkan antara kajian normatif Islam
dan realitas sosial-budaya lokal, serta menjadi referensi
bagi peneliti dan mahasiswa dalam bidang pendidikan
Islam dan studi budaya.

Bagi praktisi pendidikan, khususnya guru dan pengelola
madrasah, buku ini diharapkan memberikan manfaat
praktis berupa rujukan konseptual dan strategis dalam
merancang pembelajaran Pendidikan Agama Islam dan
fikih yang kontekstual. Berdasarkan data penelitian
pendidikan, guru yang memahami konteks budaya
siswa cenderung lebih efektif dalam menanamkan nilai
dan membangun keterlibatan belajar siswa. Buku ini



20

dapat menjadi panduan dalam mengintegrasikan nilai
budaya lokal ke dalam pembelajaran tanpa
mengabaikan prinsip-prinsip ajaran Islam dan standar
kurikulum nasional.

Bagi pengambil kebijakan pendidikan, buku ini
diharapkan memberikan masukan berbasis data
akademik mengenai pentingnya pengakuan dan
penguatan nilai budaya lokal dalam pengembangan
kurikulum dan kebijakan madrasah. Temuan dan
analisis dalam buku 1ini dapat menjadi dasar
pertimbangan dalam merumuskan kebijakan pendidikan
Islam yang lebih kontekstual, inklusif, dan responsif
terhadap keragaman sosial-budaya Indonesia.

Selain 1tu, buku ini juga diharapkan memberikan
manfaat sosial-kultural dengan memperkuat peran
madrasah sebagai institusi pewarisan nilai budaya lokal
dan penjaga harmoni sosial. Integrasi nilai budaya lokal
dalam pendidikan madrasah, sebagaimana ditunjukkan
oleh  berbagai  penelitian, berkontribusi  pada
pembentukan sikap keberagamaan yang moderat,
toleran, dan berakar pada tradisi masyarakat. Dengan
demikian, buku ini diharapkan dapat mendukung upaya
penguatan karakter peserta didik dan ketahanan budaya
di tengah tantangan globalisasi dan modernisasi.



21

BAB I
KONSEP TRANSMISI NILAI DALAM
PENDIDIKAN ISLAM

A. Pengertian Transmisi Nilai dalam Perspektif
Pendidikan

Transmisi nilai  merupakan salah satu aspek
fundamental dalam pendidikan, karena pendidikan tidak
hanya berfungsi sebagai proses transfer pengetahuan,
tetapi juga sebagai sarana pembentukan karakter, moral,
dan identitas sosial peserta didik. Berdasarkan literatur
pendidikan, transmisi nilai didefinisikan sebagai proses
sistematis yang dilakukan oleh individu atau lembaga
untuk mewariskan, menanamkan, dan meneguhkan
nilai-nilai sosial, budaya, dan moral kepada generasi
berikutnya (Durkheim, 2000; Bengtsson, 2018). Dalam
konteks pendidikan formal, transmisi nilai mencakup
upaya sadar dan terencana untuk menyampaikan nilai-
nilai normatif, etika, dan sosial melalui interaksi
pembelajaran, kegiatan sekolah, serta keteladanan guru
dan pengelola pendidikan.

Data akademik dari kajian pendidikan Islam
menunjukkan bahwa transmisi nilai tidak sekadar
pengajaran verbal atau teori normatif, tetapi juga
mencakup internalisasi nilai melalui praktik sosial,
simbol, dan pengalaman kontekstual. Hal ini sejalan
dengan teori pembelajaran karakter dan pendidikan
moral yang menekankan bahwa nilai yang hanya
diajarkan secara tekstual cenderung bersifat abstrak dan



22

kurang efektif dalam membentuk sikap dan perilaku
peserta didik (Lickona, 1991; Nucci & Narvaez, 2008).
Oleh karena itu, transmisi nilai dalam pendidikan
membutuhkan pendekatan holistik yang memadukan
aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik, sehingga
peserta didik tidak hanya memahami nilai, tetapi juga
mampu mengimplementasikannya dalam kehidupan
sehari-hari.

Dalam perspektif Islam, transmisi nilai memiliki
dimensi tambahan, yaitu nilai-nilai yang bersumber dari
Al-Qur’an, Hadis, dan tradisi keagamaan, yang menjadi
landasan normatif dalam pendidikan. Kajian pendidikan
Islam menunjukkan bahwa nilai yang ditransmisikan
tidak terbatas pada pengetahuan ritual, tetapi juga
mencakup akhlak, adab, muamalah sosial, dan
tanggung jawab moral (Sulaiman, 2017; Hashim,
2020). Madrasah, sebagai lembaga pendidikan Islam
formal, memiliki fungsi strategis dalam
mentransmisikan nilai-nilai i melalui  kurikulum,
metode pembelajaran, kegiatan ekstrakurikuler, dan
interaksi sosial sehari-hari antara guru dan siswa.

Penelitian empiris di lingkungan madrasah di berbagai
daerah di Indonesia menunjukkan bahwa transmisi nilai
berlangsung melalui dua mekanisme utama: pertama,
transmisi nilai eksplisit, yaitu nilai yang diajarkan
secara langsung melalui mater1 pelajaran, ceramah,
modul pembelajaran, dan kegiatan resmi madrasah;
kedua, transmisi nilai implisit, yaitu nilai yang
dipelajari peserta didik melalui observasi, keteladanan
guru, interaksi sosial dengan teman sebaya, dan praktik
keseharian di madrasah (Ismail, 2019; Rahman &



23

Nasir, 2021). Kedua mekanisme ini saling melengkapi,
karena transmisi nilai yang efektif membutuhkan
keterpaduan  antara  pembelajaran formal dan
pengalaman sosial nyata.

Lebih jauh, literatur pendidikan modern menekankan
bahwa transmisi nilai bukanlah proses satu arah yang
bersifat pasif, tetapi proses interaktif yang melibatkan
partisipasi aktif siswa. Dalam konteks ini, madrasah
tidak hanya menjadi tempat guru menanamkan nilai,
tetapi juga ruang bagi siswa untuk mengeksplorasi,
memahami, dan menyesuaikan nilai tersebut dengan
pengalaman hidup dan konteks budaya lokal mereka.
Hal ini memperkuat posisi transmisi nilai sebagai
proses pembelajaran yang kontekstual, adaptif, dan
berkelanjutan.

Dengan demikian, dalam perspektif pendidikan Islam,
transmisi nilai adalah proses sistematis dan holistik
yang mengintegrasikan dimensi normatif agama,
pengalaman sosial, dan konteks budaya lokal. Proses ini
bertujuan untuk membentuk peserta didik yang tidak
hanya memahami ajaran Islam secara teoritis, tetapi
juga menginternalisasi nilai-nilai moral, sosial, dan
budaya dalam kehidupan sehari-hari, sehingga
terbentuk karakter yang moderat, toleran, dan
kontekstual sesuai dengan lingkungan sosial mereka.

B. Nilai dalam Islam: Akidah, Syariah, dan Akhlak

Nilai dalam Islam merupakan fondasi utama bagi
pembentukan karakter, perilaku, dan identitas sosial
umat Muslim. Kajian akademik dalam pendidikan
Islam menekankan bahwa nilai-nilai ini  dapat



24

dikategorikan ke dalam tiga dimensi utama: akidah
(keyakinan), syariah (aturan hukum), dan akhlak (etika
dan moral). Ketiga dimensi ini saling terkait dan
membentuk kesatuan sistem nilai yang integral dalam
kehidupan pribadi dan sosial umat Islam (Al-Attas,
1995; Sulaiman, 2017).

1. Nilai Akidah

Akidah merupakan keyakinan dasar seorang Muslim
terhadap Tuhan, alam semesta, dan prinsip-prinsip
iman. Berdasarkan literatur pendidikan Islam, akidah
bukan sekadar pengetahuan teoretis, tetapi juga
mencakup internalisasi keyakinan yang mempengaruhi
sikap dan perilaku sehari-hari. Transmisi nilai akidah di
madrasah terjadi melalui pengajaran rukun iman,
pemahaman ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis, serta
praktik ibadah yang konsisten. Penelitian empiris di
madrasah menunjukkan bahwa pemahaman akidah
yang ditanamkan secara kontekstual dengan kehidupan
siswa  meningkatkan  keterikatan  religius  dan
kemampuan mereka untuk mengaitkan nilai iman
dengan pengalaman nyata (Hashim, 2020; Rahman &
Nasir, 2021).

2. Nilai Syariah

Syariah adalah aturan hukum Islam yang mengatur
hubungan manusia dengan Tuhan (ibadah), manusia
dengan manusia (muamalah), dan manusia dengan
alam. Nilai syariah mencakup prinsip-prinsip
kepatuhan, keadilan, dan tanggung jawab dalam
kehidupan sehari-hari. Data penelitian pendidikan Islam



25

di madrasah menunjukkan bahwa transmisi nilai syariah
terjadi melalui pengajaran fikih, penugasan praktik
ibadah, simulasi muamalah, dan kegiatan sosial yang
mempraktikkan keadilan dan tanggung jawab. Integrasi
nilai syariah dalam konteks lokal, misalnya melalui
tradisi sosial yang sejalan dengan prinsip syariah,
terbukti meningkatkan pemahaman siswa dan
menguatkan penerapan nilai hukum Islam dalam
kehidupan nyata (Ismail, 2019; Lickona, 1991).

3. Nilai Akhlak

Akhlak merupakan dimensi etika dan moral yang
menekankan pembentukan karakter dan perilaku yang
baik. Nilai akhlak mencakup sikap jujur, santun, adil,
bertanggung jawab, dan toleran. Penelitian empiris di
madrasah  menunjukkan  bahwa  akhlak  dapat
ditransmisikan melalui keteladanan guru, pembiasaan
norma sosial, cerita teladan, dan interaksi sosial di kelas
maupun lingkungan madrasah (Nucci & Narvaez, 2008;
Sulaiman, 2017). Selain itu, integrasi nilai budaya lokal
dalam pengajaran akhlak, seperti sopan santun, gotong
royong, dan musyawarah, memperkuat internalisasi
nilai moral siswa dan membuatnya lebih relevan
dengan pengalaman hidup mereka sehari-hari.

4. Sinergi Ketiga Dimensi Nilai

Akidah, syariah, dan akhlak saling melengkapi dan
membentuk sistem nilai yang utuh dalam pendidikan
Islam. Studi pendidikan menunjukkan bahwa
pengajaran yang mengintegrasikan ketiga dimensi ini
secara simultan, baik secara eksplisit maupun implisit,



26

menghasilkan siswa yang tidak hanya memahami ajaran
Islam  secara  teoritis, tetapi juga mampu
menginternalisasi dan menerapkan nilai-nilai tersebut
dalam konteks sosial dan budaya lokal (Hashim, 2020;
Rahman & Nasir, 2021). Misalnya, pemahaman akidah
mendorong ketulusan dalam ibadah (syariah), yang

kemudian membentuk perilaku etis dan karakter yang
baik (akhlak).

Dalam praktik madrasah, transmisi nilai dilakukan
melalui  kegiatan pembelajaran  formal, praktik
keagamaan, kegiatan ekstrakurikuler, dan interaksi
sosial sehari-hari. Penguatan nilai akhlak melalui
budaya lokal, seperti keterlibatan dalam kegiatan sosial,
upacara adat, dan tradisi religius setempat,
memungkinkan pendidikan Islam berjalan kontekstual,
relevan, dan berkelanjutan. Dengan demikian,
pemahaman nilai akidah, syariah, dan akhlak secara
holistik menjadi landasan bagi proses transmisi nilai
yang efektif di madrasah.

C.Pendidikan Islam sebagai Proses Pewarisan Nilai

Pendidikan Islam tidak sekadar menyampaikan
pengetahuan agama, tetapi juga berfungsi sebagai
sarana pewarisan nilai-nilai moral, sosial, dan budaya
dari satu generasi ke generasi berikutnya. Konsep
pewarisan nilai (value transmission) dalam pendidikan
Islam menekankan bahwa tujuan pendidikan tidak
hanya pada penguasaan kognitif, tetapi juga
pembentukan akhlak, karakter, dan identitas sosial-
religius peserta didik (Al-Attas, 1995; Hashim, 2020).
Proses ini mencakup dimensi normatif (ajaran agama),



27

kontekstual (budaya lokal), dan praksis (pengalaman
sehari-hari siswa).

1. Pewarisan Nilai melalui Kurikulum dan
Pembelajaran Formal

Data penelitian di madrasah menunjukkan bahwa
pendidikan Islam menyusun kurikulum dan metode
pembelajaran yang secara eksplisit menanamkan nilai-
nilai akidah, syariah, dan akhlak. Mata pelajaran seperti
Pendidikan Agama Islam, fikih, dan akhlak
diintegrasikan dengan pembiasaan praktik ibadah,
diskusi moral, dan studi kasus kehidupan sosial (Ismail,
2019; Rahman & Nasir, 2021). Melalui pembelajaran
formal ini, siswa memperoleh pemahaman konseptual
mengenai  nilai-nilai  Islam  sekaligus  belajar
menghubungkannya dengan praktik kehidupan nyata,
sehingga pewarisan nilai berlangsung secara sistematis
dan terstruktur.

2. Pewarisan Nilai melalui Keteladanan Guru

Hasil penelitian empiris menegaskan bahwa guru
berperan sebagai agen utama pewarisan nilai di
madrasah. Nilai-nilai agama dan budaya lokal
ditransmisikan tidak hanya melalui pengajaran verbal,
tetapi juga melalui perilaku, sikap, dan interaksi guru
dengan siswa (Nucci & Narvaez, 2008; Sulaiman,
2017). Keteladanan guru dalam bersikap jujur, santun,
disiplin, dan toleran menjadi sarana efektif bagi siswa
untuk menginternalisasi nilai-nilai tersebut, sekaligus
mempelajari bagaimana nilai moral dan sosial dapat
diimplementasikan dalam konteks nyata.



28

3. Pewarisan Nilai melalui Kegiatan
Ekstrakurikuler dan Lingkungan Madrasah

Selain melalui pembelajaran formal, madrasah juga
mentransmisikan nilai melalui kegiatan ekstrakurikuler,
seperti pengajian, lomba keagamaan, kegiatan sosial,
dan partisipasi dalam tradisi lokal. Data lapangan
menunjukkan bahwa kegiatan ini memungkinkan siswa
belajar secara kontekstual, menggabungkan nilai agama
dengan nilai budaya lokal, serta menguatkan
keterampilan sosial, kerja sama, dan tanggung jawab
(Hashim, 2020; Ismail, 2019). Lingkungan madrasah
yang kondusif, termasuk kebiasaan sehari-hari, norma
sekolah, dan interaksi antarsiswa, turut berperan
sebagai medium pewarisan nilai secara implisit.

4. Pewarisan Nilai dan Kontekstualisasi Budaya
Lokal

Pentingnya konteks budaya lokal dalam pewarisan nilai
di madrasah telah banyak dibahas dalam penelitian
pendidikan Islam. Nilai budaya lokal, seperti
musyawarah, gotong royong, dan sopan santun, dapat
diintegrasikan dengan ajaran Islam untuk memperkuat
pemahaman moral dan spiritual siswa. Studi di
madrasah di Indonesia menunjukkan bahwa integrasi
ini memfasilitasi internalisasi nilai secara lebih efektif
dibandingkan pendekatan normatif yang tidak
mempertimbangkan konteks sosial-budaya siswa
(Rahman & Nasir, 2021). Dengan demikian, pendidikan
Islam bukan hanya mentransfer pengetahuan agama,
tetapi juga menyesuaikan ajaran dengan realitas budaya
lokal sehingga menjadi lebih relevan dan aplikatif.



29

5. Sinergi antara Dimensi Normatif, Praksis, dan
Budaya

Pewarisan nilai dalam pendidikan Islam di madrasah
terjadi melalui sinergi antara dimensi normatif (ajaran
Islam), praksis (pengalaman hidup siswa), dan budaya
lokal (kearifan setempat). Proses ini memungkinkan
siswa menginternalisasi  nilai  secara  holistik,
membentuk karakter moderat, toleran, dan mampu
menavigasi kehidupan sosial dengan berbasis pada
prinsip agama dan kearifan lokal. Literatur pendidikan
menegaskan bahwa pewarisan nilai yang efektif
memerlukan keseimbangan antara ketiga dimensi ini
agar nilai yang ditanamkan tidak hanya bersifat teoritis,
tetapi juga bermakna dan berkelanjutan (Lickona, 1991;
Hashim, 2020).

D. Teori Transmisi Budaya dan Sosialisasi Nilai

Transmisi budaya dan sosialisasi nilai merupakan
konsep kunci dalam memahami bagaimana nilai-nilai
moral, sosial, dan budaya diwariskan dari satu generasi
ke generasi berikutnya. Dalam perspektif pendidikan,
teori-teori ini memberikan dasar konseptual bagi
praktik transmisi nilai di lembaga pendidikan, termasuk
madrasah.

1. Teori Transmisi Budaya

Teori transmisi budaya menekankan bahwa budaya,
sebagai sistem nilai, norma, kepercayaan, dan praktik
sosial, diturunkan melalui proses interaksi sosial antara
generasi tua dan muda (Parsons, 1959; Geertz, 1973).
Proses ini mencakup transfer simbol, ritual, bahasa,



30

serta praktik kehidupan sehari-hari. Dalam konteks
pendidikan Islam, madrasah berperan sebagai medium
formal yang menyalurkan nilai budaya lokal sekaligus
nilai-nilai Islam. Penelitian pendidikan di Indonesia
menunjukkan bahwa nilai budaya lokal, seperti sopan
santun, gotong royong, musyawarah, dan kearifan
sosial, sering kali ditransmisikan melalui kegiatan
pembelajaran, praktik ibadah, dan kegiatan sosial
kemasyarakatan yang diselenggarakan madrasah
(Rahman & Nasir, 2021; Ismail, 2019).Teori transmisi
budaya juga menckankan kontekstualisasi nilai, yaitu
kemampuan lembaga pendidikan untuk menyesuaikan
ajaran agama dengan budaya lokal agar lebih relevan
dengan pengalaman siswa. Studi lapangan di madrasah
menunjukkan bahwa integrasi nilai budaya lokal
dengan nilai Islam meningkatkan internalisasi dan
pemahaman siswa terhadap nilai-nilai moral, etika, dan
sosial secara lebih efektif dibandingkan pembelajaran

normatif yang terlepas dari konteks budaya (Hashim,
2020).

2. Teori Sosialisasi Nilai

Sosialisasi nilai adalah proses di mana individu belajar
memahami, menerima, dan menginternalisasi norma,
nilai, dan aturan sosial dari lingkungan mereka (Berger
& Luckmann, 1966; Bandura, 1977). Dalam
pendidikan, sosialisasi nilai terjadi melalui interaksi
dengan guru, teman sebaya, dan anggota komunitas
sekolah atau madrasah. Penelitian empiris menunjukkan
bahwa proses sosialisasi nilai di madrasah terjadi dalam
dua bentuk: sosialisasi eksplisit, yaitu pembelajaran
formal mengenai akidah, syariah, dan akhlak; dan



31

sosialisasi implisit, yaitu penanaman nilai melalui
keteladanan guru, interaksi sosial, dan kebiasaan sehari-
hari (Nucci & Narvaez, 2008; Sulaiman, 2017).
Sosialisasi  nilai  juga  memperlihatkan  bahwa
pembelajaran yang bersifat partisipatif dan interaktif
cenderung lebith  efektif. Studi di  madrasah
menunjukkan bahwa siswa lebih mudah menerima dan
menginternalisasi nilai ketika mereka aktif terlibat
dalam kegiatan pembelajaran, diskusi moral, praktik
ibadah, serta kegiatan sosial berbasis budaya lokal.
Dengan demikian, sosialisasi nilai tidak hanya bersifat
satu arah, tetapi merupakan proses dinamis yang
melibatkan  pengalaman langsung, refleksi, dan
penerapan nilai dalam kehidupan nyata.

3. Sinergi Teori Transmisi Budaya dan Sosialisasi
Nilai

Dalam praktik pendidikan Islam di madrasah, teori
transmisi budaya dan sosialisasi nilai  saling
melengkapi. Transmisi budaya menekankan penurunan
nilai dan praktik budaya lokal yang relevan dengan
prinsip agama, sedangkan sosialisasi nilai menekankan
internalisasi melalui interaksi sosial dan pengalaman
sehari-hari peserta didik. Penelitian pendidikan
menunjukkan bahwa kombinasi kedua mekanisme ini
menghasilkan peserta didik yang tidak hanya
memahami nilai secara normatif, tetapi juga mampu
menerapkannya dalam konteks sosial, budaya, dan
keagamaan mereka (Rahman & Nasir, 2021; Hashim,
2020). Secara praktis, penerapan teori ini dalam
madrasah dapat dilakukan melalui integrasi kurikulum
berbasis  nilai,  keteladanan = guru,  kegiatan



32

ekstrakurikuler, dan pemanfaatan budaya lokal sebagai
media pembelajaran. Dengan demikian, madrasah
berfungsi sebagai arena sosialisasi nilai dan transmisi
budaya yang kontekstual, efektif, dan berkelanjutan,
sehingga pembelajaran agama dan budaya tidak
berjalan terpisah tetapi saling memperkuat.

E. Peran Guru dan Lingkungan Madrasah dalam
Transmisi Nilai

Transmisi nilai dalam pendidikan Islam tidak hanya
bergantung pada kurikulum atau materi pelajaran, tetapi
sangat dipengaruhi oleh peran guru dam lingkungan
madrasah sebagai agen sosial utama. Kajian pendidikan
dan sosiologi menunjukkan bahwa guru berperan
sebagai model perilaku, fasilitator pembelajaran, dan
mediator nilai, sedangkan lingkungan madrasah
menyediakan konteks sosial dan budaya yang
memungkinkan nilai-nilai agama dan budaya lokal
diinternalisasi secara efektif (Nucci & Narvaez, 2008;
Hashim, 2020).

1. Peran Guru sebagai Agen Transmisi Nilai

Guru di madrasah memiliki peran sentral dalam proses
transmisi nilai. Berdasarkan data akademik, guru
bertugas tidak hanya menyampaikan pengetahuan
agama, tetapi juga menanamkan nilai-nilai akidah,
syariah, dan akhlak melalui berbagai strategi, antara
lain:

a. Keteladanan: Guru berfungsi sebagai teladan
moral dan etika. Penelitian empiris di madrasah
menunjukkan bahwa siswa cenderung meniru



33

perilaku guru, sehingga keteladanan guru menjadi
sarana penting bagi internalisasi nilai akhlak dan
disiplin sosial (Ismail, 2019; Rahman & Nasir,
2021).

b. Pembelajaran Kontekstual: Guru mengaitkan
nilai-nilai agama dengan pengalaman hidup siswa
dan budaya lokal. Hal ini mempermudah
pemahaman nilai serta meningkatkan relevansi
ajaran agama dengan kehidupan nyata.

c. Fasilitator Interaksi Sosial: Guru membimbing
siswa dalam kegiatan kelompok, diskusi moral,
dan simulasi situasi sosial, sehingga nilai-nilai
sosial, toleransi, dan kerja sama dapat
ditransmisikan secara efektif.

2. Peran Lingkungan Madrasah

Lingkungan madrasah berfungsi sebagai ruang sosial
yang mendukung proses pembelajaran dan internalisasi
nilai. Data penelitian pendidikan menunjukkan bahwa
lingkungan fisik, budaya sekolah, dan interaksi sosial di
madrasah memiliki pengaruh signifikan terhadap
pembentukan karakter siswa:

a. Lingkungan Fisik dan Suasana Belajar: Tata letak
kelas, ruang ibadah, dan fasilitas pembelajaran
yang mendukung interaksi sosial dan kegiatan
keagamaan membantu siswa menginternalisasi
nilai secara praktis.

b. Norma dan Budaya Madrasah: Budaya sekolah,
termasuk aturan, kebiasaan, dan ritual harian,
menjadi medium sosialisasi nilai  implisit.
Misalnya, tradisi membaca doa sebelum belajar,



34

kegiatan gotong royong, dan musyawarah siswa
menjadi sarana transmisi nilai moral dan sosial.

c. Interaksi Sosial dan Peer Influence: Interaksi
dengan teman sebaya di madrasah juga
merupakan mekanisme penting dalam sosialisasi
nilai. Penelitian di madrasah di Indonesia
menunjukkan bahwa lingkungan peer group yang
positif memperkuat internalisasi nilai akhlak,
toleransi, dan tanggung jawab sosial (Sulaiman,
2017; Hashim, 2020).

3. Sinergi Guru dan Lingkungan Madrasah

Efektivitas transmisi nilai sangat bergantung pada
sinergi antara peran guru dan lingkungan madrasah.
Guru yang mampu mengelola lingkungan belajar
dengan strategi yang mendukung pembelajaran nilai,
serta menciptakan iklim sekolah yang kondusif, akan
meningkatkan internalisasi nilai peserta didik secara
holistik. Penelitian empiris menunjukkan bahwa
madrasah yang memadukan keteladanan guru,
kurikulum kontekstual, kegiatan sosial, dan integrasi
budaya lokal mampu membentuk siswa yang tidak
hanya kompeten secara akademik, tetapi juga memiliki
karakter religius, etis, dan sosial yang kuat (Ismail,
2019; Rahman & Nasir, 2021).

4. Implikasi bagi Praktik Madrasah

Berdasarkan data akademik, beberapa implikasi praktis
bagi madrasah dalam transmisi nilai adalah:



35

a. Meningkatkan kapasitas guru sebagai agen nilai
melalui pelatihan pedagogik, pendidikan karakter,
dan pemahaman budaya lokal.

b. Menciptakan lingkungan madrasah yang kondusif,
ramah nilai, dan memfasilitasi kegiatan sosial
serta budaya yang mendukung internalisasi nilai.

c. Mengintegrasikan budaya lokal dengan kurikulum
Pendidikan Agama Islam untuk meningkatkan
relevansi dan efektivitas transmisi nilai.

d. Mendorong partisipasi aktif siswa dalam kegiatan
pembelajaran dan sosial yang menekankan
pengembangan karakter, tanggung jawab, dan
toleransi.

Dengan demikian, peran guru dan lingkungan madrasah
saling melengkapi dalam membentuk peserta didik
yang mampu menginternalisasi nilai-nilai Islam dan
budaya lokal secara kontekstual, efektif, dan
berkelanjutan.



36

BAB III

NILAI BUDAYA LOKAL SEBAGAI SUMBER
PENDIDIKAN

A. Pengertian dan Karakteristik Budaya Lokal

1. Pengertian Budaya Lokal

Budaya lokal merupakan kumpulan nilai, norma,
kepercayaan, tradisi, simbol, dan praktik sosial yang
berkembang secara turun-temurun dalam masyarakat
tertentu dan menjadi identitas kelompok tersebut
(Geertz, 1973; Koentjaraningrat, 2009). Dalam konteks
pendidikan, budaya lokal berperan sebagai sumber nilai
yang dapat dijadikan rujukan untuk membentuk
karakter, etika, dan perilaku peserta didik. Budaya lokal
mencakup aspek material, seperti seni, alat tradisional,
dan lingkungan fisik; serta aspek non-material, seperti
bahasa, adat istiadat, sistem kepercayaan, dan norma
sosial.Penelitian pendidikan di Indonesia menunjukkan
bahwa  pengintegrasian  budaya lokal dalam
pembelajaran tidak hanya mempertahankan nilai
tradisional, tetapi juga memperkuat relevansi
pendidikan dengan pengalaman dan lingkungan siswa
(Rahman & Nasir, 2021; Ismail, 2019). Misalnya,
tradisi musyawarah dalam masyarakat lokal dapat
dijadikan media pembelajaran tentang  prinsip
musyawarah dalam Islam, toleransi, dan pengambilan
keputusan yang adil.



37

2. Karakteristik Budaya Lokal

Budaya lokal memiliki beberapa karakteristik utama
yang penting untuk dipahami dalam konteks
pendidikan:

a.

Kontekstual dan Terikat Wilayah: Budaya lokal
tumbuh dan berkembang sesuai dengan kondisi
geografis, sejarah, dan sosial masyarakat
setempat. Nilai dan praktik budaya lokal berbeda
antara satu daerah dengan daerah lain, sehingga
pendidikan  berbasis budaya lokal harus
menyesuaikan dengan konteks lokal masing-
masing madrasah (Koentjaraningrat, 2009).

. Dinamis dan Adaptif: Meskipun bersifat

tradisional, budaya lokal bersifat adaptif terhadap
perubahan zaman. Penelitian lapangan
menunjukkan ~ bahwa  masyarakat  sering
menyesuaikan praktik budaya lama dengan
kebutuhan modern tanpa menghilangkan nilai inti
yang dianggap penting (Geertz, 1973; Sulaiman,
2017).

Berorientasi Nilai dan Norma: Budaya lokal
mengandung nilai moral, sosial, dan spiritual yang
menjadi pedoman perilaku anggota masyarakat.
Nilai-nilai ini dapat mencakup kejujuran, gotong
royong, sopan santun, tanggung jawab, dan
kepedulian  terhadap  lingkungan.  Dalam
pendidikan madrasah, nilai-nilai tersebut dapat
diintegrasikan ke dalam pembelajaran untuk
memperkuat karakter peserta didik.

Simbolik dan Representatif: Budaya lokal sering
diwujudkan melalui simbol, bahasa, ritual, dan



38

seni yang memiliki makna tertentu. Penelitian
pendidikan menunjukkan bahwa simbol-simbol
budaya, seperti musik tradisional, tarian, dan
cerita rakyat, dapat digunakan sebagai media
pembelajaran untuk menanamkan nilai-nilai moral
dan sosial (Hashim, 2020).

. Transmisibel: Budaya lokal diwariskan dari
generasi ke generasi melalui proses transmisi
sosial, pendidikan informal, dan interaksi sosial
sehari-hari. Di madrasah, transmisi ini dapat
dilakukan  melalui  kegiatan  pembelajaran,
keteladanan guru, serta kegiatan ekstrakurikuler
yang berakar pada budaya lokal (Rahman &
Nasir, 2021).

. Keterkaitan dengan Identitas Sosial: Budaya lokal
membentuk identitas kelompok dan rasa memiliki
terhadap komunitas. Integrasi budaya lokal dalam
pendidikan membantu peserta didik memahami
jati diri, menghargai tradisi, dan mengembangkan
rasa tanggung jawab terhadap masyarakatnya.

3. Implikasi Budaya Lokal dalam Pendidikan
Madrasah

Data akademik menunjukkan bahwa pemahaman
budaya lokal dan karakteristiknya memungkinkan
madrasah untuk:

a. Menjadikan budaya lokal sebagai sumber nilai

moral dan sosial yang dapat diintegrasikan dalam
kurikulum Pendidikan Agama Islam dan akhlak.

b. Memfasilitasi pembelajaran kontekstual yang

relevan dengan pengalaman hidup siswa.



39

c. Memperkuat transmisi nilai budaya yang
mendukung internalisasi nilai-nilai Islam, seperti
toleransi, kejujuran, dan musyawarah.

d. Membentuk identitas dan karakter siswa yang
moderat, berbudaya, dan religius.

Dengan memahami pengertian dan karakteristik budaya
lokal, madrasah dapat merancang strategi pembelajaran
yang tidak hanya berbasis norma agama, tetapi juga
relevan dengan konteks sosial-budaya peserta didik,
sehingga proses transmisi nilai menjadi lebih efektif
dan bermakna.

B. Kearifan Lokal dalam Perspektif Islam

1. Pengertian Kearifan Lokal

Kearifan lokal (local wisdom) adalah nilai, norma,
pengetahuan, dan praktik budaya yang berkembang
dalam masyarakat secara turun-temurun, dan digunakan
sebagai pedoman dalam bertindak serta mengambil
keputusan (Geertz, 1973; Koentjaraningrat, 2009).
Dalam konteks pendidikan, kearifan lokal menjadi
sumber nilai yang dapat diintegrasikan dalam
pembelajaran untuk membentuk karakter, etika, dan
perilaku sosial siswa. Kearifan lokal tidak hanya
mencakup aspek praktis kehidupan sehari-hari, tetapi
juga nilai moral dan spiritual yang mendukung
pembangunan masyarakat yang harmonis. Penelitian
pendidikan Islam menunjukkan bahwa kearifan lokal
sering selaras dengan prinsip-prinsip ajaran Islam.
Misalnya, nilai gotong royong, musyawarah, dan sopan
santun yang menjadi tradisi masyarakat lokal sejalan
dengan nilai-nilai Islam mengenai kerja sama,



40

musyawarah (syura), dan akhlak mulia (Rahman &
Nasir, 2021; Hashim, 2020). Oleh karena itu, integrasi
kearifan lokal dalam pendidikan Islam tidak
bertentangan dengan prinsip agama, tetapi justru
memperkaya cara siswa menginternalisasi nilai moral
dan spiritual.

2. Kearifan Lokal sebagai Pedoman Etika dan
Moral

Dalam perspektif Islam, kearifan lokal dapat berfungsi
sebagai alat untuk menanamkan nilai akhlak dan moral
kepada peserta didik. Nilai-nilai yang terkandung dalam
kearifan lokal, seperti kejujuran, tanggung jawab,
toleransi, dan kepedulian sosial, memiliki kesesuaian
dengan akhlak mulia yang diajarkan dalam Al-Qur’an
dan Hadis (Al-Attas, 1995; Sulaiman, 2017). Data
penelitian di madrasah menunjukkan bahwa siswa lebih
mudah memahami dan menginternalisasi nilai akhlak
melalui praktik budaya yang sudah mereka kenal
daripada nilai yang diajarkan secara abstrak.

3. Sinergi Kearifan Lokal dan Pendidikan Islam

Integrasi kearifan lokal dalam pendidikan Islam di
madrasah menciptakan pendidikan yang kontekstual,
relevan, dan efektif. Beberapa penelitian di madrasah di
Indonesia menemukan bahwa penggunaan kearifan
lokal sebagai media pembelajaran meningkatkan
keterlibatan siswa, motivasi belajar, dan pemahaman
nilai-nilai Islam (Ismail, 2019; Rahman & Nasir, 2021).
Contohnya, tradisi musyawarah dalam pengambilan
keputusan di sekolah dapat dijadikan praktik langsung



41

dari prinsip syura, sedangkan kegiatan gotong royong
dapat mengajarkan nilai tolong-menolong (fa’awun)
dan tanggung jawab sosial (amanah).

4. Kearifan Lokal sebagai Mekanisme Transmisi
Nilai

Kearifan lokal juga berperan sebagai mekanisme efektif
untuk transmisi nilai, karena nilai-nilai ini sudah
melekat dalam kehidupan sehari-hari masyarakat dan
diterima secara alami oleh peserta didik. Data empiris
menunjukkan bahwa integrasi kearifan lokal dalam
kegiatan pembelajaran, kegiatan ekstrakurikuler, dan
interaksi sosial di madrasah memudahkan siswa untuk
menginternalisasi nilai moral, sosial, dan religius secara
holistik (Hashim, 2020; Sulaiman, 2017). Dengan
demikian, kearifan lokal menjadi jembatan antara
pendidikan normatif Islam dan pengalaman sosial nyata
siswa.

5. Implikasi Kearifan Lokal bagi Pendidikan
Madrasah

Beberapa implikasi penting dari integrasi kearifan lokal
dalam perspektif Islam adalah:

a. Menjadikan kearifan lokal sebagai sumber ajar
dan media internalisasi nilai yang relevan dengan
kehidupan siswa.

b. Menguatkan pembelajaran karakter dan akhlak
dengan pendekatan kontekstual, sehingga nilai-
nilai Islam dapat diterapkan dalam kehidupan
nyata.



42

c. Memfasilitasi pemahaman siswa tentang
hubungan harmonis antara nilai agama dan norma
sosial budaya lokal.

d. Menjadi strategi pendidikan yang mendukung
pembentukan peserta didik yang moderat, toleran,
dan berbudaya.

Dengan memahami kearifan lokal dalam perspektif
Islam, madrasah mampu menciptakan pendidikan yang
tidak hanya menekankan aspek kognitif agama, tetapi
juga aspek afektif dan sosial, sehingga proses transmisi
nilai menjadi lebih efektif dan bermakna.

C. Nilai-Nilai Budaya Lokal yang Sejalan dengan
Ajaran Islam

Integrasi nilai budaya lokal dengan ajaran Islam dalam
pendidikan madrasah bertujuan untuk memfasilitasi
internalisast nilai secara kontekstual, relevan, dan
efektif. Penelitian pendidikan menunjukkan bahwa
banyak nilai budaya lokal yang sejalan dengan prinsip-
prinsip Islam, sehingga dapat dijadikan media
pembelajaran moral, sosial, dan spiritual bagi peserta
didik (Rahman & Nasir, 2021; Hashim, 2020).

1. Gotong Royong dan Kerja Sama (7a’awun)

Gotong royong merupakan nilai budaya lokal yang
menekankan kerja sama, solidaritas, dan tanggung
jawab sosial. Nilai ini sejalan dengan ajaran Islam
tentang fa’awun (tolong-menolong dalam kebaikan),
sebagaimana tertuang dalam Al-Qur’an:*Dan tolong-
menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebaikan dan
takwa...” (QS. Al-Ma’idah: 2) Data penelitian di



43

madrasah menunjukkan bahwa kegiatan berbasis
gotong royong, seperti membersihkan lingkungan
sekolah atau membantu teman, efektif menanamkan
nilai ta’awun, tanggung jawab sosial, dan kepedulian
terhadap sesama siswa (Ismail, 2019).

2. Musyawarah (Syura) dan Pengambilan
Keputusan

Tradisi musyawarah dalam budaya lokal, seperti rapat
adat atau keputusan bersama dalam komunitas, selaras
dengan prinsip syura dalam Islam, yang menekankan
konsultasi, keadilan, dan mufakat dalam pengambilan
keputusan  (Al-Attas, 1995). Studi lapangan
menunjukkan bahwa madrasah yang mengadopsi
praktik musyawarah dalam kegiatan kelas atau
organisasi siswa mampu menginternalisasi nilai
kepemimpinan, toleransi, dan akhlak mulia secara lebih
efektif (Rahman & Nasir, 2021).

3. Sopan Santun dan Etika Pergaulan

Nilai sopan santun yang merupakan bagian dari adat
istiadat lokal sejalan dengan ajaran Islam mengenai
adab dan akhlak dalam interaksi sosial. Prinsip-prinsip
Islam menekankan penghormatan terhadap orang tua,
guru, dan sesama manusia, sebagaimana sabda Nabi
Muhammad saw:

“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan
akhlak yang mulia.” (HR. Ahmad)

Penelitian di madrasah menunjukkan bahwa integrasi
nilai sopan santun lokal dalam pembelajaran akhlak dan



44

kegiatan sosial membantu siswa menginternalisasi etika
pergaulan, menghormati hak orang lain, dan
mengembangkan karakter yang santun (Sulaiman,
2017).

4. Kepedulian Lingkungan dan Tanggung Jawab
Sosial

Budaya lokal yang menekankan pelestarian alam dan
lingkungan hidup, seperti menjaga hutan, sungai, dan
lahan pertanian, selaras dengan prinsip Islam mengenai
khalifah (pengelolaan bumi dengan amanah) dan
tanggung jawab sosial (amanah). Data empiris
menunjukkan bahwa kegiatan madrasah yang
menggabungkan pendidikan lingkungan dengan ajaran
Islam meningkatkan kesadaran siswa tentang tanggung
jawab ekologis, kepedulian sosial, dan kesadaran moral
(Hashim, 2020).

5. Nilai Gotong Royong Spiritual dan Kultural

Selain aspek sosial, nilai budaya lokal juga mencakup
dimensi spiritual, misalnya tradisi doa bersama,
perayaan ritual lokal yang mengandung ajaran moral,
atau upacara adat yang menekankan rasa syukur dan
hormat kepada Tuhan. Nilai-nilai in1  dapat
diintegrasikan dalam pembelajaran agama untuk
menanamkan kesadaran religius, spiritualitas, dan
akhlak mulia secara kontekstual.



45

6. Implikasi Pendidikan Madrasah

Pengintegrasian nilai budaya lokal yang sejalan dengan
ajaran Islam memiliki beberapa implikasi praktis bagi
madrasah:

a. Meningkatkan relevansi pendidikan: Siswa lebih
mudah memahami dan menginternalisasi nilai
karena sesuai dengan pengalaman sosial dan
budaya mereka.

b. Memperkuat pendidikan karakter: Nilai budaya
lokal menjadi sarana efektif untuk menanamkan
akhlak, tanggung jawab, dan toleransi.

c. Mendorong pembelajaran kontekstual: Kegiatan
berbasis budaya lokal dan nilai Islam
menjembatani teori dan praktik kehidupan nyata
siswa.

d. Mendukung pembentukan identitas siswa: Siswa
dapat mengembangkan identitas religius dan
budaya secara harmonis, moderat, dan beretika.

Dengan demikian, nilai-nilai budaya lokal yang sejalan
dengan ajaran Islam berperan sebagai sumber
pendidikan yang strategis untuk memperkuat transmisi
nilai, membentuk karakter, dan menumbuhkan
kesadaran moral peserta didik di madrasah.

D. Budaya Lokal dan Pembentukan Karakter Siswa

Budaya lokal memiliki peran strategis dalam
pembentukan karakter siswa di madrasah karena
mengandung nilai-nilai moral, sosial, dan spiritual yang
relevan  dengan  prinsip  pendidikan  Islam
(Koentjaraningrat, 2009; Hashim, 2020). Integrasi



46

budaya lokal dalam pendidikan memungkinkan siswa
untuk menginternalisasi nilai-nilai yang tidak hanya
bersifat normatif, tetapi juga kontekstual, sesuai dengan
pengalaman sosial mereka sehari-hari.

1. Budaya Lokal sebagai Sumber Nilai Moral

Budaya lokal mengandung nilai moral yang dapat
membentuk akhlak mulia pada peserta didik. Misalnya,
tradisi sopan santun, menghormati orang tua dan guru,
serta menghargai tetua dalam masyarakat merupakan
praktik budaya yang sejalan dengan prinsip akhlak
Islam. Penelitian di madrasah menunjukkan bahwa
siswa yang terbiasa mengikuti kegiatan budaya lokal,
seperti upacara adat atau tradisi ritual, lebih mudah
memahami nilai-nilai moral, disiplin, dan tanggung
jawab (Sulaiman, 2017; Rahman & Nasir, 2021).

2. Budaya Lokal sebagai Media Pendidikan Sosial

Selain nilai moral, budaya lokal menekankan
keterampilan sosial dan interaksi antarindividu. Tradisi
gotong royong, musyawarah, dan kerja sama komunitas
memberikan contoh konkret tentang nilai tanggung
jawab, solidaritas, dan toleransi. Data lapangan
menunjukkan bahwa siswa yang dilibatkan dalam
kegiatan sosial berbasis budaya lokal lebih mampu
berkolaborasi, menyelesaikan konflik secara damai, dan

menunjukkan kepedulian terhadap sesama (Ismail,
2019; Hashim, 2020).



47

3. Budaya Lokal dan Internaliasi Nilai Religius

Budaya lokal juga berfungsi sebagai sarana internalisasi
nilai religius. Tradisi doa bersama, perayaan ritual
lokal, dan praktik ibadah yang diadaptasi dengan
konteks budaya siswa mempermudah pemahaman
ajaran Islam dan menumbuhkan kesadaran spiritual.
Penelitian menunjukkan bahwa siswa yang terpapar
nilai-nilai lokal dalam konteks religius cenderung
memiliki karakter moderat, toleran, dan berakhlak baik,
karena mereka belajar memadukan norma agama

dengan norma sosial setempat (Rahman & Nasir, 2021;
Hashim, 2020).

4. Budaya Lokal sebagai Strategi Pendidikan
Karakter

Integrasi budaya lokal dalam pendidikan madrasah
mendukung strategi pendidikan karakter yang berfokus
pada pembentukan perilaku, kebiasaan, dan sikap
positif. Data penelitian pendidikan menunjukkan
beberapa praktik efektif:

a. Menggunakan cerita rakyat, legenda, atau kisah
lokal untuk menanamkan nilai moral dan etika.

b. Memfasilitasi kegiatan musyawarah dan gotong
royong sebagai sarana pembiasaan nilai toleransi,
kerja sama, dan tanggung jawab.

c. Mengaitkan ritual budaya dengan ajaran Islam
untuk menginternalisasi akidah, syariah, dan
akhlak dalam konteks yang relevan.

Strategi ini  memperkuat pembelajaran berbasis
pengalaman, sehingga karakter siswa terbentuk secara



48

holistik, bukan hanya melalui teori, tetapi melalui
praktik nyata yang bermakna.

5. Implikasi Akademik dan Praktis

Berdasarkan data akademik, penguatan karakter siswa
melalui budaya lokal memiliki implikasi berikut:

a. Meningkatkan relevansi pembelajaran: Siswa
lebth mudah memahami nilai moral dan sosial
karena sesuai dengan konteks kehidupan mereka.

b. Mengoptimalkan internalisasi nilai:  Praktik
budaya lokal menjadi media efektif untuk
menanamkan nilai akhlak, tanggung jawab, dan
toleransi.

c. Memperkuat identitas siswa: Integrasi budaya
lokal dan ajaran Islam membantu siswa
mengembangkan identitas religius dan kultural
yang harmonis.

d. Mendukung pendidikan karakter berkelanjutan:
Karakter yang dibentuk melalui pengalaman nyata
dan budaya lokal cenderung lebih melekat dan
dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari.

Dengan demikian, budaya lokal bukan sekadar konteks
atau latar belakang sosial, tetapi menjadi sumber
pendidikan karakter yang strategis, yang memperkuat
proses transmisi nilai dan membentuk siswa madrasah
menjadi individu religius, berakhlak, dan berbudaya.

E. Tantangan Pelestarian Budaya Lokal di Era Modern

Pelestarian budaya lokal di madrasah menghadapi
berbagai tantangan di era modern, terutama akibat



49

perubahan sosial, globalisasi, dan perkembangan
teknologi informasi. Data akademik menunjukkan
bahwa meskipun budaya lokal memiliki nilai moral,
sosial, dan spiritual yang tinggi, faktor-faktor eksternal
sering kali menghambat proses internalisasi dan
transmisi nilai kepada generasi muda (Koentjaraningrat,
2009; Hashim, 2020).

1. Pengaruh Globalisasi dan Modernisasi

Globalisasi membawa arus budaya luar yang cepat dan
masif melalui media, internet, dan hiburan digital.
Penelitian menunjukkan bahwa siswa madrasah sering
terpapar budaya populer global yang berbeda nilai
dengan budaya lokal, sehingga terjadi pergeseran
prioritas nilai. Misalnya, gaya hidup individualistis,
konsumtif, dan materialistis berpotensi menggeser nilai
gotong royong, musyawarah, dan kepedulian sosial
yang menjadi inti budaya lokal (Sulaiman, 2017,
Rahman & Nasir, 2021).

2. Kurangnya Integrasi Budaya Lokal dalam
Kurikulum

Data empiris menunjukkan bahwa salah satu tantangan
utama pelestarian budaya lokal adalah kurangnya
integrasi secara sistematis dalam kurikulum pendidikan.
Nilai budaya lokal sering disisipkan secara sporadis
atau hanya menjadi tambahan ekstrakurikuler, sehingga
siswa tidak memperoleh pengalaman belajar yang
konsisten untuk menginternalisasi nilai-nilai tersebut.
Hal in1 menurunkan efektivitas transmisi nilai budaya
lokal di madrasah (Ismail, 2019; Hashim, 2020).



50

3. Perubahan Pola Sosial dan Keluarga

Transformasi sosial, termasuk perubahan struktur
keluarga, urbanisasi, dan mobilitas tinggi, juga
berdampak pada pelestarian budaya lokal. Penelitian
menunjukkan bahwa anak-anak yang tumbuh di
lingkungan  keluarga urban atau  multikultural
cenderung kurang terpapar praktik budaya lokal
dibandingkan dengan mereka yang tinggal di komunitas
tradisional. Akibatnya, madrasah menjadi salah satu
media utama, tetapi sering menghadapi keterbatasan
waktu, sumber daya, dan dukungan keluarga untuk
menanamkan nilai budaya lokal secara optimal
(Rahman & Nasir, 2021).

4. Tantangan Teknologi dan Media Digital

Perkembangan teknologi informasi dan media sosial
menghadirkan tantangan tambahan bagi pelestarian
budaya lokal. Anak-anak lebih banyak mengakses
konten global yang bersifat hiburan atau komersial,
sehingga nilai-nilai budaya lokal menjadi kurang
menarik atau relevan bagi mereka. Penelitian lapangan
menunjukkan bahwa pemanfaatan media digital yang
tepat, misalnya melalui konten edukatif berbasis budaya
lokal, dapat menjadi strategi mitigasi, tetapi
implementasinya masih terbatas di sebagian besar
madrasah (Hashim, 2020).

5. Implikasi Pendidikan dan Strategi Mitigasi

Tantangan pelestarian budaya lokal menuntut madrasah
untuk mengadopsi strategi strategis agar nilai lokal
tetap relevan dan efektif ditransmisikan:



51

a. Integrasi budaya lokal dalam kurikulum dan
metode pembelajaran: Memastikan bahwa nilai
budaya lokal menjadi bagian sistematis dari
proses pembelajaran formal dan kegiatan
ekstrakurikuler.

b. Penguatan peran guru sebagai agen nilai: Guru
dilatih untuk menjadi fasilitator dan model dalam
menanamkan nilai budaya lokal.

c. Pemanfaatan teknologi secara kreatif:
Menggunakan media digital dan platform
pembelajaran interaktif untuk menyampaikan nilai
budaya lokal dengan cara yang menarik bagi
generasi muda.

d. Kolaborasi dengan komunitas dan keluarga:
Mengajak orang tua dan tokoh masyarakat untuk
berperan aktif dalam mentransmisikan budaya
lokal kepada siswa.

Dengan strategi yang tepat, madrasah dapat
menghadapi tantangan era modern, menjaga relevansi
budaya lokal, dan memastikan proses transmisi nilai
tetap berlangsung secara efektif, berkelanjutan, dan
kontekstual bagi peserta didik.



52

BAB 1V
MADRASAH SEBAGAI RUANG INTEGRASI
PENDIDIKAN ISLAM DAN BUDAYA LOKAL

A. Madrasah sebagai Lembaga Pendidikan Berbasis
Nilai

Madrasah merupakan lembaga pendidikan formal yang
tidak hanya berfungsi sebagai tempat pembelajaran
akademik, tetapi juga sebagai ruang utama untuk
pembentukan karakter, akhlak, dan nilai religius peserta
didik. Dalam perspektif pendidikan Islam, madrasah
memiliki peran strategis dalam menanamkan nilai-nilai
akidah, syariah, akhlak, serta menginternalisasi norma
sosial dan budaya lokal (Al-Attas, 1995; Rahman &
Nasir, 2021).

1. Madrasah sebagai Agen Transmisi Nilai

Data penelitian menunjukkan bahwa madrasah
berfungsi sebagai agen utama transmisi nilai melalui
kurikulum, kegiatan pembelajaran, dan interaksi sosial
antar siswa, guru, dan masyarakat. Nilai-nilai yang
ditransmisikan meliputi:

a. Nilai keagamaan: akidah, syariah, ibadah, dan
akhlak.

b. Nilai sosial: toleransi, kerja sama, kepedulian, dan
tanggung jawab sosial.

c. Nilai budaya lokal: gotong royong, musyawarah,
sopan santun, dan kepedulian lingkungan.



53

Penelitian di madrasah di Indonesia menunjukkan
bahwa integrasi nilai budaya lokal dengan pendidikan
Islam meningkatkan motivasi, keterlibatan, dan
pemahaman siswa terhadap nilai-nilai moral, sosial, dan
spiritual (Hashim, 2020; Ismail, 2019).

2. Madrasah sebagai Ruang Kontekstual
Pembelajaran Nilai

Madrasah menyediakan lingkungan belajar yang
kontekstual, di mana peserta didik dapat mengaitkan
ajaran agama dengan pengalaman hidup mereka dan
nilai budaya lokal. Beberapa praktik yang ditemukan
dalam penelitian lapangan meliputi:

a. Kegiatan pembiasaan nilai: doa pagi, zikir, atau
rutinitas bersih lingkungan yang menanamkan
disiplin dan kepedulian sosial.

b. Kegiatan ekstrakurikuler berbasis budaya lokal:
teater tradisional, seni musik, dan kegiatan adat
yang mengajarkan nilai moral dan sosial secara
praktis.

c. Interaksi sosial yang mendukung internalisasi
nilai: siswa belajar melalui diskusi, musyawarah
kelas, dan kerja sama kelompok, sehingga nilai
toleransi, musyawarah, dan solidaritas dapat
diterapkan secara nyata (Sulaiman, 2017).

3. Madrasah dan Integrasi Pendidikan Islam dengan
Budaya Lokal

Madrasah sebagai lembaga pendidikan berbasis nilai
memiliki kapasitas untuk mengintegrasikan pendidikan



54

Islam dengan budaya lokal secara sistematis. Integrasi
ini memungkinkan nilai-nilai Islam dan budaya lokal
saling melengkapi:

a. Budaya lokal menyediakan konteks konkret bagi
nilai-nilai moral dan sosial.

b. Pendidikan Islam memberikan kerangka normatif
dan spiritual yang memperkuat pemahaman nilai.

Data akademik menunjukkan bahwa madrasah yang
mengimplementasikan integrasi ini berhasil membentuk
siswa yang moderat, toleran, berbudaya, dan berakhlak
mulia (Rahman & Nasir, 2021; Hashim, 2020).

4. Implikasi bagi Praktik Madrasah

Beberapa implikasi dari madrasah sebagai lembaga
pendidikan berbasis nilai adalah:

a. Madrasah harus menjadi ruang pembelajaran
holistik, yang menyeimbangkan pendidikan
akademik, keagamaan, dan nilai budaya lokal.

b. Guru berperan sebagai agen utama nilai, yang
menanamkan akhlak, moral, dan norma sosial
melalui pembelajaran dan keteladanan.

c. Lingkungan madrasah harus dirancang untuk
mendukung internalisasi nilai, baik melalui
kegiatan formal maupun informal, termasuk ritual
harian, kegiatan sosial, dan praktik budaya lokal.

d. Madrasah perlu mengembangkan kurikulum dan
metode pembelajaran kontekstual yang relevan
dengan budaya lokal dan nilai-nilai Islam untuk
membentuk karakter siswa secara menyeluruh.



55

Dengan demikian, madrasah bukan hanya institusi
pendidikan formal, tetapi juga arena strategis untuk
transmisi nilai, integrasi pendidikan Islam dan budaya
lokal, serta pembentukan karakter peserta didik yang
religius, toleran, dan berbudaya.

B. Kurikulum Madrasah dan Ruang Integrasi Budaya
Lokal

Kurikulum madrasah merupakan rangka kerja utama
yang mengatur proses pendidikan formal, termasuk
pengajaran ilmu agama, sains, dan pendidikan karakter.
Dalam konteks integrasi budaya lokal, kurikulum
madrasah berperan sebagai ruang strategis untuk
menanamkan nilai-nilai budaya lokal secara
sistematis dan kontekstual bersama dengan pendidikan
Islam (Koentjaraningrat, 2009; Hashim, 2020).

1. Kurikulum Madrasah sebagai Medium Integrasi
Nilai

Kurikulum madrasah dirancang untuk memenuhi tiga
tyjuan pendidikan utama: akademik, karakter, dan
religius. Integrasi budaya lokal memungkinkan
kurikulum berfungsi sebagai medium pembelajaran
nilai, melalui:

a. Penyisipan nilai budaya lokal dalam mata
pelajaran PAI: Misalnya, mengaitkan prinsip
ta’awun dan syura dalam pembelajaran akhlak
dengan praktik gotong royong dan musyawarah
lokal.

b. Pengembangan modul pembelajaran berbasis
budaya lokal: Modul ini memadukan materi



56

agama dengan kearifan lokal, sehingga siswa
belajar nilai-nilai moral, sosial, dan religius secara
kontekstual.

c. Kegiatan  ekstrakurikuler berbasis  budaya:
Kegiatan seni, cerita rakyat, upacara adat, dan
permainan tradisional dijadikan sarana
internalisasi nilai yang relevan dengan ajaran
Islam (Rahman & Nasir, 2021).

Data penelitian menunjukkan bahwa integrasi ini
meningkatkan motivasi belajar siswa, memudahkan
pemahaman nilai, dan memperkuat internalisasi akhlak
serta karakter (Ismail, 2019; Hashim, 2020).

2. Ruang Integrasi Budaya Lokal dalam Kurikulum

Ruang integrasi budaya lokal dalam kurikulum
madrasah dapat diwujudkan melalui  beberapa
mekanisme:

a. Pendekatan Tematik dan Kontekstual: Materi
pelajaran dihubungkan dengan kehidupan sehari-
hari siswa dan praktik budaya lokal. Contohnya,
pelajaran figh atau akhlak dikaitkan dengan
kegiatan musyawarah kelas, tradisi gotong
royong, dan sopan santun lokal.

b. Kegiatan Belajar Berbasis Pengalaman: Siswa
belajar melalui praktik nyata, misalnya mengikuti
ritual adat, seni tradisional, atau proyek sosial
yang menanamkan nilai religius dan budaya lokal.

c. Evaluasi Pembelajaran Berbasis Nilai: Penilaian
tidak hanya mengukur kompetensi akademik,
tetapi juga mengukur internalisasi nilai sosial,



57

moral, dan budaya, seperti kepedulian sosial,
toleransi, dan disiplin.

3. Tantangan Integrasi Budaya Lokal dalam
Kurikulum

Meskipun kurikulum madrasah memiliki potensi untuk
integrasi budaya lokal, data akademik menunjukkan
beberapa tantangan:

a. Keterbatasan sumber belajar dan modul berbasis
budaya lokal: Banyak madrasah belum memiliki
bahan ajar yang menggabungkan nilai lokal
dengan kurikulum agama secara sistematis
(Sulaiman, 2017).

b. Kurangnya pelatihan guru: Guru sering belum
terlatth  untuk mengajarkan materi  yang
mengintegrasikan budaya lokal dan pendidikan
Islam secara efektif (Rahman & Nasir, 2021).

c. Pengaruh globalisasi dan media digital: Siswa
lebih banyak terpapar budaya global, sehingga
nilai lokal perlu disajikan dengan pendekatan
menarik agar relevan dengan pengalaman mereka.

4. Implikasi Pendidikan

Integrasi budaya lokal dalam kurikulum madrasah
memiliki beberapa implikasi praktis:

a. Memperkuat relevansi  pendidikan:  Siswa
memahami dan menginternalisasi nilai karena
sesuai dengan pengalaman dan konteks budaya
mereka.



58

b. Meningkatkan pendidikan karakter: Nilai budaya
lokal menjadi sarana efektif untuk menanamkan
akhlak, tanggung jawab, dan toleransi.

c. Mendukung pembelajaran kontekstual: Integrasi
nilai lokal memungkinkan siswa menghubungkan
prinsip agama dengan praktik nyata dalam
kehidupan sosial mereka.

d. Mengembangkan identitas siswa yang harmonis:
Siswa dapat membangun identitas religius dan
kultural secara seimbang, moderat, dan beretika.

Dengan demikian, kurikulum madrasah berfungsi
sebagai ruang formal untuk mengintegrasikan
pendidikan Islam dan budaya lokal, sehingga proses
pembelajaran nilai menjadi sistematis, relevan, dan
efektif dalam membentuk karakter siswa.

C. Kebijakan Pendidikan Islam dan Pengakuan Budaya
Lokal

Pendidikan Islam di Indonesia dijalankan melalui
lembaga formal seperti madrasah yang berlandaskan
kurikulum nasional dan prinsip agama. Dalam konteks
ini, kebijakan pendidikan Islam memiliki peran
strategis dalam memberikan ruang bagi pengakuan dan
integrasi budaya lokal sebagai sumber nilai yang
relevan dengan kehidupan sosial peserta didik
(Koentjaraningrat, 2009; Rahman & Nasir, 2021).

1. Kebijakan Pendidikan Islam di Indonesia

Pemerintah melalui Kementerian Agama mengatur
pendidikan madrasah dengan tujuan:



59

a. Menyelenggarakan pendidikan agama dan
karakter sesuai nilai Islam.

b. Mengembangkan kemampuan akademik dan
sosial siswa agar siap menghadapi kehidupan
modern.

c. Mengintegrasikan nilai lokal dalam pembelajaran
untuk mendukung internalisasi nilai moral, sosial,
dan budaya (Hashim, 2020).

Data akademik menunjukkan bahwa madrasah yang
mengadopsi kebijakan ini berhasil menggabungkan
pendidikan normatif Islam dengan praktik sosial budaya
lokal, sehingga pendidikan tidak hanya bersifat
ritualistik, tetapi juga kontekstual dan aplikatif (Ismail,
2019).

2. Pengakuan Budaya Lokal dalam Kebijakan
Pendidikan

Pengakuan budaya lokal dalam kebijakan pendidikan
Islam diwujudkan melalui beberapa mekanisme:

a. Integrasi budaya lokal dalam kurikulum
madrasah: Mata pelajaran PAI, akhlak, dan
pendidikan karakter dikaitkan dengan praktik
budaya lokal seperti musyawarah, gotong royong,
sopan santun, dan tradisi ritual yang mendukung
nilai Islam.

b. Kegiatan ekstrakurikuler berbasis budaya lokal:
Seni tradisional, cerita rakyat, dan permainan adat
dijadikan sarana internalisasi nilai-nilai moral dan
sosial.



60

c. Pedoman pengembangan sekolah berbasis nilai
lokal: Madrasah didorong untuk merancang
modul pembelajaran dan kegiatan yang selaras
dengan  konteks sosial-budaya masyarakat
(Sulaiman, 2017).

3. Tantangan Implementasi Kebijakan

Meskipun  kebijakan  telah memberikan  ruang
pengakuan budaya lokal, beberapa tantangan masih
muncul:

a. Keterbatasan implementasi di lapangan: Banyak
madrasah mengalami kendala sumber daya
manusia, bahan ajar, dan pelatthan guru untuk
mengintegrasikan budaya lokal secara efektif
(Rahman & Nasir, 2021).

b. Tekanan modernisasi dan globalisasi: Nilai
budaya lokal bersaing dengan pengaruh budaya
global, sehingga dibutuhkan strategi kreatif agar
nilai lokal tetap relevan dan menarik bagi siswa.

c. Variasi konteks lokal: Setiap daerah memiliki
budaya unik, sehingga kebijakan nasional perlu
fleksibel agar dapat diterapkan secara kontekstual
di masing-masing madrasah (Koentjaraningrat,
2009).

4. Implikasi Kebijakan bagi Pendidikan Madrasah

Berdasarkan data akademik, kebijakan pendidikan
Islam yang mengakui budaya lokal memiliki implikasi
signifikan bagi madrasah:



61

a. Mendukung pembelajaran karakter berbasis nilai
lokal: Siswa dapat belajar akhlak, tanggung jawab
sosial, dan toleransi melalui praktik nyata budaya
lokal.

b. Memperkuat integrasi agama dan budaya:
Pendidikan tidak hanya mengajarkan teori agama,
tetapi juga praktik nilai yang sesuai dengan
konteks masyarakat.

c. Memperluas ruang partisipasi masyarakat: Orang
tua, tokoh adat, dan komunitas dapat berperan
dalam proses pendidikan, sehingga budaya lokal
terus dilestarikan.

d. Mendorong pendidikan kontekstual dan relevan:
Siswa belajar nilai agama dan sosial secara alami
melalui pengalaman yang dekat dengan kehidupan
mereka.

Dengan demikian, kebijakan pendidikan Islam yang
mengakui budaya lokal tidak hanya menjadi landasan
formal, tetapi juga strategi penting untuk memastikan
transmisi nilai, pembentukan karakter, dan pelestarian
budaya lokal di madrasah.

D. Peran Kepala Madrasah, Guru, dan Komunitas Lokal

Madrasah sebagai lembaga pendidikan berbasis nilai
tidak dapat berjalan efektif tanpa peran strategis kepala
madrasah, guru, dan komunitas lokal. Data akademik
menunjukkan bahwa ketiga aktor ini berfungsi sebagai
agen utama dalam transmisi nilai budaya lokal dan
pendidikan Islam, baik secara formal maupun
informal (Hashim, 2020; Rahman & Nasir, 2021).



62

1. Peran Kepala Madrasah

Kepala madrasah memiliki tanggung jawab sebagai
pemimpin pendidikan dan pengelola lembaga,
termasuk:

a. Merumuskan visi dan misi madrasah yang
berbasis nilai: Kepala madrasah menetapkan arah
pendidikan yang mengintegrasikan nilai Islam dan
budaya lokal, sehingga semua program
pembelajaran sejalan dengan tujuan pendidikan
karakter.

b. Menciptakan lingkungan belajar kondusif: Kepala
madrasah menyiapkan sarana, budaya sekolah,
dan kebijakan internal yang mendukung transmisi
nilai budaya lokal.

c. Memfasilitasi kolaborasi dengan komunitas lokal:
Kepala madrasah menjalin kemitraan dengan
tokoh adat, orang tua, dan lembaga masyarakat
untuk mendukung pelestarian budaya lokal
melalui pendidikan (Sulaiman, 2017).

Data penelitian menunjukkan bahwa madrasah yang
dipimpin kepala yang proaktif dalam integrasi nilai
budaya lokal memiliki siswa yang lebih memahami,
menginternalisasi, dan mengamalkan nilai budaya dan
agama secara harmonis (Ismail, 2019).

2. Peran Guru

Guru adalah aktor kunci dalam proses pembelajaran
dan internalisasi nilai. Peran guru meliputi:



63

a. Fasilitator nilai: Guru mengajarkan nilai agama
dan budaya lokal melalui kegiatan kelas, praktik
sosial, dan pembiasaan sehari-hari.

b. Teladan moral dan sosial: Guru menunjukkan
perilaku yang sesuai dengan akhlak Islam dan
norma budaya lokal, sehingga siswa belajar
melalui observasi dan imitasi (modeling) (Al-
Attas, 1999).

c. Pengembang metode pembelajaran kontekstual:
Guru menyusun modul, proyek, dan praktik yang
mengintegrasikan nilai agama dan budaya lokal
agar siswa dapat menginternalisasi nilai secara
efektif (Hashim, 2020).

Penelitian lapangan di madrasah menunjukkan bahwa
guru yang kreatif dalam memanfaatkan budaya lokal
sebagai media pembelajaran mampu meningkatkan
keterlibatan siswa, motivasi belajar, dan pemahaman
nilai-nilai moral serta religius (Rahman & Nasir, 2021).

3. Peran Komunitas Lokal

Komunitas lokal, termasuk orang tua, tokoh adat, dan
masyarakat sekitar, berperan sebagai penopang
pendidikan nilai di madrasah:

a. Menjadi sumber pengalaman dan praktik budaya
lokal: Kegiatan adat, tradisi, dan praktik sosial
masyarakat menjadi bahan pembelajaran yang
kontekstual bagi siswa.

b. Memberikan dukungan moral dan sosial:
Komunitas lokal membantu madrasah menjaga
kelestarian budaya lokal dan memastikan praktik
nilai tetap relevan bagi generasi muda.



64

c. Menjadi mitra dalam pendidikan karakter:
Keterlibatan komunitas memungkinkan siswa
belajar nilai sosial dan budaya secara langsung
melalui interaksi nyata di masyarakat (Sulaiman,
2017; Ismail, 2019).

Data akademik menunjukkan bahwa integrasi peran
komunitas lokal dalam pendidikan madrasah
memperkuat transmisi nilai, meningkatkan relevansi
pembelajaran, dan menjaga kesinambungan budaya
lokal di kalangan generasi muda.

4. Implikasi Praktis

Peran kepala madrasah, guru, dan komunitas lokal
memiliki implikasi signifikan bagi integrasi pendidikan
Islam dan budaya lokal:

a. Koordinasi dan kolaborasi yang sinergis: Ketiga
pthak harus bekerja sama untuk menciptakan
lingkungan belajar yang mendukung internalisasi
nilai.

b. Peningkatan kapasitas guru dan kepala madrasah:
Pelatthan dan  pengembangan  profesional
diperlukan agar mereka mampu mengintegrasikan
nilai budaya lokal secara efektif.

c. Pemanfaatan komunitas sebagai sumber belajar:
Keterlibatan aktif masyarakat lokal meningkatkan
pengalaman belajar kontekstual dan autentik bagi
siswa.

d. Penguatan pendidikan karakter: Dengan peran
aktif ketiga pihak, siswa dapat menginternalisasi
nilai religius, moral, sosial, dan budaya secara
menyeluruh.



65

Dengan demikian, keberhasilan madrasah dalam
mentransmisikan nilai budaya lokal dan pendidikan
Islam sangat bergantung pada kepemimpinan kepala
madrasah, kompetensi guru, dan dukungan komunitas
lokal, sehingga madrasah berfungsi sebagai ruang
integrasi nilai yang efektif dan kontekstual.

E. Relasi Madrasah, Keluarga, dan Masyarakat Adat

Madrasah sebagai lembaga pendidikan berbasis nilai
tidak berdiri sendiri. Data akademik menunjukkan
bahwa kerjasama antara madrasah, keluarga, dan
masyarakat adat merupakan faktor penting dalam
efektivitas transmisi nilai budaya lokal dan pendidikan
Islam (Rahman & Nasir, 2021; Hashim, 2020). Relasi
ini menciptakan ekosistem pendidikan yang holistik, di
mana nilai-nilai religius, moral, dan budaya dapat
diinternalisasi secara menyeluruh oleh siswa.

1. Madrasah dan Keluarga

Keluarga merupakan sistem pendidikan pertama dan
utama bagi anak, sehingga kolaborasi antara madrasah
dan keluarga sangat penting:

a. Peran keluarga dalam internalisasi nilai: Orang
tua menanamkan norma moral, etika, dan praktik
budaya sejak dini, sehingga pembelajaran di
madrasah menjadi kelanjutan dari pendidikan nilai
di rumah (Sulaiman, 2017).

b. Koordinasi pendidikan karakter: Madrasah perlu
berkomunikasi dengan orang tua mengenai
kegiatan pembelajaran nilai, kegiatan



66

ekstrakurikuler, dan praktik budaya lokal yang
diterapkan di sekolah.

c. Keterlibatan orang tua dalam kegiatan madrasah:
Partisipasi dalam upacara adat, proyek sosial, atau
kegiatan ekstrakurikuler berbasis budaya lokal
memperkuat internalisasi nilai di kalangan siswa
(Ismail, 2019).

Data penelitian menunjukkan bahwa siswa yang orang
tuanya aktif mendukung kegiatan madrasah cenderung
lebih memahami dan mengamalkan nilai-nilai budaya
lokal dan ajaran Islam secara konsisten.

2. Madrasah dan Masyarakat Adat

Masyarakat adat berperan sebagai sumber praktik
budaya lokal dan pengalaman sosial:

a. Sumber pengetahuan dan praktik budaya: Tradisi
adat, cerita rakyat, ritual lokal, dan norma sosial
masyarakat menjadi bahan belajar kontekstual
bagi siswa.

b. Pendukung pelestarian budaya lokal: Keterlibatan
tokoh adat dalam kegiatan madrasah, seperti
ceramah, demonstrasi seni budaya, atau proyek
komunitas, membantu siswa memahami makna
nilai budaya dan moral yang terkandung di
dalamnya (Koentjaraningrat, 2009).

c. Mediator nilai sosial dan moral: Masyarakat adat
menjadi jembatan antara ajaran agama yang
dipelajari di madrasah dengan praktik sosial di
masyarakat, sehingga siswa belajar relevansi nilai
dalam kehidupan nyata (Rahman & Nasir, 2021).



67

3. Relasi Triadik: Madrasah, Keluarga, dan
Masyarakat

Interaksi yang sinergis antara madrasah, keluarga, dan
masyarakat adat membentuk ekosistem pendidikan nilai
yang komprehensif:

a. Penguatan internalisasi nilai: Siswa menerima
pesan nilai yang konsisten dari tiga sumber
sekaligus, sehingga proses pembentukan karakter
menjadi lebih efektif.

b. Pembelajaran kontekstual: Nilai agama dan
budaya lokal tidak hanya diajarkan secara teoritis,
tetapi dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari
melalui pengalaman keluarga dan masyarakat.

c. Pelestarian budaya lokal: Madrasah menjadi pusat
pendidikan formal, keluarga sebagai basis nilai
pertama, dan masyarakat adat sebagai sumber
praktik budaya yang autentik, sehingga nilai lokal
tetap hidup dan relevan bagi generasi muda
(Hashim, 2020).

4. Implikasi Pendidikan

Berdasarkan data akademik, relasi antara madrasah,
keluarga, dan masyarakat adat memiliki implikasi
berikut:

a. Meningkatkan efektivitas pendidikan karakter:
Integrasi antara ketiga pihak memastikan nilai
agama, moral, dan budaya ditransmisikan secara
menyeluruh.

b. Mendorong kolaborasi lintas aktor: Madrasah
harus membangun komunikasi dan kemitraan



68

aktif dengan orang tua dan tokoh adat untuk
mendukung pendidikan nilai.

c. Memperkuat relevansi pembelajaran: Siswa
belajar nilai-nilai yang sesuai dengan kehidupan
nyata, konteks sosial, dan budaya mereka.

d. Menjaga keberlanjutan budaya lokal: Kegiatan
pembelajaran yang melibatkan keluarga dan
masyarakat adat membantu menanamkan rasa
kepemilikan dan tanggung jawab terhadap
pelestarian budaya.

Dengan demikian, relasi antara madrasah, keluarga, dan
masyarakat adat bukan hanya mendukung proses
pendidikan formal, tetapi juga menjadi fondasi strategis
untuk integrasi pendidikan Islam dan budaya lokal,
pembentukan karakter, serta pelestarian nilai-nilai
kultural.



69

BAB V
PRAKTIK TRANSMISI NILAI BUDAYA LOKAL
DI MADRASAH

A. Bentuk-Bentuk Praktik Transmisi Nilai di Madrasah

Transmisi nilai budaya lokal di madrasah merupakan
proses penanaman, internalisasi, dan pengamalan nilai-
nilai moral, sosial, dan spiritual yang bersumber dari
budaya lokal dan ajaran Islam. Data akademik
menunjukkan bahwa praktik transmisi nilai di madrasah
dapat dilakukan melalui berbagai bentuk, baik formal,
nonformal, maupun informal, yang saling mendukung
(Hashim, 2020; Rahman & Nasir, 2021).

1. Praktik Formal dalam Pembelajaran

Bentuk formal transmisi nilai berlangsung melalui
proses pembelajaran di kelas, termasuk mata pelajaran
PAI, akhlak, dan pendidikan karakter:

a. Integrasi nilai budaya lokal dalam materi
pelajaran: Misalnya, prinsip musyawarah, gotong
royong, dan sopan santun dijadikan contoh dalam
pelajaran akhlak dan figh, sehingga siswa belajar
nilai moral secara kontekstual (Ismail, 2019).

b. Penggunaan cerita rakyat dan kisah lokal: Cerita
rakyat, legenda, dan sejarah lokal digunakan
sebagai media pembelajaran nilai, mengajarkan
etika, tanggung jawab, dan kepedulian sosial.

c. Penugasan berbasis proyek: Siswa diajak untuk
melakukan proyek yang memadukan prinsip
agama dan praktik budaya lokal, seperti membuat



70

dokumentasi tradisi lokal atau kegiatan sosial
berbasis budaya.

Penelitian menunjukkan bahwa praktik formal ini
efektif meningkatkan pemahaman siswa terhadap nilai-
nilai moral, spiritual, dan sosial, karena nilai diajarkan
dalam konteks akademik yang terstruktur (Sulaiman,
2017).

2. Praktik Nonformal melalui Kegiatan
Ekstrakurikuler

Madrasah juga memfasilitasi kegiatan ekstrakurikuler
sebagai media transmisi nilai:

a. Kegiatan seni dan budaya: Tari tradisional, musik
lokal, dan teater rakyat menjadi sarana
menanamkan nilai estetika, disiplin, kerja sama,
dan tanggung jawab.

b. Kegiatan sosial berbasis budaya: Gotong royong,
membersihkan  lingkungan, atau  program
pengabdian masyarakat mengajarkan nilai sosial
dan kepedulian terhadap komunitas.

c. Klub atau organisasi berbasis nilai lokal: Siswa
yang tergabung dalam klub budaya atau
organisasi kemasyarakatan belajar musyawarah,
kepemimpinan, dan nilai toleransi melalui praktik
nyata.

Data lapangan menunjukkan bahwa keterlibatan siswa
dalam kegiatan nonformal memperkuat internalisasi
nilai, karena mereka belajar melalui pengalaman
langsung, bukan sekadar teori (Hashim, 2020).



71

3. Praktik Informal melalui Interaksi Sosial

Transmisi nilai juga terjadi secara informal melalui
interaksi sehari-hari:

a. Teladan guru dan staf madrasah: Perilaku guru
yang santun, disiplin, dan menghormati budaya
lokal menjadi contoh bagi siswa (role modeling).

b. Interaksi antarsiswa: Musyawarah kelas, kerja
kelompok, dan  kegiatan  sosial  harian
memungkinkan siswa belajar nilai toleransi, kerja
sama, dan empati.

c. Keterlibatan komunitas lokal: Kunjungan tokoh
adat atau partisipasi masyarakat dalam kegiatan
madrasah membantu siswa menghubungkan nilai
agama dengan praktik budaya lokal.

Penelitian di beberapa madrasah menunjukkan bahwa
praktik informal ini memiliki dampak yang signifikan
terhadap  pembentukan  karakter, karena nilai
dipraktikkan dalam kehidupan nyata dan bersifat
kontekstual (Rahman & Nasir, 2021).

4. Kombinasi Praktik Formal, Nonformal, dan
Informal

Keberhasilan transmisi nilai budaya lokal di madrasah
biasanya diperoleh melalui kombinasi ketiga bentuk
praktik:

a. Formal: Penyampaian materi melalui
pembelajaran kelas dan proyek akademik.

b. Nonformal: Kegiatan ekstrakurikuler yang
memperkuat pengalaman belajar nilai secara aktif.



72

c. Informal: Interaksi sosial sehari-hari dan teladan
guru serta masyarakat.

Data akademik menunjukkan bahwa madrasah yang
menerapkan kombinasi praktik ini lebih efektif dalam
membentuk karakter siswa yang religius, berbudaya,
toleran, dan bertanggung jawab secara sosial (Hashim,
2020; Sulaiman, 2017).

5. Implikasi Praktis

Berdasarkan data akademik, bentuk-bentuk praktik
transmisi nilai di madrasah memiliki implikasi berikut:

a. Menekankan pendidikan karakter holistik, yang
mengintegrasikan nilai agama dan budaya lokal
dalam semua aspek pendidikan.

b. Memastikan nilai diajarkan secara kontekstual dan
relevan, sehingga siswa dapat menginternalisasi
dan mengamalkannya.

c. Mendorong kolaborasi antara guru, kepala
madrasah, siswa, dan komunitas lokal sebagai
pendukung proses internalisasi nilai.

Dengan demikian, madrasah berfungsi sebagai ruang
strategis untuk praktik transmisi nilai budaya lokal,
yang menggabungkan pendidikan Islam, pengalaman
kontekstual, dan interaksi sosial, sehingga proses

pembentukan karakter siswa berjalan menyeluruh dan
efektif.



73

B. Integrasi Nilai Budaya Lokal dalam Pembelajaran
Fikih

Pembelajaran  fikih di  madrasah tidak hanya
menekankan aspek hukum dan ritual, tetapi juga
internalisasi nilai moral, sosial, dan budaya yang
relevan dengan konteks lokal siswa. Data akademik
menunjukkan bahwa integrasi nilai budaya lokal dalam
pembelajaran fikih memungkinkan siswa
menghubungkan prinsip syariah dengan praktik
kehidupan sehari-hari, sehingga pendidikan menjadi
lebih kontekstual dan efektif (Hashim, 2020; Rahman &
Nasir, 2021).

1. Konsep Integrasi Nilai Budaya Lokal

Integrasi nilai budaya lokal dalam pembelajaran fikih
berarti:

a. Menanamkan nilai moral dan sosial melalui
contoh dan praktik budaya lokal yang selaras
dengan ajaran fikih, misalnya nilai musyawarah
(syura), gotong royong, sopan santun, dan
kepedulian sosial.

b. Mengaitkan hukum fikih dengan praktik lokal:
Misalnya, etika dalam Dberinteraksi dengan
masyarakat, tata cara ibadah yang menghormati
tradisi lokal, dan sikap toleransi terhadap adat
setempat.

c. Menciptakan pembelajaran kontekstual: Materi
fikih  disampaikan dengan mengacu pada
pengalaman sehari-hari siswa dan nilai-nilai
budaya yang mereka kenal (Ismail, 2019).



74

2. Strategi Integrasi dalam Pembelajaran Fikih

Data penelitian menunjukkan beberapa strategi efektif
dalam mengintegrasikan nilai budaya lokal ke dalam
pembelajaran fikih:

a. Pendekatan tematik: Guru menyusun materi fikih
dengan tema yang relevan dengan kehidupan
sosial dan budaya lokal, misalnya mengajarkan
zakat dengan contoh praktik tolong-menolong
dalam masyarakat.

b. Studi kasus dan problem-based learning: Siswa
diberikan kasus nyata yang melibatkan hukum
fikih dan praktik budaya lokal, sehingga mereka
belajar menerapkan prinsip fikih dalam konteks
sosial.

c. Kegiatan lapangan dan praktik sosial: Misalnya,
siswa mengikuti kegiatan masyarakat, upacara
adat, atau kegiatan sosial yang menekankan
prinsip fikih seperti keadilan, amanah, dan
kebersamaan.

Penelitian lapangan di madrasah menunjukkan bahwa
strategi-strategi ini meningkatkan pemahaman hukum
fikih sekaligus internalisasi nilai budaya lokal, sehingga
siswa tidak hanya memahami norma hukum, tetapi juga
menghayati nilai sosial dan moral di baliknya (Hashim,
2020).

3. Model Pembelajaran Fikih Berbasis Nilai Lokal

Model pembelajaran yang efektif menggabungkan
pendekatan integratif antara nilai Islam dan budaya
lokal, antara lain:



75

a. Model Kontekstual (Contextual Teaching and
Learning): Mengaitkan materi fikih dengan
pengalaman nyata siswa dan praktik budaya lokal.

b. Model Pembelajaran Berbasis Proyek (Project-
Based Learning): Siswa melakukan proyek yang
menuntut penerapan prinsip fikih dan nilai
budaya, misalnya pengelolaan zakat atau kegiatan
sosial berbasis adat.

c. Model Pembelajaran Partisipatif: Guru melibatkan
siswa aktif dalam diskusi, musyawarah, dan
simulasi kegiatan adat yang menekankan nilai
fikih, sehingga pembelajaran bersifat dialogis dan
interaktif.

4. Tantangan Integrasi Nilai Budaya Lokal

Meskipun integrasi ini bermanfaat, beberapa tantangan
muncul:

a. Variasi budaya lokal: Setiap daerah memiliki adat
dan praktik budaya yang berbeda, sehingga guru
perlu menyesuaikan pembelajaran dengan konteks
lokal.

b. Keterbatasan kompetensi guru: Tidak semua guru
terlatth untuk menggabungkan nilai budaya lokal
secara sistematis dalam pembelajaran fikih.

c. Pengaruh globalisasi: Siswa lebih terpapar budaya
modern dan global yang kadang berbeda dengan
nilai lokal, sehingga integrasi memerlukan strategi
kreatif agar tetap relevan (Sulaiman, 2017).



76

5. Implikasi Praktis

Berdasarkan data akademik, integrasi nilai budaya lokal
dalam pembelajaran fikih memiliki implikasi:

a. Meningkatkan pemahaman dan internalisasi nilai:
Siswa tidak hanya menghafal hukum fikih, tetapi
juga memahami makna moral dan sosialnya.

b. Mendukung pendidikan karakter holistik: Nilai
agama, moral, dan budaya ditransmisikan secara
bersamaan.

c. Menjadikan pembelajaran relevan dan
kontekstual: Siswa belajar sesuai pengalaman
hidup dan lingkungan sosial mereka.

d. Memperkuat identitas religius dan kultural siswa:
Integrasi ini membantu siswa mengembangkan
identitas moderat, toleran, dan berbudaya lokal.

Dengan demikian, integrasi nilai budaya lokal dalam
pembelajaran fikih menjadikan madrasah ruang
strategis untuk pembentukan karakter, internalisasi nilai
sosial, dan pengembangan moral religius yang
kontekstual.

C. Strategi Pembelajaran Kontekstual Berbasis Budaya
Lokal

Pembelajaran kontekstual berbasis budaya lokal adalah
pendekatan yang menghubungkan materi pembelajaran
dengan pengalaman nyata siswa dan nilai-nilai budaya
setempat, sehingga pendidikan menjadi relevan,
aplikatif, dan mampu membentuk karakter siswa secara
holistik (Hashim, 2020; Rahman & Nasir, 2021).
Strategi ini  penting dalam madrasah karena



77

memungkinkan integrasi nilai Islam dan budaya lokal
secara sistematis.

1. Prinsip Strategi Pembelajaran Kontekstual

Beberapa prinsip utama strategi pembelajaran
kontekstual berbasis budaya lokal adalah:

a. Keterkaitan dengan kehidupan nyata: Materi
dikaitkan dengan pengalaman sehari-hari siswa
dan praktik sosial-budaya di lingkungan mereka
(Ismail, 2019).

b. Aktivitas  partisipatif: Siswa  diajak  aktif
berinteraksi, berdiskusi, dan memecahkan
masalah yang terkait dengan budaya lokal dan
nilai agama.

c. Pembelajaran reflektif: Siswa dilatih untuk
menghubungkan nilai-nilai yang dipelajari dengan
pengalaman pribadi, kehidupan sosial, dan norma
budaya setempat.

d. Integrasi lintas disiplin: Materi fikih, akhlak, dan
mata pelajaran lain dihubungkan dengan praktik
budaya lokal, misalnya tradisi musyawarah,
gotong royong, dan ritual adat (Koentjaraningrat,
2009).

2. Strategi Pembelajaran yang Digunakan

Berdasarkan data penelitian di madrasah, beberapa
strategi pembelajaran kontekstual berbasis budaya lokal
yang efektif antara lain:

a. Problem-Based Learning (PBL)



78

1) Siswa dihadapkan pada masalah nyata yang
membutuhkan penerapan prinsip fikih dan
nilai budaya lokal.

2) Contoh: Menyusun rencana zakat atau
sedekah dalam kegiatan sosial di masyarakat
dengan memperhatikan adat lokal.

3) Hasil: Siswa belajar menerapkan hukum
Islam secara praktis, sekaligus
menginternalisasi nilai sosial dan budaya
(Hashim, 2020).

b. Project-Based Learning

1) Siswa melakukan proyek berbasis
pengalaman lokal, misalnya
mendokumentasikan tradisi atau seni budaya
daerah yang sejalan dengan nilai moral dan
akhlak.

2) Hasil: Mengembangkan kreativitas, kerja
sama, dan pemahaman mendalam tentang
nilai budaya lokal serta relevansinya dengan
ajaran Islam (Rahman & Nasir, 2021).

c. Model Pembelajaran Tematik dan Integratif

1) Mata pelajaran fikih, akhlak, dan pendidikan
karakter diintegrasikan dengan tema budaya
lokal, misalnya prinsip musyawarah dalam
pengambilan keputusan kelas atau
madrasah.

2) Hasil: Membantu siswa memahami
hubungan antara nilai agama dan norma
budaya secara kontekstual (Ismail, 2019).

d. Pembelajaran Lapangan dan Partisipatif

1) Siswa mengikuti kegiatan sosial, ritual adat,

atau seni budaya di masyarakat.



79

2) Hasil: Memperkuat internalisasi nilai
melalui pengalaman nyata, meningkatkan
empati, tanggung jawab sosial, dan
kepedulian terhadap lingkungan (Sulaiman,
2017).

3. Tantangan Strategi Kontekstual

Beberapa tantangan yang ditemukan dalam penerapan
strategi ini:

a. Variasi budaya lokal antar daerah: Membutuhkan
adaptasi metode agar sesuai dengan konteks lokal
masing-masing.

b. Keterbatasan kompetensi guru: Tidak semua guru
memiliki keterampilan untuk merancang dan
melaksanakan pembelajaran kontekstual berbasis
budaya lokal secara efektif.

c. Keterbatasan sarana dan sumber belajar:
Kurangnya modul, media, dan bahan ajar yang
relevan dengan budaya lokal.

4. Implikasi Praktis

Data akademik menunjukkan beberapa implikasi
strategis bagi madrasah:

a. Meningkatkan  relevansi  dan  efektivitas
pembelajaran: Siswa lebih mudah memahami nilai
agama dan sosial karena dikaitkan dengan
pengalaman mereka sendiri.

b. Menguatkan pendidikan karakter holistik: Nilai
agama, moral, dan budaya lokal diajarkan secara
terpadu.



80

c. Memperkuat keterlibatan siswa: Pembelajaran
partisipatif membuat siswa aktif dan termotivasi.

d. Mendukung pelestarian budaya lokal: Strategi ini
menumbuhkan apresiasi siswa terhadap warisan
budaya setempat, sehingga budaya lokal tetap
relevan bagi generasi muda.

Dengan demikian, strategi pembelajaran kontekstual
berbasis budaya lokal menjadikan madrasah ruang
pendidikan yang aplikatif, relevan, dan efektif dalam
mentransmisikan nilai  Islam dan budaya lokal,
sekaligus membentuk karakter siswa yang religius,
toleran, dan berbudaya.

D. Keteladanan Guru dan Pembiasaan Nilai

Keteladanan guru dan pembiasaan nilai merupakan
elemen kunci dalam transmisi nilai budaya lokal dan
pendidikan Islam di madrasah. Data akademik
menunjukkan bahwa nilai-nilai moral, sosial, dan
religius lebih efektif ditransmisikan melalui teladan
guru dan praktik pembiasaan yang dilakukan secara
konsisten dalam kehidupan sehari-hari siswa (Al-Attas,
1995; Hashim, 2020).

1. Peran Keteladanan Guru

Guru bukan hanya sebagai pengajar materi, tetapi juga
model perilaku moral, akhlak, dan nilai budaya:

a. Teladan moral dan religius: Guru menunjukkan
sikap jujur, disiplin, tanggung jawab, sopan
santun, dan kepedulian sosial. Siswa meniru



81

perilaku ini melalui proses observational learning
(Bandura, 1977).

b. Teladan budaya lokal: Guru memperlihatkan
penghormatan terhadap adat istiadat, tradisi, dan
norma sosial setempat dalam interaksi sehari-hari.
Hal ini memungkinkan siswa melihat integrasi
antara ajaran agama dan praktik budaya lokal.

c. Penguatan  nilai melalui interaksi  rutin:
Keteladanan guru menjadi media pembelajaran
informal yang berkelanjutan, sehingga nilai
terserap secara alami dalam perilaku siswa
(Rahman & Nasir, 2021).

Data penelitian di madrasah menunjukkan bahwa guru
yang konsisten menampilkan perilaku sesuai nilai
budaya lokal dan prinsip Islam mampu membentuk
karakter siswa yang religius, beretika, dan berbudaya
(Ismail, 2019).

2. Pembiasaan Nilai

Pembiasaan nilai adalah  praktik rutin  yang
menanamkan nilai-nilai positif melalui kegiatan sehari-
hari di madrasah:

a. Pembiasaan 1ibadah: Shalat berjamaah, doa
sebelum dan sesudah kegiatan, serta pengajaran
figh praktis sebagai bagian dari rutinitas harian.

b. Pembiasaan akhlak sosial: Mengucapkan salam,
menghormati guru dan teman, kerja sama dalam
kegiatan kelas dan madrasah.

c. Pembiasaan budaya lokal: Mengikuti kegiatan
adat atau tradisi lokal secara rutin, seperti upacara



82

adat, permainan tradisional, dan praktik gotong
royong,.

. Pembiasaan refleksi nilai: Guru membimbing
siswa untuk merefleksikan perilaku mereka,
menghubungkan tindakan sehari-hari dengan

prinsip moral, agama, dan budaya lokal
(Sulaiman, 2017).

Penelitian lapangan menunjukkan bahwa pembiasaan
nilai secara konsisten meningkatkan internalisasi nilai
oleh siswa, sehingga mereka tidak hanya memahami

teori, tetapi juga mengamalkan nilai dalam kehidupan
nyata (Hashim, 2020).

3. Sinergi Keteladanan dan Pembiasaan

Keberhasilan transmisi nilai di madrasah biasanya
diperoleh melalui sinergi antara keteladanan guru dan
pembiasaan nilai:

a. Keteladanan guru menjadi referensi moral yang

jelas bagi siswa.

b. Pembiasaan nilai memastikan siswa

menginternalisasi nilai tersebut melalui praktik
berulang.

c. Kombinasi ini memperkuat karakter siswa, baik

dari sisi religius, moral, maupun sosial-budaya.

4. Implikasi Praktis

Berdasarkan data akademik, implikasi keteladanan guru
dan pembiasaan nilai bagi madrasah antara lain:



83

a. Pendidikan karakter yang efektif: Nilai moral,
sosial, dan religius tertanam secara alami dalam
perilaku siswa.

b. Integrasi nilai budaya lokal dengan agama: Guru
menjadi jembatan yang menghubungkan prinsip
Islam dengan praktik budaya lokal.

c. Penguatan pembelajaran kontekstual: Siswa
belajar nilai melalui pengalaman nyata dan
teladan guru.

d. Peningkatan konsistensi internalisasi nilai: Praktik
pembiasaan nilai yang rutin memperkuat
penerapan nilai dalam kehidupan sehari-hari
siswa.

Dengan demikian, keteladanan guru dan pembiasaan
nilai merupakan strategi utama dalam proses transmisi
nilai budaya lokal di madrasah, memastikan pendidikan
Islam tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga aplikatif,
kontekstual, dan membentuk karakter siswa secara
menyeluruh.

E. Kegiatan Keagamaan dan Tradisi Lokal di
Lingkungan Madrasah

Kegiatan keagamaan dan tradisi lokal di madrasah
merupakan salah satu strategi penting dalam
mentransmisikan nilai budaya lokal dan pendidikan
Islam secara terpadu. Data akademik menunjukkan
bahwa penggabungan antara praktik keagamaan dan
tradisi lokal mampu membentuk karakter siswa yang
religius, berbudaya, dan bertanggung jawab sosial
(Hashim, 2020; Rahman & Nasir, 2021).



84

1. Kegiatan Keagamaan di Madrasah

Kegiatan keagamaan di madrasah berfungsi sebagai
media internalisasi nilai agama dan moral:

a. Shalat berjamaah dan doa rutin: Kegiatan shalat
berjamaah dan doa sebelum dan sesudah pelajaran
menanamkan disiplin, tanggung jawab, dan
kesadaran spiritual siswa.

b. Pengajian dan pembelajaran figh praktis: Siswa
belajar hukum Islam melalui pengajian rutin,
praktik ibadah, dan studi kasus yang relevan
dengan kehidupan sehari-hari.

c. Peringatan hari besar Islam: Kegiatan Idul Fitri,
Idul Adha, Maulid Nabi, dan Isra Mi’raj menjadi
momen untuk menanamkan nilai religius,
solidaritas, dan gotong royong.

Data penelitian menunjukkan bahwa keterlibatan siswa
secara aktif dalam kegiatan keagamaan meningkatkan
pemahaman mereka terhadap nilai-nilai moral, etika,
dan ajaran Islam secara kontekstual (Ismail, 2019).

2. Kegiatan Tradisi Lokal di Madrasah

Tradisi lokal di lingkungan madrasah berperan sebagai
media pendidikan nilai budaya dan sosial:

a. Upacara adat dan ritual lokal: Kegiatan seperti
peringatan adat, penyambutan tamu, dan ritual
lokal yang disesuaikan dengan nilai agama
membantu siswa memahami norma sosial dan
budaya setempat.



85

b. Seni dan budaya tradisional: Tari, musik, cerita
rakyat, dan permainan tradisional digunakan
sebagai sarana menanamkan nilai kerja sama,
disiplin, tanggung jawab, dan kepedulian terhadap

komunitas.
c. Kegiatan gotong royong dan pengabdian
masyarakat: Partisipasi siswa dalam

membersihkan lingkungan, membantu tetangga,
atau kegiatan sosial lainnya menanamkan nilai

solidaritas dan kepedulian sosial sesuai tradisi
lokal (Sulaiman, 2017).

Penelitian lapangan menunjukkan bahwa siswa yang
terlibat aktif dalam kegiatan tradisi lokal lebih
memahami makna nilai sosial dan moral di balik
praktik budaya, sekaligus menginternalisasi nilai agama
yang relevan.

3. Integrasi Kegiatan Keagamaan dan Tradisi Lokal

Madrasah yang efektif dalam transmisi nilai budaya
lokal dan pendidikan Islam biasanya mengintegrasikan
kegiatan keagamaan dan tradisi lokal:

a. Penguatan nilai moral dan religius: Misalnya,
penyelenggaraan shalat Id diikuti dengan kegiatan
sosial yang menekankan prinsip gotong royong
dan kepedulian terhadap masyarakat.

b. Pembelajaran kontekstual dan partisipatif: Siswa
belajar nilai melalui pengalaman langsung,
pengamatan, dan praktik nyata di lingkungan
madrasah dan masyarakat.



86

c. Penguatan identitas religius dan budaya lokal:
Integrasi ini membantu siswa mengembangkan
identitas moderat, toleran, dan berbudaya.

4. Implikasi Praktis

Berdasarkan data akademik, penggabungan kegiatan
keagamaan dan tradisi lokal di madrasah memiliki
implikasi:

a. Meningkatkan  internalisasi  nilai:  Siswa
memahami dan mengamalkan nilai agama dan
budaya lokal secara menyeluruh.

b. Mendukung pendidikan karakter holistik: Nilai
moral, sosial, dan religius ditransmisikan secara
terpadu.

c. Meningkatkan keterlibatan siswa: Partisipasi aktif
dalam kegiatan membuat siswa termotivasi dan
terlibat dalam proses belajar.

d. Memperkuat pelestarian budaya lokal: Tradisi dan
praktik budaya lokal tetap hidup melalui
keterlibatan generasi muda.

Dengan demikian, kegiatan keagamaan dan tradisi lokal
di madrasah menjadi strategi penting dalam proses
transmisi nilai budaya lokal dan pendidikan Islam,
memastikan ~ pembelajaran  bersifat  kontekstual,
partisipatif, dan membentuk karakter siswa secara
menyeluruh.



87

BAB VI

DINAMIKA, TANTANGAN, DAN DAMPAK
TRANSMISI NILAI

A. Dinamika Interaksi Budaya Lokal dan Nilai Islam

Transmisi nilai di madrasah tidak berjalan secara statis,
melainkan merupakan proses dinamis yang melibatkan
interaksi antara budaya lokal dan nilai-nilai Islam. Data
akademik  menunjukkan bahwa  interaksi ini
menciptakan proses adaptasi, reinterpretasi, dan
harmonisasi antara praktik budaya lokal dan prinsip
agama (Koentjaraningrat, 2009; Hashim, 2020).

1. Karakter Dinamika Interaksi

Beberapa karakter dinamika interaksi budaya lokal dan
nilai Islam di madrasah antara lain:

a. Proses akulturasi nilai: Budaya lokal yang sejalan
dengan prinsip Islam dipertahankan, sementara
elemen yang bertentangan disesuaikan atau
direformasi melalui pendidikan. Misalnya, tradisi
musyawarah dan gotong royong dijadikan media
pembelajaran akhlak dan fikih (Rahman & Nasir,
2021).

b. Timbal balik budaya dan agama: Nilai agama
memperkaya  pemahaman  budaya  lokal,
sedangkan praktik budaya lokal memberikan
konteks nyata bagi pemahaman nilai agama.

c. Variasi penerimaan: Tidak semua nilai budaya
diterima tanpa seleksi; guru dan kepala madrasah
menilai relevansi nilai lokal dengan prinsip Islam,



88

sehingga terjadi proses seleksi dan interpretasi
(Ismail, 2019).

2. Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Dinamika

Dinamika interaksi ini dipengaruhi oleh beberapa
faktor:

a. Kompetensi guru dan kepala madrasah:
Kemampuan untuk menafsirkan, mengajarkan,
dan menyesuaikan nilai budaya lokal dengan
prinsip Islam menjadi kunci keberhasilan
integrasi.

b. Keterlibatan komunitas lokal: Dukungan tokoh
adat, orang tua, dan masyarakat memperkuat
penerimaan nilai lokal dan relevansinya dengan
praktik religius.

c. Konteks sosial dan modernisasi: Paparan siswa
terhadap budaya global dan modern dapat
memunculkan konflik nilai, sehingga perlu
strategi adaptasi dan harmonisasi nilai (Sulaiman,
2017).

3. Bentuk Dinamika dalam Praktik Pembelajaran

Data penelitian di madrasah menunjukkan bahwa
dinamika interaksi terlihat dalam praktik berikut:

a. Penyusunan kurikulum adaptif: Kurikulum
madrasah menyesuaikan materi fikih dan akhlak
dengan nilai budaya lokal yang relevan, seperti
aturan adat dalam interaksi sosial.

b. Kegiatan partisipatif dan kolaboratif: Siswa
belajar melalui diskusi, proyek, dan kegiatan



89

sosial yang menekankan prinsip Islam dan norma
budaya lokal.

c. Pembiasaan nilai: Keteladanan guru dan praktik
sehari-hari menyesuaikan nilai lokal dengan
ajaran Islam, menciptakan internalisasi nilai yang
dinamis dan kontekstual.

4. Implikasi Dinamika Interaksi

Berdasarkan data akademik, dinamika interaksi antara
budaya lokal dan nilai Islam memiliki implikasi sebagai
berikut:

a. Meningkatkan fleksibilitas pendidikan: Madrasah
mampu menyesuaikan praktik pembelajaran
dengan konteks sosial-budaya yang berubabh.

b. Mendorong pembelajaran reflektif: Siswa belajar
untuk menilai dan mengintegrasikan nilai yang
relevan dengan kehidupan nyata.

c. Memperkuat identitas religius dan budaya: Proses
adaptasi dan harmonisasi menciptakan siswa yang
moderat, toleran, dan menghargai budaya lokal.

d. Menjadi  strategi  mitigasi  konflik  nilai:
Harmonisasi nilai lokal dan agama mengurangi
potensi benturan antara norma sosial dan prinsip
agama.

Dengan demikian, interaksi antara budaya lokal dan
nilai Islam di madrasah bersifat dinamis, ditandai oleh
akulturasi, adaptasi, dan harmonisasi nilai, yang
memungkinkan  pendidikan  menjadi  relevan,
kontekstual, dan efektif dalam membentuk karakter
siswa secara menyeluruh.



90

B. Tantangan Implementasi di Madrasah

Implementasi transmisi nilai budaya lokal dan
pendidikan Islam di madrasah menghadapi berbagai
tantangan struktural, kultural, dan pedagogis. Data
akademik menunjukkan bahwa meskipun madrasah
berperan penting dalam pembentukan karakter siswa,
ada beberapa faktor yang menghambat efektivitas
transmisi nilai (Hashim, 2020; Rahman & Nasir, 2021).

1. Tantangan Struktural

Beberapa tantangan struktural yang ditemui antara lain:

a. Keterbatasan kurikulum: Kurikulum madrasah
seringkali bersifat formal dan standar, sehingga
sulit mengakomodasi variasi nilai budaya lokal
secara menyeluruh (Sulaiman, 2017).

b. Sarana dan prasarana terbatas: Fasilitas
pendukung pembelajaran nilai dan budaya lokal,
seperti media pembelajaran, laboratorium budaya,
dan ruang praktik, sering kurang memadai.

c. Beban administrasi dan akademik guru: Guru
menghadapi beban kerja yang tinggi, sehingga
waktu dan energi untuk merancang pembelajaran
berbasis budaya lokal terbatas.

2. Tantangan Kultural

Tantangan kultural muncul dari interaksi antara nilai
agama, budaya lokal, dan pengaruh globalisasi:

a. Variasi budaya lokal: Setiap daerah memiliki adat
dan norma yang berbeda, sehingga guru harus



91

menyesuaikan materi dan metode pembelajaran
sesuai konteks lokal.

b. Perbedaan persepsi nilai: Tidak semua orang tua,
tokoh adat, atau masyarakat memiliki persepsi
yang sama tentang relevansi nilai budaya dengan
pendidikan Islam.

c. Pengaruh budaya global dan modern: Paparan
siswa terhadap media modern, gaya hidup global,
dan teknologi digital dapat menggeser perhatian
dari nilai lokal (Ismail, 2019).

3. Tantangan Pedagogis

Dari perspektif pembelajaran, tantangan meliputi:

a. Kompetensi guru: Tidak semua guru memiliki
kemampuan untuk mengintegrasikan nilai budaya
lokal dengan pembelajaran fikih, akhlak, dan
pendidikan karakter.

b. Metode dan strategi pembelajaran: Pembelajaran
kontekstual dan partisipatif berbasis budaya lokal
membutuhkan kreativitas, perencanaan matang,
dan keterampilan pedagogis khusus.

c. Evaluasi internalisasi nilai: Mengukur
pemahaman dan pengamalan nilai moral, sosial,
dan budaya lokal bersifat kompleks dan subjektif,
sehingga sulit dinilai secara formal (Hashim,
2020).

4. Tantangan Sosial

Interaksi madrasah dengan keluarga dan masyarakat
juga menghadapi hambatan:



92

a. Keterbatasan  keterlibatan orang tua dan
komunitas: Tidak semua orang tua atau tokoh adat
memiliki waktu atau kesiapan untuk berpartisipasi
aktif dalam kegiatan madrasah.

b. Konflik nilai potensial: Perbedaan interpretasi
adat, norma sosial, dan praktik agama dapat
menimbulkan konflik nilai yang harus dikelola
secara bijaksana.

5. Implikasi Tantangan

Berdasarkan data akademik, tantangan ini menuntut
madrasah untuk:

a. Mengembangkan kurikulum fleksibel: Agar
mampu mengakomodasi nilai budaya lokal yang
relevan.

b. Meningkatkan kompetensi guru: Pelatihan guru
dalam metode pembelajaran kontekstual dan
integratif menjadi kunci keberhasilan.

c. Memperkuat kemitraan dengan keluarga dan
masyarakat: Dukungan orang tua dan tokoh adat
penting untuk keberlanjutan internalisasi nilai.

d. Menciptakan 1novasi pedagogis: Guru perlu
memanfaatkan media, metode, dan strategi kreatif
agar pembelajaran tetap menarik dan efektif.

Dengan demikian, tantangan implementasi transmisi
nilai di madrasah bersifat multidimensi, meliputi aspek
struktural, kultural, pedagogis, dan sosial. Pemahaman
dan penanganan tantangan ini sangat penting agar
madrasah dapat berfungsi sebagai ruang efektif untuk
pendidikan karakter dan pelestarian nilai budaya lokal.



93

C. Respon Guru, siswa, dan Orang Tua

Implementasi transmisi nilai budaya lokal dan
pendidikan Islam di madrasah menimbulkan respon
yang beragam dari guru, siswa, dan orang tua. Data
akademik menunjukkan bahwa respon ini sangat
memengaruhi  efektivitas internalisasi nilai serta
keberlanjutan praktik pendidikan berbasis budaya lokal
(Hashim, 2020; Rahman & Nasir, 2021).

1. Respon Guru

Guru sebagai agen utama transmisi nilai memiliki peran
strategis:

a. Antusiasme dan komitmen tinggi: Guru yang
memahami pentingnya integrasi nilai budaya lokal
dalam pembelajaran menunjukkan motivasi
tinggi, merancang materi kontekstual, dan
menggunakan metode kreatif (Ismail, 2019).

b. Kritik dan kebutuhan dukungan: Beberapa guru
menyoroti keterbatasan kompetensi, media, dan
sarana pendukung untuk mengimplementasikan
pembelajaran berbasis budaya lokal secara
optimal.

c. Pemaknaan nilai lokal: Guru menafsirkan nilai
budaya lokal sesuai prinsip Islam, sehingga
menekankan aspek akhlak, sosial, dan religius
yang relevan.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa guru yang aktif
dan kreatif dalam integrasi nilai budaya lokal mampu
meningkatkan pemahaman siswa terhadap nilai-nilai
moral, sosial, dan religius.



94

2. Respon Siswa

Siswa memberikan respon yang dipengaruhi oleh
pengalaman langsung dan relevansi materi:

a. Motivasi belajar meningkat: Pembelajaran yang
mengaitkan fikih, akhlak, dan nilai budaya lokal
dengan kehidupan sehari-hari siswa membuat
mereka lebih antusias dan partisipatif.

b. Internalisasi nilai lebih efektif: Siswa belajar
melalui praktik nyata, kegiatan ekstrakurikuler,
dan pembiasaan sehari-hari, sehingga nilai-nilai
sosial, moral, dan agama lebih mudah diterima.

c. Variasi penerimaan nilai: Tidak semua siswa
merespon secara sama; ada yang cepat meniru dan

mengamalkan, sementara  sebagian  lain
memerlukan bimbingan lebih lanjut (Sulaiman,
2017).

Data akademik menunjukkan bahwa keterlibatan aktif
siswa dalam pembelajaran berbasis budaya lokal
berkontribusi pada pembentukan karakter, tanggung
jawab sosial, dan kesadaran religius.

3. Respon Orang Tua

Orang tua juga memberikan pengaruh signifikan
terhadap keberhasilan transmisi nilai:

a. Dukungan dan partisipasi: Orang tua yang
memahami tujuan pendidikan nilai budaya lokal
cenderung mendukung, memfasilitasi kegiatan
anak, dan menanamkan nilai di rumabh.



95

b. Kritik dan kebutuhan informasi: Beberapa orang
tua memerlukan pemahaman lebih tentang
relevansi nilai budaya lokal dengan ajaran Islam,
sehingga mereka dapat mendukung pembelajaran
di rumah secara konsisten.

c. Kolaborasi dengan madrasah: Kerja sama orang
tua dan guru memperkuat praktik pembiasaan
nilai, menghubungkan pendidikan di madrasah
dengan pengalaman sosial di keluarga dan
masyarakat.

4. Implikasi Respon

Berdasarkan data akademik, respon guru, siswa, dan
orang tua memiliki implikasi sebagai berikut:

a. Keberhasilan transmisi nilai tergantung pada
partisipasi aktif semua pihak: Guru, siswa, dan
orang tua harus berperan secara sinergis.

b. Perlu strategi komunikasi dan sosialisasi nilai:
Madrasah perlu menjelaskan tujuan dan metode
pembelajaran berbasis budaya lokal agar orang
tua dan komunitas mendukung penuh.

c. Penguatan pembiasaan nilai di rumah dan
lingkungan: Dukungan orang tua memperkuat
internalisasi nilai yang diperoleh di madrasah.

d. Pemantauan dan evaluasi berkelanjutan: Respon
semua  pthak  perlu  diobservasi  untuk
menyesuaikan strategi pendidikan dan
meningkatkan efektivitas transmisi nilai.

Dengan demikian, respon positif guru, siswa, dan orang
tua menjadi faktor penentu keberhasilan transmisi nilai
budaya lokal di madrasah, yang mendukung pendidikan



96

karakter, penguatan nilai sosial, dan internalisasi prinsip
religius secara kontekstual.

D. Dampak Transmisi Nilai terhadap Sikap
Keberagamaan Siswa

Transmisi nilai budaya lokal dan pendidikan Islam di
madrasah memiliki dampak signifikan terhadap sikap
keberagamaan siswa, baik dalam hal pemahaman,
internalisasi, maupun praktik nilai agama dalam
kehidupan sehari-hari. Data akademik menunjukkan
bahwa integrasi nilai lokal dan ajaran Islam dalam
pembelajaran berkontribusi pada pembentukan sikap
religius, moral, dan sosial yang seimbang (Hashim,
2020; Rahman & Nasir, 2021).

1. Peningkatan Pemahaman Nilai Agama

Integrasi nilai budaya lokal dengan pendidikan Islam
membantu siswa memahami:

a. Hukum dan prinsip agama: Misalnya fikih,
ibadah, dan etika sosial dapat dikaitkan dengan
praktik budaya lokal yang sejalan dengan ajaran
Islam.

b. Makna moral dan sosial di balik ajaran agama:
Siswa tidak hanya mengetahui aturan, tetapi juga
memahami nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung
jawab, dan kepedulian sosial yang diinternalisasi
melalui praktik budaya lokal (Ismail, 2019).

Hasil penelitian menunjukkan bahwa siswa yang
terlibat dalam kegiatan berbasis nilai lokal memiliki



97

pemahaman lebih mendalam dan kontekstual mengenai
ajaran agama.

2. Internaliasi Sikap Religius

Proses pembiasaan nilai dan keteladanan guru
memengaruhi sikap keberagamaan siswa:

a. Konsistensi ibadah: Siswa yang terbiasa
mengikuti shalat berjamaah, doa rutin, dan
pengajian di madrasah menunjukkan kedisiplinan
spiritual yang tinggi.

b. Kepatuhan pada norma moral dan sosial: Nilai-
nilai seperti tolong-menolong, musyawarah, dan
hormat terhadap orang lain yang diajarkan melalui
budaya lokal terinternalisasi dalam perilaku
sehari-hari.

c. Toleransi dan moderasi: Integrasi nilai budaya
lokal membantu siswa memahami perbedaan,
menghargai adat, dan bersikap moderat dalam
kehidupan sosial-religius (Sulaiman, 2017).

3. Penguatan Praktek Keagamaan dalam
Kehidupan Sehari-hari

Transmisi nilai juga berdampak pada praktik agama
siswa:

a. Partisipasi aktif dalam kegiatan keagamaan:
Misalnya pengajian, peringatan hari besar Islam,
dan kegiatan sosial keagamaan.

b. Aplikasi nilai agama dalam konteks sosial-
budaya: Siswa mampu menerapkan prinsip figh
dan akhlak sesuai konteks lokal, seperti penerapan



98

zakat, sedekah, atau musyawarah dalam
kehidupan komunitas.

c. Keseimbangan antara religius dan budaya lokal:
Siswa mampu mengharmoniskan praktik budaya
lokal dengan ajaran agama tanpa mengorbankan
prinsip Islam (Hashim, 2020).

4. Implikasi Dampak

Berdasarkan data akademik, dampak transmisi nilai
terhadap sikap keberagamaan siswa mencakup:

a. Peningkatan kedisiplinan dan tanggung jawab
spiritual: Siswa menunjukkan komitmen dalam
menjalankan ibadah dan aturan agama.

b. Pembentukan karakter religius yang moderat dan
toleran: Integrasi budaya lokal mendukung
pemahaman agama yang kontekstual dan inklusif.

c. Internalisasi nilai sosial dan moral: Siswa belajar
nilai-nilai sosial, etika, dan moral melalui praktik
sehari-hari yang selaras dengan budaya lokal.

d. Penguatan identitas religius dan kultural: Siswa
memiliki identitas yang seimbang antara nilai
agama dan budaya lokal, mendukung
pengembangan generasi yang harmonis dan
berbudaya.

Dengan demikian, transmisi nilai budaya lokal dan
pendidikan Islam di madrasah secara signifikan
membentuk sikap keberagamaan siswa, menjadikannya
lebih disiplin, toleran, dan mampu menginternalisasi
prinsip moral dan sosial dalam kehidupan sehari-hari.

E. Implikasi Sosial dan Kultural dalam Kehidupan



99

Masyarakat

Transmisi nilai budaya lokal dan pendidikan Islam di
madrasah tidak hanya berdampak pada siswa, tetapi
juga memberikan implikasi sosial dan kultural yang
signifikan bagi masyarakat secara luas. Data akademik
menunjukkan bahwa proses pembelajaran berbasis
budaya lokal berkontribusi pada penguatan kohesi
sosial, pelestarian budaya, dan pembentukan
masyarakat yang toleran dan beradab (Koentjaraningrat,
2009; Hashim, 2020).

1. Penguatan Kohesi Sosial

a. Peningkatan kerjasama dan gotong royong: Nilai-
nilai budaya lokal seperti musyawarah dan
solidaritas yang diajarkan di madrasah diterapkan
oleh siswa dalam interaksi sosial di masyarakat,
memperkuat kebersamaan dan tanggung jawab
kolektif.

b. Peningkatan partisipasi komunitas: Kegiatan
madrasah yang melibatkan masyarakat, seperti
perayaan hari besar Islam atau kegiatan sosial,
meningkatkan interaksi positif antara sekolah,
keluarga, dan komunitas adat (Sulaiman, 2017).

c. Pengembangan kepedulian sosial: Siswa yang
terbiasa melakukan kegiatan sosial di madrasah
membawa sikap peduli terhadap lingkungan dan
masyarakat luas, mempromosikan solidaritas dan
kesadaran sosial.



100

2. Pelestarian dan Relevansi Budaya Lokal

a. Internalisasi nilai budaya dalam generasi muda:
Kegiatan pembiasaan nilai dan partisipasi dalam
tradisi lokal membantu siswa memahami,
menghargai, dan melestarikan budaya setempat.

b. Harmonisasi budaya dan agama: Integrasi nilai
budaya lokal dengan prinsip Islam menciptakan
masyarakat yang mampu mempertahankan
warisan budaya tanpa mengorbankan prinsip
religius (Ismail, 2019).

c. Peningkatan identitas kultural dan religius:
Generasi muda yang memahami nilai lokal dan
agama memiliki identitas yang seimbang,
memperkuat rasa memiliki terhadap budaya dan
agama mereka.

3. Pembentukan Nilai Sosial dan Etika

a. Peningkatan toleransi dan penghargaan terhadap
perbedaan: Siswa yang terbiasa mengamalkan
nilai budaya lokal dan agama cenderung lebih
menghargai perbedaan sosial, budaya, dan agama
dalam masyarakat.

b. Penanaman etika sosial: Nilai-nilai seperti
disiplin, hormat, kejujuran, dan tanggung jawab
yang ditanamkan melalui madrasah diterapkan
dalam interaksi sosial sehari-hari.

c. Peran madrasah sebagai agen perubahan sosial:
Madrasah menjadi pusat edukasi moral dan
budaya yang menyiapkan siswa untuk menjadi
anggota masyarakat yang beretika, berbudaya, dan
religius (Rahman & Nasir, 2021).



101

4. Implikasi Praktis bagi Masyarakat

Berdasarkan data akademik, implikasi sosial dan
kultural dari transmisi nilai budaya lokal di madrasah
meliputi:

a. Penguatan  integrasi  sosial: Siswa  yang
internalisasi nilai budaya lokal membantu
mempererat jaringan sosial di komunitas.

b. Pelestarian budaya lokal secara berkelanjutan:
Tradisi dan norma lokal tetap hidup melalui
keterlibatan generasi muda.

c. Pengembangan masyarakat yang toleran dan
harmonis: Integrasi nilai agama dan budaya
mendorong masyarakat yang moderat, inklusif,
dan saling menghormati.

d. Peningkatan kapasitas masyarakat untuk adaptasi
nilai: Masyarakat belajar menyesuaikan nilai-nilai
tradisional dengan tuntutan modern tanpa
kehilangan identitas lokal.

Dengan demikian, transmisi nilai budaya lokal dan
pendidikan Islam di madrasah memiliki dampak sosial
dan kultural yang luas, tidak hanya membentuk karakter
siswa, tetapi juga memperkuat kohesi sosial, pelestarian
budaya, dan pembentukan masyarakat yang religius,
toleran, dan berbudaya.



102

BAB VII
MODEL INTEGRASI PENDIDIKAN
ISLAM DAN KEARIFAN LOKAL

A. Desain Model Integrasi Nilai Budaya Lokal

Integrasi nilai budaya lokal dalam pendidikan Islam di
madrasah memerlukan desain model yang sistematis,
kontekstual, dan berbasis bukti akademik. Data
penelitian menunjukkan bahwa model integrasi harus
mempertimbangkan aspek nilai, kurikulum, metode
pembelajaran, dan keterlibatan komunitas agar efektif
mentransmisikan nilai budaya dan prinsip Islam
(Hashim, 2020; Rahman & Nasir, 2021).

1. Landasan Desain Model

Desain model integrasi berbasis data akademik
mengacu pada beberapa prinsip:

a. Prinsip kesesuaian nilai: Nilai budaya lokal yang
diintegrasikan harus sejalan dengan prinsip
akidah, syariah, dan akhlak Islam. Misalnya, nilai
gotong royong, musyawarah, dan rasa hormat
terhadap orang tua dapat dikaitkan dengan prinsip
sosial dan moral Islam (Ismail, 2019).

b. Prinsip kontekstual: Model disesuaikan dengan
kondisi lokal madrasah, budaya masyarakat
sekitar, dan karakteristik siswa. Hal 1ni
memastikan  relevansi  pembelajaran  dan
internalisasi nilai yang efektif.



103

c. Prinsip partisipatif: Integrasi melibatkan guru,
siswa, orang tua, dan tokoh adat sebagai agen
utama untuk memperkuat keterlibatan semua
pthak (Sulaiman, 2017).

2. Komponen Model Integrasi

Berdasarkan temuan akademik dan praktik lapangan,
komponen model integrasi mencakup:

a. Komponen Kurikulum:

1) Penyusunan materi pembelajaran fikih,
akhlak, dan sejarah Islam yang dikaitkan
dengan praktik budaya lokal.

2) Penyisipan modul khusus tentang kearifan
lokal yang sejalan dengan ajaran Islam.

b. Komponen Metode Pembelajaran:

1) Pembelajaran kontekstual: Menggunakan
pengalaman siswa dan praktik budaya lokal
sebagai media belajar.

2) Pembelajaran ~ berbasis  proyek  dan
partisipatif: Siswa terlibat dalam kegiatan
sosial, seni budaya, dan ritual lokal yang
sejalan dengan prinsip Islam.

3) Pembiasaan nilai dan keteladanan guru:
Guru menampilkan perilaku religius dan
budaya lokal yang menjadi contoh bagi
siswa.

c. Komponen Evaluasi dan Refleksi:

1) Pengukuran internalisasi nilai melalui
observasi perilaku, refleksi diri, dan
partisipasi dalam kegiatan keagamaan dan
budaya.



104

2) Evaluasi berkelanjutan untuk menyesuaikan
metode dan materi agar sesuai dengan
kebutuhan siswa dan konteks lokal.

d. Komponen Keterlibatan Komunitas:

1) Keterlibatan orang tua, tokoh adat, dan
masyarakat dalam kegiatan madrasah untuk
memperkuat praktik nilai budaya lokal.

2) Sinergi antara madrasah dan komunitas
sebagai strategi pelestarian budaya dan
pendidikan karakter.

3. Tahapan Implementasi Model

Data penelitian menunjukkan bahwa implementasi
model integrasi dapat dilakukan secara bertahap:

a. Analisis konteks lokal: Identifikasi nilai budaya
lokal, kondisi madrasah, dan karakteristik siswa.

b. Desain kurikulum integratif: Menyusun materi
pembelajaran yang menggabungkan nilai budaya
lokal dan ajaran Islam.

c. Pelaksanaan pembelajaran: Melalui kegiatan
kontekstual, partisipatif, dan pembiasaan nilai.

d. Monitoring dan evaluasi: Mengukur dampak
internalisasi nilai dan menyesuaikan strategi
pembelajaran.

e. Penguatan komunitas: Mengintegrasikan peran
orang tua, tokoh adat, dan masyarakat untuk
memastikan keberlanjutan.

4. Implikasi Desain Model

Desain model integrasi ini memiliki implikasi akademik
dan praktis:



105

a. Meningkatkan efektivitas transmisi nilai: Siswa
lebih mudah menginternalisasi nilai budaya dan
prinsip Islam.

b. Memperkuat pembelajaran karakter: Integrasi
nilai budaya lokal dan agama membentuk siswa
yang beretika, religius, dan berbudaya.

c. Menjadi strategi pelestarian budaya: Generasi
muda memahami dan mengamalkan nilai budaya
lokal dalam kehidupan sehari-hari.

d. Meningkatkan relevansi  pendidikan  Islam:
Pembelajaran lebih kontekstual, relevan, dan
sesuai  dengan  kebutuhan  sosial-budaya
masyarakat.

Dengan demikian, desain model integrasi nilai budaya
lokal dan pendidikan Islam di madrasah bersifat
sistematis, kontekstual, dan partisipatif, menjadikan
madrasah sebagai ruang efektif untuk pendidikan
karakter, internalisasi nilai budaya, dan pembentukan
sikap religius yang moderat.

B. Prinsip-Prinsip Pengembangan Model Pembelajaran

Pengembangan model pembelajaran yang
mengintegrasikan nilai budaya lokal dan pendidikan
Islam harus didasarkan pada prinsip-prinsip akademik
yang memastikan  relevansi, efektivitas, dan
keberlanjutan pendidikan. Berdasarkan data penelitian
dan literatur pendidikan Islam, prinsip-prinsip ini
meliputi beberapa aspek berikut (Hashim, 2020;
Rahman & Nasir, 2021; Ismail, 2019):



106

1. Prinsip Keselarasan Nilai

a. Integrasi nilai lokal dan agama: Nilai-nilai budaya
lokal yang dimasukkan ke dalam pembelajaran
harus selaras dengan akidah, syariah, dan akhlak
Islam.

b. Harmonisasi norma sosial dan ajaran agama:
Praktik budaya yang relevan digunakan sebagai
sarana internalisasi nilai moral dan sosial tanpa
menyalahi prinsip agama.

c. Penerimaan kontekstual: Nilai yang diadopsi
harus diterima oleh komunitas lokal dan dapat

diaplikasikan dalam kehidupan siswa sehari-hari
(Sulaiman, 2017).

2. Prinsip Kontekstual

a. Relevansi dengan pengalaman siswa: Materi dan
metode  pembelajaran  disesuaikan  dengan
lingkungan sosial, budaya, dan pengalaman hidup
siswa.

b. Keterkaitan =~ dengan  praktik  sehari-hari:
Pembelajaran mengaitkan ajaran Islam dan
budaya lokal dengan aktivitas nyata siswa di
madrasah, keluarga, dan masyarakat.

c. Fleksibilitas dalam adaptasi budaya: Model
pembelajaran mampu menyesuaikan diri dengan
variasi budaya lokal dan perubahan sosial modern
(Koentjaraningrat, 2009).

3. Prinsip Partisipatif

a. Keterlibatan semua pemangku kepentingan: Guru,
siswa, orang tua, dan tokoh adat berperan aktif



107

dalam perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasi
pembelajaran.

Kolaborasi guru dan komunitas: Guru bekerja
sama dengan masyarakat untuk mengembangkan
materi dan kegiatan yang mencerminkan nilai

lokal.

. Pemberdayaan siswa: Siswa menjadi subjek aktif

yang terlibat dalam pengambilan keputusan,
proyek pembelajaran, dan kegiatan budaya serta
keagamaan.

4. Prinsip Pembiasaan dan Keteladanan

a.

Keteladanan guru: Guru berperan sebagai teladan
dalam mengamalkan nilai budaya lokal dan ajaran
Islam.

. Pembiasaan nilai dalam kegiatan rutin: Nilai

moral, sosial, dan religius diterapkan melalui
rutinitas harian, kegiatan keagamaan, dan tradisi
lokal.

. Internalisasi melalui praktik langsung: Siswa

belajar dengan melakukan, mengalami, dan
mengamati praktik budaya dan ibadah, bukan
hanya melalui teori.

5. Prinsip Evaluatif dan Reflektif

a.

Monitoring internalisasi nilai: Pengembangan
model dilengkapi mekanisme evaluasi untuk
mengukur pemahaman dan penerapan nilai oleh
siswa.

. Refleksi  berkelanjutan: Guru dan siswa

melakukan refleksi terhadap praktik pembelajaran



108

untuk menilai relevansi dan efektivitas integrasi
nilai.

Penyesuaian model berdasarkan data: Hasil
evaluasi digunakan untuk menyempurnakan

materi, metode, dan strategi pembelajaran agar
lebih efektif.

6. Prinsip Keberlanjutan dan Pelestarian Budaya

a.

Pelestarian budaya lokal: Model pembelajaran
mendorong siswa untuk memahami, menghargai,
dan melestarikan nilai budaya lokal.

. Penguatan identitas religius dan kultural:

Pembelajaran membantu siswa membangun
identitas yang moderat, toleran, dan berbudaya.
Integrasi dengan kegiatan masyarakat: Nilai
budaya dan agama diterapkan tidak hanya di
madrasah, tetapi juga dalam kehidupan sosial
masyarakat.

Implikasi Prinsip-Prinsip Pengembangan Model

Berdasarkan data akademik, penerapan prinsip-prinsip
ini memastikan bahwa model pembelajaran:

a.

b.
c.

Efektif dalam internalisasi nilai budaya dan
agama;

Relevan dengan konteks sosial-budaya siswa;
Meningkatkan keterlibatan guru, siswa, dan
komunitas;

Mendukung pelestarian budaya lokal dan
pendidikan karakter yang moderat dan toleran.



109

Dengan demikian, prinsip-prinsip pengembangan
model pembelajaran menjadikan madrasah sebagai
ruang efektif untuk integrasi pendidikan Islam dan
kearifan lokal, menghasilkan siswa yang religius,
berbudaya, dan berkarakter sosial.

C. Model Pembelajaran Fikih Berbasis Budaya Lokal

Pembelajaran fikih yang diintegrasikan dengan nilai
budaya lokal merupakan pendekatan kontekstual yang
menghubungkan prinsip syariah dengan pengalaman
dan praktik budaya siswa. Data akademik menunjukkan
bahwa model 1in1 efektif dalam meningkatkan
pemahaman hukum Islam, internalisasi akhlak, dan
pengembangan karakter siswa (Hashim, 2020; Rahman
& Nasir, 2021).

1. Landasan Model

Model pembelajaran fikih berbasis budaya lokal
dibangun atas beberapa landasan akademik:

a. Prinsip relevansi kontekstual: Materi fikih
disampaikan melalui praktik budaya lokal yang
sesual dengan ajaran Islam, sehingga siswa dapat
memahami hukum Islam dalam kehidupan sehari-
hari.

b. Prinsip akulturasi nilai: Nilai budaya lokal yang
positif dan sejalan dengan syariah, seperti
musyawarah, gotong royong, dan etika sosial,
dijadikan media pembelajaran fikih.

c. Prinsip partisipatif dan experiential learning:
Siswa belajar secara aktif melalui kegiatan
praktik, observasi, simulasi, dan proyek yang



110

memadukan budaya lokal dan hukum Islam
(Ismail, 2019).

2. Komponen Model

Berdasarkan data akademik, komponen model
pembelajaran fikih berbasis budaya lokal meliputi:

a. Komponen Kurikulum dan Materi:

1) Materi fikih dikaitkan dengan praktik
budaya lokal yang relevan, misalnya tata
cara ibadah, adab, atau muamalah yang
sejalan dengan adat setempat.

2) Modul khusus tentang penerapan hukum
fikih dalam konteks sosial-budaya lokal
disusun untuk memberikan contoh konkret.

b. Komponen Metode Pembelajaran:

1) Pembelajaran  kontekstual: =~ Mengaitkan
materi fikih dengan aktivitas sehari-hari
siswa, seperti tradisi lokal yang selaras
dengan akhlak Islami.

2) Project-based learning: Siswa melakukan
proyek  sosial atau  budaya = yang
mengintegrasikan hukum fikih dan praktik
budaya.

3) Simulasi dan role-play: Metode ini
membantu siswa memahami penerapan
hukum fikih dalam situasi nyata yang terkait
budaya lokal.

c. Komponen Evaluasi:

1) Penilaian berbasis praktik: Observasi

keterampilan, perilaku, dan pemahaman



111

siswa dalam menerapkan fikih dan nilai
budaya lokal.

2) Refleksi siswa: Siswa melakukan jurnal atau
diskusi reflektif untuk menilai pemahaman
dan pengalaman belajar.

3) Umpan balik guru dan komunitas: Guru dan
tokoh adat memberikan masukan untuk
memperkuat internalisasi nilai.

3. Tahapan Implementasi

Tahapan implementasi model pembelajaran ini
meliputi:

a. Identifikasi nilai budaya lokal yang relevan
dengan prinsip fikih dan akhlak.

b. Desain materi dan metode pembelajaran yang
mengintegrasikan hukum fikih dengan praktik
budaya lokal.

c. Pelaksanaan pembelajaran  melalui  praktik
langsung, proyek, dan simulasi.

d. Monitoring dan evaluasi internalisasi nilai melalui
observasi, refleksi, dan umpan balik.

¢. Penguatan kerja sama dengan orang tua dan
komunitas untuk memastikan keberlanjutan
internalisasi nilai.

4. Dampak dan Manfaat Akademik

Berdasarkan data penelitian, penerapan model
pembelajaran fikih berbasis budaya lokal memberikan
dampak sebagai berikut:



112

a. Peningkatan pemahaman fikih secara kontekstual
dan praktis.

b. Internalisasi nilai moral dan akhlak yang
konsisten dengan budaya lokal.

c. Penguatan karakter religius dan sosial: siswa
menjadi lebih disiplin, toleran, dan bertanggung
jawab dalam interaksi sosial.

d. Pelestarian budaya lokal melalui praktik yang
relevan dengan ajaran Islam.

Dengan demikian, model pembelajaran fikih berbasis
budaya lokal menjadikan madrasah sebagai ruang
belajar yang kontekstual, partisipatif, dan relevan,
sehingga siswa tidak hanya memahami hukum Islam
secara teoritis, tetapi juga mampu mengamalkannya
secara nyata dalam kehidupan sosial dan budaya
mereka.

D. Implementasi Model dalam Konteks Madrasah

Implementasi model integrasi pendidikan Islam dan
nilai budaya lokal di madrasah memerlukan pendekatan
sistematis dan kontekstual, yang memperhatikan
karakteristik siswa, kapasitas guru, kurikulum, serta
keterlibatan ~ komunitas lokal. Data  akademik
menunjukkan bahwa keberhasilan implementasi sangat
bergantung pada sinergi antara  perencanaan,
pelaksanaan, evaluasi, dan penguatan komunitas
(Hashim, 2020; Rahman & Nasir, 2021).

1. Perencanaan Implementasi

a. Analisis konteks lokal: Madrasah melakukan
identifikasi nilai budaya lokal yang relevan dan



113

sejalan dengan prinsip Islam, serta karakteristik
sosial, budaya, dan religius siswa.

Desain  kurikulum  integratif: = Kurikulum
menggabungkan materi fikih, akhlak, dan kearifan
lokal, disusun dengan metode pembelajaran
kontekstual dan partisipatif (Ismail, 2019).
Penentuan metode pembelajaran: Memilih strategi
yang mendukung internalisasi nilai, seperti
pembiasaan, simulasi, role-play, proyek, dan
pembelajaran berbasis pengalaman.

2. Pelaksanaan Pembelajaran

a.

Pembelajaran berbasis praktik: Siswa mengikuti
kegiatan yang menghubungkan hukum Islam
dengan praktik budaya lokal, misalnya ritual adat
yang sejalan dengan akhlak, gotong royong, dan
musyawarah.

. Pembiasaan nilai melalui keteladanan guru: Guru

menjadi teladan dalam mengamalkan prinsip
Islam dan nilai budaya lokal sehingga siswa
meniru perilaku positif.

Kegiatan kolaboratif dengan komunitas: Kegiatan
madrasah melibatkan tokoh adat, orang tua, dan
masyarakat dalam pembelajaran budaya dan
praktik keagamaan.

3. Evaluasi dan Monitoring

a.

Penilaian berbasis perilaku dan praktik: Guru
memantau internalisasi nilai melalui pengamatan,
partisipasi siswa dalam kegiatan madrasah, dan
keterlibatan dalam praktik sosial-budaya.



114

b. Refleksi dan umpan balik: Siswa melakukan
refleksi terhadap pengalaman belajar, sementara
guru dan tokoh masyarakat memberikan umpan
balik untuk memperkuat internalisasi nilai
(Sulaiman, 2017).

c. Penyesuaian strategi pembelajaran: Hasil evaluasi
digunakan untuk menyempurnakan materi,
metode, dan kegiatan agar lebih efektif dan
relevan.

4. Penguatan Keterlibatan Komunitas

a. Kolaborasi dengan orang tua: Orang tua
dilibatkan dalam kegiatan pembelajaran di rumah
maupun kegiatan madrasah untuk memperkuat
internalisasi nilai.

b. Kemitraan dengan tokoh adat dan masyarakat:
Tokoh adat berperan sebagai fasilitator dan
pendamping kegiatan budaya serta pembiasaan
nilai di madrasah.

c. Sinergi dengan lembaga sosial lokal: Kegiatan
keagamaan, sosial, dan budaya di madrasah
terintegrasi dengan praktik komunitas,
memperkuat  relevansi  pendidikan  dengan
kehidupan nyata.

S. Implikasi Implementasi

Berdasarkan data akademik, implementasi model
integrasi di madrasah menghasilkan beberapa dampak
positif:



115

a. Efektivitas internalisasi nilai budaya dan agama
meningkat  karena  pembelajaran  bersifat
kontekstual dan partisipatif.

b. Peningkatan kompetensi guru dalam
mengembangkan materi dan metode yang relevan
dengan budaya lokal.

c. Penguatan karakter siswa: Siswa menjadi lebih
religius, disiplin, toleran, dan berbudaya.

d. Pelestarian budaya lokal dan pengembangan
masyarakat: Praktik budaya lokal tetap hidup dan
diterapkan secara konsisten dalam kehidupan
sosial.

e. Peningkatan sinergi madrasah, keluarga, dan
komunitas: Kerja sama yang harmonis
mendukung keberlanjutan pembelajaran berbasis
nilai.

Dengan demikian, implementasi model integrasi
pendidikan Islam dan kearifan lokal di madrasah
bersifat sistematis, partisipatif, dan kontekstual,
sehingga mampu membentuk siswa yang religius,
berkarakter, dan mampu menerapkan nilai budaya lokal
dalam kehidupan sehari-hari

E. Evaluasi dan Keberlanjutan Model

Evaluasi dan keberlanjutan model integrasi pendidikan
Islam dan nilai budaya lokal merupakan aspek penting
untuk  menjamin  efektivitas, relevansi, dan
kesinambungan internalisasi nilai di madrasah. Data
akademik menunjukkan bahwa evaluasi yang sistematis
dan strategi keberlanjutan yang terencana dapat
memperkuat hasil pembelajaran serta menjaga



116

kelestarian budaya lokal (Hashim, 2020; Rahman &
Nasir, 2021).

1. Evaluasi Model

Evaluasi model bertujuan untuk menilai sejauh mana
integrasi nilai budaya lokal dan pendidikan Islam
berhasil dalam pembentukan karakter dan internalisasi
nilai siswa. Beberapa aspek evaluasi meliputi:

a. Evaluasi  hasil belajar siswa: Mengukur
pemahaman fikih, akhlak, dan nilai budaya lokal
melalui observasi, tugas praktik, proyek, dan
refleksi siswa.

b. Evaluasi perilaku dan sikap: Memantau perubahan
sikap siswa dalam kehidupan sehari-hari, seperti
kedisiplinan, toleransi, kepedulian sosial, dan
keterlibatan dalam tradisi lokal (Sulaiman, 2017).

c. Evaluasi proses pembelajaran: Menilai metode,
media, dan strategi guru, serta sejauh mana
kegiatan pembelajaran mampu mengintegrasikan
budaya lokal dengan prinsip Islam.

d. Evaluasi keterlibatan komunitas: Mengukur
partisipasi orang tua, tokoh adat, dan masyarakat

dalam mendukung pembelajaran berbasis budaya
lokal.

2. Mekanisme Evaluasi

Berdasarkan data akademik, mekanisme evaluasi yang
efektif meliputi:

a. Observasi langsung terhadap perilaku siswa dalam
pembelajaran dan kegiatan sosial-budaya.



117

b. Refleksi dan jurnal siswa, sebagai sarana untuk
menilai internalisasi nilai dan pengalaman belajar.

c. Penilaian kolaboratif guru dan tokoh adat, yang
memberikan masukan berbasis konteks budaya
lokal.

d. Analisis hasil kegiatan dan proyek, untuk menilai
penerapan nilai budaya dan prinsip Islam secara
nyata.

3. Strategi Keberlanjutan Model

Keberlanjutan model integrasi ditujukan untuk
menjamin bahwa internalisasi nilai dan pembelajaran
berbasis budaya lokal dapat berlangsung jangka
panjang. Strategi yang dapat diterapkan meliputi:

a. Penguatan kapasitas guru: Pelatihan berkelanjutan
untuk mengembangkan kompetensi integrasi nilai
budaya lokal dalam kurikulum dan metode
pembelajaran.

b. Keterlibatan aktif komunitas dan orang tua:
Sinergi yang kuat antara madrasah, keluarga, dan
tokoh adat memastikan pembiasaan nilai tetap
berjalan di rumah dan masyarakat.

c. Dokumentasi dan revisi model: Menyimpan
catatan kegiatan dan hasil evaluasi untuk
menyesuaikan model dengan dinamika sosial-
budaya dan perkembangan siswa.

d. Integrasi  dengan  kebijakan  pendidikan:
Menyelaraskan model dengan standar kurikulum
nasional dan kebijakan pendidikan Islam agar
mendapat dukungan formal.



118

¢. Pengembangan budaya madrasah: Menjadikan
pembelajaran berbasis nilai budaya lokal sebagai
bagian dari identitas dan tradisi madrasah.

4. Implikasi Evaluasi dan Keberlanjutan

Berdasarkan data akademik, evaluasi dan keberlanjutan
model memiliki beberapa implikasi penting:

a. Meningkatkan efektivitas internalisasi nilai:
Evaluasi berkelanjutan memastikan siswa benar-
benar memahami dan mengamalkan nilai budaya
lokal dan prinsip Islam.

b. Memperkuat adaptasi model: Hasil evaluasi
digunakan untuk memperbaiki materi, metode,
dan strategi pembelajaran agar lebih relevan dan
efektif.

c. Menjamin pelestarian budaya lokal:
Keberlanjutan model membantu generasi muda
memahami dan menerapkan nilai budaya secara
konsisten.

d. Mendorong pembelajaran yang resilien dan
berkelanjutan: Model yang dievaluasi secara
berkala dan disesuaikan dengan konteks lokal
mampu bertahan dan berkembang seiring
perubahan sosial.

Dengan demikian, evaluasi yang sistematis dan strategi
keberlanjutan  yang terencana menjadi  kunci
keberhasilan implementasi model integrasi pendidikan
Islam dan kearifan lokal di madrasah, sehingga
memberikan dampak jangka panjang terhadap
internalisasi  nilai, pembentukan karakter, dan
pelestarian budaya lokal.



119

BAB VIII
PENUTUP

A Kesimpulan

Berdasarkan pembahasan dalam buku ini, dapat ditarik
beberapa kesimpulan utama terkait praktik transmisi
nilai budaya lokal di madrasah dan integrasinya dengan
pendidikan Islam:

1. Madrasah sebagai ruang integrasi pendidikan
Islam dan budaya lokal
Madrasah memiliki peran strategis sebagai
lembaga  pendidikan yang tidak  hanya
menekankan pengajaran agama, tetapi juga
menjadi ruang internalisasi nilai budaya lokal.
Proses ini memungkinkan siswa memahami dan
mengamalkan prinsip agama secara kontekstual,
sejalan dengan norma dan praktik budaya
masyarakat. Madrasah berfungsi sebagai mediator
antara tradisi lokal dan pendidikan Islam,
sehingga tercipta pembelajaran yang relevan,
partisipatif, dan kontekstual (Hashim, 2020;
Ismail, 2019).

2. Transmisi nilai budaya lokal meningkatkan
pemahaman dan praktik keagamaan siswa
Integrasi nilai budaya lokal dalam pembelajaran,
terutama melalui pembiasaan, keteladanan guru,
kegiatan keagamaan, dan tradisi lokal, mampu



120

membentuk sikap religius yang moderat, disiplin,
toleran, dan berbudaya. Siswa tidak hanya
memahami hukum fikih dan prinsip akhlak secara
teoritis, tetapi juga menginternalisasi nilai moral,
sosial, dan budaya dalam kehidupan sehari-hari
(Rahman & Nasir, 2021).

. Model pembelajaran berbasis budaya lokal efektif
dalam konteks madrasah

Model pembelajaran fikih berbasis budaya lokal
yang dikembangkan melalui kurikulum integratif,
metode kontekstual, partisipatif, dan evaluasi
berbasis praktik terbukti efektif. Model ini
memperkuat pemahaman siswa terhadap ajaran
Islam, menumbuhkan karakter religius dan sosial,
serta melestarikan nilai budaya lokal yang sejalan
dengan prinsip syariah.

. Keterlibatan komunitas menjadi faktor kunci
keberhasilan

Keberhasilan implementasi model integrasi sangat
bergantung pada sinergi antara madrasah, guru,
siswa, orang tua, tokoh adat, dan masyarakat.
Partisipasi aktif komunitas memastikan
internalisasi nilai berkelanjutan, penguatan
karakter siswa, dan pelestarian budaya lokal.
Interaksi ini juga memperkuat kohesi sosial dan
toleransi dalam masyarakat (Sulaiman, 2017).

. Evaluasi dan keberlanjutan model penting untuk
dampak jangka panjang

Evaluasi sistematis terhadap proses dan hasil
pembelajaran diperlukan untuk menilai efektivitas
internalisasi nilai. Strategi keberlanjutan yang
melibatkan penguatan kapasitas guru,
dokumentasi kegiatan, dan kolaborasi dengan



121

komunitas memastikan model pembelajaran dapat
bertahan, berkembang, dan memberikan dampak
jangka panjang pada pembentukan karakter siswa
dan pelestarian budaya lokal (Koentjaraningrat,
2009; Hashim, 2020).

Kesimpulan Umum

Secara keseluruhan, praktik transmisi nilai budaya lokal
di madrasah yang diintegrasikan dengan pendidikan
Islam menghasilkan pendidikan yang kontekstual,
berkarakter, dan relevan dengan kehidupan sosial
budaya masyarakat. Madrasah tidak hanya menjadi
pusat pembelajaran agama, tetapi juga agent of cultural
preservation dan character building, yang mampu
menyiapkan generasi muda yang religius, toleran,
berbudaya, dan berdaya saing dalam masyarakat
modern.

B. Implikasi Teoretis dan Praktis

Berdasarkan pembahasan dan temuan dalam buku ini,
praktik transmisi nilai budaya lokal di madrasah
memiliki implikasi teoretis dan praktis yang signifikan
bagi pendidikan Islam, pengembangan karakter, dan
pelestarian budaya lokal.

1. Implikasi Teoretis

a. Pengembangan teori pendidikan Islam berbasis
konteks lokal
Temuan penelitian ini menegaskan pentingnya
pendekatan kontekstual dalam pendidikan Islam,
yang mengintegrasikan nilai budaya lokal ke



122

dalam kurikulum dan praktik pembelajaran. Hal
ini memperkaya teori pendidikan Islam tradisional
dengan perspektif akulturasi budaya dan
internalisasi nilai (Hashim, 2020).

b. Konfirmasi prinsip integrasi nilai budaya dan
agama
Buku ini memberikan bukti empiris bahwa nilai
budaya lokal yang positif dapat diselaraskan
dengan prinsip akidah, syariah, dan akhlak,
mendukung teori tentang harmonisasi agama dan
budaya dalam pendidikan (Ismail, 2019).

c. Kontribusi terhadap teori pembelajaran
karakter dan sosial
Integrasi budaya lokal dalam pembelajaran fikih
mendukung teori character education dan
pembelajaran sosial-budaya, menunjukkan bahwa
internalisasi nilai moral dan sosial dapat dicapai
melalui pembiasaan, keteladanan, dan praktik
kontekstual.

d. Penguatan model pembelajaran berbasis
pengalaman dan partisipatif
Penelitian ini menegaskan relevansi teori
experiential learning dan project-based learning
dalam konteks madrasah, yang memungkinkan
siswa belajar melalui pengalaman nyata dan
keterlibatan aktif dalam budaya lokal.

2. Implikasi Praktis

a. Bagi Madrasah dan Guru
1) Guru dapat menggunakan model integrasi
budaya lokal dalam kurikulum fikih dan



123

pendidikan karakter untuk memperkuat
internalisasi nilai.

2) Madrasah dapat mengembangkan kegiatan
pembiasaan nilai, proyek budaya, dan tradisi
keagamaan yang sejalan dengan nilai Islam
untuk membentuk siswa yang berkarakter
dan berbudaya.

b. Bagi Siswa

1) Siswa memperoleh pemahaman agama yang
kontekstual dan mampu menerapkan nilai
moral, sosial, dan budaya dalam kehidupan
sehari-hari.

2) Internalisi nilai budaya lokal mendukung
pembentukan identitas religius dan kultural
yang seimbang.

c. Bagi Orang Tua dan Komunitas

1) Orang tua dan tokoh adat dapat berperan
aktif dalam mendukung pembelajaran nilai
budaya lokal, sehingga keterlibatan
komunitas memperkuat keberlanjutan
internalisasi nilai.

2) Kegiatan madrasah yang melibatkan
masyarakat mendorong pelestarian budaya

lokal dan kohesi sosial.
d. Bagi Kebijakan Pendidikan

1) Hasil penelitian in1 dapat menjadi acuan
bagi pengembangan kurikulum madrasah
yang mengintegrasikan nilai budaya lokal
dengan pendidikan Islam secara sistematis.

2) Memberikan rekomendasi kebijakan bagi
lembaga pendidikan dan pemerintah untuk
mendukung keberlanjutan praktik



124

pendidikan berbasis nilai lokal yang moderat
dan kontekstual.

3. Kesimpulan Implikasi

Secara keseluruhan, implikasi teoretis menegaskan
pentingnya integrasi budaya lokal dalam pendidikan
Islam untuk pengembangan teori dan model
pembelajaran, sedangkan implikasi praktis memberikan
panduan bagi madrasah, guru, siswa, orang tua, dan
pembuat kebijakan untuk menerapkan pendidikan
karakter dan pelestarian budaya secara efektif.

C. Arah Penelitian dan Pengembangan Lanjutan

Berdasarkan temuan dan pembahasan dalam buku ini,
terdapat  sejumlah  peluang  penelitian  dan
pengembangan  lanjutan  yang penting untuk
memperkuat pemahaman dan praktik integrasi
pendidikan Islam dan budaya lokal di madrasah.

1. Pengembangan Model Pembelajaran Lanjutan

a. Diversifikasi model integrasi: Penelitian lanjutan
dapat mengembangkan variasi model
pembelajaran berbasis budaya lokal untuk mata
pelajaran lain selain fikih, misalnya akhlak,
sejarah Islam, dan Pendidikan Agama Islam
terapan.

b. Integrasi teknologi dan budaya lokal: Mengkaji
pemanfaatan teknologi digital untuk mendukung
pembelajaran budaya lokal dan pendidikan
agama, seperti media interaktif, aplikasi edukatif,
dan platform pembelajaran online.



125

c. Penyesuaian untuk konteks multi-kultural: Studi
lebih lanjut dapat mengeksplorasi integrasi nilai
budaya lokal di madrasah yang berada di wilayah
majemuk dengan berbagai etnis dan adat, untuk
memastikan relevansi model secara universal.

2. Penelitian Efektivitas dan Dampak

a. Evaluasi jangka panjang internalisasi nilai:
Penelitian lanjutan dapat memonitor dampak
internalisasi nilai budaya lokal terhadap sikap
religius, karakter, dan perilaku sosial siswa dalam
jangka panjang.

b. Analisis peran guru dan komunitas: Studi
mendalam tentang strategi guru, kepala madrasah,
dan tokoh adat dalam mentransmisikan nilai
budaya lokal dapat memberikan pedoman praktis
bagi pengembangan kapasitas pendidik.

c. Dampak sosial dan kultural: Penelitian dapat
mengevaluasi bagaimana integrasi nilai budaya
lokal mempengaruhi kohesi sosial, toleransi, dan
pelestarian budaya di masyarakat.

3. Pengembangan Kurikulum dan Kebijakan
Pendidikan

a. Integrasi kurikulum berbasis kearifan lokal:
Penelitian lanjutan dapat mengembangkan modul
dan silabus berbasis nilai budaya lokal, untuk
dijadikan referensi bagi madrasah dan lembaga
pendidikan Islam.

b. Kebijakan pendidikan berbasis budaya lokal:
Studi kebijakan dapat mengeksplorasi bagaimana



126

pemerintah dan lembaga pendidikan dapat
mendukung keberlanjutan integrasi nilai budaya
lokal melalui regulasi, pelatthan guru, dan
dukungan sarana-prasarana.

4. Penelitian Interdisipliner

a. Pendekatan sosiologi dan antropologi pendidikan:
Studi interdisipliner dapat menganalisis interaksi
nilai budaya, praktik keagamaan, dan dinamika
sosial masyarakat untuk memperkaya model
pembelajaran.

b. Integrasi psikologi pendidikan: Penelitian dapat
mengeksplorasi bagaimana internalisasi nilai
budaya lokal memengaruhi perkembangan
karakter, motivasi belajar, dan identitas religius
siswa.

5. Implikasi Penelitian Lanjutan

Hasil penelitian lanjutan diharapkan dapat:

a. Menyempurnakan model pembelajaran yang lebih
kontekstual, relevan, dan adaptif terhadap
dinamika sosial-budaya.

b. Memperluas cakupan penerapan nilai budaya
lokal pada berbagai mata pelajaran dan tingkat
pendidikan.

c. Memberikan dasar empiris bagi pengembangan
kebijakan pendidikan Islam yang moderat,
toleran, dan berbudaya.

d. Memperkuat pelestarian budaya lokal sekaligus
membentuk karakter siswa yang religius,
berbudaya, dan sosial.



127

Kesimpulan Arah Penelitian dan Pengembangan

Secara keseluruhan, arah penelitian dan pengembangan
lanjutan menekankan pemantapan model integrasi
pendidikan Islam dan budaya lokal, evaluasi jangka
panjang, serta pengembangan kebijakan dan kurikulum
yang mendukung internalisasi nilai, pembentukan
karakter, dan pelestarian budaya di madrasah dan
masyarakat.

Daftar Pustaka (APA Style)

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and the
philosophy of education. Kuala Lumpur: International
Institute of Islamic Thought & Civilization.

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of
knowledge: General principles and work plan.
Herndon: International Institute of Islamic Thought.

Al-Ghazali, A. H. (2000). Ihya Ulum al-Din (Rev.
ed.). Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah.

Arifin, Z. (2018). Integrasi nilai lokal dalam
pendidikan agama di sekolah dasar. Jurnal Pendidikan
Agama Islam, 6(2), 45-59.

Arifin, Z., & Nugroho, A. (2020). Pembelajaran
karakter berbasis budaya lokal di madrasah. Edukasia
Islamika, 5(1), 12-25.

Badan Standar Nasional Pendidikan. (2016).
Kurikulum 2013: Panduan pengembangan kurikulum.
Jakarta: BSNP,

Bakar, O. (2019). Pendidikan Islam dan nilai
kearifan lokal di Nusantara. Jurnal IImiah Pendidikan
Islam, 14(1), 23-37.



128

Creswell, J. W. (2014). Research design:
Qualitative, quantitative, and mixed methods
approaches (4th ed.). Thousand Oaks: Sage
Publications.

Depdiknas. (2006). Pedoman kurikulum
pendidikan dasar dan menengah. Jakarta: Departemen
Pendidikan Nasional.

Durkheim, E. (1973). Education and sociology.
New York: Free Press.

Fauzi, A. (2017). Strategi pembelajaran
kontekstual berbasis kearifan lokal di madrasah. Jurnal
Pendidikan Karakter, 4(2), 89—102.

Hashim, R. (2020). Integrating local wisdom into
Islamic education: A Malaysian perspective.
International Journal of Islamic Education, 7(3), 45—
60.

Hidayat, R. (2018). Nilai-nilai budaya lokal dalam
pembelajaran Pendidikan Agama Islam. Jurnal Fikih
dan Pendidikan Islam, 3(1), 15-29.

Ismail, M. (2019). Experiential learning dalam
pendidikan agama Islam berbasis budaya lokal. Jurnal
Pendidikan Islam Kontemporer, 6(1), 34-50.

Koentjaraningrat, K. (2009). Pengantar ilmu
antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

Lickona, T. (1991). Educating for character: How
our schools can teach respect and responsibility. New
York: Bantam Books.

Mulyasa, E. (2013). Manajemen pendidikan
karakter: Konsep dan strategi pembelajaran di sekolah.
Bandung: Remaja Rosdakarya.

Nasir, A., & Rahman, F. (2021). Integrasi
pendidikan Islam dan nilai budaya lokal di madrasah.
Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 12(2), 77-92.



129

Noddings, N. (2005). The challenge to care in
schools: An alternative approach to education. New
York: Teachers College Press.

Nugroho, H. (2017). Pembelajaran berbasis
proyek untuk internalisasi nilai budaya di madrasah.
Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, 22(3), 55-70.

Rahman, F., & Nasir, A. (2021). Pendidikan
karakter berbasis kearifan lokal di madrasah: Studi
empiris di Indonesia. Jurnal llmiah Pendidikan Islam,
16(2), 101-117.

Rosidi, A. (2002). Ensiklopedi budaya Sunda.
Bandung: Pustaka Jaya.

Sulaiman, M. (2017). Peran guru dalam transmisi
nilai budaya lokal di madrasah. Jurnal Pendidikan
Islam, 10(1), 45-60.

Suparlan, P. (2003). Masyarakat Indonesia: Suatu
tinjauan antropologi. Jakarta: LP3ES.

Syamsuddin, A. (2016). Strategi integrasi nilai
lokal dan pendidikan agama di sekolah. Jurnal
Pendidikan Karakter, 3(2), 25-38.

UNESCO. (2010). Teaching and learning for a
sustainable future: Culture and education. Paris:
UNESCO.

Wahyudi, 1. (2018). Implementasi kurikulum
berbasis kearifan lokal di madrasah. Jurnal Pendidikan
Islam Kontemporer, 5(2), 60-75.

Widiastuti, R. (2019). Peran madrasah dalam
melestarikan budaya lokal melalui pembelajaran agama.
Jurnal Fikih dan Pendidikan Islam, 4(1), 20-35.

Yuliani, E. (2017). Pembelajaran karakter dan
akhlak berbasis budaya lokal di madrasah. Jurnal
Pendidikan Islam, 11(1), 15-30.



130

Zainuddin, M. (2015). Integrasi nilai lokal dalam
pendidikan Islam: Teori dan praktik. Jakarta:
Prenadamedia Group.

Zubaidah, S. (2016). Model pembelajaran
berbasis budaya lokal untuk pendidikan karakter.
Jurnal Pendidikan Karakter, 2(2), 50—65.

Al-Qur’an dan Terjemahannya. (2004). Jakarta:
Departemen Agama RI.

Asrori, M. (2018). Transformasi nilai budaya
lokal dalam pendidikan agama Islam. Jurnal
Pendidikan Islam, 8(1), 33—48.

Hadi, S. (2020). Pembelajaran agama berbasis
pengalaman siswa dan budaya lokal. Jurnal Pendidikan
dan Kebudayaan Islam, 7(2), 77-91.

Jamaluddin, A. (2019). Strategi pembelajaran
kontekstual untuk internalisasi nilai. Jurnal Pendidikan
Islam Kontemporer, 6(2), 44-59.

Kurniawan, R. (2021). Pendidikan karakter
berbasis kearifan lokal di madrasah: Tinjauan teoritis
dan praktis. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 14(3),
88—-104.

Latief, M. A. (2017). Pendidikan Islam dan
pelestarian budaya lokal di era modern. Jurnal limiah
Pendidikan Islam, 12(1), 65-80.

Munandar, A. (2015). Psikologi pendidikan: Teori
dan aplikasinya. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada.

Subandi, S. (2018). Model pembelajaran berbasis
pengalaman dan budaya lokal di madrasah. Jurnal
Pendidikan Islam, 9(2), 55-70.

Yasin, M. (2020). Integrasi budaya lokal dalam
kurikulum Pendidikan Agama Islam: Kajian empiris.
Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 13(1), 33—48.



131

Sinopsis Buku

Buku “Praktik Transmisi Nilai Budaya Lokal di
Madrasah: Integrasi Pendidikan Islam dan Kearifan
Lokal” mengkaji secara komprehensif bagaimana
madrasah berperan sebagai ruang strategis dalam
mentransmisikan nilai-nilai budaya lokal yang selaras
dengan ajaran Islam. Di tengah arus globalisasi dan
homogenisasi budaya, madrasah tidak hanya berfungsi
sebagai lembaga transfer pengetahuan keagamaan,
tetapi juga sebagai agen pelestari nilai sosial, etika, dan
identitas budaya masyarakat setempat. Buku ini
menyoroti praktik integrasi nilai-nilai lokal seperti
gotong royong, musyawarah, sopan  santun,
penghormatan terhadap guru dan orang tua, serta
kearifan hidup bermasyarakat ke dalam proses
pembelajaran Pendidikan Islam, khususnya pada mata
pelajaran fikih, akidah akhlak, dan Al-Qur’an Hadis.
Integrasi tersebut ditampilkan melalui berbagai strategi
pedagogis, mulai dari perencanaan kurikulum, metode
pembelajaran  kontekstual, = keteladanan  guru,
pembiasaan religius, hingga praktik sosial-keagamaan
di lingkungan madrasah dan masyarakat. Dengan
pendekatan akademik yang reflektif dan berbasis pada
realitas praksis pendidikan, buku ini menunjukkan
bahwa kearifan lokal bukanlah entitas yang
bertentangan dengan nilai-nilai Islam, melainkan
menjadi medium efektif untuk internalisasi ajaran Islam



132

yang moderat, inklusif, dan berakar pada kehidupan
sosial siswa. Transmisi nilai budaya lokal melalui
pendidikan Islam terbukti mampu memperkuat karakter
religius, membangun kesadaran  sosial, serta
menumbuhkan sikap toleran dan harmonis dalam
kehidupan bermasyarakat.Buku ini ditujukan bagi
dosen, guru madrasah, mahasiswa pendidikan Islam,
peneliti, serta para pengambil kebijakan pendidikan
yang memiliki perhatian pada pengembangan model
pembelajaran Islam kontekstual dan berkelanjutan.
Dengan memadukan perspektif teoretis dan praktik
lapangan, buku ini diharapkan menjadi rujukan penting
dalam penguatan peran madrasah sebagai pusat
pembentukan karakter religius dan budaya bangsa.

Profil Penulis

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen tetap pada Fakultas
Tarbiyah dan Ilmu Keguruan, UIN Datokarama Palu.
Beliau memiliki fokus kajian dalam Pendidikan Islam,
Fikih, Ushul Fikih, dan integrasi nilai-nilai budaya
lokal dalam pembelajaran. Selama bertugas sebagai
akademisi, Dr. Bahdar aktif melakukan penelitian dan
pengabdian masyarakat yang berkaitan dengan
pembelajaran berbasis kearifan lokal, internalisasi nilai
agama moderat, dan pendidikan karakter di madrasah.
Selain aktif di dunia akademik, beliau juga berperan
sebagai imam dan pembimbing keagamaan di
masyarakat, memberikan pelatihan guru, serta
mendampingi program pendidikan yang
mengintegrasikan ajaran Islam dan budaya lokal.
Pengalaman lapangan ini memberikan landasan empiris
kuat dalam setiap karya tulisnya. Sebagai penulis, Dr.



133

Bahdar  berkomitmen  untuk  mengembangkan
pendidikan Islam yang kontekstual, moderat, dan
berorientasi pada pembentukan karakter siswa,
sehingga ilmu yang disampaikan tidak hanya bersifat
teoritis, tetapi juga relevan dengan kehidupan nyata di
masyarakat.



