
1 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 
 

 
 

 

 

HALAMAN HAK CIPTA/COPYRIGHT 

© 2025 Dr. Bahdar, M.H.I 

 

Hak cipta dilindungi undang-undang. 

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh atau 

sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik cetak 

maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari penerbit dan 

penulis, kecuali untuk keperluan pendidikan dengan 

menyebut sumbernya. 

Penerbit: 

Foto Copy Maestro Lere Palu Bara  

Alamat:  Jl. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah 

Cetakan Pertama: Oktober 2025 

ISBN: Nomor belum ada 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

 
 

 

PERSEMBAHAN 

Buku ini Penulis Persembahkan dengan Penuh rasa Hormat 

dan cinta Kepada: 

1. Keluarga Tercinta, Ayah, Ibu, dan seluruh Anggota 

Keluarga, yang Senantiasa Memberikan doa, Kasih 

Sayang, dan Dukungan Tanpa henti. 

2. Para Guru dan Pembimbing Akademik, yang telah 

Menyalakan cahaya Ilmu dan Membimbing Langkah 

Penulis dalam Menapaki dunia Keilmuan. 

3. Seluruh Umat Islam, agar Buku ini dapat Menjadi 

Sumbangan Kecil dalam Memperkuat Kesadaran 

akan Pentingnya Menjaga Kesucian dan Halal 

Makanan yang Dikonsumsi. 

4. Generasi Muda, agar dapat Memahami, 

Mengaplikasikan, dan Menyebarkan Ilmu Fikih 

Makanan dalam Kehidupan sehari-hari di Era 

Modern ini. 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

 
 

 

KATA PENGANTAR 

Segala Puji Hanya bagi Allah Subḥānahu wa Ta‘ālā, 

yang telah Memberikan Rahmat, Taufik, dan Kesempatan 

sehingga Buku ini dapat Terselesaikan. Shalawat dan 

Salam Semoga Senantiasa tercurah Kepada Junjungan kita 

Nabi Muhammad saw, yang Senantiasa menjadi Teladan 

dalam Setiap aspek Kehidupan. 

Buku “Fikih Makanan di Era Modern” ini lahir dari 

keprihatinan penulis terhadap realitas kehidupan umat 

Islam saat ini. Di tengah arus globalisasi, kemajuan 

teknologi pangan, dan pesatnya inovasi produk makanan, 

sering kali muncul kebingungan dalam menilai kehalalan 

dan kesucian makanan yang dikonsumsi. Kesadaran akan 

pentingnya memahami fikih makanan menjadi sangat 

krusial, tidak hanya untuk diri sendiri, tetapi juga untuk 

keluarga dan masyarakat luas. 

Bagi penulis, menulis buku ini bukan sekadar 

menyampaikan hukum-hukum fikih, tetapi juga berbagi 

pengalaman, refleksi, dan inspirasi agar pembaca dapat 

menapaki kehidupan modern dengan hati yang tenang, 

iman yang kokoh, dan kesadaran spiritual yang mendalam. 

Setiap bab dalam buku ini dirancang agar mudah dipahami, 

relevan dengan praktik sehari-hari, dan membuka ruang 

untuk berpikir kritis tentang pilihan makanan dan gaya 

hidup Islami. 

Buku ini adalah ungkapan rasa syukur penulis kepada 

semua pihak yang telah memberi dukungan, baik secara 

ilmiah maupun moral. Terima kasih kepada keluarga 

tercinta, guru-guru, sahabat, dan seluruh pihak yang telah 

menginspirasi penulis selama proses penulisan. 



5 
 

 
 

Penulis berharap buku ini dapat menjadi teman 

perjalanan bagi pembaca baik mahasiswa, akademisi, 

praktisi halal, maupun masyarakat umum dalam 

meneguhkan komitmen pada prinsip halal, thayyib, dan 

sehat dalam kehidupan modern. Semoga setiap halaman 

buku ini menghadirkan manfaat, inspirasi, dan kesadaran 

spiritual yang lebih dalam. 

  

 

Palu, Oktober 2025 

Penulis 

 

Dr.Bahdar.M.H.I 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

 
 

 

KATA MOTIVASI 

Setiap Muslim dianugerahi tanggung jawab besar 

untuk menjaga dirinya dari hal-hal yang membahayakan 

iman dan jasmani. Makanan yang kita konsumsi bukan 

hanya soal memenuhi kebutuhan fisik, tetapi juga sarana 

mendidik hati, menumbuhkan akhlak, dan meneguhkan 

iman. Makanan yang halal dan thayyib membawa berkah 

bagi tubuh, pikiran, dan jiwa; sebaliknya, makanan yang 

subhat atau haram bisa menimbulkan kerusakan, baik 

secara spiritual maupun sosial. 

Dalam kehidupan modern yang serba cepat dan 

penuh inovasi pangan, godaan untuk mengonsumsi 

makanan subhat semakin nyata. Oleh karena itu, kesadaran 

akan pentingnya memilih makanan yang sesuai syariat 

adalah langkah awal untuk menjaga diri dari kerugian yang 

tampak maupun tersembunyi. Dengan memilih yang halal 

dan thayyib, kita tidak hanya menegakkan ketaatan kepada 

Allah Subḥānahu wa Ta‘ālā, tetapi juga mendidik keluarga, 

anak, dan masyarakat di sekitar kita untuk hidup dalam 

keberkahan. 

Ingatlah, setiap pilihan kecil yang kita buat di meja 

makan memiliki dampak besar. Tubuh yang sehat, akhlak 

yang baik, dan hati yang tenang lahir dari makanan yang 

suci dan berkah. Jangan pernah meremehkan kekuatan doa 

dan kesadaran dalam memilih makanan karena berkah 

sejati datang dari memadukan ilmu, iman, dan praktik 

sehari-hari. 

Marilah jadikan setiap suapan sebagai sarana ibadah, 

setiap makanan sebagai sarana mendekatkan diri kepada 

Allah, dan setiap tindakan dalam memilih makanan sebagai 

wujud tanggung jawab kita terhadap diri sendiri, keluarga, 

dan umat. Semoga motivasi ini menuntun kita untuk selalu 

berhati-hati, cerdas, dan ikhlas dalam menjalani hidup, 



7 
 

 
 

sehingga setiap langkah senantiasa diridhoi dan diberkahi 

Allah Subḥānahu wa Ta‘ālā 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

 
 

 

DAFTAR ISI 

Kata Persembahan …………………………………. i 

Kata Pengantar …………………………………….. ii 

Kata Motivasi ……………………………………… iii 

Profil Penulis ………………………………………. iv 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A Latar Belakang dan Urgensi Kajian Fikih 

Makanan ……………………………………. 

1 

B Perubahan pola Konsumsi Umat Islam di Era 

Industri Pangan Global………………………. 

4 

C Fenomena Sosial Penghalalan yang 

Diharamkan ………………………………… 

6 

D Dampak Kemajuan Teknologi Terhadap 

Hukum    Makanan …………………………. 

9 

E Tantangan Moral dan Spiritual di Tengah 

Globalisasi     Konsumsi ……………………. 

11 

F Tujuan dan Manfaat Mempelajari Fikih 

Makanan …………………………………….. 

13 

BAB II 

DASAR TEOLOGIS DAN NORMATIF HUKUM 

MAKANAN 

A Prinsip Umum Halal dan Haram dalam Al-

Qur’an dan  As Sunnah …………………….. 

16 

B Dalil Kehalalan Makanan ………………….. 17 

C Kaidah Fikih Tentang Makanan …………… 20 

D Hikmah dan Tujuan Syariat dalam Pengaturan 

Makanan ……………………………………. 

22 

E Tinjauan Maqāṣid al-Syarī‘ah Terhadap 

Pangan Halal ……………………………….. 

25 

BAB III 



9 
 

 
 

KLASIFIKASI HUKUM MAKANAN DALAM ISLAM 

A Makanan Halal ……………………………… 28 

B Makanan haram …………………………….. 30 

C Makanan Syubhat …………………………… 33 

D Makanan Najis ……………………………… 35 

E Makanan yang Diperbolehkan dalam Keadaan 

Darurat ……………………………………… 

38 

F Prinsip Halālan Tayyiban dalam Konteks 

Spiritual dan    Kesehatan …………………… 

40 

BAB IV 

FENOMENA KONTEMPORER DALAM KONSUMSI 

MODERN 

A Produk Olahan dan Bahan Tambahan Pangan 

(food additives) 

42 

B Rekayasa Genetik (GMO), Kultur sel, dan 

Pangan Hasil Bioteknologi …………………. 

44 

C Alkohol, Flavor Sintetis, dan Minuman 

Fermentasi    Modern  ………………………. 

46 

D Daging Impor dan Problem Penyembelihan 

Syar‘I ……………………………………….. 

48 

E Kosmetik, Obat, dan Suplemen yang 

Mengandung Bahan Najis …………………… 

50 

F Makanan Instan, Junk Food, dan Tantangan 

Etika Konsumsi …………………………….. 

52 

G  Gaya Hidup Konsumtif dan Pengaruh Budaya 

Global 

54 

BAB V 

SERTIFIKASI HALAL DAN OTORITAS 

LEMBAGA PENGAWAS 

A Sejarah dan Fungsi Sertifikasi Halal di Dunia 

Islam ………………………………………. 

56 

B Peran Majelis Ulama Indonesia  dan Badan  

Penyelenggara Jaminan Produk Halal ……… 

58 

C Prosedur dan Standar Sertifikasi Halal …….. 60 

D Pengawasan Bahan Baku, Proses Produksi, 62 



10 
 

 
 

Distribusi,  dan Labelisasi …………………… 

E Tantangan dan Manipulasi Label Halal di 

Pasar Global ……………………………….. 

64 

BAB VI 

 ETIKA KONSUMSI MUSLIM 

A Etika Makan  dalam Islam ………………….. 67 

B . Konsep Kesederhanaan dan Larangan 

Berlebih-lebihan     (isrāf) ………………….. 

68 

C Dampak Spiritual Makanan Haram Terhadap 

Ibadah ………………………………………. 

70 

D Hubungan Antara Halal, Kesehatan, dan 

Keberkahan …………………………………. 

72 

E Membangun Kesadaran Halal di Kalangan 

Generasi  Muda …………………………….. 

74 

BAB VII 

IJTIHAD DAN DINAMIKA FIKIH MAKANAN 

A Peran Ulama dan Lembaga Fatwa dalam 

Menjawab Isu    Modern ……………………. 

76 

B Metode Istinbāṭ Hukum Terhadap Produk 

Baru …………………………………………. 

78 

C Studi Kasus Ijtihad Kontemporer …………… 79 

D Pendekatan Maqāṣidī dan Maslahat dalam 

Fikih Makanan ………………………………. 

81 

E Sinergi Antara Fikih, Sains, dan Teknologi 

dalam  Menentukan Hukum ………………… 

83 

BAB VIII 

FIKIH MAKANAN DALAM PERSPETIF SOSIAL DAN 

EKONOMI 

A Industri Halal Global dan Peluang Ekonomi 

Umat Islam ………………………………….. 

86 

B Perdagangan Makanan Lintas Negara dan 

Tantangan   Fikih ……………………………. 

88 

C Ekonomi Syariah dan Branding Halal sebagai 

Sistem  Nilai …………………………………. 

90 

D Keadilan Sosial dan Tanggung Jawab 92 



11 
 

 
 

Produsen Muslim ……………………………. 

E Konsumsi Etis dan Keberlanjutan Lingkungan 

dalam   Pandangan Islam ……………………. 

94 

BAB IX 

ARAH PEMBARUAN DAN PENDIDIKAN FIKIH 

MAKANAN 

A Urgensi Pendidikan Fikih halal di Madrasah 

dan  Perguruan Tinggi 

96 

B Integrasi Ilmu Fikih, Bioteknologi, dan Etika  

Lingkungan ………………………………….. 

98 

C Strategi Penguatan Kesadaran Halal di 

Masyarakat ………………………………….. 

100 

D Fikih Makanan sebagai Instrumen Dakwah 

Kultural ……………………………………… 

102 

E Rekonstruksi Kurikulum Fikih Berbasis 

Tantangan   Zaman Modern ………………… 

103 

BAB X 

PENUTUP 

A Kesimpulan ………………………………….. 106 

B Rekomendasi bagi Akademisi, Lembaga 

Halal, dan   Masyarakat …………………….. 

108 

C Harapan Terhadap Generasi Muslim yang 

Kritis, Cerdas, dan Berakhlak Konsumtif 

Islami………………………………………… 

110 

Dafatar Pustaka  

Lampiran : 

1 Kutipan Ayat  Terkait Makanan ……………. 113 

2 Hadis Nabi Muhammad saw:……………….. 114 

3 Contoh Kasus Fatwa MUI dan Ulama Dunia 

tentang Produk Modern …………………….. 

115 

4 Snopsis ……………………………………… 119 

5 Riwayat Penulis …………………………….. 120 

 



12 
 

 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang dan Urgensi Kajian Fikih Makanan 

 

1. Latar Belakang 

 

Dalam realitas kehidupan modern, konsumsi makanan 

tidak lagi sekadar kebutuhan biologis, melainkan telah 

menjadi bagian dari gaya hidup dan identitas sosial. 

Kemajuan teknologi pangan dan globalisasi industri kuliner 

menghadirkan beragam produk makanan yang dipengaruhi 

oleh budaya luar, inovasi kimia, serta teknologi rekayasa 

genetika. Di sisi lain, masyarakat Muslim di Indonesia 

sering menghadapi kebingungan dalam memastikan 

kehalalan makanan yang beredar di pasaran, terutama yang 

mengandung bahan tambahan seperti emulsifier, flavor 

enhancer, atau gelatin yang tidak jelas sumbernya. 

Fenomena maraknya restoran cepat saji, makanan instan, 

dan produk impor menunjukkan adanya pergeseran pola 

konsumsi yang dapat mengaburkan batas antara yang halal 

dan haram. Kondisi ini menuntut kesadaran baru akan 

pentingnya pemahaman fikih makanan sebagai panduan 

etis dan spiritual dalam kehidupan modern. 

Secara konseptual, fikih makanan telah dibahas oleh 

para ulama klasik maupun kontemporer sebagai bagian dari 

hukum al-ath‘imah wa al-asyrobah (makanan dan 

minuman). Al-Qur’an secara eksplisit menegaskan prinsip 

dasar kehalalan dan kesucian makanan dalam surah al-

Baqarah ayat 168 dan al-Māidah ayat 3. Dalam literatur 

fikih, ulama seperti Imam al-Nawawi dalam al-Majmū‘ dan 

Ibn Qudāmah dalam al-Mughnī menegaskan bahwa 

makanan yang halal tidak hanya dinilai dari bahan 

dasarnya, tetapi juga dari cara memperolehnya, proses 

penyembelihan, serta kebersihan alat dan tempat 

pengolahan. Kajian fikih kontemporer juga menyoroti 



13 
 

 
 

persoalan baru seperti food labeling, sertifikasi halal, dan 

penggunaan bahan hasil bioteknologi. Berbagai penelitian 

modern, termasuk dari MUI dan LPPOM, memperlihatkan 

bahwa pemahaman umat terhadap hukum makanan halal 

masih lemah, sehingga menimbulkan praktik konsumsi 

yang tidak sejalan dengan prinsip syariah Islam. 

Penulisan tema fikih makanan ini bertujuan untuk: 

1. Menjelaskan prinsip-prinsip hukum Islam yang 

mengatur makanan halal dan haram berdasarkan dalil 

Al-Qur’an, hadis, dan ijtihad ulama. 

2. Menyajikan pemahaman yang kontekstual tentang 

penerapan fikih makanan di era modern yang 

diwarnai kemajuan teknologi pangan dan globalisasi 

konsumsi. 

3. Menumbuhkan kesadaran moral dan spiritual umat 

Islam dalam memilih, mengonsumsi, dan 

memproduksi makanan yang sesuai dengan nilai-nilai 

syariat. 

Fikih makanan bukan hanya mengatur persoalan halal 

dan haram dalam konteks ritual keagamaan, tetapi juga 

merupakan instrumen moral untuk menjaga kesucian jiwa, 

kesehatan tubuh, dan keberlanjutan sosial. Makanan yang 

halal dan thayyib berfungsi sebagai fondasi bagi 

pembentukan akhlak dan ketenangan spiritual. Oleh karena 

itu, memahami fikih makanan secara mendalam menjadi 

kebutuhan mendesak di tengah arus modernisasi yang 

sering mengaburkan nilai-nilai kehalalan. Integrasi antara 

pengetahuan fikih, ilmu pangan, dan etika konsumsi 

menjadi langkah strategis untuk membangun peradaban 

Muslim yang sehat, beradab, dan berorientasi pada nilai-

nilai ilahiah. 

 

 

 

2. Urgensi Kajian Fikih Makanan 



14 
 

 
 

Dalam kehidupan masyarakat modern, muncul beragam 

persoalan baru terkait makanan yang menuntut penjelasan 

fikih yang komprehensif. Globalisasi perdagangan dan 

kemajuan teknologi pangan telah menyebabkan peredaran 

produk yang berasal dari berbagai negara dengan standar 

halal yang berbeda-beda. Produk makanan olahan sering 

kali menggunakan bahan kimia, pengawet, atau campuran 

hewani yang tidak jelas sumbernya, sehingga menimbulkan 

keraguan dalam kehalalannya. Di sisi lain, meningkatnya 

kesadaran masyarakat Muslim terhadap pentingnya 

makanan halal tidak selalu diimbangi dengan pengetahuan 

fikih yang memadai. Banyak umat Islam hanya berpatokan 

pada label tanpa memahami proses produksi atau prinsip 

hukum di baliknya. Fenomena ini menegaskan bahwa 

kajian fikih makanan sangat mendesak untuk 

dikembangkan sebagai landasan normatif dan pedoman 

praktis bagi umat dalam menghadapi kompleksitas dunia 

kuliner modern. 

Secara ilmiah, fikih makanan termasuk dalam cabang 

fikih mu‘āmalah yang mengatur hubungan manusia dengan 

benda konsumsi dalam bingkai hukum Islam. Literatur 

klasik seperti al-Umm karya Imam al-Syafi‘i, Bidayatul 

Mujtahid karya Ibn Rusyd, dan al-Majmū‘ karya Imam al-

Nawawi telah membahas hukum makanan secara 

mendetail, terutama terkait penyembelihan, jenis hewan 

yang halal, dan pengaruh najis terhadap makanan. Dalam 

konteks kontemporer, ulama dan lembaga fatwa dunia 

Islam  termasuk Majma‘ al-Fiqh al-Islāmī dan LPPOM 

MUI  memperluas pembahasan pada isu modern seperti 

makanan hasil rekayasa genetika, enzim mikroba, serta 

sertifikasi halal internasional. Literatur tersebut 

menunjukkan bahwa fikih makanan bersifat dinamis dan 

memerlukan pembaruan ijtihad agar tetap relevan dengan 

perkembangan zaman. 

Kajian fikih makanan memiliki tujuan strategis, antara 

lain: 



15 
 

 
 

1. Mengokohkan pemahaman umat Islam terhadap 

prinsip halal–haram sebagai manifestasi kepatuhan 

kepada Allah Swt. 

2. Menjadi panduan normatif dalam memilih, 

memproduksi, dan mengonsumsi makanan sesuai 

tuntunan syariat. 

3. Menjawab tantangan etis dan hukum akibat kemajuan 

industri pangan modern melalui pendekatan fikih 

yang kontekstual dan ilmiah. 

4. Mendorong terbentuknya kesadaran kolektif bahwa 

konsumsi makanan halal bukan hanya kewajiban 

agama, tetapi juga bentuk tanggung jawab sosial dan 

moral. 

 

Urgensi kajian fikih makanan terletak pada fungsinya 

sebagai penghubung antara nilai-nilai spiritual Islam dan 

realitas kehidupan modern. Fikih makanan menegaskan 

bahwa kehalalan bukan sekadar label, melainkan cermin 

dari kesucian hati, kebersihan jiwa, dan kejujuran dalam 

produksi. Dengan memahami fikih makanan, umat Islam 

tidak hanya menjaga diri dari yang haram, tetapi juga 

berperan aktif dalam membangun sistem pangan yang etis, 

berkeadilan, dan berkelanjutan. Oleh sebab itu, pengkajian 

fikih makanan perlu terus diperkuat dalam pendidikan 

Islam, dakwah, dan penelitian agar mampu melahirkan 

kesadaran religius yang berdampak pada kesejahteraan 

umat secara menyeluruh. 

B. Perubahan pola Konsumsi Umat Islam di Era Industri 

Pangan Global 

Era industri pangan global telah mengubah cara 

manusia, termasuk umat Islam, dalam memilih, 

memperoleh, dan mengonsumsi makanan. Pola konsumsi 

masyarakat Muslim kini semakin dipengaruhi oleh gaya 

hidup modern, urbanisasi, dan kemudahan akses terhadap 



16 
 

 
 

makanan cepat saji serta produk impor. Budaya praktis dan 

instan menjadikan masyarakat lebih memilih makanan 

olahan yang mudah didapat, meski sering kali tidak jelas 

status kehalalannya. Selain itu, muncul tren konsumsi yang 

lebih berorientasi pada kenikmatan dan prestise sosial 

dibandingkan dengan pertimbangan nilai agama. Fenomena 

ini terlihat dari maraknya restoran internasional, makanan 

kemasan impor, dan penggunaan bahan tambahan pangan 

yang kompleks. Kondisi ini menunjukkan adanya 

pergeseran orientasi konsumsi umat Islam dari semangat 

spiritual dan kesederhanaan menuju pola hidup konsumtif 

dan globalistik yang berpotensi mengikis nilai-nilai syariat. 

Kajian akademik menunjukkan bahwa globalisasi 

industri pangan telah menciptakan sistem distribusi dan 

produksi makanan yang sangat kompleks. Dalam literatur 

sosiologi konsumsi, perubahan pola makan masyarakat 

modern disebut sebagai “food transition”, yaitu pergeseran 

dari pola makan tradisional menuju konsumsi berbasis 

industri dan kapital. Para peneliti seperti Ritzer (2011) 

menyebut fenomena ini sebagai bagian dari 

“McDonaldization of society”, di mana efisiensi dan 

kecepatan menjadi nilai utama dalam memilih makanan. 

Dalam konteks Islam, literatur fikih kontemporer 

menyoroti pentingnya maqāṣid al-syarī‘ah dalam menjaga 

ḥifẓ al-nafs (perlindungan jiwa) dan ḥifẓ al-dīn 

(perlindungan agama) agar konsumsi makanan tetap sejalan 

dengan nilai halal dan thayyib. Beberapa karya seperti Fiqh 

al-Aṭ‘imah wa al-Asyribah al-Mu‘āṣirah karya Yusuf al-

Qaradawi dan fatwa-fatwa MUI menegaskan perlunya 

pembaruan pemahaman fikih dalam menghadapi tantangan 

pangan global. 

Pembahasan tentang perubahan pola konsumsi umat 

Islam di era industri pangan global memiliki tujuan untuk: 

1. Mengidentifikasi bentuk dan karakter perubahan 

perilaku konsumsi umat Islam akibat globalisasi 

industri makanan. 



17 
 

 
 

2. Menganalisis dampaknya terhadap kepatuhan 

terhadap hukum halal dan nilai-nilai kesederhanaan 

dalam Islam. 

3. Mendorong kesadaran umat Islam agar mampu 

menyeleksi produk pangan secara kritis dan 

berlandaskan prinsip syariah. 

4. Memberikan dasar bagi rekonstruksi pemahaman 

fikih makanan yang sesuai dengan dinamika sosial 

dan ekonomi global. 

 

Perubahan pola konsumsi umat Islam di era industri 

pangan global tidak bisa dihindari, namun harus disikapi 

dengan kebijakan moral dan pengetahuan fikih yang 

memadai. Arus globalisasi yang membawa kemudahan 

akses pangan harus diimbangi dengan kesadaran religius 

agar umat tidak terjebak dalam budaya konsumtif dan 

kehilangan kontrol terhadap aspek halal dan thayyib. 

Dengan memperkuat literasi fikih makanan, umat Islam 

dapat menjaga identitas spiritualnya di tengah arus 

komersialisasi pangan global. Oleh karena itu, kajian fikih 

makanan menjadi instrumen penting untuk meneguhkan 

etika konsumsi Islam dalam menghadapi tantangan 

globalisasi industri makanan yang semakin kompleks dan 

berisiko terhadap kemurnian nilai-nilai syariat. 

 

C. Fenomena Sosial Penghalalan yang Diharamkan 

 

Dalam kehidupan masyarakat modern, sering muncul 

fenomena sosial di mana sesuatu yang jelas diharamkan 

oleh syariat justru dianggap halal atau dinormalisasi 

melalui berbagai alasan pragmatis. Dalam konteks 

makanan, hal ini tampak dari kebiasaan sebagian umat 

Islam yang mengonsumsi makanan atau minuman yang 

mengandung unsur haram seperti alkohol, gelatin babi, 

enzim dari hewan tidak disembelih secara syar‘i, atau 

produk yang diproses bersama bahan najis. Faktor 



18 
 

 
 

ekonomi, tren kuliner global, serta lemahnya literasi 

keagamaan menjadi penyebab utama terjadinya 

penghalalan yang diharamkan. Bahkan, dalam praktik 

sosial, sebagian produsen atau pelaku usaha secara sengaja 

memanipulasi label halal untuk menarik konsumen Muslim 

tanpa memperhatikan standar kehalalan yang sebenarnya. 

Fenomena ini menunjukkan adanya krisis moral dan 

spiritual dalam memahami nilai halal sebagai prinsip hidup, 

bukan sekadar simbol komersial. 

Dalam literatur fikih klasik maupun kontemporer, 

peringatan terhadap upaya menghalalkan yang haram telah 

banyak disampaikan. Al-Qur’an dengan tegas melarang 

manusia mengubah hukum Allah, sebagaimana firman-

Nya: 

◆  ❑❑→⬧  ☺  ⬧  

→  ⬧  

  ◼  ◆  

⧫  ⧫⧫  ◼⧫ 

  ⬧      

⧫  ⧫⧫⧫  ◼⧫  

  ⬧    ⧫❑⬧    

Terjemahnya: 

 Dan janganlah kamu mengatakan terhadap apa yang 

disebut-sebut oleh lidahmu secara Dusta "Ini halal dan ini 

haram", untuk mengada-adakan kebohongan terhadap 

Allah. Sesungguhnya orang-orang yang mengada-adakan 

kebohongan terhadap Allah Tiadalah beruntung. (QS. An-

Nahl [16]: 116) 

 

Berdasarkan keterangan Allah Swt. Melalui ayat ini 

maka para ulama Islam kontemporer di antaranya seperti 

Ibn Taymiyyah dan al-Ghazali menegaskan bahwa 

menghalalkan yang haram termasuk dosa besar karena hal 

demikian itu sama dengan menentang otoritas hukum Allah 

Swt. Dalam konteks fikih kontemporer, Yusuf al-Qaradawi 



19 
 

 
 

dalam bukunya Halal wa al-Haram fi al-Islam menyebut 

bahwa munculnya praktik penghalalan terhadap yang 

diharamkan merupakan akibat dari lemahnya kontrol moral 

dan dominasi kepentingan ekonomi kapitalistik. Sejalan 

dengan itu kajian-kajian etika bisnis Islam juga 

mengungkap bahwa eksploitasi simbol halal tanpa dasar 

syariah yang sah merupakan bentuk penipuan (gharar) dan 

penyimpangan moral dalam kegiatan perdagangan. 

Pembahasan tentang fenomena penghalalan yang 

diharamkan bertujuan untuk: 

1. Mengungkap bentuk-bentuk penyimpangan sosial 

dan ekonomi dalam praktik halal-haram di 

masyarakat modern. 

2. Memberikan pemahaman teologis dan normative 

kepada masyarakat muslim tentang bahaya mengubah 

ketentuan hukum Allah demi kepentingan duniawi. 

3. Mendorong umat Islam agar memiliki kesadaran 

kritis dalam memilih makanan, tidak hanya 

berdasarkan label, tetapi juga berdasarkan proses dan 

sumbernya. 

4. Menguatkan peran lembaga keagamaan dan negara 

dalam pengawasan serta edukasi terhadap praktik 

halal yang benar sesuai syariat Islam. 

 

Fenomena penghalalan yang diharamkan bukan hanya 

persoalan kesalahan individu, tetapi juga cerminan dari 

degradasi moral kolektif dalam masyarakat konsumtif 

modern. Ketika prinsip halal direduksi menjadi sekadar 

label tanpa kesadaran spiritual, maka makna kehalalan 

kehilangan ruhnya. Oleh sebab itu, perlu ditegaskan 

kembali bahwa halal tidak bisa ditentukan oleh selera 

pasar, kebiasaan sosial, atau tekanan ekonomi, melainkan 

oleh ketetapan Allah Swt. yang bersumber dari Al-Qur’an 

dan Sunnah. Menghalalkan yang haram berarti 

menghilangkankan hakikat berupa nilai-nilai ta‘abbudiyyah 



20 
 

 
 

(penghambaan) dan taqwā (ketakwaan) yang menjadi inti 

dari ajaran Islam. Karena itu, penguatan fikih makanan 

menjadi keharusan agar umat Islam mampu memilah dan 

memahami dengan benar batas halal dan haram dalam 

konteks kehidupan modern. 

 

D. Dampak Kemajuan Teknologi Terhadap Hukum     

     Makanan 

 

Perkembangan teknologi modern telah membawa 

perubahan besar dalam dunia industri pangan. Berbagai 

inovasi seperti rekayasa genetika (genetic engineering), 

penggunaan enzim mikroba, bahan pengawet sintetis, dan 

teknologi pengolahan instan telah menciptakan produk 

makanan yang lebih praktis, tahan lama, dan menarik 

secara komersial. Namun, di sisi lain, kemajuan ini juga 

menimbulkan persoalan baru terkait kejelasan status hukum 

makanan dalam perspektif syariat Islam. Banyak bahan 

makanan yang dihasilkan melalui proses kimia atau 

bioteknologi, sehingga sulit diidentifikasi asal-usulnya  

apakah berasal dari bahan yang halal atau haram. Misalnya, 

penggunaan gelatin dari tulang babi, enzim rennet dari 

hewan yang tidak disembelih secara syar‘i, serta 

penggunaan alkohol dalam proses pengawetan. Fenomena 

ini menunjukkan bahwa kemajuan teknologi tidak selalu 

sejalan dengan nilai-nilai kehalalan, dan karena itu 

memerlukan pemahaman fikih yang lebih mendalam untuk 

menilai status hukumnya. 

Dalam literatur fikih klasik, hukum makanan 

umumnya didasarkan pada sumber alami dan proses 

tradisional, di mana bahan dan asalnya mudah diketahui. 

Namun, literatur fikih kontemporer mulai memperluas 

kajian terhadap produk hasil teknologi modern. Yusuf al-

Qaradawi dalam Halal wa al-Haram fi al-Islam serta 

Wahbah al-Zuhaili dalam al-Fiqh al-Islami wa Adillatuh 

menegaskan bahwa setiap inovasi dalam bidang pangan 



21 
 

 
 

harus diuji berdasarkan prinsip halal–thayyib dan kaidah 

al-ashlu fil asy-ya’ al-ibahah (hukum asal segala sesuatu 

adalah boleh) selama tidak ada dalil yang melarangnya. Di 

sisi lain, Majma‘ al-Fiqh al-Islāmī dan lembaga-lembaga 

fatwa dunia Islam telah mengeluarkan panduan hukum 

mengenai makanan hasil rekayasa genetika, enzim industri, 

dan produk turunan bioteknologi. Fatwa-fatwa tersebut 

menekankan pentingnya ijtihad kolektif yang melibatkan 

ahli fikih dan ilmuwan agar keputusan hukum lebih akurat 

dan kontekstual. 

Pembahasan mengenai dampak kemajuan teknologi 

terhadap hukum makanan dalam Islam bertujuan untuk: 

1. Menganalisis pengaruh inovasi teknologi pangan 

terhadap konsep halal dan haram dalam fikih Islam. 

2. Menjelaskan pentingnya sinergi antara ilmu 

pengetahuan modern dan hukum Islam dalam 

menentukan status kehalalan produk baru. 

3. Mengidentifikasi tantangan etis dan yuridis yang 

muncul akibat penerapan teknologi pangan di 

masyarakat Muslim. 

4. Memberikan dasar ilmiah bagi umat Islam agar 

mampu bersikap selektif dan kritis terhadap produk 

hasil teknologi modern tanpa meninggalkan prinsip 

syariat. 

 

Kemajuan teknologi pangan merupakan keniscayaan 

zaman yang tidak dapat dihindari, namun harus diimbangi 

dengan pemahaman fikih yang adaptif dan ilmiah. Islam 

tidak menolak kemajuan teknologi, tetapi memberikan 

batasan moral agar inovasi tidak melanggar prinsip 

kehalalan dan kemaslahatan. Oleh karena itu, hukum 

makanan dalam Islam perlu direkonstruksi melalui 

pendekatan ijtihad kontemporer yang melibatkan ulama, 

ahli gizi, dan ilmuwan. Prinsip halalan thayyiban harus 

menjadi tolok ukur utama dalam menilai setiap produk 



22 
 

 
 

makanan, bukan semata-mata efisiensi ekonomi atau selera 

pasar. Dengan demikian, kemajuan teknologi justru dapat 

diarahkan untuk memperkuat nilai-nilai keislaman dalam 

industri pangan, bukan sebaliknya menjadi sarana yang 

mengaburkan batas antara halal dan haram. 

 

E. Tantangan Moral dan Spiritual di Tengah Globalisasi     

     Konsumsi 

 

Globalisasi konsumsi telah mengubah perilaku dan 

cara pandang manusia terhadap makanan, minuman, serta 

gaya hidup. Dalam masyarakat modern, makanan tidak lagi 

sekadar kebutuhan jasmani, tetapi juga simbol status sosial 

dan ekspresi identitas budaya global. Umat Islam kini 

hidup di tengah arus besar komersialisasi yang mendorong 

perilaku konsumtif dan hedonistik, di mana nilai-nilai 

kesederhanaan dan kehalalan sering kali diabaikan demi 

mengikuti tren pasar. Fenomena food lifestyle seperti 

budaya kuliner barat, restoran cepat saji, dan produk-

produk premium menjadikan masyarakat semakin sulit 

membedakan antara kebutuhan dan keinginan. Akibatnya, 

muncul degradasi moral dan spiritual: makanan dikonsumsi 

tanpa kesadaran etik, dan prinsip halalan thayyiban 

bergeser menjadi enak dan cepat. Kondisi ini 

mencerminkan tantangan besar bagi umat Islam dalam 

menjaga kesucian konsumsi dan integritas spiritual di 

tengah arus globalisasi yang serba instan dan materialistik. 

Dalam perspektif keilmuan Islam, hubungan antara 

konsumsi dan moralitas telah lama dibahas dalam literatur 

fikih dan tasawuf. Al-Ghazali dalam Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn 

menjelaskan bahwa makanan yang halal dan bersih menjadi 

penentu kemurnian hati serta kekuatan ibadah seseorang. 

Sementara Ibn Qayyim al-Jawziyyah dalam Zād al-Ma‘ād 

menegaskan bahwa makanan yang haram akan 

menggelapkan jiwa dan menghalangi terkabulnya doa. 

Literatur kontemporer menyoroti bahwa globalisasi 



23 
 

 
 

konsumsi menyebabkan de-spiritualisasi dalam gaya hidup 

umat Islam, di mana aspek halal sering dikalahkan oleh 

nilai ekonomis dan citra modernitas. Para sarjana modern 

seperti Seyyed Hossein Nasr dan Muhammad Asad 

menekankan pentingnya etika spiritual konsumsi dalam 

menghadapi krisis moral akibat modernisasi. Oleh karena 

itu, fikih makanan tidak hanya harus dipahami secara 

hukum, tetapi juga secara etis dan spiritual sebagai bagian 

dari upaya membangun kesadaran keberagamaan yang 

utuh. 

Pembahasan tentang tantangan moral dan spiritual di 

tengah globalisasi konsumsi bertujuan untuk: 

1. Mengungkap dampak budaya konsumtif global 

terhadap kesadaran keagamaan umat Islam. 

2. Menjelaskan pentingnya nilai kesederhanaan (zuhd) 

dan tanggung jawab moral dalam pola konsumsi 

modern. 

3. Membangun kesadaran spiritual bahwa setiap 

konsumsi merupakan bentuk ibadah yang harus 

sesuai dengan prinsip halal dan thayyib. 

4. Menguatkan peran pendidikan fikih dan etika Islam 

dalam membentuk karakter konsumsi yang 

berorientasi pada nilai ilahiah, bukan sekadar 

kenikmatan duniawi. 

 

Globalisasi konsumsi menghadirkan tantangan serius 

bagi umat Islam untuk menjaga keseimbangan antara 

kebutuhan jasmani dan kesucian rohani. Ketika konsumsi 

kehilangan dimensi etik dan spiritual, manusia terjebak 

dalam budaya materialistik yang menjauhkan dari nilai-

nilai Islam. Oleh karena itu, dibutuhkan rekonstruksi 

kesadaran moral bahwa makanan bukan hanya objek 

ekonomi, tetapi juga sarana penyucian jiwa. Prinsip halalan 

thayyiban harus dihidupkan kembali sebagai panduan hidup 

yang menyatukan dimensi hukum, etika, dan spiritualitas. 



24 
 

 
 

Dengan menginternalisasi nilai-nilai tersebut, umat Islam 

dapat menjadikan aktivitas konsumsi sebagai wujud 

ketaatan kepada Allah SWT dan sekaligus sebagai benteng 

dari pengaruh negatif globalisasi yang mengikis iman dan 

akhlak. 

 

F. Tujuan dan Manfaat Mempelajari Fikih Makanan 

Dalam kehidupan modern yang serba cepat dan 

praktis, kesadaran umat Islam terhadap hukum halal dan 

haram dalam makanan cenderung menurun. Banyak 

masyarakat lebih fokus pada aspek rasa, harga, dan 

kepraktisan, tanpa memperhatikan sumber, proses, serta 

keabsahan kehalalannya. Fenomena maraknya produk 

makanan olahan, restoran asing, serta tren kuliner global 

menjadikan umat semakin sulit mengenali batas antara 

yang halal dan haram. Di sisi lain, kemudahan akses 

terhadap informasi justru sering diiringi dengan munculnya 

hoaks dan klaim palsu tentang kehalalan produk. Kondisi 

ini menunjukkan perlunya pembelajaran fikih makanan 

yang tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga aplikatif agar 

umat Islam mampu menjadi konsumen yang sadar hukum, 

beretika, dan berakhlak dalam mengonsumsi makanan 

sehari-hari. 

Dalam tradisi keilmuan Islam, ulama telah menaruh 

perhatian besar terhadap persoalan makanan karena 

berkaitan langsung dengan kesucian ibadah dan akhlak. Al-

Qur’an secara tegas memerintahkan umat untuk 

mengonsumsi yang halal dan thayyib, sebagaimana firman 

Allah dalam QS. al-Baqarah [2]: 168: 

 

 

⧫   

❑➔  ☺      

◼  ⬧  ◆  

❑➔⬧  ◆❑  



25 
 

 
 

⬧      ⬧  

⧫  ✓    

Terjemahnya : 

 

Hai sekalian manusia, makanlah yang halal lagi baik dari 

apa yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu mengikuti 

langkah-langkah syaitan; karena Sesungguhnya syaitan itu 

adalah musuh yang nyata bagimu. 

 

Para ulama seperti Imam al-Ghazali dalam Iḥyā’ 

‘Ulūm al-Dīn dan Imam al-Nawawi dalam al-Majmū‘ 

menegaskan bahwa makanan yang halal menjadi syarat 

diterimanya ibadah dan keberkahan hidup. Dalam konteks 

modern, karya Yusuf al-Qaradawi Halal wa al-Haram fi al-

Islam dan fatwa-fatwa Majma‘ al-Fiqh al-Islāmī 

memberikan panduan rinci tentang hukum makanan 

kontemporer, seperti makanan hasil bioteknologi, bahan 

sintetis, dan sertifikasi halal. Hal ini menunjukkan bahwa 

mempelajari fikih makanan memiliki relevansi yang kuat 

dalam membentuk kesadaran hukum dan spiritual di tengah 

perubahan zaman. 

Kajian tentang fikih makanan memiliki beberapa tujuan 

utama, antara lain: 

1. Menanamkan pemahaman yang benar kepada umat 

Islam tentang prinsip-prinsip makanan yang halal dan 

haram berdasarkan Al-Qur’an, hadis, dan ijtihad 

ulama. 

2. Membentuk kesadaran moral dan tanggung jawab 

spiritual umat Islam dalam memilih, memproduksi, 

dan mengonsumsi makanan baik diolah sendiri atau 

diperoleh di pasaran. 

3. Untuk menjawab berbagai persoalan baru dalam 

industri pangan modern dengan pendekatan fikih 

yang kontekstual. 

4. Mendorong kepada masyarakat muslim untuk 

menerapkan nilai halalan thayyiban dalam memilih 



26 
 

 
 

makanan pada kehidupan sehari-hari sebagai wujud 

ketaatan kepada Allah Swt. Pemeliharaan kesehatan 

dan moral spiritual 

 

Melalui alasan ynag dipaparkan di atas maka dapat 

dipastikan bahwa mempelajari fikih makanan memiliki 

urgensi yang tinggi karena menyangkut kesucian jiwa dan 

keberkahan hidup umat Islam. Makanan yang halal tidak 

hanya menyehatkan tubuh, tetapi juga menyucikan hati dan 

memperkuat hubungan spiritual dengan Allah Swt. Dengan 

memahami fikih makanan, umat Islam tidak sekadar 

mengetahui hukum halal dan haram, tetapi juga memahami 

makna di baliknya yakni menjaga diri dari yang dilarang 

oleh Allah Swt. dan RasulNya, menumbuhkan rasa syukur, 

serta membangun pola konsumsi yang beretika spritual dan 

berkelanjutan. Oleh karena itu, pembelajaran fikih makanan 

menjadi bagian penting dari pendidikan keagamaan yang 

bertujuan membentuk insan Muslim yang berilmu, 

bertakwa, dan bertanggung jawab dalam setiap aspek 

kehidupannya, termasuk dalam hal konsumsi dan gaya 

hidup di era modern. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB II 

DASAR TEOLOGIS DAN NORMATIF HUKUM 

MAKANAN 

 

A. Prinsip Umum Halal dan Haram dalam Al-Qur’an dan  



27 
 

 
 

     Sunnah 

 

Dalam masyarakat modern, kesadaran terhadap 

kehalalan makanan semakin meningkat seiring dengan 

munculnya beragam produk pangan olahan dan gaya hidup 

praktis. Umat Islam di berbagai belahan dunia kini tidak 

hanya mengonsumsi makanan tradisional, tetapi juga 

produk-produk impor dan cepat saji yang belum tentu 

terjamin kehalalannya. Di sisi lain, muncul pula 

kecenderungan masyarakat yang hanya berfokus pada label 

“halal” tanpa memahami prinsip dasar yang menjadi 

landasan penetapannya. Fenomena ini menunjukkan adanya 

kesenjangan antara pemahaman normatif ajaran agama dan 

praktik konsumsi sehari-hari umat Islam. 

Al-Qur’an dan Sunnah secara tegas memberikan 

pedoman mengenai makanan halal dan haram. Dalam Al-

Qur’an, Allah berfirman: 

 

Terjemahnya : 

 

Hai sekalian manusia, makanlah yang halal lagi baik dari 

apa yang terdapat di bumi...” (QS. Al-Baqarah [2]: 168)  

 

Sementara itu dalam hadis Nabi saw. juga disebutkan: 

 

Artinya : 

 

Sesungguhnya yang halal itu jelas dan yang haram itu 

jelas. Di antara keduanya ada perkara syubhat yang tidak 

diketahui oleh kebanyakan manusia...” (HR. Bukhari dan 

Muslim). 

Para ulama fikih seperti al-Ghazali, al-Nawawi, dan 

Ibn Taimiyyah juga menegaskan bahwa prinsip halal dan 

haram mencakup aspek zat (dzat al-maklūl), cara 

memperoleh, serta proses pengolahan. Literatur klasik dan 



28 
 

 
 

kontemporer menekankan bahwa kehalalan bukan hanya 

soal materi, tetapi juga nilai spiritual dan etika konsumsi. 

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan prinsip 

umum halal dan haram dalam Al-Qur’an dan Sunnah 

sebagai fondasi etika konsumsi dalam Islam. Dengan 

memahami prinsip ini, umat Islam diharapkan mampu 

menyeleksi makanan secara kritis, tidak hanya berdasarkan 

label komersial, tetapi juga sesuai dengan kaidah syariat 

dan nilai moral Islam. 

Prinsip halal dan haram dalam Al-Qur’an dan Sunnah 

merupakan landasan normatif yang bersifat universal, tidak 

hanya mengatur aspek ritual, tetapi juga menjamin 

kebersihan jiwa dan kesehatan tubuh manusia. Pengabaian 

terhadap prinsip ini dapat mengakibatkan kerusakan 

spiritual dan sosial, karena makanan yang haram akan 

memengaruhi hati, perilaku, serta kualitas ibadah 

seseorang. Oleh karena itu, memahami dan 

menginternalisasi prinsip-prinsip halal-haram menjadi 

bagian integral dari pelaksanaan fikih makanan yang 

autentik dan relevan dengan konteks kehidupan modern. 

B. Dalil Kehalalan Makanan 

Dalam realitas sosial masyarakat Muslim saat ini, 

muncul berbagai tantangan dalam memastikan kehalalan 

makanan, terutama di tengah derasnya arus industri pangan 

global. Produk-produk modern sering kali melalui proses 

kimia dan teknologi yang rumit, sehingga asal bahan baku 

dan proses produksinya sulit ditelusuri. Masyarakat pun 

cenderung hanya berpegang pada label halal tanpa 

memahami prinsip dan dalil syar‘i yang menjadi dasarnya. 

Fenomena ini menunjukkan pentingnya penguatan 

pemahaman terhadap ayat-ayat Al-Qur’an yang 

menjelaskan batasan halal dan haram sebagai panduan 

konsumsi umat Islam. 



29 
 

 
 

Al-Qur’an memberikan penegasan yang sangat jelas 

mengenai kehalalan makanan melalui beberapa ayat 

berikut: 

1. QS. Al-Baqarah [2]: 168 

⧫   

❑➔  ☺      

◼  ⬧  ◆  

❑➔⬧  ◆❑  

⬧      ⬧  

⧫  ✓     

Terjemahnya : 

Hai sekalian manusia, makanlah yang halal lagi baik dari 

apa yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu mengikuti 

langkah-langkah syaitan; karena Sesungguhnya syaitan itu 

adalah musuh yang nyata bagimu. 

Firman Allah ini memerintahkan seluruh manusia untuk 

mengonsumsi makanan yang halal dan baik (ṭayyib), 

menegaskan bahwa aspek halal tidak dapat dipisahkan dari 

aspek kebaikan dan kesehatan jasmani maupun rohani. 

2. QS. Al-Mā’idah [5]: 3 

⧫  ◼⧫  
➔⧫☺  ◆ 

⧫◆    
⧫◆    ⧫  
    

➔⬧☺◆  
⬧❑➔❑☺◆ 

➔⧫◆⧫☺◆  
➔⬧◆  ⧫◆  

      ⧫  
⬧  ⧫◆  ➔ 



30 
 

 
 

◼⧫    ◆  
❑☺⧫⬧  
⬧    ⬧ 

  

 

 

Terjemahnya  

 

Diharamkan bagimu (memakan) bangkai, darah, daging 

babi, (daging hewan) yang disembelih atas nama selain 

Allah, yang tercekik, yang terpukul, yang jatuh, yang 

ditanduk, dan diterkam binatang buas, kecuali yang sempat 

kamu menyembelihnya, dan (diharamkan bagimu) yang 

disembelih untuk berhala. dan (diharamkan juga) 

mengundi nasib dengan anak panah, (mengundi nasib 

dengan anak panah itu) adalah kefasikan. 

 

Melalui firman Allah ini memberikan rincian jenis 

makanan yang diharamkan secara tegas, menjadi dasar 

hukum bagi para ulama dalam menentukan batasan halal 

dan haram pada produk pangan. 

3. QS. Al-An‘ām [6]: 145 

➔        ⧫    

◼  ▪⧫➔  ◼⧫  ⬧  

☺➔⧫      ❑⧫  

⧫⧫      ◼❑→  

  ⬧⬧    ⬧  

       

⧫        ☺⬧  

▪  ◆  ⧫  ◆  

⧫  ⬧  ◆  ❑→  

▪       

Terjemahnaya : 



31 
 

 
 

 

Katakanlah: "Tiadalah aku peroleh dalam wahyu yang 

diwahyukan kepadaKu, sesuatu yang diharamkan bagi 

orang yang hendak memakannya, kecuali kalau makanan 

itu bangkai, atau darah yang mengalir atau daging babi - 

karena Sesungguhnya semua itu kotor - atau binatang yang 

disembelih atas nama selain Allah. Barangsiapa yang 

dalam Keadaan terpaksa, sedang Dia tidak 

menginginkannya dan tidak (pula) melampaui batas, Maka 

Sesungguhnya Tuhanmu Maha Pengampun lagi Maha 

Penyayang". 

 

Ayat ini menegaskan prinsip dasar bahwa hukum asal 

makanan adalah halal, kecuali ada dalil yang 

mengharamkannya secara jelas. 

Berdasarkan dari keterangan atau penjelasan firman 

Allah Swt. di atas maka kajian ini bertujuan untuk 

memperdalam pemahaman terhadap dalil-dalil Al-Qur’an 

mengenai kehalalan makanan, agar umat Islam memiliki 

landasan teologis dan etis dalam menentukan pilihan 

konsumsi yang benar. Dengan memahami ayat-ayat 

tersebut, umat diharapkan tidak hanya patuh secara formal 

terhadap label halal, tetapi juga memahami makna spiritual 

dan moral di baliknya. 

Dalil-dalil kehalalan dalam Al-Qur’an menunjukkan 

bahwa Islam menempatkan makanan bukan sekadar 

kebutuhan biologis, tetapi juga bagian dari ibadah dan 

penyucian jiwa. Kehalalan makanan berpengaruh langsung 

terhadap kebersihan hati dan diterimanya amal ibadah 

seseorang. Oleh karena itu, pemahaman terhadap ayat-ayat 

tentang kehalalan menjadi penting untuk membangun 

kesadaran etis, spiritual, dan sosial dalam kehidupan 

konsumsi umat Islam di era modern. 

C. Kaidah Fikih Tentang Makanan 



32 
 

 
 

Dalam kehidupan sehari-hari, umat Islam dihadapkan 

pada beragam jenis makanan dan minuman dengan proses 

produksi yang semakin kompleks. Inovasi teknologi 

pangan sering kali melibatkan bahan-bahan kimia, 

pengawet, dan rekayasa genetika (GMO) yang belum tentu 

diketahui kehalalannya oleh konsumen. Hal ini 

menimbulkan kebingungan dalam menentukan status 

hukum suatu produk makanan. Oleh karena itu, kaidah-

kaidah fikih menjadi pedoman penting dalam menetapkan 

hukum halal-haram makanan, terutama ketika tidak 

ditemukan nash (dalil teks) yang secara eksplisit membahas 

suatu kasus baru. 

Para ulama telah merumuskan sejumlah kaidah fikih 

(al-qawā‘id al-fiqhiyyah) yang menjadi dasar penetapan 

hukum makanan dalam Islam. Beberapa kaidah utama yang 

sering digunakan antara lain: 

لِيلُ عَلىَ التَّحْرِيمِ ا .1 لأصَْلُ فيِ الأشَْياَءِ الِإباَحَةُ حَتَّى يَدُلَّ الدَّ  

“Hukum asal segala sesuatu adalah boleh, sampai 

ada dalil yang menunjukkan keharamannya.” 

Kaidah ini menunjukkan bahwa semua jenis makanan 

pada dasarnya halal kecuali ada dalil yang secara 

jelas mengharamkannya. Kaidah ini bersumber dari 

firman Allah SWT dalam QS. Al-An‘ām [6]: 145. 

رُورَاتُ تبُِيحُ الْمَحْظُورَاتِ  .2  الضَّ

“Keadaan darurat membolehkan hal-hal yang 

terlarang.” 

Berdasarkan kaidah ini, seseorang diperbolehkan 

memakan makanan haram apabila dalam kondisi 

terpaksa (darurat) untuk mempertahankan hidupnya, 

sebagaimana dijelaskan dalam QS. Al-Baqarah [2]: 

173. 

 مَا حَرُمَ أخَْذهُُ حَرُمَ إِعْطَاؤُهُ  .3

“Apa yang haram untuk diambil, haram pula untuk 

diberikan.” 

Kaidah ini menegaskan bahwa segala bentuk 



33 
 

 
 

transaksi, perdagangan, atau pemberian makanan 

haram juga tidak dibenarkan dalam Islam. 

 اليَقِينُ لََ يزَُولُ باِلشَّك ِ  .4
“Keyakinan tidak hilang karena keraguan.” 

 

Dalam konteks makanan, apabila seseorang yakin bahwa 

suatu makanan halal, maka keraguan yang muncul tanpa 

dasar kuat tidak dapat mengubah hukumnya. 

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan kaidah-kaidah 

fikih yang menjadi pedoman dalam menentukan hukum 

makanan, terutama dalam menghadapi produk-produk 

pangan modern yang tidak disebutkan secara eksplisit 

dalam Al-Qur’an maupun hadis. Dengan memahami kaidah 

ini, umat Islam dapat memiliki pegangan ilmiah dan 

rasional dalam bersikap terhadap persoalan makanan 

kontemporer. 

Kaidah fikih berfungsi sebagai instrumen ijtihād yang 

memudahkan penerapan hukum Islam terhadap berbagai 

permasalahan baru di bidang pangan. Melalui kaidah 

tersebut, umat Islam dapat bersikap seimbang antara kehati-

hatian (wara‘) dan kemudahan (taysīr) dalam mengonsumsi 

makanan. Prinsip-prinsip seperti “asal segala sesuatu 

adalah halal” dan “darurat membolehkan yang haram” 

menunjukkan fleksibilitas fikih Islam yang relevan 

sepanjang masa. Dengan demikian, pemahaman terhadap 

kaidah fikih makanan menjadi landasan penting bagi 

penerapan hukum Islam yang kontekstual, rasional, dan 

tetap berakar pada nilai-nilai syariat. 

D. Hikmah dan Tujuan Syariat dalam Pengaturan Makanan 

Dalam masyarakat modern, pola konsumsi tidak 

hanya ditentukan oleh kebutuhan biologis, tetapi juga oleh 

gaya hidup, tren, dan iklan industri pangan. Banyak orang 

mengonsumsi makanan tanpa memperhatikan dampaknya 

terhadap kesehatan fisik maupun spiritual. Fenomena ini 



34 
 

 
 

menyebabkan munculnya berbagai penyakit modern seperti 

obesitas, diabetes, dan gangguan metabolik, yang sebagian 

besar berakar pada pola makan tidak sehat. Di sisi lain, 

muncul pula krisis spiritual berupa hilangnya kesadaran 

bahwa makan adalah bagian dari ibadah. Oleh karena itu, 

pengaturan makanan dalam Islam memiliki fungsi yang 

sangat penting untuk menyeimbangkan aspek jasmani dan 

rohani manusia. 

Syariat Islam menetapkan aturan makanan bukan 

sekadar untuk membatasi, melainkan untuk memberikan 

hikmah (kebijaksanaan) dan maqāṣid (tujuan) yang 

mendalam. Beberapa dalil utama menunjukkan tujuan 

tersebut, antara lain: 

1. Menjaga kesehatan dan kebersihan jiwa serta 

tubuh. 

Allah SWT berfirman dalam QS. Al-Baqarah [2]: 

168: 

ا فيِ الْأرَْضِ حَلََلَا طَي ِباا وَلََ تتََّبِعوُا خُطُوَاتِ  يَا  أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

بِين    الشَّيْطَانِ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّ

Terjemahnya: 

 

 “Wahai sekalian manusia! Makanlah dari 

(makanan) yang halal lagi baik yang terdapat di 

bumi, dan janganlah kamu mengikuti langkah-

langkah setan. Sungguh, setan itu musuh yang nyata 

bagimu.” 

 

Ayat ini menegaskan bahwa konsumsi makanan halal 

dan baik adalah bagian dari menjaga kesehatan lahir 

dan batin. 

2. Menjaga kesucian jiwa dan diterimanya ibadah. 



35 
 

 
 

 

Rasulullah saw.bersabda: 

Artinya : 

“Sesungguhnya Allah itu Mahabaik dan tidak 

menerima kecuali yang baik.” (HR. Muslim) 

 

Hadis ini menunjukkan bahwa makanan yang halal 

dan baik memiliki pengaruh langsung terhadap 

kemurnian ibadah dan kesucian hati seorang mukmin. 

3. Mencegah kemudaratan dan melindungi akal serta 

keturunan. 

 

Dalam konteks maqāṣid al-syarī‘ah, aturan makanan 

berfungsi melindungi lima pokok utama (al-kulliyyāt 

al-khams): agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. 

Pengharaman khamr dan makanan berbahaya, 

misalnya, ditetapkan untuk menjaga akal dan 

kesehatan manusia. 

 

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan hikmah dan 

tujuan syariat dalam pengaturan makanan agar umat Islam 

memahami bahwa hukum halal-haram bukan sekadar 

pembatasan, tetapi merupakan bentuk kasih sayang Allah 

kepada manusia. Pemahaman terhadap tujuan syariat ini 

diharapkan dapat menumbuhkan kesadaran konsumsi yang 

lebih bijak, sehat, dan bernilai ibadah. 

Syariat Islam mengatur makanan dengan tujuan 

menjaga keseimbangan antara kebutuhan fisik dan spiritual 

manusia. Hukum halal dan haram bukanlah beban, 

melainkan sistem perlindungan ilahi agar manusia hidup 

dengan sehat, bersih, dan berakhlak mulia. Syariat Islam 

mengajarkan bahwa makanan halal dapat menumbuhkan 



36 
 

 
 

dan memelihara ketenangan jiwa serta kekuatan moral. 

Sebaliknya Syariat Islam juga mengajarkan bahwa 

makanan haram dapat membawa dampak kegelapan hati 

seseorang dan melemahkan bahkan dapat memadamkan 

cahaya spiritualitas. Dengan demikian, memahami hikmah 

dan tujuan pengaturan makanan dalam Islam adalah 

langkah penting menuju kehidupan yang sehat, beretika, 

dan diridai Allah Swt. 

 

E. Tinjauan Maqāṣid al-Syarī‘ah Terhadap Pangan Halal 

 

Perkembangan industri pangan global menimbulkan 

tantangan serius bagi umat Islam dalam menjaga kehalalan 

konsumsi. Produk-produk makanan kini tidak hanya 

berasal dari bahan alami, tetapi juga melalui proses kimia, 

bioteknologi, dan rekayasa genetika yang kompleks. Dalam 

kondisi ini, masyarakat sering kali kesulitan memastikan 

kehalalan produk yang mereka konsumsi, baik dari sisi 

bahan, proses produksi, maupun distribusinya. Fenomena 

ini menuntut pemahaman mendalam terhadap prinsip 

maqāṣid al-syarī‘ah—tujuan-tujuan syariat Islam—agar 

umat Islam dapat melihat persoalan pangan halal tidak 

hanya dari aspek hukum lahiriah, tetapi juga dari tujuan dan 

nilai moral yang lebih mendasar. 

Konsep maqāṣid al-syarī‘ah menjelaskan bahwa 

setiap hukum Islam, termasuk hukum tentang makanan, 

memiliki tujuan untuk menjaga kemaslahatan manusia dan 

menolak kerusakan (jalb al-maṣāliḥ wa dar’ al-mafāsid). 

Para ulama seperti al-Ghazali, al-Syatibi, dan Ibn ‘Ashur 

menyebutkan lima tujuan pokok syariat (al-kulliyyāt al-

khams), yaitu: 

1. Hifẓ al-dīn (menjaga agama) 

2. Hifẓ al-nafs (menjaga jiwa) 

3. Hifẓ al-‘aql (menjaga akal) 

4. Hifẓ al-nasl (menjaga keturunan) 



37 
 

 
 

5. Hifẓ al-māl (menjaga harta) 

Dalam konteks pangan halal, kelima tujuan ini saling 

berkaitan: 

1. Menjaga agama (ḥifẓ al-dīn): 

Agama Islam mengajarkan kepada umatnya dalam 

hal konsumsi pangan focus pada bahan makanan 

yang tidak saja bersih secara materi atau bendanya 

tetapi juda mengajarkan agar bahan-bahan pangan 

tersebut harus diperoleh dan diproses secara 

syar’I.Dilarang memakan bangkai, darah juga 

dilarang dengan keras mengkonsumsi bahan pangan 

hasil curian, korupsi atau hasil menipu. Ini berarti 

usaha mengonsumsi makanan halal dan thayyib 

merupakan bentuk ketaatan kepada perintah Allah 

dan ini termasuk menjaga agama. Tentang hal ini 

sebagaimana ditegasnya Allah Swt.melalui salah satu 

firmanNya dalam QS. Al-Mā’idah [5]: 88: 

َ الَّذِي أنَْتمُ بِهِ مُؤْمِنوُنَ  ُ حَلََلَا طَي ِباا وَاتَّقوُا اللََّّ ا رَزَقَكُمُ اللََّّ  وَكُلوُا مِمَّ

Terjemahnya :  

 

“Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan 

Allah kepadamu yang halal lagi baik, dan 

bertakwalah kepada Allah yang kamu beriman 

kepada-Nya.” 

 

Firman Allah ini menegaskan bahwa ada dua macam 

rezeki atau hasil usaha, pertama sifatnya halal dan 

thayyib dan kedua thayyib dan tidak halal. Tentu 

pembedaan ini berkaitan dengan zat atau materi 

rezeki itu sendiri dan cara memperoleh dan proses 

pengelahannya. Rezeki yang halal dan thayyib itu 



38 
 

 
 

yang diperintahkan kepada umat Islam untuk 

mengonsumsinya, sedangkan yang haram, atau yang 

lalal tetapi tidak thayyib karena diperoleh melalu 

penipuan atau mengolahnya dengan tidak menyebut 

nama Allah (penyembelihan hewan) umat Islam 

dilarang untuk mengosumsinya. 

2. Menjaga jiwa (ḥifẓ al-nafs): Pangan halal 

memastikan tubuh mendapatkan nutrisi yang sehat, 

bebas dari zat berbahaya, dan melindungi manusia 

dari penyakit. 

3. Menjaga akal (ḥifẓ al-‘aql): Pengharaman khamr 

dan bahan-bahan memabukkan bertujuan menjaga 

fungsi akal sebagai alat berpikir dan beribadah. 

4. Menjaga keturunan (ḥifẓ al-nasl): Makanan halal 

dan bergizi mendukung keberlangsungan generasi 

yang sehat dan kuat. 

5. Menjaga harta (ḥifẓ al-māl): Larangan menjual 

atau mengonsumsi makanan haram menegakkan etika 

ekonomi yang bersih dan berkah. 

 

Kajian ini bertujuan untuk menelaah pangan halal dalam 

perspektif maqāṣid al-syarī‘ah, agar umat Islam memahami 

bahwa kehalalan bukan sekadar persoalan hukum formal, 

tetapi juga bagian dari sistem kemaslahatan hidup manusia. 

Dengan memahami maqāṣid atau tujuan syariah, sudah 

barang tentu umat Islam diharapkan mereka dapat lebih 

bijak dalam memilih, memproduksi, dan mendistribusikan 

makanan sesuai nilai-nilai ajaran agama Islam. 

Penetapan hukum pangan halal merupakan manifestasi 

nyata dari tujuan syariat Islam untuk menjaga kemaslahatan 

mereka secara khusus dan keselamatan umat manusia 

secara menyeluruh. Karena prinsip Maqāṣid al-syarī‘ah 

yang berkaitan dengan pangan memastikan bahwa setiap 

makanan yang dikonsumsi umat manusia tidak hanya halal 

secara hukum, tetapi juga membawa kebaikan bagi 



39 
 

 
 

jasmani, rohani, dan lingkungan sosial. Dengan demikian, 

penerapan prinsip maqāṣid dalam isu pangan halal dapat 

memperkuat kesadaran etis dan spiritual umat Islam di 

tengah tantangan globalisasi pangan modern. Ajaran agama 

Islam tidak hanya menekankan “apa saja yang halal boleh 

dimakan,” tetapi di balik itu juga menentukan“mengapa 

seluruh yang dikonsumsi itu harus halal” ini sudah barang 

tentu akasentuasinya merupakan sebuah refleksi mendalam 

antara hukum, etika, dan kemaslahatan umat manusia 

 

BAB III 

KLASIFIKASI HUKUM MAKANAN DALAM ISLAM 

 

A. Makanan Halal 

 

Dalam kehidupan masyarakat Muslim dewasa ini, 

kesadaran terhadap makanan halal semakin meningkat, 

namun di sisi lain juga dihadapkan pada tantangan besar 

akibat globalisasi industri pangan. Beragam produk 

makanan olahan, makanan cepat saji, serta bahan tambahan 

seperti emulsifier, gelatin, dan enzim kini banyak beredar 

di pasaran tanpa kejelasan sumber dan proses produksinya. 

Hal ini menimbulkan kebingungan di kalangan konsumen 

Muslim dalam memastikan kehalalan makanan yang 

dikonsumsi. Selain itu, masih terdapat sebagian umat Islam 

yang menganggap label “halal” hanya sebagai formalitas 

ekonomi, bukan kewajiban syar‘i yang bernilai ibadah. 

Fenomena ini menunjukkan perlunya pemahaman yang 

lebih mendalam tentang hakikat dan prinsip makanan halal 

menurut Islam. 

Secara etimologis, kata halal (حلَل) berasal dari akar 

kata ḥalla–yaḥillu–ḥalālan yang berarti “terlepas” atau 

“diperbolehkan.” Secara terminologis, halal adalah segala 

sesuatu yang diizinkan oleh Allah untuk dilakukan atau 

dikonsumsi tanpa ancaman dosa. Dalam konteks makanan, 



40 
 

 
 

hal ini mencakup zat, proses penyembelihan, pengolahan, 

distribusi, hingga cara memperolehnya. 

Al-Qur’an memberikan dasar yang kuat tentang kehalalan 

makanan, antara lain: 

1. QS. Al-Baqarah [2]: 168 

ا فيِ الْأرَْضِ حَلََلَا طَي ِباا وَلََ تتََّبِعوُا خُطُوَاتِ  يَا  أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

بِين    الشَّيْطَانِ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّ

Terjemahnya:  

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) 

yang halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan 

janganlah kamu mengikuti langkah-langkah setan. 

Sungguh, setan itu musuh yang nyata bagimu.” 

Ayat ini menegaskan bahwa makanan yang halal 

harus disertai dengan unsur ṭayyib (baik dan sehat), 

sehingga kehalalan mencakup dimensi hukum dan 

kualitas. 

2. QS. Al-Mā’idah [5]: 88 

َ الَّذِي أنَْتمُ بِهِ مُؤْمِنوُنَ  ُ حَلََلَا طَي ِباا وَاتَّقوُا اللََّّ ا رَزَقَكُمُ اللََّّ  وَكُلوُا مِمَّ

Terjemahnya :  

“Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan 

Allah kepadamu yang halal lagi baik, dan 

bertakwalah kepada Allah yang kepada-Nya kamu 

beriman.” 

Ayat ini mengaitkan kehalalan makanan dengan 

ketakwaan, menunjukkan bahwa memilih makanan 

halal adalah bentuk ibadah dan ketaatan kepada 

Allah. 



41 
 

 
 

Selain Al-Qur’an, hadis Nabi saw juga memberikan 

pedoman: 

Artinya : 

“Sesungguhnya Allah itu Mahabaik dan tidak menerima 

kecuali yang baik.” (HR. Muslim) 

 

Hadis ini menegaskan bahwa kehalalan makanan 

berpengaruh terhadap diterimanya amal ibadah seseorang. 

 

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan konsep dan 

landasan makanan halal dalam Islam secara menyeluruh, 

agar umat Muslim tidak hanya memahami kehalalan dari 

sisi hukum formal, tetapi juga dari sisi moral, spiritual, dan 

sosial. Dengan memahami makna halal secara mendalam, 

diharapkan muncul kesadaran bahwa konsumsi makanan 

halal adalah bagian dari ketakwaan dan penyucian jiwa. 

Makanan halal dalam Islam bukan sekadar kategori 

hukum, tetapi merupakan sistem etika yang menjaga 

manusia dari bahaya fisik dan spiritual. Kehalalan 

mencerminkan kasih sayang Allah kepada hamba-Nya 

dengan cara mengatur pola makan agar sehat, bersih, dan 

bernilai ibadah. Makanan yang halal menumbuhkan jiwa 

yang tenang, memperkuat keimanan, serta menjauhkan 

manusia dari perilaku zalim dan hedonistik. Dengan 

demikian, konsep makanan halal merupakan wujud nyata 

dari harmoni antara hukum syariat dan kemaslahatan 

manusia dalam seluruh aspek kehidupan. 

 

B. Makanan haram 

 

Dalam realitas sosial masyarakat Muslim masa kini, 

fenomena konsumsi makanan haram sering kali terjadi 

secara tidak disadari. Berbagai produk pangan modern 

mengandung bahan tambahan yang bersumber dari hewan 



42 
 

 
 

haram seperti babi atau bangkai, serta alkohol dalam kadar 

tertentu untuk pengawetan dan cita rasa. Selain itu, masih 

banyak ditemukan praktik ekonomi yang menghasilkan 

makanan dari cara yang tidak halal, seperti hasil curian, 

penipuan, riba, atau korupsi. Kondisi ini memperlihatkan 

lemahnya kesadaran sebagian umat Islam terhadap 

pentingnya menjaga kehalalan makanan, baik dari segi zat 

maupun cara memperolehnya. Akibatnya, muncul berbagai 

problem moral dan spiritual, seperti hilangnya keberkahan, 

hati yang keras, dan melemahnya nilai ketakwaan dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Secara etimologis, kata haram (حرام) berasal dari 

akar kata ḥarama–yaḥrumu–ḥurmanan yang berarti 

“terlarang” atau “diharamkan.” Secara terminologis, 

makanan haram adalah segala jenis makanan dan minuman 

yang dilarang oleh Allah untuk dikonsumsi karena 

mengandung mudarat atau menimbulkan kerusakan pada 

jiwa, tubuh, maupun moral manusia. 

Landasan hukum tentang makanan haram sangat jelas 

dalam Al-Qur’an, antara lain: 

1. QS. Al-Baqarah [2]: 173 

☺  ⧫▪  →◼⧫  
⬧⧫☺  ⧫◆  

⬧⬧◆   
⧫◆      

⧫      ☺⬧  
▪  ◆  ⧫  ◆  

⧫  ⬧    ◼⧫    
  ❑→ ▪     

Terjemahnya : 

Sesungguhnya Allah hanya mengharamkan bagimu 

bangkai, darah, daging babi, dan binatang yang (ketika 



43 
 

 
 

disembelih) disebut (nama) selain Allah[108]. tetapi 

Barangsiapa dalam Keadaan terpaksa (memakannya) 

sedang Dia tidak menginginkannya dan tidak (pula) 

melampaui batas, Maka tidak ada dosa baginya. 

Sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha 

Penyayang. 

Ayat ini menegaskan bahwa keharaman makanan memiliki 

alasan yang rasional dan moral, serta terdapat keringanan 

(rukhṣah) bagi orang yang terpaksa demi mempertahankan 

hidup. 

2. QS. Al-Mā’idah [5]: 3 

⧫  ◼⧫  
➔⧫☺  ◆  

⧫◆   
⧫◆    ⧫ 
    

➔⬧☺◆  
⬧❑➔❑☺◆  

➔⧫◆⧫☺◆  
➔⬧◆  ⧫◆  

      ⧫ 
⬧  ⧫◆  ➔  

◼⧫    ◆  
❑☺⧫⬧  
⬧    ⬧  

  

 

Terjemahnya : 

diharamkan bagimu (memakan) bangkai, darah[394], 

daging babi, (daging hewan) yang disembelih atas nama 

selain Allah, yang tercekik, yang terpukul, yang jatuh, yang 



44 
 

 
 

ditanduk, dan diterkam binatang buas, kecuali yang sempat 

kamu menyembelihnya[395], dan (diharamkan bagimu) 

yang disembelih untuk berhala. dan (diharamkan juga) 

mengundi nasib dengan anak panah[396], (mengundi nasib 

dengan anak panah itu) adalah kefasikan. 

Ayat ini memperinci jenis-jenis makanan haram yang 

berkaitan dengan penyembelihan dan penyucian ritual, 

menunjukkan bahwa Islam menjaga kesucian jiwa dan 

akidah umatnya melalui aturan konsumsi. 

Hadis Nabi saw juga menegaskan: 

“Setiap daging yang tumbuh dari yang haram, maka 

neraka lebih pantas baginya.” (HR. Ahmad) 

 

Hadis ini menunjukkan betapa seriusnya konsekuensi moral 

dan spiritual dari mengonsumsi makanan haram. 

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan konsep 

makanan haram dalam Islam secara komprehensif, agar 

umat Islam memahami bahwa larangan tersebut bukan 

hanya bersifat ritual, tetapi juga memiliki hikmah 

kesehatan, moral, dan sosial. Dengan memahami hakikat 

makanan haram, diharapkan masyarakat Muslim lebih 

berhati-hati dalam memilih makanan dan lebih sadar 

terhadap tanggung jawab spiritual dalam konsumsi sehari-

hari. 

Makanan haram merupakan bentuk perlindungan 

Allah terhadap manusia agar terhindar dari bahaya fisik, 

moral, dan spiritual. Keharaman bukan sekadar larangan, 

tetapi manifestasi kasih sayang Ilahi yang menjaga 

kemurnian akidah, kesucian tubuh, dan kesehatan 

masyarakat. Mengonsumsi makanan haram dapat 

mengotori hati, menghalangi doa, dan menurunkan kualitas 

iman. Dengan demikian, larangan terhadap makanan haram 

adalah bagian integral dari maqāṣid al-syarī‘ah, yaitu untuk 



45 
 

 
 

menjaga agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), dan akal 

(ḥifẓ al-‘aql). Karena itu, menjauhi makanan haram bukan 

sekadar ketaatan hukum, melainkan juga bentuk ibadah dan 

penjagaan diri agar hidup berkah, sehat, dan bermartabat di 

sisi Allah. 

 

C. Makanan Syubhat 

 

Dalam kehidupan masyarakat Muslim modern, 

fenomena makanan syubhat (samar antara halal dan 

haram) semakin banyak dijumpai, terutama dengan 

berkembangnya industri pangan global dan kompleksitas 

rantai produksi. Banyak produk yang tidak jelas asal bahan 

bakunya, seperti gelatin, enzim, emulsifier, atau flavor 

yang dapat berasal dari hewan halal maupun haram. Label 

“halal” pun sering kali disalahgunakan sebagai strategi 

pemasaran tanpa melalui sertifikasi yang benar. Akibatnya, 

sebagian umat Islam mengalami kebingungan dan 

ketidakpastian dalam menentukan pilihan konsumsi. 

Kondisi ini menunjukkan perlunya literasi fikih makanan 

yang kuat agar umat mampu bersikap hati-hati (iḥtiyāṭ) dan 

tidak terjebak dalam wilayah abu-abu antara halal dan 

haram. 

Secara etimologis, syubhat (شبهة) berarti sesuatu 

yang samar atau tidak jelas antara halal dan haram. Dalam 

terminologi fikih, makanan syubhat adalah makanan yang 

status hukumnya tidak diketahui secara pasti karena adanya 

keraguan terhadap sumber, proses pengolahan, atau cara 

memperolehnya. 

Dalil tentang hal ini terdapat dalam hadis Nabi saw: 

، لََ يَعْلَمُهُنَّ كَثِير  مِنَ  إِنَّ  ، وَبَيْنهَُمَا أمُُور  مُشْتبَهَِات  الْحَلََلَ بَي ِن  وَإِنَّ الْحَرَامَ بَي ِن 

 ...النَّاسِ، فَمَنِ اتَّقىَ الشُّبهَُاتِ، فَقَدِ اسْتبَْرَأَ لِدِينِهِ وَعِرْضِهِ 

Terjemahnya:  



46 
 

 
 

Sesungguhnya yang halal itu jelas dan yang haram itu 

jelas. Di antara keduanya ada perkara yang samar 

(syubhat), yang tidak diketahui oleh kebanyakan manusia. 

Maka siapa yang menjaga diri dari perkara syubhat, 

sungguh ia telah membersihkan agama dan 

kehormatannya...” (HR. al-Bukhari dan Muslim). 

 

Para ulama, seperti Imam al-Nawawi dan Ibn Rajab 

al-Hanbali, menjelaskan bahwa sikap wara‘ (berhati-hati) 

terhadap perkara syubhat merupakan bagian dari 

ketakwaan. Mereka menegaskan bahwa menjauhi hal yang 

syubhat lebih utama agar terhindar dari kemungkinan 

terjerumus ke dalam yang haram. 

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan konsep 

makanan syubhat dalam fikih Islam serta memberikan 

panduan bagi umat dalam bersikap terhadap ketidakjelasan 

hukum suatu makanan. Dengan memahami makna dan 

implikasinya, umat diharapkan dapat membangun 

kesadaran moral dan spiritual dalam memilih makanan, 

serta berperan aktif dalam mendukung transparansi produk 

halal di masyarakat. 

Makanan syubhat menuntut sikap kehati-hatian dan 

ketulusan niat dalam menjaga kemurnian ibadah konsumsi. 

Islam tidak hanya menekankan kehalalan secara formal, 

tetapi juga kebersihan hati dan integritas moral dalam 

setiap tindakan. Menghindari makanan syubhat berarti 

menjaga kemuliaan diri dari keraguan, memperkuat 

keimanan, dan menumbuhkan kepekaan terhadap nilai 

halal-haram. Dalam konteks maqāṣid al-syarī‘ah, sikap 

wara‘ terhadap makanan syubhat merupakan wujud 

penjagaan terhadap agama (ḥifẓ al-dīn) dan kehormatan diri 

(ḥifẓ al-‘ird), sehingga umat Islam tidak hanya sekadar 

mematuhi hukum, tetapi juga meneladani etika spiritual 

dalam kehidupan sehari-hari. 

 

D. Makanan Najis 



47 
 

 
 

 

Dalam kehidupan modern, makanan najis sering kali 

tidak disadari keberadaannya karena proses produksi 

pangan yang kompleks dan melibatkan berbagai bahan 

tambahan dari hewan maupun zat kimia. Banyak produk 

olahan seperti gelatin, enzim, atau minyak hewani yang 

berasal dari sumber najis atau tercemar oleh bahan yang 

tidak suci dalam proses pengolahannya. Misalnya, 

penggunaan peralatan yang tidak disterilkan dari bahan 

najis atau tercampurnya bahan halal dan haram dalam satu 

lini produksi. Fenomena ini menunjukkan perlunya 

kesadaran dan kehati-hatian umat Islam untuk memastikan 

kesucian makanan, bukan hanya kehalalan zatnya, tetapi 

juga kesuciannya dari najis menurut hukum syariat. 

Secara etimologis, najis (نجََس) berarti sesuatu yang 

kotor atau tidak suci menurut ketentuan syariat. Secara 

terminologis, makanan najis adalah segala jenis makanan 

atau minuman yang terkena atau tercampur dengan benda 

najis, baik dalam bentuk zatnya maupun dalam proses 

pengolahannya, sehingga tidak layak dikonsumsi oleh 

seorang Muslim. 

Dalil mengenai najis dan larangan mengonsumsinya antara 

lain terdapat dalam firman Allah Swt: 

1. QS. Al-Mā’idah [5]: 90 

نْ  ياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأنَْصَابُ وَالْأزَْلََمُ رِجْس  م ِ

 عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتنَِبوُهُ لَعَلَّكُمْ تفُْلِحُونَ 

Terjemahnya :  

Wahai orang-orang yang beriman! Sesungguhnya 

khamar, berjudi, (berkurban untuk) berhala, dan 

mengundi nasib dengan anak panah adalah 



48 
 

 
 

perbuatan keji (rijs) termasuk perbuatan setan. Maka 

jauhilah agar kamu beruntung. 

Kata rijs dalam ayat ini diartikan oleh para mufasir 

sebagai sesuatu yang najis, baik secara fisik maupun 

moral. Khamar disebut najis karena menimbulkan 

kerusakan akal dan moral, sehingga tidak layak 

dikonsumsi oleh seorang Muslim. 

2. QS. Al-An‘ām [6]: 145 

ا عَلىَٰ طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلََّ أنَ يَكُونَ  قلُ  ما لََّ أجَِدُ فيِ مَا أوُحِيَ إلَِيَّ مُحَرَّ

ا أوَْ لَحْمَ خِنزِيرٍ فإَِنَّهُ رِجْس   سْفوُحا ا مَّ  مَيْتةَا أوَْ دَما

Terjemahnya :  

Katakanlah (wahai Muhammad): Aku tidak 

menemukan dalam wahyu yang diwahyukan 

kepadaku sesuatu yang diharamkan bagi orang yang 

hendak memakannya kecuali bangkai, darah yang 

mengalir, atau daging babi, karena sesungguhnya 

semua itu najis.” 

Firman Allah ini menegaskan bahwa daging babi dan darah 

termasuk kategori najis yang secara tegas diharamkan, 

menunjukkan hubungan erat antara keharaman dan 

kenajisan dalam fikih makanan. 

Selain itu, Rasulullah  saw bersabda: 

Artinya : 

 

Sesungguhnya Allah itu baik dan tidak menerima kecuali 

yang baik.” (HR. Muslim) 

 



49 
 

 
 

Hadis ini menunjukkan bahwa Allah tidak menerima amal 

atau ibadah seseorang yang bersumber dari hal-hal najis 

dan tidak suci, termasuk makanan yang dikonsumsi. 

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan konsep 

makanan najis dalam Islam serta menumbuhkan kesadaran 

umat agar tidak hanya berorientasi pada kehalalan formal 

suatu produk, tetapi juga memastikan kesuciannya. 

Pemahaman terhadap makanan najis penting agar umat 

Islam dapat menjaga kebersihan fisik dan spiritual, sesuai 

dengan nilai kesucian (ṭahārah) yang menjadi prinsip dasar 

dalam ajaran Islam. 

Makanan najis bukan hanya persoalan kebersihan 

fisik, tetapi juga menyangkut kesucian spiritual dan moral. 

Islam menempatkan kesucian (ṭahārah) sebagai syarat sah 

ibadah dan tanda ketakwaan seorang Muslim. Oleh karena 

itu, mengonsumsi makanan najis berarti mengotori tubuh 

dan jiwa, serta dapat mempengaruhi kemurnian ibadah. 

Dalam konteks maqāṣid al-syarī‘ah, larangan terhadap 

makanan najis bertujuan untuk menjaga agama (ḥifẓ al-

dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), dan akal (ḥifẓ al-‘aql). Dengan 

demikian, menjauhi makanan najis merupakan wujud 

pengamalan nilai kebersihan dan kesucian yang menjadi 

ciri utama seorang mukmin. 

 

E. Makanan yang Diperbolehkan dalam Keadaan Darurat 

 

Dalam berbagai situasi kehidupan, umat Islam dapat 

menghadapi kondisi darurat yang mengancam keselamatan 

jiwa, seperti kelaparan akibat bencana alam, perang, krisis 

ekonomi, atau terjebak di daerah terpencil tanpa akses 

makanan halal. Pada kondisi seperti ini, seseorang mungkin 

tidak menemukan makanan yang jelas status halalnya. 

Fenomena sosial ini menunjukkan perlunya pemahaman 

fikih tentang prinsip ḍarūrah agar umat Islam dapat 

bertindak sesuai syariat tanpa melanggar ketentuan halal-



50 
 

 
 

haram secara mutlak, sekaligus tetap menjaga keselamatan 

jiwa. 

Dalam fikih Islam, prinsip ḍarūrah (darurat) 

membolehkan hal-hal yang secara normal diharamkan, 

dengan syarat tidak melebihi batas kebutuhan dan tidak ada 

alternatif halal. Hal ini ditegaskan dalam Al-Qur’an: 

1. QS. Al-Baqarah [2]: 173 

ِ ۖ فَمَنِ   مَ وَلحَْمَ الْخِنزِيرِ وَمَا أهُِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللََّّ مَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتةََ وَالدَّ إِنَّمَا حَرَّ

حِيم  اضْطُرَّ غَيْرَ باَغٍ وَلََ عَادٍ فَلََ إِثْمَ عَلَيْ  َ غَفوُر  رَّ هِ ۚ إِنَّ اللََّّ  

Terjemahnya :  

Sesungguhnya Allah hanya mengharamkan bagimu 

bangkai, darah, daging babi, dan hewan yang disembelih 

bukan atas nama Allah. Tetapi barang siapa terpaksa, 

sedang ia tidak menginginkannya dan tidak melampaui 

batas, maka tidak ada dosa baginya. Sungguh, Allah Maha 

Pengampun lagi Maha Penyayang.” 

 

 

2. QS. Al-Mā’idah [5]: 3 

حِيم   َ غَفوُر  رَّ  فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ باَغٍ وَلََ عَادٍ فإَِنَّ اللََّّ

Terjemahnya :  

Barang siapa dalam keadaan terpaksa, sedang ia tidak 

menginginkannya dan tidak melampaui batas, maka 

sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha 

Penyayang.” 

Para ulama menegaskan bahwa konsep ḍarūrah 

berlaku hanya untuk mempertahankan jiwa (ḥifẓ al-



51 
 

 
 

nafs) dan tidak boleh disalahgunakan untuk kepentingan 

selain kebutuhan hidup. Prinsip ini termasuk dalam kaidah 

fikih: 

رُورَاتُ تبُِيحُ الْمَحْظُورَاتِ   الضَّ

“Keadaan darurat membolehkan hal-hal yang terlarang.” 

 

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan prinsip 

ḍarūrah dalam konsumsi makanan, agar umat Islam 

memahami batas-batas kemudahan syariat saat menghadapi 

situasi kritis. Dengan memahami konsep ini, umat tidak 

terjerumus ke dalam hal-hal haram secara sengaja, tetapi 

tetap dapat mempertahankan keselamatan jiwa. 

Prinsip ḍarūrah menunjukkan keluwesan hukum 

Islam dalam menghadapi kondisi ekstrem. Makanan yang 

haram atau najis diperbolehkan sementara demi 

menyelamatkan nyawa, asalkan tidak melampaui batas 

kebutuhan. Hal ini menegaskan bahwa syariat Islam 

bersifat mendukung kemaslahatan manusia (jalb al-

maṣāliḥ) dan menolak kerusakan (dar’ al-mafāsid). 

Dengan memahami hukum ḍarūrah, umat Islam dapat 

bersikap bijak, menjaga integritas moral, dan tetap patuh 

pada prinsip halal-haram meskipun dalam situasi sulit. 

 

F. Prinsip Halālan Tayyiban dalam Konteks Spiritual dan    

     Kesehatan 

 

Di era modern, pola konsumsi manusia sering lebih 

dipengaruhi oleh selera, kemudahan, dan tren pasar 

dibandingkan kualitas dan nilai spiritual makanan. Banyak 

masyarakat mengonsumsi makanan cepat saji, olahan 

industri, atau bahan yang tidak jelas sumbernya, sehingga 

berdampak pada kesehatan fisik (obesitas, gangguan 

metabolik, penyakit kronis) dan kesehatan spiritual 

(hilangnya kesadaran bahwa makan adalah ibadah). 

Fenomena ini menunjukkan kebutuhan mendesak untuk 



52 
 

 
 

menekankan prinsip ḥalālan ṭayyiban makanan yang halal 

secara hukum dan baik secara kualitas agar manusia dapat 

hidup sehat lahir dan batin. 

Istilah ḥalālan ṭayyiban berasal dari QS. Al-Baqarah 

168 dan QS. Al-Mā’idah [5]: 88, yang menekankan bahwa 

konsumsi manusia harus halal (diperbolehkan secara 

syariat) dan ṭayyib (baik, bersih, menyehatkan). 

1. QS. Al-Baqarah : 168 

ا فيِ الْأرَْضِ حَلََلَا طَي ِباا وَلََ تتََّبِعوُا خُطُوَاتِ   ياَ أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

بِين    الشَّيْطَانِ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّ

Terjemahnya :  

Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang 

halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu 

mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu 

musuh yang nyata bagimu.” 

2. QS. Al-Mā’idah : 88 

َ الَّذِي أنَْتمُ بِهِ مُؤْمِنوُنَ  ُ حَلََلَا طَي ِباا وَاتَّقوُا اللََّّ ا رَزَقَكُمُ اللََّّ  وَكُلوُا مِمَّ

Terjemahnya :  

Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah 

kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada 

Allah yang kamu beriman kepada-Nya.” 

Secara literatur, para ulama menekankan bahwa konsep 

ḥalālan ṭayyiban meliputi: 

1. Aspek legalitas: makanan diperoleh melalui cara 

halal dan bersih dari unsur haram. 

2. Aspek kesehatan: makanan bergizi, aman, dan 

mendukung kelangsungan hidup manusia. 



53 
 

 
 

3. Aspek spiritual: makanan yang halal dan baik 

menenangkan hati, mendukung ibadah, dan 

mendekatkan diri kepada Allah. 

Kajian ini bertujuan untuk menegaskan pentingnya 

prinsip ḥalālan ṭayyiban dalam kehidupan umat Islam, agar 

konsumsi makanan tidak hanya memenuhi kebutuhan fisik, 

tetapi juga menjaga kesehatan spiritual dan moral. 

Pemahaman ini diharapkan meningkatkan kesadaran umat 

akan hubungan langsung antara kualitas makanan, 

kesehatan jasmani, dan ketakwaan. 

Prinsip ḥalālan ṭayyiban adalah fondasi konsumsi yang 

seimbang antara kebutuhan fisik dan spiritual. Makanan 

yang halal memastikan kepatuhan terhadap syariat, 

sedangkan ṭayyib menjamin kualitas, keamanan, dan 

manfaat bagi tubuh. Bersama-sama, keduanya mencegah 

penyakit, menjaga kesucian jiwa, dan memperkuat ibadah. 

Dengan demikian, prinsip ini bukan hanya norma hukum, 

tetapi juga pedoman etis dan spiritual.  

 

 

BAB IV 

FENOMENA KONTEMPORER DALAM KONSUMSI 

MODERN 

 

A. Produk Olahan dan Bahan Tambahan Pangan (food 

additives) 

 

Di era industri pangan modern, mayoritas makanan yang 

beredar adalah produk olahan yang mengandung berbagai 

bahan tambahan pangan (food additives), seperti 

pengawet, pewarna, perasa, pengemulsi, dan zat penstabil. 

Banyak konsumen Muslim kesulitan mengetahui sumber 

dan status halal dari bahan-bahan ini, karena informasi 

pada label sering tidak lengkap atau tidak jelas. Fenomena 

ini menimbulkan kebingungan dan potensi konsumsi 



54 
 

 
 

makanan haram atau syubhat secara tidak sengaja. 

Perkembangan ini menunjukkan pentingnya literasi fikih 

makanan dan sertifikasi halal untuk memastikan keamanan, 

kesehatan, dan kepatuhan syariat dalam konsumsi produk 

olahan. 

Secara fikih, produk olahan dan bahan tambahan 

pangan termasuk kategori makanan yang perlu dikaji 

kehalalannya, karena: 

1. Bahan baku dapat berasal dari sumber halal maupun 

haram (misal gelatin dari babi atau sapi yang sudah 

menjadi bangkai). 

2. Proses produksi dapat melibatkan peralatan yang 

tercemar najis. 

3. Penggunaan bahan tambahan yang menimbulkan 

keraguan (syubhat) menuntut sikap kehati-hatian. 

Dalil Al-Qur’an yang menjadi dasar prinsip halal-ṭayyib 

tetap berlaku untuk produk olahan: 

 

1. QS. Al-Baqarah [2]: 168 

ا فيِ الْأرَْضِ حَلََلَا طَي ِباا وَلََ تتََّبِعوُا   ياَ أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

بِين    خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّ

Terjemahnya : 

Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang 

halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu 

mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu 

musuh yang nyata bagimu.” 

2. QS. Al-Mā’idah : 88 



55 
 

 
 

َ الَّذِي أنَْتمُ بِهِ  ُ حَلََلَا طَي ِباا وَاتَّقوُا اللََّّ ا رَزَقَكُمُ اللََّّ وَكُلوُا مِمَّ

 مُؤْمِنوُنَ 

Terjemahnya : 

 Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah 

kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada 

Allah yang kamu beriman kepada-Nya.” 

 

Para ulama menekankan bahwa food additives harus 

dipastikan halal, atau setidaknya tidak mengandung unsur 

haram dan najis, untuk memenuhi prinsip ṭayyib dan 

menjaga kualitas makanan serta kesehatan konsumen. 

Kajian ini bertujuan untuk memberikan pemahaman 

tentang status hukum produk olahan dan bahan tambahan 

pangan dalam Islam, agar konsumen Muslim dapat 

membuat keputusan bijak dalam memilih makanan yang 

aman, sehat, dan halal. Selain itu, kajian ini diharapkan 

mendorong produsen untuk transparan dalam menyajikan 

informasi bahan pangan dan memperoleh sertifikasi halal. 

Produk olahan dan bahan tambahan pangan 

menimbulkan tantangan tersendiri bagi kehalalan dan 

kesehatan. Prinsip ḥalālan ṭayyiban menuntut umat Islam 

untuk memastikan bahan yang digunakan tidak haram, 

tidak najis, dan bermanfaat bagi tubuh. Mengabaikan aspek 

ini berpotensi menimbulkan risiko kesehatan dan keraguan 

moral. Dengan memahami status hukum bahan tambahan 

pangan, umat Islam dapat menjalankan konsumsi yang etis, 

sehat, dan sesuai syariat, sekaligus menjaga keberkahan 

dalam makanan yang dikonsumsi. 

 

B. Rekayasa Genetik (GMO), Kultur sel, dan Pangan Hasil  

     Bioteknologi 

 

Perkembangan teknologi pangan modern telah 

menghadirkan produk hasil rekayasa genetik (GMO), 



56 
 

 
 

kultur sel, dan berbagai pangan bioteknologi. Produk-

produk ini mencakup sayuran, buah, daging laboratorium, 

susu sel, dan produk olahan yang dimodifikasi untuk 

meningkatkan ketahanan, kualitas, dan produksi pangan. 

Namun, kesadaran masyarakat Muslim mengenai status 

halal dan tahapan produksinya masih terbatas. Banyak 

konsumen menghadapi dilema etis dan spiritual karena 

ketidakjelasan asal gen, proses kultur, dan potensi 

kontaminasi bahan haram. Fenomena ini menuntut kajian 

fikih modern untuk memberikan pedoman konsumsi yang 

aman, halal, dan sesuai syariat. 

Secara terminologi fikih, makanan hasil rekayasa 

genetik, kultur sel, dan bioteknologi termasuk kategori 

baru yang memerlukan penilaian hukum berdasarkan 

sumber bahan baku, proses produksi, dan tujuan 

penggunaannya. Beberapa aspek yang menjadi 

pertimbangan ulama: 

1. Sumber bahan baku: Apakah berasal dari hewan 

halal, hewan haram, atau tanaman non-halal. 

2. Proses produksi: Apakah terdapat unsur najis, 

pencampuran dengan bahan haram, atau manipulasi 

yang merusak kesucian makanan. 

3. Maksud dan manfaat: Apakah teknologi digunakan 

untuk kemaslahatan manusia, kesehatan, dan 

kebaikan lingkungan. 

Dalil Al-Qur’an yang tetap relevan untuk menilai status 

halal makanan modern: 

1. QS. Al-Baqarah : 168 

ا فيِ الْأرَْضِ حَلََلَا طَي ِباا وَلََ تتََّبِعوُا خُطُوَاتِ  يَا  أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

بِين    الشَّيْطَانِ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّ

Terjemahnya : 



57 
 

 
 

Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang 

halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu 

mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu 

musuh yang nyata bagimu.” 

2. QS. Al-Mā’idah : 88 

َ الَّذِي أنَْتمُ بِهِ مُؤْمِنوُنَ  ُ حَلََلَا طَي ِباا وَاتَّقوُا اللََّّ ا رَزَقَكُمُ اللََّّ  وَكُلوُا مِمَّ

Terjemahnya : 

Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah 

kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada 

Allah yang kamu beriman kepada-Nya.” 

Para ulama kontemporer menekankan bahwa penggunaan 

bioteknologi dan GMO boleh dikonsumsi jika 

sumbernya halal, prosesnya bersih, dan tidak 

membahayakan manusia, serta tetap sesuai prinsip 

ḥalālan ṭayyiban. 

Kajian ini bertujuan untuk memberikan pemahaman 

hukum dan etika terkait konsumsi pangan hasil rekayasa 

genetik, kultur sel, dan bioteknologi. Pemahaman ini 

penting agar umat Islam mampu membuat keputusan bijak 

dan bertanggung jawab, menjaga kesucian makanan, serta 

memanfaatkan kemajuan teknologi secara halal dan 

bermanfaat bagi kesehatan dan kemaslahatan manusia. 

Pangan modern berbasis GMO dan bioteknologi 

menghadirkan peluang sekaligus tantangan bagi umat 

Islam. Prinsip ḥalālan ṭayyiban menjadi tolok ukur utama: 

bahan harus halal, proses bersih, aman bagi kesehatan, dan 

memberikan manfaat. Dengan demikian, konsumsi pangan 

modern tidak hanya mengikuti perkembangan teknologi, 

tetapi juga tetap menjaga etika, moral, dan kesucian 

spiritual, serta selaras dengan maqāṣid al-syarī‘ah untuk 

melindungi agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. 



58 
 

 
 

 

C. Alkohol, Flavor Sintetis, dan Minuman Fermentasi     

      Modern 

 

Perkembangan industri pangan dan minuman 

menghadirkan berbagai produk yang mengandung alkohol, 

flavor sintetis, dan minuman fermentasi modern. Produk 

ini sering dijumpai dalam minuman siap saji, makanan 

olahan, permen, saus, dan bahan tambahan lainnya. Di 

masyarakat Muslim, banyak konsumen menghadapi 

kebingungan karena alkohol kadang hadir dalam kadar 

sangat rendah (trace) atau sebagai hasil fermentasi alami. 

Flavor sintetis juga dapat meniru aroma atau rasa dari 

bahan haram. Fenomena ini menimbulkan dilema moral 

dan spiritual, terutama bagi mereka yang ingin memastikan 

makanan dan minuman yang dikonsumsi tetap halal dan 

aman. 

Dalam fikih Islam, alkohol dan minuman fermentasi 

merupakan haram karena memabukkan (khamr), meskipun 

kadarnya rendah. Flavor sintetis yang meniru bahan haram 

perlu dikaji sumber dan prosesnya untuk menentukan halal 

atau syubhat. 

1. QS. Al-Mā’idah [5]: 90 

ياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأنَْصَابُ وَالْأزَْلََمُ 

نْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتنَِبوُهُ لَعَلَّكُمْ تفُْلِحُونَ   رِجْس  م ِ

Terjemahnya : 

Wahai orang-orang yang beriman! Sesungguhnya khamar, 

berjudi, (berkurban untuk) berhala, dan mengundi nasib 

dengan anak panah adalah perbuatan keji dari perbuatan 

setan. Maka jauhilah agar kamu beruntung.” 

Hadis Nabi saw, juga menegaskan: 



59 
 

 
 

Artinya: 

“Segala yang memabukkan adalah khamar, dan khamar itu 

haram.” (HR. Muslim) 

Flavor sintetis yang berasal dari bahan haram atau meniru 

rasa hewan haram termasuk syubhat atau haram, 

tergantung sumber dan prosesnya. Ulama kontemporer 

menekankan bahwa setiap bahan yang menimbulkan 

keraguan harus dihindari (wara’) agar tidak mengotori 

ibadah dan moral. 

Kajian ini bertujuan untuk memberikan panduan 

hukum terkait konsumsi alkohol, flavor sintetis, dan 

minuman fermentasi modern agar umat Islam dapat 

bersikap bijak, menjaga kehalalan dan kebersihan makanan, 

serta menghindari dampak negatif bagi kesehatan jasmani 

dan spiritual. 

Produk yang mengandung alkohol, flavor sintetis dari 

bahan haram, atau minuman fermentasi modern menuntut 

kehati-hatian konsumen Muslim. Prinsip ḥalālan ṭayyiban 

harus dijadikan pedoman utama: makanan dan minuman 

harus halal, baik, aman bagi tubuh, dan menyehatkan jiwa. 

Mengonsumsi yang memabukkan atau berasal dari bahan 

haram dapat merusak akal, moral, dan kesucian ibadah. 

Dengan demikian, sikap berhati-hati terhadap alkohol dan 

flavor sintetis adalah bagian dari integritas moral dan 

spiritual, serta wujud pelaksanaan maqāṣid al-syarī‘ah 

dalam menjaga agama, jiwa, dan akal. 

 

D. Daging Impor dan Problem Penyembelihan Syar‘i 

 

Perdagangan daging impor semakin marak di era 

globalisasi pangan. Banyak negara memasok daging sapi, 

kambing, ayam, atau produk olahan ke pasar domestik. 

Namun, tidak semua daging impor disembelih sesuai 

syariat Islam (syar‘i), misalnya tidak menyebut nama Allah 



60 
 

 
 

saat penyembelihan, menggunakan hewan yang tidak halal, 

atau proses penyembelihan yang tidak sesuai ketentuan 

fiqih. Fenomena ini menimbulkan kebingungan dan 

kekhawatiran umat Muslim mengenai kehalalan daging 

yang dikonsumsi, sekaligus menunjukkan pentingnya 

sertifikasi halal, transparansi rantai pasok, dan literasi fikih 

makanan. 

Dalam fikih Islam, syarat sah penyembelihan hewan 

meliputi: 

1. Hewan harus halal (bukan babi atau hewan haram 

lainnya). 

2. Penyembelihan dilakukan dengan memotong leher 

hewan dan memutuskan urat leher, pembuluh darah, 

dan kerongkongan. 

3. Menyebut nama Allah (Bismillah) saat menyembelih. 

Dalil Al-Qur’an yang relevan: 

1. QS. Al-Mā’idah : 3 

ِ بِهِ   مُ وَلحَْمُ الْخِنزِيرِ وَمَا أهُِلَّ لِغَيْرِ اللََّّ مَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتةَُ وَالدَّ حُر ِ

يَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أكََلَ السَّبعُُ إِلََّ مَا ذكََّيْتمُْ  وَالْمُنْخَنِ  قَةُ وَالْمَوْقوُذةَُ وَالْمُترََد ِ

عَلىَ النُّصُبِ وَمَا ذبُِحَ  … 

Terjemahnya : 

Diharamkan bagimu bangkai, darah, daging babi, hewan 

yang disembelih bukan atas nama Allah, hewan yang mati 

karena dicekik, dipukul, jatuh, atau dimangsa binatang 

buas, kecuali yang kamu sembelih sendiri...” 

2. QS. Al-An‘ām : 121 

ِ عَلَيْهِ فإَِنَّهُ لَفْسُ وَإِنَّ الشَّيْطَانَ لَهُ وَلِيٌّ   ا لَمْ يذُْكَرِ اسْمُ اللََّّ وَلََ تأَكُْلوُا مِمَّ

 فاَحْذرَُوهُ 



61 
 

 
 

Terjemahnya : 

 

Janganlah kamu makan dari (hewan) yang tidak disebut 

nama Allah padanya, karena itu adalah kefasikan, dan 

sesungguhnya setan itu pemimpin bagimu, maka 

waspadalah terhadapnya.” 

 

Para ulama menekankan bahwa daging yang tidak 

disembelih sesuai syar‘i haram dikonsumsi, bahkan jika 

daging tersebut halal secara biologis. Penyembelihan syar‘i 

adalah syarat mutlak untuk memastikan daging halal dan 

menegakkan prinsip ḥalālan ṭayyiban. 

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan masalah 

kehalalan daging impor dan pentingnya penyembelihan 

syar‘i sesuai fikih Islam. Pemahaman ini diharapkan 

membantu umat Islam dalam memilih daging yang halal, 

meningkatkan kesadaran akan sertifikasi halal, dan 

mendukung praktik perdagangan yang etis dan sesuai 

syariat. 

Daging impor yang tidak disembelih sesuai syar‘i 

menimbulkan risiko pelanggaran hukum halal dan 

mengurangi keberkahan makanan. Prinsip ḥalālan ṭayyiban 

menuntut kepatuhan pada syariat dalam setiap tahap: 

pemilihan hewan, proses penyembelihan, hingga distribusi. 

Dengan memastikan penyembelihan syar‘i, umat Islam 

menjaga integritas moral, kesehatan, dan spiritual, 

sekaligus menegakkan maqāṣid al-syarī‘ah, termasuk 

perlindungan terhadap agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-

nafs), dan akal (ḥifẓ al-‘aql). 

 

E. Kosmetik, Obat, dan Suplemen yang Mengandung  

     Bahan Najis 

 

Dalam masyarakat modern, penggunaan kosmetik, obat, 

dan suplemen semakin meningkat sebagai bagian dari 

gaya hidup dan upaya menjaga kesehatan. Namun, banyak 



62 
 

 
 

produk ini mengandung bahan najis, seperti gelatin dari 

babi, alkohol, darah hewan, atau enzim yang berasal dari 

sumber haram. Konsumen Muslim sering kali tidak 

menyadari adanya bahan najis dalam produk yang mereka 

gunakan sehari-hari, sehingga menimbulkan kekhawatiran 

terkait kesucian tubuh, ibadah, dan kepatuhan syariat. 

Fenomena ini menuntut literasi fikih dan kesadaran etik 

agar penggunaan produk kesehatan dan kecantikan tetap 

sesuai prinsip halal dan suci. 

Dalam fikih, segala benda yang bersentuhan dengan 

tubuh dan dikonsumsi atau digunakan harus bersih dan 

halal, terutama jika bersifat menembus tubuh (misal obat 

yang diminum atau suplemen). 

Dalil yang relevan: 

1. QS. Al-Baqarah : 172 

 ياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا كُلوُا مِن طَي ِباَتِ مَا رَزَقْناَكُمْ 

Terjemahnya: 

Wahai orang-orang yang beriman! Makanlah dari rezeki 

yang baik yang telah Kami berikan kepadamu.” 

2. QS. Al-Mā’idah [5]: 3 

ِ بِهِ  مُ وَلحَْمُ الْخِنزِيرِ وَمَا أهُِلَّ لِغَيْرِ اللََّّ مَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتةَُ وَالدَّ  …حُر ِ

Terjeamhnya : 

Diharamkan bagimu bangkai, darah, daging babi, dan 

hewan yang disembelih bukan atas nama Allah…” 

 

Dalam konteks ini, ulama kontemporer menjelaskan 

bahwa kosmetik, obat, dan suplemen yang mengandung 

bahan najis harus dihindari, kecuali dalam keadaan darurat 



63 
 

 
 

(ḍarūrah) untuk menjaga kesehatan, dengan syarat tidak 

ada alternatif halal dan penggunaannya terbatas pada 

kebutuhan. Prinsip kehati-hatian (wara’) sangat dianjurkan 

agar tidak terjerumus dalam penggunaan bahan najis yang 

membahayakan kesucian tubuh dan ibadah. 

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan status hukum 

dan etika penggunaan kosmetik, obat, dan suplemen yang 

mengandung bahan najis, agar konsumen Muslim dapat 

membuat keputusan yang tepat, menjaga kesucian tubuh, 

serta tetap patuh pada syariat Islam. 

Penggunaan produk yang mengandung bahan najis 

memiliki dampak langsung terhadap kesucian spiritual dan 

etika konsumsi. Prinsip ḥalālan ṭayyiban menuntut umat 

Islam memilih produk yang halal, baik, dan aman bagi 

tubuh. Dengan demikian, konsumen Muslim tidak hanya 

melindungi kesehatan jasmani tetapi juga menjaga 

kebersihan rohani dan integritas ibadah. Penghindaran 

terhadap bahan najis dalam kosmetik, obat, dan suplemen 

merupakan wujud pengamalan maqāṣid al-syarī‘ah, 

khususnya perlindungan terhadap agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa 

(ḥifẓ al-nafs), dan akal (ḥifẓ al-‘aql). 

 

F. Makanan Instan, Junk Food, dan Tantangan Etika  

     Konsumsi 

 

Perkembangan industri pangan modern telah 

melahirkan berbagai makanan instan dan junk food yang 

praktis, cepat disajikan, dan digemari masyarakat luas, 

terutama anak-anak dan remaja. Namun, konsumsi 

berlebihan makanan ini menimbulkan masalah kesehatan 

seperti obesitas, hipertensi, diabetes, dan gangguan 

metabolik. Selain itu, banyak produk instan mengandung 

bahan tambahan (food additives), MSG, pengawet, pewarna 

sintetis, atau flavor dari sumber haram atau syubhat. 

Fenomena ini menunjukkan tantangan moral dan etika bagi 

konsumen Muslim dalam memastikan makanan yang 



64 
 

 
 

dikonsumsi tidak hanya halal tetapi juga menyehatkan dan 

bermanfaat. 

Ulama fikih sepakat bahwa prinsip ḥalālan ṭayyiban 

menuntut makanan atau konsumsi pangan yang seimbang 

yaitu halal dan baik secara hukum juga baik secara 

kualitas.Prinsip ini dipegangi untuk menjamin keamanan 

bagi tubuh, dan tidak menimbulkan kerusakan terhadap 

lingkungan. Junk food atau makanan instan disatu sisi halal 

tetapi disisi lain dapat mendatangkan mudharat karena 

beberapa penelitian menunjukkan bahwa pada makan 

instan itu dapat menimbulkan tiga hal pokok yakni terdapat 

zat yang dapat memicu penyakit, mengurangi gizi, dan 

menimbulkan ketergantungan. Dari sini dapat dipahami 

bahwa konsep makanan yang diizinkan oleh Allah 

Swt.adalah halal dan thayyib atau baik ini mengerucuk 

kepada halal secara zatnya dan cara memperoleh dan 

mengolahnya. Kemudian thayyib mengarah kepada akibat 

yang timbul dari bahan makanan yang dikonsumsi yakni 

menjamin kesehatan jasmani, mental dan rohani. 

Dalil Al-Qur’an yang relevan: 

1. QS. Al-Baqarah : 168 

ا فيِ الْأرَْضِ حَلََلَا طَي ِباا وَلََ تتََّبِعوُا خُطُوَاتِ   ياَ أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

بِين    الشَّيْطَانِ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّ

Terjemahnya:  

Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang 

halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu 

mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu 

musuh yang nyata bagimu.” 

2. QS. Al-Mā’idah [5]: 88 

َ الَّذِي أنَْتمُ بِهِ مُؤْمِنوُنَ  ُ حَلََلَا طَي ِباا وَاتَّقوُا اللََّّ ا رَزَقَكُمُ اللََّّ  وَكُلوُا مِمَّ



65 
 

 
 

Terjemahnya : 

Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah 

kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada 

Allah yang kamu beriman kepada-Nya.” 

Para ulama kontemporer menekankan bahwa makanan 

yang praktis namun merusak kesehatan atau 

mengandung bahan syubhat harus dihindari atau 

dikonsumsi secara bijak, agar tidak melanggar prinsip 

maqāṣid al-syarī‘ah yang menekankan perlindungan 

terhadap jiwa (ḥifẓ al-nafs) dan akal (ḥifẓ al-‘aql). 

Kajian ini bertujuan untuk menekankan pentingnya 

kesadaran etis dalam konsumsi makanan instan dan junk 

food. Umat Islam diharapkan dapat memilih makanan yang 

halal, menyehatkan, dan bermanfaat, serta menghindari 

produk yang merusak kesehatan atau bersumber dari bahan 

haram atau syubhat. 

Makanan instan dan junk food menimbulkan 

tantangan etika dan kesehatan. Prinsip ḥalālan ṭayyiban 

menekankan bahwa makanan bukan sekadar memenuhi 

rasa lapar, tetapi juga harus menyehatkan, aman, dan sesuai 

syariat. Konsumsi yang bijak menegaskan tanggung jawab 

moral dan spiritual umat Islam, menjaga tubuh sebagai 

amanah Allah, sekaligus menegakkan maqāṣid al-syarī‘ah 

dalam perlindungan jiwa dan akal. 

 

G. Gaya Hidup Konsumtif dan Pengaruh Budaya Global 

 

Di era globalisasi, gaya hidup konsumtif menjadi 

fenomena yang meluas di masyarakat Muslim. Media 

sosial, iklan digital, dan budaya pop global mendorong 

konsumsi berlebihan, termasuk makanan cepat saji, produk 

olahan, kosmetik, suplemen, dan minuman modern. Pola 

konsumsi ini tidak hanya berdampak pada kesehatan 

jasmani, tetapi juga menimbulkan tekanan psikologis, 



66 
 

 
 

ketergantungan materi, dan berkurangnya kesadaran 

spiritual. Fenomena ini menunjukkan perlunya pemahaman 

etika konsumsi dalam perspektif fikih agar gaya hidup tidak 

melanggar prinsip halal, mengarah pada pemborosan, atau 

mengabaikan keseimbangan hidup. 

Dalam fikih, konsumsi harus mengikuti prinsip 

ḥalālan ṭayyiban, tidak berlebihan (israf), dan tidak 

mengandung unsur haram atau syubhat. Islam menekankan 

moderasi (wasatiyyah), menjaga tubuh dan jiwa dari 

kerusakan akibat perilaku konsumtif, serta menekankan 

tanggung jawab sosial. 

Dalil Al-Qur’an: 

1. QS. Al-A‘rāf : 31 

 ياَ بَنيِ آدَمَ خُذوُا زِينَتكَُمْ عِنْدَ كُل ِ مَسْجِدٍ وَكُلوُا وَاشْرَبوُا وَلََ تسُْرِفوُا 

Terjemahnya : 

 Wahai anak Adam! Kenakanlah perhiasanmu di setiap 

tempat ibadah, makan dan minumlah, tetapi jangan 

berlebihan.” 

2. QS. Al-Isrā’ : 26–27 

ا رْ تبَْذِيرا  وَآتِ ذاَ الْقرُْبىَ حَقَّهُ وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلََ تبَُذ ِ

Terjemahnya:  

“Berikan hak kepada kerabat, orang miskin, dan musafir, 

dan janganlah kamu menghambur-hamburkan harta 

secara boros.” 

Para ulama menekankan bahwa pengaruh budaya global 

harus dikaji dengan prinsip fikih: jika gaya hidup konsumtif 

mendorong kemudharatan, pemborosan, atau mengandung 



67 
 

 
 

bahan haram/syubhat, maka perilaku tersebut bertentangan 

dengan prinsip ḥalālan ṭayyiban dan etika Islam. 

Kajian ini bertujuan untuk meningkatkan kesadaran 

umat Islam tentang dampak gaya hidup konsumtif dan 

pengaruh budaya global terhadap konsumsi, agar dapat 

memilih produk halal, bermanfaat, dan tidak berlebihan. 

Pemahaman ini diharapkan mendorong keseimbangan 

antara kebutuhan jasmani, kesehatan spiritual, dan 

kepatuhan syariat. 

Gaya hidup konsumtif yang dipengaruhi budaya 

global menimbulkan tantangan moral, spiritual, dan 

kesehatan. Prinsip ḥalālan ṭayyiban dan etika konsumsi 

menuntun umat Islam untuk memilih makanan, minuman, 

dan produk lain secara bijak, moderat, dan bermanfaat. 

Dengan demikian, konsumsi tidak hanya memenuhi 

kebutuhan fisik, tetapi juga mendukung kesehatan rohani, 

moral, dan sosial, serta menegakkan maqāṣid al-syarī‘ah 

dalam perlindungan jiwa, akal, dan harta 

 

BAB V 

SERTIFIKASI HALAL DAN OTORITAS 

LEMBAGA PENGAWAS 

 

A. Sejarah dan Fungsi Sertifikasi Halal di Dunia Islam 

 

Perkembangan usaha di sektor perdagangan global 

dan meningkatnya konsumsi produk halal memunculkan 

kebutuhan untuk sertifikasi halal yang jelas dan 

terpercaya. Di berbagai negara Muslim maupun non-

Muslim, sertifikasi halal menjadi indikator kepatuhan 

syariat bagi konsumen. Fenomena ini muncul karena 

masyarakat membutuhkan jaminan bahwa produk pangan, 

obat, kosmetik, suplemen, dan minuman memenuhi prinsip 

ḥalālan ṭayyiban, terutama di tengah maraknya produk 

impor dan industri olahan modern. Sertifikasi halal juga 



68 
 

 
 

membantu konsumen membuat pilihan yang aman, sehat, 

dan etis. 

Secara historis, pengawasan makanan halal dalam 

Islam dimulai sejak masa Nabi saw. melalui pengawasan 

langsung terhadap hewan yang disembelih dan bahan yang 

dikonsumsi. Pada masa modern, lembaga sertifikasi halal 

formal dibentuk, misalnya: 

1. Majelis Ulama Indonesia (MUI) di Indonesia. 

2. Jabatan Kemajuan Islam Malaysia (JAKIM) di 

Malaysia. 

3. Islamic Food and Nutrition Council of America 

(IFANCA) di Amerika Serikat. 

Fungsi sertifikasi halal antara lain: 

1. Menjamin kehalalan dan kebersihan produk sesuai 

syariat. 

2. Memberikan keamanan dan kesehatan bagi 

konsumen. 

3. Meningkatkan kepercayaan konsumen dalam 

perdagangan domestik dan internasional. 

4. Menjadi pedoman produsen dalam memproduksi dan 

mengekspor produk halal. 

Dalil Al-Qur’an yang mendasari prinsip halal: 

1. QS. Al-Baqarah : 168 

ا فيِ الْأرَْضِ حَلََلَا طَي ِباا وَلََ تتََّبِعوُا خُطُوَاتِ   ياَ أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

بِين    الشَّيْطَانِ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّ

Terjemahnya :  

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang 

halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu 



69 
 

 
 

mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu 

musuh yang nyata bagimu.” 

2. QS. Al-Mā’idah [5]: 88 

َ الَّذِي أنَْتمُ بِهِ مُؤْمِنوُنَ  ُ حَلََلَا طَي ِباا وَاتَّقوُا اللََّّ ا رَزَقَكُمُ اللََّّ  وَكُلوُا مِمَّ

Terjemahnya: 

 “Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah 

kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada 

Allah yang kamu beriman kepada-Nya.” 

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan sejarah dan 

fungsi sertifikasi halal, agar masyarakat memahami peran 

penting sertifikasi dalam menjamin kehalalan, kualitas, 

keamanan, dan keberkahan produk konsumsi. Selain itu, 

pemahaman ini membantu konsumen dan produsen dalam 

menegakkan prinsip ḥalālan ṭayyiban serta menjaga 

kepatuhan syariat di era global. 

Sertifikasi halal merupakan instrumen penting untuk 

memastikan bahwa produk pangan, obat, kosmetik, dan 

suplemen memenuhi syariat, aman, dan menyehatkan. 

Dengan sertifikasi halal, konsumen Muslim dapat bersikap 

bijak dalam memilih produk, sementara produsen terdorong 

untuk memproduksi secara etis dan sesuai hukum Islam. 

Hal ini menegaskan prinsip ḥalālan ṭayyiban sekaligus 

mendukung maqāṣid al-syarī‘ah, khususnya perlindungan 

terhadap agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), dan akal 

(ḥifẓ al-‘aql). 

 

B. Peran Majelis Ulama Indonesia  dan Badan  

    Penyelenggara Jaminan Produk Halal  

Dalam konteks industri halal di Indonesia, Majelis 

Ulama Indonesia (MUI) dan Badan Penyelenggara 

Jaminan Produk Halal (BPJPH) memegang peran 



70 
 

 
 

strategis. MUI berperan dalam memberikan fatwa halal, 

sementara BPJPH bertugas mengatur, memfasilitasi, dan 

memastikan implementasi sertifikasi halal sesuai Undang-

Undang Jaminan Produk Halal (UU JPH) No. 33 Tahun 

2014. Peran ini penting mengingat besarnya konsumsi 

produk halal di Indonesia dan meningkatnya produk impor 

serta olahan modern. Fenomena ini menegaskan kebutuhan 

masyarakat Muslim akan jaminan kehalalan, transparansi 

informasi, dan kepastian hukum atas produk konsumsi. 

1. Majelis Ulama Indonesia (MUI) 

a. Mengeluarkan fatwa halal sebagai pedoman 

hukum Islam bagi produk pangan, obat, 

kosmetik, suplemen, dan minuman. 

b. Melakukan kajian ilmiah terhadap bahan, 

proses produksi, dan rantai pasok produk untuk 

memastikan kepatuhan syariat. 

2. Badan Penyelenggara Jaminan Produk Halal 

(BPJPH) 

a. Mengatur administrasi sertifikasi halal. 

b. Menyediakan sistem registrasi, audit, dan 

pengawasan produk. 

c. Memastikan sertifikat halal sah secara hukum 

dan berlaku nasional maupun internasional. 

Dalil Al-Qur’an yang mendasari prinsip halal dan kejelasan 

hukum: 

1. QS. Al-Baqarah : 168 

ا فيِ الْأرَْضِ حَلََلَا طَي ِباا وَلََ تتََّبِعوُا خُطُوَاتِ   ياَ أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

بِين    الشَّيْطَانِ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّ

Terjemahnya: 

 “Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang 

halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu 



71 
 

 
 

mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu 

musuh yang nyata bagimu.” 

2. QS. Al-Mā’idah : 88 

َ الَّذِي أنَْتمُ بِهِ مُؤْمِنوُنَ و ُ حَلََلَا طَي ِباا وَاتَّقوُا اللََّّ ا رَزَقَكُمُ اللََّّ كُلوُا مِمَّ ََ  

Terjemahnya: 

 “Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah 

kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada 

Allah yang kamu beriman kepada-Nya.” 

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan peran MUI 

dan BPJPH dalam menjamin kehalalan produk konsumsi, 

memperkuat literasi halal masyarakat, serta mendukung 

produsen dalam mematuhi syariat. Pemahaman ini penting 

agar konsumen dapat memilih produk secara aman dan 

sesuai prinsip ḥalālan ṭayyiban, sekaligus mendorong 

kepatuhan industri terhadap hukum Islam. 

MUI dan BPJPH memiliki peran vital dalam 

memastikan produk konsumsi halal, aman, dan sesuai 

syariat. Fatwa MUI memberikan dasar hukum syariat, 

sementara BPJPH menegakkan implementasi dan 

pengawasan sertifikasi. Keduanya bekerja sama untuk 

memastikan prinsip ḥalālan ṭayyiban terwujud, 

melindungi konsumen Muslim dari produk haram atau 

syubhat, dan menegakkan maqāṣid al-syarī‘ah, khususnya 

perlindungan terhadap agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-

nafs), dan akal (ḥifẓ al-‘aql). 

 

C. Prosedur dan Standar Sertifikasi Halal 

 

Dengan meningkatnya jumlah produk pangan, obat, 

kosmetik, suplemen, dan minuman di pasar, konsumen 

Muslim membutuhkan jaminan kehalalan yang jelas dan 



72 
 

 
 

terpercaya. Untuk itu, prosedur dan standar sertifikasi 

halal menjadi instrumen penting agar konsumen yakin 

produk yang dikonsumsi sesuai syariat. Di Indonesia, 

prosedur ini diatur oleh BPJPH dengan dukungan fatwa 

dari MUI, mencakup produk domestik maupun impor. 

Fenomena ini menunjukkan kebutuhan masyarakat Muslim 

akan transparansi, kepastian hukum, dan perlindungan 

terhadap integritas ibadah melalui konsumsi yang halal dan 

thayyib. 

Prosedur sertifikasi halal meliputi beberapa tahap: 

1. Pendaftaran Produk: Produsen mendaftarkan 

produk ke BPJPH dengan melampirkan dokumen dan 

bahan baku. 

2. Audit dan Pemeriksaan: Tim auditor melakukan 

inspeksi bahan baku, proses produksi, fasilitas, dan 

rantai pasok. 

3. Penilaian Fatwa Halal MUI: Berdasarkan hasil 

audit, MUI menilai kehalalan produk dan 

mengeluarkan fatwa halal. 

4. Penerbitan Sertifikat Halal: BPJPH menerbitkan 

sertifikat halal resmi yang berlaku nasional. 

5. Pengawasan dan Re-Sertifikasi: Produk diawasi 

secara berkala dan diperbarui sertifikatnya sesuai 

ketentuan. 

Standar sertifikasi halal mengacu pada prinsip ḥalālan 

ṭayyiban, memastikan bahan, proses, dan fasilitas 

memenuhi syariat Islam, bebas dari bahan haram, najis, dan 

aman bagi konsumen. 

Dalil Al-Qur’an yang relevan: 

1. QS. Al-Baqarah : 168 



73 
 

 
 

ا فيِ الْأرَْضِ حَلََلَا طَي ِباا وَلََ تتََّبِعوُا خُطُوَاتِ   ياَ أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

بِين    الشَّيْطَانِ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّ

Terjemahnya: 

 “Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang 

halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu 

mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu 

musuh yang nyata bagimu.” 

2. QS. Al-Mā’idah : 88 

َ الَّذِي أنَْتمُ بِهِ مُؤْمِنوُنَ و ُ حَلََلَا طَي ِباا وَاتَّقوُا اللََّّ ا رَزَقَكُمُ اللََّّ كُلوُا مِمَّ ََ  

Terjemahnya: 

 “Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah 

kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada 

Allah yang kamu beriman kepada-Nya.” 

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan prosedur dan 

standar sertifikasi halal, agar masyarakat memahami 

mekanisme jaminan halal, serta meningkatkan kesadaran 

produsen dan konsumen dalam menerapkan prinsip ḥalālan 

ṭayyiban. Pemahaman ini juga mendukung transparansi, 

integritas, dan kepatuhan syariat dalam produksi dan 

konsumsi produk halal. 

Prosedur dan standar sertifikasi halal memastikan 

bahwa setiap produk pangan, obat, kosmetik, suplemen, 

dan minuman memenuhi syariat Islam. Hal ini menegaskan 

prinsip ḥalālan ṭayyiban, melindungi konsumen dari 

produk haram atau syubhat, dan menjaga integritas moral, 

spiritual, serta kesehatan jasmani. Sertifikasi halal bukan 

sekadar formalitas, tetapi wujud penerapan maqāṣid al-

syarī‘ah dalam menjaga agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-

nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), dan harta (ḥifẓ al-māl). 

 



74 
 

 
 

D. Pengawasan Bahan Baku, Proses Produksi, Distribusi,   

     dan Labelisasi 

 

Dalam industri pangan dan produk konsumsi modern, 

pengawasan terhadap bahan baku, proses produksi, 

distribusi, dan labelisasi menjadi sangat penting. Banyak 

produk yang beredar mengandung bahan haram atau 

syubhat, proses produksinya tidak sesuai syariat, atau 

labelisasi yang menyesatkan konsumen. Fenomena ini 

menimbulkan kebutuhan mendesak bagi konsumen Muslim 

untuk memastikan bahwa produk yang dikonsumsi aman, 

halal, dan sesuai prinsip ḥalālan ṭayyiban. Pengawasan 

yang efektif membantu menjaga kepercayaan masyarakat 

dan integritas industri halal, terutama di era perdagangan 

global dan produk impor. 

1. Bahan Baku: Semua bahan harus berasal dari 

sumber halal, bebas dari najis, dan tidak mencampur 

bahan haram atau syubhat. 

2. Proses Produksi: Proses harus memenuhi syariat, 

termasuk pemisahan peralatan yang digunakan untuk 

produk halal dan non-halal, serta prosedur 

penyembelihan hewan yang sesuai syar‘i. 

3. Distribusi: Produk halal harus dijaga dari 

kontaminasi dengan bahan haram selama transportasi 

dan penyimpanan. 

4. Labelisasi: Label harus jelas, mencantumkan status 

halal, bahan baku, dan informasi penting lainnya agar 

konsumen dapat membuat keputusan yang tepat. 

Dalil Al-Qur’an yang relevan: 

1. QS. Al-Baqarah : 168 

ا فيِ الْأرَْضِ حَلََلَا طَي ِباا وَلََ تتََّبِعوُا خُطُوَاتِ   ياَ أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

بِين    الشَّيْطَانِ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّ



75 
 

 
 

Terjemahnya: 

 “Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang 

halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu 

mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu 

musuh yang nyata bagimu.” 

2. QS. Al-Mā’idah : 88 

َ الَّذِي أنَْتمُ بِهِ مُؤْمِنوُنَ  ُ حَلََلَا طَي ِباا وَاتَّقوُا اللََّّ ا رَزَقَكُمُ اللََّّ  وَكُلوُا مِمَّ

Terjemahnya: 

 

 “Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah 

kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada 

Allah yang kamu beriman kepada-Nya.” 

 

Kajian ini bertujuan untuk menekankan pentingnya 

pengawasan menyeluruh terhadap bahan baku, proses 

produksi, distribusi, dan labelisasi produk halal. 

Pemahaman ini membantu produsen mematuhi syariat, dan 

konsumen membuat pilihan yang aman, halal, dan 

bermanfaat, sehingga prinsip ḥalālan ṭayyiban dapat 

terwujud secara konsisten. 

Pengawasan menyeluruh menjadi kunci untuk 

menjamin produk halal dari hulu ke hilir. Dengan 

pengawasan yang ketat, konsumen terlindungi dari 

konsumsi bahan haram atau syubhat, proses produksi sesuai 

syariat, distribusi aman, dan informasi pada label 

transparan. Hal ini menegaskan prinsip ḥalālan ṭayyiban, 

menjaga integritas moral, kesehatan jasmani, dan kesucian 

spiritual, sekaligus melaksanakan maqāṣid al-syarī‘ah, 

khususnya perlindungan terhadap agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa 

(ḥifẓ al-nafs), dan akal (ḥifẓ al-‘aql). 

E. Tantangan dan Manipulasi Label Halal di Pasar Global 



76 
 

 
 

Di era perdagangan global, peredaran produk halal 

semakin meluas, namun tidak jarang ditemui manipulasi 

label halal dan ketidakjelasan sertifikasi. Beberapa 

produsen menggunakan label halal palsu, mencantumkan 

sertifikasi yang tidak sah, atau menyembunyikan bahan 

haram dan syubhat. Fenomena ini menimbulkan 

kebingungan, ketidakpercayaan konsumen, dan potensi 

pelanggaran syariat Islam. Tantangan ini semakin 

kompleks karena perdagangan lintas negara, perbedaan 

standar sertifikasi, dan kurangnya literasi halal di kalangan 

konsumen. 

Para ulama dan lembaga sertifikasi menekankan 

bahwa label halal harus jelas, sah, dan dapat diverifikasi. 

Sertifikasi palsu atau manipulatif menyalahi prinsip 

ḥalālan ṭayyiban dan merugikan konsumen. Tantangan 

global meliputi: 

1. Perbedaan standar sertifikasi halal antarnegara. 

2. Penggunaan istilah “halal” tanpa audit atau fatwa 

resmi. 

3. Produk impor yang tidak disertai dokumen halal yang 

sah. 

4. Minimnya kesadaran konsumen untuk memverifikasi 

sertifikasi. 

Dalil Al-Qur’an yang relevan: 

1. QS. Al-Baqarah : 168 

ا فيِ الْأرَْضِ حَلََلَا طَي ِباا وَلََ تتََّبِعوُا خُطُوَاتِ   ياَ أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

بِين    الشَّيْطَانِ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّ

Terjemahnya: 

 “Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang 

halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu 



77 
 

 
 

mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu 

musuh yang nyata bagimu.” 

2. QS. Al-Mā’idah : 88 

َ الَّذِي أنَْتمُ بِهِ مُؤْمِنوُنَ  ُ حَلََلَا طَي ِباا وَاتَّقوُا اللََّّ ا رَزَقَكُمُ اللََّّ  وَكُلوُا مِمَّ

Terjemahnya: 

 

 “Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah 

kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada 

Allah yang kamu beriman kepada-Nya.” 

 

Kajian ini bertujuan untuk menyoroti tantangan dan 

praktik manipulasi label halal di pasar global, untuk 

memberikan peringatan yang serius kepada umat Islam 

agar mereka dapat lebih berhati-hati dan waspada, dalam 

hal memahami cara verifikasi sertifikasi halal, dan 

menuntut transparansi produsen. Pemahaman seperti ini 

dapat mendukung penerapan prinsip ḥalālan ṭayyiban 

secara konsisten dan mencegah konsumsi produk haram 

atau syubhat yang beredar di pasar global dan lokal. 

Manipulasi label halal sudah barang tentu dapat 

mengancam integritas konsumsi Muslim dan prinsip 

ḥalālan ṭayyiban yang diperintahkan oleh Allah 

Swt.Menaati prinsip ini bagi umat Islam adalah sebagai 

keharusan karena ini taat kepada perintah dari Allah Swt. 

Konsumen Muslim yang kurang atau tidak berhati-hati 

dapat dipastikan dapat berisiko mengonsumsi produk 

haram atau syubhat, jika ini terjadi maka akan berakibat 

kepada merusak kesehatan pribadi, dan mengurangi 

keberkahan yang ada pada makanan. Dengan verifikasi 

sertifikasi halal yang sah, pengawasan ketat, dan literasi 

konsumen, tantangan ini dapat diminimalkan, sekaligus 

menegakkan maqāṣid al-syarī‘ah dalam perlindungan 



78 
 

 
 

terhadap agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), dan akal 

(ḥifẓ al-‘aql). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB VI 

 ETIKA KONSUMSI MUSLIM 

 

A. Etika Makan  dalam Islam . 

 

Di tengah modernisasi dan gaya hidup konsumtif, 

banyak umat Muslim mengabaikan adab makan dan 

minum yang diajarkan oleh Nabi saw. Kebiasaan makan 

tergesa-gesa, tidak mencuci tangan, berlebihan, atau kurang 

bersyukur menjadi praktik umum. Fenomena ini 

menunjukkan perlunya edukasi dan penerapan adab 

makan dan minum agar konsumsi tidak hanya memenuhi 

kebutuhan fisik, tetapi juga mendidik spiritual, moral, dan 

sosial. 

Islam menekankan adab makan dan minum yang 

bersumber dari sunnah Nabi saw, antara lain: 



79 
 

 
 

1. Mengucap basmalah sebelum makan. 

2. Makan dengan tangan kanan. 

3. Makan yang dekat dengan diri, tidak menjulurkan 

tangan ke piring bersama. 

4. Tidak berlebihan dan menghindari pemborosan 

(israf). 

5. Makan bersama (syarakah) untuk mempererat tali 

silaturahim. 

6. Mengucap hamdalah setelah makan. 

Dalil Al-Qur’an dan Hadis: 

1. QS. Al-Mā’idah : 88 

َ الَّذِي أنَْتمُ بِهِ مُؤْمِنوُنَ  ُ حَلََلَا طَي ِباا وَاتَّقوُا اللََّّ ا رَزَقَكُمُ اللََّّ  وَكُلوُا مِمَّ

Terjemahnya: 

 “Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah 

kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada 

Allah yang kamu beriman kepada-Nya.” 

2. Hadis Riwayat Muslim 

Nabi  sawl bersabda:  

Artinya: 

 Makanlah dengan tangan kananmu, minumlah dengan 

tangan kananmu, dan makanlah dari yang dekat 

denganmu.” 

Kajian ini bertujuan untuk menegaskan pentingnya 

adab makan dan minum dalam Islam sebagai bagian dari 

pendidikan akhlak dan spiritual, meningkatkan kesadaran 

etis, serta membangun pola konsumsi yang sehat, bersih, 

dan bermanfaat secara jasmani dan rohani. 



80 
 

 
 

Adab makan dan minum tidak hanya berkaitan 

dengan aspek fisik, tetapi juga spiritual dan sosial. 

Menerapkan sunnah Nabi saw. dalam konsumsi sehari-hari 

mengajarkan disiplin, syukur, kesederhanaan, dan etika 

sosial. Dengan demikian, prinsip ḥalālan ṭayyiban tidak 

hanya terpenuhi pada aspek bahan makanan, tetapi juga 

pada cara makan, minum, dan bersikap selama konsumsi, 

sekaligus menegakkan maqāṣid al-syarī‘ah dalam 

perlindungan jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), dan 

moral (ḥifẓ al-dīn). 

 

B. Konsep Kesederhanaan dan Larangan Berlebih-lebihan     

     (isrāf) 

Dalam masyarakat modern, konsumsi seringkali 

berlebihan, baik dari segi makanan, minuman, maupun 

gaya hidup materi. Fenomena pemborosan ini terlihat dari 

penggunaan makanan yang tidak habis, konsumsi produk 

instan atau junk food secara berlebihan, dan tren gaya 

hidup konsumtif. Hal ini tidak hanya berdampak pada 

kesehatan, tetapi juga menimbulkan kerugian ekonomi, 

lingkungan, dan menurunkan kualitas spiritual umat 

Muslim. Fenomena ini menegaskan pentingnya 

pemahaman konsep kesederhanaan dan larangan berlebih-

lebihan (isrāf) dalam Islam. 

Islam menekankan prinsip moderasi (wasatiyyah) dan 

kesederhanaan dalam konsumsi. Larangan isrāf tercermin 

dalam Al-Qur’an dan sunnah Nabi saw, yang menuntun 

umat Muslim untuk: 

1. Mengkonsumsi secukupnya sesuai kebutuhan. 

2. Menghindari pemborosan makanan dan minuman. 

3. Menjaga keseimbangan antara kebutuhan jasmani, 

spiritual, dan sosial. 

Dalil Al-Qur’an: 



81 
 

 
 

1. QS. Al-A‘rāf : 31 

بَنيِ آدَمَ خُذوُا زِينَتكَُمْ عِنْدَ كُل ِ مَسْجِدٍ وَكُلوُا وَاشْرَبوُا وَلََ تسُْرِفوُا يَا   

Terjemahnya: 

 “Wahai anak Adam! Kenakanlah perhiasanmu di setiap 

tempat ibadah, makan dan minumlah, tetapi jangan 

berlebihan.” 

2. QS. Al-Isrā’ : 26–27 

ا رْ تبَْذِيرا  وَآتِ ذاَ الْقرُْبىَ حَقَّهُ وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلََ تبَُذ ِ

Terjemahnya : 

“Berikan hak kepada kerabat, orang miskin, dan musafir, 

dan janganlah kamu menghambur-hamburkan harta secara 

boros.” 

 

Kajian ini bertujuan untuk menekankan pentingnya 

penerapan kesederhanaan dan larangan isrāf dalam 

konsumsi, agar umat Muslim dapat hidup sehat, hemat, dan 

tetap menjaga keberkahan makanan serta keseimbangan 

spiritual dan sosial. 

Kesederhanaan dan larangan berlebih-lebihan (isrāf) 

merupakan prinsip penting dalam konsumsi Muslim. 

Dengan menerapkan moderasi, umat Islam dapat 

memenuhi kebutuhan jasmani tanpa merusak kesehatan, 

menghindari pemborosan, dan menjaga keberkahan 

makanan. Prinsip ini juga menegakkan maqāṣid al-syarī‘ah, 

khususnya perlindungan terhadap jiwa (ḥifẓ al-nafs), harta 

(ḥifẓ al-māl), dan moral spiritual (ḥifẓ al-dīn), serta 

mendidik masyarakat agar hidup seimbang dan etis. 

C. Dampak Spiritual Makanan Haram Terhadap Ibadah 



82 
 

 
 

Di tengah konsumsi modern, tidak sedikit umat 

Muslim yang tanpa sadar mengonsumsi makanan atau 

minuman haram atau syubhat, baik karena kurangnya 

literasi halal maupun praktik labelisasi yang menyesatkan. 

Fenomena ini berdampak pada kehidupan spiritual, di mana 

kualitas ibadah terutama salat, doa, dan dzikir—dapat 

terganggu. Umat yang mengonsumsi produk haram 

cenderung mengalami penurunan kesadaran spiritual, 

rasa bersalah, dan kurangnya keberkahan dalam rezeki 

dan aktivitas ibadah. 

Dalam fikih, makanan dan minuman yang dikonsumsi 

memengaruhi kebersihan hati, jasmani, dan kualitas 

ibadah. Para ulama menegaskan bahwa: 

1. Konsumsi makanan haram menimbulkan penyakit 

spiritual, seperti lemahnya konsentrasi ibadah dan 

terganggunya khusyu’. 

2. Keberkahan makanan hilang, sehingga ibadah yang 

dilakukan menjadi kurang sempurna. 

3. Makanan halal dan thayyib mendukung kesehatan 

jasmani dan kesucian jiwa, sehingga ibadah lebih 

diterima Allah. 

Dalil Al-Qur’an: 

1. QS. Al-Baqarah : 168 

ا فيِ الْأرَْضِ حَلََلَا طَي ِباا وَلََ تتََّبِعوُا  يَا  أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

بِين    خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّ

Terjemahnya: 

 “Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang 

halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu 

mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu 

musuh yang nyata bagimu.” 



83 
 

 
 

2. QS. Al-Mā’idah [5]: 3 

ِ بِهِ   مُ وَلحَْمُ الْخِنزِيرِ وَمَا أهُِلَّ لِغَيْرِ اللََّّ حُرِمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتةَُ وَالدَّ

يَةُ وَمَ  ا أكََلَ السَّبعُُ إِلََّ مَا ذكََّيْتمُْ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوْقوُذةَُ وَالْمُترََد ِ  

Terjemahnya: 

 “Diharamkan bagimu bangkai, darah, daging babi, dan 

yang disembelih bukan atas nama Allah….” 

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan dampak 

spiritual konsumsi makanan haram terhadap kualitas 

ibadah, agar umat Muslim lebih berhati-hati dalam memilih 

produk halal, menjaga kesucian hati, dan menegakkan 

keberkahan rezeki dalam kehidupan sehari-hari. 

Makanan haram tidak hanya berdampak pada 

kesehatan jasmani, tetapi juga mengurangi keberkahan 

dan kualitas ibadah. Konsumsi yang tidak sesuai syariat 

dapat melemahkan khusyu’, mengurangi pahala ibadah, dan 

mengganggu keharmonisan spiritual. Oleh karena itu, 

penerapan prinsip ḥalālan ṭayyiban adalah kunci untuk 

menjaga integritas ibadah, sekaligus menegakkan maqāṣid 

al-syarī‘ah dalam perlindungan agama (ḥifẓ al-dīn) dan 

jiwa (ḥifẓ al-nafs). 

 

D. Hubungan Antara Halal, Kesehatan, dan Keberkahan 

 

Konsumsi makanan dan minuman modern semakin 

kompleks, termasuk pangan olahan, GMO, junk food, dan 

produk impor. Banyak konsumen Muslim menghadapi 

tantangan dalam memilih produk yang halal, sehat, dan 

membawa keberkahan. Fenomena ini menunjukkan 

pentingnya pemahaman integratif bahwa halal tidak hanya 

soal kepatuhan syariat, tetapi juga terkait kesehatan 

jasmani dan keberkahan spiritual. Konsumsi yang salah 



84 
 

 
 

dapat menimbulkan gangguan kesehatan, pemborosan, dan 

mengurangi keberkahan rezeki. 

Kajian Literatur 

1. Halal: Memastikan produk bebas dari bahan haram, 

najis, atau proses yang tidak sesuai syariat. 

2. Kesehatan: Konsumsi halal yang thayyib 

mendukung kesehatan jasmani, mencegah penyakit, 

dan menjaga stamina untuk beribadah. 

3. Keberkahan: Makanan halal dan thayyib membawa 

keberkahan dalam rezeki, ibadah, dan kehidupan 

sosial. 

Studi fikih kontemporer menekankan bahwa produk halal 

dan thayyib bersifat multidimensional, meliputi aspek 

syariat, etika konsumsi, dan kesehatan. Nabi  saw. bersabda 

bahwa keberkahan terdapat dalam makanan yang halal dan 

thayyib serta diambil dengan cara yang baik. 

Dalil Al-Qur’an: 

1. QS. Al-Baqarah : 168 

ا فيِ الْأرَْضِ حَلََلَا طَي ِباا وَلََ تتََّبِعوُا خُطُوَاتِ   ياَ أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

بِين    الشَّيْطَانِ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّ

Terjemahnya: 

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang 

halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu 

mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu 

musuh yang nyata bagimu.” 

2. QS. Al-Mā’idah : 88 

َ الَّذِي أنَْتمُ بِهِ مُؤْمِنوُنَ  ُ حَلََلَا طَي ِباا وَاتَّقوُا اللََّّ ا رَزَقَكُمُ اللََّّ  وَكُلوُا مِمَّ



85 
 

 
 

Terjemahnya: 

 “Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah 

kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada 

Allah yang kamu beriman kepada-Nya.” 

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan keterkaitan 

antara halal, kesehatan, dan keberkahan, agar umat 

Muslim memahami bahwa memilih produk halal bukan 

sekadar kepatuhan ritual, tetapi juga menjaga kesehatan 

fisik, spiritual, dan sosial, serta memperoleh keberkahan 

dalam rezeki dan ibadah. 

Produk halal dan thayyib memiliki hubungan integral 

dengan kesehatan jasmani dan keberkahan spiritual. 

Konsumsi halal yang thayyib menjaga tubuh tetap sehat, 

pikiran jernih, dan hati bersih, sehingga ibadah menjadi 

lebih khusyu’. Dengan demikian, penerapan prinsip 

ḥalālan ṭayyiban menegakkan maqāṣid al-syarī‘ah, 

khususnya perlindungan terhadap jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal 

(ḥifẓ al-‘aql), dan agama (ḥifẓ al-dīn), sekaligus 

memperkuat keberkahan dalam kehidupan sehari-hari. 

 

E. Membangun Kesadaran Halal di Kalangan Generasi   

     Muda 

 

Generasi muda Muslim saat ini menghadapi arus 

globalisasi, digitalisasi, dan gaya hidup konsumtif yang 

memudahkan akses ke berbagai produk pangan, minuman, 

kosmetik, dan suplemen. Banyak dari mereka belum 

memiliki literasi halal yang memadai, sehingga rawan 

mengonsumsi produk haram atau syubhat. Fenomena ini 

menimbulkan risiko moral, spiritual, dan kesehatan, 

sekaligus mengurangi keberkahan rezeki dan kualitas 

ibadah. Kebutuhan mendesak muncul untuk membangun 

kesadaran halal sejak dini agar generasi muda mampu 

membuat pilihan konsumsi yang tepat. 



86 
 

 
 

Fakta Literatur 

1. Literasi Halal: Pendidikan tentang prinsip ḥalālan 

ṭayyiban, membaca label, memahami sertifikasi, dan 

memilih produk sesuai syariat. 

2. Peran Institusi: Sekolah, universitas, lembaga 

dakwah, dan media digital dapat menjadi sarana 

edukasi halal yang efektif. 

3. Pengaruh Sosial dan Digital: Media sosial, tren 

lifestyle, dan iklan mempengaruhi perilaku konsumsi, 

sehingga perlu pendampingan agar generasi muda 

tetap kritis dan selektif. 

Dalil Al-Qur’an: 

1. QS. Al-Baqarah : 168 

ا فيِ الْأرَْضِ حَلََلَا طَي ِباا وَلََ تتََّبِعوُا خُطُوَاتِ   ياَ أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

بِين    الشَّيْطَانِ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّ

Terjemahnya : 

 “Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang 

halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu 

mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu 

musuh yang nyata bagimu.” 

2. QS. Al-Mā’idah : 88 

َ الَّذِي أنَْتمُ بِهِ مُؤْمِنوُنَ وَكُلُ  ُ حَلََلَا طَي ِباا وَاتَّقوُا اللََّّ ا رَزَقَكُمُ اللََّّ وا مِمَّ  

Terjemahnya:  

“Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah 

kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada 

Allah yang kamu beriman kepada-Nya.” 



87 
 

 
 

Kajian ini bertujuan untuk menekankan pentingnya 

membangun kesadaran halal di kalangan generasi muda, 

agar mereka mampu menginternalisasi nilai-nilai syariat 

dalam konsumsi, membuat pilihan yang sehat dan etis, serta 

menjaga keberkahan makanan dan kualitas ibadah. 

Kesadaran halal sejak dini membekali generasi muda 

dengan kemampuan literasi konsumsi syariah, menjaga 

kesehatan fisik dan spiritual, serta menegakkan prinsip 

ḥalālan ṭayyiban. Dengan pemahaman yang baik, generasi 

muda dapat menjadi konsumen yang kritis dan beretika, 

sekaligus meneruskan nilai-nilai maqāṣid al-syarī‘ah, 

khususnya perlindungan jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-

‘aql), dan agama (ḥifẓ al-dīn). 

 

 

 

BAB VII 

IJTIHAD DAN DINAMIKA FIKIH MAKANAN 

 

A. Peran Ulama dan Lembaga Fatwa dalam Menjawab Isu     

     Modern 

 

Perkembangan industri pangan, obat, kosmetik, 

suplemen, serta inovasi teknologi seperti GMO dan produk 

bioteknologi menimbulkan isu kehalalan yang kompleks. 

Banyak produk modern belum jelas status halalnya, 

sehingga masyarakat Muslim menghadapi kebingungan 

dalam memilih konsumsi yang sesuai syariat. Fenomena ini 

menegaskan kebutuhan akan peran ulama dan lembaga 

fatwa sebagai rujukan otoritatif untuk memastikan 

kepatuhan terhadap prinsip ḥalālan ṭayyiban. 

Fakta Literatur 



88 
 

 
 

1. Ulama: Berperan sebagai interpretator syariat, 

memberikan panduan hukum (fatwa) terkait produk 

baru atau praktik konsumsi modern. 

2. Lembaga Fatwa: Seperti Majelis Ulama Indonesia 

(MUI), mengeluarkan fatwa resmi mengenai 

kehalalan produk, baik domestik maupun impor. 

3. Peran Strategis: Menjawab permasalahan modern 

seperti bahan tambahan pangan, pangan hasil 

rekayasa genetik, alkohol dalam obat, dan produk 

kosmetik yang mengandung bahan najis. 

4. Pendampingan Konsumen dan Produsen: 

Memberikan edukasi, standar sertifikasi, dan 

prosedur pengawasan agar prinsip halal dan thayyib 

dijalankan secara konsisten. 

Dalil Al-Qur’an: 

1. QS. An-Nahl : 43 

كْرِ إِن كُنتمُْ   وَمَا أرَْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلََّ رِجَالَا نُّوحِي إلَِيْهِمْ فاَسْألَوُا أهَْلَ الذ ِ

 لََ تعَْلَمُونَ 

Terjemahnya: 

 “Dan Kami tidak mengutus sebelum kamu, melainkan 

orang-orang laki-laki yang Kami wahyukan kepada 

mereka. Maka tanyakanlah kepada orang-orang yang 

berilmu jika kamu tidak mengetahui.” 

2. QS. Al-Baqarah : 2–3 

لِكَ الْكِتاَبُ لََ رَيْبَ فِيهِ هُدىً لِلْمُتَّقِينَ   ذََٰ

Terjemahnya: 

 “Kitab (Al-Qur’an) ini tidak ada keraguan padanya; 

petunjuk bagi mereka yang bertakwa.” 



89 
 

 
 

 

Kajian ini bertujuan untuk menegaskan peran ulama dan 

lembaga fatwa dalam menjawab tantangan konsumsi 

modern, memberikan kepastian hukum halal, dan 

mendampingi masyarakat serta produsen agar tetap 

mematuhi prinsip ḥalālan ṭayyiban. 

Ulama dan lembaga fatwa adalah otoritas moral dan 

hukum dalam menghadapi isu modern yang kompleks 

terkait konsumsi halal. Fatwa mereka menjadi pedoman 

bagi konsumen untuk memilih produk yang sesuai syariat, 

bagi produsen untuk memproduksi sesuai standar halal, dan 

bagi masyarakat secara umum untuk menjaga keberkahan 

rezeki serta kualitas ibadah. Dengan demikian, peran 

mereka menegakkan maqāṣid al-syarī‘ah, khususnya 

perlindungan agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), dan 

akal (ḥifẓ al-‘aql), sekaligus mendukung integritas moral 

dan sosial umat Muslim. 

 

B. Metode Istinbāṭ Hukum Terhadap Produk Baru 

Perkembangan produk pangan, obat, kosmetik, 

suplemen, dan inovasi bioteknologi menghadirkan produk 

baru yang tidak secara eksplisit disebutkan dalam teks 

klasik Al-Qur’an dan Hadis. Umat Muslim sering 

kebingungan dalam menentukan status halal atau haram 

produk tersebut. Fenomena ini menuntut metode istinbāṭ 

hukum yang sistematis agar konsumen dapat memastikan 

kepatuhan syariat dalam konsumsi modern. 

1. Ijtihad Ulama: Para ulama melakukan istinbāṭ 

hukum dengan merujuk pada Al-Qur’an, Hadis, 

ijma‘, dan qiyas untuk menentukan status hukum 

produk baru. 

2. Pendekatan Kontemporer: Produk modern seperti 

pangan hasil bioteknologi, GMO, dan minuman 



90 
 

 
 

fermentasi dianalisis melalui prinsip maslahah, 

mafsadah, dan ḥalālan ṭayyiban. 

3. Prosedur Fatwa: Lembaga seperti MUI 

menggunakan metode ilmiah dan syariah untuk 

menetapkan fatwa halal terhadap produk baru, 

termasuk audit bahan baku, proses produksi, 

distribusi, dan labelisasi. 

Dalil Al-Qur’an: 

1. QS. An-Nahl : 43 

كْرِ إِن كُنتمُْ لََ  وَمَا أرَْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلََّ رِجَالًَ نُّوحِي إِلَيْهِمْ فَاسْألَوُا أهَْلَ الذ ِ

 تعَْلمَُونَ 

Terjemahnya:  

“Dan Kami tidak mengutus sebelum kamu, melainkan 

orang-orang laki-laki yang Kami wahyukan kepada 

mereka. Maka tanyakanlah kepada orang-orang yang 

berilmu jika kamu tidak mengetahui.” 

2. QS. Al-Baqarah : 219 

 يسَْألَوُنكََ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ 

Terjemahnya:  

Mereka bertanya kepadamu tentang khamr dan judi…” 

(digunakan sebagai prinsip qiyas untuk kasus baru yang 

serupa). 

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan metode 

istinbāṭ hukum dalam menilai produk baru, agar status 

halal dapat ditentukan secara ilmiah dan syar’i. Pemahaman 

ini membantu produsen, konsumen, dan lembaga fatwa 



91 
 

 
 

dalam menghadapi inovasi pangan dan produk modern 

yang kompleks. 

Metode istinbāṭ hukum menjadi alat penting untuk 

menilai produk baru yang tidak disebutkan secara eksplisit 

dalam teks klasik. Dengan ijtihad ulama dan fatwa lembaga 

resmi, konsumen dapat mengonsumsi produk halal dan 

thayyib, produsen memproduksi sesuai syariat, dan prinsip 

ḥalālan ṭayyiban terjaga. Hal ini menegakkan maqāṣid al-

syarī‘ah, khususnya perlindungan agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa 

(ḥifẓ al-nafs), dan akal (ḥifẓ al-‘aql), sekaligus menjaga 

keberkahan konsumsi dan ibadah umat Muslim. 

 

C. Studi Kasus Ijtihad Kontemporer 

 

Perkembangan teknologi pangan, bioteknologi, kosmetik, 

obat-obatan, dan produk olahan modern menghadirkan 

permasalahan hukum baru bagi umat Muslim. Banyak 

produk yang status halalnya belum jelas, sehingga 

masyarakat membutuhkan panduan fatwa kontemporer. 

Fenomena ini menunjukkan bahwa ijtihad kontemporer 

menjadi kebutuhan nyata agar konsumen tetap dapat 

menerapkan prinsip ḥalālan ṭayyiban dalam kehidupan 

sehari-hari. 

Fakta Literatur 

1. Produk Bioteknologi dan GMO: Lembaga fatwa 

meninjau bahan, proses, dan dampak produk baru, 

lalu menetapkan status halal atau haram. 

2. Kosmetik, Obat, dan Suplemen: Fatwa dikeluarkan 

dengan mempertimbangkan kandungan bahan najis, 

alkohol, atau unsur yang meragukan. 

3. Minuman Fermentasi Modern dan Flavor 

Sintetis: Diperiksa melalui prinsip qiyas, istihsan, 

dan maslahah untuk menetapkan hukum syar’i. 

4. Hasil Ijtihad: Fatwa kontemporer menjadi pedoman 

praktis bagi produsen dan konsumen, serta menjaga 

keberkahan konsumsi dan kualitas ibadah. 



92 
 

 
 

Dalil Al-Qur’an: 

1. QS. An-Nahl : 43 

كْرِ   وَمَا أرَْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلََّ رِجَالًَ نُّوحِي إِلَيْهِمْ فَاسْألَوُا أهَْلَ الذ ِ

 إِن كُنتمُْ لََ تعَْلمَُونَ 

Terjemahnya: 

“Dan Kami tidak mengutus sebelum kamu, melainkan 

orang-orang laki-laki yang Kami wahyukan kepada 

mereka. Maka tanyakanlah kepada orang-orang yang 

berilmu jika kamu tidak mengetahui.” 

2. QS. Al-Baqarah : 219 

 يسَْألَوُنكََ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ 

Terjemahnya: 

 “Mereka bertanya kepadamu tentang khamr dan judi…” 

(digunakan sebagai prinsip qiyas untuk kasus baru yang 

serupa). 

 

Kajian ini bertujuan untuk menampilkan studi kasus 

ijtihad kontemporer, menunjukkan bagaimana ulama dan 

lembaga fatwa menghadapi tantangan produk modern, serta 

memberikan pedoman praktis agar umat Muslim dapat 

mengonsumsi produk halal dan thayyib. 

Ijtihad kontemporer memungkinkan hukum syariat 

diterapkan pada produk modern yang belum ada 

rujukannya dalam teks klasik. Dengan fatwa kontemporer, 

konsumen dapat memastikan kehalalan konsumsi, produsen 

dapat memproduksi sesuai syariat, dan prinsip ḥalālan 

ṭayyiban terjaga. Hal ini menegakkan maqāṣid al-syarī‘ah, 

khususnya perlindungan agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-

nafs), dan akal (ḥifẓ al-‘aql), sekaligus menjaga keberkahan 

konsumsi dan kualitas ibadah umat Muslim. 



93 
 

 
 

 

D. Pendekatan Maqāṣidī dan Maslahat dalam Fikih  

     Makanan 

 

Dalam konteks konsumsi modern, umat Muslim 

dihadapkan pada beragam produk pangan, obat, kosmetik, 

dan suplemen yang kompleks. Banyak di antaranya 

menimbulkan keraguan hukum terkait kehalalan, 

kesehatan, dan keberkahan. Fenomena ini menuntut 

pendekatan maqāṣidī dan maslahat dalam fikih makanan 

agar keputusan konsumsi tidak hanya formalitas hukum, 

tetapi juga mempertimbangkan kemaslahatan jasmani, 

rohani, dan sosial. 

Fakta Literatur 

1. Maqāṣid al-Syarī‘ah: Prinsip syariat yang bertujuan 

menjaga lima pokok utama: agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa 

(ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), keturunan (ḥifẓ al-

nasl), dan harta (ḥifẓ al-māl). 

2. Maslahat dalam Fikih Makanan: Penerapan prinsip 

kemaslahatan untuk memastikan konsumsi halal dan 

thayyib, menjaga kesehatan, mencegah bahaya, serta 

memperkuat keberkahan makanan. 

3. Konteks Modern: Misalnya, menilai pangan olahan, 

GMO, atau bahan tambahan sintetis melalui 

pertimbangan kemaslahatan dan potensi mafsadah, 

sehingga hukum halal-haram tidak hanya berdasarkan 

tekstual, tetapi juga kontekstual dan proporsional. 

Dalil Al-Qur’an: 

1. QS. Al-Mā’idah : 88 

َ الَّذِي أنَْتمُ بهِِ مُؤْمِنوُنَ  ُ حَلََلًَ طَي ِبًا وَاتَّقوُا اللََّّ ا رَزَقَكُمُ اللََّّ  وَكُلوُا مِمَّ

Terjemahnya:  



94 
 

 
 

“Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah 

kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada 

Allah yang kamu beriman kepada-Nya.” 

2. QS. Al-A‘rāf : 31 

 يَا بَنيِ آدمََ خُذوُا زِينَتكَُمْ عِنْدَ كُل ِ مَسْجِدٍ وَكُلوُا وَاشْرَبوُا وَلََ تسُْرِفوُا 

Terjemahnya:  

 

“Wahai anak Adam! Kenakanlah perhiasanmu di setiap 

tempat ibadah, makan dan minumlah, tetapi jangan 

berlebihan.” 

 

Kajian ini bertujuan untuk menekankan penerapan 

pendekatan maqāṣidī dan maslahat dalam fikih makanan 

modern, agar keputusan konsumsi tidak hanya mengikuti 

teks hukum, tetapi juga mempertimbangkan kemaslahatan 

jasmani, rohani, sosial, dan keberkahan rezeki. 

Pendekatan maqāṣidī dan maslahat memungkinkan umat 

Muslim menilai makanan secara holistik: halal, sehat, 

aman, dan berkah. Dengan demikian, prinsip ḥalālan 

ṭayyiban diterapkan tidak hanya secara legal formal, tetapi 

juga substantif, menjaga maqāṣid al-syarī‘ah (ḥifẓ al-dīn, 

ḥifẓ al-nafs, ḥifẓ al-‘aql), dan mendukung kualitas ibadah 

serta kehidupan sosial yang lebih baik. 

 

E. Sinergi Antara Fikih, Sains, dan Teknologi dalam      

    Menentukan Hukum 

 

Perkembangan sains dan teknologi pangan, termasuk 

rekayasa genetika (GMO), kultur sel, pangan hasil 

bioteknologi, dan bahan tambahan sintetis, telah 

menciptakan produk-produk baru yang menantang 

kepastian hukum konsumsi halal. Banyak umat Muslim 

yang kebingungan menentukan status hukum produk 



95 
 

 
 

modern, sementara produsen dan regulator juga 

menghadapi tantangan teknis dalam memastikan keamanan 

dan kepatuhan syariat. Fenomena ini menekankan 

pentingnya sinergi antara fikih, sains, dan teknologi 

untuk menetapkan hukum halal secara akurat, rasional, dan 

kontekstual. 

 

Fakta Literatur 

1. Fikih: Memberikan landasan syar’i untuk menilai 

halal-haramnya suatu produk berdasarkan Al-Qur’an, 

Hadis, dan kaidah fikih. 

2. Sains: Menyediakan data teknis mengenai 

kandungan, proses produksi, potensi bahaya, dan 

dampak kesehatan dari produk modern. 

3. Teknologi: Memungkinkan pengujian, pelacakan 

bahan baku, audit produksi, dan validasi keamanan 

pangan secara ilmiah. 

4. Implementasi: Kolaborasi ini digunakan oleh 

lembaga fatwa seperti MUI dalam menetapkan status 

halal produk modern, misalnya pangan GMO, flavor 

sintetis, minuman fermentasi, atau obat-obatan yang 

mengandung bahan najis. 

Dalil Al-Qur’an: 

1. QS. An-Nahl : 43 

كْرِ إِن كُنتمُْ لََ  وَمَا أرَْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلََّ رِجَالًَ نُّوحِي إِلَيْهِمْ فَاسْألَوُا أهَْلَ الذ ِ

 تعَْلمَُونَ 

Terjemahnya : 

 “Dan Kami tidak mengutus sebelum kamu, melainkan 

orang-orang laki-laki yang Kami wahyukan kepada 

mereka. Maka tanyakanlah kepada orang-orang yang 

berilmu jika kamu tidak mengetahui.” 



96 
 

 
 

Melalui firnan ini Allah Swt. mengajarkan kepada umat 

Islam agar mereka apa saja yang dikerjakan selalu 

berdasarkan ilmu pengetahuan dan teknologi. Ini juga 

menunjukkan bahwa ilmu pengetahuan itu tidak stagnan 

atau berhenti tetapi selalu tumbuh dan berkembang dengan 

berbagaimacam cabangnya.Tentu masing-masing cabang 

itu memiliki ahli atau yang menguasai.Untuk itu Allah 

memerintahkan kepada umat Islam agar sesuatu kemajuan 

baik berupa ilmu pengetahuan atau teknologi yang belum 

dikuasai maka tanyakanlah kepada mereka yang sudah ahli 

atau menguasainya, termasuk dalam hal konsumsi pangan 

berkaitan dengan halalan thayyiban sebagai prinsip dasar 

bagi umat Islam dalam hal konsumsi pangan. 

2. QS. Al-Baqarah : 168 

ا فِي الْْرَْضِ حَلََلًَ طَي ِبًا وَلََ تتََّبعِوُا خُطُوَاتِ   يَا أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

بِين    :الشَّيْطَانِ ۚ إِنَّهُ لكَُمْ عَدوٌُّ مُّ

Terejemahnya: 

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang 

halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu 

mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu 

musuh yang nyata bagimu.” 

Melalui firman Allah Swt.ini secara tegas menunjukkan 

kepada umat Islam tentang bahan pangan yang boleh 

dikonsumsi yakni dengan standar halal dan makanan itu 

sendiri dapat berakibat kepada kesehatan jasmani rohani 

dan keberkahan dalam menjalani hidup dan kehidupan 

dunia dan akhirat. Ini sangat penting untuk dipahami agar 

umat Islam dalam hal menentukan pilihan yang tepat dalam 

menentukan bahan-bahan konsumsi sehari-hari. 

Berangkat dari kenyataan di atas maka kajian ini 

bertujuan untuk menekankan pentingnya sinergi antara 



97 
 

 
 

fikih, sains kesehatan, dan teknologi pangan dalam 

menentukan hukum produk modern, agar umat Muslim 

dapat mengonsumsi makanan dan minuman yang halal, 

sehat, dan berkah, serta produsen dapat memproduksi 

sesuai syariat dengan data ilmiah yang valid. 

Sinergi ini tentunya dapat memastikan bahwa 

penetapan hukum halal bukan sekadar formalitas tekstual, 

tetapi mengintegrasikan prinsip syariat dengan data 

ilmiah dan teknologi modern. Hal ini sebagai usaha umat 

Islam untuk menjaga maqāṣid al-syarī‘ah, khususnya 

perlindungan agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), dan 

akal (ḥifẓ al-‘aql), sekaligus menegakkan prinsip ḥalālan 

ṭayyiban kepada bahan pangan, menuju kepada 

terbentuknya keberkahan rezeki. 

 

 

BAB VIII 

FIKIH MAKANAN DALAM PERSPETIF SOSIAL DAN 

EKONOMI 

A. Industri Halal Global dan Peluang Ekonomi Umat Islam 

Industri halal global kini berkembang pesat, mencakup 

pangan, obat-obatan, kosmetik, pariwisata, dan jasa 

keuangan. Data menunjukkan bahwa pasar halal dunia 

mencapai triliunan dolar, dengan pertumbuhan signifikan 

di negara-negara Muslim maupun non-Muslim. Fenomena 

ini menghadirkan peluang ekonomi strategis bagi umat 

Islam, sekaligus menuntut kepatuhan syariat, transparansi 

sertifikasi, dan inovasi produk halal agar industri ini tidak 

hanya menguntungkan secara ekonomi, tetapi juga 

menjaga keberkahan dan etika konsumsi. 

Fakta Literatur 

1. Pertumbuhan Industri Halal: Menurut laporan 

Global Islamic Economy Report (2024), pasar halal 



98 
 

 
 

pangan dan minuman saja diproyeksikan mencapai 

ratusan miliar dolar AS. 

2. Peluang Ekonomi Umat Islam: Industri halal 

memberikan lapangan kerja, peluang ekspor, dan 

inovasi bisnis bagi produsen Muslim. 

3. Kepatuhan Syariat: Untuk menjaga keberkahan, 

semua produk halal harus memenuhi prinsip ḥalālan 

ṭayyiban, termasuk audit bahan baku, proses 

produksi, distribusi, dan labelisasi. 

4. Peran Lembaga Sertifikasi: MUI, BPJPH, dan 

lembaga internasional berperan memastikan standar 

halal sesuai hukum syariat dan praktik industri 

global. 

 

Dalil Al-Qur’an: 

1. QS. Al-Baqarah : 168 

ا فِي الْْرَْضِ حَلََلًَ طَي ِبًا وَلََ تتََّبعِوُا  يَا أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

بِين    خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ ۚ إِنَّهُ لكَُمْ عَدوٌُّ مُّ

Terjemahnya: 

 “Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang 

halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu 

mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu 

musuh yang nyata bagimu.” 

2. QS. Al-Mā’idah : 88 

َ الَّذِي أنَْتمُ بهِِ  ُ حَلََلًَ طَي ِبًا وَاتَّقوُا اللََّّ ا رَزَقَكُمُ اللََّّ وَكُلوُا مِمَّ

 مُؤْمِنوُنَ 

Terjemahnya: 

 



99 
 

 
 

 “Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah 

kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada 

Allah yang kamu beriman kepada-Nya.” 

 

Kajian ini bertujuan untuk menekankan potensi ekonomi 

dan sosial industri halal global bagi umat Islam, sekaligus 

menekankan pentingnya kepatuhan terhadap prinsip syariat 

agar pertumbuhan industri halal tidak hanya bernilai 

ekonomi, tetapi juga etis dan membawa keberkahan. 

Industri halal global menyediakan peluang ekonomi 

strategis bagi umat Islam, namun keberhasilan jangka 

panjang hanya tercapai jika prinsip ḥalālan ṭayyiban 

diterapkan secara konsisten. Sinergi antara kepatuhan 

syariat, inovasi teknologi, dan standar industri 

memungkinkan umat Muslim memanfaatkan peluang 

ekonomi sekaligus menjaga keberkahan rezeki, kualitas 

ibadah, dan maqāṣid al-syarī‘ah, khususnya perlindungan 

agama (ḥifẓ al-dīn) dan jiwa (ḥifẓ al-nafs). 

 

B. Perdagangan Makanan Lintas Negara dan Tantangan     

    Fikih 

Di era modern kegiatan perdangan bukan lagi terjadi antara 

Negara tertentu pada kawasan tertentu pula. Tetapi kegiatan 

ini sudah bersifat mendunia atau yang biasa disebut dengan 

istilah globalisasi perdagangan pangan membawa produk 

lintas negara ke pasar lokal dengan berbagaimacam jenis 

di antaranya termasuk daging impor, olahan pangan, 

minuman fermentasi, dan bahan tambahan sintetis. Banyak 

konsumen Muslim menghadapi kesulitan dalam 

memastikan status halal produk impor, sementara 

produsen dan distributor terkadang melakukan manipulasi 

label atau informasi. Fenomena ini menimbulkan tantangan 

moral, hukum, dan spiritual, sehingga menuntut 

pendekatan fikih yang adaptif terhadap konteks global. 



100 
 

 
 

Fakta Literatur 

1. Masalah Kepastian Hukum: Produk impor sering 

tidak memiliki sertifikasi halal atau berbeda standar 

di negara asalnya. 

2. Pengawasan dan Sertifikasi: Lembaga seperti MUI 

dan BPJPH melakukan audit bahan baku, proses 

produksi, distribusi, dan labelisasi untuk memastikan 

kepatuhan syariat. 

3. Manipulasi Label dan Fraud: Terdapat praktik 

pasar global yang tidak jujur, sehingga konsumen 

memerlukan literasi halal dan dukungan fatwa resmi. 

4. Pendekatan Fikih Kontemporer: Ulama 

menggunakan metode istinbāṭ hukum, qiyas, dan 

prinsip maslahah untuk menetapkan hukum produk 

baru yang kompleks atau impor. 

Dalil Al-Qur’an: 

1. QS. An-Nahl : 43 

كْرِ   وَمَا أرَْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلََّ رِجَالًَ نُّوحِي إِلَيْهِمْ فَاسْألَوُا أهَْلَ الذ ِ

 إِن كُنتمُْ لََ تعَْلمَُونَ 

Terjemahnya: 

 “Dan Kami tidak mengutus sebelum kamu, melainkan 

orang-orang laki-laki yang Kami wahyukan kepada 

mereka. Maka tanyakanlah kepada orang-orang yang 

berilmu jika kamu tidak mengetahui.” 

2. QS. Al-Baqarah : 168 

ا فِي الْْرَْضِ حَلََلًَ طَي ِبًا وَلََ تتََّبعِوُا  يَا أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

بِين    خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ ۚ إِنَّهُ لكَُمْ عَدوٌُّ مُّ

Terjemahnya: 



101 
 

 
 

 “Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang 

halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu 

mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu 

musuh yang nyata bagimu.” 

Kajian ini bertujuan untuk menekankan tantangan fikih 

dalam perdagangan makanan lintas negara, termasuk 

masalah kepastian halal, pengawasan, dan literasi 

konsumen, sehingga prinsip ḥalālan ṭayyiban tetap terjaga 

dalam konteks global. 

Perdagangan makanan lintas negara menimbulkan 

tantangan hukum dan etika konsumsi, yang hanya dapat 

diatasi melalui sinergi antara fikih, lembaga fatwa, dan 

literasi halal konsumen. Dengan penerapan prinsip 

ḥalālan ṭayyiban dan metode fikih kontemporer, umat 

Muslim dapat memastikan konsumsi halal, aman, sehat, 

dan membawa keberkahan, sekaligus menjaga maqāṣid al-

syarī‘ah, khususnya perlindungan agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa 

(ḥifẓ al-nafs), dan akal (ḥifẓ al-‘aql). 

 

C. Ekonomi Syariah dan Branding Halal sebagai Sistem  

    Nilai 

Pertumbuhan ekonomi syariah dan industri halal global 

telah menjadikan branding halal sebagai penanda nilai 

moral, etika, dan kepercayaan konsumen Muslim. Produk 

yang bersertifikasi halal tidak hanya memiliki daya jual 

lebih tinggi, tetapi juga mewakili kepatuhan syariat dan 

keberkahan konsumsi. Fenomena ini menunjukkan bahwa 

halal bukan sekadar label, melainkan sistem nilai yang 

mengintegrasikan aspek spiritual, kesehatan, dan etika 

ekonomi. Hal ini dipandang sebagai suatu kondisi atau 

situasi yang sangat menguntungkan baik dari sisi religitas 

maupun dari sisi kemajuan ekonomi dan pembentukan 

akhlak alkarimah umat manusia dimana telah mengosumsi 



102 
 

 
 

pangan yang dikehendaki oleh Tuhan Pencipta seluruh 

alam. 

Fakta Literatur 

1. Ekonomi Syariah: Memberikan kerangka nilai yang 

mengedepankan keadilan, kehalalan, dan keberkahan 

dalam transaksi dan produksi. 

2. Branding Halal: Sertifikasi halal menjadi alat 

edukasi dan kepercayaan, sekaligus penanda kualitas 

dan keamanan produk. 

3. Manfaat Sosial dan Ekonomi: Mendorong produsen 

memproduksi sesuai syariat, meningkatkan literasi 

konsumen, dan memperkuat kepercayaan pasar 

global. 

4. Implementasi Praktis: Produk pangan, obat, 

kosmetik, dan suplemen yang memiliki label halal 

mengikuti prosedur audit, standar sertifikasi, dan 

pengawasan distribusi yang ketat. 

Dalil Al-Qur’an: 

1. QS. Al-Baqarah : 168 

ا فِي الْْرَْضِ حَلََلًَ طَي ِبًا وَلََ تتََّبعِوُا خُطُوَاتِ   يَا أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

بِين    الشَّيْطَانِ ۚ إِنَّهُ لكَُمْ عَدوٌُّ مُّ

Terjemahnya: 

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang 

halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu 

mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu 

musuh yang nyata bagimu.” 

2. QS. Al-Mā’idah : 88 

َ الَّذِي أنَْتمُ بهِِ مُؤْمِنوُنَ  ُ حَلََلًَ طَي ِبًا وَاتَّقوُا اللََّّ ا رَزَقَكُمُ اللََّّ  وَكُلوُا مِمَّ



103 
 

 
 

Terjemahnya: 

“Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah 

kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada 

Allah yang kamu beriman kepada-Nya.” 

 

Kajian ini bertujuan untuk menekankan bahwa branding 

halal bukan sekadar simbol, tetapi merupakan sistem nilai 

yang mengintegrasikan aspek syariah, etika, kesehatan, dan 

keberkahan. Produk halal menjadi instrumen pendidikan 

nilai, transparansi, dan integritas dalam ekonomi syariah. 

Branding halal mengokohkan nilai moral dan spiritual 

dalam praktik ekonomi modern. Dengan penerapan prinsip 

ḥalālan ṭayyiban, konsumen mendapatkan kepastian 

hukum dan keberkahan, produsen menerapkan praktik 

produksi sesuai syariat, dan industri halal global dapat 

berkembang secara etis. Hal ini menegakkan maqāṣid al-

syarī‘ah, khususnya perlindungan agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa 

(ḥifẓ al-nafs), dan akal (ḥifẓ al-‘aql), sekaligus memperkuat 

ekonomi umat Islam berbasis nilai dan keberkahan. 

D. Keadilan Sosial dan Tanggung Jawab Produsen Muslim 

Industri pangan, obat, kosmetik, dan produk halal modern 

tidak hanya berperan sebagai sumber ekonomi, tetapi juga 

memiliki dampak sosial dan moral. Produsen Muslim 

menghadapi tuntutan untuk menjaga keadilan sosial, 

memastikan produk halal, thayyib, aman, dan bermanfaat 

bagi konsumen. Fenomena ini menunjukkan bahwa 

tanggung jawab produsen bukan sekadar aspek bisnis, 

tetapi juga kewajiban moral dan spiritual yang berdampak 

pada masyarakat luas. 

Fakta Literatur 

1. Prinsip Keadilan Sosial: Produsen wajib 

menyediakan produk halal, aman, dan berkualitas 



104 
 

 
 

untuk memenuhi kebutuhan konsumen Muslim tanpa 

merugikan pihak lain. 

2. Tanggung Jawab Moral dan Etis: Menjaga 

transparansi label, kejujuran proses produksi, dan 

kepatuhan terhadap prosedur sertifikasi halal. 

3. Peran dalam Masyarakat: Produsen Muslim 

menjadi teladan praktik konsumsi yang etis dan 

mendukung keberkahan rezeki, sekaligus mendorong 

literasi halal di kalangan konsumen. 

4. Kontribusi terhadap Ekonomi Umat: Produk yang 

etis dan halal meningkatkan kepercayaan pasar, 

mendorong pertumbuhan industri halal, dan 

memperkuat kemandirian ekonomi umat. 

Dalil Al-Qur’an: 

1. QS. Al-Mā’idah : 2 

ثمِْ وَالْعدُْوَانِ   وَتعََاوَنوُا عَلىَ الْبرِ ِ وَالتَّقْوَى وَلََ تعََاوَنوُا عَلَى الِْْ

Terjemahnya: “Dan tolong-menolonglah kamu dalam 

(mengerjakan) kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-

menolong dalam dosa dan permusuhan.” 

2. QS. Al-Baqarah : 168 

ا فِي الْْرَْضِ حَلََلًَ طَي ِبًا  … يَا أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

Terjemahnya: “Wahai sekalian manusia! Makanlah dari 

(makanan) yang halal lagi baik yang terdapat di bumi …” 

 

 

Kajian ini bertujuan untuk menekankan pentingnya 

keadilan sosial dan tanggung jawab produsen Muslim 

dalam industri halal, agar produk yang dihasilkan 

memenuhi prinsip ḥalālan ṭayyiban. Selain itu juga dapat 

mendukung kesejahteraan konsumen, dan menjaga 



105 
 

 
 

keberkahan rezeki yang sangat berpengaruh kepada 

pelaksanaan ibadah kepada Allah Swt.. 

Produsen Muslim memiliki tanggung jawab moral, 

sosial, dan spiritual untuk memproduksi makanan dan 

produk halal yang aman, sehat, dan berkualitas. Dengan 

menerapkan prinsip ḥalālan ṭayyiban, produsen 

mendukung keadilan sosial, memperkuat ekonomi umat, 

menjaga maqāṣid al-syarī‘ah, khususnya perlindungan 

agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), dan akal (ḥifẓ al-

‘aql), serta memastikan keberkahan dalam konsumsi 

masyarakat Muslim. 

 

E. Konsumsi Etis dan Keberlanjutan Lingkungan dalam    

     Pandangan Islam 

 

Globalisasi dan industrialisasi pangan telah meningkatkan 

konsumsi berlebih dan penggunaan sumber daya alam 

secara masif, yang berpotensi merusak lingkungan. Umat 

Muslim menghadapi tantangan untuk mengatur pola 

konsumsi agar etis, hemat, dan ramah lingkungan, 

sesuai prinsip syariat. Fenomena ini menekankan 

pentingnya kesadaran konsumsi berkelanjutan dan 

tanggung jawab sosial-ekologis dalam praktik konsumsi 

halal. 

Fakta Literatur 

1. Prinsip Etika Konsumsi: Islam mendorong 

konsumsi secukupnya, menolak isrāf (berlebih-

lebihan), dan mengutamakan keadilan sosial. 

2. Keberlanjutan Lingkungan: Pemanfaatan sumber 

daya alam harus memperhatikan kelestarian 

lingkungan dan keseimbangan ekosistem. 

3. Implementasi dalam Fikih Makanan: Konsumen 

dan produsen dianjurkan memilih produk halal yang 



106 
 

 
 

tidak merusak lingkungan, mendukung produksi 

ramah lingkungan, dan meminimalkan limbah. 

4. Konteks Modern: Inisiatif seperti pertanian organik, 

pengelolaan limbah, dan produksi pangan 

berkelanjutan sejalan dengan prinsip ḥalālan 

ṭayyiban. 

Dalil Al-Qur’an: 

1. QS. Al-A‘rāf : 31 

يَا بَنيِ آدمََ خُذوُا زِينَتكَُمْ عِنْدَ كُل ِ مَسْجِدٍ وَكُلوُا وَاشْرَبوُا وَلََ تسُْرِفوُا ۚ إِنَّهُ  

 لََ يحُِبُّ الْمُسْرِفِينَ 

Terjemahnya: 

 “Wahai anak Adam! Kenakanlah perhiasanmu di setiap 

tempat ibadah, makan dan minumlah, tetapi jangan 

berlebihan. Sungguh, Allah tidak menyukai orang yang 

berlebih-lebihan.” 

2. QS. Al-Isrā’ : 26-27 

وَأقَِيمُوا الْوَزْنَ بِالْقِسْطِ وَلََ تخُْسِرُوا الْمِيزَانَ … وَأقَِيمُوا الْوَزْنَ بِالْقِسْطِ  

 وَلََ تخُْسِرُوا الْمِيزَانَ 

Terjemahnya: 

 

 “Tegakkanlah timbangan dengan adil dan janganlah 

mengurangi neraca …” (menunjukkan prinsip keadilan 

dalam pemanfaatan sumber daya). 

 

Kajian ini bertujuan untuk menekankan pentingnya 

konsumsi etis dan keberlanjutan lingkungan dalam 

pandangan Islam, agar praktik konsumsi halal tidak hanya 

memenuhi hukum syariat, tetapi juga mendukung 



107 
 

 
 

keseimbangan ekologis, keadilan sosial, dan keberkahan 

rezeki. 

Konsumsi etis dan ramah lingkungan menjadi bagian 

integral dari prinsip ḥalālan ṭayyiban. Dengan kesadaran 

lingkungan, umat Muslim dapat menghindari isrāf, menjaga 

kelestarian alam, memenuhi maqāṣid al-syarī‘ah—

khususnya perlindungan jiwa (ḥifẓ al-nafs), harta (ḥifẓ al-

māl), dan akal (ḥifẓ al-‘aql)—serta memastikan bahwa 

makanan dan minuman yang dikonsumsi membawa 

manfaat, keselamatan, dan keberkahan bagi individu dan 

masyarakat 

 

BAB IX 

ARAH PEMBARUAN DAN PENDIDIKAN FIKIH 

MAKANAN 

 

A. Urgensi Pendidikan Fikih halal di Madrasah dan      

     Perguruan Tinggi 

Perkembangan ndustri halal global dan kompleksitas 

produk pangan, obat, kosmetik, dan suplemen modern 

menuntut masyarakat Muslim memiliki literasi halal yang 

memadai. Namun, banyak generasi muda yang masih 

kurang memahami prinsip ḥalālan ṭayyiban, metode 

sertifikasi, dan etika konsumsi halal. Fenomena ini 

menekankan perlunya pendidikan formal tentang halal di 

madrasah dan perguruan tinggi untuk membekali siswa dan 

mahasiswa dengan pemahaman teoritis, praktis, dan moral. 

Fakta Literatur 

1. Kurikulum Madrasah dan Perguruan Tinggi: 

Pendidikan halal dapat dimasukkan dalam mata 

pelajaran fikih, ekonomi syariah, teknologi pangan, 

dan studi lingkungan. 



108 
 

 
 

2. Literasi Konsumen: Siswa dan mahasiswa yang 

memahami prinsip halal dapat mengidentifikasi 

produk halal, menilai label, dan menerapkan 

konsumsi etis dalam kehidupan sehari-hari. 

3. Dampak Jangka Panjang: Pendidikan halal 

mendorong kesadaran generasi muda, memperkuat 

ekonomi syariah, mendukung industri halal, dan 

menegakkan prinsip keberkahan konsumsi. 

4. Implementasi Praktis: Pembelajaran dapat 

mencakup metode istinbāṭ hukum, kasus 

kontemporer, etika konsumsi, dan inovasi pangan 

halal. 

Dalil Al-Qur’an: 

1. QS. An-Nahl : 43 

كْرِ إِن كُنتمُْ لََ  وَمَا أرَْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلََّ رِجَالًَ نُّوحِي إِلَيْهِمْ فَاسْألَوُا أهَْلَ الذ ِ

 تعَْلمَُونَ 

Terjemahnya: 

 “Dan Kami tidak mengutus sebelum kamu, melainkan 

orang-orang laki-laki yang Kami wahyukan kepada 

mereka. Maka tanyakanlah kepada orang-orang yang 

berilmu jika kamu tidak mengetahui.” 

2. QS. Al-Baqarah : 168 

ا فِي الْْرَْضِ حَلََلًَ طَي ِبًا  … يَا أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

Terjemahnya: 

 

 “Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang 

halal lagi baik yang terdapat di bumi …” 

 

Kajian ini bertujuan untuk menekankan urgensi 



109 
 

 
 

pendidikan halal di madrasah dan perguruan tinggi 

agar generasi muda memiliki literasi halal, mampu 

menerapkan prinsip ḥalālan ṭayyiban, dan berperan aktif 

dalam pengembangan industri halal serta praktik konsumsi 

etis dan berkah. 

Pendidikan halal merupakan investasi moral, spiritual, 

dan sosial bagi generasi muda. Dengan pembekalan yang 

tepat, siswa dan mahasiswa dapat memahami hukum fikih 

makanan, menilai produk modern, dan mengadopsi 

gaya hidup konsumsi etis, sehingga mendukung maqāṣid 

al-syarī‘ah, memperkuat ekonomi syariah, dan menegakkan 

keberkahan dalam konsumsi dan produksi umat Muslim. 

 

B. Integrasi Ilmu Fikih, Bioteknologi, dan Etika  

     Lingkungan 

 

Kemajuan bioteknologi, seperti rekayasa genetik, kultur 

sel, dan pangan hasil bioteknologi, menghadirkan 

tantangan baru bagi konsumen Muslim. Produk-produk 

ini sering sulit dikategorikan secara langsung sebagai halal 

atau haram, sehingga menimbulkan kebutuhan integrasi 

antara ilmu fikih, sains bioteknologi, dan etika 

lingkungan. Fenomena ini menunjukkan bahwa penetapan 

hukum konsumsi tidak hanya berbasis teks, tetapi juga 

mempertimbangkan aspek ilmiah, kesehatan, dan 

keberlanjutan ekologis. 

Fakta Literatur 

1. Ilmu Fikih: 

 Memberikan landasan syar’i untuk menilai 

kehalalan, kesehatan, dan keberkahan pangan 

modern. 

2. Bioteknologi: 



110 
 

 
 

 Menyediakan informasi tentang proses produksi, 

kandungan, dan potensi risiko dari produk rekayasa 

genetika atau kultur sel. 

3. Etika Lingkungan: 

 Mengarahkan praktik konsumsi dan produksi agar 

ramah lingkungan, hemat sumber daya, dan 

mengurangi dampak negatif terhadap ekosistem. 

4. Implementasi: Sinergi ini diterapkan dalam evaluasi 

produk halal, pengawasan sertifikasi, serta 

pengembangan kebijakan pangan berkelanjutan dan 

bertanggung jawab. 

Dalil Al-Qur’an: 

1. QS. Al-A‘rāf : 31 

يَا بَنيِ آدمََ خُذوُا زِينَتكَُمْ عِنْدَ كُل ِ مَسْجِدٍ وَكُلوُا وَاشْرَبوُا وَلََ تسُْرِفوُا ۚ إِنَّهُ  

 لََ يحُِبُّ الْمُسْرِفِينَ 

Terjemahnya:  

“Wahai anak Adam! Kenakanlah perhiasanmu di setiap 

tempat ibadah, makan dan minumlah, tetapi jangan 

berlebihan. Sungguh, Allah tidak menyukai orang yang 

berlebih-lebihan.” 

2. QS. Al-Baqarah : 168 

ا فِي الْْرَْضِ حَلََلًَ طَي ِبًا  … يَا أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

Terjemahnya: 

 “Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang 

halal lagi baik yang terdapat di bumi …” 



111 
 

 
 

 

Kajian ini bertujuan untuk menekankan pentingnya 

integrasi ilmu fikih, bioteknologi, dan etika lingkungan 

dalam penetapan hukum konsumsi modern, agar umat 

Muslim dapat mengonsumsi produk yang halal, sehat, 

ramah lingkungan, dan membawa keberkahan. 

Integrasi ini memungkinkan penetapan hukum konsumsi 

yang holistik, mempertimbangkan aspek syariat, ilmiah, 

dan ekologis. Dengan penerapan prinsip ḥalālan ṭayyiban, 

umat Muslim dapat menjaga maqāṣid al-syarī‘ah—

khususnya perlindungan agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-

nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), dan harta (ḥifẓ al-māl)—serta 

memastikan keberkahan, keamanan, dan keberlanjutan 

pangan yang dikonsumsi. 

C. Strategi Penguatan Kesadaran Halal di Masyarakat 

Meskipun industri halal global berkembang pesat, tingkat 

kesadaran masyarakat Muslim terhadap prinsip 

ḥalālan ṭayyiban masih beragam. Banyak konsumen yang 

belum memahami makna hukum makanan dan 

minuman halal, etika konsumsi, serta dampak spiritual 

dan kesehatan dari konsumsi produk haram atau syubhat. 

Fenomena ini menunjukkan perlunya strategi edukasi dan 

penyuluhan untuk meningkatkan kesadaran halal di 

masyarakat. 

Fakta Literatur 

1. Edukasi dan Literasi: Penyuluhan melalui 

madrasah, perguruan tinggi, media sosial, dan 

komunitas Muslim untuk meningkatkan pemahaman 

tentang hukum halal, labelisasi, dan sertifikasi. 

2. Peran Media dan Teknologi: Pemanfaatan platform 

digital, aplikasi halal, dan kampanye informasi untuk 

menjangkau generasi muda. 



112 
 

 
 

3. Kolaborasi Lembaga: MUI, BPJPH, organisasi 

masyarakat, dan produsen halal bekerja sama dalam 

kampanye literasi halal. 

4. Praktik Sosial: Mendorong konsumen untuk 

menerapkan prinsip konsumsi etis, memilih produk 

halal, serta mendukung produsen yang bertanggung 

jawab. 

Dalil Al-Qur’an: 

1. QS. An-Nahl : 43 

كْرِ إِن كُنتمُْ لََ  وَمَا أرَْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلََّ رِجَالًَ نُّوحِي إِلَيْهِمْ فَاسْألَوُا أهَْلَ الذ ِ

 تعَْلمَُونَ 

Terjemahnya: 

 “Dan Kami tidak mengutus sebelum kamu, melainkan 

orang-orang laki-laki yang Kami wahyukan kepada 

mereka. Maka tanyakanlah kepada orang-orang yang 

berilmu jika kamu tidak mengetahui.” 

2. QS. Al-Baqarah : 168 

ا فِي الْْرَْضِ حَلََلًَ طَي ِبًا  … يَا أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

Terjemahnya: 

 

 “Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang 

halal lagi baik yang terdapat di bumi …” 

 

 

Kajian ini bertujuan untuk menekankan pentingnya 

strategi penguatan kesadaran halal di masyarakat agar 

konsumen Muslim dapat mengidentifikasi, memilih, dan 

mengonsumsi produk halal dengan tepat, serta mendukung 

praktik produksi yang sesuai syariat. 



113 
 

 
 

Penguatan kesadaran halal merupakan upaya 

preventif dan edukatif yang memastikan prinsip ḥalālan 

ṭayyiban diterapkan dalam konsumsi sehari-hari. Strategi 

ini melibatkan pendidikan, kolaborasi lembaga, 

pemanfaatan media, dan literasi konsumen sehingga 

masyarakat Muslim dapat menjaga maqāṣid al-syarī‘ah—

khususnya perlindungan agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-

nafs), dan akal (ḥifẓ al-‘aql)—serta memastikan 

keberkahan, kesehatan, dan etika dalam konsumsi makanan 

dan minuman. 

 

D. Fikih Makanan sebagai Instrumen Dakwah Kultural 

 

Fikih makanan tidak hanya berfungsi sebagai pedoman 

hukum, tetapi juga instrumen dakwah kultural yang 

mengajarkan umat Muslim tentang prinsip ḥalālan 

ṭayyiban, etika konsumsi, dan keberkahan rezeki. Dalam 

masyarakat yang beragam budaya dan kebiasaan makan, 

penyebaran pemahaman fikih makanan dapat menjadi 

sarana internalisasi nilai Islam, penguatan identitas 

Muslim, dan harmonisasi sosial melalui praktik sehari-

hari. 

Fakta Literatur 

1. Dakwah Melalui Praktik Konsumsi: Memberikan 

contoh nyata dalam memilih, menyiapkan, dan 

mengonsumsi makanan halal. 

2. Integrasi Budaya Lokal: Fikih makanan dapat 

menyesuaikan norma lokal sambil tetap menegakkan 

hukum syariat, sehingga menjadi media dakwah 

yang kontekstual dan persuasif. 

3. Peran Pendidikan: Madrasah, perguruan tinggi, 

komunitas Muslim, dan keluarga berfungsi sebagai 

wahana penyebaran pemahaman fikih makanan. 



114 
 

 
 

4. Dampak Sosial: Memperkuat kesadaran halal, 

mempromosikan konsumsi etis, dan membangun 

masyarakat yang sadar hukum, spiritual, dan moral. 

Dalil Al-Qur’an: 

1. QS. Al-Baqarah : 168 

ا فِي الْْرَْضِ حَلََلًَ طَي ِبًا وَلََ تتََّبعِوُا خُطُوَاتِ   يَا أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

بِين    الشَّيْطَانِ ۚ إِنَّهُ لكَُمْ عَدوٌُّ مُّ

Terjemahnya: 

 “Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang 

halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu 

mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu 

musuh yang nyata bagimu.” 

2. QS. Al-Mā’idah : 2 

ثمِْ وَالْعدُْوَانِ   وَتعََاوَنوُا عَلىَ الْبرِ ِ وَالتَّقْوَى وَلََ تعََاوَنوُا عَلَى الِْْ

Terjemahnya: 

 “Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) 

kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam 

dosa dan permusuhan.” 

 

Kajian ini bertujuan untuk menekankan fikih makanan 

sebagai instrumen dakwah kultural, yaitu sarana 

pembelajaran, internalisasi nilai, dan penguatan praktik 

konsumsi halal yang etis, sehat, dan berkah di masyarakat 

Muslim. 

Fikih makanan berperan sebagai media dakwah yang 

konkret dan persuasif, memadukan hukum syariat, etika 

konsumsi, dan budaya lokal. Dengan penerapan prinsip 

ḥalālan ṭayyiban, masyarakat Muslim dapat menegakkan 



115 
 

 
 

maqāṣid al-syarī‘ah—khususnya perlindungan agama (ḥifẓ 

al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), dan harta 

(ḥifẓ al-māl)—sementara dakwah kultural ini membangun 

kesadaran, identitas, dan keberkahan dalam praktik sehari-

hari. 

 

E. Rekonstruksi Kurikulum Fikih Berbasis Tantangan    

    Zaman Modern 

Perkembangan teknologi pangan, globalisasi perdagangan, 

serta munculnya produk-produk baru seperti GMO, kultur 

sel, dan pangan hasil bioteknologi, menimbulkan 

tantangan baru dalam pendidikan fikih makanan. 

Siswa dan mahasiswa membutuhkan kurikulum yang 

adaptif agar mampu memahami hukum makanan modern, 

etika konsumsi, dan prinsip ḥalālan ṭayyiban. Fenomena ini 

menunjukkan perlunya rekonstruksi kurikulum agar 

relevan dengan kebutuhan zaman modern dan praktik nyata 

masyarakat Muslim. 

Fakta Literatur 

1. Kebutuhan Kurikulum Kontekstual: Kurikulum 

harus memasukkan studi tentang makanan halal, 

sertifikasi, rekayasa genetik, etik lingkungan, dan 

literasi konsumen. 

2. Integrasi Ilmu dan Teknologi: Menggabungkan 

fikih, sains, bioteknologi, dan etika lingkungan untuk 

menyiapkan generasi yang mampu beradaptasi 

dengan tantangan modern. 

3. Pendekatan Pedagogis: Menggunakan metode kasus 

kontemporer, studi lapangan, dan praktek simulasi 

agar pemahaman hukum halal bersifat aplikatif dan 

kritis. 

4. Peran Pendidikan Tinggi dan Madrasah: 

Madrasah dan perguruan tinggi menjadi laboratorium 



116 
 

 
 

intelektual untuk menanamkan kesadaran halal dan 

etika konsumsi berkelanjutan. 

Dalil Al-Qur’an: 

1. QS. An-Nahl : 43 

كْرِ إِن كُنتمُْ لََ  وَمَا أرَْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلََّ رِجَالًَ نُّوحِي إِلَيْهِمْ فَاسْألَوُا أهَْلَ الذ ِ

 تعَْلمَُونَ 

Terjemahnya: 

 “Dan Kami tidak mengutus sebelum kamu, melainkan 

orang-orang laki-laki yang Kami wahyukan kepada 

mereka. Maka tanyakanlah kepada orang-orang yang 

berilmu jika kamu tidak mengetahui.” 

2. QS. Al-Baqarah : 168 

ا فِي الْْرَْضِ حَلََلًَ طَي ِبًا  … يَا أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

Terjemahnya: 

 

 “Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang 

halal lagi baik yang terdapat di bumi …” 

 

Kajian ini bertujuan untuk menekankan pentingnya 

rekonstruksi kurikulum fikih agar mampu menjawab 

tantangan zaman modern, membekali generasi muda 

dengan pemahaman hukum makanan kontemporer, etika 

konsumsi, dan prinsip ḥalālan ṭayyiban secara aplikatif. 

Rekonstruksi kurikulum memungkinkan pendidikan fikih 

menjadi responsif terhadap isu kontemporer, 

mengintegrasikan ilmu fikih, sains, teknologi, dan etika 

lingkungan. Dengan demikian, generasi Muslim dapat 

menerapkan maqāṣid al-syarī‘ah dalam kehidupan sehari-

hari melindungi agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), 



117 
 

 
 

akal (ḥifẓ al-‘aql), dan harta (ḥifẓ al-māl)—serta 

menjadikan konsumsi halal sebagai praktik spiritual, moral, 

dan sosial yang relevan di era modern. 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB X 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan  

 

Berdasarkan seluruh pembahasan mengenai fikih 

makanan, etika konsumsi, dan tantangan zaman 

modern, dapat ditarik beberapa kesimpulan utama: 

 

1. Urgensi dan relevansi fikih makanan 

Fikih makanan menjadi instrumen penting dalam 

menjaga hukum syariat, kesehatan, etika konsumsi, 

dan keberkahan rezeki umat Muslim. Di era 

globalisasi dan industri pangan modern, pemahaman 

fikih makanan menjadi semakin relevan untuk 

menghadapi kompleksitas produk baru, rekayasa 

bioteknologi, dan pangan olahan. 

2. Prinsip ḥalālan ṭayyiban sebagai pedoman utama 

Prinsip ini menegaskan bahwa makanan dan 

minuman harus halal, baik, aman, sehat, dan 

bermanfaat bagi tubuh dan jiwa. Dengan penerapan 

prinsip ini, umat Muslim dapat menghindari makanan 

haram, syubhat, atau najis, serta menjaga 

keseimbangan moral, spiritual, dan sosial. 



118 
 

 
 

3. Pendidikan dan literasi halal 

Pendidikan fikih makanan di madrasah dan 

perguruan tinggi sangat penting untuk menumbuhkan 

kesadaran halal, kemampuan menilai produk 

modern, dan penerapan etika konsumsi. 

Pendidikan ini menjadi strategi preventif dalam 

membentuk generasi muda yang paham hukum, sadar 

kesehatan, dan peduli lingkungan. 

4. Integrasi ilmu fikih, sains, dan teknologi 

Penetapan hukum makanan modern memerlukan 

sinergi antara fikih, bioteknologi, dan etika 

lingkungan, sehingga keputusan hukum dapat 

bersifat holistik dan aplikatif, tidak hanya 

berdasarkan teks, tetapi juga pada aspek ilmiah dan 

sosial. 

5. Peran produsen, lembaga, dan masyarakat 

Produsen Muslim, MUI, BPJPH, dan masyarakat 

memiliki tanggung jawab sosial dan moral untuk 

menjaga keadilan, etika, dan keberlanjutan pangan. 

Hal ini termasuk transparansi label halal, pengawasan 

proses produksi, dan penerapan prinsip konsumsi etis 

yang berkelanjutan. 

6. Fikih makanan sebagai instrumen dakwah dan 

nilai budaya 

Fikih makanan bukan hanya pedoman hukum, tetapi 

juga media dakwah kultural yang menginternalisasi 

nilai-nilai Islam dalam praktik sehari-hari, 

memperkuat identitas Muslim, dan membangun 

kesadaran sosial serta spiritual melalui konsumsi 

halal. 

7. Rekonstruksi kurikulum untuk tantangan zaman 

modern 

Kurikulum fikih makanan perlu direkonstruksi agar 

adaptif terhadap perubahan teknologi pangan, 

globalisasi, dan isu kontemporer. Pendekatan ini 

mengintegrasikan teori hukum, studi kasus modern, 



119 
 

 
 

bioteknologi, dan etika lingkungan sehingga siswa 

dan mahasiswa mampu menerapkan prinsip ḥalālan 

ṭayyiban secara kritis dan praktis. 

Secara keseluruhan, fikih makanan berperan sebagai 

landasan hukum, pedoman etika, instrumen dakwah, 

dan sistem nilai ekonomi dan sosial. Implementasi 

prinsip ḥalālan ṭayyiban dalam pendidikan, produksi, dan 

konsumsi menjadi jalan strategis untuk menegakkan 

maqāṣid al-syarī‘ah, menjaga keberkahan rezeki, 

kesehatan, moral, dan keberlanjutan lingkungan, sekaligus 

memperkuat identitas dan kesadaran umat Muslim di era 

modern. 

 

B. Rekomendasi bagi Akademisi, Lembaga Halal, dan    

    Masyarakat 

Berdasarkan pembahasan mengenai fikih makanan, etika 

konsumsi, dan tantangan zaman modern, rekomendasi yang 

dapat diberikan adalah sebagai berikut: 

1. Bagi Akademisi dan Institusi Pendidikan 

a. Integrasi Kurikulum: 

 Mengembangkan kurikulum fikih makanan yang 

adaptif terhadap isu kontemporer, seperti pangan 

hasil bioteknologi, produk olahan, dan konsumsi etis. 

b. Literasi dan Edukasi:  

Menyediakan materi edukatif dan program literasi 

halal untuk siswa, mahasiswa, dan masyarakat luas, 

termasuk melalui media digital dan platform 

interaktif. 

c. Penelitian Terapan:  



120 
 

 
 

Melakukan penelitian ilmiah terkait hukum makanan 

modern, keamanan pangan, keberlanjutan 

lingkungan, dan dampak sosial-ekonomi industri 

halal. 

d. Kolaborasi Interdisipliner: 

 Menggabungkan ilmu fikih, sains pangan, 

bioteknologi, dan etika lingkungan dalam penelitian 

dan pengajaran untuk menghasilkan solusi holistik. 

2. Bagi Lembaga Halal (MUI, BPJPH, dan Lembaga  

    Sertifikasi) 

a. Penguatan Sertifikasi:  

Menyempurnakan prosedur sertifikasi halal agar 

mencakup produk baru dan inovasi pangan modern, 

termasuk pengawasan bahan baku, proses produksi, 

dan distribusi. 

b. Sosialisasi dan Penyuluhan: 

 Mengoptimalkan kampanye kesadaran halal melalui 

media, seminar, workshop, dan program komunitas 

untuk meningkatkan literasi konsumen. 

c. Kolaborasi dengan Industri: 

 Bekerja sama dengan produsen Muslim untuk 

memastikan praktik produksi sesuai prinsip ḥalālan 

ṭayyiban, etis, dan berkelanjutan. 

d. Transparansi Label:  

Menjamin kejelasan informasi produk halal di pasar 

global untuk mencegah manipulasi label dan 

penipuan konsumen. 



121 
 

 
 

3. Bagi Masyarakat Muslim 

a. Konsumen Cerdas: 

 Memilih dan mengonsumsi produk halal yang aman, 

sehat, dan berkualitas, serta menghindari makanan 

haram, syubhat, dan najis. 

b. Praktik Konsumsi Etis: 

 Menghindari isrāf (berlebihan) dan menerapkan 

prinsip konsumsi berkelanjutan yang ramah 

lingkungan. 

c. Partisipasi Aktif:  

Mendukung produsen yang bertanggung jawab, serta 

ikut serta dalam kampanye literasi dan kesadaran 

halal di komunitas. 

d. Internalisasi Nilai Syariat: 

 

 Mengintegrasikan prinsip fikih makanan dalam praktik 

sehari-hari sebagai bagian dari dakwah kultural dan 

identitas Muslim. 

 

Kesimpulan Rekomendasi 

 

Sinergi antara akademisi, lembaga halal, dan 

masyarakat diperlukan untuk membangun ekosistem 

konsumsi halal yang tepat, etis, dan berkelanjutan. 

Implementasi rekomendasi ini akan memperkuat 

kesadaran halal, literasi fikih makanan, etika konsumsi, 

keberkahan rezeki, dan maqāṣid al-syarī‘ah di era 

modern. 

 

C. Harapan Terhadap Generasi Muslim yang Kritis,  



122 
 

 
 

    Cerdas, dan Berakhlak Konsumtif Islami 

 

Fakta Sosial 

 

Di era globalisasi dan industrialisasi pangan modern, 

generasi muda Muslim menghadapi arus informasi yang 

masif, berbagai produk pangan dan non-pangan baru, serta 

tren konsumsi global yang sering mengedepankan gaya 

hidup materialistis. Hal ini menuntut kesadaran, 

kemampuan analisis, dan sikap kritis agar generasi 

Muslim tidak terjebak dalam konsumsi yang merusak 

moral, kesehatan, atau lingkungan. 

Fakta Literatur 

1. Kritis dan Cerdas: Generasi Muslim diharapkan 

mampu memahami prinsip fikih makanan, 

mengevaluasi label halal, dan menilai risiko produk 

modern secara ilmiah dan syar’i. 

2. Berakhlak Islami: Penerapan prinsip ḥalālan 

ṭayyiban dalam konsumsi sehari-hari menjadi wujud 

akhlak Islami, menjauhi isrāf, dan menerapkan 

keadilan sosial. 

3. Kesadaran Lingkungan dan Sosial: Konsumsi 

harus memperhatikan keberlanjutan sumber daya, 

etika produksi, dan kesejahteraan masyarakat luas. 

4. Internalisasi Nilai: Pendidikan, keluarga, dan 

komunitas memiliki peran penting dalam membentuk 

karakter, kesadaran, dan perilaku konsumtif yang 

Islami. 

Dalil Al-Qur’an: 

1. QS. Al-Baqarah [2]: 168 

ا فِي الْْرَْضِ حَلََلًَ طَي ِبًا  … يَا أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ



123 
 

 
 

Terjemahnya: 

 “Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang 

halal lagi baik yang terdapat di bumi …” 

2. QS. Al-A‘rāf [7]: 31 

 وَكُلوُا وَاشْرَبوُا وَلََ تسُْرِفوُا ۚ إِنَّهُ لََ يحُِبُّ الْمُسْرِفِينَ 

Terjemahnya: 

 “Makan dan minumlah, tetapi jangan berlebihan. 

Sungguh, Allah tidak menyukai orang yang berlebih-

lebihan.” 

Tujuan Penulisan 

 

Kajian ini bertujuan untuk menekankan pentingnya 

pembentukan generasi Muslim yang kritis, cerdas, dan 

berakhlak konsumtif Islami, sehingga mereka mampu 

membuat keputusan konsumsi yang halal, sehat, etis, dan 

berkah, serta berperan aktif dalam menjaga keberlanjutan 

sosial dan lingkungan. 

 

Argumen Utama 

 

Generasi Muslim yang kritis dan cerdas mampu menilai 

produk modern secara ilmiah dan syar’i, sedangkan 

akhlak konsumtif Islami memastikan perilaku konsumsi 

tidak merusak moral, kesehatan, atau lingkungan. 

Dengan pendidikan dan literasi halal yang tepat, generasi 

ini akan menjadi agent of change dalam membangun 

masyarakat Muslim yang sadar syariat, etis, dan 

berkelanjutan, sekaligus menegakkan maqāṣid al-syarī‘ah 

dalam kehidupan sehari-hari. 

 



124 
 

 
 

 

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Qur’an. (n.d.). Al-Qur’an dan terjemahannya. Jakarta: 

Depag RI. 

Al-Bukhari, M. I. (1996). Shahih al-Bukhari. Beirut: Dar 

al-Fikr. 

Muslim, I. H. (2000). Shahih Muslim. Beirut: Dar al-Fikr. 

Al-Mawardi, A. (2007). Al-Ahkam al-Sultaniyyah. Beirut: 

Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Ghazali, A. H. M. (2010). Ihya’ Ulum al-Din. Beirut: 

Dar al-Fikr. 

Ahmad, R., & Hassan, Z. (2021). Food traceability and 

halal certification in modern era. Journal of Halal Studies, 

5(1), 12–29. 

Ibn Qudamah, M. (2005). Al-Mughni. Beirut: Dar al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah. 

Hermanto, A., & Yuhani’ah, R. (2024). Fikih makanan dan 

minuman kontemporer. Jakarta: Literasi Nusantara Abadi. 

Hermanto, A., & Yuhani’ah, R. (2024). Makanan halal dan 

haram. Jakarta: Literasi Nusantara. 



125 
 

 
 

Sidawi, A. U. Y. bin M., & Luqman, A. A. S. F. bin. 

(2023). Fiqih praktis tentang makanan. Jakarta: Sayahafiz. 

Harjono, H. (2020). Makanan dan minuman dalam 

perspektif Al-Qur’an & sains. Jakarta: Pustaka Lajnah. 

Mejova, Y., Benkhedda, Y., & Khairani. (2017). #Halal 

culture on Instagram. arXiv. 

https://arxiv.org/abs/1711.07208 

Min, W., Jiang, S., Liu, L., Rui, Y., & Jain, R. (2018). A 

survey on food computing. arXiv. 

https://arxiv.org/abs/1808.07202 

Alourani, A., & Khan, S. (2024). A blockchain and 

artificial intelligence based system for halal food 

traceability. arXiv. https://arxiv.org/abs/2410.07305 

Majelis Ulama Indonesia. (2019). Fatwa MUI tentang 

makanan dan minuman halal. Jakarta: MUI. 

Kamali, M. H. (2008). Shari’ah law: An introduction. 

Oxford: Oneworld Publications. 

Qaradawi, Y. (2011). Fiqh al-Halal wa al-Haram fi al-

Islam. Cairo: Dar al-Taqwa. 

Yusuf, A. (2016). Etika konsumsi dan makanan halal. 

Jakarta: Prenadamedia. 

Khan, F. A., & Ali, S. (2020). Islamic perspective on 

food safety and health. Journal of Islamic Studies in 

Food Science, 12(3), 45–63. 

Sulaiman, N. (2018). Globalization and halal food 

industry. Kuala Lumpur: University Press. 

 

https://arxiv.org/abs/1711.07208
https://arxiv.org/abs/1808.07202
https://arxiv.org/abs/2410.07305


126 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Lampiran : 

1. Kutipan Ayat dan Hadis Terkait Makanan 

Ayat Al-Qur’an: 

1. QS. Al-Baqarah [2]: 168 

ا فِي الْْرَْضِ حَلََلًَ طَي ِبًا  … يَا أيَُّهَا النَّاسُ كُلوُا مِمَّ

Terjemahnya: 

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang 

halal lagi baik yang terdapat di bumi …” 

2. QS. Al-Mā’idah [5]: 3 

 … حُرِمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتةَُ وَالدَّمُ 

Terjemahnya: 

 “Diharamkan bagimu (memakan) bangkai, darah, daging 

babi, dan yang disembelih untuk selain Allah…” 

3. QS. Al-An‘ām [6]: 145 

مًا عَلَىَٰ طَاعِمٍ يَطْعمَُهُ إِلََّ أنَ يكَُونَ مَيْتةًَ   قلُ لََّ أجَِدُ فِي مَا أوُحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّ

… 



127 
 

 
 

Terjemahnya : 

 “Katakanlah: Aku tidak mendapatkan dalam wahyu yang 

diwahyukan kepadaku sesuatu yang diharamkan bagi 

orang yang memakannya, kecuali bangkai, darah yang 

mengalir, daging babi …” 

 

2.Hadis Nabi Muhammad saw: 

1. HR. Muslim: 

Artinya:  

“Sesungguhnya Allah itu baik, dan hanya menerima yang 

baik. Dan sesungguhnya Allah memerintahkan orang 

mukmin sebagaimana Dia memerintahkan orang yang 

bertanggung jawab untuk memberi nafkah; jika seseorang 

memberi makan dari yang baik, maka diterima.” 

2. HR. Ahmad: 

Artinya : 

“Jauhilah makanan haram, karena yang halal itu jelas dan 

yang haram itu jelas, dan di antara keduanya ada perkara 

syubhat yang sebagian orang tidak mengetahuinya.” 

2. Kaidah-Kaidah Fikih Penting 

 الْأصَْلُ فيِ الْأشَْياَءِ الِإباَحَةُ  .1

Asal hukum suatu benda adalah mubah (diperbolehkan) 

kecuali ada dalil yang mengharamkannya. 

 الْمَحْظُورُ لََ يتُعََدَّى باِلْمُباَحِ  .2



128 
 

 
 

Sesuatu yang diharamkan tidak boleh dihalalkan dengan 

hal-hal yang diperbolehkan. 

 الْيَقِينُ لََ يزَُولُ باِلشَّك ِ  .3

Keyakinan tidak dihilangkan oleh keraguan, penting dalam 

menentukan status halal dan haram pada produk modern. 

 الضرر يزال  .4

Segala sesuatu yang mendatangkan bahaya atau kerugian 

harus dihindari, termasuk konsumsi yang membahayakan 

kesehatan atau lingkungan. 

 المصالح المرسلة  .5

Hal-hal yang membawa kemaslahatan umum dapat 

dijadikan dasar pertimbangan hukum jika tidak 

bertentangan dengan syariat. 

3. Contoh Kasus Fatwa MUI dan Ulama Dunia tentang 

Produk Modern 

1. Produk GMO dan Rekayasa Genetik 

a. Fatwa MUI Nomor 31 Tahun 2016: Produk hasil 

rekayasa genetik diperbolehkan jika bahan asalnya halal 

dan tidak menimbulkan bahaya bagi manusia. 

b. Fatwa Organisasi Islam Dunia (OIC) 2013: GMO 

diperbolehkan dengan syarat aman dan tidak 

mengandung unsur haram. 

2. Kultur Sel dan Pangan Hasil Bioteknologi 

a. Fatwa MUI Nomor 33 Tahun 2017: Daging hasil 

kultur sel dari sumber halal dapat dikonsumsi jika 

prosesnya sesuai prinsip syariah. 

3. Minuman Fermentasi dan Alkohol Sintetis 



129 
 

 
 

a. Fatwa MUI Nomor 16 Tahun 2014: Minuman 

beralkohol yang dihasilkan secara fermentasi dari bahan 

haram atau alkohol sintetis tetap diharamkan. 

b. Fatwa ulama Uni Emirat Arab (UAE) 2018: Produk 

minuman alkohol yang digunakan sebagai flavor atau 

bahan tambahan dalam jumlah minimal harus ditinjau 

dari aspek syubhat, dan jika memungkinkan diganti, 

lebih disarankan. 

4. Produk Kosmetik, Obat, dan Suplemen Mengandung 

Bahan Najis 

a. Fatwa MUI Nomor 41 Tahun 2018: Kosmetik dan 

obat yang mengandung unsur najis diharamkan, kecuali 

tidak ada alternatif dan digunakan dalam keadaan 

darurat (ḍarūrah). 

5. Makanan Olahan dan Junk Food 

a. Fatwa MUI Nomor 17 Tahun 2019: Makanan instan 

dan olahan harus diperiksa bahan tambahan dan proses 

produksinya; jika mengandung unsur haram atau 

berbahaya bagi kesehatan, hukumnya haram. 

 

 

 

 

 

 

 

 

SINOPSIS 

Buku “Fikih Makanan di Era Modern” hadir sebagai 

panduan komprehensif bagi umat Islam dalam 

memahami hukum, prinsip, dan etika konsumsi 

makanan di tengah perkembangan zaman. Di era 

modern ini, kemajuan teknologi pangan, globalisasi, 

dan munculnya berbagai produk inovatif seringkali 



130 
 

 
 

menimbulkan kebingungan tentang halal, haram, dan 

thayyib. Buku ini mencoba menjembatani 

kesenjangan tersebut dengan pendekatan fikih yang 

kontekstual, praktis, dan aplikatif. 

Melalui bab-bab yang sistematis, pembaca diajak 

untuk memahami konsep dasar fikih makanan, 

kaidah-kaidah penting dalam menetapkan hukum 

makanan, hingga penerapannya dalam konteks 

modern, termasuk makanan olahan, produk impor, 

dan inovasi kuliner masa kini. Buku ini juga 

menyoroti tantangan moral, spiritual, dan sosial 

dalam memilih makanan yang sesuai syariat, 

sekaligus memberikan panduan praktis untuk 

keluarga, masyarakat, dan pelaku usaha halal. 

Selain menawarkan perspektif teoritis, buku ini 

menghadirkan contoh kasus nyata, fatwa ulama, dan 

solusi praktis sehingga pembaca dapat mengambil 

keputusan yang tepat dan Islami dalam kehidupan 

sehari-hari. Dengan bahasa yang hangat dan mudah 

dipahami, buku ini ditujukan untuk mahasiswa, 

akademisi, praktisi halal, guru, hingga masyarakat 

umum yang ingin memperdalam literasi fikih 

makanan di era modern. 

Buku ini bukan hanya sekadar bacaan akademis, 

tetapi juga panduan inspiratif yang menumbuhkan 

kesadaran spiritual, etis, dan sosial, agar setiap 

konsumsi yang dilakukan senantiasa membawa 

keberkahan bagi diri, keluarga, dan lingkungan 

sekitar. 

RIWAYAT PENULIS 

Dr.Bahdar,M.H.I, Lahir  di desa Banggai Kecamatan 

Mawasangka Buton Tengah Sulawesi Tenggara, besar di 

Luwuk  Banggai Sulawesi Tengah. Menempuh pendidikan 

dasar hingga menengah di Kota Luwuk Banggai. 

Melanjutkan studi sarjana S1 di Palu Ibu Kota Provinsi 



131 
 

 
 

Sulawesi Tengah di Fakultas Tarbiyah Jurusan Pendidikan 

Agama Islam IAIN Alauddin di Palu fokus pada Islam 

Kontemporer melalui penelitian Masuk dan 

Berkembangnya Islam di Tanah Kaili.Melanjutkan studi di 

UIN Alauddin Makassar Jurusan Dirasa Islamiyah 

konsentrasi hukum Islam Kontemporer melalui kajian  

Implementasi zakat di era Modern dan meraih gelar 

Magister Hukum Islam (M.H.I.),Melanjutkan studi pada 

tingkat doktoral di UIN Datokarama Palu Jurusan 

Pendidikan Agama Islam dengan konsentrasi metode 

pembelajaran agama Islam kontemporer melalui kajian 

Implementasi Mastery Learning pada Guru Pendidikan 

Agama Islam di Sekolah dan memperoleh gelar Doktor  

Saat ini,  aktif mengajar sebagai Dosen Tetap di 

Fakultas Tarbiyah Universitas Islam Negeri (UIN) 

Datokarama Palu, Jurusan Pendidikan Agama Islam 

mengampu mata kuliah Fikih dan Ushul Fikih, 

Pembelajaran Fikih di Madrasah dan Dirasah Islamiyah. 

Selain mengajar,  aktif menulis dan meneliti berbagai tema 

keislaman, terutama yang berkaitan dengan integrasi antara 

hukum Islam, etika konsumsi, dan konteks sosial-budaya 

lokal. 

Beberapa karya ilmiah  telah diterbitkan dalam jurnal 

nasional dan internasional, di antaranya kajian tentang 

rekonstruksi pembelajaran fikih berbasis kearifan lokal, 

fikih sosial dalam konteks masyarakat modern, dan model 

pembelajaran berbasis kearifan lokal dalam meningkatkan 

minta belajar siswa pada Materi Pendidikan agama Islam di 

Madrasah. 

Tampil sebagai pendidik dan pengajar yang 

mengusung perubahan pola pkir, memperkuat iman dan 

cerdas dalam beradaptasi dengan era modern serta  

berkomitmen dalam mengembangkan fikih yang 

menyeimbangkan kehidupan bumi dan langit, yang mampu 

menjawab persoalan nyata umat Islam, termasuk dalam hal 

makanan dan konsumsi yang halal, sehat, dan thayyib. 



132 
 

 
 

 

 


