[]9j002d TVHA

-y
J

FIKIH PE}I\\LDIDIKAN
EPISTEMOLOGI ILMU

Peran Qalbu, Fitrah, dan Akal
dalam Lahirnya Per}getahuan

TH'N “@pqed ua --aul[] 16ajunoaizbg 2ap 1

Dr. Bahdar, M.H.L.

HAK CIPTA/COPYRIGHT
© 2024 Dr. Bahdar, M.H.I



Email bahdar@uindatokarama ac.id
HP.081.341.207.628

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang.

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh
atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik
cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari
penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan
pendidikan dengan menyebut sumbernya.

Penerbit:

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat

Alamat: JI. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah
Cetakan Pertama: September 2024

ISBN: Nomor belum ada



Kata Pengantar

Segala puji bagi Allah, Tuhan semesta alam, yang telah
memberikan cahaya ilmu dan kemampuan untuk
memahami dan mengamalkannya. Shalawat dan salam
semoga senantiasa tercurah kepada junjungan kita Nabi
Muhammad saw. keluarga, sahabat, dan seluruh

umatnya yang istigamah menebarkan ilmu dan
kebaikan.

Buku Fikih Pendidikan: Qalbu, Fitrah, dan Akal dalam
lahirnya Pengetahuan hadir sebagai upaya untuk
menawarkan perspektif baru dalam pendidikan Islam.
Pendidikan, menurut buku ini, bukan sekadar proses
transfer ilmu atau penguasaan keterampilan, tetapi
perjalanan holistik yang melibatkan qalbu, fitrah, dan
akal manusia. Ilmu dipandang sebagai amanah Allah
melalui galbu, dan setiap proses belajar sebagai jalan
hidayah yang menguatkan iman, akal, dan akhlak siswa.

Buku ini menyajikan kerangka konseptual dan praktis
yang integratif, mulai dari proses lahirnya ilmu dalam
diri manusia, peran niat dan kemauan, pentingnya
ikhtiar dan doa, hingga model pembelajaran yang
menyeimbangkan nilai, akal, dan praktik. Guru sebagai
murabbi menjadi figur sentral, tidak hanya sebagai
pengajar, tetapi sebagai pembimbing qalbu dan fitrah
siswa. Selain itu, evaluasi berbasis proses dan sikap
menjadi pijakan untuk memastikan pendidikan benar-
benar menginternalisasi nilai dan membentuk karakter
siswa.

Penyusunan buku ini tentu tidak terlepas dari
keterbatasan penulis. Masih banyak aspek empiris,



integrasi teknologi pendidikan, dan adaptasi konteks
sosial-budaya yang perlu diteliti lebih lanjut. Namun,
dengan segala keterbatasan tersebut, buku ini
diharapkan menjadi panduan konseptual dan praktis
bagi guru, pendidik, mahasiswa, dan peneliti
pendidikan Islam.

Semoga buku ini memberikan manfaat, membuka
wawasan, dan menjadi inspirasi bagi semua pihak yang
peduli terhadap pendidikan Islam yang holistik,
integratif, dan transformatif. Penulis mengharapkan doa
dan masukan dari para pembaca untuk penyempurnaan
karya ini di masa depan.

Akhirnya, penulis berharap semoga buku ini menjadi
sarana menebar kebaikan dan cahaya ilmu bagi
pembaca, serta menjadi amal jariyah yang terus
mengalir pahalanya.

Palu, Desember 2025
Penulis

Dr.Bahdar,M.H.I



DAFTARISI

Halaman Judul...................o 1
Halaman Hak Cipta...................cooooinl. i
Halaman Kata Pengantar.............................. il
Halaman Daftar Isi...............coooiiiiin.. v
BAB I
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang..........................o.l. 1
B. Kritik terhadap Dominiasi Rasionalime 4

dalam Pendidikan................cooieiii. ...

C. Urgensi Pendekatan Fikih 6
Pendidikan.....................
BAB II
FIKIH PENDIDIKAN DAN EPISTEMOLOGI ILMU
A. Fikih Pendidikan sebagai Cabang Ilmu 10
Keislaman.................ooool.
B. Epistemologi [lmu dalam Tradisi Islam...... 17
C. Problematika Epistemologi Pendidikan 23
Kontemporer..........ccooovvivii...
D. Kerangka Pikir Buku........................ 30
BAB III
HAKIKAT ILMU DALAM PERSPEKTIF AL-
QUR’AN DAN SUNNAH
A. Ilmu sebagai Anugerah Allah............ 39
B. Wahyu, ITham, dan Pengetahuan Manusia 46
C. Hidayah dan [lmu: Relasi Normatif......... 53
BAB IV
QALBU SEBAGAI PENERIMA AWAL ILMU
DAN HIDAYAH
A. Makna Qalbu dalam Al-Qur’an............ 60
B. Qalbu dan Proses Penerimaan Ilmu...... 66
C. . Qalbu dalam Perspektif Ulama Klasik...... 75



BAB YV
FITRAH MANUSIA DAN ARAH DASAR
PENGETAHUAN
A. Konsep Fitrah dalam Islam.................. 85
B. Relasi Qalbu dan Fitrah........................ 91
C. Fitrah dalam PendidikanlIslam.................. 100
BAB VI
AKAL SEBAGAI ALAT PENGOLAH DAN
PENENTU TANGGAPAN
A. Kedudukan Akal dalam Islam.................. 109
B. Fungsi Akal dalam Proses Ilmu................ 115
C. Kiitik terhadap Rasionalisme Pendidikan.... 122
BAB VII

INTEGRASI QALBU, FITRAH, DAN AKAL
DALAM LAHIRNYA ILMU PENGETAHUAN
A. Model Epistemologi Qalbiyyah dalam Fikih 130
Pendidikan.................ooo

B. Proses Lahirnya [lmu dalam Diri Manusia.... 135
C. Keunggulan Model Integratif.................... 140
BAB VIII

MPLIKASI FIKIH PENDIDIKAN
TERHADAP PROSES BELAJAR DAN MENGAJAR
A. Konsep Belajar dalam Perspektif Qalbiyyah.. 146
B. Konsep Belajar dalam Perspektif Qalbiyyah 149
C. Strategi Pembelajaran Berbasis Qalbu—Akal.. 152

BAB IX
PENUTUP: REFLEKSI FIKIH PENDIDIKAN

A. Sintesis Pemikiran Buku......................... 156
B. Kontribusi Buku bagi Pendidikan Islam....... 159
C. Keterbatasan dan Arah Penelitian Lanjutan... 163
D. Penegasan Akhir.......................l 164
E. Daftar Pustakan....................oo 167
F. Lampiran:



1. Snopsis Buku
2. Profil Penulis



BAB I
PENDAHLUAN

A.Latar belakang Kegelisahan Akademik

Diskursus tentang sumber dan proses lahirnya
pengetahuan dalam tradisi pendidikan Islam hingga kini
masih didominasi oleh paradigma rasionalistik-empiris.
Akal ditempatkan sebagai instrumen utama, bahkan
sering dianggap sebagai titik awal penerimaan ilmu,
sementara qalbu dan fitrah diposisikan sekadar sebagai
pelengkap afektif dan spiritual. Paradigma ini tidak
hanya tampak dalam kurikulum pendidikan modern,
tetapi juga meresap ke dalam praktik pembelajaran
Pendidikan Agama Islam, termasuk dalam pengajaran
fikih. Akibatnya, proses pendidikan cenderung
menekankan aspek kognitif-intelektual, sementara
dimensi batiniah manusia sebagai subjek epistemik
kurang memperoleh perhatian yang proporsional.

Kondisi tersebut menimbulkan kegelisahan akademik
yang mendasar, terutama ketika paradigma rasionalistik
tersebut dihadapkan dengan sumber normatif Islam. Al-
Qur’an dan hadis justru menempatkan qalbu sebagai
pusat kesadaran, pemahaman, dan penerimaan
kebenaran. Al-Qur’an tidak jarang mengaitkan aktivitas
memahami, membedakan yang hak dan batil, serta
menerima petunjuk Allah dengan kondisi qalbu, bukan
semata-mata dengan kerja akal rasional. Dalam banyak
ayat, kegagalan manusia memahami kebenaran bukan
disebabkan oleh Ilemahnya akal, melainkan oleh
tertutupnya qalbu. Hal ini menunjukkan bahwa dalam



epistemologi Islam, qalbu memiliki posisi fundamental
dalam proses lahirnya pengetahuan.

Selain qalbu, konsep fitrah juga sering kali
terpinggirkan dalam kajian epistemologi pendidikan
Islam. Fitrah dipahami sebatas potensi bawaan yang
bersifat pasif dan menunggu aktivasi melalui proses
pendidikan rasional. Padahal, dalam perspektif Islam,
fitrah memiliki kecenderungan bawaan menuju
kebenaran, tauhid, dan nilai-nilai moral. Fitrah bukan
sekadar “bahan mentah” pendidikan, melainkan
orientasi ontologis dan epistemologis manusia dalam
mengenali kebenaran. Ketika fitrah ini tidak menjadi
landasan dalam proses pendidikan, maka ilmu yang
lahir berpotensi kehilangan arah etik dan spiritualnya.

Kegelisahan akademik semakin menguat ketika praktik
pendidikan fikih cenderung direduksi menjadi transmisi
hukum-hukum normatif yang bersifat tekstual dan
prosedural. Fikih diajarkan sebagai kumpulan ketentuan
benar—salah yang harus dihafal dan diterapkan, tanpa
mengaitkannya dengan proses batiniah siswa dalam
memahami makna ibadah, tanggung jawab moral, dan
relasi manusia dengan Allah. Dalam konteks ini, fikih
pendidikan belum sepenuhnya berfungsi sebagai
kerangka normatif yang mengatur proses lahirnya ilmu
dan pembentukan kesadaran beragama secara utuh.

Di sisi lain, dominasi akal sebagai sumber utama
pengetahuan juga berimplikasi pada lahirnya cara
pandang  pendidikan  yang  mekanisttk  dan
instrumentalistik. Siswa diposisikan sebagai objek
transfer ilmu, bukan sebagai subjek spiritual-intelektual



10

yang memiliki qalbu, fitrah, dan akal yang saling
terintegrasi. Akibatnya, pendidikan sering gagal
melahirkan manusia berilmu yang rendah hati, beradab,
dan memiliki orientasi penghambaan kepada Allah.
[lmu berkembang, tetapi tidak selalu sejalan dengan
peningkatan kualitas moral dan spiritual.

Bertolak dari realitas tersebut, diperlukan sebuah
rekonstruksi epistemologi ilmu dalam perspektif fikih
pendidikan Islam. Rekonstruksi ini tidak bermaksud
menafikan peran akal, melainkan menempatkannya
secara proporsional sebagai instrumen yang bekerja
setelah qalbu terbuka dan fitrah terarah. Dalam
kerangka ini, galbu dipahami sebagai pintu awal
penerimaan hidayah dan makna, fitrah sebagai
kecenderungan dasar menuju kebenaran, dan akal
sebagai alat pengolah dan pengembang pengetahuan.
Urutan ini diyakini lebih sejalan dengan sumber
normatif Islam dan tujuan pendidikan yang berorientasi
pada pembentukan insan beriman, berilmu, dan

berakhlak.

Oleh karena itu, kajian tentang Fikih Pendidikan dan
Epistemologi Ilmu: Peran Qalbu, Fitrah, dan Akal
dalam Lahirnya Pengetahuan menjadi penting dan
mendesak. Kajian ini diharapkan dapat memberikan
kontribusi konseptual dalam memperkaya khazanah
fikih pendidikan, sekaligus menawarkan kerangka
epistemologis alternatif yang lebih holistik dan non-
reduksionistik. Dengan demikian, pendidikan Islam
tidak hanya melahirkan kecerdasan intelektual, tetapi
juga kesadaran batiniah yang selaras dengan fitrah



11

kemanusiaan dan tujuan penghambaan kepada Allah
Swt.

B.Kritik terhadap Dominiasi Rasionalime dalam
Pendidikan

Dominasi rasionalisme dalam pendidikan modern telah
membentuk cara pandang yang menempatkan akal
sebagai pusat dan titik awal seluruh proses lahirnya
pengetahuan. Rasionalisme pendidikan mengasumsikan
bahwa kebenaran hanya dapat diperoleh melalui proses
berpikir logis, analitis, dan empiris, sementara dimensi
batiniah manusia seperti qalbu dan fitrah diposisikan
sebagai unsur sekunder yang bersifat subjektif dan non-
ilmiah. Paradigma ini, meskipun berhasil mendorong
kemajuan sains dan teknologi, menyisakan persoalan
mendasar ketika diterapkan secara absolut dalam
konteks pendidikan Islam.

Dalam praktik pendidikan, dominasi rasionalisme
tampak pada penekanan berlebihan terhadap aspek
kognitif, pengukuran capaian belajar melalui instrumen
kuantitatif, serta pengabaian dimensi spiritual dan
moral sebagai bagian integral dari proses epistemik.
Siswa dinilai berdasarkan kemampuan menghafal,
menganalisis, dan memecahkan soal secara logis,
sementara kepekaan galbu, kemurnian niat, dan
kesadaran etis jarang dijadikan indikator keberhasilan
pendidikan.  Akibatnya, pendidikan  cenderung
melahirkan individu yang cerdas secara intelektual,
tetapi miskin orientasi nilai dan kedalaman makna.

Dari perspektif fikih pendidikan Islam, cara pandang
tersebut mengandung problem epistemologis dan



12

normatif. Islam tidak pernah memisahkan akal dari
qalbu dan fitrah dalam proses memperoleh ilmu. Al-
Qur’an justru mengkritik manusia yang memiliki akal
tetapi tidak menggunakannya karena qalbunya tertutup.
Ini menunjukkan bahwa problem utama dalam
pengetahuan bukanlah ketiadaan akal, melainkan
rusaknya  orientasi  batin. Dengan  demikian,
rasionalisme yang mengabaikan peran galbu berpotensi
melahirkan ilmu yang terlepas dari tanggung jawab
moral dan tujuan penghambaan kepada Allah.

Lebih jauh, rasionalisme pendidikan juga mendorong
lahirnya sikap positivistik terhadap ilmu, di mana
pengetahuan dipandang netral nilai dan bebas dari
dimensi etik. Dalam konteks ini, fikih yang sejatinya
merupakan disiplin normatif yang mengatur perilaku
manusia berdasarkan nilai ilahiah sering direduksi
menjadi sekadar produk rasional ijtihad ulama, tanpa
dikaitkan dengan kesucian niat, ketakwaan, dan
kebersthan  qalbu  sebagai  prasyarat lahirnya
pemahaman  hukum yang benar. Akibatnya,
pembelajaran fikih kehilangan daya transformatifnya
dan berubah menjadi aktivitas kognitif yang kering
secara spiritual.

Kritik terhadap dominasi rasionalisme juga mencakup
dampaknya terhadap relasi guru dan siswa. Guru
diposisikan sebagai otoritas intelektual semata,
sementara siswa dipandang sebagai wadah kosong yang
harus diisi dengan pengetahuan rasional. Model ini
bertentangan dengan pandangan fikih pendidikan Islam
yang memandang siswa sebagai subjek bermartabat,
memiliki fitrah yang harus dijaga, dibimbing, dan



13

disucikan. Pendidikan seharusnya tidak hanya
mentransfer ilmu, tetapi juga menumbuhkan kesadaran
batin, adab, dan tanggung jawab moral.

Dalam konteks yang lebih luas, dominasi rasionalisme
turut melahirkan krisis makna dalam pendidikan. Ilmu
dipelajari untuk kepentingan utilitarian nilai ujian,
jjazah, pekerjaan bukan sebagai sarana mendekatkan
diri kepada Allah dan memperbaiki kualitas kehidupan
manusia. Ketika tujuan pendidikan direduksi menjadi
keberhasilan material dan kompetisi intelektual, maka
pendidikan kehilangan ruhnya sebagai proses tazkiyat
al-nafs dan pembentukan insan kamil.

Oleh karena itu, kritik terhadap dominasi rasionalisme
dalam pendidikan bukanlah penolakan terhadap akal,
melainkan penolakan terhadap absolutisasi akal. Fikih
pendidikan Islam menawarkan kerangka epistemologis
yang lebih seimbang, dengan menempatkan qalbu
sebagai pusat kesadaran, fitrah sebagai orientasi dasar
menuju kebenaran, dan akal sebagai instrumen
pengolah pengetahuan. Melalui integrasi ketiganya,
pendidikan diharapkan mampu melahirkan ilmu yang
tidak hanya benar secara logis, tetapi juga lurus secara
moral dan membawa manusia pada tujuan
penghambaan yang hakiki.

C, Urgensi Pendekatan Fikih Pendidikan

Pendekatan fikih pendidikan memiliki urgensi yang
sangat ~mendasar dalam  merespons  problem
epistemologis dan  praksis pendidikan  Islam
kontemporer. D1 tengah dominasi rasionalisme dan
reduksi pendidikan pada aspek kognitif-instrumental,



14

fikih pendidikan hadir sebagai kerangka normatif yang
tidak hanya mengatur apa yang diajarkan, tetapi juga
bagaimana ilmu diperoleh, dimaknai, dan diarahkan.
Fikih pendidikan tidak memandang pendidikan sebagai
proses teknis semata, melainkan sebagai aktivitas
ibadah yang terikat dengan nilai, niat, dan tanggung
jawab moral di hadapan Allah Swt.

Urgensi pendekatan ini tampak jelas ketika pendidikan
mengalami krisis orientasi. Ilmu dipelajari untuk
kepentingan pragmatis nilai akademik, gelar, dan status
sosial sementara tujuan transendental pendidikan, yakni
pembentukan manusia beriman, beradab, dan berakhlak
mulia, semakin terpinggirkan. Fikih pendidikan
menegaskan kembali bahwa menuntut ilmu adalah
kewajiban syar‘i yang sarat dengan adab, etika, dan
orientasi ibadah. Dengan demikian, pendekatan ini
mengembalikan ilmu pada tujuan hakikinya sebagai
sarana mendekatkan dirt  kepada Allah  dan
memperbaiki kualitas kehidupan manusia.

Dari sisi epistemologi, fikih pendidikan penting karena
menawarkan paradigma integratif dalam memahami
lahirnya pengetahuan. Ilmu tidak dipandang lahir
semata-mata dari kerja akal rasional, tetapi dari
keterpaduan antara kebersihan qalbu, kesesuaian
dengan fitrah, dan pengolahan akal secara proporsional.
Fikih pendidikan memberikan landasan normatif bahwa
kondisi batin seperti keikhlasan, ketakwaan, dan adab
terhadap ilmu berpengaruh langsung terhadap kualitas
pemahaman dan keberkahan ilmu. Tanpa landasan ini,
pengetahuan berpotensi kehilangan dimensi etik dan
transformatifnya.



15

Urgensi pendekatan fikih pendidikan juga terlihat
dalam  praktik pembelajaran, khususnya pada
pengajaran fikih itu sendiri. Selama ini, fikih sering
diajarkan sebagai kumpulan hukum normatif yang
bersifat prosedural dan legalistik. Pendekatan fikih
pendidikan menggeser orientasi tersebut menuju
pemahaman yang lebih mendalam, yakni fikih sebagai
proses pembentukan kesadaran hukum yang hidup
dalam diri siswa. Melalui pendekatan ini, hukum tidak
hanya diketahui, tetapi dihayati dan diamalkan dengan
kesadaran galbu dan tanggung jawab moral.

Lebih jauh, fikih pendidikan berperan penting dalam
membentuk relasi edukatif yang beradab antara guru
dan siswa. Guru tidak hanya berfungsi sebagai
penyampai informasi, tetapi sebagai murabbi yang
membimbing perkembangan intelektual, spiritual, dan
moral siswa. Siswa dipandang sebagai subjek yang
memiliki fitrah yang harus dijaga dan dikembangkan,
bukan sekadar objek transfer ilmu. Relasi ini
mencerminkan prinsip keadilan, kasih sayang, dan
amanah yang menjadi fondasi pendidikan Islam.

Dalam konteks tantangan pendidikan modern—seperti
sekularisasi ilmu, krisis moral, dan disorientasi nilai—
pendekatan fikih pendidikan menjadi semakin relevan
dan mendesak. Fikih pendidikan mampu menjadi
jembatan antara tuntutan akademik modern dan nilai-
nilai keislaman yang normatif. Ia tidak menolak
kemajuan ilmu pengetahuan, tetapi memberikan rambu-
rambu etik dan spiritual agar ilmu berkembang secara
bertanggung jawab dan bermakna.



16

Dengan demikian, urgensi pendekatan fikih pendidikan
terletak pada kemampuannya untuk merekonstruksi
pendidikan Islam secara holistik. Pendekatan ini
menegaskan bahwa lahirnya pengetahuan bukan
sekadar proses intelektual, tetapi peristiwa moral dan
spiritual.  Melalui  fikih  pendidikan, diharapkan
pendidikan Islam mampu melahirkan insan yang tidak
hanya cerdas secara rasional, tetapi juga jernih
qalbunya, selaras fitrahnya, dan lurus orientasi
pengabdiannya kepada Allah Swt.



17

BAB II
FIKIH PENDIDIKAN DAN EPISTEMOLOGI ILMU

A. Fikih Pendidikan sebagai Cabang Ilmu
Keislaman

1. Definisi Operasional Fikih Pendidikan

Dalam penelitian dan penulisan ini, fikih pendidikan
didefinisikan secara operasional sebagai:

Kerangka normatif Islam yang digunakan untuk
menganalisis, menilai, dan mengarahkan praktik
pendidikan meliputi tujuan, peran guru dan siswa,
proses  pembelajaran, metode, serta  evaluasi
berdasarkan prinsip-prinsip syariat, maqasid al-syari‘ah,
dan pertimbangan kemaslahatan manusia sesuai dengan
fitrah dan konteks sosialnya.

Definisi operasional ini menegaskan bahwa fikih
pendidikan tidak dipahami semata sebagai kumpulan
hukum tekstual, melainkan sebagai alat analisis
normatif-etis dalam praktik pendidikan Islam. Dengan
demikian, fikih pendidikan berfungsi untuk:

a. Menentukan legitimasi syar‘i praktik pendidikan,

b. Mengukur kesesuaian pendidikan dengan tujuan
perlindungan akal, agama, dan moral,

c. Menjadi dasar pengambilan keputusan pedagogis
yang berkeadilan dan berorientasi kemaslahatan.

2. Fikih Pendidikan dan Fikih Pendidikan Klasik

a. Fikih Pendidikan Klasik



18

Fikih Pendidikan klasik merujuk pada pemikiran para
ulama klasik yang membahas pendidikan dalam
kerangka fikih dan adab, meskipun belum dirumuskan
sebagai disiplin tersendiri. Kajian ini tersebar dalam
karya-karya ulama seperti al-Ghazali, Ibn Sahniin, Ibn
Jama‘ah, dan [Ibn Qayyim al-Jawziyyah, yang
menekankan aspek:

1) Kewajiban menuntut ilmu,

2) Adab guru dan siswa,

3) Etika pengajaran,

4) Tanggung jawab moral guru,

5) Hubungan ilmu dengan penyucian jiwa (tazkiyat
al-nafs).

Fikih pendidikan klasik bersifat normatif-moral, dengan
fokus utama pada pembentukan akhlak dan kesalehan
individual.

b. Perbedaan dan Pengembangan dalam Fikih
Pendidikan Kontemporer

Berbeda dengan fikih pendidikan klasik, fikih
pendidikan kontemporer dikembangkan sebagai disiplin
yang lebih sistematis dan kontekstual. Perbedaannya
dapat dirumuskan sebagai berikut:

1) Fikih tarbiyah klasik menekankan adab dan
kewajiban personal, sedangkan fikih pendidikan
kontemporer mencakup pula sistem, kebijakan,
kurikulum, dan kelembagaan pendidikan.

2) Fikih  pendidikan  klasik  bersandar pada
pendekatan  tekstual ~dan  moral-spiritual,
sementara  fikih  pendidikan  kontemporer



19

mengintegrasikan maqasid al-syari‘ah, realitas
sosial, psikologi pendidikan, dan tantangan
modernitas.

3) Fikih  pendidikan klasik berorientasi pada
pembentukan individu saleh, sedangkan fikih
pendidikan  kontemporer  diarahkan  pada
pembentukan manusia beriman yang mampu
hidup dan berperan aktif dalam masyarakat.

Dengan demikian, fikih pendidikan dapat dipahami
sebagai kelanjutan epistemologis dari fikih pendidikan
klasik yang diperluas dan disistematisasi untuk
menjawab kompleksitas pendidikan Islam di era
modern, tanpa melepaskan akar normatif dan
spiritualnya.

3.Ruang Lingkup dan Objek Kajian Fikih
Pendidikan

Pertama, Ruang Lingkup Fikih Pendidikan

Ruang lingkup fikih pendidikan mencakup seluruh
aspek pendidikan yang dipandang sebagai aktivitas
syar‘i dan proses pembentukan manusia sesuai dengan
tujuan syariat Islam. Fikih pendidikan tidak hanya
membatasi diri pada persoalan legal-formal, tetapi
meluas pada dimensi etis, pedagogis, dan sosial
pendidikan. Secara garis besar, ruang lingkup fikih
pendidikan meliputi beberapa bidang berikut.

Pertama, tujuan pendidikan dalam perspektif syariat,
yaitu pembentukan manusia beriman, berilmu,
berakhlak, dan bertanggung jawab sebagai hamba dan
khalifah Allah. Dalam konteks ini, fikih pendidikan



20

mengkaji kesesuaian tujuan pendidikan dengan maqasid
al-syari‘ah, khususnya penjagaan agama, akal, dan
moral manusia.

Kedua, subjek pendidikan, yang meliputi pendidik,
peserta didik, orang tua, dan lembaga pendidikan. Fikih
pendidikan membahas hak dan kewajiban masing-
masing subjek, etika interaksi edukatif, serta tanggung
jawab moral dan sosial dalam proses pendidikan.

Ketiga, proses dan metode pendidikan, termasuk
strategi pembelajaran, pendekatan pengajaran, disiplin
pendidikan, serta penggunaan media dan teknologi.
Dalam aspek ini, fikih pendidikan menilai apakah
metode pendidikan selaras dengan prinsip keadilan,
kemanusiaan, dan kemaslahatan, serta  tidak
bertentangan dengan nilai-nilai syariat.

Keempat, materi dan kurikulum pendidikan, yaitu isi
pembelajaran yang mencakup ilmu agama dan ilmu
umum. Fikih pendidikan mengkaji integrasi ilmu,
prioritas materi, serta batasan etis dalam pengembangan
dan penyampaian kurikulum.

Kelima, evaluasi dan hasil pendidikan, yang meliputi
penilaian belajar, pembentukan karakter, dan dampak
sosial pendidikan. Fikih pendidikan menekankan bahwa
evaluasi tidak semata berorientasi pada capaian
kognitif, tetapi juga pada aspek akhlak, spiritualitas,
dan kematangan kepribadian.

4.Kedua, Objek Kajian Fikih Pendidikan



21

Objek kajian fikih pendidikan adalah praktik dan sistem
pendidikan yang ditinjau dari perspektif hukum dan
nilai-nilai Islam. Objek ini mencakup tindakan
pendidikan (af‘al tarbawiyyah), kebijakan dan aturan
pendidikan, serta relasi edukatif yang terjadi dalam
keluarga, sekolah, dan masyarakat.

a. Secara khusus, objek kajian fikih pendidikan
meliputi:
perilaku pendidik dan peserta didik dalam proses
belajar-mengajar,

b. Kebijakan dan regulasi pendidikan dalam lembaga
Islam,

c. Praktik pembelajaran dan evaluasi pendidikan,

d. Dan dampak pendidikan terhadap pembentukan
akhlak, kecerdasan, dan kehidupan sosial siswa

Dengan demikian, objek kajian fikih pendidikan
bersifat dinamis dan kontekstual, karena selalu
berinteraksi dengan perubahan zaman, kebutuhan
masyarakat, dan perkembangan ilmu pengetahuan,
namun tetap berpijak pada prinsip-prinsip dasar syariat
Islam.

5.Perbedaan fikih pendidikan dengan filsafat
Pendidikan Islam

Fikih pendidikan dan filsafat pendidikan Islam sama-
sama membahas pendidikan dalam perspektif
keislaman, namun keduanya berbeda secara mendasar
dalam landasan epistemologis, objek kajian,
pendekatan, dan orientasi keilmuannya. Perbedaan ini
penting ditegaskan agar tidak terjadi tumpang tindih
konseptual dalam kajian pendidikan Islam.



22

a.Landasan Epistemologis

Fikih pendidikan berlandaskan pada sumber-sumber
hukum Islam, yaitu al-Qur’an, Sunnah, ijma‘, dan
qiyas, serta dikembangkan melalui pendekatan ushul
fikih dan maqasid al-syari‘ah. Pengetahuan dalam fikih
pendidikan  bersifat  normatif-preskriptif,  yakni
memberikan ketentuan tentang boleh, wajib, sunah,
makruh, atau haram dalam praktik pendidikan.

Sebaliknya, filsafat pendidikan Islam bertumpu pada
refleksi rasional-filosofis terhadap hakikat manusia,
ilmu, dan pendidikan dengan tetap merujuk pada
wahyu. Epistemologinya bersifat spekulatif-kritis dan
reflektif, bertujuan merumuskan dasar-dasar ontologis,
epistemologis, dan aksiologis pendidikan Islam.

b.Objek dan Fokus Kajian

Objek kajian fikih pendidikan adalah praktik dan
sistem pendidikan yang dinilai dari sudut pandang
hukum dan etika syariat, seperti peran guru dan siswa,
metode pembelajaran, disiplin pendidikan, kurikulum,
serta evaluasi pendidikan.

Adapun filsafat pendidikan Islam menjadikan hakikat
pendidikan sebagai objek kajian, meliputi pertanyaan
mendasar tentang tujuan akhir pendidikan, konsep
manusia ideal, hakikat ilmu, relasi antara akal, wahyu,
qalbu, dan fitrah, serta makna pendidikan bagi
kehidupan manusia.



23

c.Pendekatan dan Metode

Fikih pendidikan menggunakan pendekatan yuridis-
normatif dan kontekstual, dengan metode istinbat
hukum dan pertimbangan kemaslahatan. Fokusnya
adalah penerapan nilai syariat dalam realitas
pendidikan.

Sementara itu, filsafat pendidikan Islam menggunakan
pendekatan rasional, reflektif, dan kritis-analitis.
Metodenya bersifat konseptual dan argumentatif,
bertuyjuan membangun  kerangka berpikir dan
pandangan dunia (worldview) pendidikan Islam.

d.Orientasi dan Fungsi Keilmuan

Orientasi fikih pendidikan adalah praktis-aplikatif,
yakni ~ memberikan  pedoman  konkret  bagi
penyelenggaraan pendidikan yang sesuai dengan syariat
dan nilai Islam. Fungsinya sebagai rambu normatif dan
etis dalam praktik pendidikan.

Sebaliknya, filsafat pendidikan Islam berorientasi
teoretis-fundasional, berfungsi sebagai landasan
pemikiran dan arah ideologis pendidikan Islam. Ia
menjawab pertanyaan “mengapa” dan ‘“untuk apa”
pendidikan diselenggarakan.

e.Sintesis Singkat

Secara ringkas, filsafat pendidikan Islam berperan
merumuskan dasar dan arah pendidikan Islam,
sedangkan fikih pendidikan berfungsi menerjemahkan
dasar tersebut ke dalam aturan, prinsip, dan praktik



24

pendidikan yang operasional. Keduanya bersifat
komplementer, bukan saling meniadakan.

B. Epistemologi [lmu dalam Tradisi Islam
1. Pengertian Epistemologi

Epistemologi merupakan salah satu cabang utama
filsafat yang membahas hakikat pengetahuan (the
nature of knowledge). Secara etimologis, istilah
epistemologi berasal dari bahasa Yunani, yaitu epistémé
yang berarti pengetahuan yang benar atau pasti, dan
logos yang bermakna teori atau kajian. Dengan
demikian, epistemologi dapat dipahami sebagai teori
tentang pengetahuan, yakni kajian yang menelaah
bagaimana pengetahuan diperoleh, apa sumber-
sumbernya, bagaimana validitasnya ditentukan, serta
bagaimana batas-batas kebenaran suatu pengetahuan
ditetapkan.

Dalam tradisi filsafat Barat, epistemologi umumnya
difokuskan pada persoalan rasionalitas dan pengalaman
empiris. Perdebatan klasik antara rasionalisme dan
empirisme menunjukkan bahwa pengetahuan sering
dipahami sebagai hasil dominasi akal atau pengalaman
indrawi semata. Akal diposisikan sebagai subjek utama
penerima dan pengolah pengetahuan, sementara
dimensi lain seperti hati, intuisi, dan wahyu cenderung
dikesampingkan atau diposisikan secara marginal.

Berbeda dengan pendekatan tersebut, epistemologi
dalam tradisi Islam memiliki karakter yang lebih
integratif dan holistik. Islam memandang bahwa
pengetahuan tidak bersumber dari satu instrumen



25

tunggal, melainkan lahir dari sinergi berbagai potensi
manusia yang dianugerahkan Allah Swt. Al-Qur’an
secara eksplisit menyebutkan bahwa manusia dibekali
pendengaran, penglihatan, dan hati (galb) sebagai
sarana untuk memperoleh pengetahuan dan kesadaran

AIMONHE  27EREN 40RO+, 560

oo AL2EN. T ORIV &AL S A €<
wADAY OO 4 H*kMOXIA &NHACOREH D¢
RAATOOO0OWwe I REAE @
L X2 JASE - JORARNS g APty d |

- BORIQY, * MoF Ba S0

78. dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu
dalam Keadaan tidak mengetahui sesuatupun, dan Dia
memberi kamu pendengaran, penglihatan dan hati, agar
kamu bersyukur.(QS. an-Nahl: 78).

Hal ini menunjukkan bahwa epistemologi Islam tidak
hanya mengakui peran akal dan indera, tetapi juga
menempatkan qalbu sebagai pusat kesadaran dan
pemaknaan ilmu.

Dalam kerangka epistemologi Islam, ilmu pada
hakikatnya adalah cahaya (nir) yang dianugerahkan
Allah kepada manusia sesuai dengan kesiapan batin dan
kesungguhan usaha intelektualnya. Oleh karena itu,
proses mengetahui tidak semata-mata bersifat mekanis
dan rasional, melainkan juga spiritual dan moral.
Kebenaran ilmu tidak hanya diukur dari koherensi logis
atau verifikasi empiris, tetapi juga dari kesesuaiannya
dengan nilai tauhid, kemaslahatan, dan tujuan syariat
(maqasid al-syari‘ah).



26

Dengan demikian, epistemologi dalam tradisi Islam
dapat didefinisikan sebagai kajian tentang sumber,
proses, dan validitas pengetahuan yang berpijak pada
integrasi wahyu, akal, pengalaman empiris, dan qalbu
dalam bingkai tauhid. Pemahaman epistemologi
semacam ini menjadi fondasi penting bagi
pengembangan fikih pendidikan, karena menentukan
cara pandang terhadap hakikat belajar, peran peserta
didik, serta tujuan akhir pendidikan Islam itu sendiri.

2. Epistemologi Barat vs epistemologi Islam

Perbandingan  antara  epistemologi Barat dan
epistemologi Islam menjadi penting untuk memahami
perbedaan mendasar dalam cara pandang terhadap
hakikat ilmu, sumber pengetahuan, dan tujuan
pencarian kebenaran. Perbedaan ini tidak hanya bersifat
metodologis, tetapi juga berakar pada perbedaan
worldview (pandangan hidup) yang melandasi tradisi
keilmuan masing-masing.

Epistemologi Barat modern berkembang dalam konteks
sejarah sekularisasi ilmu pengetahuan, terutama sejak
Renaisans dan Pencerahan. Dalam tradisi ini,
pengetahuan umumnya dipahami sebagai hasil aktivitas
rasio manusia yang otonom dan pengalaman empiris
yang dapat diverifikasi secara objektif. Akal dan indera
menjadi instrumen utama bahkan satu-satunya yang
diakui sah dalam proses mengetahui. Akibatnya,
kebenaran ilmu cenderung diukur berdasarkan
rasionalitas logis, konsistensi metodologis, dan
pembuktian empiris yang dapat diulang.



27

Pendekatan epistemologi Barat tersebut melahirkan
kemajuan pesat dalam sains dan teknologi, namun
sekaligus menimbulkan reduksi makna ilmu. Ilmu
terpisah dari nilai, moralitas, dan tujuan transendental.
Kebenaran dipersempit pada apa yang dapat diukur dan
dibuktikan secara empiris, sementara aspek metafisis,
spiritual, dan etis dianggap subjektif atau berada di luar
wilayah ilmiah. Dalam konteks pendidikan, paradigma
ini sering melahirkan model pembelajaran yang
menekankan aspek kognitif-instrumental, penguasaan
keterampilan teknis, dan pencapaian prestasi akademik
semata.

Sebaliknya, epistemologi Islam bertumpu pada prinsip
tauhid yang memandang seluruh realitas bersumber dari
Allah Swt. Ilmu tidak berdiri sebagai produk otonom
manusia, melainkan sebagai amanah dan anugerah ilahi
yang harus diarahkan pada pengenalan dan
penghambaan kepada-Nya. Oleh karena itu, sumber
pengetahuan dalam Islam bersifat plural dan integratif,
meliputi wahyu, akal, pengalaman empiris, serta qalbu
sebagai pusat kesadaran spiritual dan moral.

Dalam epistemologi Islam, akal tidak diposisikan
sebagai penguasa mutlak kebenaran, melainkan sebagai
instrumen yang bekerja di bawah bimbingan wahyu dan
kejernthan galbu. Wahyu memberikan kerangka
normatif dan orientasi nilai, sementara akal dan indera
berfungsi mengolah realitas secara metodologis. Qalbu
berperan sebagai medium penerimaan makna,
keikhlasan, dan hikmah, sehingga ilmu tidak berhenti
pada tataran informasi, tetapi bertransformasi menjadi
pemahaman yang bermakna dan membentuk karakter.



28

Perbedaan epistemologis ini berdampak signifikan pada
tuyjuan pendidikan. Epistemologi Barat cenderung
mengarahkan pendidikan pada penguasaan ilmu dan
keterampilan untuk kepentingan duniawi dan utilitarian.
Sementara itu, epistemologi Islam memandang
pendidikan sebagai proses penyempurnaan fitrah
manusia, penguatan iman, serta pembentukan insan
berilmu dan berakhlak. Ilmu dalam Islam bukan
sekadar untuk diketahui, tetapi untuk diamalkan dan
dipertanggungjawabkan secara moral dan spiritual.

Dengan demikian, perbedaan antara epistemologi Barat
dan epistemologi Islam tidak dapat dipahami sekadar
sebagai perbedaan teknik atau metode berpikir,
melainkan sebagai perbedaan paradigma tentang
manusia, ilmu, dan tujuan hidup. Bagi fikih pendidikan,
epistemologi Islam menawarkan kerangka konseptual
yang lebih utuh dalam merumuskan proses belajar yang
tidak hanya mencerdaskan akal, tetapi juga menyucikan
galbu dan menumbuhkan kesadaran ketuhanan dalam
seluruh aktivitas pendidikan.

3. Posisi Wahyu, Akal, dan Pengalaman

Dalam epistemologi Islam, pengetahuan tidak lahir dari
satu sumber tunggal, melainkan dar1 keterpaduan
wahyu, akal, dan pengalaman empiris yang bekerja
secara sinergis. Ketiga unsur ini memiliki posisi dan
fungsi yang berbeda namun saling melengkapi,
sehingga membentuk bangunan ilmu yang utuh,
berimbang, dan bernilai transendental.

Wahyu menempati posisi tertinggi dalam struktur
epistemologi Islam. Al-Qur’an dan Sunnah bukan



29

hanya sumber ajaran normatif, tetapi juga kerangka
dasar dalam memahami realitas, kebenaran, dan tujuan
ilmu. Wahyu memberikan orientasi nilai, batasan
kebenaran, serta arah pemanfaatan ilmu agar tidak
menyimpang dari prinsip tauhid dan kemaslahatan
manusia. Dalam konteks pendidikan, wahyu berfungsi
sebagai landasan etik dan teologis yang menuntun
proses belajar agar tidak sekadar menghasilkan
kecerdasan intelektual, tetapi juga kesalehan pribadi
dan sosial.

Akal memiliki peran penting sebagai instrumen untuk
memahami, menalar, dan mengembangkan
pengetahuan. Islam tidak menafikan peran akal, bahkan
menempatkannya sebagai sarana utama untuk
merenungkan tanda-tanda kebesaran Allah di alam
semesta (ayat kauniyyah). Namun, akal dalam
epistemologi Islam tidak berdiri secara otonom dan
absolut. Ia bekerja dalam koridor wahyu dan nilai-nilai
syariat, sehingga kebebasan berpikir tidak berujung
pada relativisme atau penolakan terhadap kebenaran
ilahiah. Dengan bimbingan wahyu, akal berfungsi
secara proporsional sebagai alat analisis, sintesis, dan
ijtihad dalam merespons dinamika kehidupan.

Pengalaman empiris menempati posisi sebagai sumber
pengetahuan  faktual yang  diperoleh  melalui
pengamatan, eksperimen, dan interaksi langsung
dengan realitas sosial dan alam. Islam mengakui
pentingnya pengalaman sebagai sarana pembelajaran,
sebagaimana ditunjukkan dalam banyak ayat yang
mendorong manusia untuk berjalan di muka bumi dan
mengambil  pelajaran  dari  peristiwa  sejarah.



30

Pengalaman berfungsi memperkaya pemahaman akal
dan menguji penerapan nilai-nilai wahyu dalam konteks
nyata kehidupan manusia.

Ketiga sumber pengetahuan tersebut tidak bersifat
hierarkis secara antagonistik, melainkan hierarkis-
fungsional. Wahyu menjadi rujukan normatif tertinggi,
akal berperan sebagai pengolah dan penafsir, sementara
pengalaman menjadi medan aplikasi dan verifikasi
praksis. Dalam bingkai ini, konflik antara wahyu, akal,
dan pengalaman sejatinya tidak terjadi apabila masing-
masing ditempatkan sesuai dengan fungsinya.

Dalam fikih pendidikan, integrasi wahyu, akal, dan
pengalaman  menjadi  fondasi  penting  dalam
merumuskan proses belajar yang autentik dan
bermakna. Pendidikan tidak hanya mentransfer
pengetahuan teks, tetapi juga melatih daya pikir kritis
serta membangun pengalaman belajar yang kontekstual
dan reflektif. Dengan demikian, ilmu yang dihasilkan
tidak berhenti pada aspek kognitif, melainkan menjelma
menjadi kesadaran, sikap, dan amal nyata dalam
kehidupan siswa.

C. Problematika Epistemologi Pendidikan
Kontemporer

1.Dominasi Akal dan Empirisme

Salah satu problem mendasar dalam epistemologi
pendidikan kontemporer adalah dominasi akal rasional
dan empirisme sebagai sumber utama, bahkan satu-
satunya, dalam memperoleh dan memvalidasi
pengetahuan. Pendidikan modern terutama yang



31

dipengaruhi oleh tradisi Barat cenderung memposisikan
akal (rasio) dan pengalaman inderawi (empiris) sebagai
tolok ukur kebenaran ilmiah. Akibatnya, dimensi
wahyu, fitrah, dan qalbu sering kali tersisih atau
dianggap tidak relevan dalam kerangka keilmuan
formal.

Dominasi akal ini berakar pada rasionalisme modern
yang menempatkan manusia sebagai subjek otonom
penentu kebenaran. Dalam praktik pendidikan,
rasionalisme tersebut melahirkan orientasi
pembelajaran yang menekankan logika, analisis
kognitif, dan penguasaan konsep-konsep teknis semata.
Sementara itu, aspek batiniah seperti kesucian niat,
kepekaan moral, dan kesadaran spiritual tidak
memperoleh ruang yang proporsional dalam proses
pendidikan. Pengetahuan dipersempit menjadi sekadar
hasil olah pikir, bukan sebagai cahaya yang
membimbing manusia menuju kebenaran dan
kemaslahatan.

Sejalan dengan rasionalisme, empirisme memperkuat
kecenderungan reduktif ~ dalam epistemologi
pendidikan. Empirisme menegaskan bahwa
pengetahuan yang sah hanyalah yang dapat diverifikasi
melalui pengamatan, eksperimen, dan pengalaman
inderawi. Konsekuensinya, kebenaran metafisik, nilai-
nilai transenden, dan realitas non-empiris yang dalam
Islam justru merupakan fondasi utama kehidupan sering
dianggap subjektif atau tidak ilmiah. Dalam konteks
pendidikan  Islam, paradigma ini  berpotensi
mengaburkan makna ilmu sebagai sarana tagarrub
kepada Allah dan pembentukan insan berakhlak mulia.



32

Dominasi akal dan empirisme juga melahirkan
dikotomi antara ilmu dan nilai, antara pengetahuan dan
moralitas. Pendidikan lebih diarahkan pada pencapaian
kompetensi akademik, keterampilan teknis, dan
keberhasilan material, sementara pembentukan karakter
ruhani dan kesadaran ketuhanan menjadi agenda
sekunder. Padahal, dalam perspektif Islam, ilmu tidak
pernah bebas nilai; ia selalu terikat dengan tanggung
jawab etis dan tujuan pengabdian kepada Allah.

Dari sudut pandang fikih pendidikan, problem ini
menunjukkan adanya ketidak seimbangan
epistemologis. Akal dan pengalaman memang diakui
sebagai instrumen penting dalam memperoleh ilmu,
namun keduanya tidak bersifat absolut. Akal harus
dibimbing oleh wahyu, dan pengalaman harus disinari
oleh fitrah serta kejernthan qalbu. Ketika akal dan
empirisme berdiri sendiri tanpa bimbingan wahyu,
pendidikan berisiko melahirkan manusia yang cerdas
secara intelektual, tetapi miskin makna, rapuh secara
spiritual, dan kehilangan orientasi hidup.

Oleh karena itu, kritik terhadap dominasi akal dan
empirisme bukanlah penolakan terhadap rasionalitas
dan sains, melainkan upaya untuk mereposisi keduanya
secara proporsional dalam kerangka epistemologi
Islam. Pendidikan Islam dituntut untuk membangun
paradigma keilmuan yang integratif, di mana akal,
pengalaman, wahyu, fitrah, dan qalbu saling bersinergi
dalam melahirkan ilmu yang utuh, bermakna, dan
berorientasi pada kemaslahatan dunia dan akhirat.



33

2.Marginalisasi Peran Hati dan Fitrah

Problematika  lain yang mengemuka  dalam
epistemologi  pendidikan = kontemporer  adalah
terpinggirkannya peran hati (qalbu) dan fitrah sebagai
sumber dan medium penting dalam proses perolehan
ilmu. Dalam paradigma pendidikan modern yang
rasional-empiris, qalbu dan fitrah sering direduksi
menjadi aspek psikologis atau emosional semata, bukan
sebagai instrumen epistemologis yang sah. Akibatnya,
pendidikan  kehilangan  dimensi  batiniah  yang
seharusnya menjadi fondasi pembentukan makna, nilai,
dan orientasi hidup siswa.

Dalam perspektif Islam, galbu bukan sekadar pusat
perasaan, melainkan lokus kesadaran, pemahaman, dan
penerimaan kebenaran. Al-Qur’an menegaskan bahwa
manusia dapat melihat, mendengar, dan berpikir,
namun tetap tidak memahami karena qalbunya tertutup

Px B25X0€605000% 85l 1= CTm [0
J2€00= ¢S5 OAEedeo KV IAOQOFT G S

ForO&ED  ¢ODEE2D40 HOODHEDL
*)ARDAEOSOO® <X +0%¢7 00
RO D s ¢ o OLDERAe B o O&BE
OO Dre IMUEC W@ ROVVOIAGT Ba S
OR* TEOLA W =  DOODESD o &

(BND FOOCOOT o K

46. Maka Apakah mereka tidak berjalan di muka bumi,
lalu mereka mempunyai hati yang dengan itu mereka
dapat memahami atau mempunyai telinga yang dengan
itu mereka dapat mendengar? karena Sesungguhnya
bukanlah mata itu yang buta, tetapi yang buta, ialah hati
yang di dalam dada.(QS. Al-Hajj: 46).



34

Ayat in1 menunjukkan bahwa pemahaman sejati tidak
berhenti pada aktivitas akal, tetapi meniscayakan
keterlibatan hati yang hidup dan bersih. Ketika galbu
dikesampingkan dalam pendidikan, ilmu berpotensi
menjadi kering, mekanistik, dan terlepas dari nilai-nilai
moral dan spiritual.

Marginalisasi fitrah juga merupakan konsekuensi dari
dominasi epistemologi sekuler. Fitrah manusia dalam
Islam dipahami sebagai kecenderungan asal menuju
kebenaran, tauhid, dan kebaikan. Namun dalam praktik
pendidikan kontemporer, fitrah sering dipandang netral
atau bahkan kosong, sehingga siswa dianggap
sepenuhnya sebagai produk lingkungan, kurikulum, dan
konstruksi sosial. Pandangan ini mengabaikan potensi
bawaan ruhani yang telah Allah tanamkan dalam diri
manusia sejak awal penciptaannya.

Ketika fitrah tidak dijadikan titik tolak pendidikan,
proses pembelajaran cenderung bersifat pemaksaan
eksternal, bukan pengembangan internal. Pendidikan
berubah menjadi aktivitas transfer pengetahuan dan
keterampilan, bukan proses tazkiyatun nafs dan
pengasahan potensi insani secara menyeluruh.
Akibatnya, siswa mungkin berhasil secara akademik,
tetapi mengalami keterasingan batin, krisis makna, dan
kekosongan spiritual.

Dari sudut pandang fikih pendidikan, marginalisasi
qalbu dan fitrah menandakan adanya penyimpangan
tujuan pendidikan. Pendidikan tidak lagi diarahkan
untuk membentuk insan yang beriman, berilmu, dan
berakhlak, melainkan sekadar menghasilkan individu



35

yang adaptif terhadap tuntutan pasar dan sistem.
Padahal, fikih pendidikan menempatkan proses belajar
sebagai ibadah, dan ilmu sebagai amanah yang harus
melahirkan tanggung jawab moral serta kesadaran
ketuhanan.

Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu melakukan
rekonstruksi epistemologis dengan mengembalikan
qalbu dan fitrah ke posisi sentral. Qalbu harus
dipahami sebagai ruang penerimaan hidayah dan
kepekaan nilai, sementara fitrah dijadikan landasan
pengembangan potensi siswa. Integrasi akal, galbu, dan
fitrah dalam proses pendidikan bukan hanya akan
melahirkan  kecerdasan intelektual, tetapi juga
kebijaksanaan, keikhlasan, dan orientasi hidup yang
lurus sesuai dengan tujuan penciptaan manusia.

3.Dampaknya terhadap Orientasi Pendidikan

Dominasi akal dan empirisme serta marginalisasi peran
qalbu dan fitrah dalam epistemologi pendidikan
kontemporer membawa dampak serius terhadap
orientasi dasar pendidikan. Pendidikan tidak lagi
dipahami sebagai proses pembentukan manusia
seutuhnya (insan kamil), melainkan direduksi menjadi
sarana pencapaian tujuan-tujuan instrumental yang
bersifat pragmatis, teknokratis, dan materialistik.
Orientasi pendidikan  bergeser dari pembinaan
kepribadian dan pengabdian kepada Allah menuju
efisiensi, produktivitas, dan daya saing semata.

Salah satu dampak paling nyata adalah pergeseran
tuyjuan pendidikan dari nilai ke utilitas. Keberhasilan
pendidikan diukur terutama melalui indikator-indikator



36

kuantitatif seperti nilai akademik, kelulusan, sertifikasi,
dan daya serap pasar kerja. Sementara itu, kualitas
iman, akhlak, kejujuran, dan tanggung jawab sosial
tidak memperoleh porsi yang seimbang dalam evaluasi
pendidikan. Ilmu kehilangan fungsi transformatifnya
dan berhenti sebagai alat teknis untuk memenuhi
kebutuhan duniawi.

Selain itu, orientasi pendidikan menjadi antropo-sentris
dan terlepas dari dimensi teologis. Manusia diposisikan
sebagai pusat dan tujuan akhir pendidikan, bukan
sebagai hamba dan khalifah Allah. Akibatnya, relasi
antara ilmu dan ibadah menjadi terputus. Proses belajar
tidak lagi dipahami sebagai bagian dari pengabdian
kepada Allah, melainkan sebagai aktivitas netral yang
bebas nilai. Dalam jangka panjang, paradigma ini
berpotensi melahirkan generasi yang cerdas secara
intelektual, tetapi lemah dalam kesadaran ketuhanan
dan tanggung jawab moral.

Dampak lain yang signifikan adalah terjadinya
fragmentasi  kepribadian  peserta didik. Ketika
pendidikan hanya menumbuhkan aspek kognitif dan
keterampilan teknis, sementara qalbu dan fitrah
diabaikan, siswa mengalami ketidakseimbangan
perkembangan. Mereka mampu berpikir kritis dan
rasional, namun kesulitan menemukan makna hidup,
mengelola nurani, dan membangun komitmen etis.
Kondisi ini tercermin dalam meningkatnya krisis moral,
pragmatisme berlebihan, serta melemahnya empati dan
kepedulian sosial.



37

Dalam perspektif fikih pendidikan, orientasi pendidikan
yang menyimpang ini bertentangan dengan maqasid al-
shari‘ah dalam bidang pendidikan, yakni menjaga
agama, akal, jiwa, keturunan, dan harta secara
seimbang. Pendidikan seharusnya menjadi sarana
penjagaan dan pengembangan kelima tujuan tersebut,
bukan justru mengabaikan dimensi spiritual dan
moralnya. Ketika orientasi pendidikan hanya bertumpu
pada rasionalitas dan empirisme, maqasid pendidikan
Islam tidak tercapai secara utuh.

Oleh karena itu, diperlukan reorientasi pendidikan yang
berpijak pada epistemologi Islam. Pendidikan harus
diarahkan kembali untuk membentuk manusia beriman,
berilmu, dan berakhlak, dengan menjadikan wahyu
sebagai sumber nilai, akal sebagai instrumen analisis,
qalbu sebagai pusat kesadaran moral, dan fitrah sebagai
potensi dasar yang harus dikembangkan. Reorientasi ini
bukan penolakan terhadap kemajuan ilmu dan
teknologi, melainkan upaya menempatkannya dalam
kerangka pengabdian kepada Allah dan kemaslahatan
umat manusia.

D.Kerangka Pikir Buku
1.Alasan Pemilihan Pendekatan Qalbu—Fitrah—Akal

a.Kegelisahan Epistemologis Pendidikan
Kontemporer

Pendidikan modern termasuk pendidikan Islam
cenderung dibangun di atas paradigma rasional-empiris
yang menempatkan akal sebagai pusat dan awal proses
lahirnya pengetahuan. Pengetahuan dianggap sah



38

apabila dapat dibuktikan secara logis dan empiris,
sementara dimensi batin manusia seperti galbu dan
fitrah diposisikan sebagai unsur sekunder, bahkan
subjektif.

Paradigma ini melahirkan problem mendasar:

1) Reduksi manusia menjadi makhluk kognitif
semata

2) Hilangnya orientasi nilai, makna, dan tujuan
transendental

3) Terputusnya relasi ilmu dengan pembentukan
akhlak dan kesadaran ketuhanan

Kegelisahan inilah yang menjadi titik tolak penyusunan
buku.

b. Kritik terhadap Dominasi Akal sebagai Sumber
Awal Ilmu

Pendekatan epistemologi Barat umumnya memulai
proses pengetahuan dari:

Akal — pengalaman — kesimpulan
Dalam perspektif Islam, pola ini problematis karena:

1) Mengabaikan fakta bahwa akal memiliki
keterbatasan dan bias

2) Menutup ruang hidayah, ilham, dan nur Ilahi

3) Berpotensi melahirkan kesombongan intelektual
dan sekularisasi ilmu



39

Islam tidak menafikan akal, tetapi menempatkannya
secara proporsional, bukan sebagai sumber tunggal dan
pertama.

c. Qalbu sebagai Pusat Penerimaan Awal Ilmu

Pendekatan ini berpijak pada pandangan bahwa qalbu
adalah instrumen epistemik primer dalam Islam. Al-
Qur’an berulang kali menegaskan bahwa:

1) Pemahaman sejati berakar pada qalbu
2) Kesesatan seringkali bukan karena kurangnya
akal, tetapi karena galbu yang tertutup

Qalbu berfungsi sebagai:

1) Tempat turunnya hidayah
2) Pusat kesadaran moral dan spiritual
3) Filter nilai sebelum ilmu diproses secara rasional

Dengan demikian, ilmu tidak lahir dari akal yang netral,
tetapi dari qalbu yang hidup atau mati.

d. Fitrah sebagai Arah dan Kecenderungan Dasar
Pengetahuan

Setelah qalbu, fitrah berperan sebagai:

1) Potensi bawaan untuk mengenal kebenaran

2) Kecenderungan alami kepada tauhid, kebaikan,
dan keadilan

3) Kompas nilai yang mengarahkan proses belajar

Fitrah menjelaskan mengapa manusia:



40

1) Memiliki dorongan mencari makna

2) Mampu membedakan benar dan salah secara
intuitif

3) Tidak pernah puas dengan ilmu yang hampa nilai

Dalam kerangka ini, fitrah bukan sekadar potensi
biologis, tetapi modal teologis-pedagogis.

e. Akal sebagai Instrumen Pengolah dan Penjelas
Akal tetap memiliki peran penting, namun:

1) Bukan sebagai sumber pertama
2) Melainkan sebagai alat pengolah, penguat, dan
penjelas

Akal bekerja:

1) Menalar apa yang telah diterima galbu

2) Menstrukturkan kecenderungan fitrah

3) Menguji dan mengembangkan pengetahuan secara
metodologis

Dengan posisi ini, akal menjadi pelayan nilai, bukan
penguasa makna.

f. Urutan Epistemologis: Qalbu — Fitrah — Akal

Buku in1 mengusulkan rekonstruksi urutan lahirnya
ilmu:

Qalbu (kesadaran spiritual) — Fitrah
(kecenderungan nilai) — Akal (pengolahan rasional)

Urutan ini:



41

1) Selaras dengan Al-Qur’an dan hadis
2) Sejalan dengan tradisi ulama klasik (al-Ghazali,

Ibn Qayyim, dll.)
3) Relevan untuk membangun pendidikan
berkarakter dan bermakna

g. Relevansi Pendekatan Qalbu—Fitrah—Akal dalam
Fikih Pendidikan

Pendekatan ini dipilih karena:

1) Fikih pendidikan tidak hanya mengatur apa dan

bagaimana belajar
2) Tetapi juga mengapa dan untuk apa ilmu

dipelajari
Dengan pendekatan ini:

1) Usaha belajar dipahami sebagai ibadah
2) Ilmu menjadi sarana taqarrub, bukan sekadar

kompetensi
3) Pendidikan melahirkan manusia berilmu, beradab,

dan bertanggung jawab
h. Kontribusi Teoretis Buku

Pendekatan qalbu—fitrah—akal memberikan kontribusi:

1) Rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam
2) Kritik konseptual terhadap rasionalisme

pendidikan
3) Landasan fikih pendidikan yang non-mekanis dan

non-fatalistik

2. Batasan pembahasan



42

Agar pembahasan dalam buku ini terarah, fokus, dan
memiliki kedalaman analisis yang proporsional, maka
penulis menetapkan beberapa batasan pembahasan
sebagai berikut.

Pertama, buku ini membatasi kajian pada perspektif
fikih pendidikan Islam, bukan pada kajian filsafat
pendidikan Islam secara umum atau psikologi
pendidikan modern. Pendekatan yang digunakan
berangkat dari kerangka normatif-keilmuan Islam yang
bersumber pada Al-Qur’an, hadis, serta pemikiran
ulama klasik dan kontemporer, khususnya yang relevan
dengan konsep pendidikan, ilmu, dan usaha belajar.

Kedua, pembahasan epistemologi dalam buku ini
difokuskan pada relasi antara qalbu, fitrah, dan akal
dalam proses lahirnya ilmu pengetahuan. Kajian
tidak diarahkan pada perdebatan teknis epistemologi
Barat secara rinci, seperti rasionalisme, empirisme, atau
positivisme, kecuali sejauh diperlukan sebagai bahan
kritik dan perbandingan konseptual.

Ketiga, konsep qalbu, fitrah, dan akal yang dibahas
dalam buku ini tidak dikaji dari sudut pandang medis,
neurologis, atau psikologis murni, melainkan dipahami
sebagai konsep teologis dan pedagogis dalam Islam.
Oleh karena itu, penjelasan mengenai fungsi ketiganya
lebih diarahkan pada peran normatif dan fungsionalnya
dalam pendidikan, bukan pada aspek biologis atau
klinis.

Keempat, pembahasan fikih pendidikan dalam buku ini
dibatasi pada usaha belajar (ikhtiar ta‘allum) sebagai
objek kajian utama. Aspek pendidikan lain seperti



43

manajemen lembaga, kurikulum teknis, evaluasi
pembelajaran, dan kebijakan pendidikan nasional tidak
dibahas secara rinci, kecuali jika memiliki keterkaitan
langsung dengan pembentukan orientasi belajar dan
kesadaran peserta didik.

Kelima, buku ini tidak dimaksudkan sebagai panduan
praktis pembelajaran berbasis metode tertentu,
melainkan  sebagai kerangka konseptual dan
normatif yang dapat dijadikan landasan berpikir bagi
guru, mahasiswa, dan pemerhati pendidikan Islam.
Implementasi praktis diserahkan kepada konteks
masing-masing lembaga dan guru.

Keenam, kajian dalam buku ini dibatasi pada konteks
pendidikan Islam kontemporer, khususnya dalam
menghadapi problem reduksi makna pendidikan,
dominasi rasionalisme, dan kecenderungan fatalistik
dalam memahami takdir. Pembahasan tidak diarahkan
pada kajian sejarah pendidikan Islam secara kronologis,
kecuali sebagai penguat argumentasi.

Dengan batasan-batasan tersebut, diharapkan buku ini
mampu menyajikan analisis yang fokus, mendalam, dan
relevan, serta memberikan kontribusi teoretis yang jelas
bagi pengembangan fikih pendidikan dan rekonstruksi
paradigma pendidikan Islam yang berorientasi pada
pemuliaan manusia secara utuh.

c. Sistematika Argumentasi Buku

Argumentasi buku ini dibangun secara bertahap dan
saling berkelindan antara kritik, rekonstruksi, dan
implikasi normatif dalam perspektif fikih pendidikan



44

Islam. Pembahasan diawali dengan pengungkapan
problem mendasar pendidikan Islam kontemporer, yaitu
dominasi  epistemologi  rasional-empiris  yang
menempatkan akal sebagai pusat dan awal lahirnya
ilmu pengetahuan. Paradigma ini dinilai telah
mereduksi makna pendidikan, meminggirkan dimensi
galbu dan fitrah, serta melemahkan orientasi nilai,
akhlak, dan ibadah dalam proses belajar.

Selanjutnya, buku ini mengajukan kritik konseptual
terhadap absolutisasi akal dalam tradisi pendidikan
modern. Kritik ini tidak dimaksudkan untuk menafikan
peran  akal, melainkan  untuk = menunjukkan
keterbatasannya apabila dilepaskan dari bimbingan
wahyu, kesadaran qalbu, dan kecenderungan fitrah
manusia. Pada tahap ini, ditunjukkan bahwa krisis
pendidikan bukan terletak pada kurangnya rasionalitas,
melainkan pada hilangnya orientasi batin dan nilai
transendental.

Setelah  kritik dipaparkan, argumentasi diperkuat
dengan landasan normatif-teologis melalui penelusuran
ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis yang menegaskan posisi
qalbu sebagai pusat pemahaman, fitrah sebagai potensi
kebenaran bawaan, dan akal sebagai instrumen berpikir
yang harus berjalan dalam koridor petunjuk Ilahi.
Landasan in1 menjadi basis legitimasi epistemologi
Islam yang integral.

Berdasarkan landasan tersebut, buku ini kemudian
melakukan rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam
dengan menempatkan qalbu sebagai  fondasi
penerimaan  ilmu, fitrah  sebagai arah dan



45

kecenderungan nilai, serta akal sebagai alat pengolah
dan penjelas. Dari sini  dirumuskan urutan
epistemologis qalbu—fitrah—akal sebagai alternatif
terhadap pola berpikir akal-sentris yang dominan.

Argumentasi selanjutnya diarahkan pada integrasi
rekonstruksi epistemologis tersebut ke dalam kerangka
fikih pendidikan. Usaha belajar dipahami sebagai
kewajiban syar‘i sekaligus ibadah, yang selalu berada
dalam relasi dinamis dengan takdir dan doa. Dengan
demikian, belajar tidak diposisikan sebagai aktivitas
netral, melainkan sebagai amal bernilai spiritual dan
moral.

Pada tahap berikutnya, buku ini menguraikan implikasi
pedagogis dan etis dari pendekatan qalbu—fitrah—akal,
baik bagi siswa, guru, maupun lembaga pendidikan.
Implikasi ini mencakup perubahan orientasi tujuan
pendidikan, peran guru, serta pembentukan karakter
belajar yang bertanggung jawab, optimis, dan beradab.

Akhirnya, argumentasi buku ditutup dengan sintesis
yang menegaskan bahwa rekonstruksi epistemologi
berbasis qalbu—fitrah—akal —merupakan kebutuhan
mendesak dalam pendidikan Islam kontemporer.
Pendekatan in1 dipandang mampu menjembatani antara
ilmu, nilai, dan praktik pendidikan dalam bingkai fikih
pendidikan yang utuh dan manusiawi.



46

BAB III
HAKIKAT ILMU DALAM PERSPEKTIF AL-
QUR’AN DAN SUNNAH

A. [lmu sebagai Anugerah Allah
1. Konsep ‘Allama dalam Al-Qur’an

Dalam perspektif Islam, ilmu pengetahuan pada
hakikatnya bukan semata-mata hasil kerja akal
manusia, melainkan anugerah Allah Swt. yang
diberikan kepada manusia melalui berbagai mekanisme
ilahiah. Al-Qur’an menegaskan bahwa sumber utama
ilmu adalah Allah, sementara manusia berada pada
posisi sebagai penerima, pengelola, dan pengembang
ilmu tersebut. Salah satu konsep kunci yang

menunjukkan hakikat ini adalah penggunaan kata kerja
‘allama (3=) dalam Al-Qur’an.

Kata ‘allama secara bahasa berasal dari akar kata 7/m
(ple) yang bermakna mengetahui, mengenal, dan
memahami secara jelas. Dalam bentuk fa ‘lim, kata ini
menunjukkan adanya proses pemberian ilmu secara
aktif dari pihak yang Maha Mengetahui kepada
makhluk-Nya. Dengan demikian, ‘a/lama tidak sekadar
menunjuk pada aktivitas belajar manusia, tetapi lebih
mendasar lagi pada tindakan Ilahi dalam
mengajarkan dan menanamkan pengetahuan.

Al-Qur’an menyebutkan konsep ‘allama dalam
berbagai konteks yang menunjukkan keluasan dan
kedalaman makna ilmu sebagai anugerah Allah. Dalam



47

QS. al-Baqarah [2]: 31, Allah berfirman bahwa Dia
“mengajarkan kepada Adam nama-nama seluruhnya”

L g S[OESR Hekdoened
AV ¥ HAD 7L OAfRsT Do I

31. dan Dia mengajarkan kepada Adam Nama-
nama (benda-benda) seluruhnya. Ayat ini
menunjukkan bahwa sejak awal penciptaan manusia,
ilmu telah diberikan langsung oleh Allah sebagai bekal
utama kekhalifahan. Ilmu tidak lahir dari pengalaman
empiris semata, tetapi merupakan karunia yang
mendahului aktivitas belajar manusia.

Konsep ‘allama juga tampak dalam QS. al-‘Alaq [96]:
4-5, yang menegaskan bahwa Allah “mengajarkan
manusia dengan perantaraan pena” dan “mengajarkan
apa yang tidak diketahuinya”. Ayat ini menunjukkan
bahwa meskipun Allah menggunakan sarana (seperti
pena dan proses belajar), sumber hakiki ilmu tetap
berasal dari Allah. Dengan kata lain, metode dan
instrumen belajar hanyalah wasilah, bukan sumber
utama ilmu.

Selain i1tu, dalam QS. ar-Rahman [55]: 2—4 disebutkan
bahwa  Allah  “mengajarkan  Al-Qur’an” dan
“mengajarkan manusia kemampuan berbicara”

&Y ) O N7O> DM@ F BLxEHON
NS BITOBOE “o 3 HERER®
&P 48)e GO EM e - €OROXHOR

2. yang telah mengajarkan Al Quran.
3. Dia menciptakan manusia.
4. mengajarnya pandai berbicara.



48

Rangkaian ayat ini menunjukkan bahwa pengajaran
Allah mencakup dimensi wahyu, bahasa, dan
komunikasi, yang semuanya menjadi fondasi bagi
perkembangan ilmu dan peradaban manusia. Hal ini
menegaskan bahwa kemampuan intelektual manusia
sendiri merupakan bagian dari anugerah Ilahi.Dari
perspektif  fikih  pendidikan, konsep  ‘allama
mengandung implikasi penting bahwa ilmu harus
diposisikan sebagai amanah, bukan sekadar alat
instrumental. Karena ilmu berasal dari Allah, maka
proses belajar dan mengajarkan ilmu memiliki dimensi
ibadah dan tanggung jawab moral. Setiap usaha belajar
(ikhtiar ta‘allum) harus disertai dengan kesadaran
bahwa keberhasilan memahami ilmu pada akhirnya
bergantung pada izin dan hidayah Allah.

Dengan demikian, konsep ‘allama dalam Al-Qur’an
menjadi fondasi teologis bagi pandangan bahwa ilmu
tidak dapat dilepaskan dari qalbu yang terbuka, fitrah
yang lurus, dan akal yang tunduk pada petunjuk Ilahi.
Pemahaman ini sekaligus menjadi kritik terhadap
pandangan yang memutlakkan akal sebagai satu-
satunya sumber ilmu, serta menegaskan bahwa
pendidikan Islam harus dibangun di atas kesadaran
akan ilmu sebagai anugerah Allah Swt.

2.Kisah Nabi Adam dan pengajaran nama-nama

Kisah Nabi Adam as.dalam Al-Qur’an merupakan
narasi fundamental yang menegaskan hakikat ilmu
sebagai anugerah langsung dari Allah Swt. sekaligus
menjadi landasan epistemologis pendidikan Islam.
Dalam QS. al-Baqarah [2]: 31, Allah berfirman bahwa



49

Dia “mengajarkan kepada Adam nama-nama
seluruhnya” (wa ‘allama Adama al-asmad’a kullahd).
Ayat ini tidak hanya mengisahkan peristiwa historis
penciptaan manusia, tetapi mengandung pesan teologis
dan pedagogis yang sangat mendalam.

Pengajaran “nama-nama” kepada Nabi Adam tidak
dapat dipahami secara sempit sebagai sekadar
pemberian kosakata bahasa. Para mufasir menjelaskan
bahwa al-asma’ mencakup pengetahuan tentang hakikat
benda, fungsi, makna, dan relasi antar makhluk.
Dengan kata lain, Allah menganugerahkan kepada
Adam kemampuan konseptual dan Kkategorisasi
pengetahuan, yang menjadi fondasi bagi lahirnya ilmu
dan peradaban manusia.

Peristiwa ini menunjukkan bahwa ilmu pada tahap
paling awal tidak lahir dari pengalaman empiris,
eksperimen, atau proses trial and error, melainkan dari
ta‘lim Ilahi. Nabi Adam menerima ilmu sebelum terjun
ke pengalaman hidup di bumi, yang menandakan bahwa
ilmu merupakan bekal dasar kemanusiaan, bukan
produk sekunder dari interaksi sosial semata.

Lebih jauh, kisah ini juga menegaskan keunggulan
epistemologis manusia dibandingkan makhluk lain,
termasuk malaikat. Ketika Allah menantang malaikat
untuk menyebutkan nama-nama tersebut, mereka
mengakui  keterbatasan dirinya dengan berkata,
“Mahasuci Engkau, tidak ada pengetahuan bagi kami
kecuali apa yang Engkau ajarkan kepada kami” (QS.
al-Baqarah [2]: 32). Pengakuan ini menegaskan dua hal
penting: pertama, bahwa ilmu sepenuhnya berada



50

dalam kehendak Allah; dan kedua, bahwa keutamaan
manusia terletak pada kapasitas menerima dan
mengelola ilmu.

Dalam perspektif fikih pendidikan, kisah pengajaran
nama-nama kepada Nabi Adam mengandung implikasi
bahwa belajar merupakan sunnatullah dan mandat
kekhalifahan. Ilmu menjadi dasar legitimasi tanggung
jawab manusia di bumi, sehingga usaha belajar tidak
boleh dipahami sebagai pilihan opsional, melainkan
sebagai kewajiban yang melekat pada status
kemanusiaan.

Kisah ini juga menguatkan pendekatan qalbu—fitrah—
akal dalam epistemologi pendidikan Islam. Pengajaran
[lahi kepada Adam menunjukkan bahwa penerimaan
ilmu bermula dari kesiapan galbu yang tunduk kepada
Allah, kemudian terarah oleh fitrah untuk mengenal
kebenaran, dan selanjutnya diolah oleh akal. Akal
bekerja setelah adanya ta‘lim Ilahi, bukan sebaliknya.

Dengan demikian, kisah Nabi Adam dan pengajaran
nama-nama bukan hanya narasi teologis, tetapi
merupakan kerangka dasar epistemologi Islam yang
menegaskan bahwa ilmu adalah anugerah Allah,
manusia adalah penerima amanah ilmu, dan pendidikan
adalah proses memelihara serta mengembangkan
amanah tersebut dalam koridor petunjuk Ilahi.

3. Ilmu sebagai Amanah dan Tanggung Jawab

Dalam perspektif Islam, ilmu pengetahuan tidak
dipahami sebagai milik absolut manusia, melainkan
sebagai amanah dari Allah Swt. yang harus dijaga,



51

dimanfaatkan,dan dipertanggungjawabkan. Pemahaman
ini berangkat dari keyakinan bahwa sumber ilmu adalah
Allah, sementara manusia hanyalah penerima dan
pengelola. Oleh karena itu, setiap bentuk penguasaan
ilmu mengandung konsekuensi etis dan moral yang
tidak dapat dilepaskan dari tanggung jawab keagamaan.

Konsep ilmu sebagai amanah menegaskan bahwa ilmu
tidak bersifat netral dan bebas nilai. [lmu selalu terkait
dengan tujuan, arah, dan dampak penggunaannya. Al-
Qur’an menggambarkan amanah sebagai beban besar
yang hanya mampu dipikul manusia (QS. al-Ahzab
[33]: 72).

Ot W8T Do o OSfREBER o T NO

02O T SO0 Wwa 3 Y P
Yo 9ZE MM wa 90 KV IAOFT Do @0
o0& BoHYOG#O QO ey $H06e0
s O&2 B E BITGOXHAG AT 0

B CHOBOLEG “ad- oo AVomHOPXIL OO

72. Sesungguhnya Kami telah mengemukakan
amanat kepada langit, bumi dan gunung-gunung,
Maka semuanya enggan untuk memikul amanat
itu dan mereka khawatir akan mengkhianatinya,
dan dipikullah amanat itu oleh manusia.

Dalam konteks pendidikan, amanah tersebut mencakup
tanggung jawab untuk menggunakan ilmu sesuai
dengan kehendak Allah, yakni untuk kemaslahatan,
keadilan, dan kebaikan bersama, bukan untuk
kerusakan atau kesombongan intelektual.



52

Sebagai amanah, ilmu juga menuntut akhlak dalam
proses pencarian dan pengamalannya. Nabi Muhammad
saw.mengingatkan bahwa ilmu yang tidak diamalkan
dapat menjadi hujjah yang memberatkan pemiliknya.
Hal ini menunjukkan bahwa keberkahan ilmu tidak
hanya diukur dari penguasaan kognitif, tetapi dari
sejauh mana ilmu tersebut membentuk sikap, perilaku,
dan kesadaran moral seseorang.

Dalam kerangka fikih pendidikan, tanggung jawab
terhadap ilmu terwujud dalam beberapa bentuk.
Pertama, tanggung jawab untuk menuntut ilmu dengan
niat yang benar, yakni sebagai bentuk ibadah dan
pengabdian kepada Allah. Kedua, tanggung jawab
untuk mengamalkan ilmu secara proporsional dan adil.
Ketiga, tanggung jawab untuk menyebarkan ilmu
dengan cara yang benar dan bermanfaat, serta
menghindari penyalahgunaan ilmu untuk kepentingan
yang merusak.

Pemahaman ilmu sebagai amanah juga menuntut
adanya keseimbangan antara qalbu, fitrah, dan akal.
Qalbu berfungsi menjaga keikhlasan dan orientasi nilai
dalam berilmu, fitrah mengarahkan kecenderungan ilmu
kepada kebaikan dan kebenaran, sementara akal
mengolah dan mengembangkan ilmu secara sistematis.
Ketika salah satu unsur ini diabaikan, amanah ilmu
berpotensi disalahgunakan atau kehilangan makna
transendentalnya.

Dengan demikian, menempatkan ilmu sebagai amanah
dan tanggung jawab merupakan fondasi penting dalam
pendidikan Islam. Pendekatan ini tidak hanya



53

mendorong lahirnya insan yang cerdas secara
intelektual, tetapi juga manusia yang beradab,
bertanggung jawab, dan sadar akan konsekuensi
spiritual dari setiap ilmu yang dimilikinya. Inilah
orientasi utama fikih pendidikan yang menempatkan
ilmu bukan sekadar sebagai alat pencapaian duniawi,
tetapi sebagai jalan menuju keridaan Allah Swt.

B.Wahyu, Ilham, dan Pengetahuan Manusia

1.Perbedaan Wahyu dan Ilham

Dalam epistemologi Islam, wahyu dan ilham sama-
sama dipahami sebagai bentuk pemberian pengetahuan
dari Allah Swt., namun keduanya memiliki kedudukan,
fungsi, dan implikasi hukum yang sangat berbeda.
Memahami perbedaan ini menjadi penting agar tidak
terjadi kekeliruan dalam menempatkan sumber ilmu,
khususnya dalam konteks pendidikan dan pembentukan
otoritas kebenaran.

1. Pengertian Wahyu

Wahyu adalah komunikasi langsung Allah kepada para
nabi dan rasul melalui cara-cara yang ditetapkan-Nya,
baik melalui perantaraan Malaikat Jibril, dari balik
hijab, maupun dengan cara lain yang dikehendaki
Allah. Wahyu bersifat pasti (qat‘i), terjaga dari
kesalahan, dan menjadi sumber utama syariat. Al-
Qur’an sebagai wahyu terakhir memiliki otoritas
absolut dan mengikat seluruh umat manusia.

Wahyu berfungsi sebagai:



54

1) Sumber hukum dan akidah
2) Penentu kebenaran dan kesesatan
3) Pedoman utama kehidupan manusia

Karena sifatnya yang mengikat dan universal, wahyu
hanya diberikan kepada nabi dan rasul, dan telah
berakhir dengan wafatnya Nabi Muhammad saw.

2. Pengertian ITham

[Tham adalah bisikan atau inspirasi yang ditanamkan
Allah ke dalam galbu seseorang, baik kepada orang
beriman, orang saleh, maupun manusia pada umumnya.
[Tham tidak terbatas pada nabi, dan dapat hadir dalam
bentuk dorongan kepada kebaikan, ketenangan batin,
atau pemahaman tertentu.

ITham bersifat:

1) Individual dan personal
2) Tidak mengikat secara syariat
3) Mungkin benar dan mungkin keliru

Karena itu, ilham tidak dapat dijadikan sumber hukum,
dan kebenarannya harus diuji dengan wahyu dan akal
sehat.

3. Perbedaan Mendasar antara Wahyu dan Ilham

Aspek Wahyu Ilham
Penerima Nabi dan rasul Semua manusia
Otoritas Mutlak dan Personal, tidak
mengikat mengikat
Kedudukan | Sumber syariat Dorongan batin
Kebenaran Pasti dan terjaga Relatif, perlu




55

verifikasi

Fungsi Penguat iman

Petunjuk hidup umat dan amal

4. Implikasi Epistemologis dalam Pendidikan
Perbedaan wahyu dan ilham menegaskan bahwa:

1) Wahyu menjadi standar kebenaran tertinggi dalam
pendidikan Islam

2) Ilham berfungsi sebagai penguat motivasi dan
kesadaran batin, bukan penentu hukum

3) Akal berperan menalar dan memverifikasi ilham
agar tidak menyimpang dari wahyu

Dalam kerangka qalbu—fitrah—akal, wahyu berperan
sebagai petunjuk eksternal yang absolut, ilham bekerja
di ranah qalbu sebagai dorongan internal, sementara
akal memastikan kesesuaian antara keduanya.

5. Relevansi bagi Fikih Pendidikan

Dalam fikih pendidikan, membedakan wahyu dan ilham
mencegah dua ekstrem:

1) Menolak seluruh pengalaman batin karena
dianggap subjektif

2) Mengagungkan ilham hingga menggeser otoritas
wahyu

Pendekatan yang seimbang memposisikan wahyu
sebagai fondasi, ilham sebagai motivasi, dan akal
sebagai pengontrol. Dengan demikian, pendidikan
Islam tetap bernilai spiritual tanpa kehilangan
ketertiban ilmiah dan normatif.




56

2. Kedudukan IlTham dalam Islam

Dalam ajaran Islam, ilham menempati kedudukan yang
penting namun terbatas. [Tham diakui sebagai salah satu
bentuk petunjuk Allah Swt. yang diberikan kepada
manusia, terutama dalam bentuk dorongan batin
menuju kebaikan dan kebenaran. Namun demikian,
Islam secara tegas membedakan antara ilham sebagai
penguat spiritual dan wahyu sebagai sumber kebenaran
normatif dan hukum syariat.

Al-Qur’an memberikan dasar pengakuan terhadap
ilham, antara lain melalui penegasan bahwa Allah
mengilhamkan kepada jiwa manusia jalan kefasikan
dan ketakwaannya (QS. al-Syams [91]: 8).

6 A0 @ OO Vose 6 AV RO @a= T30
R P o ANl 03D <40

8. Maka Allah mengilhamkan kepada jiwa itu (jalan)
kefasikan dan ketakwaannya.

Ayat ini menunjukkan bahwa ilham bekerja pada ranah
batin manusia sebagai kesadaran moral yang
mengarahkan pilihan hidup. Dengan demikian, ilham
berfungsi  sebagai  mekanisme internal  yang
membangkitkan kepekaan etis dan spiritual.

Dalam tradisi ulama, ilham dipahami sebagai cahaya
atau dorongan yang ditanamkan Allah ke dalam galbu
orang beriman. Al-Ghazali menjelaskan bahwa ilham



57

merupakan  buah dari  kebersihan qalbu dan
kesungguhan spiritual, namun tidak pernah berdiri
sendiri sebagai sumber kebenaran yang mengikat. Oleh
karena itu, ilham harus selalu ditimbang dengan wahyu
dan akal agar tidak terjebak pada subjektivisme atau
klaim kebenaran pribadi.

Kedudukan ilham juga ditegaskan melalui prinsip
bahwa tidak ada ilham setelah wahyu yang dapat
menggugurkan atau menggantikan syariat. Para ulama
sepakat bahwa ilham tidak dapat dijadikan hujjah
hukum, baik dalam persoalan akidah, ibadah, maupun
muamalah. Ilham hanya berlaku bagi individu yang
mengalaminya dan tidak memiliki daya ikat bagi orang
lain.

Dalam kerangka epistemologi Islam, ilham berperan
sebagai penguat orientasi qalbu. Ilham dapat
menumbuhkan keikhlasan dalam menuntut 1lmu,
memperkuat niat ibadah, serta mendorong seseorang
untuk mengamalkan pengetahuan yang dimilikinya.
Namun, ilham tidak boleh menjadi dasar pengambilan
keputusan yang bertentangan dengan Al-Qur’an, hadis,
atau prinsip rasional yang sehat.

Dalam konteks fikih pendidikan, kedudukan ilham
menjadi relevan sebagai pendorong etos belajar dan
akhlak ilmiah, bukan sebagai penentu kebenaran
akademik. Guru dan peserta didik dapat memanfaatkan
ilham sebagai motivasi batin untuk istigamah dalam
belajar, menjaga adab, dan menghindari
penyalahgunaan ilmu. Dengan posisi ini, pendidikan



58

Islam tetap memelihara dimensi spiritual tanpa
mengorbankan ketertiban epistemologis dan normatif.

Dengan demikian, Islam menempatkan ilham pada
posisi yang seimbang: diakui keberadaannya, dihargai
fungsinya, namun dibatasi otoritasnya. Ilham
memperkaya kehidupan batin manusia, tetapt wahyu
tetap menjadi rujukan utama kebenaran, sementara akal
berfungsi sebagai alat verifikasi dan pengolah dalam
kerangka pendidikan Islam yang utuh.

3. Batas Epistemologis Ilham

Dalam epistemologi Islam, pengakuan terhadap ilham
sebagai salah satu bentuk petunjuk batin tidak berarti
menjadikannya sebagai sumber pengetahuan yang
bebas dan tanpa batas. Islam menetapkan batas-batas
epistemologis yang jelas agar ilham tidak melampaui
kedudukannya dan menimbulkan kekeliruan dalam
memahami kebenaran, khususnya dalam ranah akidah,
syariat, dan pendidikan.

Batas pertama adalah bahwa ilham tidak memiliki
otoritas normatif. [lTham tidak dapat dijadikan hujjah
dalam penetapan hukum syariat, baik yang berkaitan
dengan akidah, ibadah, maupun muamalah. Seluruh
keputusan normatif harus bersandar pada wahyu Al-
Qur’an dan hadis serta metode ijtihad yang sah. Ilham
hanya bersifat personal dan tidak mengikat pihak lain,
sehingga tidak boleh dijadikan dasar pembenaran
umum.

Batas kedua, ilham tidak bersifat ma‘shum (terjaga dari
kesalahan). Berbeda dengan wahyu yang dijamin



59

kebenarannya, ilham berpotensi tercampur dengan
dorongan nafsu, prasangka, atau bisikan yang
menyesatkan. Oleh karena itu, kebenaran ilham harus
selalu diuji dan diverifikasi melalui kesesuaian dengan
wahyu dan pertimbangan akal yang sehat.

Batas ketiga adalah bahwa ilham tidak menggantikan
proses ikhtiar intelektual. Islam tidak membenarkan
sikap pasif dalam mencari ilmu dengan alasan
menunggu ilham. Usaha belajar, membaca, berpikir,
dan berdiskusi tetap menjadi kewajiban utama. Ilham,
jika hadir, hanya berfungsi sebagai penguat dan
pencerah, bukan sebagai substitusi dari proses belajar
yang sistematis.

Batas keempat, ilham tidak boleh bertentangan dengan
fitrah dan prinsip kemaslahatan. [lham yang mendorong
kepada kerusakan, ketidakadilan, atau pelanggaran
nilai-nilai kemanusiaan menunjukkan bahwa dorongan
tersebut bukan petunjuk Ilahi. Fitrah manusia yang
lurus menjadi salah satu indikator penting dalam
menilai validitas ilham.

Batas kelima, dalam konteks pendidikan, ilham tidak
dapat dijadikan dasar kebenaran akademik. Klaim
kebenaran ilmiah harus dibangun melalui argumentasi
rasional,  data, dan metode yang  dapat
dipertanggungjawabkan. Ilham hanya berperan pada
ranah motivasi, keikhlasan, dan kesadaran etis dalam
proses belajar-mengajar.

Dengan demikian, batas epistemologis ilham
menegaskan posisi ilham sebagai pendorong spiritual
yang terbimbing, bukan sebagai sumber kebenaran



60

yang berdiri sendiri. Dalam kerangka qalbu—fitrah—
akal, ilham bekerja pada ranah qalbu, diarahkan oleh
fitrah, dan dikontrol oleh akal yang tunduk kepada
wahyu. Penetapan batas ini menjadi penting agar
pendidikan Islam tetap berspiritual tanpa kehilangan
ketertiban ilmiah dan kejelasan normatif.

C. Hidayah dan Ilmu: Relasi Normatif
1. Ilmu sebagai Bentuk Hidayah

Dalam pandangan Islam, ilmu pengetahuan tidak dapat
dipisahkan dari konsep hidayah. Ilmu yang sejati
bukan sekadar hasil aktivitas kognitif manusia,
melainkan bagian dari petunjuk Allah Swt. yang
mengarahkan manusia kepada kebenaran, kebaikan, dan
keselamatan hidup. Oleh karena itu, ilmu dalam Islam
memiliki dimensi normatif dan transendental, bukan
hanya instrumental dan teknis.

Al-Qur’an berulang kali mengaitkan i1lmu dengan
hidayah. Allah menyebut wahyu sebagai huda
(petunjuk) bagi manusia, dan pada saat yang sama
menegaskan bahwa hanya orang-orang berilmu yang
mampu memahami dan mengambil pelajaran dari ayat-
ayat-Nya. Hal ini menunjukkan bahwa ilmu berfungsi
sebagai media internalisasi hidayah, yakni sarana
agar petunjuk Allah dapat dipahami, diterima, dan
diamalkan dalam kehidupan nyata.

Ilmu sebagai bentuk hidayah juga tampak dalam
penegasan bahwa pemahaman dan kesadaran tidak
semata-mata ditentukan oleh kecerdasan akal. Al-
Qur’an menyebut adanya orang yang memiliki mata



61

tetapi tidak melihat, telinga tetapi tidak mendengar, dan
hati tetapi tidak memahami. Ayat-ayat semacam ini
menegaskan bahwa hidayah bekerja pada ranah
qalbu, sementara ilmu yang bermanfaat adalah ilmu
yang membuka dan menghidupkan galbu tersebut.

Dari perspektif epistemologi Islam, relasi antara
hidayah dan ilmu bersifat hierarkis dan saling
melengkapi. Hidayah merupakan pemberian Allah yang
bersifat mendasar, sedangkan ilmu merupakan bentuk
konkret dari hidayah tersebut dalam ranah pengetahuan
dan pemahaman. Dengan kata lain, ilmu yang benar
adalah ilmu yang membawa manusia semakin dekat

kepada kebenaran Ilahi, bukan menjauhkannya dari
nilai dan akhlak.

Dalam kerangka fikih pendidikan, memandang ilmu
sebagai bentuk hidayah memiliki implikasi penting.
Proses belajar tidak cukup diorientasikan pada
penguasaan materi dan keterampilan, tetapi harus
diarahkan pada pembentukan kesadaran spiritual
dan moral. Guru tidak hanya berperan sebagai
pengajar pengetahuan, tetapi juga sebagai pembimbing
hidayah yang menuntun siswa agar ilmu yang dipelajari
melahirkan adab, tanggung jawab, dan ketaatan kepada
Allah.

Pemahaman ini sekaligus menjadi kritik terhadap
paradigma pendidikan yang memisahkan ilmu dari nilai
dan tujuan akhir kehidupan. [lmu yang tidak berfungsi
sebagai hidayah berpotensi melahirkan kecerdasan yang
kering makna, bahkan dapat menjadi sarana kerusakan.
Sebaliknya, ilmu yang dipahami sebagai bentuk



62

hidayah akan menumbuhkan kesadaran bahwa setiap
pengetahuan membawa konsekuensi etis dan tanggung
jawab spiritual.

Dengan demikian, menempatkan ilmu sebagai bentuk
hidayah menegaskan kembali bahwa pendidikan Islam
bukan sekadar proses transfer informasi, melainkan
jalan pembinaan manusia agar mampu berjalan di atas
petunjuk Allah. Inilah relasi normatif antara hidayah
dan ilmu yang menjadi fondasi utama dalam fikih
pendidikan Islam.

2. Hidayah Iman dan Hidayah Ilmu

Dalam kajian Islam, hidayah tidak bersifat tunggal dan
seragam, melainkan memiliki tingkatan dan bentuk
yang saling berkaitan. Dua bentuk hidayah yang
penting dalam konteks pendidikan adalah hidayah
iman dan hidayah ilmu. Keduanya memiliki karakter,
fungsi, dan implikasi yang berbeda, namun tidak dapat
dipisahkan satu sama lain.

Hidayah Iman

Hidayah 1man adalah petunjuk Allah yang
mengantarkan seseorang kepada pembenaran hati
terhadap kebenaran Ilahi, khususnya dalam aspek
akidah dan keyakinan. Hidayah ini bekerja pada ranah
qalbu, sehingga melahirkan keimanan, ketundukan, dan
kesiapan menerima kebenaran. Al-Qur’an menegaskan
bahwa keimanan merupakan karunia Allah yang tidak
semata-mata dihasilkan oleh argumentasi rasional atau
bukti empiris.



63

Hidayah iman bersifat mendasar dan eksistensial,
karena menjadi fondasi bagi seluruh orientasi hidup
manusia. Tanpa hidayah iman, ilmu pengetahuan
berpotensi kehilangan arah dan tujuan, bahkan dapat
digunakan untuk menentang nilai-nilai kebenaran. Oleh
karena itu, iman menjadi prasyarat spiritual bagi
kebermaknaan ilmu.

Hidayah Ilmu

Hidayah ilmu adalah  petunjuk Allah yang
memampukan manusia untuk memahami,
mengembangkan, dan mengamalkan pengetahuan
secara benar. Hidayah ini bekerja melalui akal yang
dibimbing oleh wahyu dan diterangi oleh qalbu yang
hidup. Hidayah ilmu tidak hanya berkaitan dengan
pengetahuan keagamaan, tetapt juga mencakup
pemahaman terhadap realitas kehidupan dan alam
semesta.

Hidayah ilmu bersifat fungsional dan operasional,
karena berkaitan langsung dengan kemampuan manusia
dalam mengelola ilmu dan menjalankan peran
kekhalifahan. Namun, hidayah ilmu tidak akan
menghasilkan keberkahan apabila tidak ditopang oleh
hidayah iman.

Relasi Hidayah Iman dan Hidayah Ilmu

Relasi antara hidayah iman dan hidayah ilmu bersifat
integratif dan hierarkis. Hidayah iman menjadi
fondasi batin yang membuka galbu, sementara hidayah
ilmu mengisi dan mengarahkan akal. Iman tanpa ilmu
berpotensi melahirkan sikap jumud dan fanatisme,



64

sedangkan ilmu tanpa iman berisiko menumbuhkan
kesombongan dan penyimpangan nilai.

Dalam kerangka qalbu—fitrah—akal, hidayah iman
menghidupkan qalbu dan meluruskan fitrah, sedangkan
hidayah  ilmu  mengoptimalkan  fungsi  akal.
Keseimbangan keduanya melahirkan manusia berilmu
sekaligus beriman, yang mampu memadukan
kecerdasan intelektual dengan kesadaran spiritual.

Implikasi bagi Fikih Pendidikan

Dalam fikih pendidikan Islam, pembedaan antara
hidayah iman dan hidayah ilmu menegaskan bahwa
pendidikan tidak boleh hanya berorientasi pada transfer
pengetahuan. Pendidikan harus dirancang untuk
menumbuhkan iman sekaligus mengembangkan ilmu.
Guru berperan tidak hanya sebagai penyampai materi,
tetapi sebagai pembimbing yang menanamkan
keimanan dan mengarahkan ilmu agar bernilai ibadah.

Dengan demikian, memahami hidayah iman dan
hidayah ilmu secara proporsional menjadi kunci dalam
membangun pendidikan Islam yang utuh, seimbang,
dan bermakna. Pendidikan yang berhasil adalah
pendidikan yang mampu menghadirkan ilmu sebagai
cahaya bagi iman, dan iman sebagai penuntun bagi
ilmu.

3.QS. At-Taghabun [64]: 11 sebagai Dasar
Qalbiyyah

Al-Qur’an secara tegas menempatkan qalbu (hati)
sebagai pusat penerimaan hidayah dan pemahaman



65

yang sejati. Salah satu ayat yang menjadi dasar kuat
bagi pendekatan qalbiyyah dalam epistemologi Islam
adalah firman Allah Swt. dalam QS. At-Taghabun [64]:
11:

O 203l sy s Sl s i V) B (s il s

“Tidak ada suatu musibah pun yang menimpa
seseorang kecuali dengan izin Allah; dan barang siapa
beriman kepada Allah, niscaya Dia akan memberi
petunjuk kepada hatinya. Dan Allah Maha Mengetahui
segala sesuatu.”

Ayat ini menegaskan bahwa hidayah Allah secara
eksplisit diarahkan kepada qalbu, bukan semata-
mata kepada akal. Frasa “yahdi gqalbahu” (Allah
memberi petunjuk kepada hatinya) menunjukkan bahwa
iman yang benar melahirkan kondisi batin yang
terbimbing, tenang, dan mampu menerima kebenaran
dalam berbagai situasi kehidupan, termasuk dalam
menghadapi ujian dan peristiwa yang tidak sepenuhnya
dapat dijelaskan secara rasional.

Para mufasir menjelaskan bahwa hidayah galbu dalam
ayat ini bermakna kemampuan untuk:

1) Menerima ketetapan Allah dengan lapang

2) Memahami hikmah di balik peristiwa

3) Tidak terjerumus pada kegelisahan, penolakan,
atau keputusasaan

Dengan demikian, ayat ini menunjukkan bahwa
pemahaman yang benar terhadap realitas tidak selalu



66

lahir dari analisis rasional, tetapi dari qalbu yang
beriman dan tersambung dengan Allah.

Dalam konteks epistemologi pendidikan Islam, QS. At-
Taghabun [64]: 11 memberikan dasar normatif bahwa
iman merupakan prasyarat hidayah qalbiyyah, dan
hidayah qalbiyyah merupakan fondasi bagi lahirnya
ilmu yang bermakna. Akal dapat menganalisis sebab-
akibat, tetapi hanya qalbu yang mendapatkan hidayah
yang mampu menangkap makna, hikmah, dan arah nilai
dari pengetahuan tersebut.

Ayat ini juga menegaskan urutan epistemologis yang
sejalan  dengan  pendekatan  qalbu-—fitrah—akal.
Hidayah bermula dari iman yang menghidupkan galbu,
kemudian meluruskan fitrah dalam memaknai realitas,
dan selanjutnya mengarahkan kerja akal agar tidak
menyimpang dari nilai-nilai kebenaran. Tanpa hidayah
qalbu, akal berpotensi bekerja secara kering, bahkan
melahirkan penolakan terhadap ketetapan Allah.

Dalam kerangka fikih pendidikan, QS. At-Taghabun
[64]: 11 menjadi dasar bahwa proses belajar tidak
cukup dibangun di atas logika dan metode semata,
tetapi harus disertai pembinaan iman dan kebeningan
qalbu. Peserta didik yang qalbunya terbimbing akan
lebith mudah menerima ilmu sebagai hidayah, bukan
sekadar informasi, serta memandang usaha belajar
sebagai bagian dari ibadah dan pengabdian kepada
Allah.

Dengan demikian, ayat ini menegaskan bahwa qalbu
bukan elemen pinggiran dalam pendidikan Islam,
melainkan pusat epistemologis yang menentukan



67

apakah ilmu menjadi cahaya petunjuk atau sekadar
pengetahuan yang hampa makna.

BAB IV
QALBU SEBAGAI PENERIMA AWAL ILMU DAN
HIDAYAH

A. Makna Qalbu dalam Al-Qur’an

1.Definisi qalbu secara bahasa dan istilah

a.Qalbu Secara Bahasa

Secara bahasa, kata qalbu («—ds) berasal dari akar kata

Qi — Clyang bermakna membalik, berbolak-balik,
berubah, atau berpindah keadaan. Makna etimologis
ini menunjukkan bahwa galbu memiliki sifat dinamis,
tidak statis, dan selalu berada dalam kemungkinan
menerima atau menolak kebenaran.

Dalam bahasa Arab klasik, kata galb digunakan untuk
menunjukkan sesuatu yang:

1) Menjadi pusat atau inti suatu perkara
2) Mudah berubah arah dan kondisi
3) Menentukan kualitas keseluruhan suatu entitas

Makna ini sejalan dengan hadis Nabi Muhammad saw.:

MuMHUcMSM‘@m&_\ALAM cmm‘uﬁub‘i\
:_.mu,um‘mm\

“Ketahuilah, dalam tubuh terdapat segumpal daging;
jika 1a baik, maka baiklah seluruh tubuh, dan jika ia



68

rusak, maka rusaklah seluruh tubuh. Ketahuilah, itulah
qalbu.”(HR. al-Bukhari dan Muslim)

Hadis ini memperkuat makna bahasa qalbu sebagai
pusat penentu kualitas manusia secara keseluruhan.

b. Qalbu Secara Istilah

Secara istilah dalam tradisi keilmuan Islam, qalbu
adalah entitas batiniah manusia yang menjadi pusat
kesadaran spiritual, penerimaan hidayah, pemahaman
kebenaran, dan orientasi moral, yang melampaui fungsi
biologis jantung dan rasionalitas akal semata.

Para ulama mendefinisikan qalbu dalam dua lapisan
makna:

1) Qalbu jasmani, yaitu organ fisik berupa jantung
yang berfungsi memompa darah.

2) Qalbu ruhani, yaitu substansi halus (lafifah
rabbaniyyah) yang berkaitan dengan ruh, menjadi
tempat iman, niat, ilmu, dan hidayah.

Al-Ghazali menjelaskan bahwa qalbu hakiki bukanlah
jantung fisik, melainkan:

“Suatu realitas halus yang bersifat ketuhanan, yang
dengannya manusia mengetahui, memahami, dan
menerima cahaya Ilahi.”

Dalam Al-Qur’an, qalbu diposisikan sebagai:

1) Alat memahami (tafakkur dan ta‘aqqul)
2) Wadah iman dan kufur
3) Tempat turunnya hidayah dan ketenangan



69

4) Pusat niat dan tanggung jawab moral

Sebagaimana firman Allah Swt.:

ssdall b Al Gglal) aad (Sl el s Y g

“Sesungguhnya bukanlah mata itu yang buta, tetapi
yang buta ialah hati yang berada di dalam dada.”(QS.
Al-Hajj [22]: 46)

Ayat ini menegaskan bahwa kebutaan epistemologis
dan moral bukan bersumber dari ketiadaan akal atau
indera, melainkan dari rusaknya galbu.

c. Sintesis Definisi Operasional dalam Buku Ini

Berdasarkan makna bahasa dan istilah di atas, galbu
dalam buku in1 didefinisikan sebagai:

Pusat kesadaran batin manusia yang bersifat dinamis,
menjadi penerima awal wahyu dan hidayah, tempat
bersemayamnya iman dan fitrah, serta fondasi utama
bagi kerja akal dalam mengolah pengetahuan.

Definisi ini menempatkan qalbu sebagai fondasi
epistemologis dalam fikih pendidikan, sehingga ilmu
tidak dipahami sekadar sebagai hasil olah rasio, tetapi
sebagai cahaya yang pertama kali diterima oleh qalbu
yang bersih dan terbimbing.

2.Qalbu sebagai Pusat Iman, Niat, dan
Kesadaran



70

Dalam epistemologi Islam, qalbu menempati posisi
sentral sebagai pusat iman, niat, dan kesadaran
manusia. Ketiganya merupakan fondasi batin yang
menentukan arah penerimaan ilmu, kualitas amal, dan
orientasi hidup seseorang. Oleh karena itu, pembahasan
qalbu tidak dapat dipisahkan dari pembahasan iman,
niat, dan kesadaran, sebab ketiganya bersemayam dan
beroperasi dalam satu pusat batin yang sama.

a. Qalbu sebagai Pusat Iman

Al-Qur’an dan hadis menegaskan bahwa iman tidak
bersemayam di akal, tetapi di qalbu. Akal berfungsi
memahami dalil dan argumentasi keimanan, namun
keputusan menerima atau menolak kebenaran terjadi di
galbu. Allah Swt. berfirman:

Gl g Uy Uil 15658 013 1 sl Al Gl G il
ol 5B

“Orang-orang Arab Badui itu berkata, ‘Kami telah
beriman.” Katakanlah, ‘Kamu belum beriman, tetapi
katakanlah kami telah berserah diri, karena iman itu
belum masuk ke dalam hatimu.””(QS. Al-Hujurat [49]:
14)

Ayat ini menunjukkan bahwa iman adalah realitas
batiniah yang tertanam di qalbu, bukan sekadar
pengakuan lisan atau pemahaman intelektual. Dalam
konteks pendidikan, hal ini menegaskan bahwa
keberhasilan pendidikan agama tidak diukur semata
dari penguasaan materi, tetapi dari tumbuhnya iman
yang hidup di dalam qalbu peserta didik.



71

b.Qalbu sebagai Pusat Niat

Niat merupakan orientasi batin yang menentukan nilai
suatu amal. Dalam Islam, nilai perbuatan tidak
ditentukan oleh bentuk lahirnya, tetapi oleh niat yang
bersemayam di gqalbu. Rasulullah saw. bersabda:

iy gk

“Sesungguhnya amal-amal itu tergantung pada
niatnya.”(HR. al-Bukhari dan Muslim)

Hadis ini menegaskan bahwa qalbu adalah pusat
penentu kualitas amal, termasuk aktivitas belajar,
mengajar, dan menuntut ilmu. Dalam fikih pendidikan,
belajar tidak bernilai ibadah jika tidak disertai niat yang
benar, meskipun secara akademik menghasilkan
prestasi tinggi.

Dengan demikian, pendidikan Islam harus diarahkan
pada pembentukan niat yang lurus: belajar sebagai
ibadah, mencari ilmu sebagai amanah, dan
mengamalkan pengetahuan sebagai bentuk pengabdian
kepada Allah dan kemaslahatan manusia.

c. Qalbu sebagai Pusat Kesadaran

Qalbu juga merupakan pusat kesadaran manusia, baik
kesadaran spiritual maupun moral. Kesadaran ini
mencakup kemampuan membedakan yang benar dan
salah, merasakan kehadiran Allah, serta menyadari
tanggung jawab etis atas setiap tindakan. Al-Qur’an
menyebutkan bahwa rusaknya qalbu menyebabkan



72

hilangnya kesadaran, meskipun akal masih berfungsi
secara teknis:

e Osein ¥ Goslt agd

“Mereka mempunyai hati, tetapi tidak dipergunakannya
untuk memahami.”(QS. Al-A‘raf [7]: 179)

Ayat ini menunjukkan adanya manusia yang secara
kognitif mampu berpikir, namun secara qalbiyyah
kehilangan kesadaran nilai dan arah hidup. Dalam
konteks ini, galbu yang hidup melahirkan kesadaran
etis, sedangkan qalbu yang mati melahirkan
pengetahuan yang kering dari nilai dan berpotensi
destruktif.

d. Implikasi Epistemologis dan Pendidikan

Dengan menempatkan qalbu sebagai pusat iman, niat,
dan kesadaran, epistemologi Islam menegaskan bahwa
ilmu bukan sekadar produk rasio, tetapi hasil integrasi
antara hidayah qalbu, kesucian niat, dan pengolahan
akal. Ilmu yang lahir dari qalbu yang bersih akan
membawa cahaya, hikmah, dan kemanfaatan,
sedangkan ilmu yang lahir dari qalbu yang lalai
berpotensi menjadi alat kesombongan dan kerusakan.

Dalam kerangka fikih pendidikan, implikasinya adalah:

1) Pendidikan harus dimulai dari pembinaan iman
dan niat

2) Proses belajar harus disertai penyadaran spiritual
dan moral



73

3) Evaluasi pendidikan tidak hanya bersifat kognitif,
tetapi juga qalbiyyah

Dengan demikian, gqalbu bukan hanya objek pembinaan
spiritual, tetapi subjek epistemologis utama yang
menentukan arah lahirnya ilmu dan peradaban manusia.

B. Qalbu dan Proses Penerimaan Ilmu
1. Qalbu sebagai Tempat Ilham

Dalam epistemologi Islam, proses penerimaan ilmu
tidak semata-mata berlangsung melalui akal dan
pengalaman empiris, tetapi juga melalui ilham yang
bersemayam di dalam qalbu. I[lham merupakan bentuk
petunjuk batin yang Allah anugerahkan kepada hamba-
Nya sebagai cahaya penuntun dalam memahami
kebenaran, membedakan yang hak dan batil, serta
mengarahkan amal dan pengetahuan. Oleh karena itu,
qalbu diposisikan sebagai ruang penerimaan awal
ilham, sebelum pengetahuan tersebut diolah dan
disistematisasi oleh akal.

Al-Qur’an memberikan landasan normatif mengenai
ilham sebagai anugerah Allah kepada galbu manusia.
Firman Allah Swt.:

o1 3855 U 58 Lgraglie
“Maka Allah mengilhamkan kepada jiwa itu (jalan)
kefasikan dan ketakwaannya.”(QS. Asy-Syams [91]: 8)

Ayat 1in1i menegaskan bahwa ilham merupakan
mekanisme batiniah yang dianugerahkan langsung oleh



74

Allah, yang berfungsi memberikan kesadaran moral dan
arah nilai. [Tham tidak bekerja melalui proses logika
formal, melainkan melalui kejernthan qalbu yang
terhubung dengan fitrah dan iman.

Dalam tradisi keilmuan Islam, ilham dipahami sebagai
pengetahuan intuitif yang diberikan Allah kepada
hamba-Nya yang hatinya bersih, jujur, dan bertakwa.
Para ulama, khususnya dari kalangan sufi dan ulama
akhlak, menjelaskan bahwa ilham muncul sebagai:

1) Dorongan kuat menuju kebaikan

2) Kejelasan batin dalam menentukan sikap

3) Pemahaman makna di balik suatu peristiwa

4) Keteguhan hati dalam memilih jalan yang benar

Namun demikian, ilham bukan wahyu, dan tidak
memiliki otoritas syariat yang mengikat umat. [Tham
bersifat personal dan kontekstual, berfungsi sebagai
penguat pemahaman dan pengamalan ilmu, bukan
sebagai sumber hukum baru.

Dalam konteks pendidikan, galbu sebagai tempat ilham
menunjukkan bahwa proses belajar sejati tidak hanya
terjadi di ruang kelas atau melalui teks dan ceramah,
tetapi juga melalui pengalaman batin yang lahir dari
kesungguhan, keikhlasan, dan kedekatan kepada Allah.
Seorang pendidik atau peserta didik yang qalbunya
bersih sering kali memperoleh kejelasan pemahaman,
inspirasi metode, dan kedalaman makna yang tidak
sepenuhnya dapat dijelaskan secara empiris.



75

Namun, karena ilham bersifat batiniah dan subjektif,
Islam menetapkan batas epistemologis yang jelas.
[Tham harus:

1) Tidak bertentangan dengan Al-Qur’an dan Sunnah
2) Selaras dengan prinsip akal sehat
3) Menguatkan nilai moral dan kemaslahatan

Dalam kerangka fikih pendidikan, ilham berfungsi
sebagai penguat dan pendorong internal dalam proses
pencarian ilmu. Ia menghidupkan motivasi belajar,
meluruskan niat, dan membantu akal dalam menangkap
makna terdalam dari pengetahuan. Qalbu yang
menerima ilham akan melahirkan ilmu yang bernilai,
beradab, dan berorientasi pada kemanfaatan.

Dengan demikian, qalbu sebagai tempat ilham
menegaskan bahwa epistemologi Islam bersifat
integratif: qalbu menerima ilham, fitrah mengarahkan
kecenderungannya, dan akal mengolahnya menjadi

1Imu pengetahuan yang terstruktur. Tanpa kejernihan qalbu, ilham sulit
diterima; tanpa bimbingan wahyu dan akal, ilham berpotensi
disalahpahami. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus membina qalbu
agar tetap jernih, terbuka, dan terhubung dengan sumber hidayah Ilahi.

2.Hubungan qalbu dengan niat dan kemauan

Dalam perspektif Islam, qalbu merupakan pusat
pengendali batin yang menghubungkan niat dan
kemauan manusia. Niat (niyyah) dan kemauan (iradah)
bukanlah aktivitas lahiriah atau semata-mata produk
rasional, melainkan keputusan batin yang lahir dari
kondisi dan orientasi qalbu. Oleh karena itu, kualitas
niat dan arah kemauan sangat ditentukan oleh
kejernithan dan kesehatan qalbu.



76

1. Qalbu sebagai Sumber Niat

Niat dalam Islam didefinisikan sebagai kehendak batin
yang terarah untuk melakukan suatu perbuatan
karena tujuan tertentu. Tempat niat bukanlah lisan
atau akal, melainkan qalbu. Rasulullah saw.
menegaskan bahwa nilai amal sepenuhnya bergantung
pada niat:

iy gk

“Sesungguhnya amal-amal itu bergantung pada niat.”
(HR. al-Bukhari dan Muslim)

Hadis ini menunjukkan bahwa galbu berperan sebagai
penentu orientasi nilai suatu tindakan. Dua perbuatan
yang secara lahiriah sama dapat memiliki nilai yang
sangat berbeda karena perbedaan niat di dalam gqalbu.
Dalam konteks ilmu dan pendidikan, aktivitas belajar,
mengajar, dan meneliti memperoleh nilai ibadah
apabila niatnya tertuju kepada Allah dan kemaslahatan
umat.

Qalbu yang hidup akan melahirkan niat yang ikhlas,
sedangkan qalbu yang tercemar akan melahirkan niat
yang menyimpang, seperti riya’, ambisi duniawi
semata, atau kesombongan intelektual.

2. Qalbu sebagai Pengarah Kemauan (Iradah)

Kemauan (irddah) adalah dorongan batin yang
mendorong seseorang untuk merealisasikan niat dalam
bentuk tindakan nyata. Jika niat menentukan arah, maka



77

kemauan menentukan kekuatan dan keteguhan dalam
melangkah. Dalam hal ini, qalbu berfungsi sebagai
motor penggerak internal yang menguatkan atau
melemahkan kemauan seseorang.

Al-Qur’an  menunjukkan bahwa  kuat-lemahnya
kemauan manusia berkaitan erat dengan kondisi qalbu:

Ul ya 0 a2 3138 (aa agaglé 8

Dalam hati mereka ada penyakit, lalu Allah menambah
penyakit itu.”(QS. Al-Bagarah [2]: 10)

Ayat 1ini mengisyaratkan bahwa penyakit qalbu
menyebabkan lemahnya komitmen dan kemauan untuk
berjalan di atas kebenaran. Sebaliknya, qalbu yang
sehat akan melahirkan kemauan yang kuat, istigamah,
dan tahan terhadap godaan serta rintangan.

Dalam konteks pendidikan, kemauan belajar tidak
semata-mata bergantung pada metode atau fasilitas,
tetapi sangat dipengaruhi oleh kondisi qalbu peserta
didik—apakah ia memiliki kesadaran makna, tujuan
hidup, dan keikhlasan dalam menuntut ilmu.

3. Relasi Niat, Kemauan, dan Kesadaran Qalbiyyah

Niat dan kemauan tidak berdiri sendiri, melainkan
beroperasi dalam satu sistem kesadaran galbiyyah.
Qalbu yang tercerahkan akan:

1) Melahirkan niat yang lurus
2) Menguatkan kemauan untuk beramal
3) Menjaga konsistensi antara tujuan dan tindakan



78

Sebaliknya, galbu yang lalai akan melahirkan niat yang
kabur dan kemauan yang rapuh. Inilah sebabnya
mengapa Islam menekankan tazkiyatun nafs (penyucian
jiwa) sebagai prasyarat lahirnya amal dan ilmu yang
bernilai.

4. Implikasi terhadap Proses Ilmu dan Pendidikan

Dalam kerangka fikih pendidikan dan epistemologi
ilmu, hubungan qalbu dengan niat dan kemauan
menegaskan bahwa:

1) Proses pencarian ilmu harus dimulai dari
pembinaan niat

2) Kemauan belajar adalah masalah qalbiyyah,
bukan semata psikologis

3) Pendidikan Islam harus menyentuh dimensi batin,
bukan hanya kognisi

[lmu yang lahir dari niat yang ikhlas dan kemauan yang
kuat akan menghasilkan pengetahuan yang membawa
keberkahan dan kemanfaatan. Sebaliknya, ilmu yang
lahir dari qalbu yang rusak berpotensi menjadi alat
dominasi, kesombongan, dan kerusakan sosial.

3. Penyakit Hati dan Penghalang Ilmu

Dalam epistemologi Islam, keberhasilan seseorang
dalam menerima, memahami, dan mengamalkan ilmu
sangat ditentukan oleh kesehatan qalbu. Qalbu yang
bersih dan hidup akan menjadi media yang jernih bagi
turunnya hidayah dan ilham, sedangkan qalbu yang
sakit atau rusak akan menjadi penghalang utama bagi
masuknya ilmu yang benar. Oleh karena itu, penyakit



79

hati (amrad al-qulitb) dipandang sebagai faktor
epistemologis, bukan sekadar problem moral atau
spiritual.

a Hakikat Penyakit Hati

Penyakit hati adalah kondisi batin yang menyebabkan
qalbu kehilangan kejernihan, kepekaan terhadap
kebenaran, dan keterbukaan terhadap hidayah. Al-
Qur’an menyebut penyakit hati sebagai sebab utama
penyimpangan sikap dan pemahaman:

Laja 40 a83138 (s agaold i

“Dalam hati mereka ada penyakit, lalu Allah menambah
penyakit itu.”(QS. Al-Baqgarah [2]: 10)

Ayat ini menunjukkan bahwa penyakit hati bukan
hanya melemahkan iman, tetapi juga menghalangi
proses pemahaman dan penerimaan kebenaran. Qalbu
yang sakit cenderung menolak ilmu yang tidak sejalan
dengan hawa nafsu atau kepentingannya.

2. Bentuk-Bentuk Penyakit Hati sebagai Penghalang
IImu

Beberapa penyakit hati yang secara langsung
menghambat lahirnya ilmu yang benar antara lain:

a. Kesombongan (Kibr)

Kesombongan menjadikan seseorang merasa cukup
dengan pengetahuannya dan menolak kebenaran dari



80

pihak lain. Al-Qur’an menegaskan bahwa kesombongan
menutup qalbu dari kebenaran:

AN iy il B G (il AU (e Gyl

“Aku akan memalingkan dari ayat-ayat-Ku orang-orang
yang menyombongkan diri di bumi tanpa alasan yang
benar.”(QS. Al-A‘raf [7]: 146)

Dalam dunia pendidikan, kesombongan intelektual
menghalangi sikap rendah hati ilmiah (intellectual
humility) yang merupakan syarat utama perkembangan
ilmu.

b. Riya’ dan Cinta Popularitas

Riya’ mengubah orientasi ilmu dari ibadah menjadi
pencitraan. Ilmu yang dicari untuk pujian dan
pengakuan sosial kehilangan keberkahannya dan sulit
membawa pencerahan.

c. Hasad (Iri dan Dengki)

Hasad merusak kejernihan qalbu dan mendorong
penolakan terhadap kebenaran yang datang dari orang
lain. Penyakit in1 menutup pintu kolaborasi ilmiah dan
objektivitas akademik.

d. Hawa Nafsu dan Kepentingan Duniawi

Ketundukan kepada hawa nafsu menyebabkan ilmu
diperalat untuk membenarkan kepentingan tertentu. Al-
Qur’an mengingatkan:



81

3R Agl) 3881 o el

“Maka pernahkah kamu melihat orang yang menjadikan
hawa nafsunya sebagai tuhannya?”’(QS. Al-Jatsiyah
[45]: 23)

3. Dampak Penyakit Hati terhadap Proses Ilmu

Penyakit hati berdampak langsung pada proses
epistemologis, antara lain:

1) Melemahkan keikhlasan dalam menuntut ilmu

2) Mengaburkan kemampuan membedakan yang
benar dan salah

3) Menutup galbu dari ilham dan hidayah

4) Menghasilkan ilmu yang kering dari nilai dan
hikmah

Akibatnya, ilmu tidak lagi menjadi cahaya, tetapi dapat
berubah menjadi alat legitimasi kesalahan dan
kerusakan sosial.

4. Penyucian Qalbu sebagai Prasyarat llmu

Islam menempatkan penyucian qalbu (tazkiyatun nafs)
sebagai syarat utama keberhasilan ilmu. Allah Swt.
berfirman:

W& o puldi 38

“Sungguh beruntung orang yang menyucikan jiwanya.”
(QS. Asy-Syams [91]: 9)



82

Dalam kerangka fikih pendidikan, tazkiyah bukan
sekadar amalan spiritual personal, tetapi strategi
epistemologis untuk melahirkan ilmu yang benar,
bermanfaat, dan beradab.

5. Implikasi Pendidikan
Pendidikan Islam harus secara sadar:

1) Menyentuh pembinaan akhlak dan kebersihan
qalbu

2) Mengintegrasikan adab sebelum ilmu

3) Menumbuhkan sikap rendah hati, ikhlas, dan jujur
dalam belajar

Dengan demikian, penyembuhan penyakit hati menjadi
bagian tak terpisahkan dari proses pembelajaran, agar
ilmu yang lahir benar secara metodologis dan lurus
secara moral.

C. Qalbu dalam Perspektif Ulama Klasik
Pandangan Al-Ghazali tentang Qalbu

Imam Abiu Hamid al-Ghazalt (w. 505 H) menempatkan
qalbu sebagai pusat utama kehidupan spiritual, moral,
dan intelektual manusia. Dalam karya-karyanya,
terutama  [hya’ ‘Ulam al-Din, al-Ghazali
mengembangkan konsep qalbu yang tidak hanya
bersifat etis dan sufistik, tetapi juga memiliki implikasi
epistemologis yang mendalam terhadap lahirnya ilmu
pengetahuan.

1. Hakikat Qalbu Menurut Al-Ghazali



83

Al-Ghazali membedakan galbu dalam dua pengertian
utama. Pertama, qalbu dalam makna fisik, yaitu organ
jantung yang berada di dalam dada. Kedua, qalbu dalam
makna hakiki, yaitu substansi batiniah yang bersifat
halus (lafifah rabbaniyyah), yang menjadi pusat
kesadaran, pengetahuan, dan kedekatan manusia
dengan Allah.

Menurut al-Ghazali, qalbu hakiki inilah yang menjadi
objek perintah, larangan, pahala, dan siksa. Ia
menyatakan bahwa qalbu merupakan tempat:

1) Iman dan kekufuran
2) Ilmu dan kebodohan
3) Keikhlasan dan kemunafikan

Dengan demikian, gqalbu bukan sekadar simbol
spiritual, melainkan subjek aktif dalam proses
mengetahui dan beragama.

2. Qalbu sebagai Alat Mengetahui

Al-Ghazali menegaskan bahwa qalbu memiliki
kemampuan untuk mengetahui kebenaran secara
langsung, terutama dalam perkara-perkara metafisik
dan spiritual, melalui apa yang ia sebut sebagai kasyf
(tersingkapnya kebenaran). Dalam pandangannya, akal
memiliki keterbatasan dalam menjangkau hakikat
terdalam realitas, sementara qalbu yang disucikan
mampu menerima cahaya pengetahuan dari Allah.

Ia menyatakan bahwa ilmu sejati adalah cahaya (niir)
yang Allah letakkan di dalam qalbu, bukan sekadar



84

kumpulan informasi atau hasil penalaran logis. Hal ini
selaras dengan pernyataannya bahwa:

“Ilmu bukanlah banyaknya riwayat, tetapi cahaya yang
Allah letakkan di dalam galbu.”

Pernyataan ini menunjukkan bahwa menurut al-
Ghazali, proses epistemologis tertinggi terjadi ketika
qalbu telah bersih dari penyakit dan siap menerima
cahaya Ilahi.

3. Hubungan Qalbu, Akal, dan Wahyu

Dalam konstruksi pemikirannya, al-Ghazali tidak
menafikan peran akal, tetapi menempatkannya dalam
posisi yang melayani qalbu. Akal berfungsi menyusun,
mengklasifikasi, dan menjelaskan  pengetahuan,
sedangkan qalbu berfungsi menerima kebenaran dan
menentukan orientasi makna.

Wahyu, dalam pandangan al-Ghazali, adalah sumber
kebenaran tertinggi yang membimbing qalbu dan
mengarahkan kerja akal. Qalbu yang terhubung dengan
wahyu akan menghasilkan ilmu yang benar, sedangkan
akal yang bekerja tanpa bimbingan qalbu berpotensi
melahirkan kesesatan intelektual.

Dengan demikian, al-Ghazali membangun relasi
integratif antara wahyu, qalbu, dan akal, yang menjadi
fondasi epistemologi Islam.

4. Penyucian Qalbu sebagai Syarat Ilmu

Al-Ghazali menegaskan bahwa penyucian qalbu
(tazkiyat al-qalb) merupakan prasyarat utama untuk



85

memperoleh ilmu yang hakiki. Tanpa penyucian, qalbu
tertutup oleh hijab nafsu, kesombongan, dan cinta
dunia, sehingga cahaya ilmu tidak dapat masuk.

[a mengibaratkan qalbu seperti cermin: jika cermin itu
kotor, maka cahaya tidak akan terpantul dengan
sempurna. Oleh karena itu, adab, akhlak, dan
mujahadah menjadi bagian tak terpisahkan dari proses
pencarian ilmu.

5. Relevansi Pandangan Al-Ghazali dalam Fikih
Pendidikan

Pandangan al-Ghazali tentang qalbu memiliki relevansi
yang kuat dalam pengembangan fikih pendidikan Islam.
Ia menegaskan bahwa pendidikan bukan hanya transfer
ilmu, tetapi proses penyucian qalbu dan pembentukan
adab. Ilmu yang lahir dari qalbu yang bersih akan
melahirkan hikmah, sedangkan ilmu yang lahir dari
qalbu yang lalai berpotensi menjadi sumber kerusakan.

Dalam konteks pendidikan kontemporer, pemikiran al-
Ghazali menjadi kritik terhadap pendekatan pendidikan
yang terlalu menekankan aspek kognitif dan
mengabaikan pembinaan batin.

2.Ibn Qayyim dan Ibn Taymiyyah

Dalam tradisi ulama klasik, Ibn Taymiyyah (w. 728 H)
dan muridnya Ibn Qayyim al-Jawziyyah (w. 751 H)
memberikan kontribusi penting dalam memahami galbu
sebagai pusat iman, ilmu, dan amal. Berbeda dengan
pendekatan  sufistik-filosofis ~ al-Ghazali  yang
menekankan kasyf dan penyucian batin, Ibn Taymiyyah



86

dan Ibn Qayyim mengembangkan pendekatan normatif-
skriptural yang menekankan keterikatan galbu dengan
wahyu dan amal nyata.

a. Pandangan Ibn Taymiyyah tentang Qalbu

Ibn Taymiyyah menegaskan bahwa qgalbu merupakan
pusat iman dan pengetahuan, sekaligus sumber gerak
amal manusia. Dalam pandangannya, iman bukan
sekadar keyakinan intelektual, tetapi realitas qalbiyyah
yang meliputi pembenaran hati, ucapan lisan, dan
perbuatan anggota badan.

[a menolak pemisahan antara pengetahuan dan amal,
karena menurutnya ilmu sejati adalah ilmu yang
menggerakkan qalbu untuk tunduk kepada kebenaran.
Qalbu yang sehat akan menerima kebenaran wahyu
dengan lapang, sedangkan gqalbu yang rusak akan
menolak kebenaran meskipun akal telah memahaminya.

Ibn Taymiyyah menegaskan bahwa sumber kerusakan
pemahaman bukan terletak pada keterbatasan dalil,
tetapi pada penyimpangan galbu akibat hawa nafsu dan
kepentingan duniawi. Oleh karena itu, 1a sangat
menekankan pentingnya ikhlas, ittiba‘ (mengikuti
sunnah), dan tazkiyatun nafs dalam proses pencarian
ilmu.

Dalam kerangka epistemologi, Ibn Taymiyyah
memandang bahwa galbu yang tunduk kepada wahyu
akan menghasilkan pemahaman yang lurus, sedangkan
akal yang bekerja tanpa bimbingan qalbu dan wahyu
akan mudah tergelincir.



87

b. Pandangan Ibn Qayyim al-Jawziyyah tentang
Qalbu

Ibn Qayyim memperluas dan memperdalam pemikiran
gurunya dengan memberikan analisis psikologis-
spiritual yang lebih rinci tentang galbu. [a memandang
qalbu sebagai raja yang mengendalikan seluruh anggota
badan. Jika qalbu baik, maka baik pula seluruh perilaku
manusia.

Menurut Ibn Qayyim, qalbu memiliki tiga kondisi
utama:

1) Qalbu yang sehat (qalb salim) qalbu yang bersih
dari syirik, keraguan, dan dominasi hawa nafsu.

2) Qalbu yang sakit galbu yang masih hidup, tetapi
tercemar oleh penyakit seperti riya’, hasad, dan
cinta dunia.

3) Qalbu yang mati qalbu yang tertutup dari
kebenaran dan tidak lagi peka terhadap hidayah.

Dalam konteks ilmu, Ibn Qayyim menegaskan bahwa
ilmu yang bermanfaat adalah ilmu yang menyentuh
qalbu dan menggerakkan amal. Ilmu yang hanya
berhenti pada tataran informasi tanpa membentuk
kesadaran dan akhlak dinilai sebagai ilmu yang tidak
membawa cahaya.

Ia juga menekankan bahwa galbu merupakan tempat
bersemayamnya mahabbah (cinta), khauf (takut), dan
raja’ (harap), yang ketiganya berperan penting dalam
membentuk motivasi belajar dan ketekunan dalam
amal.



88

c. Relasi Qalbu, Ilmu, dan Amal menurut Keduanya

Baik Ibn Taymiyyah maupun Ibn Qayyim sepakat
bahwa:

1) Qalbu adalah pusat iman dan ilmu

2) Ilmu yang benar harus melahirkan amal

3) Penyimpangan ilmu bersumber dari kerusakan
qalbu

4) Penyucian galbu merupakan prasyarat
pemahaman yang lurus

Mereka menolak epistemologi yang memisahkan antara
pengetahuan dan nilai, serta mengkritik pendekatan
rasionalistik murni yang mengabaikan peran qalbu dan
wahyu.

d. Relevansi bagi Fikih Pendidikan

Pandangan Ibn Taymiyyah dan Ibn Qayyim
memberikan fondasi kuat bagi fikih pendidikan Islam,
khususnya dalam menegaskan bahwa:

1) Pendidikan harus menyentuh dimensi iman dan
amal

2) [lmu dinilai dar1 dampaknya terhadap akhlak dan
ketaatan

3) Pembinaan qalbu merupakan inti dari proses
pendidikan

Dengan demikian, konsep qalbu dalam pemikiran
kedua tokoh ini memperkuat gagasan bahwa lahirnya
ilmu pengetahuan harus didahului oleh kesehatan qalbu



89

dan ketundukan kepada wahyu, agar ilmu benar-benar
menjadi cahaya dan rahmat bagi manusia.

3.Implikasi bagi pendidikan

Pandangan ulama klasik seperti al-Ghazali, Ibn
Taymiyyah, dan Ibn Qayyim tentang qalbu memberikan
implikasi yang sangat mendasar bagi konsep dan
praktik pendidikan Islam. Qalbu tidak hanya dipahami
sebagai objek pembinaan moral, tetapi sebagai fondasi
epistemologis dan pedagogis yang menentukan arah,
kualitas, dan tujuan pendidikan.

1. Pendidikan sebagai Proses Pembinaan Qalbu

Implikasi pertama adalah perubahan paradigma
pendidikan: dari sekadar transfer pengetahuan menuju
pembinaan qalbu. Pendidikan Islam harus dimulai
dengan penyucian qalbu (tazkiyat al-qalb), karena
qalbu yang bersih menjadi prasyarat bagi masuknya
ilmu yang benar dan bermanfaat.

Dalam praktik pendidikan, hal ini menuntut:

1) Penanaman keikhlasan dan adab sebelum
penguasaan materi

2) Pengintegrasian nilai spiritual dalam setiap mata
pelajaran

3) Pembiasaan refleksi, muhasabah, dan kesadaran
niat dalam belajar

Dengan demikian, keberhasilan pendidikan tidak hanya
diukur dari capaian kognitif, tetapi dari perubahan
sikap, orientasi hidup, dan kualitas iman peserta didik.



90

2. Peneguhan Relasi Ilmu, Iman, dan Amal

Para ulama klasik menegaskan bahwa ilmu sejati adalah
ilmu yang menghidupkan iman dan melahirkan amal.
Implikasi pendidikan dari pandangan ini adalah
penolakan terhadap dikotomi antara ilmu dan nilai.
Setiap ilmu baik keagamaan maupun umum harus
diarahkan pada pembentukan kesadaran moral dan
tanggung jawab sosial.

Dalam konteks ini, kurikulum pendidikan Islam perlu:

1) Mengaitkan materi pelajaran dengan nilai tauhid
dan akhlak

2) Menilai keberhasilan belajar dari dampaknya
terhadap perilaku

3) Menumbuhkan kesadaran bahwa ilmu adalah
amanah, bukan alat kesombongan

3. Peran Guru sebagai Murabbi Qalbiyyah

Guru dalam perspektif pendidikan gqalbiyyah bukan
sekadar pengajar (mu ‘allim), tetapt pendidik jiwa
(murabbi). Keteladanan guru dalam keikhlasan, adab,
dan akhlak menjadi media pendidikan galbu yang
paling efektif.

Implikasinya, guru dituntut untuk:

1) Memiliki integritas spiritual dan moral

2) Menyadari bahwa pengaruh qalbiyyah lebih kuat
daripada metode teknis

3) Mendidik dengan keteladanan, bukan sekadar
instruksi



91

Pandangan in1 sejalan dengan penegasan Ibn Qayyim
bahwa galbu belajar lebih cepat melalui keteladanan
dibandingkan melalui ceramah semata.

4. Pembentukan Niat dan Motivasi Belajar

Dengan menempatkan qalbu sebagai pusat niat dan
kemauan, pendidikan harus secara sadar membina
orientasi niat belajar peserta didik. Motivasi belajar
tidak cukup dibangun melalui insentif eksternal, tetapi
melalui kesadaran makna dan tujuan hidup.

Pendidikan yang berbasis qalbu akan:

1) Mengarahkan belajar sebagai ibadah
2) Menumbuhkan ketekunan dan kesabaran
3) Melahirkan daya juang ilmiah yang berkelanjutan

5. Pencegahan Penyimpangan Ilmu dan Krisis
Moral

Implikasi terakhir adalah fungsi preventif pendidikan
qalbiyyah dalam mencegah penyalahgunaan ilmu. [lmu
yang tidak dibingkai oleh galbu yang sehat berpotensi
melahirkan krisis moral, manipulasi pengetahuan, dan
dehumanisasi.

Dengan pembinaan qalbu, pendidikan Islam mampu:

1) Menjaga ilmu tetap berada dalam koridor etika

2) Mengarahkan kemajuan pengetahuan untuk
kemaslahatan

3) Melahirkan manusia berilmu yang rendah hati dan
bertanggung jawab



92

BAB YV
FITRAH MANUSIA DAN ARAH DASAR
PENGETAHUAN

A.Konsep Fitrah dalam Islam
Definisi fitrah

Fitrah secara bahasa berasal dari kata Arab fatara—
yafturu—fitrah (5_k3— yhiy ,hi) yang berarti membelah,
menciptakan dari keadaan awal, atau mencipta
pertama kali. Dalam konteks ini, fitrah menunjuk pada
kondisi asal penciptaan manusia sebagaimana
dikehendaki Allah sejak awal.

Secara terminologis, fitrah adalah potensi dasar dan
kesiapan bawaan manusia yang Allah tanamkan sejak
lahir untuk mengenal kebenaran, menerima tauhid,
mencintai kebaikan, dan condong kepada nilai-nilai
ilahiah. Fitrah bukanlah pengetahuan jadi, melainkan
kecenderungan internal yang siap berkembang melalui
bimbingan wahyu, pendidikan, dan lingkungan yang
benar.

Allah berfirman:
oo Gl b ) G G had

“(Tetaplah atas) fitrah Allah yang telah menciptakan
manusia menurut fitrah itu.”(QS. ar-Rim [30]: 30)

Dalam hadis Nabi saw.ditegaskan:
ol e A g) aglga 6



93

“Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah...”(HR.
al-Bukhari dan Muslim)

Fitrah dalam Perspektif Keilmuan Islam

1. Fitrah sebagai potensi tauhid
Fitrah mengandung kesiapan untuk mengakui
keesaan Allah dan tunduk kepada-Nya, meskipun
ekspresinya membutuhkan bimbingan wahyu.

2. Fitrah sebagai kesiapan menerima ilmu dan
nilai
Dalam kerangka epistemologi Islam, fitrah adalah
lahan batin yang memungkinkan galbu menerima
kebenaran sebelum akal mengolahnya secara
rasional.

3. Fitrah sebagai orientasi moral dan spiritual
Fitrah menuntun manusia untuk mencintai
kebenaran, keadilan, dan kebaikan, serta merasa
gelisah ketika menyimpang dari nilai ilahiah.

Fitrah Tauhid dan Fitrah Moral
1. Fitrah Tauhid

Fitrah tauhid adalah potensi bawaan manusia untuk
mengenal, mengakui, dan cenderung kepada keesaan
Allah (tauhid) sejak awal penciptaannya. Fitrah ini
merupakan kesiapan batin (qalbiyyah) untuk menerima
kebenaran ilahiah sebelum dibentuk oleh konstruksi
akal dan pengalaman empiris.

Dasar fitrah tauhid ditegaskan dalam Al-Qur’an:



94
ke Gl b ) cled

“(Tetaplah atas) fitrah Allah yang telah menciptakan
manusia menurut fitrah itu.”(QS. ar-Riim [30]: 30)

Serta dalam hadis Nabi:
sohil) e Mg asiza 08

“Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah (tauhid).”
(HR. al-Bukhari dan Muslim)

Dalam perspektif fikih pendidikan, fitrah tauhid
bukanlah pengetahuan teologis yang siap pakai,
melainkan  orientasi  dasar  keimanan  yang
membutuhkan proses ta‘lim, tarbiyah, dan tazkiyah
agar berkembang secara sadar dan kokoh. Ketika fitrah
tauhid terpelihara, peserta didik memiliki kesadaran
bahwa belajar, berusaha, dan beramal adalah bagian
dari penghambaan kepada Allah.

2. Fitrah Moral

Fitrah moral adalah potensi bawaan manusia untuk
membedakan antara kebaikan dan keburukan, mencintai
nilai-nilai luhur, serta memiliki kecenderungan kepada
keadilan dan kejujuran. Fitrah ini menjadi dasar
munculnya tanggung jawab etis dalam kehidupan
pribadi dan sosial.

Allah berfirman:



95
13553 56 gl

“Maka Allah mengilhamkan kepada jiwa itu jalan
kefasikan dan ketakwaannya.”(QS. asy-Syams [91]: 8)

Ayat ini menunjukkan bahwa manusia secara fitri
memiliki kesadaran moral awal, meskipun arah
aktualnya sangat dipengaruhi oleh pendidikan dan
lingkungan.

Dalam kerangka fikih pendidikan, fitrah moral
berfungsi sebagai fondasi pembentukan akhlak.
Pendidikan tidak menciptakan moral dari nol, tetapi
mengaktifkan, mengarahkan, dan menjaga fitrah moral
agar tidak tertutupi oleh hawa nafsu, kebiasaan buruk,
atau sistem nilai yang menyimpang.

3. Relasi Fitrah Tauhid dan Fitrah Moral

Fitrah tauhid dan fitrah moral memiliki hubungan yang
erat dan saling menguatkan. Fitrah tauhid memberi
orientasi  transendental terhadap sumber nilai,
sedangkan fitrah moral menjadi ekspresi praktis dari
kesadaran tauhid dalam perilaku nyata.

Dalam perspektif fikih pendidikan:

a. Tauhid tanpa moral melahirkan keberagamaan
simbolik.

b. Moral tanpa tauhid berpotensi kehilangan arah
dan standar nilai.

c. Pendidikan Islam idealnya menumbuhkan
keduanya secara seimbang.



96

QS. Ar-Ruam: 30 sebagai Dasar Konsep Fitrah
Allah SWT berfirman:

Joadi ¥ € Lg.\lcwl.d\)hﬂu.\l‘dx\u# muamd.@ajeﬂlﬁ
UJASMY‘JAM‘J-\S‘USSJ?-\SS‘U-\JS‘&J d\dhi

“Maka hadapkanlah wajahmu kepada agama yang
lurus; (tetaplah atas) fitrah Allah yang telah
menciptakan manusia menurut fitrah itu. Tidak ada
perubahan pada ciptaan Allah. [tulah agama yang lurus,
tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui.”(QS. Ar-
Riim [30]: 30)

1. Konteks Ayat dan Makna Umum

QS. Ar-Rim: 30 menegaskan bahwa agama Islam
sejalan dengan fitrah penciptaan manusia. Ayat ini
memerintahkan manusia untuk istigamah pada agama
yang lurus (din hanif), yaitu agama tauhid yang sesuai
dengan struktur batin dan kecenderungan asli manusia.

Kata fitrah dalam ayat ini menunjukkan bahwa Islam
bukanlah sistem nilai yang dipaksakan dari luar,
melainkan jawaban atas kebutuhan terdalam manusia.
Oleh karena itu, penyimpangan dari ajaran tauhid
hakikatnya adalah penyimpangan dari fitrah itu sendiri.

2. Fitrah sebagai Dasar Tauhid

Frasa “fitrata Allah allati fatara an-ndsa ‘alayha”
menunjukkan bahwa Allah menciptakan manusia
dengan orientasi tauhid. Para mufassir seperti Ibn Katsir



97

dan al-Qurtubi menjelaskan bahwa fitrah dalam ayat ini
bermakna Islam atau tauhid, yakni kesiapan alami
manusia untuk mengenal dan menyembah Allah.

Dengan demikian, QS. Ar-Rim: 30 menjadi dasar
bahwa:

a. Tauhid bukan hasil rekayasa sosial atau
konstruksi budaya,

b. Melainkan potensi bawaan manusia sejak lahir,

c. Yang kemudian dapat terjaga atau menyimpang
tergantung pendidikan dan lingkungan.

3. “Tidak Ada Perubahan pada Ciptaan Allah”:
Makna Edukatif

Ungkapan “la tabdila li-khalgillah” tidak berarti fitrah
tidak bisa tertutupi atau rusak secara fungsional,
melainkan tidak bisa dihapus secara esensial. Dalam
perspektif pendidikan Islam:

1) Fitrah dapat tertutup, terdistorsi, atau dilemahkan,

2) Namun tidak pernah hilang sepenuhnya,

3) Sehingga pendidikan memiliki tugas
mengembalikan (restoratif), bukan menciptakan
dari nol.

Konsep ini memberikan optimisme pedagogis bahwa
setiap peserta didik selalu memiliki peluang untuk
kembali kepada kebenaran.

4. Implikasi QS. Ar-Ram: 30 bagi Fikih Pendidikan

Berdasarkan QS. Ar-Rim: 30, fikih pendidikan Islam
berpijak pada prinsip-prinsip berikut:



98

a. Pendidikan bersifat fitrah-oriented
Proses pendidikan harus selaras dengan
kecenderungan alami manusia kepada tauhid dan
kebaikan.

b. Peran pendidik sebagai penjaga fitrah
Guru bukan pencipta nilai, melainkan
pembimbing yang menjaga dan mengarahkan
fitrah peserta didik.

c. Keseimbangan antara wahyu, akal, dan galbu
Fitrah menjadi titik temu antara wahyu sebagai
petunjuk, akal sebagai alat analisis, dan galbu
sebagai pusat kesadaran.

d. Penolakan terhadap pendidikan yang mematikan
fitrah
Sistem pendidikan yang mengabaikan dimensi
spiritual dan moral berpotensi menjauhkan
manusia dari jati dirinya.

B. Relasi Qalbu dan Fitrah
Fitrah sebagai kecenderungan kebenaran

Fitrah pada hakikatnya adalah kecenderungan batin
manusia untuk menerima dan mencintai kebenaran.
Kebenaran yang dimaksud bukan sekadar kebenaran
logis-rasional, melainkan kebenaran hakiki yang selaras
dengan kehendak Allah, nilai tauhid, dan tuntunan
moral.

Dalam perspektif Islam, manusia tidak diciptakan
dalam keadaan netral terhadap kebenaran. Sejak awal
penciptaannya, manusia telah dibekali orientasi internal
menuju al-haqq, sebagaimana ditegaskan dalam QS.
Ar-Riim: 30. Oleh karena itu, ketika manusia bertemu



99

dengan kebenaran, jiwanya cenderung menerimanya;
sebaliknya, ketika berhadapan dengan kebatilan,
qalbunya merasa gelisah.

1. Dasar Teologis
Allah SWT berfirman:
Gale Gl sl o)

“Fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut
fitrah itu.”(QS. Ar-Rim [30]: 30)

Ayat ini menunjukkan bahwa fitrah merupakan
ketetapan ilahiah yang mengarahkan manusia pada
agama yang lurus dan kebenaran universal. Kebenaran
dalam Islam bukan sesuatu yang asing bagi manusia,
tetapi sesuatu yang resonansinya telah ada dalam diri.

2. Fitrah, Qalbu, dan Penerimaan Kebenaran

Fitrah bersemayam dalam qalbu, bukan semata dalam
akal. Akal berfungsi menalar dan membuktikan,
sedangkan  fitrah  berfungsi  mengenali  dan
membenarkan. Karena itu, dalam epistemologi Islam:

a. Fitrah adalah pintu awal penerimaan kebenaran,
b. Qalbu menjadi ruang kesadaran nilai,
c. Akal berperan sebagai penguat argumentatif.

Inilah sebabnya mengapa kebenaran wahyu sering kali
diterima lebih dahulu secara batin, kemudian dipahami
secara rasional.



100

3. Fitrah dan Kemampuan Membedakan Hak dan
Batil

Allah berfirman:

135 U g Lgaglie

“Allah mengilhamkan kepada jiwa itu jalan kefasikan
dan ketakwaannya.”.(QS. Asy-Syams [91]: 8)

Ayat ini menegaskan bahwa manusia memiliki intuisi
moral dan kebenaran yang bersifat fitri. Meskipun
belum berbentuk hukum atau konsep yang sistematis,
fitrah memberi sinyal batin tentang benar dan salah.

Namun, kecenderungan ini dapat:

a. Menguat melalui pendidikan yang benar,

b. Melemah akibat dosa, hawa nafsu, dan
lingkungan yang menyimpang,

c. Tertutup tetapi tidak pernah hilang sepenuhnya.

4. Implikasi dalam Fikih Pendidikan

Memahami fitrah sebagai kecenderungan kebenaran
membawa beberapa implikasi penting:

a. Belajar bukan proses pemaksaan kebenaran
Pendidikan Islam bertugas menyingkap dan
mengaktifkan kebenaran yang telah ada secara
potensial dalam diri peserta didik.

b. Kesalahan belajar bukan hilangnya fitrah
Kesalahan lebih sering disebabkan oleh



101

tertutupnya fitrah, bukan ketiadaan kemampuan
menerima kebenaran.

c. Peran guru sebagai musyrif al-fitrah
Guru berfungsi sebagai penjaga dan penuntun
fitrah agar tetap sensitif terhadap kebenaran.

d. Pendidikan sebagai proses tazkiyah
Membersihkan galbu menjadi syarat agar fitrah
kembali responsif terhadap kebenaran.

Penguatan dan Distorsi Fitrah

Fitrah sebagai kecenderungan kebenaran, tauhid, dan
moral tidak berkembang secara otomatis. la dapat
dikuatkan (tagwiyah al-fitrah) atau justru terdistorsi
(inhiraf al-fitrah) bergantung pada kualitas pendidikan,
lingkungan, dan orientasi hidup manusia. Oleh karena
itu, fitrah bersifat potensial dan dinamis, bukan statis.

1. Penguatan Fitrah

Penguatan fitrah adalah proses menjaga,
mengaktifkan, dan menumbuhkan kecenderungan asli
manusia menuju kebenaran dan kebaikan sehingga
fitrah berfungsi secara optimal.

Faktor-Faktor Penguat Fitrah

a. Wahyu dan bimbingan agama
Al-Qur’an dan Sunnah berfungsi sebagai
penuntun yang menyelaraskan fitrah dengan
kebenaran objektif.

b. Pendidikan berbasis qalbu
Pendidikan yang menekankan niat, keikhlasan,



102

adab, dan kesadaran spiritual membantu fitrah
tetap hidup dan sensitif.

c. Keteladanan pendidik dan lingkungan saleh
Lingkungan yang baik menguatkan fitrah melalui
pembiasaan nilai dan akhlak.

d. Tazkiyatun nafs (penyucian jiwa)

Ibadah, dzikir, muhasabah, dan taubat berfungsi
membersihkan penghalang fitrah.

e. Keseimbangan akal dan fitrah
Akal yang diarahkan wahyu memperkuat fitrah,
bukan mendominasinya.

Dampak Penguatan Fitrah:

a. Meningkatnya kepekaan terhadap kebenaran,

b. Konsistensi antara iman, ilmu, dan amal,

c. Terbentuknya karakter belajar yang jujur,
bertanggung jawab, dan bernilai ibadah.

2. Distorsi Fitrah

Distorsi fitrah adalah kondisi ketika kecenderungan asli
manusia terhadap kebenaran menjadi lemah, tertutup,
atau menyimpang akibat pengaruh internal maupun
eksternal. Distorsi ini tidak menghapus fitrah, tetapi
mengganggu fungsinya.

Faktor-Faktor Distorsi Fitrah

a. Lingkungan dan pola asuh yang menyimpang
Hadis Nabi saw.menegaskan peran lingkungan
dalam membelokkan fitrah.

b. Dominasi hawa nafsu dan syahwat
Nafsu yang tidak terkendali menutupi suara fitrah.



103

c. Pendidikan yang sekuler dan reduksionistik
Sistem pendidikan yang meminggirkan nilai
spiritual dan moral melemahkan fitrah.

d. Dosa dan kelalaian spiritual
Dosa berulang menimbulkan raan (karat hati)
yang menutupi fitrah.

Allah SWT berfirman:
&5 | S8 U agslh B &5 03 e

“Sekali-kali tidak! Bahkan apa yang mereka kerjakan
telah menutupi hati mereka.”(QS. al-Mutaffifin [83]:
14)

Dampak Distorsi Fitrah:

a. Ketumpulan nurani,

b. Relativisme kebenaran,

c. Hilangnya orientasi belajar sebagai ibadah,

d. Munculnya sikap fatalistik atau pragmatis dalam
pendidikan.

3. Perspektif Fikih Pendidikan

Dalam fikih pendidikan, penguatan dan distorsi fitrah
memiliki implikasi normatif:

a. Pendidikan bersifat restoratif, bukan manipulatif
Tugas pendidikan adalah mengembalikan fungsi
fitrah, bukan membentuk manusia bertentangan
dengan hakikatnya.

b. Dosa pedagogis. Sistem pendidikan yang merusak
fitrah (menormalisasi kebohongan, ketidakadilan,



104

dan kekerasan simbolik) termasuk pelanggaran
etis.

c. Guru sebagai penjaga amanah fitrah.Siswa bukan
objek netral, melainkan amanah fitrah yang harus
dijaga.

Peran Lingkungan dan Pendidikan terhadap
Fitrah

Fitrah merupakan potensi bawaan manusia yang
berorientasi pada tauhid, kebenaran, dan moral. Namun,
fitrah tidak berkembang dalam ruang hampa.
Lingkungan dan pendidikan menjadi faktor penentu
apakah fitrah tersebut terpelihara dan menguat atau
justru terdistorsi dan melemah. Oleh karena itu, Islam
memandang lingkungan dan pendidikan sebagai
amanah besar dalam menjaga fitrah manusia.

1. Lingkungan sebagai Faktor Penentu Arah Fitrah

Lingkungan adalah ruang pertama dan paling kuat yang
memengaruhi aktualisasi fitrah, terutama pada fase
awal kehidupan.

Nabi1 Muhammad saw.bersabda:

Alda 5l 4d) yiay 3 A3 pen b1 5ald s kil o g aglya O

“Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah, maka
kedua orang tuanyalah yang menjadikannya Yahudi,
Nasrani, atau Majusi.”(HR. al-Bukhari dan Muslim)

Hadis ini menegaskan bahwa:



105

a. Fitrah bersifat universal dan sama pada setiap
manusia,

b. Lingkungan keluarga menjadi faktor pertama
yang mengarahkan fitrah,

c. Penyimpangan bukan berasal dari fitrah itu
sendiri, melainkan dari proses sosial.

Bentuk Pengaruh Lingkungan

1. Keluarga: pola asuh, keteladanan, bahasa nilai,
dan iklim spiritual rumabh.

2. Masyarakat: norma sosial, budaya, dan praktik
keagamaan.

3. Lingkungan digital: media, algoritma, dan arus
informasi yang membentuk persepsi nilai.

Lingkungan yang sehat akan mengafirmasi fitrah,
sedangkan lingkungan yang rusak akan menormalisasi
penyimpangan.

2. Pendidikan sebagai Proses Penguatan dan
Pemulihan Fitrah

Pendidikan dalam Islam tidak dipahami sebagai proses
mengisi pikiran semata, tetapi sebagai proses penjagaan
dan penguatan fitrah (hifz al-fitrah).

Fungsi Pendidikan terhadap Fitrah

a. Ta'lim (transfer ilmu).Memberi pemahaman
rasional agar fitrah tidak tersesat.

b. Tarbiyah (penumbuhan potensi).Mengembangkan
fitrah secara bertahap dan proporsional.



106

c. Ta’dib (pembentukan adab).Menjaga agar fitrah
terwujud dalam perilaku beradab.

d. Tazkiyah (penyucian  jiwa).Membersihkan
penghalang fitrah seperti dosa dan hawa nafsu.

Pendidikan yang benar tidak melawan fitrah, tetapi
berjalan searah dengannya.

3. Distorsi Fitrah akibat Lingkungan dan
Pendidikan yang Keliru

Lingkungan dan pendidikan juga dapat menjadi sumber
distorsi fitrah apabila:

a. Nilai tauhid dan moral disubordinasikan,

b. Akal dipertuhankan dan qalbu dimarginalkan,

c. Keberhasilan diukur hanya secara material dan
pragmatis.

Akibatnya:

a. Siswa kehilangan orientasi makna belajar,

b. Kebenaran menjadi relatif,

c. Ilmu terpisah dari nilai dan tanggung jawab
moral.

Dalam perspektif fikih pendidikan, kondisi ini termasuk
penyimpangan tujuan pendidikan (irnhiraf magasid at-
ta ‘lim).

4. Implikasi Normatif bagi Fikih Pendidikan

a. Lingkungan adalah bagian dari kurikulum
tersembunyi,Setiap  kebiasaan, sistem, dan
interaksi mendidik atau merusak fitrah.



107

b. Guru sebagai penjaga fitrah (haris al-fitrah).Guru
tidak hanya mengajar materi, tetapi menjaga
sensitivitas batin peserta didik.

c. Pendidikan sebagai proses pemulihan.Terutama
bagi peserta didik yang fitrahnya telah terdistorsi
oleh lingkungan.

C. Fitrah dalam Pendidikan Islam
Pendidikan sebagai penjaga fitrah

Dalam perspektif Islam, pendidikan bukanlah proses
menciptakan hakikat baru pada diri manusia, melainkan
proses menjaga, menumbuhkan, dan memulihkan fitrah
yang telah Allah tanamkan sejak awal penciptaan.
Fitrah sebagai kecenderungan tauhid, kebenaran, dan
moral memerlukan penjagaan (hifz al-fitrah) agar tidak
tertutup atau terdistorsi oleh lingkungan, hawa nafsu,
dan sistem nilai yang menyimpang.

Landasan konseptual ini berakar kuat pada firman Allah
Swit:

ke Qi) b ) G cled
“Fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut
fitrah itu.”(QS. Ar-Ram [30]: 30)

Ayat ini menegaskan bahwa tugas manusia termasuk
institusi  pendidikan adalah  istiqgamah menjaga
keselarasan dengan fitrah, bukan mengubahnya.

1. Makna Penjagaan Fitrah dalam Pendidikan



108

Menjaga fitrah berarti:

Melindungi orientasi tauhid dari penyimpangan,

. Menjaga sensitivitas qalbu terhadap kebenaran,

c. Mengarahkan potensi akal agar tidak
mendominasi dan meminggirkan fitrah,

d. Menumbuhkan akhlak sebagai ekspresi fitrah

moral.

o e

Dengan demikian, pendidikan berfungsi sebagai
penyangga normatif agar fitrah tetap hidup dan
produktif.

2. Pendidikan sebagai Proses Ta‘lim, Tarbiyah,
Ta’dib, dan Tazkiyah

Dalam kerangka fikih pendidikan, penjagaan fitrah
diwujudkan melalui empat pilar utama:

a. Ta‘llm  (pengajaran  ilmu).llmu  berfungsi
menerangi fitrah agar tidak tersesat oleh
kebodohan dan keraguan.

b. Tarbiyah (penumbuhan bertahap).Fitrah
dikembangkan sesuai tahap perkembangan peserta
didik, bukan dipaksa secara instan.

c. Ta’dib (pembentukan adab).Adab menjaga agar
ilmu dan potensi fitrah tidak disalahgunakan.

d. Tazkiyah (penyucian jiwa),Membersihkan galbu
dari penyakit yang menutupi fitrah, seperti riya’,
sombong, dan cinta dunia berlebihan.

Keempat proses ini menjadikan pendidikan sebagai
penjaga keseimbangan antara iman, ilmu, dan amal.



109

3. Peran Guru sebagai Penjaga Fitrah

Guru dalam Islam tidak hanya berperan sebagai
penyampai materi, tetapi sebagai haris al-fitrah
(penjaga fitrah). Peran ini meliputi:

a. Menjadi teladan nilai dan adab,

b. Menciptakan iklim belajar yang memuliakan
qalbu,

c. Menghindarkan pendidikan dari kekerasan
simbolik dan verbal,

d. Mengarahkan peserta didik agar belajar sebagai
ibadah.

Guru yang gagal menjaga fitrah berpotensi menciptakan
peserta didik yang cerdas secara intelektual, tetapi
kering secara spiritual dan moral.

4. Pendidikan sebagai Pemulih Fitrah

Dalam realitas sosial, banyak peserta didik datang
dengan fitrah yang telah tertutup oleh pengalaman
negatif, lingkungan rusak, atau sistem nilai pragmatis.
Oleh karena itu, pendidikan Islam juga berfungsi
sebagai proses restoratif:

a. Menghidupkan kembali kesadaran tauhid,

b. Menumbuhkan kepercayaan diri dan makna
belajar,

c. Mengembalikan hubungan harmonis antara qalbu,
akal, dan amal.

Kesalahan pendidikan yang merusak fitrah



110

Dalam perspektif Islam, pendidikan seharusnya
berfungsi sebagai penjaga dan penguat fitrah. Namun,
ketika orientasi, metode, dan sistem pendidikan
menyimpang dari tujuan fitri manusia, pendidikan
justru dapat menjadi faktor perusak fitrah. Kerusakan
ini tidak menghapus fitrah secara esensial, tetapi
menutupi, melemahkan, dan mendistorsinya, sehingga
manusia kehilangan kepekaan terhadap kebenaran,
tauhid, dan nilai moral.

1. Mengabaikan Dimensi Spiritual dan Qalbu

Kesalahan mendasar pendidikan modern adalah reduksi
manusia menjadi makhluk kognitif dan ekonomis.
Pendidikan yang hanya menekankan aspek intelektual,
keterampilan teknis, dan capaian material:

a. Meminggirkan galbu sebagai pusat kesadaran
nilai,

b. Melemahkan  sensitivitas  fitrah  terhadap
kebenaran,

c. Menjadikan ilmu netral secara moral.

Akibatnya, peserta didik cerdas secara intelektual,
tetapi rapuh secara spiritual.

2. Memisahkan Ilmu dari Nilai dan Akhlak

Pendidikan yang memisahkan ilmu dari adab dan
tanggung jawab moral:

a. Menghasilkan kecerdasan tanpa kebijaksanaan,
b. Membenarkan segala cara demi prestasi,
c. Menormalisasi kecurangan akademik.



111

Dalam perspektif fikih pendidikan, ilmu tanpa adab
adalah penyimpangan tujuan pendidikan (inhiraf al-
magqasid).

3. Pendidikan Berbasis Pemaksaan dan Kekerasan

Metode pendidikan yang otoriter, menghina, atau
menakut-nakuti:

a. Melukai galbu peserta didik,
b. Menumbuhkan ketakutan, bukan kesadaran,
c. Membuat fitrah tertutup oleh trauma.

Pendidikan semacam ini tidak melahirkan ketaatan
yang sadar, tetapi kepatuhan semu.

4. Dominasi Akal Instrumental dan Empirisme

Ketika akal dijadikan satu-satunya sumber kebenaran
dan pengalaman empiris dipertuhankan:

a. Fitrah dan wahyu dianggap subjektif,
b. Kebenaran direduksi menjadi yang terukur,
c. Nilai transenden kehilangan legitimasi.

Ini menyebabkan krisis makna belajar dan relativisme
moral.

5. Standarisasi Berlebihan dan Penyeragaman
Manusia

Sistem pendidikan yang memaksakan standar seragam:

a. Mengabaikan perbedaan fitrah individu,
b. Mematikan potensi unik peserta didik,



112

c. Mengukur keberhasilan hanya dengan angka.

Padahal fitrah berkembang secara bertahap dan
beragam.

6. Orientasi Pendidikan yang Pragmatis dan
Materialistik

Ketika tujuan pendidikan semata-mata untuk:

a. Pekerjaan,
b. Status sosial,
c. Keuntungan ekonomi,

maka belajar kehilangan makna ibadah. Fitrah tauhid
melemah karena orientasi hidup terlepas dari Allah.

7. Keteladanan Pendidik yang Rusak
Ketika pendidik:

a. Tidak jujur,
b. Tidak adil,
c. Tidak beradab,

maka pendidikan mengalami kontradiksi nilai.
Keteladanan negatif adalah bentuk perusakan fitrah
yang paling cepat dan halus.

8. Mengabaikan Proses Tazkiyah
Pendidikan yang tidak memberi ruang:

a. Muhasabah,
b. Taubat,



113

c. Penyucian niat, akan membiarkan penyakit hati

menumpuk dan menutupi fitrah, sebagaimana
firman Allah:

FOR=¢K 400 EInéE B XX
B O€EHOARKE o 0% 2R &SFEADEHDI L
VR ¢Q€ITKOREG0O

14. sekali-kali tidak (demikian), sebenarnya apa
yang selalu mereka usahakan itu menutupi hati
mereka.(QS. al-Mutaffifin [83]: 14)

Dampak Kerusakan Fitrah dalam Pendidikan

a. Hilangnya kejujuran akademik,

b. Lemahnya etos belajar bernilai ibadah,

c. Krisis identitas dan makna hidup,

d. Lahirnya generasi cerdas tetapi tidak beradab.

Relevansi Konsep Fitrah bagi Pembentukan
Karakter

Pembentukan karakter dalam pendidikan Islam tidak
dapat dilepaskan dari konsep fitrah. Karakter bukanlah
hasil rekayasa sosial semata, melainkan aktualisasi dari
potensi fitri manusia yang telah diarahkan kepada
tauhid, kebenaran, dan kebaikan. Oleh karena itu,
pendidikan karakter yang efektif adalah pendidikan
yang selaras dengan fitrah, bukan yang bertentangan
dengannya.

1. Fitrah sebagai Fondasi Karakter

Fitrah mengandung kecenderungan dasar kepada:



114

a. Kejujuran,

b. Keadilan,

c. Tanggung jawab,

d. Kasih sayang,

e. Penghambaan kepada Allah.

Nilai-nilai karakter tersebut bukan ditanamkan dari luar
secara artifisial, tetapi dibangkitkan dari dalam diri
peserta didik. Pendidikan karakter yang mengabaikan
fitrah berisiko melahirkan kepatuhan lahiriah tanpa
kesadaran batin.

2. Qalbu sebagai Pusat Pembentukan Karakter

Dalam perspektif Islam, karakter berakar pada qalbu,
bukan sekadar pada perilaku yang terlatth. Nabi
saw.bersabda:

K Al alia data 1) Lias s 3 G5 Y

“Ketahuilah, dalam tubuh ada segumpal daging; jika ia
baik, maka baiklah seluruh tubuh.”(HR. al-Bukhari dan
Muslim)

Pendidikan berbasis fitrah menempatkan pembinaan
qalbu niat, keikhlasan, dan kesadaran sebagai inti
pembentukan karakter.

3. Karakter sebagai Ekspresi Fitrah Tauhid dan
Moral

Karakter mulia adalah manifestasi konkret dari:



115

a. Fitrah tauhid, yang melahirkan sikap amanah,
ikhlas, dan tanggung jawab kepada Allah;

b. Fitrah moral, yang melahirkan kejujuran, empati,
dan keadilan dalam relasi sosial.

Dengan demikian, karakter tidak bersifat relatif, tetapi
memiliki landasan transendental.

4. Penguatan dan Distorsi Fitrah dalam
Pembentukan Karakter

a. Fitrah yang terjaga — karakter kuat, konsisten,
dan autentik.

b. Fitrah yang terdistorsi — karakter rapuh,
situasional, dan manipulatif.

Pendidikan yang hanya menekankan aturan dan
hukuman cenderung menghasilkan karakter semu.
Sebaliknya, pendidikan yang menjaga fitrah melahirkan
kesadaran internal untuk berbuat baik, bahkan tanpa
pengawasan.

5. Implikasi bagi Pendidikan Karakter
Kontemporer

Konsep fitrah memberi koreksi penting terhadap
pendidikan karakter modern:

a. Karakter tidak cukup dibangun melalui habituasi
perilaku.

b. Diperlukan pembinaan makna, niat, dan orientasi
tauhid.

c. Keteladanan pendidik menjadi kunci utama.



116

d. Tazkiyah al-nafs harus menjadi bagian dari
kurikulum karakter.

BAB VI1
AKAL SEBAGAI ALAT PENGOLAH DAN
PENENTU TANGGAPAN

A.Kedudukan Akal dalam Islam
Pengertian Akal

Secara bahasa, akal berasal dari kata Arab ‘agala—
ya ‘qilu—‘aql (Je—Ji=y-Jic) yang bermakna mengikat,
menahan, atau mengendalikan. Makna ini menunjukkan
bahwa akal berfungsi sebagai pengendali manusia dari
kesalahan, kebodohan, dan perilaku menyimpang.

Secara terminologis, akal adalah potensi intelektual
manusia yang dianugerahkan Allah untuk memahami,
menalar, menganalisis, dan menarik kesimpulan,
sehingga manusia mampu membedakan yang benar dan
salah pada ranah rasional serta mengelola realitas
kehidupan secara sadar.

Dalam perspektif Islam, akal bukan sumber kebenaran
mutlak, tetapi alat untuk memahami dan meneguhkan

kebenaran yang datang dari wahyu dan direspon oleh
fitrah.

Akal dalam Al-Qur’an

Al-Qur’an menempatkan akal sebagai anugerah penting
yang membedakan manusia dari makhluk lain. Namun,
Al-Qur’an tidak membahas akal sebagai entitas filosofis



117

abstrak, melainkan sebagai fungsi aktif berpikir,
merenung, dan mengambil pelajaran yang harus
diarahkan = pada  pengenalan  kebenaran  dan
penghambaan kepada Allah.

1. Akal sebagai Aktivitas, bukan Sekadar Substansi

Menariknya, Al-Qur’an tidak menggunakan kata “al-
‘aql” dalam bentuk kata benda, tetapi dalam bentuk
kata kerja, seperti:

a. ya ‘qiliin (0s%=) mereka berpikir,
b. ta‘qilun (0s85) kalian berpikir.

Hal ini menunjukkan bahwa akal dalam Al-Qur’an
dipahami  sebagai  proses aktif menggunakan
kemampuan berpikir, bukan sekadar kapasitas statis.

Contoh ayat:
st S}

“Tidakkah kalian menggunakan akal?”(QS. al-Bagarah
[2]: 44)

2. Akal sebagai Sarana Memahami Tanda-tanda
Allah

Al-Qur’an mengarahkan akal untuk merenungi:

a. Ayat-ayat kauniyah (alam semesta),
b. Ayat-ayat qauliyah (wahyu).

Allah berfirman:



118
Qi agtl CLGY Al (A &)

“Sesungguhnya pada yang demikian itu terdapat tanda-
tanda bagi kaum yang berpikir.”(QS. ar-Riim [30]: 24)

Akal berfungsi membaca tanda, bukan menciptakan
kebenaran sendiri.

3. Akal sebagai Alat Mengambil Pelajaran dan
Hikmah

Al-Qur’an mengaitkan akal dengan kemampuan:
a. Mengambil pelajaran (i ‘tibar),
b. Memahami hikmabh,
c. Membedakan akibat baik dan buruk.
A P PO PR vetic

“Demikianlah Allah menjelaskan ayat-ayat-Nya agar
kamu berpikir.”(QS. al-Baqarah [2]: 242)

4. Kritik Al-Qur’an terhadap Akal yang Tidak
Digunakan

Al-Qur’an mengecam keras manusia yang tidak
menggunakan akalnya:

G Crodhis ¥ G slé agd

“Mereka mempunyai hati, tetapi tidak digunakan untuk
memahami.”(QS. al-A‘raf [7]: 179)



119

Ayat ini menegaskan bahwa akal dapat lumpuh
fungsinya jika terpisah dari qalbu dan kesadaran
spiritual.

S. Akal dan Batasannya dalam Al-Qur’an
Al-Qur’an menghargai akal, tetapi juga memberi batas:

a. Akal tidak mampu menjangkau perkara gaib
secara mandiri,

b. Akal harus tunduk pada wahyu,

c. Akal bisa tersesat jika dikendalikan hawa nafsu.

N6 ) alell G2 ol e

“Kalian tidak diberi ilmu melainkan sedikit.”(QS. al-
Isra’ [17]: 85)

6. Implikasi Akal dalam Pendidikan Islam

Berdasarkan Al-Qur’an, pendidikan Islam:

a. Wajib mengaktifkan akal (anti-dogmatis),

b. Mengarahkan akal pada tauhid dan makna,

c. Menjaga keseimbangan akal dengan qalbu dan
fitrah,

d. Menolak absolutisasi rasio.

Akal dan Tanggung Jawab Manusia

Akal merupakan anugerah utama yang menjadikan
manusia makhluk bermoral dan bertanggung jawab.
Dalam Islam, tanggung jawab manusia baik sebagai



120

hamba Allah maupun sebagai khalifah di bumiberpijak
pada keberfungsian akal yang diarahkan oleh wahyu
dan dijaga oleh fitrah. Tanpa akal, manusia tidak
dibebani kewajiban syariat (faklif).

1. Akal sebagai Dasar Taklif (Pembebanan Hukum)

Dalam fikih Islam, akal menjadi syarat utama taklif.
Seseorang baru dikenai kewajiban hukum ketika ia:

a. Berakal (‘agqil),
b. Baligh,
c. Mampu memahami perintah dan larangan.

Rasulullah saw.bersabda:
55 G ostaal e . A e 0 8

“Pena (pencatatan dosa dan pahala) diangkat dari tiga
golongan... dari orang gila sampai ia berakal.”(HR.
Abii Dawud)

Hadis ini menegaskan bahwa tanggung jawab syariat
melekat pada fungsi akal, bukan sekadar pada
keberadaan biologis manusia.

2. Akal sebagai Alat Memahami Amanah

Allah Swt. berfirman

O 8o Do o OEREOOR o ¥3NO

N2OOOV G000 WwWa I (7] P2t AN
Yo 9ZE XN @a €0 KV IOFT Do €0
o0&+ BoRHN O e+® Qo0 A D im X
A& &8, & BITOOXAG AL ¢

B CNOBOLEG “ad- oo AVomHOPXIO OO



121

72. Sesungguhnya Kami telah mengemukakan
amanat[1233] kepada langit, bumi dan gunung-gunung,
Maka semuanya enggan untuk memikul amanat itu dan
mereka khawatir akan mengkhianatinya, dan dipikullah
amanat itu oleh manusia. (QS. al-Ahzab [33]: 72)

Amanah tersebut hanya dapat dipikul oleh manusia
karena i1a memiliki akal. Akal memungkinkan manusia:

a. Memahami konsekuensi perbuatan,
b. Membedakan hak dan batil,
c. Menyadari pertanggungjawaban di hadapan Allah.

3. Akal dan Pertanggungjawaban Moral

Al-Qur’an menegaskan bahwa manusia akan dimintai
pertanggungjawaban atas penggunaan akalnya:

) Al 3 UK L 80 50 jad UK 3115l

“Sekiranya dahulu kami mendengar atau menggunakan
akal, niscaya kami tidak termasuk penghuni neraka.”
(QS. al-Mulk [67]: 10)

Ayat ini menunjukkan bahwa kelalaian menggunakan
akal merupakan bentuk kesalahan moral, bukan sekadar
keterbatasan intelektual.

4. Batasan Akal dalam Tanggung Jawab

Meskipun akal menjadi dasar tanggung jawab, Islam
juga memberi batas:

a. Akal tidak berdiri sendiri tanpa wahyu,
b. Akal bisa keliru jika dikuasai hawa nafsu,



122

c. Akal harus dibimbing qalbu yang bersih.

Karena itu, tanggung jawab manusia tidak hanya diukur
dari kecerdasan, tetapi dari ketaatan akal kepada
kebenaran ilahiah.

5. Implikasi bagi Fikih Pendidikan

Konsep akal dan tanggung jawab manusia melahirkan
implikasi penting dalam pendidikan Islam:

a. Pendidikan adalah proses menyiapkan manusia
bertanggung jawab. Bukan sekadar cerdas, tetapi
sadar akan konsekuensi moral dan spiritual.

b. Pengembangan akal harus disertai pembinaan niat
dan adab.Agar kecerdasan tidak melahirkan
kesombongan atau manipulasi.

c. Kesalahan  pendidikan adalah  melahirkan
kecerdasan tanpa tanggung jawab.Ini bertentangan
dengan tujuan taklif dan amanah kekhalifahan.

B. Fungsi Akal dalam Proses [lmu
Akal sebagai alat analisis

Dalam Islam, akal berfungsi sebagai alat analisis yang
memungkinkan ~ manusia  memahami  realitas,
menimbang informasi, dan menarik kesimpulan secara
rasional. Fungsi analitis akal ini merupakan bagian dari
amanah Allah kepada manusia agar mampu menjalani
kehidupan secara sadar, bertanggung jawab, dan
bermakna. Namun, akal tidak diposisikan sebagai
sumber kebenaran mutlak, melainkan instrumen untuk



123

menganalisis dan meneguhkan kebenaran yang
dibimbing oleh wahyu dan disaring oleh fitrah.

1. Hakikat Analisis Akal
Akal sebagai alat analisis bekerja melalui kemampuan:

a. Mengamati dan mengidentifikasi fakta,

b. Menghubungkan sebab dan akibat,

c. Membandingkan, mengklasifikasi, dan
mensintesis informasi,

d. Menarik kesimpulan logis dan argumentatif.

Al-Qur’an mendorong penggunaan akal dalam proses
analitis ini  melalui perintah berpikir (tafakkur),
merenung (fadabbur), dan mengambil pelajaran

(i ‘tibar).
2. Akal Analitis dalam Al-Qur’an
Allah Swt/ berfirman:
B Ri o3 I &l b )

“Sesungguhnya pada yang demikian itu terdapat tanda-
tanda bagi kaum yang berpikir.”(QS. ar-Rim [30]: 21)

Ayat in1 menunjukkan bahwa akal digunakan untuk
menganalisis tanda-tanda (ayat), bukan sekadar
menerima informasi secara pasif.

3. Akal sebagai Alat, bukan Tujuan

Dalam epistemologi Islam:



124

a. Akal adalah wasilah (alat), bukan ghayah
(tujuan),

b. Kebenaran hakiki bersumber dari Allah,

c. Akal bertugas mengolah, menguji, dan
memahamkan kebenaran tersebut.

Ketika akal dijadikan tujuan atau sumber kebenaran
absolut, ia berpotensi menyingkirkan wahyu dan
menutup fitrah.

4. Hubungan Akal Analitis dengan Qalbu dan
Fitrah

Akal yang sehat bekerja dalam koordinasi integratif:

a. Fitrah memberi kecenderungan awal terhadap
kebenaran,

b. Qalbu memberi kesadaran nilai dan keikhlasan,

c. Akal menganalisis dan memformulasikan
kebenaran secara sistematis.

Tanpa bimbingan qalbu dan fitrah, analisis akal bisa
tajam secara logis tetapi tumpul secara moral.

5. Implikasi bagi Fikih Pendidikan

Pemahaman akal sebagai alat analisis melahirkan
implikasi berikut:

a. Pendidikan harus melatih daya analisis kritis

Bukan hafalan semata, tetapi kemampuan berpikir
reflektif.



125

b. Analisis harus dibingkai nilai.Agar kecerdasan
analitis tidak melahirkan manipulasi atau
relativisme.

c. Kesalahan pendidikan adalah mempertuhankan
analisis. Tanpa orientasi tauhid dan akhlak.

d. Guru berperan mengarahkan analisis pada makna
dan tanggung jawab.Bukan sekadar pada hasil
kognitif.

Akal sebagai penyusun strategi

Dalam Islam, akal tidak hanya berfungsi untuk
menganalisis realitas, tetapi juga sebagai penyusun
strategi dalam merencanakan tindakan, mengambil
keputusan, dan mengelola  kehidupan secara
bertanggung jawab. Fungsi strategis akal ini merupakan
bagian dari amanah kekhalifahan manusia, yaitu
mengelola diri, masyarakat, dan alam sesuai dengan
petunjuk Allah.

1. Hakikat Strategi dalam Perspektif Akal
Strategi adalah kemampuan akal untuk:

Menentukan tujuan yang jelas,

Menyusun langkah-langkah terencana,
Mempertimbangkan peluang dan risiko,
Mengatur prioritas dan waktu,
Mengantisipasi dampak jangka pendek dan
panjang.

©ao o

Dalam Islam, strategi bukan sekadar kecerdikan teknis,
tetapi ikhtiar rasional yang dibingkai niat lurus dan nilai
tauhid.



126

2. Landasan Qur’ani Akal Strategis

Al-Qur’an mendorong manusia untuk berpikir ke depan
dan merencanakan:

@ o, LE@ g % o}ht’nf
é@&ﬁh&&)ﬁﬂ3

“Hendaklah setiap jiwa memperhatikan apa yang telah
diperbuatnya untuk hari esok.”(QS. al-Hasyr [59]: 18)

Ayat ini menunjukkan bahwa perencanaan dan strategi
merupakan bagian dari kesadaran iman, bukan sikap
duniawi semata.

3. Akal Strategis dalam Sunnah

Rasulullah saw.memberi teladan penggunaan akal
strategis, seperti:

a. Perencanaan hijrah,
b. Pengaturan saf dalam peperangan,
c. Strategi dakwah bertahap.

Semua strategi tersebut disusun dengan perhitungan
matang, namun tetap disandarkan pada tawakal kepada
Allah.

4. Integrasi Akal Strategis dengan Qalbu dan Fitrah

Akal sebagai penyusun strategi harus berjalan dalam
keseimbangan:

a. Qalbu meluruskan niat dan tujuan,
b. Fitrah memastikan strategi tidak menyimpang dari
kebenaran dan moral,



127

c. Akal menyusun langkah teknis dan taktis.

Tanpa galbu dan fitrah, strategi bisa efektif tetapi tidak
bermoral; tanpa akal, niat baik menjadi tidak terwujud.

5. Implikasi bagi Fikih Pendidikan

Pemahaman akal sebagai penyusun strategi memiliki
implikasi penting:

a. Pendidikan harus melatih perencanaan sadar
(planned learning).Siswa diajak menyusun tujuan
belajar dan strategi mencapainya.

b. Strategi belajar sebagai bagian dari ibadah.
Belajar direncanakan dengan niat lillah dan
tanggung jawab.

c. Guru sebagai pembimbing strategi hidup.
Tidak hanya mengajarkan materi, tetapi cara
merencanakan masa depan yang bermakna.

d. Penolakan terhadap fatalisme pendidikan.Strategi
adalah wujud ikhtiar yang diperintahkan syariat.

Batas akal dalam menentukan kebenaran

Akal merupakan anugerah penting dalam Islam dan
berperan besar dalam memahami realitas. Namun,
Islam tidak menempatkan akal sebagai penentu
kebenaran mutlak. Akal memiliki  batas-batas
epistemologis yang harus disadari agar tidak terjerumus
pada kesombongan intelektual dan penyimpangan
makna kebenaran.

1. Akal Bersifat Terbatas dan Relatif



128

Al-Qur’an menegaskan keterbatasan pengetahuan
manusia:

N6 ) ladl (2 olssl
“Kalian tidak diberi ilmu melainkan sedikit.”(QS. al-
Isra’ [17]: 85)

Akal manusia bekerja dalam ruang pengalaman, bahasa,
dan konteks sosial tertentu, sehingga kesimpulannya
bersifat nisbi dan mungkin keliru.

2. Akal Tidak Mampu Menjangkau Perkara Gaib

Kebenaran tentang:

a. Zat Allah,

b. Takdir secara hakiki,

c. Akhirat,

d. Hikmah 1ilahi yang tersembunyitidak dapat

ditentukan oleh akal semata. Dalam hal ini, wahyu
menjadi sumber kebenaran primer, sementara akal
berfungsi memahami dan menjelaskannya.

3. Akal Rentan Dipengaruhi Hawa Nafsu
Al-Qur’an mengingatkan:

,;,l *3 5 L o 0% _3%
8) 5A Agd) AAT) (e il 8

“Pernahkah kamu melihat orang yang menjadikan hawa
nafsunya sebagai tuhannya?”(QS. al-Jathiyah [45]: 23)

Akal yang dikendalikan hawa nafsu dapat
membenarkan kesalahan dan menolak kebenaran.



129

4. Akal Memerlukan Bimbingan Qalbu dan Fitrah
Tanpa qalbu yang bersih dan fitrah yang terjaga:

a. Akal bisa cerdas tetapi tidak bijaksana,

b. Analisis menjadi kering dari nilai,

c. Kebenaran direduksi menjadi yang
menguntungkan.

Karena i1tu, akal harus bekerja dalam koordinasi
integratif dengan galbu dan fitrah.

5. Akal dan Wahyu: Relasi Komplementer
Dalam Islam:

a. Wahyu adalah sumber kebenaran absolut,
b. Akal adalah alat memahami, menalar, dan
mengimplementasikan kebenaran wahyu.

Ketika terjadi ketegangan antara akal dan wahyu, yang
dikoreksi adalah pemahaman akal, bukan wahyu.

6. Implikasi bagi Fikih Pendidikan
Pemahaman batas akal membawa implikasi penting:

a. Pendidikan harus menanamkan kerendahan hati
intelektual,

b. Menghindari absolutisasi rasio dalam kurikulum,

c. Menyeimbangkan logika dengan adab dan
spiritualitas,

d. Menjadikan wahyu sebagai orientasi nilai
kebenaran.



130

C. Kiritik terhadap Rasionalisme Pendidikan

Akal sebagai Satu-satunya Sumber Ilmu (Tinjauan
Kritis)

Pandangan yang menempatkan akal sebagai satu-
satunya sumber ilmu merupakan ciri utama
rasionalisme dan  positivisme modern. Dalam
pandangan ini, kebenaran dianggap sah apabila dapat
dibuktikan oleh rasio dan pengalaman empiris. Islam
mengakui peran penting akal, namun menolak
absolutisasi akal sebagai sumber ilmu tunggal.

1. Akar Pemikiran Absolutisasi Akal
Pandangan ini lahir dari:

a. Reaksi terhadap dogmatisme gereja Barat,

b. Dominasi sains empiris,

c. Keinginan membebaskan ilmu dari otoritas
wahyu.

Akibatnya, sumber ilmu dibatasi pada rasio dan
observasi, sementara wahyu, intuisi, dan fitrah
dianggap subjektif.

2. Kritik Epistemologi Islam terhadap Absolutisasi

Akal

Dalam epistemologi Islam, sumber ilmu bersifat plural
dan hierarkis, meliputi:

a. Wahyu sebagai sumber kebenaran absolut,
b. Akal sebagai alat penalaran,



131

c. Pengalaman inderawi sebagai data empiris,
d. Fitrah dan qalbu sebagai reseptor nilai dan makna.

Menjadikan akal sebagai satu-satunya sumber ilmu
berarti:

a. Mengingkari keterbatasan akal,
b. Menafikan perkara gaib,
c. Mereduksi ilmu pada yang terukur semata.

3. Dampak Negatif dalam Dunia Pendidikan
Absolutisasi akal melahirkan:

a. Pendidikan kognitif-sentris.Keberhasilan diukur
dari logika dan skor akademik semata.

b. Keringnya dimensi moral dan spiritual.llmu
menjadi netral nilai, bahkan bebas nilai.

c. Krisis makna belajar.Ilmu dipisahkan dari tujuan
penghambaan kepada Allah.

d. Lahirnya manusia cerdas tetapi rapuh secara etis

4. Posisi Akal yang Proporsional dalam Islam
Islam menempatkan akal:

a. Bukan sebagai sumber kebenaran mutlak,
b. Melainkan sebagai instrumen memahami
kebenaran.

Akal bekerja:

a. Menafsirkan wahyu,
b. Mengelola realitas,
c. Menyusun hukum (ijtihad),



132

d. Tanpa melampaui batas ilahiah.
5. Implikasi bagi Fikih Pendidikan
Dalam kerangka fikih pendidikan:

a. Ilmu tidak hanya diuji secara rasional, tetapi juga
secara moral dan teologis,

b. Kurikulum harus mengintegrasikan akal, galbu,
dan fitrah,

c. Guru berperan sebagai pendidik adab, bukan
sekadar pengajar kognisi,

d. Proses belajar diarahkan pada ma‘rifatullah,
bukan sekadar penguasaan konsep.

Dampak Epistemologis dan Pedagogis

Pandangan yang menempatkan akal sebagai satu-
satunya sumber ilmu membawa konsekuensi serius,
baik pada tataran epistemologi (hakikat dan sumber
pengetahuan) maupun pedagogi (praktik pendidikan
dan pembelajaran). Dampak ini tidak hanya bersifat
teoritis, tetapi juga membentuk orientasi, metode, dan
tujuan pendidikan.

1.Dampak Epistemologis

a. Reduksi Sumber Ilmu.llmu dibatasi pada yang
rasional dan empiris, sementara wahyu, fitrah, dan
intuisi ~ spiritual  dikeluarkan dari  wilayah
pengetahuan yang sah.

b. Relativisme Kebenaran.Karena akal manusia
bersifat terbatas dan kontekstual, kebenaran



133

menjadi berubah-ubah sesuai sudut pandang dan
kepentingan, tanpa standar absolut.

Dikotomi Ilmu dan Nilai.llmu dianggap netral dan
bebas nilai, sehingga kebenaran ilmiah terpisah
dari kebenaran moral dan teologis.

Penafian Dimensi Gaib.Realitas metafisik tidak
diakui sebagai objek ilmu, padahal dalam Islam ia
merupakan bagian penting dari struktur keimanan.
Krisis Makna Ilmu.llmu kehilangan orientasi
transenden dan tujuan penghambaan kepada
Allah, bergeser menjadi alat kekuasaan, ekonomi,
atau prestise.

2.Dampak Pedagogis

a.

Dominasi Pendekatan Kognitif.Pendidikan
terfokus pada hafalan, logika, dan keterampilan
teknis, sementara pembinaan iman dan akhlak
terpinggirkan.

. Pengabaian Peran Qalbu dan Fitrah.Siswa

diperlakukan sebagai “mesin berpikir’, bukan
makhluk spiritual dan bermoral.

Krisis Karakter Siswa.Lahir generasi cerdas
secara intelektual, tetapi lemah dalam kejujuran,
tanggung jawab, dan empati sosial.

Peran Guru Tereduksi.Guru berfungsi sebagai
penyampai informasi, bukan murabbi dan teladan
nilai.

. Belajar Kehilangan Dimensi Ibadah.Aktivitas

belajar tidak lagi dimaknai sebagai amal saleh,
tetapi sekadar tuntutan akademik.

3.Sintesis Kritis dalam Perspektif Fikih Pendidikan



134

Fikih pendidikan Islam menegaskan bahwa:

a. Akal harus difungsikan secara optimal,
b. Tetapi dibingkai oleh wahyu,

c. Diterangi oleh galbu,

d. Dan diarahkan oleh fitrah.

Pendidikan yang sehat adalah pendidikan yang
mengintegrasikan  rasionalitas,  spiritualitas, dan
moralitas secara seimbang.

Tawaran Fikih Pendidikan

Fikih pendidikan hadir sebagai pendekatan normatif
yang menata kembali orientasi, proses, dan tujuan
pendidikan Islam agar sejalan dengan hakikat manusia
sebagai makhluk berakal, berhati, dan berfitrah, serta
terikat oleh wahyu. Tawaran ini tidak menolak akal,
tetapi menempatkannya secara proporsional dalam
kerangka penghambaan kepada Allah.

1. Rekonstruksi Epistemologi Pendidikan Islam

Fikih pendidikan menawarkan epistemologi integratif,
dengan susunan sumber ilmu sebagai berikut:

a. Wahyu sebagai sumber kebenaran absolut dan
orientasi nilai,

b. Fitrah sebagai kecenderungan dasar kepada tauhid
dan kebaikan,

c. Qalbu sebagai pusat kesadaran, niat, dan
penerimaan makna,

d. Akal sebagai alat analisis, sintesis, dan strategi.



135

Struktur ini menegaskan bahwa akal bekerja dalam
bimbingan wahyu dan fitrah, bukan berdiri sendiri.

2. Reorientasi Tujuan Pendidikan

Tujuan pendidikan tidak semata mencetak manusia
cerdas, tetapi:

a. Hamba Allah yang berilmu dan beradab,
b. Khalifah yang bertanggung jawab,
c. Pribadi berkarakter tauhid dan akhlak mulia.

[lmu diarahkan untuk mendekatkan diri kepada Allah
dan memperbaiki kehidupan manusia.

3. Desain Kurikulum Berbasis Fitrah
Fikih pendidikan menawarkan kurikulum yang:

a. Menghargai potensi fitrah siswa

b. Menyelaraskan kognisi, afeksi, dan spiritualitas,

c. Mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu umum,

d. Menjadikan akhlak sebagai indikator keberhasilan
belajar.

4. Metodologi Pembelajaran Beradab
Pendekatan pembelajaran diarahkan pada:

a. Dialog reflektif,

b. Keteladanan guru,

c. Pembiasaan nilai,

d. Tadabbur dan kontemplasi,

e. Ijtihad pedagogis yang kontekstual.



136

Guru diposisikan sebagai murabbi, bukan sekadar
instruktur akademik.

5. Evaluasi Pendidikan Holistik
Keberhasilan pendidikan diukur melalui:

a. Pemahaman ilmu,

b. Perubahan sikap dan karakter,
c. Konsistensi ibadah dan etika,
d. Tanggung jawab sosial.

Evaluasi tidak hanya berbasis angka, tetapi juga
indikator moral dan spiritual.

6. Peneguhan Etos Ikhtiar dan Tawakal

Fikih pendidikan menolak fatalisme dan rasionalisme
ekstrem. Peserta didik dididik untuk:

a. Berikhtiar secara maksimal dengan akal,
b. Menyusun strategi hidup,
c. Bertawakal kepada Allah atas hasil.



137

BAB VII
INTEGRASI QALBU, FITRAH, DAN AKAL
DALAM LAHIRNYA ILMU PENGETAHUAN

A. Model Epistemologi Qalbiyyah dalam Fikih
Pendidikan

Urutan: qalbu — fitrah — akal
1. Qalbu sebagai Pintu Awal Penerimaan Ilmu

Dalam perspektif Al-Qur’an dan fikih pendidikan,
qalbu bukan sekadar pusat emosi, tetapi alat epistemik
pertama manusia.

a. Al-Qur’an menegaskan bahwa memahami kebenaran

berawal dari gqalbu, bukan dari akal semata:
OREO D+ & oo 6 O& ORI eo oy
ORIOV D+ ITHEO+ @O ROOUBOILDFT Do I
(7 NS D EB A w@a I PHUDHO VY Wwe I
BEOOCOO T wa 3
46. Karena Sesungguhnya bukanlah mata itu yang buta,
tetapi yang buta, ialah hati yang di dalam dada.(QS. Al-

Hajj: 46)

b. Qalbu berfungsi sebagai:
1) tempat iman dan niat,
2) wadah ilham dan hidayah,

3) pusat kesadaran moral dan spiritual.



138

Dalam konteks pendidikan, ilmu pertama kali
“diterima” oleh qalbu dalam bentuk rasa benar,
kecenderungan kepada kebenaran, dan ketenangan
batin (tuma’ninah).

Tanpa galbu yang hidup, ilmu hanya menjadi data,
bukan petunjuk.

2. Fitrah sebagai Arah dan Kecenderungan Dasar
Ilmu

Setelah galbu tersentuh kebenaran, fitrah berperan
sebagai kompas bawaan yang mengarahkan manusia
kepada tauhid dan nilai-nilai kebenaran.

a. Rasulullah saw. bersabda:
“Setiap anak dilahirkan di atas fitrah...”
(HR.Bukhari dan Muslim)

b. Fitrah berfungsi:

1) menyeleksi mana ilmu yang selaras dengan nilai
ilahiah,

2) membentuk kecenderungan mencintai kebenaran dan
keadilan,

3) menjadi dasar etis dalam belajar dan berpikir.

Dalam fikih pendidikan, fitrah bukan pasif, melainkan
aktif merespons ilham qalbu, lalu mendorong akal
untuk bekerja dalam koridor nilai.

Fitrah menjadikan ilmu bernilai ibadah, bukan sekadar
pengetahuan.

3. Akal sebagai Pengolah, Bukan Penentu Mutlak
Kebenaran



139

Akal menempati posisi penting, tetapi bukan yang
pertama dan bukan yang absolut.

Akal berfungsi:

1) Menganalisis,

2) Menyusun konsep,

3) Menarik kesimpulan,

4) Merumuskan strategi dan metodologi.

Namun, akal:

1) Tidak menciptakan kebenaran,

2) Tidak menentukan nilai baik—buruk secara mandiri,

3) Harus dibimbing oleh qalbu yang bersih dan fitrah
yang lurus.

Inilah kritik utama terhadap pendidikan modern yang
membalik urutan menjadi: akal — data — nilai,
sehingga melahirkan krisis makna, etika, dan tujuan
belajar.

4. Sintesis Fikih Pendidikan

Urutan qalbu — fitrah — akal melahirkan paradigma
pendidikan Islam yang:

a. menempatkan iman dan niat sebagai fondasi
belajar,

b. menjaga kesucian fitrah siswa,

c. mengoptimalkan akal tanpa menuhankannya,

d. menghindari sekularisasi ilmu.

Rumusan Prinsip:



140

Ilmu lahir dari qalbu yang tercerahkan, diarahkan
oleh fitrah yang lurus, dan diolah oleh akal yang
bertanggung jawab.

Ilmu sebagai Proses Holistik

Dalam perspektif fikih pendidikan Islam, ilmu tidak
dipahami sebagai produk intelektual semata, melainkan
sebagai proses holistik yang melibatkan keseluruhan
potensi kemanusiaan: qalbu, fitrah, dan akal. [lmu lahir,
tumbuh, dan berbuah melalui keterpaduan dimensi
spiritual, moral, dan rasional dalam diri manusia.

[lmu tidak datang secara tiba-tiba dalam bentuk konsep
atau teori, tetapi melalui proses bertahap dan
terintegrasi,  dimulai  dari  kesadaran  batin,
kecenderungan nilai, hingga pengolahan rasional.

Qalbu: Kesadaran Awal dan Penerimaan Makna

Qalbu merupakan ruang pertama penerimaan ilmu.
Pada tahap ini, ilmu hadir bukan sebagai data, tetapi
sebagai makna. Qalbu menangkap kebenaran melalui
iman, keikhlasan, dan keterbukaan batin. Oleh karena
itu, kebersihan galbu menjadi syarat utama keberkahan
ilmu.

Dalam konteks pendidikan, proses belajar yang tidak
menyentuh qalbu hanya melahirkan penguasaan
informasi tanpa transformasi diri. Ilmu yang tidak
melewati qalbu mudah kehilangan arah dan nilai.

Fitrah: Orientasi Nilai dan Arah Ilmu



141

Setelah qalbu menerima makna, fitrah berperan sebagai
penjaga arah. Fitrah memastikan bahwa ilmu yang
dipelajari selaras dengan nilai tauhid, kemanusiaan, dan
keadilan. Pada tahap ini, ilmu mulai membentuk sikap,
kecenderungan, dan komitmen etis.

Fitrah menjadikan ilmu tidak netral secara moral. Setiap
proses belajar selalu mengandung arah—apakah
mendekatkan manusia kepada kebenaran atau justru
menjauhkannya. Pendidikan yang mengabaikan fitrah
berisiko melahirkan kecerdasan yang terlepas dari
nurani.

Akal: Pengolahan Rasional dan Formulasi Ilmu

Akal bekerja setelah galbu dan fitrah berfungsi. Peran
akal adalah mengolah, menalar, mengklasifikasi, dan
merumuskan ilmu secara sistematis. Akal menjadikan
ilmu dapat diajarkan, diuji, dan dikembangkan.

Namun, dalam kerangka holistik, akal bukan penentu
terakhir kebenaran, melainkan alat yang bertanggung
jawab di bawah bimbingan qalbu dan fitrah. Akal yang
terlepas dari keduanya berpotensi melahirkan ilmu yang
kering makna dan bermasalah secara etis.

Implikasi: Pendidikan sebagai Proses
Penyempurnaan Manusia

Memahami ilmu sebagai proses holistik membawa
implikasi penting bagi fikih pendidikan:



142

a. Tujuan pendidikan bukan sekadar kecerdasan
intelektual, tetapi kesempurnaan manusia (insan
kamil).

b. Keberhasilan belajar diukur dari perubahan sikap,
kesadaran, dan amal, bukan hanya capaian
kognitif.

c. Kurikulum dan metode harus menyentuh dimensi
spiritual, moral, dan rasional secara seimbang.

Rumusan Konseptual

[lmu adalah proses penyadaran qalbu, penguatan fitrah,
dan pengolahan akal yang terintegrasi untuk melahirkan
pengetahuan yang bermakna, bernilai, dan bertanggung
jawab.

B. Proses Lahirnya [lmu dalam Diri Manusia
Dari Kemauan hingga Usaha

Dalam perspektif fikih pendidikan Islam, lahirnya ilmu
dalam diri manusia tidak terjadi secara mekanis atau
instan, melainkan melalui proses batin dan lahir yang
berkesinambungan, dimulai dari kemauan (iradah)
dan diwujudkan dalam usaha (ikhtiar). Proses ini
menegaskan bahwa i1lmu bukan sekadar hasil
kecerdasan akal, tetapi buah dari keterlibatan total
manusia  sebagai  makhluk  berkehendak  dan
bertanggung jawab.

Kemauan merupakan gerak awal qalbu. Ia lahir dari
kesadaran batin, niat yang tulus, serta dorongan fitrah
untuk mencari kebenaran. Dalam konteks ini, kemauan
tidak identik dengan keinginan spontan, melainkan



143

keputusan sadar yang berorientasi nilai. Oleh karena
itu, kualitas kemauan sangat ditentukan oleh kebersihan
qalbu dan kelurusan fitrah.

Ketika kemauan telah terbentuk, ia mendorong manusia
untuk melakukan usaha nyata. Usaha merupakan
manifestasi lahir dari niat batin, sekaligus bukti
kesungguhan dalam menempuh jalan ilmu. Islam
memandang usaha sebagai bagian tak terpisahkan dari
proses memperoleh ilmu. Tidak ada ilmu tanpa usaha,
sebagaimana tidak ada usaha yang bernilai tanpa niat
yang benar.

Pada tahap inilah akal mulai bekerja secara aktif:
mengatur strategi belajar, memilih metode, mengelola
waktu, serta menghadapi kesulitan intelektual. Akal
berfungsi sebagai penggerak teknis dari kemauan yang
telah ditetapkan galbu dan diarahkan oleh fitrah.
Dengan demikian, usaha belajar bukan aktivitas netral,
melainkan amal sadar yang bernilai ibadah.

Fikih pendidikan menolak pandangan fatalistik yang
memisahkan antara takdir dan usaha dalam proses
belajar. Kemauan untuk belajar dan kesungguhan dalam
berusaha justru merupakan bagian dari ketetapan
syariat. [lmu dianugerahkan Allah melalui jalan usaha,
bukan menggantikan usaha. Karena itu, kegagalan
belajar tidak selalu menunjukkan keterbatasan
intelektual, tetapi sering kali mencerminkan lemahnya
kemauan atau tidak konsistennya usaha.

Dengan memahami proses dari kemauan hingga usaha,
pendidikan Islam diarahkan untuk membangun
motivasi batin, menumbuhkan tanggung jawab



144

personal, dan melatih kedisiplinan belajar. Proses inilah
yang menjadikan ilmu bukan hanya diketahui, tetapi
mengakar dalam diri dan membentuk kepribadian.

Ilmu lahir dari kemauan yang jujur di dalam qalbu,
diarahkan oleh fitrah yang lurus, dan diwujudkan
melalui usaha rasional yang berkesinambungan.

Dari Kesadaran Batin hingga Tindakan

Dalam fikih pendidikan Islam, ilmu tidak berhenti pada
wilayah kesadaran atau pemahaman internal, tetapi
menuntut aktualisasi dalam bentuk tindakan nyata. Oleh
karena itu, proses lahirnya ilmu dalam diri manusia
dipahami sebagai perjalanan dari kesadaran batin (inner
awareness) menuju tindakan sadar (conscious action).
[lmu yang tidak melahirkan tindakan belum mencapai
kesempurnaan fungsinya.

Kesadaran batin berakar pada qalbu yang hidup. Pada
tahap ini, seseorang tidak sekadar mengetahui sesuatu,
tetapi menyadari maknanya, merasakan urgensinya, dan
mengaitkannya dengan tanggung jawab diri di hadapan
Allah. Kesadaran semacam ini melahirkan rasa terikat
secara moral dan spiritual terhadap ilmu yang diterima.

Kesadaran batin kemudian diperkuat oleh fitrah yang
berfungsi sebagai penentu arah. Fitrah menuntun
kesadaran agar tidak berhenti pada pengakuan internal,
tetapi bergerak menuju konsistensi perilaku. Di sinilah
ilmu mulai membentuk sikap (attitude), kecenderungan
bertindak, dan komitmen etis. Tanpa keterlibatan fitrah,
kesadaran batin mudah berubah menjadi wacana tanpa
implikasi praktis.



145

Tahap selanjutnya adalah peran akal dalam
menerjemahkan kesadaran menjadi tindakan. Akal
mengolah nilai dan pemahaman menjadi keputusan,
strategi, dan langkah konkret. Akal memastikan bahwa
tindakan yang diambil bersifat rasional, proporsional,
dan sesuai konteks, tanpa melepaskan orientasi nilai
yang telah ditetapkan oleh galbu dan fitrah.

Dalam kerangka fikih pendidikan, tindakan merupakan
indikator kematangan ilmu. I[lmu yang benar akan
tercermin dalam amal yang benar, meskipun dalam
bentuk sederhana. Oleh karena itu, pendidikan Islam
tidak hanya menilai keberhasilan belajar dari aspek
kognitif, tetapi juga dari perubahan perilaku,
kedisiplinan, dan tanggung jawab sosial.

Pemahaman ini sekaligus menjadi kritik terhadap
praktik pendidikan yang berhenti pada transfer
pengetahuan. Ketika kesadaran batin tidak diarahkan
menuju tindakan, ilmu kehilangan daya
transformasinya. Sebaliknya, ketika tindakan lahir dari
kesadaran batin yang benar, ilmu menjadi kekuatan
pembentuk karakter dan peradaban.

Rumusan Prinsip

Ilmu mencapai kesempurnaannya ketika kesadaran
batin yang lahir di qalbu diterjemahkan oleh akal,
diarahkan oleh fitrah, dan diwujudkan dalam
tindakan nyata.

Peran Ikhtiar dan Doa



146

Dalam fikih pendidikan Islam, proses lahirnya ilmu
tidak dapat dilepaskan dari ikhtiar dan doa. Keduanya
merupakan dua dimensi yang saling melengkapi: ikhtiar
merepresentasikan tanggung jawab manusia sebagai
subjek  belajar, sementara doa  menegaskan
ketergantungan manusia kepada Allah sebagai sumber
ilmu dan pemberi hasil. Memisahkan keduanya akan
melahirkan ~ penyimpangan  epistemologis  dan
pedagogis.

Ikhtiar adalah bentuk usaha sadar yang dilakukan
manusia berdasarkan kemauan, kesadaran batin, dan
kemampuan akal. Dalam konteks pendidikan, ikhtiar
mencakup kesungguhan belajar, disiplin waktu,
pemilihan metode, ketekunan menghadapi kesulitan,
serta  konsistensi dalam amal ilmiah. Ikhtiar
menegaskan bahwa ilmu tidak diperoleh secara pasif,
tetapi melalui proses yang menuntut kerja keras dan
tanggung jawab personal.

Namun, ikhtiar dalam Islam tidak berdiri di atas
kemandirian absolut. Ia selalu disertai dengan doa
sebagai pengakuan akan keterbatasan manusia. Doa
bukan pengganti usaha, melainkan penguat batin dan
penyempurna ikhtiar. Melalui doa, qalbu dijaga dari
kesombongan intelektual, fitrah dipelihara agar tetap
lurus, dan akal disadarkan bahwa hasil belajar bukan
semata buah kecerdasan, tetapi karunia Allah.

Doa juga memiliki fungsi pedagogis yang mendalam. Ia
membentuk sikap rendah hati, kesabaran, dan
keteguhan dalam proses belajar. Peserta didik yang
dibiasakan berdoa tidak mudah putus asa ketika



147

mengalami kegagalan, karena ia memahami bahwa
hasil belajar berada dalam ketentuan Allah, sementara
kewajibannya adalah terus berusaha secara maksimal.

Fikih pendidikan menolak dua ekstrem: fatalisme, yang
mengandalkan doa tanpa usaha, dan rasionalisme
sekuler, yang mengagungkan usaha tanpa doa.
Keduanya sama-sama mereduksi makna ilmu. Ikhtiar
tanpa doa melahirkan kesombongan dan kekeringan
spiritual, sedangkan doa tanpa ikhtiar menumbuhkan
kemalasan dan sikap pasrah yang keliru.

Dalam kerangka holistik, ikhtiar adalah amal lahir,
sedangkan doa adalah amal batin. Keduanya berjalan
seiring dalam proses lahirnya ilmu. Ketika ikhtiar
dilakukan secara sungguh-sungguh dan doa dipanjatkan
dengan penuh keikhlasan, ilmu yang diperoleh tidak
hanya menambah pengetahuan, tetapi juga membentuk
kepribadian dan akhlak.

Penegasan Konseptual

[lmu lahir melalui ikhtiar yang bertanggung jawab dan
doa yang tulus; ikhtiar menggerakkan proses, doa
meneguhkan arah dan menyerahkan hasil kepada Allah.

C. Keunggulan Model Integratif
Menjaga Keseimbangan Iman dan Rasio

Model integratif dalam fikih pendidikan bertumpu pada
kesatuan iman dan rasio sebagai dua unsur yang tidak
saling menegasikan, tetapi saling menguatkan. Iman
memberikan arah, makna, dan orientasi nilai, sementara



148

rasio berfungsi sebagai alat analisis, pengolahan, dan
pengembangan ilmu. Keseimbangan keduanya menjadi
prasyarat lahirnya ilmu yang utuh dan bertanggung
jawab.

Dalam kerangka qalbu — fitrah — akal, iman berakar
pada qalbu dan terpelihara oleh fitrah, sedangkan rasio
beroperasi melalui akal. Model integratif menolak
dikotomi yang memisahkan iman sebagai urusan privat
dan rasio sebagai satu-satunya sumber pengetahuan
publik. Pemisahan semacam ini terbukti melahirkan
krisis makna dalam pendidikan modern, di mana
kecerdasan intelektual tidak selalu sejalan dengan
kedewasaan moral.

Menjaga keseimbangan iman dan rasio berarti
menempatkan rasio tidak berada di atas iman, tetapi
juga tidak dimatikan oleh iman. Rasio diberi ruang
seluas-luasnya untuk bertanya, menalar, dan mengkayji,
selama tetap berada dalam bingkai nilai-nilai tauhid dan
kemanusiaan. Dengan demikian, iman tidak melahirkan
sikap anti-intelektual, dan rasio tidak menjelma menjadi
otoritas absolut yang lepas dari etika.

Dalam konteks pendidikan, keseimbangan ini tercermin
pada proses pembelajaran yang tidak hanya
menekankan  penguasaan  materi, tetapt  juga
pembentukan kesadaran dan tanggung jawab. Peserta
didik didorong untuk berpikir kritis sekaligus rendah
hati, cerdas sekaligus berakhlak. Ilmu dipelajari bukan
sekadar untuk menguasai dunia, tetapi untuk
memperbaiki diri dan memberi manfaat bagi sesama.



149

Model integratif juga berfungsi sebagai koreksi
terhadap dua kecenderungan ekstrem: dogmatisme
keagamaan yang membatasi peran akal, dan
rasionalisme sekuler yang menyingkirkan iman dari
ruang pendidikan. Fikih pendidikan hadir sebagai jalan
tengah (wasathiyah) yang menjaga harmoni antara
keyakinan dan penalaran.

Menghindari fatalisme dan rasionalisme

alah satu keunggulan utama model integratif dalam
fikih pendidikan adalah kemampuannya menghindari
dua kecenderungan ekstrem dalam memahami proses
lahirnya ilmu, yaitu fatalisme dan rasionalisme.
Keduanya sama-sama berpotensi merusak orientasi
pendidikan dan melemahkan tanggung jawab manusia
sebagai subjek belajar.

Fatalisme muncul ketika proses memperoleh ilmu
dipahami sepenuhnya sebagai ketentuan Tuhan tanpa
keterlibatan aktif manusia. Pandangan ini melahirkan
sikap pasif, rendahnya motivasi belajar, serta
ketergantungan berlebthan pada doa tanpa disertai
usaha yang sungguh-sungguh. Dalam konteks
pendidikan, fatalisme menjauhkan peserta didik dari
semangat ikhtiar dan menumpulkan daya juang
intelektual.

Sebaliknya,rasionalismeyang berlebihan menempatkan
akal sebagai satu-satunya otoritas penentu kebenaran.
[lmu dipersempit menjadi hasil kerja rasio dan
pengalaman empiris semata, sementara dimensi iman,
doa, dan nilai transenden disingkirkan dari proses
pendidikan. Akibatnya, ilmu kehilangan makna etik dan



150

spiritual,  serta  berpotensi  digunakan  tanpa
pertimbangan moral.

Model integratif fikih pendidikan menempuh jalan
tengah (wasathiyah) dengan memadukan ikhtiar
manusia dan ketergantungan kepada Allah secara
seimbang. Akal diberdayakan secara optimal, namun
tetap disadarkan akan keterbatasannya. Usaha belajar
diwajibkan, tetapi hasilnya diserahkan kepada Allah
melalui doa dan tawakal. Dengan demikian, manusia
dididik menjadi pribadi yang aktif sekaligus rendah
hati.

Dalam kerangka qalbu — fitrah — akal, fatalisme
dapat dihindari dengan meneguhkan peran akal dan
usaha, sedangkan rasionalisme dapat dikoreksi dengan
menghidupkan galbu dan menjaga kelurusan fitrah.
Keseimbangan ini menjadikan ilmu sebagai sarana
pengabdian, bukan alat kesombongan atau alasan
kemalasan.

Bagi praktik pendidikan, pendekatan ini mendorong
lahirnya peserta didik yang tekun belajar tanpa
merasa paling benar, serta berserah diri tanpa
berhenti berusaha. Inilah karakter ideal yang

diharapkan dari pendidikan Islam yang berlandaskan
fikih pendidikan.

Relevansi pendidikan kontemporer

Model integratif dalam fikih pendidikan memiliki
relevansi yang sangat kuat dengan tantangan
pendidikan kontemporer yang ditandai oleh percepatan
teknologi, banjir informasi, dan krisis nilai. Di tengah



151

orientasi  pendidikan modern yang cenderung
menekankan capaian kognitif, kompetensi teknis, dan
standar kuantitatif, model integratif menawarkan
pendekatan yang lebih utuh terhadap pembentukan
manusia.

Pendidikan  kontemporer = menghadapi  paradoks:
kemajuan intelektual tidak selalu sejalan dengan
kematangan moral dan spiritual. Peserta didik semakin
cerdas secara teknis, namun rentan mengalami
kebingungan identitas, krisis makna, dan kelelahan
psikologis. Dalam konteks ini, integrasi qalbu, fitrah,
dan akal menjadi kebutuhan mendesak, bukan sekadar
pilihan metodologis.

Model integratif relevan karena mampu menjembatani
iman dan sains, nilai dan kompetensi, serta
pengetahuan dan karakter. Pendidikan tidak hanya
diarahkan untuk menghasilkan lulusan yang kompetitif
secara akademik, tetapi juga pribadi yang memiliki
orientasi hidup, tanggung jawab sosial, dan kesadaran
etis. Ilmu tidak diposisikan sebagai alat dominasi,
melainkan ~ sebagai  sarana  pengabdian  dan
kemaslahatan.

Dalam era digital, di mana informasi mudah diakses
namun sulit diverifikasi secara nilai, model integratif
berfungsi sebagai filter epistemologis. Qalbu
menumbuhkan kepekaan moral, fitrah menjaga
orientasi kebenaran, dan akal menguji validitas
informasi secara kritis. Dengan demikian, peserta didik
tidak sekadar menjadi konsumen pengetahuan, tetapi
subjek yang bijak dalam menyikapi ilmu.



152

Selain itu, pendekatan ini relevan untuk mengatasi
kecenderungan ekstrem dalam pendidikan kontemporer:
di satu sisi, instrumentalisme pendidikan yang
mengukur keberhasilan semata dari output ekonomi; di
sisi lain, relativisme nilai yang mengaburkan batas
benar dan salah. Model integratif menawarkan
kerangka nilai yang kokoh sekaligus adaptif terhadap
perubahan zaman.

Bagi pendidik dan lembaga pendidikan, relevansi ini
menuntut perubahan paradigma: dari pengajaran yang
berorientasi materi menuju pembelajaran  yang
membentuk kesadaran, dari evaluasi yang hanya
mengukur hasil menuju penilaian proses dan
transformasi  diri. Dengan demikian, pendidikan
kembali pada hakikatnya sebagai proses memanusiakan
manusia.



153

BAB VIII
MPLIKASI FIKIH PENDIDIKAN
TERHADAP PROSES BELAJAR DAN MENGAJAR

A.Konsep Belajar dalam Perspektif Qalbiyyah
Belajar sebagai ibadah

Dalam fikih pendidikan Islam, belajar tidak dipahami
sekadar sebagai aktivitas intelektual atau kewajiban
akademik, melainkan sebagai ibadah. Pandangan ini
menempatkan  proses belajar dalam  kerangka
pengabdian kepada Allah, sehingga setiap aktivitas
pencarian ilmu memiliki nilai spiritual dan konsekuensi
moral.

Belajar menjadi ibadah ketika niatnya lurus, yaitu
mencari ilmu untuk mendekatkan diri kepada Allah,
memperbaiki diri, dan memberi manfaat bagi sesama.
Niat yang bersumber dari qalbu yang sadar menjadikan
aktivitas belajar sekalipun bersifat duniawi bernilai
ukhrawi. Tanpa niat yang benar, belajar berisiko
tereduksi menjadi sekadar upaya mengejar status,
kekuasaan, atau keuntungan material.

Sebagai ibadah, belajar juga menuntut adab dan etika.
Kesungguhan (ikhtiar), kejujuran akademik, kesabaran



154

menghadapi kesulitan, serta penghormatan kepada guru
dan sumber ilmu merupakan bagian integral dari ibadah
belajar. Dalam kerangka ini, pelanggaran etika belajar
tidak hanya dipandang sebagai kesalahan akademik,
tetapi juga sebagai penyimpangan moral dan spiritual.

Konsep  belajar  sebagai ibadah  menegaskan
keterpaduan antara iman dan amal. [lmu yang dipelajari
harus mendorong perubahan sikap dan perilaku.
Pemahaman yang tidak melahirkan amal menunjukkan
bahwa proses belajar belum mencapai hakikatnya. Oleh
karena itu, keberhasilan belajar tidak hanya diukur dari
penguasaan materi, tetapi dari sejauh mana ilmu
tersebut membentuk akhlak dan tanggung jawab sosial.

Dalam konteks qalbu — fitrah — akal, belajar sebagai
ibadah bermula dari galbu yang berniat, diarahkan oleh
fitrah yang mencintai kebenaran, dan diwujudkan
melalui  kerja akal yang sungguh-sungguh. Doa
menyertai usaha, dan tawakal menutup proses belajar

dengan kesadaran bahwa hasil akhir berada dalam
kehendak Allah.

Pemahaman ini sangat relevan bagi pendidikan
kontemporer yang kerap memisahkan antara aktivitas
akademik dan kehidupan spiritual. Dengan menjadikan
belajar sebagai ibadah, pendidikan Islam mampu
melahirkan insan pembelajar yang tidak hanya cerdas
secara intelektual, tetapi juga matang secara moral dan
spiritual.

Peran niat dan kemauan



155

Dalam fikih pendidikan Islam, niat (niyyah) dan
kemauan (iradah) merupakan fondasi utama dalam
proses belajar. Keduanya berfungsi sebagai penggerak
awal yang menentukan arah, kualitas, dan nilai dari
seluruh aktivitas pendidikan. Tanpa niat yang benar dan
kemauan yang kuat, belajar kehilangan makna ibadah
dan berpotensi tereduksi menjadi aktivitas mekanis
semata.

Niat berakar pada qalbu. Ia merupakan kesadaran batin
yang mengarahkan tujuan belajar kepada Allah. Melalui
niat, belajar diposisikan sebagai bentuk pengabdian,
bukan sekadar sarana pencapaian duniawi. Karena itu,
niat tidak hanya hadir di awal proses belajar, tetapi
harus terus diperbarui agar orientasi ilmu tetap lurus
dan terjaga dari penyimpangan motivasi.

Sementara itu, kemauan merupakan energi internal
yang mendorong niat agar tidak berhenti pada
kesadaran, tetapi bergerak menuju usaha nyata.
Kemauan mencerminkan kesiapan seseorang untuk
bersungguh-sungguh, bertahan dalam kesulitan, dan
konsisten dalam proses belajar. Dalam perspektif ini,

kemauan adalah jembatan antara niat batin dan ikhtiar
lahir.

Perpaduan niat dan kemauan menegaskan bahwa
belajar sebagai ibadah bukanlah sikap pasif. Justru,
ibadah belajar menuntut kesungguhan dan disiplin yang
tinggi. Niat yang lurus tanpa kemauan melahirkan
kelemahan tindakan, sedangkan kemauan yang kuat
tanpa niat yang benar berisiko melahirkan
kesombongan intelektual.



156

Dalam kerangka qalbu — fitrah — akal, niat lahir dari
qalbu yang sadar akan tanggung jawab, kemauan
diperkuat oleh fitrah yang mencintai kebenaran, dan
akal kemudian mengelola kemauan tersebut menjadi
strategi belajar yang efektif. Dengan demikian, proses
belajar berlangsung secara holistik dan bermakna.

Bagi pendidikan kontemporer, peneguhan peran niat
dan kemauan menjadi jawaban atas problem rendahnya
motivasi belajar dan dangkalnya orientasi akademik.
Pendidikan tidak cukup hanya menyediakan metode
dan fasilitas, tetapi harus membantu peserta didik
membangun niat yang benar dan kemauan yang
tangguh.

B.Peran Guru dalam Membimbing Qalbu dan Akal
Guru sebagai murabbi

Dalam fikih pendidikan Islam, guru tidak diposisikan
semata sebagai mu‘allim (penyampai materi), tetapi
sebagai murabbi, yakni pendidik yang membina,
menumbuhkan, dan mengarahkan seluruh potensi
peserta didik secara menyeluruh. Konsep murabbi
menegaskan  bahwa  pendidikan adalah  proses
pembentukan manusia, bukan sekadar transfer
pengetahuan.

Sebagai murabbi, guru berperan dalam menyentuh
qalbu, menjaga fitrah, dan membimbing akal
peserta didik. Ia tidak hanya mengajarkan apa yang
harus diketahui, tetapi juga menanamkan mengapa ilmu
itu penting dan bagaimana ilmu tersebut harus



157

diamalkan. Dengan demikian, kehadiran guru memiliki
dimensi spiritual, moral, dan intelektual sekaligus.

Peran murabbi sangat erat dengan penanaman niat
dan kemauan belajar. Guru membantu peserta didik
meluruskan niat belajar sebagai ibadah serta
menumbuhkan kemauan yang kuat untuk berproses
secara sungguh-sungguh. Dalam hal ini, keteladanan
guru menjadi metode pendidikan yang paling efektif.
Sikap ikhlas, kesabaran, kedisiplinan, dan kejujuran
akademik yang ditampilkan guru akan membekas lebih
dalam daripada sekadar nasihat verbal.

Sebagai murabbi, guru juga Dberfungsi sebagai
pembimbing moral dan spiritual. [a peka terhadap
perkembangan batin peserta didik, memahami
perbedaan potensi dan latar belakang, serta
mengarahkan mereka agar tidak terjebak pada fatalisme
atau kesombongan rasional. Guru menumbuhkan
keberanian berpikir kritis tanpa kehilangan adab dan
kerendahan hati.

Dalam konteks pendidikan kontemporer, peran guru
sebagai murabbi menjadi semakin relevan. Di tengah
derasnya arus informasi dan minimnya figur teladan,
guru dituntut hadir sebagai penunjuk arah (mursyid)
yang menjaga peserta didik tetap berada pada jalur nilai
dan kemanusiaan. Teknologi dapat menyampaikan
informasi, tetapi tidak mampu menggantikan fungsi
murabbi dalam membentuk karakter dan kesadaran.

Dengan demikian, guru sebagai murabbi merupakan
pilar utama dalam model integratif fikih pendidikan.
Melalui peran ini, proses belajar tidak hanya



158

menghasilkan siswa yang cerdas, tetapi juga pribadi
yang beriman, berakhlak, dan bertanggung jawab.

Keteladanan dan spiritualitas

Dalam fikih pendidikan Islam, keteladanan (uswah) dan
spiritualitas merupakan inti dari peran guru sebagai
murabbi. Pendidikan tidak hanya berlangsung melalui
instruksi dan penjelasan, tetapi terutama melalui
kehadiran personal guru yang memancarkan nilai-nilai
yang diajarkannya. Keteladanan menjadikan ilmu
hidup, sementara spiritualitas memberi ruh pada proses
pendidikan.

Keteladanan guru tercermin dalam konsistensi antara
ucapan, sikap, dan tindakan. Peserta didik belajar lebih
banyak dari apa yang mereka lihat dibandingkan dari
apa yang mereka dengar. Oleh karena itu, integritas
moral, kejujuran akademik, kedisiplinan, dan tanggung
jawab sosial guru merupakan sarana pendidikan yang
paling efektif. Keteladanan inilah yang secara halus
menyentuh galbu peserta didik dan membentuk karakter
mereka.

Spiritualitas guru berakar pada kedalaman hubungan
dengan Allah. Guru yang memiliki spiritualitas yang
hidup akan mengajar dengan keikhlasan, kesabaran, dan
kasih sayang. Ia tidak menjadikan profesinya sekadar
pekerjaan, tetapi ladang ibadah. Spiritualitas semacam
ini menciptakan suasana belajar yang menenangkan,
bermakna, dan membangkitkan kesadaran batin peserta
didik.



159

Dalam kerangka qalbu — fitrah — akal, keteladanan
dan spiritualitas bekerja terlebih dahulu pada galbu
peserta didik. Ketika qalbu tersentuh, fitrah akan
merespons, dan akal menjadi lebih siap menerima ilmu.
Inilah sebabnya mengapa pendidikan yang hanya
mengandalkan metode dan kurikulum, tetapi miskin
keteladanan, sering gagal membentuk kepribadian.

Keteladanan dan spiritualitas juga berfungsi sebagai
penjaga arah di tengah tantangan pendidikan
kontemporer. Di era digital dan budaya instan, peserta
didik membutuhkan figur nyata yang menunjukkan
bagaimana ilmu diamalkan dengan adab, bagaimana
kesuksesan dicapai tanpa mengorbankan nilai, dan
bagaimana  kecerdasan disandingkan dengan
kerendahan hati.

Dengan demikian, keteladanan dan spiritualitas bukan
pelengkap, melainkan fondasi pendidikan dalam fikih
pendidikan Islam. Melalui keduanya, guru sebagai
murabbi mampu menanamkan nilai secara mendalam
dan berkelanjutan, sehingga ilmu tidak hanya dipahami,
tetapi dihayati dan diamalkan.

C.Strategi Pembelajaran Berbasis Qalbu—Akal
Integrasi nilai, akal, dan praktik

Dalam fikih pendidikan Islam, ilmu mencapai
kesempurnaannya ketika nilai (moral dan spiritual),
akal (rasionalitas), dan praktik (amal nyata) terintegrasi
secara harmonis. Pendidikan yang memisahkan
ketiganya berisiko menghasilkan peserta didik yang
cerdas secara intelektual, tetapi lemah dalam moral,



160

atau sebaliknya, yang beriman tetapi tidak mampu
mengimplementasikan ilmu.

Nilai berakar pada qalbu dan fitrah. Ia menegaskan arah
dan tujuan ilmu serta membimbing akal agar tidak
menyimpang. Nilai memastikan bahwa setiap
pengetahuan yang diperoleh digunakan untuk kebaikan,
bukan untuk kesombongan atau merugikan orang lain.
Pendidikan yang menekankan nilai mengembangkan
karakter, etika, dan tanggung jawab sosial.

Akal berfungsi sebagai alat analisis, perencanaan, dan
strategi. Akal mengolah informasi, menilai kebenaran,
dan mengatur metode belajar. Namun, akal yang tidak
dibimbing oleh nilai dan pengalaman praktik dapat
melahirkan ilmu yang dingin, mekanis, dan terlepas
dari makna.

Praktik (amal nyata) adalah manifestasi dari nilai dan
hasil olahan akal. Ilmu yang tidak diaplikasikan
menjadi  tindakan nyata  kehilangan  kekuatan
transformasionalnya. Pendidikan Islam menekankan
bahwa amal adalah ukuran keberhasilan 1lmu;
memahami tanpa mengamalkan adalah ilmu yang
belum sempurna.

Integrasi ketiganya terjadi secara simultan dalam proses
pendidikan. Nilai memberi arah, akal mengatur proses,
dan praktik menegaskan hasil. Dalam konteks
pendidikan kontemporer, integrasi ini menolong peserta
didik menghadapi tantangan globalisasi, informasi
cepat, dan kompleksitas sosial dengan bijak,
bertanggung jawab, dan beretika.



161

Dengan kata lain, pendidikan Islam tidak hanya
membekali peserta didik dengan pengetahuan dan
keterampilan, tetapi juga membentuk pribadi yang
sadar nilai, mampu berpikir kritis, dan berani bertindak
benar.

Evaluasi Berbasis Proses dan Sikap

Dalam fikih pendidikan Islam, keberhasilan pendidikan
tidak diukur semata-mata dari hasil kognitif atau
kemampuan akademik peserta didik, tetapi juga dari
proses belajar dan sikap yang terbentuk selama
pembelajaran. Evaluasi berbasis proses dan sikap
menekankan pentingnya transformasi holistik, meliputi
qalbu, fitrah, dan akal.

Evaluasi berbasis proses menilai bagaimana siswa
menjalani perjalanan belajar, termasuk niat, kemauan,
konsistensi usaha, dan kesungguhan dalam menghadapi
tantangan. Dengan menilai proses, guru dapat
mengidentifikasi kekuatan, kelemahan, dan potensi
berkembang peserta didik, serta memberi arahan yang
tepat untuk perbaikan. Proses belajar yang baik
mencerminkan kesadaran batin dan penerapan strategi
akal secara optimal.

Evaluasi berbasis sikap menilai kualitas internal yang
tercermin dalam perilaku sehari-hari, seperti kejujuran,
kesabaran, disiplin, kerjasama, rasa tanggung jawab,
dan kepedulian sosial. Sikap ini merupakan indikator
nyata dari internalisasi nilai dan efektivitas
pembelajaran yang menyentuh qalbu dan fitrah.



162

Pendidikan yang sukses adalah pendidikan yang
mampu membentuk karakter mulia, bukan sekadar
mengisi kepala dengan informasi.

Pendekatan evaluasi ini menegaskan bahwa ilmu yang
diperoleh tidak hanya menjadi pengetahuan abstrak,
tetapi membentuk siswa menjadi insan yang berakhlak,
bertanggung jawab, dan berdaya guna. Evaluasi
berbasis proses dan sikap juga menghindarkan
pendidikan dari sekadar target angka atau prestasi
kognitif semata, yang sering kali tidak mencerminkan
perubahan batin.

Dalam praktiknya, evaluasi dapat dilakukan melalui
observasi, refleksi diri, penugasan berbasis proyek,
diskusi, dan interaksi sosial, yang memungkinkan
guru menilai keterlibatan peserta didik secara
menyeluruh. Penilaian ini sekaligus memberikan umpan
balik untuk memperkuat niat, kemauan, dan penerapan
ilmu dalam kehidupan nyata.

Rumusan Prinsip

Evaluasi yang bermakna menilai proses dan sikap,
bukan hanya hasil; pendidikan yang sukses tercermin
pada transformasi internal dan implementasi nyata
siswa.



163

BAB IX
PENUTUP: REFLEKSI FIKIH PENDIDIKAN

A.Sintesis Pemikiran Buku
Ringkasan Gagasan Utama

Buku in1 menyajikan kerangka pemikiran fikih
pendidikan yang menekankan proses lahirnya ilmu
dalam diri manusia dan pendidikan sebagai ibadah.
Gagasan utama dapat diringkas sebagai berikut:

1. Proses Holistik Lahirnya Ilmu. Ilmu dipahami
sebagai hasil integrasi qalbu, fitrah, dan akal.
Prosesnya dimulai dari niat dan kemauan,
berlanjut melalui usaha dan kesadaran batin,
hingga diterjemahkan dalam tindakan nyata.
Pendekatan ini menegaskan bahwa belajar bukan
sekadar akumulasi informasi, tetapi perjalanan
transformasi pribadi yang melibatkan dimensi
spiritual, moral, dan intelektual.

2. Ikhtiar dan Doa sebagai Pilar Pendidikan. Usaha
manusia  (ikhtiar) dan doa (doa) saling
melengkapi. Ikhtiar mencerminkan tanggung
jawab peserta didik, sedangkan doa meneguhkan
orientasi spiritual dan mengakui keterbatasan



164

manusia. Keduanya menghindarkan pendidikan
dari fatalisme maupun rasionalisme ekstrim.

. Model Integratif.Pendidikan yang integratif
menjaga  keseimbangan iman dan rasio,
menghindari fatalisme maupun rasionalisme, serta
relevan bagi konteks pendidikan kontemporer.
Model ini menekankan pembentukan karakter,
etika, dan tanggung jawab sosial, bukan sekadar
penguasaan materi akademik.

. Belajar sebagai Ibadah.Aktivitas belajar memiliki
nilai ibadah ketika diniatkan untuk mendekatkan
diri kepada Allah, dijalankan dengan sungguh-
sungguh, dan disertai amal nyata. Niat dan
kemauan menjadi penggerak utama agar belajar
tidak sekadar mekanis tetapi bernilai spiritual.

. Peran Guru sebagai Murabbi.Guru bukan hanya
penyampai ilmu, tetapi pembimbing qalbu, fitrah,
dan akal peserta didik. Melalui keteladanan dan
spiritualitas, guru menanamkan nilai,
menumbuhkan kemauan, dan membimbing
praktik ilmu, sehingga pendidikan menghasilkan
pribadi yang utuh.

. Integrasi Nilai, Akal, dan Praktik.llmu mencapai
kesempurnaan ketika nilai moral dan spiritual,
akal sebagai alat analisis, dan praktik nyata saling
terintegrasi. Pendidikan yang mengabaikan salah
satu aspek ini akan gagal membentuk manusia
seutuhnya.

. Evaluasi Berbasis Proses dan Sikap.Keberhasilan
pendidikan diukur melalui proses belajar dan
pembentukan sikap, bukan hanya hasil akademik.
Evaluasi holistik ini menekankan internalisasi



165

nilai, konsistensi usaha, dan implementasi ilmu
dalam kehidupan nyata.

Secara keseluruhan, buku ini menyajikan paradigma
fikih pendidikan yang holistik, humanis, dan
transformatif, menekankan hubungan harmonis antara
spiritualitas, intelektualitas, dan praktik nyata.
Pendidikan Islam, menurut kerangka ini, bukan sekadar
transfer ilmu, tetapi pembentukan manusia yang cerdas,
berakhlak, dan bertanggung jawab.

Posisi fikih pendidikan

Fikih pendidikan menempati posisi strategis dalam
kerangka ilmu Islam karena menghubungkan wahyu,
akal, dan praktik pendidikan. Ia bukan sekadar cabang
figh klasik yang membahas ibadah ritual, tetapi
merupakan disiplin yang menafsirkan prinsip-prinsip
syaritah dalam konteks pembinaan manusia dan
transmisi 1lmu.

1. Fikih Pendidikan sebagai Jembatan antara Nilai
dan Praktik.Fikih pendidikan menjembatani antara
nilai normatif (iman dan etika) dengan praktek
nyata pendidikan. Ia menegaskan bahwa kegiatan
belajar-mengajar  bukan  sekadar  transfer
informasi, tetapi sarana pembentukan akhlak,
kesadaran spiritual, dan tanggung jawab sosial
siswa.

2. Fikih Pendidikan dan Epistemologi Ilmu.Dalam
perspektif epistemologi Islam, fikih pendidikan
menekankan bahwa ilmu lahir dari qalbu —
fitrah — akal, bukan semata dari rasio atau
pengalaman empiris. Posisi ini menegaskan



166

bahwa pendidikan harus mengembangkan potensi
batin dan moral peserta didik, sehingga ilmu yang
diperoleh bermanfaat dan bermakna.

3. Fikih  Pendidikan  kebalikan  dari  Filsafat
Pendidikan Islam.Fikih pendidikan berbeda dari
filsafat pendidikan Islam. Jika filsafat pendidikan
cenderung menekankan refleksi konseptual dan
teori normatif, fikih pendidikan menekankan
panduan praktis yang bersumber dari syariah,
mengatur tata cara, prinsip, dan adab belajar yang
aplikatif, serta menekankan tanggung jawab guru
dan peserta didik.

4. Fikih Pendidikan dan Model Pembelajaran
Kontemporer.Posisi fikih pendidikan juga relevan
untuk pendidikan kontemporer. Ia menyediakan
kerangka normatif yang mengarahkan
pengembangan kurikulum, metode, dan evaluasi
agar tetap selaras dengan nilai Islam, sekaligus
mampu menjawab tantangan zaman, seperti krisis
motivasi belajar, informasi berlimpah, dan
kesenjangan moral.

Dengan demikian, fikih pendidikan berada pada posisi
integratif: menghubungkan wahyu, akal, praktik, dan
konteks sosial. Ia membentuk landasan normatif
sekaligus pedoman praktis bagi guru, lembaga
pendidikan, dan peserta didik, sehingga pendidikan
menjadi proses holistik, transformatif, dan bernilai
ibadah.

B.Kontribusi Buku bagi Pendidikan Islam

Teoretis



167

Secara teoretis, buku ini memberikan kontribusi penting
bagi pengembangan kerangka konseptual fikih
pendidikan dalam pendidikan Islam. Kontribusi ini
dapat dirinci sebagai berikut:

1. Memperkaya Khazanah Ilmu Fikih Pendidikan.
Buku ini menegaskan bahwa fikih tidak hanya
mengatur ibadah ritual, tetapi juga dapat dijadikan
landasan  dalam  proses  pendidikan dan
pembentukan karakter. Dengan demikian, fikih
pendidikan menjadi cabang ilmu yang relevan
untuk menghubungkan wahyu, akal, dan praktik
pendidikan.

2. Mengembangkan Model Integratif. Buku ini
memperkenalkan ~ model  integratif  yang
menekankan hubungan qalbu — fitrah — akal
— amal. Model ini memperkaya teori pendidikan
Islam dengan menekankan holistikitas lahirnya
ilmu, keseimbangan 1man dan rasio, serta
integrasi nilai, akal, dan praktik. Hal ini
melengkapi teori pendidikan kontemporer yang
sering menekankan aspek kognitif semata.

3. Memberikan Kerangka Non-Fatalistik tentang
Takdir dan Usaha.Buku ini menegaskan bahwa
pendidikan Islam dapat mengajarkan takdir
dinamis, di mana usaha, doa, dan ikhtiar manusia
tetap relevan dalam proses belajar. Pendekatan ini
memperkaya teori pendidikan Islam dengan
perspektif yang menggabungkan determinisme
ilahi dan tanggung jawab manusia, sehingga
menghindari  ekstrem  fatalisme  maupun
rasionalisme sekuler.



168

4. Menegaskan Peran Qalbu dan Fitrah dalam
Epistemologi Pendidikan.Buku ini menegaskan
bahwa kesadaran batin dan fitrah adalah dasar
lahirnya ilmu, sedangkan akal berperan sebagai
alat pengolahan dan implementasi. Perspektif ini
memperluas teori epistemologi pendidikan Islam,
menyeimbangkan antara spiritualitas, rasio, dan
praktik.

5. Menyediakan Landasan Teoretis untuk Evaluasi
Holistik.Dengan menekankan evaluasi berbasis
proses dan sikap, buku ini memberikan
kontribusi pada teori penilaian pendidikan Islam.
Evaluasi tidak hanya mengukur hasil kognitif,
tetapi juga pembentukan karakter, internalisasi
nilai, dan konsistensi perilaku, sehingga
pendidikan Islam dapat lebih berorientasi pada
transformasi holistik.

Dengan demikian, secara teoretis, buku ini memperkaya
kajian pendidikan Islam dengan kerangka konseptual
yang holistik, integratif, dan bernuansa fikih,
menjembatani nilai, akal, dan praktik, sekaligus relevan
untuk konteks kontemporer.

Praktis

Secara praktis, buku ini memberikan kontribusi nyata
bagi implementasi pendidikan Islam, baik bagi guru,
peserta didik, maupun lembaga pendidikan. Beberapa
kontribusi praktis dapat dirinci sebagai berikut:

1. Panduan bagi Guru sebagai Murabbi.Buku ini
menegaskan peran guru tidak sekadar sebagai
pengajar, tetapi pembimbing qalbu, fitrah, dan



169

akal peserta didik. Guru dibekali prinsip-prinsip
untuk menumbuhkan niat belajar, menguatkan
kemauan, meneladani sikap, dan membimbing
praktik ilmu secara spiritual dan moral.
Pendekatan ini membantu guru menjadi murabbi
yang efektif dan holistik.

. Pembentukan  Karakter siswa. Buku ini
menekankan integrasi nilai, akal, dan praktik serta
evaluasi berbasis proses dan sikap. Dengan
panduan ini, peserta didik tidak hanya menguasai
materi, tetapi juga membangun karakter
berakhlak, bertanggung jawab, dan berorientasi
pada amal. Pendidikan menjadi  sarana
transformasi pribadi yang nyata.

. Implementasi Belajar sebagai Ibadah.Buku ini
memberikan pedoman bagaimana belajar dapat
diposisikan sebagai ibadah. Guru dan peserta
didik diajak untuk meluruskan niat, menguatkan
kemauan, dan mengamalkan ilmu dalam
kehidupan sehari-hari, sehingga setiap aktivitas
akademik bernilai spiritual dan sosial.

. Panduan Integrasi Kurikulum dan Metode.Buku
ini  menawarkan kerangka praktis untuk
merancang kurikulum, metode, dan evaluasi yang
selaras dengan prinsip fikih  pendidikan.
Pendekatan ini memastikan proses pembelajaran
tidak hanya mengutamakan pencapaian kognitif,
tetapi juga pembentukan karakter, moral, dan
spiritual peserta didik.

. Relevansi untuk Konteks Pendidikan
Kontemporer.Buku ini memberikan solusi praktis
bagi tantangan pendidikan modern, termasuk
motivasi belajar yang rendah, banjir informasi,



170

dan krisis nilai. Melalui model integratif, guru dan
lembaga pendidikan dapat membimbing peserta
didik agar tetap bijak, kritis, dan beretika dalam
menghadapi tantangan zaman.

Secara keseluruhan, kontribusi praktis buku ini
menekankan bahwa pendidikan Islam adalah proses
transformasi holistik, di mana ilmu tidak hanya
dipahami, tetapi dihayati dan diamalkan, serta siswa
dibimbing menjadi pribadi yang cerdas, beriman, dan
berakhlak mulia.

C. Keterbatasan dan Arah Penelitian Lanjutan
Keterbatasan

Meskipun buku ini menyajikan kerangka fikih
pendidikan secara komprehensif, terdapat beberapa
keterbatasan yang perlu dicatat:

1. Keterbatasan Konteks Lapangan.Buku ini lebih
banyak membahas kerangka konseptual dan
aplikasi prinsip umum. Studi empiris di lapangan,
terutama variasi praktik pendidikan di berbagai
madrasah atau sekolah kontemporer, masih
terbatas. Hal ini berarti aplikasi praktis dalam
konteks lokal atau spesifik mungkin memerlukan
adaptasi tambahan.

2. Pendekatan Holistik Belum Diverifikasi Secara
Kuantitatif. Model qalbu — fitrah — akal —
amal disusun secara teoritis dan konseptual.
Validasi kuantitatif terhadap efektivitas model ini,
misalnya melalui studi eksperimental atau
longitudinal, belum dilakukan. Oleh karena itu,



171

rekomendasi implementasi sebaiknya dipadukan
dengan penelitian lapangan lebih lanjut.

3. Keterbatasan Integrasi Teknologi
Pendidikan.Buku ini menekankan aspek spiritual,
moral, dan pedagogis, namun belum secara
mendalam  membahas  integrasi  teknologi
pendidikan modern (digital learning, AI, dan
multimedia) dalam penerapan fikih pendidikan.
Pengembangan aspek ini penting mengingat
tantangan pendidikan kontemporer.

4. Variasi Budaya dan Konteks Sosial.Fikih
pendidikan disajikan dalam kerangka umum
Islam, sehingga penerapan dalam berbagai
konteks sosial-budaya dapat berbeda. Perbedaan
tradisi lokal, kebiasaan belajar, dan nilai-nilai
komunitas memerlukan penelitian tambahan agar
model pendidikan lebih adaptif.

D. Penegasan Akhir
Ilmu sebagai Amanah Qalbu

Penegasan terakhir dari buku ini menekankan bahwa
ilmu bukan sekadar akumulasi informasi atau
kompetensi  teknis, melainkan amanah  yang
dipercayakan Allah kepada qalbu manusia. Kesadaran
ini menempatkan ilmu dalam kerangka tanggung jawab
moral, spiritual, dan sosial, sehingga setiap upaya
belajar dan mengajar menjadi ibadah yang bermakna.

I. Ilmu sebagai Amanah Spiritual.llmu yang
diperoleh bukan untuk kesombongan, tetapi untuk
mendekatkan diri kepada Allah dan memberi
manfaat bagi sesama. Amanah qgalbu menuntut



172

keikhlasan, niat yang lurus, dan penerapan ilmu
dalam kebaikan. Konsep ini menegaskan bahwa
pencarian 1ilmu dan pendidikan tidak dapat
dilepaskan dari dimensi spiritual.

2. Ilmu sebagai Amanah Moral.Menyadari ilmu
sebagai amanah menumbuhkan tanggung jawab
moral. Peserta didik dan guru wajib mengamalkan
pengetahuan dengan integritas, kejujuran, dan
adab yang mulia, serta menjaga ilmu agar tidak
disalahgunakan untuk kepentingan pribadi atau
merugikan orang lain.

3. Ilmu sebagai Amanah Sosial. Amanah galbu juga
mempersyaratkan bahwa ilmu diberikan manfaat
kepada komunitas dan masyarakat. Pendidikan
Islam, melalui model integratif dan holistik,
menekankan bahwa ilmu yang tidak diamalkan
untuk kebaikan sosial adalah ilmu yang belum
sempurna.

4. Keseimbangan antara Qalbu, Fitrah, dan
Akal.Amanah 1lmu harus dipelihara melalui gqalbu
yang sadar, fitrah yang mencintai kebenaran, dan
akal yang menganalisis dan merencanakan
implementasi. Ketiga elemen ini menjamin bahwa
ilmu tetap berada dalam koridor nilai Islam,
holistik, dan bermanfaat.

Dengan memahami ilmu sebagai amanah qalbu,
pendidikan Islam menekankan tanggung jawab,
kesungguhan, dan kesadaran spiritual dalam setiap
proses belajar. Pendekatan ini menegaskan kembali
bahwa tujuan pendidikan bukan sekadar kecerdasan
intelektual, tetapi pembentukan manusia utuh yang
beriman, berakhlak, dan berdaya guna.



173

Pendidikan sebagai Jalan Hidayah

Dalam perspektif fikih pendidikan, pendidikan bukan
sekadar proses transfer ilmu atau keterampilan, tetapi
jalan menuju hidayah, yaitu petunjuk Allah yang
menuntun manusia kepada kebenaran dan kebajikan.
Pendidikan Islam menekankan bahwa ilmu dan proses
belajar adalah sarana untuk membimbing qalbu,
menyeimbangkan fitrah, dan menuntun akal agar
berfungsi selaras dengan kehendak Allah.

1. Hidayah melalui Kesadaran Qalbu.Pendidikan
yang  efektif menyentuh  qalbu  siswa,
menumbuhkan kesadaran akan tujuan hidup,
tanggung jawab moral, dan hubungan manusia
dengan Allah. Melalui pendidikan, manusia
belajar membedakan yang benar dan yang salah,
serta menyadari peran ilmu dalam membentuk
karakter yang mulia.

2. Hidayah  melalui Pembinaan  Fitrah.Proses
pendidikan membantu siswa mengaktualisasikan
fitrah mereka, yaitu kecenderungan alami untuk
mencintai kebaikan, mencari kebenaran, dan
menghindari kemungkaran. Dengan membimbing
fitrah, pendidikan Islam menjadikan proses
belajar bukan sekadar kegiatan intelektual, tetapi
transformasi spiritual yang menguatkan iman.

3. Hidayah melalui Implementasi Akal dan
Amal.Pendidikan menegaskan pentingnya akal
sebagai alat analisis dan perencanaan, namun
harus diarahkan agar pengetahuan diterapkan
dalam amal nyata. Dengan demikian, ilmu
menjadi petunjuk (hidayah) yang mendorong



174

perilaku benar, bermanfaat bagi diri sendiri,
masyarakat, dan alam semesta.

4. Pendidikan sebagai Sarana Dakwah dan Kebaikan
Sosial.Pendidikan yang berorientasi pada hidayah
menekankan bahwa ilmu tidak boleh bersifat
egois. Peserta didik diarahkan untuk menjadi
pribadi yang membawa manfaat, menyebarkan
kebaikan, dan menjadi agen perubahan sosial
sesuai nilai Islam.

Dengan memahami pendidikan sebagai jalan hidayah,
setiap proses belajar menjadi suci, bermakna, dan
bernilai ibadah, serta membimbing manusia menuju
kesadaran spiritual, moral, dan intelektual yang utuh.

E.Daftar Pustaka

Al-Attas, S. M. N. (1999). The concept of education in
Islam: A framework for an Islamic philosophy of
education. International Institute of Islamic Thought.

Al-Ghazali. (2000). Thya’ ‘Ulum al-Din (The Revival of
Religious Sciences) (M. Khattab, Trans.). Islamic Book
Trust.

Al-Qaradawi, Y. (2003). Figh al-Zakat: A comparative
study. Islamic Research Academy.

Al-Samarqandi, A. A. (2002). Magasid al-Shariah wa
al-Tarbiyah. Dar al-Fikr.

Al-Turayhi, M. (2015). Pedagogi Islam kontemporer.
Pustaka Al-Kautsar.



175

Al-Tirmidzi, M. (1997). Sahih al-Tirmidhi (Vol. 1). Dar
al-Kutub al-‘Ilmiyah.

Al-Zarnuji, 1. (1997). Ta ‘lim al-Muta ‘allim. Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyah.

Asy-Syathibi, I. (2004). Al-Muwafaqat fi Usul al-
Shariah. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah.

Badawi, J. A. (2010). Islamic education: Its principles
and practices. Routledge.

Baghdadi, M. (2014). Epistemologi pendidikan Islam.
Pustaka Ilmu.

Bahdar, A. (2025). Fikih pendidikan: Qalbu, Fitrah,
dan Akal dalam Proses Belajar. UIN Press.

Bakar, O. (2006). Islamic education: Tradition and
modernity. IT.

Bloom, B. S., Engelhart, M. D., Furst, E. J., Hill, W. H.,
& Krathwohl, D. R. (1956). Taxonomy of educational
objectives: The classification of educational goals.
Longmans.

Dar al-Ifta al-Misriyyah. (2008). Figh al-Tarbiyah al-
Islamiyah. Dar al-Ifta.

Durrani, N. (2011). Education in Islam: Traditional
perspectives and modern challenges. Islamic Studies
Journal, 50(2), 113—134.

Fadlallah, N. (2002). Islamic education: Philosophy,
principles, and practice. Beirut: Dar al-Fikr.



176

Fauzi, A., & Rahman, M. (2020). Implementasi
pembelajaran berbasis karakter di madrasah. Jurnal
Pendidikan Islam, 15(1), 45-60.

Ghazali, H. (2018). Manajemen pembelajaran Islam
kontemporer. Pustaka Al-Ma‘arif.

Halim, M. (2017). Epistemologi pendidikan Islam:
Teori dan praktik. Jakarta: Rajawali Pers.

Hashim, R. (2016). Integration of Islamic values in

contemporary pedagogy. International Journal of
Islamic Education, 5(2), 33-50.

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (2003). Madarij al-Salikin.
Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah.

Igbal, M. (2005). The reconstruction of religious
thought in Islam. Lahore: Shaikh Muhammad Ashraf.

Ismail, S. (2019). Pendidikan karakter berbasis nilai
Islam. Jurnal Tarbiyah, 26(1), 12-29.

Kamali, M. H. (2008). Principles of Islamic
jurisprudence. Islamic Texts Society.

Khairuddin, A. (2021). Integrasi akal dan spiritualitas

dalam pembelajaran fikih. Jurnal Pendidikan Islam,
19(2), 101-120.

Khalidi, T. (2010). Islamic pedagogy: Theory and
practice. Cambridge: Islamic Studies Press.

Madjid, N. (2003). Islam, demokrasi, dan pendidikan.
Paramadina.



177

Makki, S. (2012). Holistic education in Islam. Journal
of Islamic Studies, 23(3), 215-236.

Mas’ud, F. (2015). Pendidikan berbasis nilai: Perspektif
Islam. Jurnal Fikih dan Tarbiyah, 7(1), 15-34.

Nasution, S. (2005). Sejarah pendidikan Islam di
Indonesia. Jakarta: Bumi Aksara.

Nata, A. (2010). Filsafat pendidikan Islam. Bandung:
Alfabeta.

Rahman, F. (1982). Islam and modernity:
Transformation of Islamic thought. University of
Chicago Press.

Rahman, M. (2018). Model integratif dalam pendidikan
Islam. Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer, 10(1),
22-41.

Rijal, M. (2016). Evaluasi pembelajaran berbasis nilai
dan karakter. Jurnal Tarbiyah Islam, 12(2), 55-72.

Sardar, Z. (2004). Reading the Qur’an: The
contemporary relevance of the sacred text. Oxford
University Press.

Syed, I. (2011). Spirituality and education in Islam.
International Review of Education, 57(5—6), 641-659.

Syamsuddin, A. (2014). Implementasi pembelajaran
holistik di madrasah. Jurnal Pendidikan Islam, 9(2),
77-96.



178

Wahid, A. (2007). Islam dan pendidikan kontemporer.
Jakarta: LP3ES.

Yusoff, M. (2013). Pendidikan Islam: Integrasi nilai
dan akal. Journal of Islamic Education Research, 6(1),
33-48.

Zainuddin, H. (2019). Strategi pembelajaran fikih
berbasis karakter. Jurnal Tarbiyah dan Pendidikan
Islam, 14(1), 1-20.

F.Lampiran :
1.Snopsis Buku

Buku Fikih Pendidikan ini menghadirkan perspektif
baru dalam pendidikan Islam dengan menekankan
proses lahirnya ilmu sebagai perjalanan holistik
qalbu, fitrah, dan akal. Menurut buku ini, pendidikan
bukan sekadar transfer informasi, tetapi proses
transformasi spiritual, moral, dan intelektual yang
menyentuh seluruh dimensi manusia.

Buku 11 diawali dengan pembahasan tentang
epistemologi pendidikan Islam, menegaskan bahwa
ilmu lahir dari kesadaran batin (qalbu), bergerak
melalui fitrah alami manusia, dan diolah oleh akal
sebelum diterapkan dalam tindakan nyata. Dengan
demikian, belajar diposisikan sebagai ibadah, yang
menguatkan niat, kemauan, ikhtiar, dan doa sebagai
fondasi pembelajaran.

Selanjutnya, buku ini menyajikan model integratif
pendidikan yang menjaga keseimbangan antara iman



179

dan rasio, menghindarkan pendidikan dari ekstrem
fatalisme maupun rasionalisme, dan menekankan
pembentukan karakter siswa. Peran guru sebagai
murabbi menjadi sorotan penting, di mana guru tidak
hanya mengajarkan ilmu, tetapi juga meneladani nilai,
membimbing qalbu, dan mengembangkan fitrah siswa.

Buku ini juga menekankan evaluasi berbasis proses
dan sikap, menilai konsistensi belajar, internalisasi
nilai, dan implementasi ilmu dalam kehidupan sehari-
hari, bukan sekadar capaian akademik. Konsep ini
relevan  bagi  pendidikan  kontemporer  yang
membutuhkan pendekatan holistik, humanis, dan
transformatif.

Dalam bab penutup, buku ini menegaskan bahwa ilmu
adalah amanah qalbu dan pendidikan merupakan
jalan hidayah bagi manusia. Setiap upaya belajar dan
mengajar menjadi ibadah ketika diniatkan untuk
mendekatkan diri kepada Allah, mengembangkan akal,
dan memberikan manfaat bagi sesama.

Dengan pendekatan konseptual yang kokoh sekaligus
aplikatif, buku ini menjadi panduan penting bagi
guru, peneliti, dan mahasiswa pendidikan Islam,
serta memberikan  kontribusi  signifikan  dalam
pengembangan pendidikan Islam yang holistik,
integratif, dan transformatif.

2. Profil Penulis

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di
bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah,
UIN Datokarama Palu. Ia aktif mengajar mata kuliah



180

fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus
kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik
pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim.

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada
studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan
dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian
kualitatif. = Minat akademiknya meliputi fikih
pendidikan, fikih pembelajaran, pembentukan
karakter religius, serta integrasi kearifan lokal
dalam pendidikan Islam, khususnya di konteks
madrasah dan masyarakat Muslim Indonesia.

Selain mengajar, penulis aktif melakukan
penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk
artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku
ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada
rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai
sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan
spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat
dalam penyusunan khutbah, modul keagamaan, dan
buku panduan ibadah yang digunakan di lingkungan
masyarakat. Melalui karya ini, penulis berharap dapat
mendorong lahirnya praktik pendidikan Islam yang
tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga berakar
kuat pada nilai-nilai syariat dan akhlak mulia.



181



