
1 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 
 

 
 

HAK CIPTA/COPYRIGHT 

© 2024 Dr. Bahdar, M.H.I 

Email bahdar@uindatokarama ac.id 

HP.081.341.207.628 

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang. 

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh 

atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik 

cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari 

penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan 

pendidikan dengan menyebut sumbernya. 

 

Penerbit: 

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat  

Alamat:  Jl. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah 

Cetakan Pertama: Oktober 2024 

ISBN: Nomor belum ada 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

 
 

Kata Pengantar 

Alhamdulillah, segala puji bagi Allah Subhanahu wa 

Ta‘ala, yang telah memberikan taufik dan hidayah-Nya 

sehingga buku ini dapat diselesaikan. Shalawat dan 

salam semoga tercurah kepada junjungan kita Nabi 

Muhammad saw., keluarga, sahabat, serta umatnya 

yang istiqamah menegakkan ilmu dan akhlak. 

Buku ini lahir dari kegelisahan penulis terhadap praktik 

pendidikan yang sering menekankan aspek kognitif 

semata, sehingga adab, kesadaran spiritual, dan 

tanggung jawab moral siswa kerap terabaikan. Dalam 

perspektif fikih pendidikan, menuntut ilmu bukan 

sekadar aktivitas intelektual, tetapi amanah yang 

menuntut keaktifan, niat ikhlas, dan kepedulian 

terhadap nilai moral dan spiritual. Buku ini hadir untuk 

menjembatani pemahaman teoretis dan praktik 

pendidikan yang holistik, khususnya dalam membangun 

relasi guru-siswa yang produktif, beradab, dan 

bermakna. 

Isi buku ini membahas konsep pembelajaran aktif, 

peran guru sebagai pembimbing dan teladan moral, 

peran siswa sebagai subjek yang bertanggung jawab, 

serta implikasi pedagogis, etis, humanis, dan spiritual 

dalam pendidikan Islam. Selain sebagai kajian 

akademik, buku ini juga menyajikan panduan praktis 

bagi guru, lembaga pendidikan, dan mahasiswa untuk 

mengimplementasikan nilai-nilai fikih pendidikan 

dalam konteks pembelajaran modern. 

Penulis menyadari keterbatasan kemampuan, sehingga 

kritik, saran, dan masukan konstruktif dari para 



4 
 

 
 

pembaca sangat diharapkan untuk kesempurnaan karya 

ini di masa mendatang. Semoga buku ini bermanfaat 

sebagai sumber inspirasi, referensi ilmiah, dan panduan 

praktis dalam upaya mendidik generasi yang cerdas, 

berakhlak mulia, dan bertakwa kepada Allah 

Subhanahu wa Ta‘ala. 

 

Palu,Desember,2025 

Penulis 

 

Dr.Bahdar,M.H.I 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

 
 

BABI 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

1.Urgensi Relasi Guru dan Siswa dalam Pendidikan  

   Islam 

Dalam perspektif Islam, pendidikan bukan hanya 

transfer pengetahuan, tetapi juga pembentukan karakter, 

akhlak, dan spiritualitas. Al-Qur’an menekankan 

pentingnya ilmu dan peran guru, misalnya: 

“Allah akan meninggikan orang-orang yang 

beriman di antara kalian dan orang-orang yang 

diberi ilmu beberapa derajat” (QS. Al-Mujadilah: 

11). 

Guru bukan sekadar pengajar, tetapi pemimpin spiritual 

dan teladan yang membawa siswa menuju pemahaman 

ilmu dan ketaatan kepada Allah.Relasi ini merupakan 

amanah syariah: guru bertanggung jawab mendidik 

dengan benar, siswa bertanggung jawab menerima dan 

mengamalkan ilmu. 

Relasi yang harmonis membentuk adab siswa terhadap 

guru dan adab guru terhadap siswa, dua hal yang 

menjadi fondasi pendidikan Islam.Guru menjadi teladan 

moral, sedangkan siswa belajar melalui interaksi dan 

observasi.Pendidikan Islam menekankan integrasi ilmu 

dan akhlak; relasi guru-siswa yang baik memperkuat 

internalisasi nilai-nilai etika, kejujuran, tanggung 

jawab, dan empati.Relasi yang positif menciptakan 



6 
 

 
 

lingkungan belajar yang kondusif, mendorong siswa 

menjadi aktif, kritis, dan kreatif.Guru yang menghargai 

pendapat siswa dan membimbing dengan bijak 

memotivasi siswa untuk berpartisipasi dalam proses 

pembelajaran.Dalam perspektif fikih pendidikan, siswa 

tidak pasif menerima ilmu, tetapi menjadi pelaku aktif 

tarbiyah dan ta‘līm.Hubungan guru-siswa yang baik 

meningkatkan efektivitas penyampaian ilmu, 

karena:Siswa merasa dihargai dan termotivasi.Guru 

lebih memahami kebutuhan, kemampuan, dan potensi 

siswa.Fikih pendidikan menekankan keikhlasan niat 

guru dan siswa agar ilmu yang ditransfer menjadi 

berkah (barakah).Relasi guru-siswa yang sehat bukan 

sekadar interaksi akademik, tetapi juga sarana 

internalisasi nilai-nilai spiritual: sabar, amanah, ikhlas, 

dan empati.Hubungan ini juga membentuk 

keterampilan sosial dan kearifan lokal, sehingga 

pendidikan Islam tidak hanya di ranah kognitif, tetapi 

juga afektif dan sosial. 

Relasi guru dan siswa merupakan unsur mendasar 

dalam proses pembelajaran. Kualitas relasi tersebut 

sangat menentukan tingkat keaktifan belajar siswa, arah 

pembentukan adab, serta keberhasilan pendidikan 

secara menyeluruh. Pembelajaran yang aktif tidak lahir 

semata-mata dari penggunaan metode atau strategi 

tertentu, melainkan tumbuh dari relasi edukatif yang 

sehat, dialogis, dan berorientasi pada kemanusiaan 

siswa. 

Dalam praktik pendidikan, relasi guru dan siswa sering 

kali dipahami secara sempit sebagai hubungan 

instruksional. Guru berperan dominan sebagai 



7 
 

 
 

penyampai materi, sementara siswa ditempatkan 

sebagai penerima pengetahuan. Pola relasi semacam ini 

cenderung melahirkan pembelajaran yang pasif, minim 

partisipasi, dan kurang memberi ruang bagi inisiatif 

serta tanggung jawab belajar siswa. Akibatnya, 

keaktifan belajar siswa belum menjadi orientasi utama 

dalam proses pembelajaran. 

Pendidikan Islam, khususnya dalam perspektif fikih 

pendidikan, memandang relasi guru dan siswa secara 

lebih komprehensif. Relasi tersebut tidak hanya bersifat 

pedagogis, tetapi juga normatif, etis, dan spiritual. Guru 

diposisikan sebagai pendidik yang memikul amanah 

ilmu dan adab, sedangkan siswa sebagai penuntut ilmu 

yang berkewajiban aktif dalam proses belajar. 

Keaktifan belajar siswa dalam konteks ini dipahami 

sebagai bagian dari tanggung jawab syar‘i, bukan 

sekadar tuntutan metodologis. 

Namun, realitas pembelajaran menunjukkan adanya 

kesenjangan antara idealitas relasi guru–siswa dalam 

fikih pendidikan dan praktik pembelajaran di lapangan. 

Relasi yang terlalu hierarkis, kurang dialogis, dan 

minim pendekatan kemanusiaan sering kali 

menghambat tumbuhnya pembelajaran aktif. Oleh 

karena itu, kajian tentang relasi guru dan siswa dalam 

pembelajaran aktif perlu dikaji secara mendalam 

melalui perspektif fikih pendidikan, agar relasi tersebut 

mampu mendorong keaktifan belajar siswa secara utuh 

baik intelektual, moral, maupun spiritual. 

Dengan demikian Relasi guru-siswa adalah pondasi 

utama pendidikan Islam, karena menentukan 



8 
 

 
 

keberhasilan transfer ilmu, pembentukan akhlak, dan 

internalisasi nilai spiritual.Relasi ini bersifat 

multidimensional: pedagogis, spiritual, dan sosial, yang 

harus dibangun atas dasar keikhlasan, adab, dan 

amanah. Dengan relasi yang kuat, pembelajaran aktif 

dapat berjalan optimal, dan siswa menjadi individu 

yang berpengetahuan, berkarakter, dan berakhlak 

Islami. 

2.Masalah dan Tantangan Pembelajaran Aktif di  

   Madrasah dan Sekolah. 

a. Keterbatasan Sumber Daya Guru 

1) Tidak semua guru memiliki kompetensi dalam 

metode pembelajaran aktif. 

2) Banyak guru masih menggunakan pendekatan 

tradisional atau ceramah, sehingga siswa 

cenderung pasif. 

3) Kurangnya pelatihan atau workshop tentang 

strategi aktif berbasis fikih pendidikan 

menyebabkan implementasi terbatas. 

b. Karakteristik Siswa yang Beragam 

1) Siswa memiliki kemampuan, minat, dan gaya 

belajar yang berbeda-beda. 

2) Perbedaan motivasi belajar dapat menjadi 

hambatan bagi pembelajaran aktif. 

3) Tantangan ini membutuhkan guru yang mampu 

mengidentifikasi potensi individu dan 

menyesuaikan metode pembelajaran. 

 



9 
 

 
 

 

c. Kurangnya Fasilitas dan Sarana Pembelajaran 

1) Pembelajaran aktif sering memerlukan media 

interaktif, teknologi, dan ruang diskusi. 

2) Banyak madrasah/kecamatan mengalami 

keterbatasan fasilitas, misalnya: ruang kelas 

terbatas, buku dan media belajar kurang memadai, 

atau akses teknologi terbatas. 

3) Hal ini membatasi implementasi metode diskusi, 

proyek, atau eksperimen dalam pendidikan Islam. 

d. Keterbatasan Waktu 

1) Kurikulum formal dan jam pelajaran yang terbatas 

membuat guru kesulitan mengalokasikan waktu 

cukup untuk pembelajaran aktif. 

2) Kegiatan aktif seperti diskusi kelompok, 

presentasi, atau proyek pembelajaran sering 

terbentur jadwal yang padat. 

e. Ketidaksiapan Mental Guru dan Siswa 

1) Guru: kurang percaya diri dalam menerapkan 

metode inovatif atau takut kehilangan kontrol 

kelas. 

2) Siswa: terbiasa dengan pembelajaran pasif, 

sehingga awalnya sulit beradaptasi dengan metode 

aktif. 

3) Dalam perspektif fikih pendidikan, kurangnya niat 

ikhlas dan kesabaran juga mempengaruhi kualitas 

interaksi guru-siswa. 



10 
 

 
 

 

f. Perbedaan Persepsi tentang Pendidikan Islam 

1) Guru dan siswa terkadang memandang pendidikan 

Islam hanya sebagai penghafalan teks, bukan 

sebagai proses aktif pengembangan karakter dan 

spiritual. 

2) Kurangnya pemahaman tentang fikih pendidikan 

dan internalisasi nilai membuat pembelajaran aktif 

kurang optimal. 

g. Kendala Sosial dan Lingkungan 

1) Lingkungan keluarga atau masyarakat yang 

kurang mendukung pembelajaran aktif. 

2) Tekanan dari nilai tradisional atau budaya lokal 

yang menekankan disiplin pasif dapat 

menghambat inisiatif siswa. 

3.Relevansi perspektif fikih pendidikan terhadap  

    pembelajaran aktif 

 

a. Fikih Pendidikan sebagai Landasan Etis dan  

    Normatif 

1) Fikih pendidikan menekankan bahwa pendidikan 

adalah amanah: guru bertanggung jawab mengajar 

dengan benar, siswa bertanggung jawab menerima 

ilmu dengan ikhlas. 

2) Dalam pembelajaran aktif, prinsip ini 

menekankan kesadaran moral dan spiritual: 

a) Guru membimbing siswa secara aktif, sabar, 

dan adil. 



11 
 

 
 

b) Siswa aktif berpartisipasi dengan niat belajar 

untuk Allah dan mengamalkan ilmu. 

3) Perspektif fikih menegaskan bahwa keberhasilan 

pembelajaran bukan hanya diukur dari kognitif, 

tetapi juga adab, niat, dan keberkahan ilmu. 

b. Integrasi Nilai Spiritual dalam Pembelajaran 

1) Pembelajaran aktif menuntut siswa berpikir kritis, 

berpartisipasi, dan kolaboratif. 

2) Fikih pendidikan menambahkan dimensi spiritual: 

setiap aktivitas belajar menjadi sarana ibadah, 

tarbiyah, dan internalisasi nilai akhlak. 

3) Contoh relevansi: 

a) Diskusi kelompok: siswa belajar 

komunikasi, empati, dan menghargai 

pendapat orang lain. 

b) Proyek pembelajaran: siswa mengamalkan 

tanggung jawab dan disiplin. 

c. Mendorong Keaktifan Berdasarkan Kesadaran  

    Moral 

1) Dalam perspektif fikih, keaktifan siswa bukan 

sekadar respons mekanis terhadap instruksi guru. 

2) Keaktifan yang ideal muncul dari: 

a) Kesadaran akan kewajiban belajar (fardhu 

‘ain bagi ilmu yang bermanfaat). 

b) Niat ikhlas untuk menambah ilmu dan amal 

shalih. 

3) Relasi guru-siswa menjadi lebih bermakna karena 

aktivitas belajar diorientasikan pada tujuan hidup 

dan pengembangan karakter Islami. 



12 
 

 
 

d. Guru sebagai Pembimbing (Murshid) dan  

     Teladan 

1) Fikih pendidikan menekankan peran guru sebagai 

murshid: tidak hanya menyampaikan materi, 

tetapi membimbing siswa secara moral, spiritual, 

dan sosial. 

2) Dalam pembelajaran aktif, guru harus: 

a) Memberikan kesempatan siswa bertanya, 

berdiskusi, dan bereksperimen. 

b) Mengawasi proses belajar sambil tetap 

menekankan adab dan niat. 

3) Dengan demikian, pembelajaran aktif sejalan 

dengan prinsip fikih: guru sebagai teladan dan 

pembimbing, siswa sebagai peserta aktif yang 

bertanggung jawab. 

e. Membangun Lingkungan Belajar yang Beretika 

1) Fikih pendidikan mendorong terciptanya 

lingkungan belajar yang adil, harmonis, dan saling 

menghargai. 

2) Dalam konteks pembelajaran aktif: 

a) Diskusi, kolaborasi, dan proyek kelompok 

harus dilakukan dengan adab dan etika 

Islami. 

b) Siswa belajar menghargai teman, guru, dan 

ilmu yang mereka pelajari. 

 

 

 



13 
 

 
 

3. Relevansi Perspektif Fikih Pendidikan terhadap  

    Pembelajaran Aktif 

Pembelajaran aktif telah menjadi pendekatan yang 

banyak dianjurkan dalam praktik pendidikan 

kontemporer karena dinilai mampu meningkatkan 

keterlibatan, daya pikir kritis, dan kemandirian belajar 

siswa. Namun, dalam konteks pendidikan Islam, 

khususnya di madrasah dan sekolah berbasis nilai 

keislaman, penerapan pembelajaran aktif tidak dapat 

dilepaskan dari landasan normatif dan etis yang 

bersumber dari ajaran Islam. Tanpa perspektif nilai 

yang jelas, pembelajaran aktif berpotensi direduksi 

menjadi sekadar strategi teknis pedagogis yang 

kehilangan orientasi moral dan spiritual. 

Dalam realitas praktik pendidikan, pembelajaran aktif 

sering diadopsi dari teori-teori pendidikan modern yang 

lahir dari tradisi epistemologis sekuler. Pendekatan ini 

menekankan aspek partisipasi dan kebebasan belajar, 

tetapi tidak selalu disertai pembingkaian adab, 

tanggung jawab moral, dan tujuan transendental 

pendidikan. Akibatnya, keaktifan belajar kerap 

dipersepsikan bertentangan dengan nilai penghormatan 

kepada guru, kedisiplinan, dan etika belajar dalam 

tradisi pendidikan Islam. Kondisi ini menimbulkan 

kegelisahan pedagogis, terutama di kalangan pendidik 

madrasah, yang khawatir pembelajaran aktif dapat 

mengikis kewibawaan guru dan adab siswa. 

Di sisi lain, tradisi keilmuan Islam sejatinya memiliki 

landasan yang kuat bagi pembelajaran yang aktif, 

dialogis, dan partisipatif. Prinsip-prinsip seperti 



14 
 

 
 

kewajiban menuntut ilmu, anjuran berpikir kritis 

(tafakkur dan ta‘aqqul), serta tradisi musyawarah dan 

diskusi ilmiah telah lama menjadi bagian dari sistem 

pendidikan Islam. Perspektif fikih pendidikan hadir 

untuk merumuskan kembali prinsip-prinsip tersebut 

dalam kerangka normatif yang sistematis, sehingga 

pembelajaran aktif tidak dipahami sebagai konsep 

asing, melainkan sebagai bagian integral dari praktik 

ta‘līm yang berorientasi pada kemaslahatan. 

Relevansi fikih pendidikan terhadap pembelajaran aktif 

juga terletak pada kemampuannya membingkai relasi 

guru dan siswa secara proporsional. Fikih pendidikan 

menempatkan guru dan siswa dalam relasi amanah, 

bukan relasi kuasa. Guru berperan sebagai pembimbing 

dan penuntun, sementara siswa didorong untuk aktif 

mencari ilmu dengan tetap menjaga adab dan etika 

belajar. Dengan demikian, keaktifan siswa tidak 

dipahami sebagai sikap bebas tanpa batas, tetapi 

sebagai tanggung jawab moral dalam proses pencarian 

ilmu. 

Lebih jauh, fikih pendidikan memberikan orientasi 

tujuan yang jelas bagi pembelajaran aktif melalui 

kerangka maqāṣid al-sharī‘ah. Keaktifan belajar 

diarahkan tidak hanya untuk mencapai kompetensi 

akademik, tetapi juga untuk menjaga akal, membentuk 

kepribadian yang beradab, serta menumbuhkan 

kesadaran spiritual siswa. Perspektif ini menjadikan 

pembelajaran aktif sebagai sarana pembentukan insan 

kamil, bukan sekadar alat peningkatan prestasi belajar. 



15 
 

 
 

Oleh karena itu, pembahasan mengenai relevansi 

perspektif fikih pendidikan terhadap pembelajaran aktif 

menjadi penting dan mendesak. Kajian ini diharapkan 

mampu menjembatani pendekatan pedagogik modern 

dengan nilai-nilai normatif Islam, sehingga 

pembelajaran aktif dapat diterapkan secara kontekstual, 

beradab, dan bermakna dalam sistem pendidikan Islam. 

B. Urgensi relasi guru dan siswa dalam Fikih  

     Pendidikan  

Dalam fikih pendidikan, relasi antara guru dan siswa 

merupakan elemen fundamental yang menentukan arah, 

kualitas, dan keberkahan proses pendidikan. Relasi ini 

tidak sekadar berfungsi sebagai medium transfer ilmu, 

tetapi sebagai hubungan syar‘i-edukatif yang mengikat 

amanah, adab, dan tanggung jawab keilmuan. Tanpa 

relasi guru dan siswa yang sehat dan beradab, tujuan 

pendidikan Islam sulit tercapai secara utuh. 

1. Menjaga Ilmu sebagai Amanah Syariah 

Urgensi relasi guru dan siswa terletak pada fungsinya 

menjaga ilmu sebagai amanah dari Allah Swt. Guru 

bertanggung jawab menyampaikan ilmu secara benar 

dan bijak, sementara siswa bertanggung jawab 

menerimanya dengan adab dan kesungguhan. Relasi 

yang baik memastikan bahwa ilmu: 

a. Disampaikan dengan niat ikhlas. 

b. Dipelajari secara bertanggung jawab. 

c. Diamalkan untuk kemaslahatan. 



16 
 

 
 

Dalam fikih pendidikan, rusaknya relasi guru dan siswa 

berpotensi menghilangkan keberkahan ilmu. 

2. Menjadi Fondasi Pembelajaran Aktif dan  

    Bermakna 

Pembelajaran aktif dalam perspektif fikih pendidikan 

tidak dapat dilepaskan dari kualitas relasi guru dan 

siswa. Keaktifan siswa hanya akan tumbuh dalam 

suasana: 

a. Aman secara psikologis. 

b. Dihargai secara kemanusiaan. 

c. Dibimbing secara etis. 

Relasi yang dialogis dan beradab mendorong siswa 

berani bertanya, berpikir kritis, dan berpartisipasi tanpa 

kehilangan rasa hormat. 

3. Menjamin Integrasi Ilmu dan Akhlak 

Urgensi relasi guru dan siswa juga terletak pada 

perannya mengintegrasikan ilmu dan akhlak. Dalam 

fikih pendidikan: 

a. Ilmu tidak boleh terlepas dari nilai moral. 

b. Guru berfungsi sebagai teladan akhlak. 

c. Siswa belajar adab melalui interaksi langsung, 

bukan teori semata. 

Relasi yang baik menjadi sarana efektif internalisasi 

nilai-nilai Islam dalam diri peserta didik. 

4. Mewujudkan Tujuan Maqāṣid al-Sharī‘ah dalam  

    Pendidikan 



17 
 

 
 

Relasi guru dan siswa merupakan instrumen strategis 

dalam mewujudkan tujuan syariah (maqāṣid al-

sharī‘ah), khususnya: 

a. Menjaga akal melalui proses belajar yang sehat 

dan kritis. 

b. Menjaga agama melalui internalisasi iman dan 

nilai ibadah. 

c. Menjaga martabat manusia melalui pendidikan 

yang beradab dan manusiawi. 

Tanpa relasi yang benar, pendidikan berisiko 

menyimpang dari tujuan syariah. 

5. Mencegah Praktik Pendidikan yang Menyimpang 

Relasi guru dan siswa yang kokoh dalam fikih 

pendidikan berfungsi sebagai mekanisme pencegah 

berbagai penyimpangan pendidikan, seperti: 

a. Otoritarianisme guru. 

b. Pasivitas dan ketidakpedulian siswa. 

c. Kekerasan verbal atau psikologis. 

d. Dehumanisasi dalam pembelajaran. 

Relasi yang sehat menjaga keseimbangan hak dan 

kewajiban kedua belah pihak. 

6. Membentuk Karakter Ilmiah dan Sosial Siswa 

Urgensi relasi guru dan siswa juga tampak dalam 

pembentukan karakter ilmiah dan sosial peserta didik, 

seperti: 

a. Kejujuran intelektual. 



18 
 

 
 

b. Tanggung jawab sosial. 

c. Sikap tawaduk dan empati. 

Karakter-karakter ini tumbuh melalui relasi edukatif 

yang konsisten dan berkelanjutan. 

7. Penegasan Akhir 

Urgensi relasi guru dan siswa dalam fikih pendidikan 

terletak pada posisinya sebagai jantung proses 

pendidikan Islam. Relasi ini menjaga amanah ilmu, 

menumbuhkan keaktifan belajar, mengintegrasikan 

ilmu dan akhlak, serta mengarahkan pendidikan pada 

tujuan syariah. Oleh karena itu, penguatan relasi guru 

dan siswa harus menjadi perhatian utama dalam 

pengembangan teori dan praktik fikih pendidikan 

kontemporer. 

C. Masalah dan Tantangan Pembelajaran aktif di  

     Madrasah dan Sekolah. 

Meskipun pembelajaran aktif dipandang selaras dengan 

prinsip ta‘līm dalam fikih pendidikan, implementasinya 

di madrasah dan sekolah masih menghadapi berbagai 

masalah dan tantangan. Tantangan ini tidak hanya 

bersifat teknis-pedagogis, tetapi juga kultural, 

struktural, dan normatif. Tanpa pemahaman yang utuh, 

pembelajaran aktif berpotensi diterapkan secara parsial 

atau bahkan bertentangan dengan nilai-nilai pendidikan 

Islam. 

1. Paradigma Pembelajaran yang Masih Berpusat  

    pada Guru 



19 
 

 
 

Salah satu masalah utama adalah kuatnya paradigma 

teacher-centered learning. Guru masih dipandang 

sebagai satu-satunya sumber ilmu, sementara siswa 

ditempatkan sebagai penerima pasif. Paradigma ini: 

a. Menghambat keaktifan siswa dalam bertanya dan 

berdiskusi. 

b. Menjadikan pembelajaran aktif sulit tumbuh 

secara alami. 

c. Berpotensi menutup ruang dialog ilmiah yang 

beradab. 

Dalam perspektif fikih pendidikan, paradigma ini perlu 

direkonstruksi tanpa menghilangkan kewibawaan guru. 

2. Kekeliruan Memahami Pembelajaran Aktif 

Pembelajaran aktif sering disalahpahami sebagai 

kebebasan tanpa batas. Akibatnya: 

a. Keaktifan siswa dianggap kurang sopan atau 

menantang guru. 

b. Guru khawatir kehilangan otoritas dan kontrol 

kelas. 

c. Terjadi benturan antara metode aktif dan nilai 

adab. 

Fikih pendidikan menegaskan bahwa keaktifan harus 

dibingkai oleh ta’dīb, bukan dilepaskan dari adab. 

3. Keterbatasan Kompetensi Pedagogis Guru 

Tidak semua guru memiliki kesiapan pedagogis untuk 

menerapkan pembelajaran aktif. Tantangan ini meliputi: 



20 
 

 
 

a. Kurangnya pelatihan metode pembelajaran aktif. 

b. Kesulitan mengelola kelas yang dialogis. 

c. Ketergantungan pada metode ceramah. 

Dalam fikih pendidikan, guru dituntut terus 

meningkatkan kompetensi sebagai bagian dari amanah 

keilmuan. 

4. Budaya Belajar Siswa yang Masih Pasif 

Sebagian siswa terbiasa dengan pola belajar pasif dan 

instruktif. Hal ini menyebabkan: 

a. Rendahnya keberanian bertanya dan berpendapat. 

b. Ketergantungan tinggi pada arahan guru. 

c. Minimnya inisiatif belajar mandiri. 

Pembelajaran aktif menuntut perubahan budaya belajar 

yang tidak dapat dilakukan secara instan. 

5. Beban Kurikulum dan Orientasi Evaluasi 

Kurikulum yang padat dan orientasi evaluasi yang 

menekankan hasil kognitif menjadi tantangan serius. 

Dampaknya: 

a. Guru lebih fokus mengejar target materi. 

b. Proses dialog dan refleksi kurang mendapat ruang. 

c. Keaktifan siswa sulit dinilai secara komprehensif. 

Fikih pendidikan memandang evaluasi seharusnya 

mencakup proses, adab, dan kesungguhan belajar. 

 



21 
 

 
 

6. Keterbatasan Sarana dan Lingkungan Belajar 

Keterbatasan fasilitas, jumlah siswa yang besar, serta 

lingkungan belajar yang kurang kondusif juga menjadi 

hambatan. Kondisi ini: 

a. Menyulitkan pengelolaan diskusi kelompok. 

b. Membatasi variasi metode pembelajaran aktif. 

c. Menurunkan kualitas interaksi guru–siswa. 

Dalam konteks ini, kreativitas guru menjadi sangat 

penting. 

7. Kekhawatiran Terhadap Degradasi Adab 

Sebagian pihak khawatir pembelajaran aktif dapat 

mengikis nilai penghormatan kepada guru. 

Kekhawatiran ini muncul ketika: 

a. Keaktifan tidak disertai penanaman adab. 

b. Guru dan siswa belum memiliki kesepahaman 

etis. 

c. Nilai ta’dīb belum menjadi budaya sekolah. 

Fikih pendidikan menegaskan bahwa masalahnya 

bukan pada keaktifan, tetapi pada ketiadaan 

pembingkaian adab. 

8. Tantangan Integrasi Nilai Fikih Pendidikan 

Pembelajaran aktif sering diadopsi dari pendekatan 

pedagogik modern tanpa integrasi nilai fikih 

pendidikan. Akibatnya: 

a. Metode aktif berjalan tanpa orientasi ibadah. 



22 
 

 
 

b. Keaktifan kehilangan makna spiritual. 

c. Pendidikan terjebak pada efektivitas teknis 

semata. 

Integrasi fikih pendidikan diperlukan agar pembelajaran 

aktif bernilai syar‘i dan bermakna. 

9. Penegasan Kritis 

Masalah dan tantangan pembelajaran aktif di madrasah 

dan sekolah menunjukkan bahwa perubahan metode 

pembelajaran harus disertai rekonstruksi paradigma, 

relasi guru dan siswa, dan budaya adab. Dalam 

perspektif fikih pendidikan, pembelajaran aktif bukan 

sekadar pilihan metodologis, tetapi amanah pendidikan 

yang harus dijalankan secara bijak, beradab, dan 

bertahap. 

D. Relevansi Perspektif Fikih Pendidikan terhadap  

     Pembelajaran Aktif 

Pembelajaran aktif (active learning) merupakan 

pendekatan pedagogis yang menempatkan siswa 

sebagai subjek utama dalam proses belajar. Namun, 

tanpa landasan nilai dan norma yang jelas, 

pembelajaran aktif berpotensi kehilangan arah etis dan 

spiritual. Di sinilah perspektif fikih pendidikan menjadi 

relevan dan signifikan. Fikih pendidikan memberikan 

kerangka normatif, etis, dan tujuan syar‘i yang 

memastikan pembelajaran aktif berjalan selaras dengan 

nilai-nilai Islam. 

 



23 
 

 
 

1. Memberikan Landasan Normatif dan Syar‘i 

Fikih pendidikan memberikan legitimasi normatif 

terhadap pembelajaran aktif. Prinsip-prinsip seperti 

kewajiban menuntut ilmu, anjuran berpikir kritis 

(tafakkur), dan larangan taqlid buta menjadi dasar syar‘i 

bagi keaktifan belajar. Dengan demikian, pembelajaran 

aktif tidak dipandang sebagai adopsi pedagogik Barat 

semata, tetapi sebagai aktualisasi nilai ta‘līm dalam 

Islam. 

2. Membingkai Keaktifan dengan Adab (Ta’dīb) 

Salah satu kontribusi utama fikih pendidikan adalah 

pembingkaian keaktifan siswa dengan nilai ta’dīb. 

Perspektif ini menegaskan bahwa: 

a. Keaktifan siswa adalah hak dan kewajiban. 

b. Keaktifan harus dijalankan secara santun dan 

bertanggung jawab. 

c. Dialog dan kritik ilmiah wajib menjaga adab 

kepada guru dan ilmu. 

Dengan pembingkaian ini, pembelajaran aktif tidak 

mengikis kewibawaan guru, tetapi justru memperkuat 

relasi edukatif yang sehat. 

3. Menjaga Keseimbangan Relasi Guru dan Siswa 

Fikih pendidikan menempatkan guru dan siswa dalam 

relasi amanah, bukan relasi kuasa. Guru berperan 

sebagai pembimbing (murabbi, mu‘allim, mursyid), 

sementara siswa sebagai pencari ilmu yang aktif dan 

bertanggung jawab. Perspektif ini relevan untuk: 



24 
 

 
 

a. Menghindari otoritarianisme guru. 

b. Mencegah kebebasan belajar tanpa arah. 

c. Mewujudkan pembelajaran aktif yang dialogis 

dan beradab. 

4. Mengintegrasikan Dimensi Spiritual dalam  

    Pembelajaran Aktif 

Pembelajaran aktif dalam perspektif fikih pendidikan 

tidak berhenti pada aspek kognitif dan psikomotorik, 

tetapi juga mencakup dimensi spiritual dan moral. 

Keaktifan belajar diarahkan untuk: 

a. Menumbuhkan kesadaran ibadah. 

b. Menguatkan niat dan keikhlasan. 

c. Menghubungkan ilmu dengan pengabdian kepada 

Allah. 

Integrasi ini menjadikan pembelajaran aktif lebih 

bermakna dan transformatif. 

5. Mengarahkan Pembelajaran Aktif pada Maqāṣid  

     al-Sharī‘ah 

Fikih pendidikan memberikan orientasi tujuan bagi 

pembelajaran aktif melalui kerangka maqāṣid al-

sharī‘ah. Keaktifan belajar diarahkan untuk: 

a. Menjaga akal melalui pengembangan berpikir 

kritis. 

b. Menjaga agama melalui internalisasi nilai iman. 

c. Menjaga martabat manusia melalui pembelajaran 

yang manusiawi. 



25 
 

 
 

Dengan orientasi ini, pembelajaran aktif tidak sekadar 

efektif, tetapi juga maslahat. 

6. Menjawab Tantangan Implementasi  

     Pembelajaran Aktif 

Perspektif fikih pendidikan relevan untuk menjawab 

berbagai tantangan implementasi pembelajaran aktif di 

madrasah dan sekolah, seperti: 

a. Kekhawatiran degradasi adab. 

b. Resistensi guru terhadap metode aktif. 

c. Budaya belajar pasif siswa. 

Fikih pendidikan menawarkan solusi konseptual 

melalui penguatan relasi, adab, dan amanah keilmuan. 

7. Memperkuat Evaluasi Pembelajaran Aktif 

Dalam perspektif fikih pendidikan, evaluasi 

pembelajaran aktif tidak hanya mengukur hasil belajar, 

tetapi juga: 

a. Proses keterlibatan siswa. 

b. Kesungguhan dan kejujuran belajar. 

c. Sikap dan adab dalam pembelajaran. 

Pendekatan evaluatif ini lebih komprehensif dan sesuai 

dengan tujuan pendidikan Islam. 

8. Penegasan Akhir 

Relevansi perspektif fikih pendidikan terhadap 

pembelajaran aktif terletak pada kemampuannya 

memberikan landasan normatif, pembingkaian adab, 



26 
 

 
 

keseimbangan relasi, dan orientasi tujuan syar‘i. 

Dengan perspektif ini, pembelajaran aktif tidak hanya 

menjadi strategi pedagogis yang efektif, tetapi juga 

menjadi sarana pembentukan insan berilmu, beradab, 

dan bertakwa. 

E. Relasi Guru dan Siswa dalam Pendidikan  

    Kontemporer 

Dalam pendidikan kontemporer, relasi guru dan siswa 

mengalami perubahan seiring dengan perkembangan 

paradigma pendidikan, tuntutan kurikulum, serta 

dinamika sosial dan teknologi. Di satu sisi, pendidikan 

modern mendorong pembelajaran yang berpusat pada 

siswa, partisipatif, dan dialogis. Namun di sisi lain, 

praktik pembelajaran di banyak lembaga pendidikan 

masih memperlihatkan relasi guru dan siswa yang 

bersifat hierarkis dan instruksional. 

Relasi guru dan siswa dalam pendidikan kontemporer 

sering kali berada pada ketegangan antara tuntutan 

profesionalisme dan pendekatan humanis. Guru dituntut 

untuk mencapai target kurikulum, standar penilaian, 

dan capaian kompetensi, sehingga relasi dengan siswa 

cenderung difokuskan pada aspek administratif dan 

akademik. Dalam kondisi demikian, interaksi 

pembelajaran sering berlangsung satu arah, dan 

keaktifan belajar siswa terbatas pada merespons 

perintah atau tugas yang diberikan guru. 

Selain itu, perkembangan teknologi informasi juga 

memengaruhi relasi guru dan siswa. Akses siswa 

terhadap sumber belajar yang luas di luar kelas 

menuntut perubahan peran guru, dari satu-satunya 



27 
 

 
 

sumber ilmu menjadi fasilitator dan pembimbing. 

Namun, perubahan peran ini tidak selalu diiringi 

dengan perubahan pola relasi. Dalam banyak kasus, 

guru tetap mempertahankan otoritas penuh, sementara 

siswa belum sepenuhnya diberi ruang untuk berinisiatif 

dan bertanggung jawab atas proses belajarnya. 

Dalam konteks ini, relasi guru dan siswa pada 

pendidikan kontemporer masih menghadapi tantangan 

dalam mewujudkan pembelajaran aktif. Keaktifan 

belajar siswa sering dipahami secara teknis sebagai 

keterlibatan dalam tugas atau diskusi, belum sebagai 

kesadaran belajar yang lahir dari relasi edukatif yang 

bermakna. Oleh karena itu, pendidikan kontemporer 

membutuhkan kerangka nilai yang mampu 

menyeimbangkan tuntutan profesional, kemajuan 

teknologi, dan pendekatan kemanusiaan. Perspektif 

fikih pendidikan Islam menjadi relevan untuk menata 

kembali relasi guru dan siswa agar pembelajaran aktif 

tidak hanya efektif secara pedagogis, tetapi juga 

bernilai etis dan spiritual. 

F. Problematika Keaktifan Belajar Siswa 

Keaktifan belajar siswa merupakan salah satu indikator 

penting keberhasilan pembelajaran. Namun dalam 

praktik pendidikan, keaktifan belajar siswa masih 

menghadapi berbagai problematika, baik yang 

bersumber dari relasi guru dan siswa, pendekatan 

pembelajaran, maupun sistem pendidikan secara 

keseluruhan. Problematika ini menyebabkan siswa 

cenderung bersikap pasif, bergantung pada guru, dan 

kurang memiliki kesadaran belajar yang mandiri. 



28 
 

 
 

Salah satu problem utama adalah masih dominannya 

pola pembelajaran yang berpusat pada guru. Dalam 

pola ini, siswa lebih banyak menerima informasi 

daripada terlibat secara aktif dalam proses berpikir, 

bertanya, dan berdiskusi. Keaktifan belajar siswa sering 

dipersempit pada aktivitas fisik atau kepatuhan 

mengerjakan tugas, bukan pada keterlibatan intelektual 

dan reflektif. Akibatnya, siswa belum sepenuhnya 

diposisikan sebagai subjek pembelajaran. 

Problematika lainnya berkaitan dengan relasi guru dan 

siswa yang bersifat hierarkis dan kurang dialogis. 

Relasi yang terlalu menekankan jarak otoritas membuat 

siswa enggan mengemukakan pendapat atau pertanyaan 

karena khawatir dianggap melanggar adab. Dalam 

kondisi seperti ini, keaktifan belajar tidak tumbuh 

secara alami, melainkan menjadi aktivitas yang bersifat 

formal dan terpaksa. 

Selain faktor relasional, sistem evaluasi yang 

berorientasi pada hasil akhir juga turut memengaruhi 

rendahnya keaktifan belajar siswa. Penilaian yang lebih 

menekankan pada nilai dan capaian akademik 

mendorong siswa untuk belajar secara instrumental, 

bukan karena kesadaran dan minat terhadap ilmu. 

Keaktifan belajar siswa pun sering dipahami sebagai 

strategi untuk memperoleh nilai, bukan sebagai bagian 

dari proses pencarian ilmu yang bermakna. 

Dari perspektif pendidikan Islam, problematika 

keaktifan belajar siswa menunjukkan adanya reduksi 

makna belajar itu sendiri. Belajar belum sepenuhnya 

dipahami sebagai ibadah dan tanggung jawab moral. 



29 
 

 
 

Oleh karena itu, problematika ini menuntut adanya 

pendekatan yang tidak hanya bersifat metodologis, 

tetapi juga normatif dan etis. Fikih pendidikan Islam 

menawarkan kerangka untuk menata kembali relasi 

guru dan siswa agar keaktifan belajar siswa tumbuh dari 

kesadaran, adab, dan tanggung jawab sebagai penuntut 

ilmu. 

G. Fokus dan Batasan Pembahasan 

Pembahasan dalam tulisan ini difokuskan pada relasi 

guru dan siswa dalam konteks pembelajaran aktif 

dengan perspektif fikih pendidikan. Fokus utama kajian 

diarahkan pada bagaimana relasi guru dan siswa 

dipahami, dibangun, dan dijalankan untuk mendorong 

keaktifan belajar siswa, baik dari aspek intelektual, etis, 

maupun spiritual. 

Kajian ini tidak membahas secara teknis metode atau 

strategi pembelajaran tertentu, melainkan 

menitikberatkan pada dimensi relasional dan normatif 

yang melandasi proses pembelajaran. Relasi guru dan 

siswa dianalisis sebagai relasi pendidikan, 

pembelajaran, bimbingan, keadaban, dan kemanusiaan, 

yang menjadi fondasi lahirnya pembelajaran aktif 

dalam pendidikan Islam. 

Secara konseptual, pembahasan dibatasi pada kajian 

teoritis dan normatif fikih pendidikan Islam, tanpa 

melibatkan penelitian lapangan atau analisis empiris. 

Fokus kajian juga tidak diarahkan pada jenjang 

pendidikan tertentu, melainkan dimaksudkan untuk 

memberikan kerangka konseptual yang dapat 



30 
 

 
 

diterapkan secara umum dalam berbagai konteks 

pendidikan Islam. 

Dengan batasan tersebut, tulisan ini diharapkan mampu 

memberikan kejelasan arah pembahasan serta 

mempertegas kontribusinya dalam pengembangan 

konsep relasi guru dan siswa dalam pembelajaran aktif 

menurut fikih pendidikan Islam. 

H. Tujuan dan Manfaat Penulisan 

Penulisan ini bertujuan untuk mengkaji dan 

merumuskan konsep relasi guru dan siswa dalam 

pembelajaran aktif berdasarkan perspektif fikih 

pendidikan Islam. Secara khusus, tulisan ini bertujuan 

menjelaskan karakter relasi guru dan siswa yang 

mampu mendorong keaktifan belajar siswa, serta 

menempatkan pembelajaran sebagai proses yang 

bernilai etis dan spiritual. 

Selain itu, penulisan ini bertujuan untuk memberikan 

pemahaman konseptual mengenai keaktifan belajar 

siswa sebagai bagian dari tanggung jawab syar‘i dalam 

menuntut ilmu, bukan semata-mata sebagai tuntutan 

metodologis pembelajaran modern. Dengan demikian, 

kajian ini diharapkan mampu menjembatani antara 

pendekatan pedagogik kontemporer dan nilai-nilai 

normatif pendidikan Islam. 

Adapun manfaat penulisan ini terbagi ke dalam dua 

aspek. Secara teoretis, tulisan ini diharapkan dapat 

memperkaya khazanah fikih pendidikan Islam, 

khususnya dalam kajian relasi guru dan siswa serta 

implikasinya terhadap pembelajaran aktif. Secara 



31 
 

 
 

praktis, tulisan ini diharapkan dapat menjadi rujukan 

bagi guru dan pengelola lembaga pendidikan Islam 

dalam membangun relasi pembelajaran yang dialogis, 

beradab, dan mendorong keaktifan belajar siswa secara 

utuh. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



32 
 

 
 

BAB II.  

LANDASAN TEORI 
 

A.Pengertian Fikih Pendidikan 

Fikih Pendidikan adalah cabang kajian keilmuan Islam 

yang membahas prinsip, norma, hukum, dan etika 

penyelenggaraan pendidikan berdasarkan sumber-

sumber syariat Islam, yaitu Al-Qur’an, Sunnah, ijma’, 

dan qiyas, serta pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah, dengan 

tujuan mengarahkan proses pendidikan agar selaras 

dengan nilai keimanan, kemanusiaan, dan 

kemaslahatan. 

Secara sederhana, fikih pendidikan dapat dipahami 

sebagai ilmu yang mengkaji pendidikan sebagai 

aktivitas ibadah dan amanah syar‘i, bukan sekadar 

aktivitas teknis atau pedagogis. 

Secara terminologis, Fikih Pendidikan adalah: 

Ilmu yang mengkaji hukum, nilai, dan ketentuan syariat 

Islam yang mengatur relasi guru dan siswa, tujuan 

pendidikan, metode pembelajaran, materi ajar, evaluasi, 

serta tanggung jawab moral dan sosial dalam proses 

pendidikan. 

Dengan demikian, pendidikan dalam perspektif fikih 

tidak netral nilai, tetapi sarat dengan dimensi halal-

haram, adil-zalim, maslahat-mafsadat, dan tanggung 

jawab ukhrawi. 



33 
 

 
 

Unsur-Unsur Pokok dalam Fikih Pendidikan 

Fikih pendidikan mencakup beberapa aspek utama, 

antara lain: 

1. Subjek Pendidikan, yaitu : guru, siswa, orang tua, 

dan lembaga pendidikan sebagai pihak yang 

memikul amanah syar‘i. 

2. Objek Pendidikan. yaitu : Ilmu, adab, akhlak, 

keterampilan, dan pembentukan kepribadian 

muslim. 

3. Relasi Pendidikan, yaitu : Relasi tarbiyah 

(pengasuhan), ta‘līm (pengajaran), ta’dīb 

(pembentukan adab), dan irsyād (bimbingan). 

4. Tujuan Pendidikan, yaitu : terwujudnya insan 

beriman, berilmu, beradab, dan bertanggung 

jawab secara sosial. 

5. Prinsip Hukum dan Etika, yaitu : keadilan, kasih 

sayang, amanah, kemanusiaan, serta menjauhi 

kekerasan dan kezaliman dalam pendidikan. 

Posisi Fikih Pendidikan dalam Keilmuan Islam 

Fikih pendidikan berada pada posisi interdisipliner, 

yaitu: 

1. Berakar pada fikih dan ushul fikih 

2. Bersentuhan dengan pendidikan Islam, pedagogi, 

psikologi, dan sosiologi 

3. Berfungsi sebagai kompas normatif bagi praktik 

pendidikan 

Karena itu, fikih pendidikan tidak hanya menjawab 

“bagaimana mengajar”, tetapi lebihmendasar:“Apakah 



34 
 

 
 

cara mengajar ini sah secara syar‘i dan bermaslahat 

bagi manusia ?” 

Penegasan Konseptual 

Fikih Pendidikan menempatkan pendidikan sebagai 

jalan ibadah, pembentukan adab, dan perwujudan 

rahmat Islam, sehingga setiap aktivitas pendidikan 

dipandang bernilai hukum dan bernilai akhirat. 

B. Konsep Pembelajaran Aktif Prespektif Fikih  

     Pendidikan 

1. Pengertian Pembelajaran Aktif 

Pembelajaran aktif (active learning) adalah pendekatan 

pembelajaran yang menempatkan siswa sebagai subjek 

utama proses belajar. Siswa tidak hanya menerima 

informasi secara pasif, tetapi terlibat secara sadar 

melalui berpikir, berdialog, bertanya, mempraktikkan, 

dan merefleksikan pengetahuan yang diperoleh. Dalam 

konteks pendidikan Islam, keaktifan ini tidak hanya 

bersifat kognitif, tetapi juga mencakup dimensi afektif, 

spiritual, dan moral. 

2. Fikih Pendidikan sebagai Kerangka Normatif 

Fikih pendidikan adalah cabang fikih yang mengkaji 

prinsip, hukum, adab, dan etika penyelenggaraan 

pendidikan berdasarkan Al-Qur’an, Sunnah, dan ijtihad 

ulama. Perspektif fikih pendidikan memandang 

pembelajaran sebagai amanah syar‘i yang melibatkan 

tanggung jawab guru dan siswa secara timbal balik. 

Oleh karena itu, keaktifan siswa bukan sekadar strategi 



35 
 

 
 

pedagogis, melainkan bagian dari pelaksanaan 

kewajiban menuntut ilmu (ṭalab al-‘ilm). 

3. Dasar Syariah Pembelajaran Aktif 

Dalam perspektif fikih pendidikan, pembelajaran aktif 

berlandaskan pada beberapa prinsip syariah, antara lain: 

a. Kewajiban menuntut ilmu yang menuntut 

kesungguhan dan partisipasi aktif siswa. 

b. Larangan taqlid buta dalam hal yang 

memungkinkan pemahaman rasional dan 

kontekstual. 

c. Perintah tadabbur, tafakkur, dan ta‘aqqul 

sebagaimana banyak ditegaskan dalam Al-Qur’an. 

d. Prinsip maslahat, di mana pembelajaran aktif 

dinilai membawa manfaat lebih besar bagi 

perkembangan potensi siswa. 

4. Keaktifan Belajar sebagai Tanggung Jawab Syar‘i Siswa 

Dalam fikih pendidikan, siswa diposisikan sebagai 

mukallaf sesuai kadar kemampuannya. Keaktifan 

belajar merupakan wujud: 

a. Adab terhadap ilmu, yaitu kesungguhan, 

keingintahuan, dan keterlibatan penuh dalam 

proses belajar. 

b. Pertanggungjawaban moral, karena ilmu akan 

dimintai pertanggungjawaban atas cara 

memperolehnya dan penggunaannya. 

c. Aktualisasi fitrah, di mana potensi akal, qalbu, 

dan jasad bekerja secara terpadu. 

 



36 
 

 
 

5. Peran Guru dalam Pembelajaran Aktif Perspektif Fikih 

Guru dalam fikih pendidikan berperan sebagai murabbi, 

mu‘allim, dan mursyid. Dalam pembelajaran aktif, 

guru: 

a. Menciptakan ruang dialog dan musyawarah 

ilmiah. 

b. Mendorong siswa bertanya dan berpikir kritis 

secara beradab. 

c. Menjadi teladan dalam adab keilmuan dan 

keikhlasan. 

d. Mengarahkan keaktifan siswa agar tetap berada 

dalam koridor akhlak dan tujuan syariah. 

6. Integrasi Dimensi Kognitif, Afektif, dan Spiritual 

Berbeda dengan pembelajaran aktif dalam perspektif 

pedagogik modern yang cenderung menekankan aspek 

kognitif dan psikomotorik, fikih pendidikan 

menambahkan dimensi spiritual. Keaktifan belajar 

diarahkan untuk: 

a. Menguatkan iman dan kesadaran ketuhanan. 

b. Menumbuhkan akhlak ilmiah seperti tawaduk, 

jujur, dan tanggung jawab. 

c. Menjadikan ilmu sebagai sarana mendekatkan diri 

kepada Allah, bukan sekadar pencapaian 

akademik. 

7. Implikasi bagi Praktik Pendidikan Islam 

Konsep pembelajaran aktif dalam perspektif fikih 

pendidikan menuntut rekonstruksi praktik pendidikan 

Islam, antara lain: 



37 
 

 
 

a. Perubahan paradigma dari teacher-centered 

menuju amanah-centered learning. 

b. Penguatan relasi etis guru siswa yang bersifat 

dialogis dan edukatif. 

c. Penyusunan metode pembelajaran yang 

mendorong partisipasi aktif sekaligus menjaga 

adab dan nilai syariah. 

d. Evaluasi pembelajaran yang tidak hanya 

mengukur hasil, tetapi juga proses dan adab 

belajar. 

8. Penegasan Akhir 

Pembelajaran aktif dalam perspektif fikih pendidikan 

bukanlah sekadar metode, melainkan manifestasi dari 

pandangan Islam tentang manusia sebagai makhluk 

berakal, berhati, dan bermoral. Keaktifan belajar 

merupakan bagian dari ibadah dan tanggung jawab 

syar‘i, yang jika dilaksanakan dengan benar akan 

melahirkan insan berilmu, beradab, dan berkontribusi 

bagi kemaslahatan umat. 

C. Landasan Relasi Guru dan Siswa dalam Prespetif  

     Fikih Pendidikan 
 

Dalam fikih pendidikan, relasi antara guru dan siswa 

dipahami sebagai hubungan syar‘i-edukatif yang 

dilandasi oleh amanah keilmuan, adab, dan tanggung 

jawab moral. Relasi ini tidak bersifat netral atau teknis 

semata, melainkan mengandung nilai ibadah dan 

pertanggungjawaban di hadapan Allah Swt. Oleh 

karena itu, pembahasan relasi guru dan siswa harus 



38 
 

 
 

diletakkan dalam kerangka normatif Islam yang 

integral. 

1. Landasan Tauhid dan Amanah Ilmu 

Fikih pendidikan menempatkan tauhid sebagai fondasi 

utama relasi guru dan siswa. Ilmu adalah milik Allah 

dan manusia hanya sebagai penerima dan pengelola 

amanah. Guru berkewajiban menyampaikan ilmu 

dengan ikhlas dan benar, sedangkan siswa 

berkewajiban menerimanya dengan adab dan 

kesungguhan. Relasi ini menegaskan bahwa: 

a. Tujuan pendidikan adalah penghambaan kepada 

Allah. 

b. Otoritas guru bersifat amanah, bukan absolut. 

c. Keaktifan siswa merupakan bagian dari tanggung 

jawab ibadah menuntut ilmu. 

2. Landasan Normatif Syariah 

Al-Qur’an dan Sunnah memberikan kerangka normatif 

bagi relasi edukatif yang beradab dan dialogis. Perintah 

membaca, berpikir, bertanya, dan bermusyawarah 

menunjukkan bahwa Islam mendorong keterlibatan 

aktif siswa dalam proses belajar. Praktik pendidikan 

Rasulullah saw menampilkan relasi guru siswa yang 

penuh kasih sayang, keterbukaan, dan penghargaan 

terhadap kemampuan siswa. Dalam fikih pendidikan, 

dalil-dalil ini menjadi dasar legitimasi pembelajaran 

siswa aktif yang tetap terikat nilai adab. 

 



39 
 

 
 

3. Landasan Fikih: Hak dan Kewajiban Edukatif 

Relasi guru dan siswa dalam fikih pendidikan diatur 

oleh prinsip hak dan kewajiban (ḥuqūq wa wājibāt): 

a. Guru memiliki hak untuk dihormati dan ditaati 

dalam kebaikan. 

b. Siswa memiliki hak memperoleh pengajaran yang 

adil, bermutu, dan bertanggung jawab. 

c. Keduanya berkewajiban menjaga kejujuran 

ilmiah, keikhlasan, dan tujuan syar‘i pendidikan. 

Relasi ini bersifat timbal balik dan mengikat secara 

moral dan sosial. 

4. Landasan Adab dan Akhlak Keilmuan 

Adab merupakan inti relasi edukatif dalam fikih 

pendidikan. Keberhasilan proses belajar sangat 

ditentukan oleh kualitas adab guru dan siswa. Guru 

dituntut menjadi teladan akhlak, sementara siswa 

dituntut menjaga sopan santun, menghormati guru, dan 

disiplin dalam menuntut ilmu. Dalam perspektif fikih 

pendidikan, pelanggaran adab dapat menghilangkan 

keberkahan ilmu meskipun proses pembelajaran 

berlangsung secara formal. 

5. Landasan Pedagogis Islami (Tarbiyah, Ta‘līm,  

    dan Ta’dīb) 

Fikih pendidikan memadukan tiga konsep pedagogis 

utama: 

a. Tarbiyah, sebagai proses pembinaan dan 

pengembangan potensi siswa. 



40 
 

 
 

b. Ta‘līm, sebagai proses transfer dan konstruksi 

ilmu. 

c. Ta’dīb, sebagai proses pembentukan adab dan 

karakter. 

Relasi guru siswa yang ideal adalah relasi yang mampu 

mengintegrasikan ketiganya, sehingga keaktifan belajar 

siswa tidak keluar dari koridor akhlak dan tujuan 

pendidikan Islam. 

6. Landasan Kemanusiaan dan Fitrah 

Islam memandang siswa sebagai manusia yang 

memiliki fitrah, akal, qalbu, dan potensi berkembang. 

Oleh karena itu, relasi guru dan siswa harus bersifat 

humanis, dialogis, dan proporsional. Fikih pendidikan 

menolak relasi yang menindas, merendahkan martabat 

siswa, atau mematikan potensi berpikir kritis. Keaktifan 

siswa justru dipandang sebagai aktualisasi fitrah yang 

harus dibimbing, bukan dibungkam. 

7. Landasan Maqāṣid al-Sharī‘ah dalam Pendidikan 

Relasi guru dan siswa juga diarahkan untuk mencapai 

tujuan-tujuan syariah (maqāṣid al-sharī‘ah), 

khususnya: 

a. Menjaga agama (ḥifẓ al-dīn) melalui internalisasi 

nilai keimanan. 

b. Menjaga akal (ḥifẓ al-‘aql) melalui pembelajaran 

yang kritis dan bermakna. 

c. Menjaga akhlak dan martabat manusia. 



41 
 

 
 

Dengan landasan ini, relasi edukatif menjadi sarana 

strategis pembentukan insan berilmu dan beradab. 

8. Penegasan Akhir 

Landasan relasi guru dan siswa dalam perspektif fikih 

pendidikan bersifat komprehensif: teologis, normatif, 

fikih, etis, pedagogis, humanistik, dan maqāṣidī. Relasi 

ini menjadi fondasi utama bagi penyelenggaraan 

pembelajaran aktif dalam pendidikan Islam. Tanpa 

relasi yang beradab dan amanah, keaktifan belajar 

kehilangan makna dan tujuan syar‘inya. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



42 
 

 
 

BAB III. 

RELASI BURU DAN SISWA DALAM 

PRESPEKTIF FIKIH PENDIDIKAN 

A.Relasi Guru dan Siswa sebagai Amanah Syariah 

Dalam perspektif fikih pendidikan, relasi antara guru 

dan siswa bukan sekadar hubungan pedagogis atau 

administratif, melainkan amanah syariah yang 

mengandung tanggung jawab keagamaan, moral, dan 

sosial. Amanah ini bersumber dari keyakinan bahwa 

ilmu adalah titipan Allah Swt. yang harus disampaikan, 

dipelajari, dan diamalkan sesuai dengan tuntunan 

syariah. Oleh karena itu, setiap interaksi edukatif antara 

guru dan siswa memiliki dimensi ibadah dan 

pertanggungjawaban ukhrawi. 

1. Ilmu sebagai Amanah dari Allah Swt 

Fikih pendidikan memandang ilmu sebagai karunia 

sekaligus amanah. Guru tidak memproduksi ilmu secara 

otonom, melainkan menyampaikan dan membimbing 

pemahaman terhadap ilmu yang telah Allah karuniakan. 

Demikian pula, siswa tidak sekadar menerima 

informasi, tetapi memikul amanah untuk menjaga, 

mengembangkan, dan mengamalkan ilmu tersebut. 

Relasi guru dan siswa dengan demikian dibangun atas 

kesadaran bahwa: 

a. Ilmu harus disampaikan dan dipelajari dengan niat 

yang benar. 

b. Penyalahgunaan ilmu merupakan bentuk 

pengkhianatan terhadap amanah. 



43 
 

 
 

c. Proses belajar-mengajar berada dalam 

pengawasan nilai syariah. 

2. Tanggung Jawab Syar‘i Guru 

Guru dalam perspektif fikih pendidikan memikul 

tanggung jawab syar‘i sebagai mu‘allim dan murabbi. 

Ia berkewajiban: 

a. Menyampaikan ilmu secara benar, jujur, dan 

proporsional. 

b. Menjadi teladan dalam adab, akhlak, dan 

keikhlasan. 

c. Membimbing siswa sesuai tingkat kemampuan 

dan kebutuhannya. 

d. Menjaga keadilan dan tidak menyalahgunakan 

otoritas keilmuan. 

Kelalaian guru dalam menjalankan amanah ini tidak 

hanya berdampak pedagogis, tetapi juga bernilai dosa 

dalam perspektif syariah. 

3. Tanggung Jawab Syar‘i Siswa 

Siswa juga dipandang sebagai subjek amanah syariah. 

Dalam fikih pendidikan, siswa berkewajiban: 

a. Menuntut ilmu dengan niat ibadah. 

b. Menghormati guru dan menjaga adab dalam 

proses belajar. 

c. Bersungguh-sungguh, aktif, dan jujur dalam 

mencari ilmu. 

d. Mengamalkan ilmu untuk kemaslahatan diri dan 

masyarakat. 



44 
 

 
 

Keaktifan belajar siswa dalam konteks ini bukan 

sekadar tuntutan metodologis, melainkan bentuk 

pelaksanaan amanah menuntut ilmu. 

4. Relasi Timbal Balik Berbasis Amanah 

Relasi guru dan siswa sebagai amanah syariah bersifat 

timbal balik dan saling mengikat. Guru tidak boleh 

bersikap otoriter, dan siswa tidak dibenarkan bersikap 

meremehkan. Keduanya terikat oleh nilai: 

a. Kejujuran ilmiah. 

b. Tanggung jawab moral. 

c. Kesadaran akan pertanggungjawaban di hadapan 

Allah. 

Relasi ini menciptakan iklim pembelajaran yang adil, 

aman, dan penuh keberkahan. 

5. Amanah Syariah dan Pembelajaran Aktif 

Dalam kerangka pembelajaran aktif, konsep amanah 

syariah memiliki implikasi penting. Keaktifan siswa 

dipahami sebagai bentuk tanggung jawab atas amanah 

ilmu, sementara peran guru adalah memfasilitasi 

keaktifan tersebut agar tetap berada dalam koridor adab 

dan tujuan syariah. Dengan demikian, pembelajaran 

aktif tidak bertentangan dengan fikih pendidikan, justru 

menjadi sarana optimalisasi amanah ilmu. 

6. Penegasan Konseptual 

Relasi guru dan siswa sebagai amanah syariah 

menegaskan bahwa pendidikan Islam tidak boleh 

direduksi menjadi aktivitas teknis semata. Setiap proses 



45 
 

 
 

belajar-mengajar harus dilandasi kesadaran keagamaan 

dan etika syariah. Ketika amanah ini dijaga, relasi guru 

dan siswa akan melahirkan proses pendidikan yang 

bermakna, beradab, dan berorientasi pada kemaslahatan 

dunia dan akhirat. 

B.Relasi Pendidikan dalam Fikih Pendidikan 

Dalam fikih pendidikan, relasi pendidikan dipahami 

sebagai hubungan normatif-edukatif yang mengikat 

seluruh aktor pendidikan dalam satu sistem amanah 

syariah. Relasi ini tidak hanya mencakup interaksi guru 

dan siswa, tetapi juga melibatkan tujuan pendidikan, 

proses pembelajaran, nilai adab, serta tanggung jawab 

keilmuan. Dengan demikian, relasi pendidikan dalam 

fikih pendidikan bersifat holistik, bermakna, dan 

berorientasi ibadah. 

1. Pendidikan sebagai Proses Syar‘i dan Sosial 

Fikih pendidikan memandang pendidikan sebagai 

aktivitas syar‘i yang memiliki implikasi hukum, etika, 

dan sosial. Pendidikan bukan sekadar kegiatan 

individual, melainkan proses sosial yang membentuk 

peradaban. Relasi pendidikan karenanya harus: 

a. Berlandaskan niat ibadah dan pengabdian kepada 

Allah. 

b. Mengarahkan siswa pada kemaslahatan pribadi 

dan sosial. 

c. Menjaga nilai keadilan, tanggung jawab, dan 

keberlanjutan ilmu. 



46 
 

 
 

Relasi ini menempatkan pendidikan sebagai sarana 

pembinaan manusia secara utuh. 

2. Relasi Tarbiyah: Pembinaan dan Penumbuhan  

    Potensi 

Dalam kerangka tarbiyah, relasi pendidikan 

menekankan aspek pembinaan, pengasuhan, dan 

penumbuhan potensi siswa secara bertahap. Guru 

berperan sebagai murabbi yang: 

a. Membimbing perkembangan akal, qalbu, dan 

akhlak siswa. 

b. Memahami perbedaan kemampuan dan latar 

belakang peserta didik. 

c. Menciptakan lingkungan belajar yang aman dan 

mendukung. 

Relasi tarbiyah bersifat jangka panjang dan berorientasi 

pada pembentukan karakter. 

3. Relasi Ta‘līm: Interaksi Keilmuan dan Keaktifan  

    Belajar 

Relasi ta‘līm menekankan proses pengajaran dan 

pembelajaran ilmu pengetahuan. Dalam fikih 

pendidikan, ta‘līm bukan proses satu arah, melainkan 

interaksi ilmiah yang menuntut: 

a. Partisipasi aktif siswa dalam bertanya, berdiskusi, 

dan berpikir kritis. 

b. Keterbukaan guru terhadap dialog ilmiah yang 

beradab. 



47 
 

 
 

c. Penyesuaian metode dengan tingkat pemahaman 

siswa. 

Relasi ini menegaskan legitimasi pembelajaran aktif 

dalam pendidikan Islam. 

4. Relasi Ta’dīb: Pembentukan Adab dan Etika  

    Ilmiah 

Relasi pendidikan dalam fikih pendidikan tidak dapat 

dilepaskan dari ta’dīb, yaitu pembentukan adab dan 

akhlak. Relasi ini mengatur: 

a. Cara guru menyampaikan ilmu dengan hikmah 

dan keteladanan. 

b. Cara siswa menerima ilmu dengan hormat dan 

kesungguhan. 

c. Etika dialog, perbedaan pendapat, dan 

penggunaan ilmu. 

Dalam perspektif fikih pendidikan, keberhasilan 

pendidikan sangat ditentukan oleh kualitas ta’dīb dalam 

relasi edukatif. 

5. Relasi Hak dan Kewajiban Edukatif 

Fikih pendidikan memformulasikan relasi pendidikan 

melalui keseimbangan hak dan kewajiban: 

a. Guru berhak dihormati dan berkewajiban 

mendidik secara adil. 

b. Siswa berhak mendapatkan pengajaran yang 

bermutu dan berkewajiban menjaga adab serta 

keaktifan belajar. 



48 
 

 
 

c. Lembaga pendidikan berkewajiban menciptakan 

sistem yang mendukung relasi edukatif yang 

sehat. 

Relasi ini mencegah ketimpangan kekuasaan dan 

menjaga keadilan dalam pendidikan. 

6. Relasi Pendidikan sebagai Sarana Maqāṣid al- 

    Sharī‘ah 

Relasi pendidikan dalam fikih pendidikan diarahkan 

untuk mencapai tujuan-tujuan syariah (maqāṣid al-

sharī‘ah), khususnya: 

a. Menjaga akal melalui pengembangan nalar dan 

pemahaman. 

b. Menjaga agama melalui internalisasi nilai 

keimanan. 

c. Menjaga martabat manusia melalui pendidikan 

yang beradab dan manusiawi. 

Dengan demikian, relasi pendidikan bukan tujuan akhir, 

tetapi sarana strategis pembentukan insan berilmu dan 

berakhlak. 

7. Penegasan Konseptual 

Relasi pendidikan dalam fikih pendidikan merupakan 

relasi yang integral antara tarbiyah, ta‘līm, dan ta’dīb, 

yang dijalankan dalam bingkai amanah syariah dan 

maqāṣid al-sharī‘ah. Relasi ini menjadi fondasi bagi 

praktik pembelajaran aktif yang tidak hanya efektif 

secara pedagogis, tetapi juga sahih secara normatif dan 

bermakna secara spiritual. 



49 
 

 
 

C.Relasi Pembelajaran (Ta‘līm) dan Keaktifan  

     Siswa 

Dalam fikih pendidikan, ta‘līm dipahami sebagai 

proses interaksi keilmuan yang bersifat dinamis, 

bermakna, dan bertanggung jawab secara syar‘i. 

Pembelajaran tidak dimaknai sebagai aktivitas satu arah 

dari guru kepada siswa, melainkan relasi edukatif yang 

menuntut keterlibatan aktif siswa dalam memahami, 

menginternalisasi, dan mengamalkan ilmu. Oleh karena 

itu, keaktifan siswa merupakan elemen inheren dalam 

relasi ta‘līm yang sahih menurut perspektif fikih 

pendidikan. 

1. Ta‘līm sebagai Relasi Interaktif Keilmuan 

Fikih pendidikan menempatkan ta‘līm sebagai relasi 

interaktif antara guru dan siswa. Guru berperan sebagai 

mu‘allim yang membimbing dan memfasilitasi proses 

belajar, sementara siswa berperan sebagai pencari ilmu 

yang aktif (ṭālib al-‘ilm). Relasi ini meniscayakan: 

a. Dialog ilmiah yang beradab. 

b. Proses bertanya dan menjawab sebagai metode 

pembelajaran. 

c. Keterlibatan intelektual dan emosional siswa. 

Keaktifan siswa dalam ta‘līm bukan pelanggaran adab, 

melainkan bagian dari etika belajar dalam Islam. 

2. Keaktifan Siswa sebagai Tanggung Jawab Syar‘i 

Dalam perspektif fikih pendidikan, menuntut ilmu 

merupakan kewajiban syar‘i yang menuntut 



50 
 

 
 

kesungguhan dan partisipasi aktif. Keaktifan siswa 

seperti bertanya, berdiskusi, mengkaji, dan mengkritisi 

secara santun dipandang sebagai bentuk pelaksanaan 

kewajiban tersebut. Pasivitas belajar tanpa uzur yang 

dibenarkan dapat dinilai sebagai kelalaian terhadap 

amanah ilmu. 

Dengan demikian, keaktifan siswa bukan sekadar 

tuntutan pedagogis modern, tetapi kewajiban moral 

dalam menuntut ilmu. 

3. Adab Keaktifan dalam Relasi Ta‘līm 

Fikih pendidikan menegaskan bahwa keaktifan siswa 

harus dibingkai oleh adab dan akhlak. Keaktifan yang 

dibenarkan adalah keaktifan yang: 

a. Dilandasi niat ikhlas mencari ridha Allah. 

b. Dilakukan dengan sopan, santun, dan 

menghormati guru. 

c. Tidak bertujuan merendahkan atau menentang 

secara tidak etis. 

Adab ini menjaga keseimbangan antara kebebasan 

berpikir dan penghormatan terhadap otoritas keilmuan 

guru. 

4. Peran Guru dalam Mendorong Keaktifan Siswa 

Guru dalam relasi ta‘līm memiliki tanggung jawab 

untuk menciptakan suasana belajar yang mendorong 

keaktifan siswa. Dalam fikih pendidikan, guru dituntut: 

a. Memberi ruang bertanya dan berdiskusi. 



51 
 

 
 

b. Menghargai pendapat siswa yang disampaikan 

secara beradab. 

c. Mengarahkan keaktifan siswa agar tetap fokus 

pada tujuan pembelajaran. 

d. Menyesuaikan metode dengan kemampuan dan 

karakter siswa. 

Dengan peran ini, guru tidak kehilangan wibawa, justru 

memperkuat fungsi edukatifnya. 

5. Ta‘līm dan Pembelajaran Aktif dalam  

    Pendidikan Islam 

Konsep pembelajaran aktif (active learning) sejalan 

dengan prinsip ta‘līm dalam fikih pendidikan. 

Keduanya sama-sama menekankan keterlibatan siswa 

dalam proses belajar. Namun, fikih pendidikan 

memberikan kerangka normatif agar pembelajaran 

aktif: 

a. Tidak terlepas dari nilai adab dan akhlak. 

b. Berorientasi pada kemaslahatan dan keberkahan 

ilmu. 

c. Menjaga tujuan syar‘i pendidikan Islam. 

Dengan demikian, pembelajaran aktif dipahami sebagai 

aktualisasi nilai ta‘līm, bukan adopsi pedagogik yang 

bebas nilai. 

6. Implikasi terhadap Evaluasi Pembelajaran 

Relasi ta‘līm dan keaktifan siswa juga berdampak pada 

cara menilai keberhasilan pembelajaran. Dalam fikih 



52 
 

 
 

pendidikan, evaluasi tidak hanya mengukur penguasaan 

materi, tetapi juga: 

a. Proses keterlibatan siswa. 

b. Kesungguhan dan kejujuran dalam belajar. 

c. Adab dan sikap ilmiah selama pembelajaran 

berlangsung. 

Penilaian semacam ini lebih komprehensif dan sesuai 

dengan tujuan pendidikan Islam. 

7. Penegasan Konseptual 

Relasi pembelajaran (ta‘līm) dan keaktifan siswa dalam 

perspektif fikih pendidikan menegaskan bahwa 

keaktifan belajar merupakan bagian integral dari 

kewajiban menuntut ilmu. Keaktifan tersebut harus 

diarahkan dan dibimbing agar tetap berada dalam 

koridor adab, amanah, dan tujuan syariah. Dengan 

relasi ta‘līm yang sehat dan beradab, pembelajaran aktif 

akan melahirkan peserta didik yang berilmu, kritis, dan 

berakhlak. 

D.Relasi Bimbingan (Irsyād) dalam fikih  

    Pendidikan  

Dalam fikih pendidikan, irsyād dipahami sebagai relasi 

bimbingan syar‘i yang bertujuan mengarahkan siswa 

agar ilmu, sikap, dan tindakannya tetap berada dalam 

koridor nilai-nilai Islam. Irsyād melengkapi relasi 

tarbiyah dan ta‘līm, karena pendidikan Islam tidak 

hanya bertugas menumbuhkan potensi dan mentransfer 

ilmu, tetapi juga meluruskan arah pemanfaatan ilmu 

tersebut. Dengan demikian, relasi bimbingan (irsyād) 



53 
 

 
 

merupakan dimensi esensial dalam relasi guru dan 

siswa. 

1. Hakikat Irsyād dalam Perspektif Fikih  

    Pendidikan 

Secara konseptual, irsyād bermakna pengarahan menuju 

jalan yang benar (al-hudā wa al-rushd). Dalam fikih 

pendidikan, irsyād mencakup: 

a. Bimbingan moral, spiritual, dan intelektual. 

b. Pengarahan penggunaan ilmu agar sesuai dengan 

tujuan syariah. 

c. Pencegahan penyimpangan pemahaman dan 

perilaku siswa  

Relasi irsyād menempatkan guru sebagai mursyid yang 

bertanggung jawab menjaga kemurnian arah 

pendidikan. 

2. Irsyād sebagai Amanah Syar‘i Guru 

Guru dalam fikih pendidikan tidak hanya berperan 

sebagai pengajar, tetapi juga sebagai pembimbing. 

Tanggung jawab irsyād guru meliputi: 

a. Memberi nasihat dan peringatan dengan hikmah. 

b. Meluruskan kesalahan pemahaman keilmuan dan 

praktik keagamaan. 

c. Mengarahkan perkembangan sikap dan karakter 

siswa. 

Kelalaian dalam irsyād dipandang sebagai pengabaian 

amanah syar‘i, karena berpotensi menjerumuskan 

peserta didik pada kesalahan orientasi ilmu. 



54 
 

 
 

3. Posisi Siswa dalam Relasi Irsyād 

Siswa dalam relasi irsyād diposisikan sebagai subjek 

yang dibimbing, bukan objek yang dipaksa. Dalam 

fikih pendidikan, siswa dituntut: 

a. Membuka diri terhadap nasihat dan pengarahan. 

b. Menunjukkan sikap tawaduk dan kesungguhan. 

c. Menginternalisasi bimbingan dalam tindakan 

nyata. 

Relasi irsyād bertujuan menumbuhkan kesadaran 

internal, bukan ketergantungan atau kepatuhan semu. 

4. Batasan Irsyād: Antara Bimbingan dan  

     Otoritarianisme 

Fikih pendidikan memberikan batasan tegas agar irsyād 

tidak berubah menjadi sikap otoriter. Irsyād yang sahih 

harus: 

a. Menghormati akal dan fitrah siswa. 

b. Tidak mematikan daya kritis dan keaktifan 

belajar. 

c. Menghindari pemaksaan yang melampaui batas 

Pendidikan. 

Dengan batasan ini, irsyād tetap menjadi relasi 

pembinaan yang manusiawi dan proporsional. 

5. Irsyād dan Pembentukan Akhlak 

Relasi irsyād memiliki peran sentral dalam 

pembentukan akhlak peserta didik. Melalui irsyād, 

guru: 



55 
 

 
 

a. Menanamkan nilai tanggung jawab, kejujuran, 

dan disiplin. 

b. Membimbing adab dalam belajar, berdialog, dan 

berbeda pendapat. 

c. Mengarahkan siswa agar ilmu menjadi sarana 

perbaikan diri dan masyarakat. 

Tanpa irsyād, pendidikan berisiko melahirkan 

kecerdasan tanpa kompas moral. 

6. Irsyād dalam Konteks Pembelajaran Aktif 

Dalam pembelajaran aktif, irsyād berfungsi sebagai 

pengarah normatif. Keaktifan siswa: 

a. Didorong, bukan dibatasi. 

b. Dibimbing agar tetap beradab dan bermakna. 

c. Diarahkan untuk mencapai tujuan pembelajaran 

dan maqāṣid al-sharī‘ah. 

Irsyād memastikan bahwa kebebasan belajar tetap 

berada dalam bingkai tanggung jawab syar‘i. 

7. Penegasan Konseptual 

Relasi bimbingan (irsyād) dalam fikih pendidikan 

merupakan mekanisme syar‘i untuk menjaga 

keseimbangan antara kebebasan belajar dan tanggung 

jawab moral. Irsyād memperkuat peran guru sebagai 

pembina arah, sekaligus mematangkan kepribadian 

siswa. Dengan irsyād yang bijak dan beradab, 

pendidikan Islam mampu melahirkan insan berilmu 

yang lurus orientasi dan kuat integritasnya. 

 



56 
 

 
 

E.Relasi Keadaban (Ta’dīb) Guru dan Siswa dalam  

    fikih pendidikan 

Dalam fikih pendidikan, ta’dīb merupakan inti dari 

seluruh relasi edukatif. Ta’dīb tidak hanya dimaknai 

sebagai penanaman sopan santun, tetapi sebagai proses 

pembentukan manusia beradab yang memahami posisi 

dirinya, ilmu, guru, dan Allah Swt. Oleh karena itu, 

relasi keadaban antara guru dan siswa menjadi fondasi 

normatif yang menentukan keberkahan dan 

keberhasilan pendidikan Islam. 

1. Hakikat Ta’dīb dalam Perspektif Fikih  

     Pendidikan 

Ta’dīb berasal dari kata adaba yang bermakna 

mendidik, memperhalus budi, dan menempatkan 

sesuatu pada tempatnya. Dalam fikih pendidikan, ta’dīb 

mencakup: 

a. Pembentukan kesadaran etis dan spiritual. 

b. Penanaman adab dalam mencari, menyampaikan, 

dan menggunakan ilmu. 

c. Pengarahan sikap agar selaras dengan nilai 

syariah. 

Relasi ta’dīb menegaskan bahwa ilmu tanpa adab 

adalah sumber kerusakan, bukan kemuliaan. 

 

 

 



57 
 

 
 

2. Ta’dīb sebagai Amanah Syar‘i dalam Relasi  

    Guru dan Siswa 

Relasi keadaban dalam fikih pendidikan merupakan 

amanah syar‘i yang melekat pada guru dan siswa. Guru 

berkewajiban: 

a. Menjadi teladan adab dan akhlak mulia. 

b. Menyampaikan ilmu dengan hikmah, kasih 

sayang, dan kesabaran. 

c. Menjaga kehormatan dan martabat siswa. 

Sementara itu, siswa berkewajiban: 

a. Menghormati guru dan ilmu yang dipelajari. 

b. Menjaga sopan santun dalam bertanya, berdiskusi, 

dan berbeda pendapat. 

c. Mengamalkan adab dalam kehidupan belajar 

sehari-hari. 

3. Relasi Ta’dīb dan Otoritas Keilmuan 

Fikih pendidikan mengakui adanya otoritas keilmuan 

guru, namun otoritas ini dibingkai oleh ta’dīb. Guru 

tidak boleh menggunakan otoritas secara sewenang-

wenang, dan siswa tidak dibenarkan merendahkan atau 

menantang guru tanpa adab. Ta’dīb menjaga 

keseimbangan antara: 

a. Kewibawaan guru. 

b. Kebebasan berpikir dan keaktifan siswa. 

Relasi ini menciptakan suasana pembelajaran yang 

sehat dan bermartabat. 



58 
 

 
 

4. Ta’dīb dalam Dialog dan Keaktifan Belajar 

Dalam konteks pembelajaran aktif, ta’dīb berfungsi 

sebagai pengendali etis. Keaktifan siswa: 

a. Didorong untuk berpikir kritis dan reflektif. 

b. Dibimbing agar tetap santun dan bertanggung 

jawab. 

c. Dilarang berubah menjadi sikap arogan atau 

meremehkan. 

Dengan ta’dīb, dialog ilmiah menjadi sarana 

pendewasaan, bukan konflik. 

5. Ta’dīb dan Pembentukan Karakter Ilmiah 

Relasi keadaban membentuk karakter ilmiah peserta 

didik, seperti: 

a. Tawaduk dalam menerima kebenaran. 

b. Kejujuran intelektual. 

c. Tanggung jawab dalam penggunaan ilmu. 

Dalam fikih pendidikan, karakter ini lebih utama 

daripada sekadar penguasaan materi. 

6. Ta’dīb sebagai Penjaga Maqāṣid al-Sharī‘ah 

Relasi ta’dīb berfungsi menjaga tujuan-tujuan syariah 

dalam pendidikan, khususnya: 

a. Menjaga agama melalui internalisasi nilai iman. 

b. Menjaga akal melalui etika berpikir dan belajar. 

c. Menjaga martabat manusia melalui pendidikan 

beradab. 



59 
 

 
 

Tanpa ta’dīb, pendidikan berpotensi menyimpang dari 

maqāṣid al-sharī‘ah. 

7. Penegasan Konseptual 

Relasi keadaban (ta’dīb) guru dan siswa dalam fikih 

pendidikan merupakan fondasi normatif yang 

menyatukan amanah, ilmu, dan akhlak. Ta’dīb 

menegaskan bahwa pendidikan Islam bertujuan 

melahirkan manusia berilmu sekaligus beradab. Dengan 

relasi ta’dīb yang kokoh, pembelajaran aktif akan 

berjalan secara bermakna, etis, dan berorientasi pada 

kemaslahatan dunia dan akhirat. 

F.Relasi Kemanusiaan (Insāniyyah) dalam  

    Pembelajaran 

Dalam fikih pendidikan, pembelajaran dipahami 

sebagai proses interaksi antarmanusia yang 

bermartabat. Oleh karena itu, relasi kemanusiaan 

(insāniyyah) menjadi fondasi penting dalam hubungan 

guru dan siswa. Relasi ini menegaskan bahwa 

pendidikan Islam tidak boleh mengabaikan nilai-nilai 

kemanusiaan, karena manusia adalah subjek sekaligus 

tujuan utama pendidikan. Pembelajaran yang 

mengabaikan dimensi insāniyyah berpotensi melahirkan 

praktik pendidikan yang kering nilai dan bertentangan 

dengan ruh syariah. 

1. Hakikat Insāniyyah dalam Perspektif Fikih  

    Pendidikan 

Insāniyyah merujuk pada pengakuan terhadap martabat 

manusia sebagai makhluk ciptaan Allah yang memiliki 



60 
 

 
 

kehormatan (karāmah al-insān), fitrah, akal, dan qalbu. 

Dalam fikih pendidikan, prinsip ini mengandung 

implikasi bahwa: 

a. Setiap siswa memiliki potensi dan nilai yang 

harus dihormati. 

b. Proses pembelajaran harus menjunjung tinggi 

martabat kemanusiaan. 

c. Kekerasan, penghinaan, dan dehumanisasi 

bertentangan dengan nilai pendidikan Islam. 

Relasi pembelajaran yang insāniyyah berangkat dari 

kesadaran bahwa mendidik berarti memanusiakan 

manusia. 

2. Relasi Guru dan Siswa sebagai Relasi  

    Antarsesama Manusia 

Fikih pendidikan memandang guru dan siswa sebagai 

sesama manusia yang setara dalam martabat, meskipun 

berbeda peran dan tanggung jawab. Guru bukan 

penguasa mutlak, dan siswa bukan objek pasif. Relasi 

ini menuntut: 

a. Sikap saling menghargai dan menghormati. 

b. Empati terhadap kondisi psikologis dan sosial 

siswa. 

c. Pengakuan atas perbedaan latar belakang, 

kemampuan, dan gaya belajar. 

Relasi insāniyyah memperkuat iklim pembelajaran 

yang adil dan inklusif. 

 



61 
 

 
 

3. Insāniyyah dan Prinsip Keadilan dalam  

    Pembelajaran 

Dalam fikih pendidikan, keadilan merupakan bagian 

integral dari relasi kemanusiaan. Guru berkewajiban: 

a. Bersikap adil dalam perlakuan dan penilaian. 

b. Tidak melakukan diskriminasi berdasarkan latar 

belakang sosial, ekonomi, atau intelektual. 

c. Memberi kesempatan belajar yang proporsional 

kepada setiap siswa. 

Keadilan dalam pembelajaran merupakan wujud 

konkret dari nilai insāniyyah. 

4. Insāniyyah dan Keaktifan Siswa 

Relasi kemanusiaan mendorong pengakuan terhadap 

kebebasan berpikir dan berekspresi siswa. Dalam 

kerangka fikih pendidikan: 

a. Keaktifan siswa dipandang sebagai hak sekaligus 

tanggung jawab. 

b. Pendapat siswa dihargai selama disampaikan 

secara beradab. 

c. Kesalahan diperlakukan sebagai bagian dari 

proses belajar, bukan alasan untuk merendahkan 

martabat. 

Dengan demikian, pembelajaran aktif menjadi lebih 

manusiawi dan bermakna. 

 

 



62 
 

 
 

5. Insāniyyah dan Pembinaan Empati serta Kasih  

    Sayang 

Fikih pendidikan menekankan pentingnya rahmah 

dalam relasi pembelajaran. Guru dituntut: 

a. Mengedepankan kasih sayang dalam mendidik. 

b. Memahami kondisi personal dan sosial siswa. 

c. Menghindari pendekatan yang menekan dan 

menakutkan. 

Relasi yang dilandasi empati dan kasih sayang 

memperkuat efektivitas pendidikan dan kesehatan 

psikologis peserta didik. 

6. Insāniyyah sebagai Penjaga Tujuan Pendidikan  

    Islam 

Relasi kemanusiaan berfungsi menjaga tujuan utama 

pendidikan Islam, yaitu membentuk manusia beriman, 

berilmu, dan berakhlak. Prinsip insāniyyah memastikan 

bahwa: 

a. Pendidikan tidak merusak fitrah manusia. 

b. Ilmu digunakan untuk kemaslahatan, bukan 

penindasan. 

c. Proses belajar sejalan dengan maqāṣid al-sharī‘ah, 

khususnya penjagaan martabat manusia. 

 

 

 

 

 



63 
 

 
 

 

BAB IV 

RELASI GURU DAN SISWA SECARA SOSIAL 

 

A. Relasi Guru dan Siswa sebagai Relasi Sosial 

Relasi guru dan siswa pada dasarnya merupakan relasi 

sosial yang terjadi dalam konteks institusi pendidikan. 

Sebagai relasi sosial, hubungan antara guru dan siswa 

tidak hanya ditentukan oleh peran pedagogis semata, 

tetapi juga dipengaruhi oleh struktur sosial, norma, nilai 

budaya, serta pola interaksi yang berkembang di 

lingkungan sekolah atau madrasah. Relasi ini 

mencerminkan cara masyarakat memandang otoritas, 

ilmu, dan posisi sosial guru serta siswa. 

Dalam relasi sosial pendidikan, guru umumnya 

menempati posisi otoritatif yang dilegitimasi oleh 

sistem, keilmuan, dan budaya. Sementara itu, siswa 

berada pada posisi subordinat yang diharapkan patuh, 

menghormati, dan mengikuti arahan guru. Pola relasi 

semacam ini membentuk interaksi yang cenderung 

hierarkis, di mana komunikasi berlangsung secara satu 

arah dan ruang dialog sering kali terbatas. Relasi sosial 

tersebut berpengaruh langsung terhadap iklim 

pembelajaran dan tingkat keaktifan belajar siswa. 

Relasi guru dan siswa sebagai relasi sosial juga 

dipengaruhi oleh kebiasaan dan tradisi pendidikan yang 

telah mengakar. Dalam banyak konteks, penghormatan 

terhadap guru dipahami sebagai menjaga jarak dan 

membatasi ekspresi kritis siswa. Meskipun 

dimaksudkan untuk menjaga adab, pola relasi ini 



64 
 

 
 

berpotensi menghambat partisipasi aktif siswa apabila 

tidak diimbangi dengan pendekatan yang dialogis dan 

humanis. 

Oleh karena itu, memahami relasi guru dan siswa 

sebagai relasi sosial menjadi penting untuk menata 

kembali interaksi pembelajaran. Relasi sosial yang 

sehat tidak meniadakan otoritas guru, tetapi 

mengelolanya secara proporsional agar tidak menekan 

kemanusiaan siswa. Dalam konteks pembelajaran aktif, 

relasi sosial guru dan siswa perlu diarahkan pada 

bentuk interaksi yang saling menghargai, membuka 

ruang komunikasi, dan mendorong keterlibatan siswa 

secara sadar dan bertanggung jawab dalam proses 

belajar. 

B.Pola Relasi Hierarkis dalam Lingkungan Sekolah 

Pola relasi hierarkis merupakan bentuk relasi yang 

paling umum ditemukan dalam lingkungan sekolah. 

Relasi ini ditandai oleh pembagian peran yang tegas 

antara guru sebagai pemegang otoritas dan siswa 

sebagai pihak yang berada dalam posisi menerima. 

Otoritas guru dilegitimasi oleh sistem pendidikan, 

struktur kelembagaan, serta budaya yang menempatkan 

guru sebagai figur yang harus ditaati dan dihormati. 

Dalam pola relasi hierarkis, interaksi guru dan siswa 

cenderung berlangsung secara vertikal dan satu arah. 

Guru berperan sebagai pengendali proses pembelajaran, 

sementara siswa dituntut untuk mengikuti instruksi, 

mematuhi aturan, dan memenuhi tuntutan akademik. 

Relasi semacam ini sering kali membentuk iklim kelas 

yang tertib dan terkontrol, namun pada saat yang sama 



65 
 

 
 

berpotensi membatasi ruang dialog dan partisipasi aktif 

siswa. 

Pola relasi hierarkis juga memengaruhi cara siswa 

memaknai adab dan penghormatan terhadap guru. 

Dalam banyak kasus, adab dipahami sebagai kepatuhan 

tanpa ruang bertanya atau berpendapat. Akibatnya, 

siswa cenderung pasif, enggan mengemukakan 

gagasan, dan takut melakukan kesalahan. Keaktifan 

belajar siswa pun lebih bersifat formal, sekadar 

memenuhi kewajiban belajar, bukan keterlibatan yang 

lahir dari kesadaran dan minat terhadap ilmu. 

Meskipun demikian, pola relasi hierarkis tidak 

sepenuhnya dapat dihilangkan dalam pendidikan. 

Otoritas guru tetap diperlukan untuk menjaga arah 

pembelajaran dan ketertiban kelas. Namun, dalam 

konteks pembelajaran aktif, pola hierarki perlu dikelola 

secara bijak dan proporsional. Relasi hierarkis yang 

sehat adalah relasi yang tetap menjaga kewibawaan 

guru, tetapi tidak meniadakan dialog, kemanusiaan, dan 

ruang partisipasi siswa dalam proses belajar. 

C. Relasi Kuasa dan Dampaknya terhadap Keaktifan  

     Belajar Siswa 

Relasi guru dan siswa dalam lingkungan sekolah tidak 

dapat dilepaskan dari adanya relasi kuasa. Guru 

memiliki otoritas struktural dan simbolik yang 

bersumber dari kedudukan kelembagaan, legitimasi 

keilmuan, serta kewenangan dalam penilaian dan 

pengelolaan kelas. Relasi kuasa ini membentuk 

dinamika interaksi yang memengaruhi perilaku belajar 



66 
 

 
 

siswa, termasuk tingkat keaktifan mereka dalam proses 

pembelajaran. 

Dalam praktik pembelajaran, relasi kuasa yang bersifat 

dominatif cenderung menempatkan siswa sebagai objek 

pembelajaran. Guru menjadi pusat kontrol terhadap 

materi, metode, dan evaluasi, sementara siswa berperan 

sebagai penerima yang harus menyesuaikan diri dengan 

kehendak guru. Kondisi ini sering kali menghambat 

keaktifan belajar siswa, karena ruang untuk bertanya, 

berdiskusi, dan berpendapat menjadi terbatas. Keaktifan 

belajar yang muncul pun lebih bersifat reaktif, bukan 

partisipasi yang lahir dari kesadaran dan kemandirian. 

Relasi kuasa juga memengaruhi aspek psikologis siswa. 

Ketimpangan kuasa yang terlalu tajam dapat 

melahirkan rasa takut, cemas, atau enggan berinteraksi 

secara terbuka dengan guru. Siswa lebih memilih diam 

daripada berisiko dianggap salah atau melanggar 

norma. Dalam jangka panjang, kondisi ini berpotensi 

melemahkan kepercayaan diri siswa dan menghambat 

perkembangan kemampuan berpikir kritis. 

Namun demikian, relasi kuasa tidak dapat sepenuhnya 

dihilangkan dalam pendidikan. Otoritas guru tetap 

diperlukan untuk menjaga arah, disiplin, dan tujuan 

pembelajaran. Tantangannya adalah bagaimana 

mengelola relasi kuasa tersebut agar bersifat edukatif, 

bukan represif. Relasi kuasa yang dikelola secara etis 

dan humanis justru dapat mendorong keaktifan belajar 

siswa, ketika otoritas guru digunakan untuk 

membimbing, memfasilitasi, dan memberdayakan siswa 

sebagai subjek pembelajaran. 



67 
 

 
 

D.Relasi Sosial Guru dan Siswa dalam Budaya  

    Pendidikan Indonesia 

Relasi sosial guru dan siswa dalam budaya pendidikan 

Indonesia tidak dapat dipisahkan dari nilai-nilai kultural 

yang berkembang di masyarakat. Budaya ketimuran 

yang menjunjung tinggi penghormatan terhadap orang 

yang lebih tua dan berilmu turut membentuk pola relasi 

guru dan siswa di lingkungan sekolah. Guru diposisikan 

sebagai figur yang harus dihormati, ditaati, dan dijaga 

wibawanya, sementara siswa dituntut untuk bersikap 

sopan, patuh, dan tidak banyak membantah. 

Dalam praktiknya, nilai penghormatan tersebut 

memiliki dampak positif dalam menjaga etika, 

ketertiban, dan suasana belajar yang kondusif. Namun, 

ketika nilai tersebut dipahami secara kaku dan 

formalistik, relasi guru dan siswa cenderung 

berkembang menjadi relasi yang berjarak dan hierarkis. 

Siswa sering kali menahan diri untuk bertanya atau 

mengemukakan pendapat karena khawatir dianggap 

tidak sopan atau melanggar norma budaya. 

Budaya pendidikan Indonesia juga dipengaruhi oleh 

sistem sekolah yang menekankan kepatuhan terhadap 

aturan dan otoritas. Dalam konteks ini, relasi sosial 

guru dan siswa lebih diarahkan pada pemeliharaan 

ketertiban daripada pengembangan dialog. Akibatnya, 

keaktifan belajar siswa sering dipahami sebagai 

kemampuan mengikuti instruksi dengan baik, bukan 

sebagai keterlibatan aktif dalam proses berpikir dan 

pembelajaran. 



68 
 

 
 

Meskipun demikian, budaya pendidikan Indonesia 

sejatinya memiliki nilai-nilai luhur yang dapat menjadi 

modal bagi pengembangan pembelajaran aktif. Nilai 

gotong royong, musyawarah, dan kebersamaan dapat 

dijadikan dasar untuk membangun relasi sosial yang 

lebih dialogis dan partisipatif. Dengan mengelola nilai 

budaya secara bijak, relasi guru dan siswa dapat 

diarahkan pada bentuk interaksi yang tetap beradab, 

namun tidak menghambat keaktifan belajar siswa. 

Dalam konteks inilah, perspektif fikih pendidikan Islam 

dapat berperan sebagai kerangka normatif untuk 

menyeimbangkan antara penghormatan budaya dan 

kebutuhan pembelajaran aktif. 

 

E. Kebutuhan Relasi Sosial yang Humanis dalam     

    Pembelajaran 

Pembelajaran yang efektif menuntut adanya relasi 

sosial yang humanis antara guru dan siswa. Relasi 

humanis menempatkan siswa sebagai manusia utuh 

yang memiliki potensi, perasaan, dan kemampuan 

berkembang, bukan sekadar objek penerima informasi. 

Dalam konteks ini, relasi guru dan siswa tidak hanya 

berfungsi sebagai hubungan instruksional, tetapi juga 

sebagai interaksi edukatif yang menghargai martabat 

kemanusiaan. 

Relasi sosial yang humanis ditandai oleh adanya 

komunikasi yang terbuka, sikap saling menghargai, 

serta pengakuan terhadap peran aktif siswa dalam 

proses pembelajaran. Guru tidak hanya berperan 

sebagai pemberi pengetahuan, tetapi juga sebagai 

pendamping dan pembimbing yang menciptakan ruang 



69 
 

 
 

aman bagi siswa untuk berpikir, bertanya, dan 

berpendapat. Kondisi ini sangat berpengaruh terhadap 

tumbuhnya keaktifan belajar siswa, karena siswa 

merasa dihargai dan diberi kepercayaan. 

Dalam pembelajaran yang tidak humanis, relasi sosial 

sering kali bersifat satu arah dan menekan. Guru 

menjadi pusat otoritas, sementara siswa diposisikan 

sebagai pihak yang harus patuh tanpa ruang dialog. 

Pola relasi semacam ini berpotensi melahirkan 

pembelajaran yang pasif, di mana keaktifan siswa 

muncul hanya sebagai respons terhadap tuntutan, bukan 

sebagai kebutuhan belajar yang disadari. 

Kebutuhan akan relasi sosial yang humanis menjadi 

semakin penting dalam konteks pendidikan 

kontemporer yang menekankan pembelajaran aktif. 

Keaktifan belajar siswa tidak dapat tumbuh dalam 

suasana relasi yang kaku dan menakutkan. Sebaliknya, 

keaktifan belajar berkembang ketika relasi guru dan 

siswa dibangun atas dasar kepercayaan, empati, dan 

tanggung jawab bersama. Dengan demikian, relasi 

sosial yang humanis bukan sekadar pelengkap 

pembelajaran, melainkan prasyarat utama bagi 

terwujudnya pembelajaran aktif yang bermakna. 

 

 

 

 

 

 

 



70 
 

 
 

BAB V 

RELASI GURU DAN SISWA DALAM PERSPEKTIF 

TEORETIS 

 

A. Relasi Guru dan Siswa dalam Teori Pedagogik  

    Klasik 

Teori pedagogik klasik memandang relasi guru dan 

siswa sebagai hubungan edukatif yang bersifat 

hierarkis, namun sarat dengan tanggung jawab moral. 

Guru diposisikan sebagai pusat otoritas keilmuan dan 

teladan etis, sementara siswa ditempatkan sebagai pihak 

yang membutuhkan bimbingan untuk mencapai 

kedewasaan intelektual dan moral. Relasi ini dibangun 

atas dasar pengakuan terhadap perbedaan kapasitas 

pengetahuan dan pengalaman antara guru dan siswa. 

Dalam paradigma pedagogik klasik, peran guru tidak 

hanya terbatas pada penyampaian materi, tetapi juga 

mencakup pembentukan karakter dan disiplin. Otoritas 

guru dianggap sebagai prasyarat penting bagi 

keberlangsungan proses pendidikan. Oleh karena itu, 

kepatuhan siswa dipahami sebagai bagian dari proses 

belajar yang harus dilalui. Namun, kepatuhan tersebut 

tidak dimaksudkan untuk meniadakan peran aktif siswa, 

melainkan sebagai bentuk kesiapan menerima 

bimbingan. 

Relasi guru dan siswa dalam teori pedagogik klasik 

juga menekankan pentingnya keteladanan. Guru 

dipandang sebagai figur yang menjadi rujukan dalam 

sikap, perilaku, dan cara berpikir. Keberhasilan 

pendidikan tidak hanya diukur dari penguasaan 



71 
 

 
 

pengetahuan siswa, tetapi juga dari sejauh mana siswa 

mampu meneladani nilai-nilai yang diwujudkan oleh 

guru. Dalam konteks ini, interaksi guru dan siswa 

berlangsung dalam suasana yang mengandung unsur 

penghormatan, kedekatan moral, dan pembinaan 

berkelanjutan. 

Meskipun cenderung hierarkis, teori pedagogik klasik 

tidak sepenuhnya menutup ruang bagi keaktifan belajar 

siswa. Keaktifan dipahami sebagai kesungguhan dalam 

mengikuti bimbingan, kedisiplinan dalam belajar, serta 

kesediaan untuk berlatih dan mengulang. Dengan 

demikian, relasi guru dan siswa dalam pedagogik klasik 

menempatkan keaktifan belajar dalam kerangka 

ketaatan dan pembiasaan, yang kemudian menjadi 

landasan bagi perkembangan pendekatan pedagogik 

yang lebih dialogis pada masa berikutnya. 

B. Relasi Guru dan Siswa dalam Teori  

    Konstruktivistik 

Teori konstruktivistik memandang pembelajaran 

sebagai proses aktif di mana pengetahuan dibangun 

oleh siswa melalui interaksi dengan lingkungan, 

pengalaman, dan refleksi diri. Dalam kerangka ini, 

relasi guru dan siswa mengalami pergeseran mendasar 

dari pola hierarkis menuju relasi yang lebih dialogis dan 

partisipatif. Siswa ditempatkan sebagai subjek utama 

pembelajaran, sementara guru berperan sebagai 

fasilitator yang membantu proses konstruksi 

pengetahuan. 

Relasi guru dan siswa dalam teori konstruktivistik 

ditandai oleh adanya komunikasi dua arah dan 



72 
 

 
 

penghargaan terhadap pengalaman belajar siswa. Guru 

tidak lagi menjadi satu-satunya sumber pengetahuan, 

melainkan mitra belajar yang membimbing siswa dalam 

mengeksplorasi, menafsirkan, dan mengaitkan 

pengetahuan baru dengan pemahaman yang telah 

dimiliki. Dalam konteks ini, keaktifan belajar siswa 

menjadi elemen utama, karena pembelajaran hanya 

dapat terjadi apabila siswa terlibat secara kognitif dan 

sosial. 

Pendekatan konstruktivistik juga menekankan 

pentingnya lingkungan belajar yang aman dan 

mendukung. Relasi guru dan siswa dibangun atas dasar 

kepercayaan dan penghargaan, sehingga siswa merasa 

bebas untuk bertanya, mengemukakan pendapat, dan 

melakukan kesalahan sebagai bagian dari proses 

belajar. Relasi semacam ini mendorong berkembangnya 

kemampuan berpikir kritis, reflektif, dan kolaboratif. 

Meskipun demikian, teori konstruktivistik tidak 

meniadakan peran otoritas guru sepenuhnya. Guru tetap 

memiliki tanggung jawab untuk mengarahkan proses 

pembelajaran agar tetap berada pada tujuan yang telah 

ditetapkan. Tantangannya adalah menjaga 

keseimbangan antara pemberian kebebasan belajar 

kepada siswa dan pengendalian pedagogik yang 

diperlukan. Dengan pengelolaan relasi yang tepat, teori 

konstruktivistik menawarkan kerangka relasi guru dan 

siswa yang relevan untuk menumbuhkan keaktifan 

belajar siswa secara bermakna. 

 

 



73 
 

 
 

C. Relasi Guru dan Siswa dalam Teori Humanistik 

Teori humanistik memandang pendidikan sebagai 

proses pemanusiaan manusia yang menekankan 

pengembangan potensi diri secara utuh, baik aspek 

kognitif, afektif, maupun sosial. Dalam perspektif ini, 

relasi guru dan siswa dibangun atas dasar penghargaan 

terhadap martabat dan keunikan setiap individu. Siswa 

diposisikan sebagai pribadi yang memiliki kebutuhan, 

minat, dan kemampuan yang berbeda, sehingga 

pembelajaran harus berorientasi pada pengembangan 

diri siswa. 

Relasi guru dan siswa dalam teori humanistik bersifat 

personal dan empatik. Guru berperan sebagai 

pendamping yang memahami kondisi psikologis siswa 

serta menciptakan suasana belajar yang aman dan 

mendukung. Komunikasi yang terjalin tidak hanya 

bertujuan mentransfer pengetahuan, tetapi juga 

membangun kepercayaan dan rasa aman emosional. 

Relasi semacam ini memungkinkan siswa untuk 

mengekspresikan diri secara bebas dan terlibat aktif 

dalam proses pembelajaran. 

Keaktifan belajar siswa dalam teori humanistik lahir 

dari motivasi intrinsik. Siswa terdorong untuk belajar 

bukan karena tekanan eksternal, melainkan karena 

kesadaran dan kebutuhan diri. Relasi guru yang 

humanis berperan penting dalam menumbuhkan 

motivasi tersebut, melalui sikap menghargai, 

mendengarkan, dan memberikan umpan balik yang 

konstruktif. Dengan demikian, keaktifan belajar 



74 
 

 
 

dipahami sebagai ekspresi pertumbuhan diri, bukan 

sekadar respons terhadap tuntutan akademik. 

Namun demikian, pendekatan humanistik juga 

menghadapi tantangan dalam praktik pembelajaran. 

Relasi yang terlalu longgar berpotensi mengaburkan 

batas peran guru dan siswa, sehingga tujuan 

pembelajaran menjadi kurang terarah. Oleh karena itu, 

teori humanistik menuntut keseimbangan antara 

kebebasan belajar dan tanggung jawab pedagogik. 

Ketika dikelola secara proporsional, relasi guru dan 

siswa dalam teori humanistik memberikan landasan 

kuat bagi pembelajaran aktif yang berorientasi pada 

pengembangan kemanusiaan siswa secara menyeluruh. 

D. Keaktifan Belajar Siswa dalam Perspektif Teori  

     Pendidikan 

Keaktifan belajar siswa merupakan salah satu konsep 

kunci dalam teori pendidikan modern yang 

menempatkan siswa sebagai subjek utama dalam proses 

pembelajaran. Keaktifan tidak hanya dimaknai sebagai 

keterlibatan fisik dalam kegiatan belajar, tetapi juga 

mencakup partisipasi kognitif, emosional, dan sosial. 

Dalam perspektif teori pendidikan, keaktifan belajar 

dipahami sebagai prasyarat terjadinya proses belajar 

yang bermakna. 

Dalam teori pedagogik klasik, keaktifan belajar siswa 

dipandang sebagai kesungguhan dalam mengikuti 

arahan guru dan mematuhi aturan pembelajaran. 

Keaktifan lebih ditekankan pada disiplin, ketekunan, 

dan pengulangan sebagai sarana pembentukan 

kebiasaan belajar. Meskipun bersifat terbatas, 



75 
 

 
 

pendekatan ini meletakkan dasar penting bagi 

pembentukan sikap belajar yang teratur dan 

bertanggung jawab. 

Teori konstruktivistik memberikan makna yang lebih 

luas terhadap keaktifan belajar siswa. Keaktifan 

dipahami sebagai keterlibatan aktif siswa dalam 

membangun pengetahuan melalui proses eksplorasi, 

diskusi, dan refleksi. Siswa didorong untuk bertanya, 

mengemukakan pendapat, serta mengaitkan 

pengetahuan baru dengan pengalaman sebelumnya. 

Dalam konteks ini, keaktifan belajar menjadi indikator 

utama keberhasilan pembelajaran. 

Sementara itu, teori humanistik memandang keaktifan 

belajar sebagai ekspresi dari motivasi intrinsik dan 

perkembangan diri siswa. Keaktifan muncul ketika 

kebutuhan psikologis siswa terpenuhi, seperti rasa 

aman, dihargai, dan diakui keberadaannya. Relasi guru 

yang empatik dan humanis menjadi faktor penting 

dalam menumbuhkan keaktifan belajar yang bersifat 

sukarela dan berkelanjutan. 

Dengan demikian, keaktifan belajar siswa dalam 

perspektif teori pendidikan tidak berdiri sendiri, 

melainkan berkaitan erat dengan pola relasi guru dan 

siswa. Setiap teori pendidikan memberikan penekanan 

yang berbeda, namun secara umum menegaskan bahwa 

keaktifan belajar hanya dapat tumbuh dalam relasi 

pembelajaran yang mendukung, menghargai peran 

siswa, dan mengarahkan proses belajar secara 

bertanggung jawab. Pemahaman ini menjadi landasan 

penting untuk mengkaji keaktifan belajar siswa dalam 



76 
 

 
 

perspektif fikih pendidikan Islam pada pembahasan 

selanjutnya. 

E. Keterbatasan Teori Pendidikan dalam Menjawab  

     Dimensi Nilai 

Teori pendidikan modern telah memberikan kontribusi 

besar dalam mengembangkan pemahaman tentang 

proses belajar, relasi guru dan siswa, serta pentingnya 

keaktifan belajar. Namun demikian, teori-teori tersebut 

pada umumnya berangkat dari kerangka epistemologis 

yang menekankan aspek psikologis, sosiologis, dan 

pedagogis, sehingga belum sepenuhnya mampu 

menjawab dimensi nilai secara komprehensif. Dimensi 

nilai yang dimaksud mencakup aspek moral, spiritual, 

dan etika transenden yang menjadi fondasi pendidikan 

Islam. 

Dalam banyak teori pendidikan, keaktifan belajar siswa 

dipahami terutama sebagai fenomena kognitif dan 

motivasional. Keberhasilan pembelajaran diukur dari 

keterlibatan siswa, pencapaian kompetensi, dan 

pengembangan potensi individu. Meskipun penting, 

pendekatan ini cenderung bersifat instrumental dan 

pragmatis, karena kurang mengaitkan aktivitas belajar 

dengan tujuan normatif yang bersumber dari nilai-nilai 

agama dan moral. 

Selain itu, relasi guru dan siswa dalam teori pendidikan 

sering kali diposisikan sebagai hubungan fungsional 

yang bertujuan mencapai efektivitas pembelajaran. 

Dimensi adab, niat, dan tanggung jawab spiritual belum 

menjadi perhatian utama. Akibatnya, relasi 



77 
 

 
 

pembelajaran berpotensi kehilangan makna etik dan 

transendennya, sehingga keaktifan belajar siswa tidak 

selalu diarahkan pada pembentukan karakter dan 

kesadaran moral. 

Keterbatasan lain terletak pada absennya landasan 

normatif yang bersifat mengikat. Teori pendidikan 

memberikan panduan metodologis, tetapi tidak selalu 

menawarkan kerangka nilai yang jelas tentang tujuan 

akhir pendidikan. Dalam konteks inilah diperlukan 

perspektif yang mampu mengintegrasikan aspek 

pedagogik dengan nilai-nilai normatif. Fikih pendidikan 

Islam hadir sebagai pendekatan yang tidak hanya 

membahas bagaimana pembelajaran berlangsung, tetapi 

juga mengapa dan untuk apa pembelajaran itu 

dilakukan. Dengan demikian, keterbatasan teori 

pendidikan dalam menjawab dimensi nilai menjadi 

dasar penting bagi pengembangan kajian relasi guru 

dan siswa dalam perspektif fikih pendidikan Islam. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



78 
 

 
 

BAB  VI 

RELASI GURU DAN SISWA MENURUT FIKIH 

PENDIDIKAN ISLAM 

 

A.Landasan Konseptual Fikih Pendidikan 

Fikih pendidikan merupakan cabang kajian keilmuan 

Islam yang membahas praktik pendidikan dalam 

kerangka norma syariat. Fikih pendidikan tidak hanya 

berfokus pada aspek teknis pembelajaran, tetapi juga 

pada nilai, tujuan, dan etika yang mengatur hubungan 

antar pelaku pendidikan. Dalam konteks ini, pendidikan 

dipahami sebagai aktivitas ibadah yang memiliki 

dimensi hukum, moral, dan spiritual. 

Landasan konseptual fikih pendidikan bersumber dari 

Al-Qur’an, hadis, ijma’, dan qiyas, serta pemikiran para 

ulama dalam bidang tarbiyah dan akhlak. Sumber-

sumber tersebut memberikan pedoman mengenai 

kewajiban menuntut ilmu, tanggung jawab mengajar, 

serta adab yang mengatur relasi guru dan siswa. 

Dengan demikian, relasi pendidikan tidak dipandang 

sebagai hubungan sosial biasa, melainkan sebagai 

amanah yang harus dijalankan sesuai dengan prinsip 

syariat. 

Dalam fikih pendidikan, guru diposisikan sebagai pihak 

yang memikul tanggung jawab keilmuan dan moral, 

sementara siswa dipandang sebagai subjek yang 

memiliki kewajiban belajar secara aktif dan beradab. 

Relasi antara keduanya dibangun atas dasar niat yang 

lurus, saling menghormati, dan tanggung jawab 



79 
 

 
 

bersama dalam mencapai tujuan pendidikan. Keaktifan 

belajar siswa dalam perspektif ini tidak hanya bernilai 

pedagogis, tetapi juga bernilai ibadah ketika diniatkan 

untuk mencari ridha Allah. 

Dengan demikian, landasan konseptual fikih pendidikan 

memberikan kerangka normatif yang melengkapi teori 

pendidikan modern. Fikih pendidikan mengintegrasikan 

aspek pedagogik dengan nilai-nilai etis dan spiritual, 

sehingga relasi guru dan siswa tidak hanya diarahkan 

pada efektivitas pembelajaran, tetapi juga pada 

pembentukan adab, kepribadian, dan kesadaran religius. 

Landasan inilah yang menjadi pijakan utama dalam 

membahas relasi guru dan siswa dalam pembelajaran 

aktif menurut perspektif fikih pendidikan Islam. 

B. Relasi Guru dan Siswa sebagai Amanah Syariah 

Dalam perspektif fikih pendidikan Islam, relasi guru 

dan siswa dipahami sebagai amanah syariah yang 

mengandung tanggung jawab hukum dan moral. 

Amanah ini bersumber dari kewajiban menuntut ilmu 

bagi siswa dan kewajiban menyampaikan ilmu bagi 

guru. Relasi pendidikan tidak sekadar hubungan 

profesional, tetapi merupakan ikatan yang diikat oleh 

nilai-nilai keagamaan dan pertanggungjawaban di 

hadapan Allah. 

Guru memikul amanah untuk menyampaikan ilmu 

secara benar, jujur, dan bertanggung jawab, serta 

membimbing siswa dengan adab dan kasih sayang. 

Otoritas yang dimiliki guru tidak dimaksudkan untuk 

mendominasi, melainkan untuk menjaga kemaslahatan 

proses pembelajaran. Penyalahgunaan otoritas, seperti 



80 
 

 
 

sikap merendahkan atau menekan siswa, dipandang 

sebagai pengingkaran terhadap amanah syariah yang 

melekat pada profesi guru. 

Di sisi lain, siswa juga memikul amanah untuk belajar 

secara sungguh-sungguh dan aktif. Keaktifan belajar 

siswa dalam perspektif fikih pendidikan bukan hanya 

tuntutan pedagogik, tetapi bagian dari kewajiban syar‘i 

dalam menuntut ilmu. Sikap malas, acuh, atau tidak 

menghargai proses pembelajaran dipandang sebagai 

kelalaian terhadap amanah yang telah dibebankan 

kepada siswa. 

Relasi guru dan siswa sebagai amanah syariah 

menuntut adanya keseimbangan antara hak dan 

kewajiban. Guru berhak dihormati dan ditaati dalam 

hal-hal yang mendukung pembelajaran, sementara 

siswa berhak mendapatkan bimbingan yang adil dan 

manusiawi. Dengan menempatkan relasi pendidikan 

dalam kerangka amanah syariah, keaktifan belajar 

siswa tidak hanya diarahkan pada pencapaian 

akademik, tetapi juga pada pembentukan tanggung 

jawab moral dan kesadaran spiritual 

C. Relasi Pendidikan  dalam Fikih Pendidikan 

Dalam fikih pendidikan Islam, relasi pendidikan 

dipahami melalui konsep tarbiyah, yaitu proses 

pembinaan dan penumbuhan potensi manusia secara 

bertahap dan berkelanjutan. Tarbiyah tidak hanya 

berkaitan dengan transfer pengetahuan, tetapi juga 

mencakup pembentukan kepribadian, akhlak, dan 

kesadaran beragama. Oleh karena itu, relasi guru dan 



81 
 

 
 

siswa dalam kerangka tarbiyah bersifat menyeluruh dan 

berorientasi pada perkembangan manusia secara utuh. 

Relasi tarbiyah menempatkan guru sebagai murabbi, 

yakni pendidik yang tidak hanya mengajar, tetapi juga 

membina dan mengarahkan. Guru bertanggung jawab 

menciptakan lingkungan belajar yang mendukung 

pertumbuhan intelektual dan spiritual siswa. Dalam 

konteks ini, keaktifan belajar siswa dipahami sebagai 

bagian dari proses pembinaan, di mana siswa didorong 

untuk terlibat secara sadar dan bertanggung jawab 

dalam pengembangan dirinya. 

Sementara itu, siswa diposisikan sebagai subjek 

tarbiyah yang memiliki potensi fitri untuk berkembang. 

Keaktifan belajar siswa dalam perspektif tarbiyah tidak 

bersifat mekanis, melainkan lahir dari kesadaran akan 

tujuan pendidikan sebagai jalan mendekatkan diri 

kepada Allah. Relasi guru dan siswa dibangun atas 

dasar kasih sayang, kesabaran, dan keteladanan, 

sehingga pembelajaran berlangsung dalam suasana 

yang mendidik dan memanusiakan. 

Dengan demikian, relasi pendidikan (tarbiyah) dalam 

fikih pendidikan menegaskan bahwa pembelajaran aktif 

harus berjalan seiring dengan pembinaan adab dan 

akhlak. Keaktifan belajar siswa tidak dipisahkan dari 

proses pematangan moral dan spiritual. Relasi ini 

menjadi landasan penting bagi pembentukan 

pembelajaran yang tidak hanya efektif secara 

pedagogik, tetapi juga bermakna secara religius dan 

etis. 

 



82 
 

 
 

D. Relasi Pembelajaran (Ta‘līm) dan Keaktifan  

     Belajar Siswa 

Dalam fikih pendidikan Islam, ta‘līm dipahami sebagai 

proses penyampaian dan penguasaan ilmu pengetahuan 

yang dilakukan secara sadar dan terarah. Ta‘līm tidak 

sekadar aktivitas transfer informasi, tetapi merupakan 

proses pembelajaran yang menuntut keterlibatan aktif 

dari guru dan siswa. Relasi guru dan siswa dalam 

konteks ta‘līm dibangun atas dasar tanggung jawab 

bersama dalam mencapai pemahaman ilmu yang benar 

dan bermanfaat. 

Guru dalam relasi ta‘līm berperan sebagai mu‘allim 

yang menjelaskan, membimbing, dan memfasilitasi 

proses belajar siswa. Otoritas keilmuan yang dimiliki 

guru menjadi dasar legitimasi dalam mengarahkan 

pembelajaran, namun otoritas tersebut tidak 

dimaksudkan untuk meniadakan peran aktif siswa. 

Sebaliknya, guru dituntut untuk mendorong siswa agar 

terlibat secara aktif melalui bertanya, berdiskusi, dan 

berlatih, sesuai dengan kapasitas dan tahapan 

belajarnya. 

Keaktifan belajar siswa dalam perspektif ta‘līm 

memiliki dimensi normatif dan pedagogik sekaligus. 

Secara normatif, keaktifan belajar merupakan bagian 

dari kewajiban menuntut ilmu yang diperintahkan 

dalam Islam. Secara pedagogik, keaktifan belajar 

menjadi syarat tercapainya pemahaman dan penguasaan 

ilmu. Oleh karena itu, sikap pasif dalam belajar 

dipandang sebagai penghambat tercapainya tujuan 

ta‘līm yang ideal. 



83 
 

 
 

Relasi ta‘līm yang sehat ditandai oleh adanya interaksi 

yang intens dan berkesinambungan antara guru dan 

siswa. Guru memberikan arahan dan koreksi, sementara 

siswa merespons dengan kesungguhan dan keterlibatan 

aktif. Dalam relasi semacam ini, keaktifan belajar siswa 

tidak hanya diarahkan pada pencapaian akademik, 

tetapi juga pada pembentukan sikap cinta ilmu, 

kedisiplinan, dan tanggung jawab. Dengan demikian, 

ta‘līm dalam fikih pendidikan menegaskan bahwa 

keaktifan belajar siswa merupakan bagian integral dari 

relasi pembelajaran yang bernilai ibadah dan bermakna. 

E. Relasi Bimbingan (Irsyād) dalam Pendidikan  

      Islam 

Dalam pendidikan Islam, relasi bimbingan dikenal 

dengan konsep irsyād, yaitu proses pengarahan dan 

penuntunan yang bertujuan membimbing peserta 

didik—dalam hal ini siswa menuju kebenaran, 

kedewasaan, dan kebaikan. Irsyād menempati posisi 

penting dalam fikih pendidikan karena pendidikan tidak 

hanya berorientasi pada penguasaan ilmu, tetapi juga 

pada pembentukan sikap, perilaku, dan kesadaran 

moral. 

Relasi irsyād menempatkan guru sebagai mursyid, 

yakni pembimbing yang memiliki tanggung jawab 

untuk mengarahkan siswa secara bijaksana dan penuh 

kepedulian. Bimbingan yang diberikan tidak bersifat 

memaksa, tetapi persuasif dan bertahap, dengan 

mempertimbangkan kondisi psikologis dan 

perkembangan siswa. Dalam konteks ini, relasi guru 



84 
 

 
 

dan siswa dibangun atas dasar empati, kepercayaan, dan 

keteladanan. 

Keaktifan belajar siswa dalam relasi irsyād tidak selalu 

muncul dalam bentuk aktivitas kognitif semata, tetapi 

juga tercermin dalam kesiapan menerima nasihat, 

melakukan refleksi diri, dan memperbaiki sikap belajar. 

Siswa didorong untuk aktif dalam proses pembinaan 

diri, bukan hanya aktif dalam mengikuti kegiatan 

pembelajaran formal. Dengan demikian, keaktifan 

belajar dipahami sebagai keterlibatan menyeluruh 

dalam proses pengembangan diri. 

Relasi bimbingan (irsyād) juga berfungsi sebagai 

penguat dimensi nilai dalam pendidikan. Melalui 

bimbingan yang berkelanjutan, guru membantu siswa 

memahami tujuan belajar yang lebih luas, yakni 

pembentukan kepribadian yang beradab dan 

bertanggung jawab. Dengan demikian, irsyād dalam 

pendidikan Islam melengkapi relasi tarbiyah dan ta‘līm, 

sehingga relasi guru dan siswa menjadi utuh, seimbang, 

dan bermakna dalam menumbuhkan keaktifan belajar 

siswa. 

F. Relasi Keadaban (Ta’dīb) Guru dan Siswa 

Dalam fikih pendidikan Islam, relasi keadaban atau 

ta’dīb menempati posisi fundamental dalam 

membentuk kualitas hubungan antara guru dan siswa. 

Ta’dīb dimaknai sebagai proses penanaman adab yang 

mencakup sikap, perilaku, dan kesadaran etis dalam 

menuntut dan menyampaikan ilmu. Relasi pendidikan 

tanpa ta’dīb berpotensi kehilangan arah dan makna, 

meskipun berlangsung secara pedagogik. 



85 
 

 
 

Relasi ta’dīb menuntut guru untuk menjadi teladan 

dalam sikap dan perilaku. Guru tidak hanya 

mengajarkan adab secara verbal, tetapi 

menampakkannya dalam interaksi sehari-hari dengan 

siswa. Keteladanan ini menjadi sarana utama dalam 

membangun relasi yang beradab, di mana otoritas guru 

dijalankan dengan kebijaksanaan, kesantunan, dan 

tanggung jawab moral. 

Di sisi lain, siswa dituntut untuk menjaga adab dalam 

proses belajar, seperti menghormati guru, bersikap 

sopan, dan menunjukkan kesungguhan dalam menuntut 

ilmu. Keaktifan belajar siswa dalam perspektif ta’dīb 

tidak diartikan sebagai kebebasan tanpa batas, 

melainkan sebagai partisipasi aktif yang tetap berada 

dalam koridor adab dan etika. Keaktifan yang beradab 

justru memperkuat kualitas pembelajaran dan hubungan 

edukatif. 

Relasi keadaban (ta’dīb) menjadi titik temu antara 

efektivitas pedagogik dan nilai-nilai moral. Dengan 

menempatkan adab sebagai fondasi relasi guru dan 

siswa, pembelajaran aktif dapat berlangsung secara 

bermakna dan bermartabat. Ta’dīb memastikan bahwa 

keaktifan belajar siswa tidak hanya menghasilkan 

kecakapan intelektual, tetapi juga membentuk karakter 

dan kepribadian yang luhur sesuai dengan tujuan 

pendidikan Islam. 

G. Relasi Kemanusiaan (Insāniyyah) dalam  

      Pembelajaran 

Relasi kemanusiaan (insāniyyah) dalam pembelajaran 

menegaskan bahwa pendidikan Islam berangkat dari 



86 
 

 
 

penghormatan terhadap martabat manusia sebagai 

makhluk ciptaan Allah. Dalam perspektif fikih 

pendidikan, guru dan siswa diposisikan sebagai sesama 

manusia yang memiliki nilai, potensi, dan tanggung 

jawab moral. Oleh karena itu, relasi pendidikan tidak 

boleh merendahkan, menindas, atau meniadakan sisi 

kemanusiaan salah satu pihak. 

Relasi insāniyyah menuntut adanya sikap saling 

menghargai, empati, dan keadilan dalam interaksi 

pembelajaran. Guru menjalankan perannya dengan 

memperhatikan kondisi psikologis, sosial, dan kultural 

siswa, sementara siswa diperlakukan sebagai pribadi 

yang layak dihormati. Pendekatan ini mendorong 

terciptanya suasana belajar yang aman dan inklusif, 

yang menjadi prasyarat tumbuhnya keaktifan belajar 

siswa. 

Keaktifan belajar siswa dalam kerangka relasi 

kemanusiaan tidak muncul dari tekanan atau rasa takut, 

melainkan dari kesadaran dan kenyamanan belajar. 

Ketika siswa merasa dihargai sebagai manusia, mereka 

lebih berani berpendapat, bertanya, dan terlibat secara 

aktif dalam pembelajaran. Dengan demikian, relasi 

insāniyyah berperan penting dalam menumbuhkan 

keaktifan belajar yang autentik dan berkelanjutan. 

Relasi kemanusiaan (insāniyyah) juga berfungsi sebagai 

penyeimbang relasi kuasa dalam pembelajaran. Otoritas 

guru tetap diakui, tetapi dijalankan dalam bingkai 

kemanusiaan dan tanggung jawab etis.  

 

 



87 
 

 
 

BAB VII 

RELASI GURU DAN SISWA DALAM 

PEMBELAJARAN AKTIF 
 

A. Konsep Pembelajaran Aktif dalam Fikih  

     Pendidikan  

Pembelajaran aktif dalam perspektif fikih pendidikan 

berpijak pada pandangan bahwa manusia adalah subjek 

berakal, berhati, dan berkehendak yang diberi amanah 

untuk menuntut ilmu secara sadar dan bertanggung 

jawab. Ilmu tidak dipahami sebagai sesuatu yang 

sekadar ditransfer dari guru kepada peserta didik, 

melainkan sebagai hasil dari proses tafaqquh 

(pendalaman), tadabbur (perenungan), dan mujāhadah 

(kesungguhan) yang melibatkan akal, qalbu, dan amal 

secara terpadu. 

Dalam fikih pendidikan, keaktifan belajar memiliki 

landasan normatif yang kuat. Al-Qur’an secara 

berulang mendorong manusia untuk berpikir, 

memperhatikan, dan mengambil pelajaran, sebagaimana 

dalam firman Allah: “Afa lā tatafakkarūn” (Tidakkah 

kamu berpikir?) dan “La‘allahum yatafakkarūn” (Agar 

mereka berpikir). Ayat-ayat ini menegaskan bahwa 

proses belajar menuntut partisipasi aktif peserta didik, 

bukan sikap pasif yang hanya menerima informasi 

tanpa penghayatan. 

Secara konseptual, pembelajaran aktif dalam fikih 

pendidikan tidak hanya diukur dari aktivitas fisik 

seperti bertanya atau berdiskusi, tetapi juga dari 

keaktifan batin berupa niat yang lurus, kesadaran 



88 
 

 
 

spiritual, dan kesiapan qalbu dalam menerima ilmu. 

Ulama klasik seperti al-Ghazālī menegaskan bahwa 

ilmu yang bermanfaat (al-‘ilm al-nāfi‘) lahir dari hati 

yang hidup dan bersih, serta dari proses belajar yang 

melibatkan penghayatan dan pengamalan. Dengan 

demikian, keaktifan belajar mencakup dimensi kognitif, 

afektif, dan amaliah secara simultan. 

Lebih lanjut, fikih pendidikan memandang keaktifan 

belajar sebagai kewajiban moral dan spiritual bagi 

peserta didik. Menuntut ilmu adalah ibadah, dan setiap 

ibadah menuntut kesungguhan (iḥsān) serta partisipasi 

penuh dari pelakunya. Oleh karena itu, sikap pasif, 

malas, atau sekadar menggugurkan kewajiban 

akademik dipandang sebagai bentuk kelalaian terhadap 

amanah ilmu. Dalam konteks ini, pembelajaran aktif 

menjadi manifestasi dari tanggung jawab syar‘i peserta 

didik terhadap proses pencarian ilmu. 

Dengan demikian, konsep pembelajaran aktif dalam 

fikih pendidikan menegaskan bahwa proses belajar 

harus mendorong keterlibatan utuh peserta didikakalnya 

berpikir, qalbunya hidup, dan amalnya bergerak. Guru 

berperan sebagai pembimbing dan pengarah (murabbī 

dan mu‘allim), sementara peserta didik menjadi pelaku 

utama dalam proses pembentukan ilmu dan 

kepribadian. Konsep ini sekaligus menjadi kritik 

terhadap praktik pembelajaran yang reduktif, mekanis, 

dan hanya berorientasi pada capaian kognitif tanpa 

memperhatikan dimensi etika dan spiritual pendidikan. 

 

 



89 
 

 
 

B. Keaktifan Belajar Siswa sebagai Tanggung  

     Jawab Syar‘i 

Dalam perspektif fikih pendidikan, keaktifan belajar 

siswa tidak sekadar dipahami sebagai strategi 

pedagogis, melainkan sebagai bentuk tanggung jawab 

syar‘i yang melekat pada diri peserta didik sebagai 

mukallaf. Islam memandang menuntut ilmu sebagai 

kewajiban agama (farḍ), baik secara individual (farḍ 

‘ain) maupun kolektif (farḍ kifāyah), sehingga proses 

pencapaiannya pun menuntut keterlibatan aktif, 

kesungguhan, dan kesadaran penuh dari subjek 

pembelajar. 

Keaktifan belajar dalam kerangka tanggung jawab 

syar‘i berakar pada prinsip bahwa setiap manusia akan 

dimintai pertanggungjawaban atas usaha dan 

pilihannya. Al-Qur’an menegaskan bahwa manusia 

hanya memperoleh apa yang diusahakannya (QS. al-

Najm: 39). Ayat ini mengandung implikasi pedagogis 

bahwa keberhasilan belajar tidak dapat dilepaskan dari 

ikhtiar aktif siswa dalam memahami, menghayati, dan 

mengamalkan ilmu. Sikap pasif, bergantung 

sepenuhnya pada guru, atau belajar tanpa kesungguhan 

dipandang bertentangan dengan etos tanggung jawab 

dalam Islam. 

Lebih jauh, keaktifan belajar juga berkaitan erat dengan 

konsep niat (niyyah) dan amanah ilmu. Menuntut ilmu 

bukan sekadar aktivitas intelektual, melainkan ibadah 

yang menuntut niat yang benar dan pelaksanaan yang 

sungguh-sungguh. Hadis “Innamā al-a‘mālu bi al-

niyyāt” menegaskan bahwa nilai suatu perbuatan 



90 
 

 
 

ditentukan oleh kesadaran dan tujuan pelakunya. Dalam 

konteks pendidikan, keaktifan belajar mencerminkan 

kesungguhan niat siswa dalam menjalankan kewajiban 

menuntut ilmu sebagai bagian dari pengabdian kepada 

Allah. 

Dalam fikih pendidikan, keaktifan belajar juga 

dipahami sebagai bentuk penjagaan terhadap potensi 

fitrah dan akal yang telah dianugerahkan Allah. Akal 

tidak diciptakan untuk dibiarkan pasif, melainkan untuk 

digunakan dalam proses berpikir, menganalisis, dan 

mengambil pelajaran. Oleh karena itu, mengabaikan 

keaktifan belajar dapat dimaknai sebagai bentuk 

penyia-nyiaan nikmat akal dan kesempatan pendidikan, 

yang pada akhirnya memiliki konsekuensi moral dan 

spiritual. 

Dengan demikian, keaktifan belajar siswa dalam fikih 

pendidikan merupakan perwujudan dari tanggung 

jawab syar‘i yang bersifat personal dan transendental. 

Siswa tidak hanya bertanggung jawab kepada guru atau 

lembaga pendidikan, tetapi juga kepada Allah sebagai 

pemberi amanah ilmu dan akal. Perspektif ini 

menegaskan bahwa pembelajaran aktif bukan sekadar 

tuntutan kurikulum atau metodologi modern, melainkan 

bagian integral dari etika dan kewajiban keagamaan 

dalam proses pendidikan Islam. 

C. Peran Guru dalam Mewujudkan Pembelajaran  

    Aktif 

Dalam fikih pendidikan, guru memegang peran sentral 

sebagai pengemban amanah syar‘i dalam proses 

pembelajaran. Guru tidak hanya berfungsi sebagai 



91 
 

 
 

penyampai materi (nāqil al-ma‘lūmāt), tetapi sebagai 

murabbī, mu‘allim, dan mu’addib yang bertanggung 

jawab menciptakan lingkungan belajar yang mendorong 

keaktifan peserta didik secara intelektual, spiritual, dan 

moral. Dengan demikian, pembelajaran aktif tidak lahir 

secara spontan dari siswa, melainkan dibentuk melalui 

bimbingan dan keteladanan guru. 

Peran guru dalam mewujudkan pembelajaran aktif 

berangkat dari prinsip bahwa setiap peserta didik 

memiliki potensi akal, fitrah, dan qalbu yang perlu 

diaktualisasikan. Fikih pendidikan menempatkan guru 

sebagai pihak yang berkewajiban membuka ruang 

partisipasi, merangsang berpikir kritis, serta 

menumbuhkan keberanian siswa untuk bertanya, 

berdialog, dan mengemukakan pendapat secara santun. 

Praktik ini sejalan dengan tradisi keilmuan Islam klasik 

yang menempatkan hiwār (dialog) dan munāẓarah 

sebagai metode utama dalam pengembangan ilmu. 

Selain itu, guru memiliki tanggung jawab syar‘i untuk 

mengarahkan keaktifan belajar agar tetap berada dalam 

koridor adab dan nilai-nilai Islam. Keaktifan tidak 

dimaknai sebagai kebebasan tanpa batas, tetapi sebagai 

partisipasi yang berlandaskan etika, penghormatan 

terhadap guru, dan tanggung jawab terhadap ilmu. 

Dalam hal ini, guru berperan sebagai pengontrol moral 

(ḍābiṭ al-adab) yang memastikan bahwa proses 

pembelajaran aktif tidak melahirkan sikap arogan, 

meremehkan otoritas keilmuan, atau menyimpang dari 

tujuan pendidikan Islam. 



92 
 

 
 

Lebih jauh, peran guru dalam fikih pendidikan juga 

mencakup pemberian teladan keaktifan intelektual dan 

spiritual. Guru yang gemar membaca, berdiskusi, dan 

merefleksikan ilmu akan menjadi model nyata bagi 

siswa tentang bagaimana keaktifan belajar dijalankan 

sebagai ibadah. Keteladanan ini memiliki kekuatan 

pedagogis yang lebih dalam dibandingkan instruksi 

verbal semata, karena siswa belajar melalui pengamatan 

dan internalisasi nilai. 

Dengan demikian, dalam perspektif fikih pendidikan, 

peran guru dalam mewujudkan pembelajaran aktif 

bersifat normatif dan praksis sekaligus. Guru tidak 

hanya dituntut menguasai metode pembelajaran aktif, 

tetapi juga memahami dimensi syar‘i, etis, dan spiritual 

dari keaktifan belajar. Melalui peran inilah 

pembelajaran aktif dapat menjadi sarana pembentukan 

ilmu yang bermakna, beradab, dan berorientasi pada 

penghambaan kepada Allah. 

D. Peran Siswa sebagai Subjek Pembelajaran 

Dalam fikih pendidikan, siswa diposisikan bukan 

sekadar objek penerima ilmu, melainkan sebagai subjek 

aktif yang memiliki tanggung jawab syar‘i dalam 

proses pembelajaran. Posisi ini menegaskan bahwa 

ilmu hanya akan bermanfaat apabila diterima dengan 

kesadaran, niat yang tulus, dan partisipasi aktif (al-

mushtarik al-fa‘‘āl). Siswa bertanggung jawab 

menggerakkan akal, qalbu, dan amalnya untuk 

memahami, merenungkan, dan mengamalkan ilmu yang 

diterima. 



93 
 

 
 

Sebagai subjek pembelajaran, siswa memiliki beberapa 

peran penting: 

1. Mengaktualisasikan Niat dan Kesungguhan 

Keaktifan belajar dimulai dari niat yang tulus 

(ikhlas) untuk menuntut ilmu karena Allah. Hadis 

“Innamā al-a‘mālu bi al-niyyāt” menegaskan 

bahwa nilai setiap usaha tergantung pada niatnya. 

Dengan niat yang benar, siswa mampu 

menginternalisasi materi secara lebih mendalam, 

menjadikan proses belajar sebagai ibadah, bukan 

sekadar aktivitas formal. 

2. Menggerakkan Kognisi dan Qalbu 

Siswa sebagai subjek harus mengembangkan 

kemampuan berpikir kritis, menganalisis, dan 

menafsirkan pengetahuan yang diterima. Lebih 

dari itu, qalbu yang hidup memungkinkan siswa 

mengaitkan ilmu dengan nilai moral dan spiritual, 

sehingga pembelajaran tidak tereduksi pada aspek 

intelektual semata. 

3. Berpartisipasi Aktif dalam Proses Belajar 

Keaktifan siswa terlihat dari keterlibatan mereka 

dalam diskusi, tanya jawab, refleksi, dan 

penerapan ilmu. Dalam fikih pendidikan, 

partisipasi ini bukan sekadar formalitas, tetapi 

manifestasi dari tanggung jawab syar‘i atas 

amanah ilmu. Siswa yang pasif dianggap 

menelantarkan amanah dan potensi yang telah 

diberikan Allah. 

4. Mengamalkan dan Menyebarkan Ilmu 

Peran siswa tidak berhenti pada pemahaman 

teoritis. Ilmu yang bermanfaat harus diterapkan 

dalam kehidupan sehari-hari dan dibagikan 



94 
 

 
 

kepada orang lain. Hal ini sejalan dengan prinsip 

fikih pendidikan bahwa belajar adalah amanah 

dan ibadah, sehingga membawa konsekuensi 

tanggung jawab moral dan sosial. 

Dengan demikian, dalam kerangka fikih pendidikan, 

siswa memiliki peran sentral sebagai subjek 

pembelajaran yang aktif, bertanggung jawab, dan 

bermakna. Keaktifan mereka merupakan indikator 

keberhasilan pendidikan, bukan hanya dalam capaian 

akademik, tetapi juga dalam pembentukan karakter, 

etika, dan kesadaran spiritual. 

E. Model Relasi Guru dan Siswa Berbasis Fikih  

     Pendidikan 

Dalam fikih pendidikan, relasi antara guru dan siswa 

tidak sekadar hubungan formal antara pengajar dan 

peserta didik, tetapi merupakan ikatan normatif, etis, 

dan spiritual yang dibingkai oleh prinsip syar‘i dan nilai 

pendidikan Islam. Model relasi ini menekankan 

kesalingan hak, kewajiban, dan tanggung jawab antara 

kedua pihak, sekaligus mengintegrasikan dimensi 

kognitif, afektif, dan spiritual dalam proses 

pembelajaran. 

1. Relasi Guru dan Siswa sebagai Amanah Syariah 

Guru memikul amanah sebagai pembimbing (murabbī) 

dan penyampai ilmu yang bermanfaat (al-‘ilm al-nāfi‘). 

Sementara itu, siswa memikul amanah untuk menuntut 

ilmu dengan niat ikhlas, kesungguhan, dan partisipasi 

aktif. Relasi ini bersifat simetris secara normatif: guru 

bertanggung jawab menciptakan lingkungan belajar 



95 
 

 
 

yang kondusif, sedangkan siswa bertanggung jawab 

untuk belajar secara aktif dan bertanggung jawab 

terhadap ilmu yang diterima. 

2. Relasi Pendidikan (Tarbiyah) 

Tarbiyah menekankan pembinaan karakter, akhlak, dan 

kesadaran spiritual siswa. Dalam model ini, guru bukan 

hanya pengajar, tetapi pembimbing moral (mu‘allim wa 

murabbī) yang menumbuhkan etika, kesadaran diri, dan 

kedewasaan berpikir pada siswa. Relasi tarbiyah 

menekankan pendekatan personal dan adaptif terhadap 

kebutuhan setiap siswa, sehingga pembelajaran tidak 

hanya bersifat kognitif tetapi juga membentuk qalbu. 

3. Relasi Pembelajaran (Ta‘līm) dan Keaktifan  

    Belajar Siswa 

Relasi ta‘līm menekankan dimensi partisipatif siswa 

dalam pembelajaran. Guru berperan sebagai fasilitator, 

membimbing diskusi, memberikan umpan balik, dan 

menstimulasi berpikir kritis. Siswa sebagai subjek harus 

aktif bertanya, menganalisis, dan menerapkan ilmu. 

Keaktifan ini menjadi indikator keberhasilan 

pembelajaran yang berlandaskan fikih pendidikan, di 

mana ilmu menjadi amanah yang harus digarap dengan 

kesungguhan. 

4. Relasi Bimbingan (Irsyād) 

Bimbingan guru bersifat personal dan kontekstual, 

menyesuaikan dengan kemampuan, karakter, dan 

kebutuhan spiritual siswa. Irsyād meliputi arahan dalam 

memahami materi, pengembangan akhlak, serta 



96 
 

 
 

penanaman disiplin belajar dan tanggung jawab syar‘i. 

Relasi ini menegaskan bahwa guru memiliki peran 

sebagai pembimbing hidup (murshid al-hayāh), bukan 

hanya pengajar akademik. 

5. Relasi Keadaban (Ta’dīb) 

Kedua pihak membangun relasi berdasarkan adab dan 

etika. Siswa menghormati guru, memelihara kesopanan, 

dan menjaga kepercayaan yang diberikan guru. Guru 

menampilkan keteladanan, kesabaran, dan keadilan 

dalam membimbing. Keadaban menjadi fondasi agar 

interaksi belajar tetap harmonis, efektif, dan sesuai nilai 

Islam. 

6. Relasi Kemanusiaan (Insāniyyah) 

Model ini menekankan nilai-nilai kemanusiaan, empati, 

dan penghargaan terhadap potensi individu. Relasi 

guru-siswa bukan hanya formal, tetapi bersifat 

humanistik: guru memahami kondisi psikologis, sosial, 

dan emosional siswa, sementara siswa mengembangkan 

sikap saling menghormati dan bekerja sama. 

Kesimpulan Model 

Model relasi guru dan siswa berbasis fikih pendidikan 

mengintegrasikan dimensi syar‘i, pedagogis, dan 

humanistik. Guru sebagai pembimbing amanah dan 

teladan, siswa sebagai subjek aktif yang bertanggung 

jawab terhadap ilmu, membentuk ekosistem pendidikan 

yang seimbang. Relasi ini mendorong pembelajaran 

yang produktif, beradab, dan bernilai spiritual, sehingga 



97 
 

 
 

tujuan pendidikan Islam membentuk manusia cerdas, 

berakhlak mulia, dan taat kepada Allah dapat tercapai. 

Jika Bapak mau, saya bisa buatkan diagram visual 

model relasi guru dan siswa berbasis fikih 

pendidikan agar lebih mudah dipahami dan siap untuk 

publikasi atau presentasi. Apakah saya buatkan 

sekarang? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



98 
 

 
 

BAB VIII 

IMPLIKASI DAN REKONSTRUKSI PRAKTIK 

PENDIDIKAN 

 

 

A. Implikasi Pedagogis terhadap Proses  

     Pembelajaran 

Pemahaman fikih pendidikan tentang relasi guru-siswa 

dan keaktifan belajar memiliki implikasi langsung 

terhadap praktik pedagogis di kelas. Pertama, guru 

harus memposisikan diri tidak hanya sebagai 

penyampai materi, tetapi sebagai fasilitator, 

pembimbing moral, dan teladan spiritual. Peran ini 

menuntut guru untuk merancang strategi pembelajaran 

yang mendorong partisipasi aktif siswa, seperti diskusi, 

problem-based learning, refleksi, dan penerapan ilmu 

dalam kehidupan sehari-hari. 

Kedua, siswa harus didorong untuk menjadi subjek 

aktif dalam proses pembelajaran, bukan sekadar 

penerima pasif. Aktivitas belajar yang melibatkan 

analisis, pertanyaan kritis, refleksi nilai, dan 

pengamalan ilmu merupakan manifestasi tanggung 

jawab syar‘i siswa. Dengan demikian, keaktifan belajar 

tidak hanya meningkatkan pemahaman kognitif, tetapi 

juga membentuk karakter, akhlak, dan kesadaran 

spiritual. 

Ketiga, adab dan etika pendidikan menjadi komponen 

integral dalam praktik pembelajaran. Guru menegakkan 

kesopanan, keadilan, dan kesabaran, sementara siswa 

menunjukkan rasa hormat, disiplin, dan tanggung jawab 



99 
 

 
 

terhadap ilmu. Pendekatan ini menciptakan suasana 

belajar yang harmonis dan produktif, sekaligus 

mendukung pembentukan ekosistem pendidikan Islam 

yang beradab dan bermakna. 

Keempat, rekonstruksi praktik pendidikan dari 

perspektif fikih menekankan integrasi dimensi kognitif, 

afektif, dan spiritual dalam satu kesatuan. Strategi 

pembelajaran harus memadukan penguasaan materi, 

pemahaman nilai, dan penerapan ilmu secara nyata, 

sehingga pendidikan tidak hanya sekadar transfer 

informasi, tetapi proses pembentukan manusia yang 

cerdas, berakhlak mulia, dan taat kepada Allah. 

Secara keseluruhan, implikasi pedagogis ini 

menegaskan bahwa proses pembelajaran dalam 

perspektif fikih pendidikan bersifat holistik, partisipatif, 

dan bermakna, mengubah paradigma siswa dari 

penerima pasif menjadi peserta aktif yang bertanggung 

jawab secara moral, spiritual, dan intelektual. 

B. Implikasi Etis terhadap Pembentukan Adab  

     Siswa 

Dalam perspektif fikih pendidikan, pembelajaran tidak 

hanya berfokus pada penguasaan materi, tetapi juga 

pada pembentukan adab (ta’dīb) siswa. Relasi guru-

siswa dan keaktifan belajar memiliki implikasi etis 

yang mendalam, karena pendidikan Islam menekankan 

integrasi antara ilmu, akhlak, dan tanggung jawab 

moral. 

Keaktifan belajar yang diarahkan oleh guru sebagai 

teladan moral dan spiritual menumbuhkan kesadaran 



100 
 

 
 

etis pada siswa. Siswa belajar menghormati guru, 

menghargai pendapat teman, dan menjaga disiplin, 

sekaligus memahami bahwa setiap ilmu yang diterima 

merupakan amanah yang harus dijaga dan diamalkan. 

Hal ini menegaskan bahwa pembelajaran aktif bukan 

sekadar aktivitas intelektual, tetapi proses pembentukan 

karakter dan budi pekerti. 

Lebih lanjut, guru melalui bimbingan, arahan, dan 

keteladanan memfasilitasi internalisasi nilai-nilai etis, 

seperti kejujuran, kesabaran, keadilan, dan tanggung 

jawab. Siswa belajar memadukan pengetahuan dengan 

perilaku sehari-hari, sehingga adab menjadi manifestasi 

nyata dari pemahaman fikih pendidikan. Dalam konteks 

ini, pembentukan adab bukan hasil dari paksaan, tetapi 

dari kesadaran moral yang lahir melalui pengalaman 

belajar yang aktif dan reflektif. 

Dengan demikian, implikasi etis dari praktik 

pendidikan berbasis fikih menegaskan bahwa 

pendidikan tidak hanya mentransfer ilmu, tetapi juga 

membentuk manusia yang beradab, berakhlak mulia, 

dan memiliki kesadaran tanggung jawab moral. 

Keaktifan siswa dan peran guru sebagai pembimbing 

moral menjadi kunci dalam menciptakan ekosistem 

pendidikan yang harmonis, produktif, dan bermakna. 

C. Implikasi Humanis terhadap Iklim Pendidikan 

Pendekatan fikih pendidikan tidak hanya menekankan 

aspek kognitif, etis, dan spiritual, tetapi juga menaruh 

perhatian besar pada dimensi humanis dalam interaksi 

guru-siswa dan proses belajar. Implikasi humanis 

menekankan pentingnya penghargaan terhadap 



101 
 

 
 

martabat, potensi, dan kebutuhan individu siswa, 

sehingga tercipta iklim pendidikan yang hangat, 

suportif, dan partisipatif. 

Dalam praktiknya, implikasi humanis tercermin melalui 

sikap guru yang empatik, mampu memahami kondisi 

psikologis dan sosial siswa, serta menyesuaikan strategi 

pembelajaran dengan karakter dan kemampuan masing-

masing. Guru tidak hanya mengajar, tetapi 

membimbing, mendengarkan, dan memberi ruang bagi 

siswa untuk berekspresi secara bebas dalam koridor 

nilai-nilai Islam. 

Siswa, di sisi lain, belajar menghargai teman, 

berinteraksi dengan penuh rasa hormat, dan 

mengembangkan sikap sosial yang positif. Keaktifan 

belajar yang dipadukan dengan empati, kerjasama, dan 

rasa tanggung jawab kolektif menciptakan suasana 

kelas yang harmonis, kondusif, dan mendukung proses 

internalisasi ilmu secara optimal. 

Secara keseluruhan, implikasi humanis menegaskan 

bahwa pendidikan Islam tidak hanya mentransfer ilmu, 

tetapi juga membangun iklim pembelajaran yang 

menghargai kemanusiaan, mengembangkan potensi 

individu, dan menumbuhkan kesadaran sosial. Hal ini 

memperkuat konsep pendidikan holistik, di mana 

penguasaan ilmu, pembentukan adab, dan 

pengembangan kualitas kemanusiaan berjalan seiring, 

menghasilkan generasi yang cerdas, beretika, dan 

berkepribadian mulia. 

D. Implikasi Spiritual terhadap Kesadaran Belajar 



102 
 

 
 

Dalam fikih pendidikan, proses belajar tidak hanya 

bersifat intelektual dan etis, tetapi juga memiliki 

dimensi spiritual yang sangat penting. Kesadaran 

belajar (shahwah al-ta‘allum) bagi siswa merupakan 

manifestasi dari qalbu yang hidup dan niat yang tulus 

dalam menuntut ilmu sebagai bentuk ibadah kepada 

Allah. Pendidikan Islam memandang ilmu sebagai 

amanah (amanah ‘ilmiyyah), sehingga setiap aktivitas 

belajar memiliki nilai spiritual bila dilakukan dengan 

kesungguhan, keikhlasan, dan tanggung jawab moral. 

Implikasi spiritual ini menekankan bahwa keaktifan 

belajar siswa harus lahir dari kesadaran akan tujuan 

hidup dan tanggung jawabnya sebagai mukallaf. Siswa 

yang memiliki kesadaran spiritual melihat proses 

pembelajaran sebagai sarana untuk mendekatkan diri 

kepada Allah, memperbaiki diri, dan menebar manfaat 

bagi orang lain. Kesadaran ini mendorong siswa untuk 

belajar dengan penuh perhatian, refleksi, dan penerapan 

nilai-nilai yang diperoleh dalam kehidupan sehari-hari. 

Guru berperan penting dalam menumbuhkan kesadaran 

spiritual siswa melalui bimbingan, teladan, dan 

penguatan nilai-nilai iman dalam setiap proses 

pembelajaran. Dengan demikian, kesadaran belajar 

tidak hanya meningkatkan pencapaian akademik, tetapi 

juga membentuk karakter, qalbu, dan motivasi intrinsik 

yang berkelanjutan. 

Secara keseluruhan, implikasi spiritual menegaskan 

bahwa pendidikan berbasis fikih bukan sekadar transfer 

ilmu, tetapi transformasi qalbu. Kesadaran belajar yang 

lahir dari dimensi spiritual memperkuat integrasi antara 



103 
 

 
 

pengetahuan, adab, dan akhlak, sehingga menghasilkan 

peserta didik yang cerdas, beretika, dan bertakwa. 

E. Rekonstruksi Relasi Guru dan Siswa dalam  

     Pendidikan Islam 

Rekonstruksi relasi guru dan siswa dalam pendidikan 

Islam bertujuan menegaskan kembali dimensi normatif, 

etis, humanis, dan spiritual yang menjadi fondasi 

interaksi pendidikan. Perspektif fikih pendidikan 

menekankan bahwa relasi ini bukan sekadar hubungan 

fungsional atau formal, tetapi merupakan ikatan 

amanah yang mengintegrasikan keaktifan belajar, 

bimbingan moral, adab, dan kesadaran spiritual. 

Dalam rekonstruksi ini, guru diposisikan sebagai 

pembimbing (murabbī), fasilitator, dan teladan moral, 

yang tidak hanya menyampaikan materi, tetapi juga 

menanamkan nilai, etika, dan kesadaran spiritual. Guru 

mendorong siswa untuk berpikir kritis, bertanya, 

berdiskusi, dan menerapkan ilmu dalam kehidupan 

nyata, sehingga proses belajar menjadi aktif dan 

bermakna. 

Siswa, di sisi lain, berperan sebagai subjek yang aktif 

dan bertanggung jawab terhadap ilmu yang diterima. 

Kesadaran akan kewajiban syar‘i, keaktifan intelektual, 

serta penghayatan nilai spiritual menegaskan bahwa 

proses belajar bukan sekadar pencapaian akademik, 

tetapi amanah yang harus dijaga dan diamalkan. 

Relasi ini dibingkai oleh prinsip adab, etika, dan 

kemanusiaan. Adab menuntun interaksi yang hormat 

dan santun, etika memastikan tanggung jawab moral 



104 
 

 
 

dijalankan, sedangkan dimensi humanis menciptakan 

iklim pembelajaran yang suportif, empatik, dan 

kondusif bagi pertumbuhan individu. Dengan integrasi 

ini, rekonstruksi relasi guru-siswa tidak hanya 

meningkatkan efektivitas pembelajaran, tetapi juga 

membentuk karakter, qalbu, dan kesadaran sosial 

peserta didik. 

Secara keseluruhan, rekonstruksi relasi guru dan siswa 

dalam pendidikan Islam menegaskan bahwa pendidikan 

adalah proses holistik: menggabungkan pengembangan 

ilmu, pembentukan adab, dan penyadaran spiritual. 

Model ini mendorong terciptanya ekosistem pendidikan 

yang produktif, beradab, dan sesuai nilai-nilai Islam, 

menghasilkan peserta didik yang cerdas, bertakwa, dan 

berkepribadian mulia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



105 
 

 
 

BAB IX 

.PENUTUP 

 

A. Kesimpulan umum 

Buku ini menegaskan bahwa pendidikan Islam yang 

berbasis fikih menekankan integrasi antara ilmu, adab, 

dan kesadaran spiritual. Relasi guru-siswa, keaktifan 

belajar, dan strategi pembelajaran tidak dapat 

dipisahkan dari dimensi normatif, etis, humanis, dan 

spiritual. Konsep pembelajaran aktif dalam fikih 

pendidikan menekankan bahwa siswa adalah subjek 

yang bertanggung jawab syar‘i atas ilmu yang diterima, 

sementara guru berperan sebagai pembimbing, 

fasilitator, dan teladan moral yang membina akal, 

qalbu, dan akhlak siswa. 

Keaktifan belajar siswa bukan sekadar indikator 

pencapaian akademik, tetapi juga manifestasi tanggung 

jawab moral dan spiritual. Guru dan siswa membangun 

interaksi yang beradab, empatik, dan suportif, sehingga 

proses pembelajaran menjadi sarana pembentukan 

karakter, pengembangan potensi manusia, dan 

penguatan kesadaran spiritual. 

Implikasi pedagogis, etis, humanis, dan spiritual dari 

konsep ini menegaskan bahwa pendidikan Islam 

bersifat holistik, di mana penguasaan materi, 

pembentukan adab, dan internalisasi nilai-nilai agama 

berjalan simultan. Proses ini menumbuhkan kesadaran 

akan tanggung jawab individu sebagai mukallaf, 

meningkatkan motivasi intrinsik, dan membentuk 



106 
 

 
 

generasi yang cerdas, berakhlak mulia, serta bertakwa 

kepada Allah. 

Dengan demikian, buku ini menekankan bahwa 

pendidikan Islam yang efektif bukan hanya tentang 

transfer ilmu, tetapi tentang rekonstruksi relasi, praktik, 

dan kesadaran belajar yang menjadikan ilmu sebagai 

amanah, ibadah, dan sarana pembentukan manusia yang 

seutuhnya. 

B. Kontribusi Teoretis bagi Fikih Pendidikan 

Buku ini memberikan kontribusi teoretis yang 

signifikan bagi pengembangan fikih pendidikan, 

terutama dalam memahami relasi antara guru dan siswa, 

keaktifan belajar, serta integrasi dimensi pedagogis, 

etis, humanis, dan spiritual. Secara teoretis, buku ini 

menegaskan bahwa proses pendidikan tidak dapat 

dipisahkan dari prinsip-prinsip syar‘i yang menekankan 

amanah, tanggung jawab, dan niat ikhlas dalam 

menuntut ilmu. 

Kontribusi utama teoretis mencakup penegasan bahwa 

siswa harus dipandang sebagai subjek aktif yang 

bertanggung jawab syar‘i atas ilmu yang diterima, 

sementara guru memikul tanggung jawab moral dan 

spiritual sebagai pembimbing, fasilitator, dan teladan. 

Pendekatan ini memperkaya wacana fikih pendidikan 

dengan menekankan keselarasan antara teori dan 

praktik, antara penguasaan materi, pembentukan 

karakter, dan internalisasi nilai spiritual. 

Lebih jauh, buku ini memberikan dasar konseptual bagi 

pengembangan model pembelajaran aktif dalam 



107 
 

 
 

konteks Islam. Konsep keaktifan belajar, 

pembimbingan moral, dan pembangunan adab siswa 

diintegrasikan ke dalam kerangka fikih pendidikan, 

sehingga memberikan pijakan normatif dan filosofis 

bagi penelitian dan praktik pendidikan selanjutnya. 

Dengan demikian, kontribusi teoretis buku ini terletak 

pada kemampuan menyintesiskan prinsip syar‘i, 

pedagogi Islam, dan praktik pembelajaran modern 

menjadi kerangka fikih pendidikan yang utuh. Hal ini 

membuka ruang bagi pengembangan teori, penelitian, 

dan inovasi praktik pendidikan yang relevan dengan 

konteks kontemporer, sambil tetap berakar pada nilai-

nilai Islam. 

C. Rekomendasi Praktis bagi Guru dan Lembaga  

      Pendidikan 

Berdasarkan kajian dalam buku ini, terdapat beberapa 

rekomendasi praktis yang dapat diterapkan oleh guru 

dan lembaga pendidikan untuk mengoptimalkan proses 

pembelajaran berbasis fikih pendidikan. 

Guru dianjurkan untuk menginternalisasi peran ganda 

sebagai pengajar dan pembimbing moral. Praktik ini 

meliputi penerapan metode pembelajaran aktif yang 

mendorong partisipasi siswa, penggunaan strategi 

reflektif untuk menumbuhkan kesadaran spiritual, dan 

pembiasaan adab dalam interaksi sehari-hari. Guru juga 

perlu menyesuaikan pendekatan dengan karakter, 

kemampuan, dan kebutuhan masing-masing siswa, 

sehingga proses pembelajaran bersifat personal, 

humanis, dan efektif. 



108 
 

 
 

Lembaga pendidikan di sisi lain perlu menciptakan 

ekosistem yang mendukung pengembangan dimensi 

pedagogis, etis, humanis, dan spiritual. Hal ini dapat 

diwujudkan melalui kurikulum yang integratif, 

penyediaan sumber daya belajar yang memadai, 

pembinaan guru secara kontinu, serta pembentukan 

budaya sekolah yang mengedepankan adab, kolaborasi, 

dan motivasi intrinsik siswa. Lembaga juga dapat 

mendorong praktik evaluasi yang tidak hanya menilai 

aspek kognitif, tetapi juga karakter, etika, dan 

kesadaran spiritual peserta didik. 

Secara keseluruhan, implementasi rekomendasi ini 

diharapkan menghasilkan pendidikan yang holistik, 

menyeimbangkan penguasaan ilmu, pembentukan adab, 

dan internalisasi nilai-nilai Islam. Dengan demikian, 

guru dan lembaga pendidikan dapat membangun 

generasi yang cerdas, berakhlak mulia, bertakwa, dan 

mampu berkontribusi positif bagi masyarakat. 

D.Daftar Pustakan 

Al-Ghazali. (2000). Ihya’ Ulum al-Din (M. ‘Abd al-

Mu‘min, Ed.). Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism. Kuala 

Lumpur: International Institute of Islamic Thought and 

Civilization. 

Al-Qur’an al-Karim. (n.d.). Mushaf Madinah: King 

Fahd Complex for the Printing of the Holy Qur’an. 

Ali, A. Y. (2006). The Holy Qur’an: Text, Translation 

and Commentary. Brentwood: Amana Publications. 



109 
 

 
 

Al-Munawi, S. (1995). Faid al-Qadir. Beirut: Dar al-

Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Arends, R. I. (2014). Learning to Teach (10th ed.). New 

York: McGraw-Hill Education. 

Asy-Syathibi, I. (2007). Al-Muwafaqat fi Usul al-

Shari‘ah (S. ‘Abd al-Rahman, Ed.). Beirut: Dar al-

Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Az-Zarnuji, A. (2003). Ta‘lim al-Muta‘allim Tariq at-

Ta‘allum. Cairo: Al-Maktabah al-Tidjariyyah. 

Brophy, J. (2010). Motivating Students to Learn (3rd 

ed.). New York: Routledge. 

Brown, H. D. (2007). Principles of Language Learning 

and Teaching (5th ed.). New York: Pearson Education. 

Dewey, J. (1938). Experience and Education. New 

York: Macmillan. 

Fauzi, A. (2015). Konsep Pembelajaran Aktif dalam 

Pendidikan Islam. Jakarta: Prenadamedia Group. 

Gardner, H. (1993). Multiple Intelligences: The Theory 

in Practice. New York: Basic Books. 

Hamalik, O. (2013). Proses Belajar Mengajar. 

Bandung: Bumi Aksara. 

Ibn Qayyim al-Jawziyya. (1997). I‘lam al-Muwaqqi‘in. 

Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 



110 
 

 
 

Ibn Taymiyyah, T. (2003). Majmu‘ al-Fatawa. Riyadh: 

Dar al-Salam. 

Jalaluddin, M. (2018). Implementasi Fikih Pendidikan 

di Madrasah. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Kementerian Agama RI. (2014). Kurikulum Pendidikan 

Agama Islam dan Budi Pekerti. Jakarta: Kementerian 

Agama. 

Khan, M. M. (2011). Pedagogical Approaches in 

Islamic Education. London: Routledge. 

Kementrian Pendidikan dan Kebudayaan. (2017). 

Panduan Guru: Pembelajaran Aktif dan Kreatif. 

Jakarta: Kemendikbud. 

Lickona, T. (1991). Educating for Character: How Our 

Schools Can Teach Respect and Responsibility. New 

York: Bantam. 

Mishra, P., & Koehler, M. (2006). Technological 

pedagogical content knowledge: A framework for 

teacher knowledge. Teachers College Record, 108(6), 

1017–1054. 

Nasution, S. (2012). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: 

Bumi Aksara. 

Noddings, N. (2005). The Challenge to Care in 

Schools: An Alternative Approach to Education (2nd 

ed.). New York: Teachers College Press. 



111 
 

 
 

Patton, M. Q. (2015). Qualitative Research & 

Evaluation Methods (4th ed.). Thousand Oaks, CA: 

SAGE. 

Piaget, J. (1973). To Understand Is to Invent: The 

Future of Education. New York: Grossman. 

Qardawi, Y. (1996). Fiqh al-Ta‘lim wa al-Tarbiyah. 

Cairo: Dar al-Shuruq. 

Rahayu, N. (2019). Strategi Pembelajaran Aktif dalam 

Pendidikan Islam. Yogyakarta: Deepublish. 

Rosenshine, B. (2012). Principles of Instruction: 

Research-Based Strategies That All Teachers Should 

Know. American Educator, 36(1), 12–39. 

Sahlberg, P. (2011). Finnish Lessons: What Can the 

World Learn from Educational Change in Finland? 

New York: Teachers College Press. 

Samani, M. (2014). Pedagogi Islam: Teori dan Praktik. 

Bandung: Alfabeta. 

Sanjaya, W. (2011). Strategi Pembelajaran 

Berorientasi Standar Proses Pendidikan. Jakarta: 

Kencana. 

Sulaiman, R. (2016). Model Pembelajaran Fikih di 

Sekolah Menengah. Jakarta: Rajawali Pers. 

Usman, A. (2018). Implementasi Mastery Learning 

pada Guru PAI di SMA. Palu: Universitas Tadulako 

Press. 



112 
 

 
 

Vygotsky, L. S. (1978). Mind in Society: The 

Development of Higher Psychological Processes. 

Cambridge, MA: Harvard University Press. 

Winkel, W. S. (2012). Psikologi Pengajaran. Jakarta: 

Grasindo. 

Yusuf, M. (2017). Relasi Guru dan Siswa dalam 

Pendidikan Islam. Bandung: Refika Aditama. 

Zohar, A., & Dori, Y. J. (2003). Higher order thinking 

skills and low-achieving students: Are they mutually 

exclusive? The Journal of the Learning Sciences, 12(2), 

145–181. 

Judul: Fikih Pendidikan: Rekonstruksi Relasi Guru 

dan Siswa dalam Pembelajaran Aktif Berbasis Nilai 

Islam 

\E.Lampiran : 

1.Snopsis Buku 

Buku ini menyajikan kajian komprehensif mengenai 

konsep pendidikan Islam dari perspektif fikih, dengan 

fokus pada relasi guru dan siswa serta praktik 

pembelajaran aktif. Berangkat dari prinsip bahwa 

menuntut ilmu merupakan amanah dan kewajiban 

syar‘i, buku ini menegaskan bahwa siswa bukan 

sekadar penerima pasif, tetapi subjek yang bertanggung 

jawab atas ilmu yang diterimanya. Guru, di sisi lain, 

memegang peran ganda sebagai pengajar, pembimbing 

moral, dan teladan spiritual. 



113 
 

 
 

Dalam kerangka fikih pendidikan, pembelajaran aktif 

dipandang sebagai manifestasi tanggung jawab syar‘i, 

di mana keaktifan siswa mencakup pengembangan 

kognitif, adab, dan kesadaran spiritual. Buku ini 

menekankan integrasi dimensi pedagogis, etis, humanis, 

dan spiritual, sehingga proses belajar tidak hanya 

mentransfer ilmu, tetapi juga membentuk karakter, 

qalbu, dan akhlak peserta didik. 

Selain memberikan landasan teoretis, buku ini 

menghadirkan implikasi praktis bagi guru dan lembaga 

pendidikan, termasuk strategi pembelajaran aktif, 

pembimbingan moral, pengembangan iklim humanis, 

dan internalisasi nilai spiritual. Dengan rekonstruksi 

relasi guru-siswa yang holistik, buku ini menawarkan 

model pendidikan Islam yang produktif, beradab, dan 

bernilai transendental. 

Ditujukan bagi guru, pendidik, mahasiswa, serta 

praktisi pendidikan Islam, buku ini menjadi referensi 

penting untuk memahami dan menerapkan prinsip fikih 

pendidikan dalam praktik pembelajaran modern yang 

tetap berakar pada nilai-nilai syar‘i. 

2.Profil Penulis 

 

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di 

bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah, 

UIN Datokarama Palu. Ia aktif mengajar mata kuliah 

fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus 

kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik 

pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim. 



114 
 

 
 

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada 

studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan 

dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian 

kualitatif. Minat akademiknya meliputi fikih 

pendidikan, fikih pembelajaran, pembentukan 

karakter religius, serta integrasi kearifan lokal 

dalam pendidikan Islam, khususnya di konteks 

madrasah dan masyarakat Muslim Indonesia. 

Selain mengajar, penulis aktif melakukan 

penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk 

artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku 

ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada 

rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai 

sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan 

spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat 

dalam penyusunan khutbah, modul keagamaan, dan 

buku panduan ibadah yang digunakan di lingkungan  

masyarakat. Melalui karya ini, penulis berharap dapat 

mendorong lahirnya praktik pendidikan Islam yang 

tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga berakar 

kuat pada nilai-nilai syariat dan akhlak mulia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



115 
 

 
 

 

 


