
1 

 

 

 

 

 

 



2 

 

 

 

HAK CIPTA/COPYRIGHT 

© 2024 Dr. Bahdar, M.H.I 

Email bahdar@uindatokarama ac.id 

HP.081.341.207.628 

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang. 

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh 

atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik 

cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari 

penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan 

pendidikan dengan menyebut sumbernya. 

Penerbit: 

 

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat  

Alamat:  Jl. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah 

Cetakan Pertama: November 2024 

ISBN: Nomor belum ada 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

 

 

 

 

Slogan Buku 

Memahami Manusia, Menghargai 

Takdir, Mengoptimalkan Usaha  

Fikih untuk Guru Masa Depan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

 

 

KATA PENGANTAR 

حِيمِ  نِ الره حْم َٰ ِ الره  بِسْمِ اللَّه

ةُ   الصهلَ  زِيد هُ، و  يكُ افِئُ م  هُ و  افِي نِع م  مْدًا يوُ  ، ح  ِ الْع ال مِين  ب  ِ ر  مْدُ لِِلّه الْح 

عِين   حْبهِِ أ جْم  ص  ع ل ىَٰ آلِهِ و  دٍ، و  مه مُ ع ل ىَٰ س ي ِدِن ا مُح  السهلَ   .و 

Rasulullah saw.bersabda: 

 لَ  ي رُدُّ الْق د ر  إِلَه الدُّع اءُ 

“Tidak ada yang dapat menolak takdir kecuali doa.” 

(HR. Tirmidzi) 

Hadis ini menegaskan bahwa dalam ajaran Islam, 

takdir tidak dipahami secara fatalistik dan pasif, 

melainkan sebagai bagian dari ketetapan Allah yang 

terbuka bagi ikhtiar, doa, dan kesungguhan manusia. 

Islam menempatkan manusia sebagai subjek yang 

bertanggung jawab atas pilihan, usaha, dan proses 

belajarnya, tanpa menafikan peran kehendak dan 

ketentuan Ilahi. 

Buku Manusia, Takdir, dan Usaha Belajar: 

Perspektif Fikih Pendidikan hadir sebagai ikhtiar 

akademik dan reflektif untuk mendudukkan kembali 

relasi antara takdir Allah dan tanggung jawab manusia 

dalam konteks pendidikan Islam. Di tengah masih 

kuatnya pemahaman deterministik yang melemahkan 

etos belajar seperti anggapan bahwa keberhasilan dan 

kegagalan sepenuhnya adalah “nasib” buku ini 

berupaya menghadirkan perspektif fikih pendidikan 

yang seimbang, proporsional, dan membebaskan. 

Dalam pandangan fikih Islam, belajar bukan 

sekadar aktivitas kognitif, melainkan kewajiban syar‘i 

yang mengandung nilai ibadah. Usaha belajar (ikhtiar) 

merupakan perwujudan ketaatan kepada Allah, 



5 

 

 

 

sedangkan doa menjadi dimensi spiritual yang 

mengiringi proses tersebut. Keduanya tidak 

bertentangan dengan takdir, tetapi justru merupakan 

bagian dari mekanisme ilahiah dalam mengubah 

keadaan manusia, sebagaimana ditegaskan Al-Qur’an 

bahwa Allah tidak akan mengubah keadaan suatu kaum 

hingga mereka mengubah keadaan diri mereka sendiri.  

Buku ini mengkaji konsep takdir, usaha, dan doa 

dalam bingkai fikih pendidikan, dengan menautkannya 

pada praktik pembelajaran, peran guru, etos belajar 

siswa, serta tantangan pendidikan Islam di era modern. 

Dengan pendekatan normatif-teoretis dan refleksi 

praktis, buku ini diharapkan dapat menjadi rujukan bagi 

guru, dosen, mahasiswa, dan pemerhati pendidikan 

Islam dalam membangun paradigma belajar yang aktif, 

optimis, dan bertanggung jawab secara spiritual 

maupun akademik.  

Akhirnya, penulis menyadari bahwa buku ini 

masih memiliki keterbatasan. Oleh karena itu, kritik 

dan saran yang konstruktif sangat diharapkan demi 

penyempurnaan di masa mendatang. Semoga buku ini 

memberi kontribusi nyata bagi pengembangan 

pemikiran fikih pendidikan dan menjadi inspirasi dalam 

menumbuhkan semangat usaha belajar yang 

berlandaskan iman, ilmu, dan amal. 

 

 

 

 

 



6 

 

 

 

DAFTAR ISI 

Halaman 

Judul………………………………………………..i 

Halaman Hak Cipta………………………………...ii 

Halaman Kata Pengantar………………………......iii 

Halaman Daftar Isi…………………………….…...iv 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang……………………………. 1 

B. Identifikasi dan Pembatasan Masalah…….. 14 

C. Relasi Takdir Doa dan Usaha Belajar…… 23 

D. Manfaat 

Penulisan………………………………… 

37 

E. Landasan Teologis dan Normatif………… 42 

F. Kerangka Pemikiran……………………… 53 

G. Penegasan Istilah Kuci…………………… 65 

BAB II 

KONSEP TAKDIR DAN TANGGUNG JAWAB 

MANUSIA DALAM ISLAM 

A. Pengertian Takdir dalam Perspektif Islam.. 70 

B. Perdebatan Teologis tentang Takdir dan  

Kehendak Manusia……………………… 

75 

C. Posisi Manusia sebagai Subjek Moral dan  

Pendidikan……………………………….. 

81 

D. Doa sebagai Dimensi Spiritual dalam 

Takdir……………………………………. 

86 

E. Ikhtiar dan Usaha sebagai Sunnatullah….. 91 

F. Integrasi Takdir, Doa, dan Usaha……….. 97 

G. Implikasi Konsep Takdir terhadap 

Pendidikan Islam…………………………. 

103 

H. Sintesis Konseptual………………………. 108 



7 

 

 

 

BAB III 

USAHA BELAJAR DALAM PERSPEKTIF 

FIKIH PENDIDIKAN 

A. Konsep Belajar dalam Islam…………….. 113 

B. Peran Doa dan Spiritualitas dalam Usaha 

Belajar……………………………………. 

119 

C. Tanggung Jawab Siswa dalam Fikih 

Pendidikan……………………………….. 

126 

D. Peran Guru dalam Menumbuhkan Usaha 

Belajar……………………………………. 

132 

E. Implikasi Fikih Pendidikan Usaha Belajar  

terhadap Sistem 

Pendidikan…………………… 

136 

BAB V 

ARAH REKONSTRUKSI FIKIH PENDIDIKAN 

 

A. Arah Rekonstruksi Fikih Pendidikan…….. 142 

B. Rekomendasi Strategis…………………… 145 

BAB VI 

PENGUATAN PARADIGMA USAHA BELAJAR 

DAN STUDI KONTEKSTUAL 

A. Usaha Belajar sebagai Budaya dan 

Karakter………………………………….. 

149 

B. Model Pengembangan Usaha Belajar 

Berbasis    Fikih Pendidikan……………… 

151 

BAB VII 

PENUTUP  

A. Kesimpulan……………………………….. 155 

B. Penegasan Kontribusi Buku………………. 156 

C. Implikasi Akhir bagi Pendidikan Islam…… 158 

D. Keterbatasan dan Refleksi Penulis 159 

E. Daftar Pustaka…………………………….. 162 

F. Lampiran  



8 

 

 

 

1. Snopsis Buku…………………………….. 163 

2. Profil Penulis…………………………….. 164 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

 

 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A.Latar Belakang 

 

1. Prespektif Fikih terhadap Pendidikan 

Pendidikan dalam perspektif fikih menempati posisi 

strategis sebagai sarana pembentukan siswa seutuhnya, 

baik dari aspek spiritual, intelektual, dan aksi sosial. 

Fikih memandang siswa sebagai makhluk berfitran, 

berakal dan kemauan sebagai potensi untuk belajar, 

berusaha, dan bertanggung jawab untuk memilih jalan 

hidupnya. Namun demikian, dalam realitas sosial 

pendidikan, masih dijumpai pemahaman keagamaan 

yang menempatkan takdir sebagai sesuatu yang bersifat 

statis dan deterministik, sehingga berimplikasi pada 

melemahnya semangat usaha belajar dan tanggung 

jawab akademik siswa. 

Dalam konteks masyarakat Muslim, khususnya di 

lingkungan pendidikan formal maupun nonformal, 

konsep takdir sering kali dipahami secara simplistik 

sebagai “nasib” yang tidak dapat diubah. Pemahaman 

ini tidak jarang melahirkan sikap pasrah yang keliru 

oleh siswa, seperti rendahnya motivasi belajar, 

minimnya etos kerja akademik, serta kecenderungan 

menyandarkan keberhasilan dan kegagalan akademik 

semata-mata pada ketentuan Ilahi tanpa diiringi ikhtiar 

yang maksimal. Fenomena tersebut tampak dalam 

perilaku sebagian siswa yang kurang disiplin belajar, 

rendahnya daya juang menghadapi kesulitan akademik, 



10 

 

 

 

serta sikap menerima kegagalan tanpa refleksi dan 

perbaikan. 

Di sisi lain, perkembangan sosial dan budaya di era 

modern menghadirkan tantangan baru bagi dunia 

pendidikan. Arus digitalisasi, budaya instan, dan 

orientasi pada hasil cepat semakin memperlemah 

kesadaran siswa akan pentingnya proses, kesungguhan, 

dan ketekunan dalam belajar. Dalam kondisi demikian, 

pemahaman takdir yang tidak proporsional semakin 

berpotensi memperkuat mentalitas siswa fatalistik, yang 

pada akhirnya bertentangan dengan tujuan pendidikan 

Islam yang menekankan pembentukan manusia aktif, 

kreatif, dan bertanggung jawab. 

Padahal, Al-Qur’an dan Sunnah nabi Muhammad saw. 

secara tegas menegaskan bahwa perubahan keadaan 

manusia sangat berkaitan dengan usaha dan kesadaran 

dirinya. Prinsip bahwa Allah tidak akan mengubah 

keadaan suatu kaum hingga mereka mengubah apa 

yang ada pada diri mereka sendiri menunjukkan bahwa 

takdir dalam Islam bersifat dinamis dan membuka 

ruang bagi doa serta ikhtiar. Dalam hal ini, usaha  

belajar merupakan bagian integral dari tanggung jawab 

siswa yang bernilai ibadah dan menjadi sarana 

perubahan kualitas hidup, baik secara individual 

maupun sosial. 

Dalam perspektif fikih pendidikan, belajar tidak 

sekadar dipahami sebagai aktivitas pedagogis, 

melainkan sebagai kewajiban syar‘i yang memiliki 

konsekuensi moral dan hukum. Usaha belajar 

menempati posisi penting sebagai bentuk ikhtiar 



11 

 

 

 

manusia dalam merealisasikan tujuan pendidikan Islam. 

Oleh karena itu, pemisahan antara takdir dan usaha 

belajar merupakan kekeliruan konseptual yang perlu 

diluruskan melalui pendekatan fikih pendidikan yang 

komprehensif. 

Berdasarkan realitas tersebut, diperlukan sebuah kajian 

yang secara sistematis mengintegrasikan konsep takdir, 

doa, dan usaha belajar dalam kerangka fikih 

pendidikan. Kajian ini menjadi penting untuk 

membangun paradigma pendidikan Islam yang tidak 

terjebak pada fatalisme, tetapi mampu melahirkan siswa 

yang memiliki etos belajar tinggi, kesadaran spiritual, 

dan tanggung jawab moral. Buku Manusia, Takdir, 

dan Usaha Belajar: Perspektif Fikih Pendidikan 

diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dan 

praktis dalam meluruskan pemahaman takdir serta 

memperkuat budaya usaha belajar dalam dunia 

pendidikan Islam. 

2. Fenomena Pemahaman Takdir dalam Masyarakat 

Pendidikan Islam 

Pemahaman terhadap konsep takdir dalam masyarakat 

pendidikan Islam menunjukkan keragaman yang 

dipengaruhi oleh latar belakang teologis, budaya, dan 

tradisi keagamaan. Dalam praktiknya, konsep takdir 

sering kali dipahami secara parsial dan normatif tanpa 

pendalaman makna teologis yang komprehensif. Takdir 

kerap direduksi menjadi sekadar “nasib” yang telah 

ditentukan secara mutlak, sehingga peran usaha 

manusia, termasuk usaha belajar, dipandang sebagai 

faktor sekunder atau bahkan tidak signifikan. 



12 

 

 

 

Dalam lingkungan pendidikan Islam, pemahaman 

demikian berimplikasi langsung terhadap sikap dan 

perilaku belajar siswa. Sebagian siswa menunjukkan 

kecenderungan pasrah terhadap hasil belajar, baik 

dalam menghadapi keberhasilan maupun kegagalan 

akademik. Ungkapan-ungkapan seperti “sudah 

takdirnya tidak pandai” atau “kalau memang 

ditakdirkan lulus, pasti lulus” mencerminkan cara 

pandang yang menempatkan takdir secara terpisah dari 

ikhtiar. Sikap ini pada akhirnya dapat melemahkan 

motivasi intrinsik, disiplin belajar, dan daya juang 

dalam proses pendidikan. 

Fenomena tersebut tidak dapat dilepaskan dari pola 

transmisi pemahaman keagamaan yang lebih 

menekankan aspek ketauhidan normatif daripada 

pemaknaan etis dan pedagogis. Pengajaran tentang 

takdir sering kali berhenti pada penguatan keyakinan 

terhadap kekuasaan Allah, namun kurang diiringi 

dengan penjelasan mengenai tanggung jawab manusia 

sebagai subjek moral dan pelaku pendidikan. 

Akibatnya, terjadi ketimpangan antara kesadaran 

teologis dan kesadaran praktis dalam menjalani proses 

belajar. 

Di sisi lain, guru dihadapkan pada tantangan dalam 

meluruskan pemahaman takdir yang keliru tanpa 

mengurangi nilai keimanan siswa. Dalam beberapa 

kasus, pendekatan pedagogis yang kurang integratif 

justru memperkuat dikotomi antara takdir dan usaha. 

Hal ini terlihat dari praktik pembelajaran yang masih 

berorientasi pada hasil akhir semata, tanpa menekankan 



13 

 

 

 

pentingnya proses, kesungguhan, dan tanggung jawab 

personal dalam belajar sebagai bagian dari ajaran Islam. 

Selain faktor pedagogis, realitas sosial dan budaya turut 

membentuk cara pandang masyarakat terhadap takdir. 

Tradisi lisan, nasihat keagamaan populer, serta 

pengaruh lingkungan sosial sering kali mereproduksi 

pemahaman takdir yang bersifat fatalistik. Dalam 

konteks ini, pendidikan Islam menghadapi tantangan 

untuk merekonstruksi pemahaman takdir agar selaras 

dengan prinsip-prinsip ajaran Islam yang menekankan 

keseimbangan antara ketentuan Ilahi dan usaha 

manusia. 

Oleh karena itu, fenomena pemahaman takdir dalam 

masyarakat pendidikan Islam perlu dikaji secara kritis 

dan komprehensif. Kajian ini tidak hanya bertujuan 

untuk meluruskan aspek teologis, tetapi juga untuk 

menegaskan implikasi pedagogisnya, khususnya dalam 

menumbuhkan etos usaha belajar. Pendekatan fikih 

pendidikan menjadi relevan untuk menjembatani 

konsep normatif tentang takdir dengan praktik 

pendidikan yang mendorong kesadaran, tanggung 

jawab, dan kesungguhan dalam belajar. 

3. Pengaruh cara Pandang Takdir terhadap Motivasi 

dan Etos Belajar 

Cara pandang terhadap takdir memiliki pengaruh yang 

signifikan terhadap motivasi dan etos belajar siswa 

dalam lingkungan pendidikan Islam. Pemahaman takdir 

tidak hanya berfungsi sebagai keyakinan teologis, tetapi 

juga membentuk sikap psikologis dan perilaku praktis 

individu dalam menjalani proses belajar. Ketika takdir 



14 

 

 

 

dipahami secara sempit dan fatalistik, motivasi belajar 

cenderung melemah, karena usaha manusia dianggap 

tidak memiliki kontribusi yang berarti terhadap hasil 

yang akan dicapai. 

Dalam realitas pendidikan, siswa yang memaknai takdir 

sebagai ketentuan mutlak yang tidak dapat dipengaruhi 

oleh usaha sering menunjukkan sikap pasif dalam 

belajar. Mereka cenderung kurang berinisiatif, mudah 

menyerah ketika menghadapi kesulitan akademik, dan 

tidak memiliki dorongan kuat untuk meningkatkan 

kualitas diri. Kegagalan belajar sering diterima sebagai 

sesuatu yang “sudah digariskan”, sehingga refleksi dan 

evaluasi diri menjadi terabaikan. Sikap ini berdampak 

langsung pada rendahnya etos belajar, seperti minimnya 

kedisiplinan, kurangnya ketekunan, dan lemahnya 

komitmen terhadap proses pendidikan. 

Sebaliknya, cara pandang takdir yang proporsional dan 

dinamis, sebagaimana diajarkan dalam Islam, 

berpotensi melahirkan motivasi belajar yang tinggi. 

Ketika takdir dipahami sebagai ketetapan Allah yang 

berjalan seiring dengan ikhtiar dan doa manusia, siswa 

akan memandang usaha belajar sebagai bagian dari 

tanggung jawab keagamaan. Kesadaran bahwa Allah 

menghargai usaha dan kesungguhan mendorong siswa 

untuk lebih aktif, tekun, dan bertanggung jawab dalam 

proses belajar. 

Dalam perspektif psikologi pendidikan Islam, motivasi 

belajar yang kuat lahir dari perpaduan antara keyakinan 

spiritual dan kesadaran rasional. Cara pandang takdir 

yang seimbang mampu membangun optimisme, 



15 

 

 

 

ketahanan mental, dan sikap pantang menyerah.Siswa 

tidak mudah putus asa ketika mengalami kegagalan, 

karena kegagalan dipahami sebagai bagian dari proses 

belajar dan sarana evaluasi diri, bukan sebagai akhir 

dari segalanya. 

Selain itu, etos belajar juga dipengaruhi oleh bagaimana 

guru dan lingkungan pendidikan membingkai konsep 

takdir dalam praktik pembelajaran. Ketika guru 

menekankan bahwa usaha, disiplin, dan kesungguhan 

merupakan bagian dari ibadah dan akan bernilai di sisi 

Allah, siswa akan terdorong untuk menumbuhkan 

budaya belajar yang aktif dan produktif. Sebaliknya, 

jika pemahaman takdir disampaikan secara normatif 

tanpa penekanan pada ikhtiar, maka proses pendidikan 

berpotensi kehilangan daya transformasinya. 

Dengan demikian, cara pandang takdir memiliki peran 

strategis dalam membentuk motivasi dan etos belajar 

siswa. Pendidikan Islam dituntut untuk menghadirkan 

pemahaman takdir yang konstruktif, yang tidak 

meniadakan ketentuan Ilahi, tetapi sekaligus 

menegaskan pentingnya usaha belajar sebagai bentuk 

tanggung jawab manusia dan jalan perubahan diri. 

Pendekatan ini menjadi landasan penting bagi 

penguatan budaya belajar dalam perspektif fikih 

pendidikan. 

4. Dikotomi Takdir dan Usaha dalam Praktik 

Pendidikan 

Salah satu persoalan mendasar dalam praktik 

pendidikan Islam adalah masih kuatnya dikotomi antara 

takdir dan usaha. Takdir sering dipahami sebagai 



16 

 

 

 

wilayah sepenuhnya milik Tuhan, sementara usaha 

manusia, termasuk usaha belajar, diposisikan sebagai 

aspek duniawi yang terpisah dari ketentuan Ilahi. 

Dikotomi ini melahirkan cara pandang yang tidak utuh 

terhadap ajaran Islam, karena memisahkan dimensi 

teologis dari dimensi pedagogis dalam proses 

pendidikan. 

Dalam praktik pendidikan, dikotomi tersebut tampak 

pada sikap sebagian siswa yang memandang usaha 

belajar sebagai faktor sekunder dibandingkan takdir. 

Ketika menghadapi kesulitan akademik atau kegagalan 

belajar, takdir dijadikan alasan utama tanpa diiringi 

refleksi terhadap proses belajar yang telah dijalani. 

Sebaliknya, keberhasilan akademik juga sering semata-

mata dikaitkan dengan “kehendak Allah” tanpa 

pengakuan yang memadai terhadap kerja keras, disiplin, 

dan kesungguhan belajar. Pola pikir semacam ini 

berpotensi mengaburkan makna tanggung jawab 

personal dalam pendidikan. 

Dikotomi takdir dan usaha juga tercermin dalam 

pendekatan pembelajaran yang lebih menekankan hasil 

akhir daripada proses. Sistem evaluasi pendidikan yang 

berorientasi pada nilai dan kelulusan sering kali tidak 

memberi ruang yang cukup untuk menilai usaha belajar 

siswa. Akibatnya, siswa kurang terdorong untuk 

menghargai proses, sementara kegagalan dipersepsikan 

sebagai nasib yang tidak dapat diubah. Kondisi ini 

semakin memperkuat pemahaman fatalistik yang 

bertentangan dengan prinsip pendidikan Islam. 



17 

 

 

 

Dari sisi pendidik, dikotomi ini kadang muncul dalam 

penyampaian materi keagamaan yang tidak terintegrasi 

dengan praktik pedagogis. Pengajaran tentang takdir 

disampaikan secara normatif-teologis, sementara nilai 

ikhtiar, kerja keras, dan tanggung jawab belajar tidak 

dikaitkan secara eksplisit sebagai bagian dari ajaran 

tersebut. Hal ini menyebabkan peserta didik sulit 

melihat hubungan antara keyakinan keagamaan dan 

aktivitas belajar sehari-hari. 

Dalam perspektif fikih pendidikan, pemisahan antara 

takdir dan usaha merupakan kekeliruan konseptual. 

Islam memandang usaha manusia sebagai bagian dari 

ketetapan Allah melalui sunnatullah. Ikhtiar, doa, dan 

tawakal bukanlah bentuk perlawanan terhadap takdir, 

melainkan cara manusia menjalani takdir secara 

bertanggung jawab. Oleh karena itu, usaha belajar 

seharusnya dipahami sebagai kewajiban syar‘i yang 

menyatu dengan keyakinan terhadap takdir. 

Mengatasi dikotomi takdir dan usaha dalam praktik 

pendidikan memerlukan pendekatan integratif yang 

menempatkan takdir sebagai kerangka teologis dan 

usaha belajar sebagai jalan praktis perubahan diri. 

Pendidikan Islam dituntut untuk membangun kesadaran 

bahwa keberhasilan dan kegagalan belajar merupakan 

hasil interaksi antara ketentuan Allah dan kesungguhan 

manusia. Dengan demikian, siswa tidak hanya beriman 

secara teologis, tetapi juga aktif, disiplin, dan 

bertanggung jawab dalam menjalani proses pendidikan. 

 



18 

 

 

 

5. Urgensi Kajian Fikih Pendidikan dalam 

Merumuskan Konsep Usaha Belajar 

Kajian fikih pendidikan memiliki urgensi yang sangat 

signifikan dalam merumuskan konsep usaha belajar 

yang utuh dan bertanggung jawab dalam pendidikan 

Islam. Fikih pendidikan tidak hanya membahas aspek 

hukum formal, tetapi juga menempatkan aktivitas 

pendidikan termasuk belajar sebagai bagian dari praktik 

keberagamaan yang sarat nilai etis, spiritual, dan sosial.  

Dalam konteks ini, usaha belajar perlu dipahami bukan 

sekadar sebagai tuntutan pedagogis, melainkan sebagai 

kewajiban syar‘i yang memiliki konsekuensi moral dan 

keagamaan. Realitas pendidikan Islam menunjukkan 

bahwa lemahnya etos belajar siswa sering kali berkaitan 

dengan tidak jelasnya landasan normatif yang 

mengaitkan antara kewajiban belajar dan tanggung 

jawab keagamaan. Ketika belajar diposisikan hanya 

sebagai aktivitas akademik, siswa cenderung 

memandangnya sebagai beban administratif, bukan 

sebagai amanah dan bentuk pengabdian kepada Allah.  

Di sinilah fikih pendidikan berperan penting dalam 

memberikan legitimasi normatif bahwa usaha belajar 

merupakan bagian dari ibadah dan manifestasi ketaatan 

kepada ajaran Islam.  Selain itu, kajian fikih pendidikan 

diperlukan untuk meluruskan pemahaman takdir yang 

keliru dalam praktik pendidikan. Fikih pendidikan 

mampu menjembatani konsep teologis tentang takdir 

dengan realitas pedagogis melalui penegasan prinsip 

ikhtiar, sebab-akibat, dan tanggung jawab manusia. 

Dengan pendekatan fikih, usaha belajar dipahami 



19 

 

 

 

sebagai kewajiban yang berjalan seiring dengan 

keimanan terhadap takdir, bukan sebagai sesuatu yang 

bertentangan dengannya.    

Urgensi kajian fikih pendidikan juga terlihat dalam 

upaya merumuskan standar etika belajar dan mengajar 

yang berlandaskan nilai-nilai Islam. Fikih pendidikan 

memberikan kerangka normatif mengenai adab 

penuntut ilmu, tanggung jawab siswa, peran guru, serta 

tujuan pendidikan itu sendiri. Dengan demikian, usaha 

belajar tidak hanya diukur dari capaian kognitif, tetapi 

juga dari kesungguhan, kejujuran, dan integritas moral 

dalam proses belajar.    

Dalam konteks pendidikan kontemporer yang 

dihadapkan pada tantangan digitalisasi, budaya instan, 

dan melemahnya nilai spiritual, fikih pendidikan 

menjadi instrumen penting untuk menjaga orientasi 

pendidikan Islam. Kajian ini membantu merumuskan 

konsep usaha belajar yang adaptif terhadap 

perkembangan zaman tanpa kehilangan landasan 

normatifnya. Fikih pendidikan menegaskan bahwa kerja 

keras, disiplin, dan ketekunan dalam belajar merupakan 

bagian dari sunnatullah yang harus dijalani oleh setiap 

siswa.     

Oleh karena itu, kajian fikih pendidikan menjadi 

kebutuhan mendesak dalam merumuskan konsep usaha 

belajar yang integratif dan kontekstual. Melalui 

pendekatan ini, pendidikan Islam diharapkan mampu 

melahirkan siswa yang tidak hanya cerdas secara 

intelektual, tetapi juga memiliki kesadaran spiritual, 

etos belajar tinggi, dan tanggung jawab moral sebagai 



20 

 

 

 

hamba Allah dan anggota masyarakat. Kajian fikih 

pendidikan dengan demikian berperan strategis dalam 

membangun paradigma belajar yang aktif, bernilai 

ibadah, dan berorientasi pada perubahan diri serta 

kemaslahatan sosial. 

6. Relevansi Konsep Takdir, Doa, dan Ikhtiar dalam 

Pendidikan Islam Kontemporer 

 

Pendidikan Islam kontemporer dihadapkan pada 

berbagai tantangan yang bersifat struktural, kultural, 

dan moral, seperti globalisasi, digitalisasi pembelajaran, 

budaya instan, serta pergeseran nilai dalam kehidupan 

generasi muda. Dalam konteks tersebut, konsep takdir, 

doa, dan ikhtiar memiliki relevansi yang sangat penting 

sebagai landasan teologis sekaligus pedagogis untuk 

membangun paradigma pendidikan yang seimbang 

antara spiritualitas dan rasionalitas. 

Konsep takdir dalam Islam, apabila dipahami secara 

proporsional, berfungsi sebagai kerangka keyakinan 

yang menanamkan kesadaran akan keterbatasan 

manusia dan kekuasaan Allah. Dalam pendidikan 

kontemporer, pemahaman ini penting untuk membentuk 

sikap rendah hati, kejujuran akademik, dan kesadaran 

etis dalam proses belajar. Takdir tidak dimaknai sebagai 

penghalang kreativitas dan inovasi, tetapi sebagai 

landasan spiritual yang menumbuhkan ketenangan batin 

dan kesiapan menghadapi dinamika perubahan. 

Di sisi lain, doa memiliki relevansi sebagai instrumen 

spiritual yang memperkuat motivasi, ketahanan mental, 

dan keseimbangan psikologis siswa. Dalam situasi 



21 

 

 

 

pendidikan yang kompetitif dan penuh tekanan, doa 

berfungsi sebagai sarana membangun hubungan 

transendental dengan Allah, yang pada gilirannya 

menumbuhkan optimisme dan keteguhan dalam belajar. 

Pendidikan Islam kontemporer memerlukan integrasi 

doa dalam aktivitas akademik agar proses belajar tidak 

semata-mata bersifat mekanis, tetapi juga bernilai 

ibadah dan penguatan spiritual. 

Sementara itu, ikhtiar menjadi aspek yang sangat 

krusial dalam menjawab tuntutan pendidikan modern 

yang menekankan kompetensi, keterampilan, dan 

produktivitas. Ikhtiar dalam konteks pendidikan 

mencakup kesungguhan belajar, disiplin, pengelolaan 

waktu, serta kemampuan beradaptasi dengan 

perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. 

Pendidikan Islam yang menekankan ikhtiar akan 

mendorong siswa untuk aktif, kreatif, dan bertanggung 

jawab, tanpa kehilangan orientasi nilai keislaman. 

Relevansi ketiga konsep tersebut semakin nyata ketika 

diintegrasikan secara holistik dalam praktik pendidikan. 

Takdir memberikan arah dan makna, doa memperkuat 

dimensi spiritual, sedangkan ikhtiar menggerakkan 

tindakan nyata. Integrasi ini menjadi antidot terhadap 

dua kecenderungan ekstrem dalam pendidikan 

kontemporer, yaitu fatalisme yang melemahkan 

semangat belajar dan rasionalisme kering yang 

mengabaikan nilai spiritual. 

Dengan demikian, konsep takdir, doa, dan ikhtiar 

memiliki relevansi strategis dalam membangun 

pendidikan Islam kontemporer yang berkarakter, 



22 

 

 

 

adaptif, dan bermakna. Pendidikan Islam tidak hanya 

dituntut untuk menghasilkan lulusan yang unggul 

secara akademik, tetapi juga manusia yang memiliki 

kesadaran spiritual, etos kerja tinggi, dan tanggung 

jawab moral. Melalui integrasi ketiga konsep ini dalam 

perspektif fikih pendidikan, diharapkan pendidikan 

Islam mampu menjawab tantangan zaman sekaligus 

menjaga jati diri dan nilai-nilai keislamannya. 

B. Identifikasi dan Pembatasan Masalah 

1. Problem Determinisme dalam Pemahaman Takdir 

Siswa 

 

Salah satu persoalan mendasar dalam pendidikan Islam 

adalah munculnya pemahaman deterministik terhadap 

konsep takdir di kalangan siswa. Determinisme dalam 

konteks ini merujuk pada keyakinan bahwa seluruh 

peristiwa, termasuk keberhasilan dan kegagalan dalam 

belajar, telah ditentukan secara mutlak oleh Allah Swt., 

sehingga usaha manusia dianggap tidak memiliki 

pengaruh yang signifikan. Cara pandang semacam ini 

sering kali melahirkan sikap pasrah yang keliru, 

fatalistik, dan cenderung melemahkan motivasi belajar 

siswa. 

Dalam praktik pendidikan, pemahaman deterministik 

terhadap takdir tampak dalam ungkapan-ungkapan 

siswa seperti “kalau memang sudah takdir pintar, pasti 

pintar”, atau “kalau Allah belum mentakdirkan 

berhasil, belajar keras pun tidak akan mengubah apa-

apa”. Ungkapan ini menunjukkan adanya reduksi 

makna takdir yang hanya dipahami sebagai ketetapan 



23 

 

 

 

akhir, tanpa disertai pemahaman tentang proses ikhtiar 

yang menjadi bagian integral dari sunnatullah. 

Akibatnya, kegiatan belajar tidak lagi dipandang 

sebagai kewajiban moral dan religius, melainkan 

sekadar aktivitas formal tanpa dorongan internal yang 

kuat. 

Problem determinisme ini tidak muncul secara tiba-tiba, 

melainkan dipengaruhi oleh beberapa faktor. Pertama, 

pendekatan pengajaran akidah yang terlalu menekankan 

kekuasaan mutlak Allah tanpa keseimbangan dengan 

konsep tanggung jawab manusia. Kedua, penyampaian 

dalil-dalil tentang takdir yang bersifat tekstual dan 

normatif, namun kurang disertai penjelasan kontekstual 

dalam kehidupan sehari-hari, khususnya dalam dunia 

pendidikan. Ketiga, pengaruh lingkungan sosial dan 

budaya yang masih kuat memaknai kegagalan sebagai 

“nasib” daripada sebagai bagian dari proses 

pembelajaran. 

Dari perspektif fikih pendidikan, pemahaman 

deterministik terhadap takdir merupakan masalah serius 

karena bertentangan dengan prinsip dasar pembebanan 

hukum (taklif). Dalam fikih, manusia dipandang 

sebagai subjek hukum yang memiliki akal, kehendak, 

dan kemampuan untuk berusaha. Oleh karena itu, 

kewajiban belajar, menuntut ilmu, dan meningkatkan 

kualitas diri tidak dapat dilepaskan dari tanggung jawab 

personal. Jika determinisme dibiarkan berkembang, 

maka konsep kewajiban belajar akan kehilangan makna 

normatif dan etisnya. 

 



24 

 

 

 

Lebih jauh, determinisme juga berdampak pada 

pembentukan karakter siswa. Sikap malas, mudah 

menyerah, dan rendahnya etos kerja sering kali 

dibungkus dengan dalih religius tentang takdir. Padahal, 

Islam tidak pernah mengajarkan kepasrahan yang 

mematikan usaha. Sebaliknya, ajaran tentang takdir 

justru dimaksudkan untuk menanamkan keteguhan jiwa 

setelah usaha maksimal dilakukan, bukan sebagai 

alasan untuk menghindari usaha itu sendiri. 

Dengan demikian, problem determinisme dalam 

pemahaman takdir siswa menuntut adanya rekonstruksi 

pemahaman keagamaan dalam pendidikan Islam. 

Konsep takdir perlu dijelaskan secara proporsional, 

integratif, dan edukatif, sehingga siswa mampu 

memahami bahwa antara takdir dan usaha terdapat 

relasi yang saling melengkapi. Dalam kerangka inilah 

fikih pendidikan memiliki peran strategis untuk 

merumuskan pemahaman takdir yang mendorong 

tanggung jawab, kerja keras, dan kesadaran spiritual 

secara seimbang. 

2. Minimnya Integrasi Fikih dalam Praktik Pendidikan 

Minimnya integrasi fikih dalam praktik pendidikan 

merupakan persoalan krusial yang berdampak langsung 

pada cara siswa memahami hubungan antara ajaran 

agama dan aktivitas belajar. Dalam banyak lembaga 

pendidikan Islam, fikih masih diposisikan sebatas mata 

pelajaran normatif yang mengajarkan hukum-hukum 

ibadah dan muamalah secara tekstual, tanpa 

diintegrasikan secara nyata dalam proses pembelajaran, 

manajemen kelas, dan budaya akademik. Akibatnya, 



25 

 

 

 

fikih tidak hadir sebagai kerangka etis dan pedagogis 

yang membimbing perilaku belajar siswa, melainkan 

berhenti pada ranah kognitif semata. 

Dalam praktiknya, pembelajaran fikih sering kali 

terfragmentasi dari realitas pendidikan sehari-hari. 

Materi fikih diajarkan terpisah dari mata pelajaran lain, 

serta jarang dikaitkan dengan nilai-nilai usaha (ikhtiar), 

tanggung jawab, disiplin, dan kesungguhan dalam 

belajar. Padahal, fikih sebagai disiplin ilmu tidak hanya 

mengatur tata cara ibadah ritual, tetapi juga memuat 

prinsip-prinsip normatif yang relevan dengan dunia 

pendidikan, seperti kewajiban menuntut ilmu, etika 

belajar, adab terhadap guru, serta pengelolaan waktu 

dan potensi diri. 

Minimnya integrasi ini juga terlihat dalam pendekatan 

pedagogis yang belum berbasis fikih. Proses 

pembelajaran cenderung menekankan pencapaian 

akademik dan administratif, sementara dimensi fikih 

pendidikan seperti niat belajar sebagai ibadah, 

kesungguhan sebagai bentuk ketaatan, dan tanggung 

jawab belajar sebagai amanah belum diinternalisasikan 

secara sistematis. Akibatnya, siswa sering memandang 

belajar sebagai tuntutan eksternal, bukan sebagai 

kewajiban religius yang memiliki nilai ibadah dan 

konsekuensi moral. 

Dari sudut pandang fikih pendidikan, kondisi ini 

menunjukkan adanya kesenjangan antara konsep 

normatif dan implementasi praktis. Fikih menempatkan 

manusia sebagai subjek hukum yang bertanggung 

jawab atas setiap amal perbuatannya, termasuk aktivitas 



26 

 

 

 

belajar. Namun, ketika fikih tidak terintegrasi dalam 

praktik pendidikan, kesadaran hukum (legal 

consciousness) siswa terhadap kewajiban belajar 

menjadi lemah. Hal ini berimplikasi pada rendahnya 

disiplin belajar, lemahnya etos kerja, serta 

kecenderungan menyalahkan faktor eksternal termasuk 

takdir atas kegagalan akademik. 

Selain itu, minimnya integrasi fikih juga dipengaruhi 

oleh orientasi kurikulum yang lebih menekankan aspek 

kognitif dan keterampilan teknis, sementara dimensi 

normatif-etik kurang mendapat perhatian. Guru sering 

kali belum dibekali pemahaman fikih pendidikan yang 

memadai, sehingga kesulitan mengkontekstualisasikan 

nilai-nilai fikih dalam strategi pembelajaran. Padahal, 

guru memiliki peran strategis sebagai agen internalisasi 

nilai fikih melalui keteladanan, penguatan makna, dan 

pembiasaan dalam proses pembelajaran. 

Oleh karena itu, diperlukan upaya serius untuk 

mengintegrasikan fikih ke dalam praktik pendidikan 

secara holistik. Integrasi ini tidak hanya dilakukan 

melalui penambahan materi, tetapi melalui rekonstruksi 

paradigma pendidikan yang menempatkan fikih sebagai 

landasan normatif dalam pembentukan karakter belajar 

siswa. Dengan integrasi yang tepat, fikih dapat 

berfungsi sebagai instrumen pembinaan kesadaran 

religius, tanggung jawab personal, dan etos belajar yang 

berkelanjutan, sehingga pendidikan Islam mampu 

melahirkan siswa yang berilmu, berakhlak, dan 

bertanggung jawab secara spiritual maupun sosial. 



27 

 

 

 

3. Pembatasan Kajian pada Usaha Belajar dalam 

Perspektif Fikih Pendidikan 
 

Kajian mengenai takdir, usaha, dan pendidikan dalam 

Islam memiliki cakupan yang sangat luas, meliputi 

dimensi teologis, filosofis, psikologis, dan sosiologis. 

Oleh karena itu, agar pembahasan tetap fokus dan 

memiliki kedalaman analisis, penelitian ini secara sadar 

membatasi kajian pada aspek usaha belajar dalam 

perspektif fikih pendidikan. Pembatasan ini dilakukan 

bukan untuk menegasikan dimensi lain, melainkan 

untuk menempatkan fikih sebagai kerangka normatif 

yang relevan dan aplikatif dalam konteks pendidikan 

formal. 

Usaha belajar dipilih sebagai fokus kajian karena ia 

merupakan titik temu antara kewajiban religius dan 

praktik pedagogis. Dalam fikih pendidikan, belajar 

tidak dipahami semata-mata sebagai aktivitas 

akademik, tetapi sebagai amal perbuatan (‘amal) yang 

mengandung nilai hukum, etika, dan tanggung jawab. 

Dengan demikian, usaha belajar menjadi medan 

konkret untuk menelaah bagaimana konsep taklif, 

ikhtiar, niat, dan tanggung jawab personal bekerja 

dalam kehidupan pendidikan siswa sehari-hari. 

Pembatasan kajian ini juga dimaksudkan untuk 

menghindari pembahasan takdir yang terlalu abstrak 

dan spekulatif. Diskursus teologi klasik tentang qadha 

dan qadar sering kali berujung pada perdebatan filosofis 

yang sulit dioperasionalkan dalam praktik pendidikan. 

Oleh sebab itu, kajian ini tidak diarahkan pada 

perbandingan mazhab teologis secara mendalam, 



28 

 

 

 

melainkan pada implikasi fikihnya terhadap perilaku 

belajar siswa. Fokus utama diarahkan pada bagaimana 

fikih memandang kewajiban belajar, batas-batas 

kemampuan manusia, serta konsekuensi hukum dan 

moral dari usaha atau kelalaian dalam belajar. 

Dalam konteks pendidikan Islam, pembatasan ini 

menjadi penting untuk merespons problem 

determinisme dan rendahnya etos belajar yang 

berkembang di kalangan siswa. Dengan memusatkan 

kajian pada usaha belajar, penelitian ini berupaya 

menunjukkan bahwa fikih secara tegas menempatkan 

usaha sebagai prasyarat moral sebelum hasil 

disandarkan kepada takdir. Prinsip al-wājib lā yatimmu 

illā bihī fa huwa wājib menegaskan bahwa segala 

sarana yang mengantarkan pada kewajiban, termasuk 

kesungguhan belajar, juga memiliki nilai kewajiban. 

Lebih lanjut, pembatasan kajian pada usaha belajar 

memungkinkan analisis yang lebih terarah terhadap 

peran guru, kurikulum, dan lingkungan pendidikan 

dalam membentuk kesadaran fikih siswa. Usaha belajar 

tidak hanya dinilai dari hasil akademik, tetapi dari 

proses yang mencerminkan kesungguhan, disiplin, dan 

niat yang benar. Dengan demikian, fikih pendidikan 

dapat berfungsi sebagai instrumen evaluatif yang 

menilai kualitas usaha, bukan semata-mata capaian 

akhir. 

Dengan adanya pembatasan ini, kajian diharapkan 

mampu memberikan kontribusi teoritis dan praktis yang 

jelas. Secara teoritis, penelitian ini memperkaya 

khazanah fikih pendidikan dengan menempatkan usaha 



29 

 

 

 

belajar sebagai objek kajian utama. Secara praktis, hasil 

kajian diharapkan dapat menjadi rujukan bagi pendidik 

dan pengambil kebijakan dalam merumuskan strategi 

pembelajaran yang menumbuhkan etos usaha, tanggung 

jawab, dan kesadaran religius siswa secara seimbang 

4. Fokus pada Relasi Normatif antara Takdir, Doa, dan 

Ikhtiar 

Dalam diskursus pendidikan Islam, hubungan antara 

takdir, doa, dan ikhtiar sering kali dipahami secara 

parsial dan tidak utuh. Ketiganya kerap diposisikan 

secara dikotomis, seolah-olah saling menegasikan. Oleh 

karena itu, kajian ini secara khusus memfokuskan 

perhatian pada relasi normatif antara takdir, doa, dan 

ikhtiar dalam perspektif fikih pendidikan, guna 

membangun pemahaman yang integratif dan 

operasional dalam praktik Pembelajaran. 

Secara normatif, fikih memandang takdir sebagai 

ketetapan Allah Swt. yang mencakup hukum sebab-

akibat (sunnatullah), sementara doa dan ikhtiar 

merupakan bagian dari perintah syariat yang melekat 

pada kapasitas manusia sebagai subjek hukum. Dalam 

konteks pendidikan, takdir tidak dipahami sebagai 

justifikasi pasif atas hasil belajar, melainkan sebagai 

kerangka teologis yang memberi makna terhadap proses 

dan hasil setelah usaha maksimal dilakukan. Dengan 

demikian, doa dan ikhtiar menjadi instrumen normatif 

yang harus dihadirkan sebelum seseorang berserah diri 

pada ketentuan Allah. 

Doa dalam perspektif fikih pendidikan memiliki fungsi 

ganda: sebagai ekspresi ketergantungan hamba kepada 



30 

 

 

 

Allah dan sebagai penguat spiritual dalam proses 

ikhtiar. Doa bukanlah pengganti usaha belajar, 

melainkan bagian dari usaha itu sendiri. Fikih 

menempatkan doa sebagai amal yang diperintahkan, 

bahkan dalam beberapa konteks memiliki nilai sunnah 

muakkadah yang menyertai aktivitas belajar. Oleh 

karena itu, membiasakan doa sebelum dan sesudah 

belajar merupakan bentuk integrasi nilai fikih dalam 

praktik pendidikan. 

Sementara itu, ikhtiar diposisikan sebagai kewajiban 

moral dan religius yang tidak dapat ditawar. Fikih 

secara tegas menolak sikap pasrah tanpa usaha 

(tawakkul al-wāhin), karena bertentangan dengan 

prinsip tanggung jawab manusia. Dalam pendidikan, 

ikhtiar tercermin dalam kesungguhan belajar, 

kedisiplinan, pengelolaan waktu, serta komitmen untuk 

terus memperbaiki diri. Dengan ikhtiar inilah siswa 

menjalankan perannya sebagai subjek taklif yang 

bertanggung jawab atas proses belajarnya. 

Relasi normatif antara takdir, doa, dan ikhtiar menjadi 

penting untuk meluruskan pemahaman siswa yang 

cenderung deterministik. Fikih pendidikan menegaskan 

bahwa takdir tidak meniadakan doa dan ikhtiar, 

sebagaimana doa dan ikhtiar tidak menafikan takdir. 

Ketiganya berada dalam satu kesatuan sistem normatif: 

ikhtiar dilakukan secara maksimal, doa dipanjatkan 

sebagai bentuk ketundukan dan harapan, sementara 

takdir diterima dengan sikap ridha dan evaluatif 

terhadap proses yang telah dijalani. 



31 

 

 

 

Dengan memfokuskan kajian pada relasi normatif ini, 

penelitian diharapkan mampu menawarkan kerangka 

konseptual yang aplikatif bagi dunia pendidikan Islam. 

Guru tidak hanya mengajarkan konsep takdir secara 

teologis, tetapi juga menanamkan kesadaran bahwa 

belajar adalah bentuk ikhtiar yang bernilai ibadah dan 

harus disertai doa yang konsisten. Pada akhirnya, 

pemahaman integratif ini diharapkan dapat membentuk 

karakter siswa yang religius, optimis, dan bertanggung 

jawab dalam menghadapi tantangan belajar di era 

kontemporer. 

C.Relasi Takdir Doa dan Usaha Belajar 

1. Konsep Takdir dalam Perspektif Fikih Pendidikan 
 

Dalam khazanah Islam, takdir (al-qadar) merupakan 

salah satu rukun iman yang fundamental, yang 

menegaskan keyakinan bahwa segala sesuatu terjadi 

dalam cakupan ilmu, kehendak, dan ketetapan Allah 

Swt. Namun, pemahaman terhadap takdir tidak dapat 

dilepaskan dari dimensi ikhtiar manusia, terutama 

dalam konteks pendidikan. Fikih pendidikan 

memandang takdir bukan sebagai konsep teologis yang 

bersifat deterministik, melainkan sebagai kerangka 

normatif yang mengarahkan manusia untuk bertindak 

secara bertanggung jawab dalam proses pembelajaran 

dan pengembangan diri. 

Secara terminologis, takdir dalam perspektif fikih 

dipahami sebagai ketetapan Allah yang berjalan seiring 

dengan hukum sebab-akibat (sunnatullah). Oleh karena 

itu, keberhasilan atau kegagalan dalam pendidikan tidak 

dipandang sebagai hasil takdir semata, melainkan 



32 

 

 

 

sebagai konsekuensi dari kualitas usaha belajar, metode 

pembelajaran, serta lingkungan pendidikan yang 

melingkupinya. Pandangan ini sejalan dengan prinsip 

fikih bahwa “al-ḥukmu yadūru ma‘a ‘illatihi wujūdan 

wa ‘adaman”, yakni suatu ketetapan bergantung pada 

sebab-sebab yang melahirkannya. 

Dalam fikih pendidikan, takdir diklasifikasikan secara 

implisit ke dalam dua bentuk, yaitu takdir mubram 

(ketetapan mutlak) dan takdir mu‘allaq (ketetapan yang 

bergantung pada usaha dan ikhtiar). Ranah pendidikan 

lebih dominan berada pada wilayah takdir mu‘allaq, 

karena proses belajar, peningkatan kompetensi, dan 

pembentukan karakter sangat ditentukan oleh 

kesungguhan usaha, disiplin, dan strategi pedagogis 

yang diterapkan oleh pendidik dan siswa. Dengan 

demikian, pendidikan menjadi ruang praksis bagi 

aktualisasi kehendak manusia yang dibimbing oleh 

nilai-nilai ilahiah. 

Lebih lanjut, fikih pendidikan menegaskan bahwa 

pemahaman takdir yang keliru dapat melahirkan sikap 

fatalistik dalam belajar, seperti rendahnya motivasi, 

ketergantungan berlebihan pada nasib, dan pengabaian 

tanggung jawab akademik. Oleh karena itu, pendidikan 

Islam berkewajiban merekonstruksi pemahaman takdir 

secara proporsional, dengan menanamkan kesadaran 

bahwa usaha belajar merupakan bagian dari ibadah dan 

bentuk ketaatan terhadap perintah Allah Swt. 

Sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an bahwa Allah 

tidak akan mengubah keadaan suatu kaum hingga 

mereka berusaha mengubah keadaan diri mereka 

sendiri. 



33 

 

 

 

Dengan demikian, konsep takdir dalam perspektif fikih 

pendidikan berfungsi sebagai landasan teologis-etik 

yang mendorong lahirnya etos belajar, tanggung jawab 

moral, dan kesadaran spiritual dalam proses pendidikan. 

Takdir tidak dipahami sebagai pembatas usaha, 

melainkan sebagai kerangka ilahiah yang memberi 

makna, arah, dan legitimasi religius terhadap setiap 

ikhtiar pendidikan yang dilakukan manusia. 

2. Posisi Usaha Belajar dalam Ajaran Islam dan Fikih 

Pendidikan 

 

Dalam ajaran Islam, usaha belajar (ikhtiar ta‘līm wa 

ta‘allum) menempati posisi yang sangat sentral sebagai 

bagian dari kewajiban keagamaan sekaligus tanggung 

jawab kemanusiaan. Islam tidak hanya memerintahkan 

umatnya untuk beriman, tetapi juga menuntut adanya 

usaha sadar, terencana, dan berkesinambungan dalam 

memperoleh ilmu pengetahuan. Oleh karena itu, usaha 

belajar dalam perspektif Islam tidak dipahami sebagai 

aktivitas duniawi semata, melainkan sebagai amal 

ibadah yang bernilai ukhrawi apabila dilakukan dengan 

niat yang benar dan cara yang sesuai dengan syariat. 

Al-Qur’an secara tegas menempatkan usaha manusia 

sebagai prasyarat terjadinya perubahan dan kemajuan. 

Prinsip ini menjadi landasan normatif bahwa 

pencapaian dalam pendidikan baik aspek kognitif, 

afektif, maupun psikomotorik sangat ditentukan oleh 

kesungguhan usaha belajar. Dalam konteks ini, usaha 

belajar dipandang sebagai manifestasi dari tanggung 

jawab individu (al-mas’ūliyyah al-fardiyyah) yang tidak 

dapat digantikan oleh pihak lain, sekalipun oleh guru. 



34 

 

 

 

Setiap siswa berkewajiban mengoptimalkan potensi 

akal dan fisiknya sebagai amanah dari Allah Swt. 

Dalam perspektif fikih pendidikan, usaha belajar 

memiliki kedudukan hukum yang jelas. Para ulama 

fikih sepakat bahwa menuntut ilmu yang berkaitan 

dengan kewajiban individu (farḍ ‘ain) seperti ilmu 

akidah, ibadah, dan akhlak adalah wajib bagi setiap 

muslim, sementara ilmu-ilmu yang bersifat sosial dan 

profesional berada pada kategori farḍ kifāyah. 

Konsekuensi fikih dari kewajiban ini adalah bahwa 

kelalaian dalam usaha belajar, khususnya pada ilmu 

yang wajib ‘ain, dapat bernilai dosa. Dengan demikian, 

fikih pendidikan menempatkan usaha belajar sebagai 

aktivitas normatif yang mengikat secara hukum dan 

moral. 

Lebih jauh, fikih pendidikan memandang usaha belajar 

sebagai bagian integral dari ikhtiar syar‘i yang harus 

dilakukan sebelum seseorang bertawakal kepada Allah. 

Tawakal dalam Islam bukanlah sikap pasif atau 

menyerahkan hasil tanpa usaha, melainkan puncak dari 

proses ikhtiar yang maksimal. Dalam konteks 

pendidikan, siswa yang belajar dengan sungguh-

sungguh, memanfaatkan metode yang tepat, serta 

mematuhi adab belajar, telah menjalankan ikhtiar yang 

benar secara syar‘i. Hasil belajar yang diperoleh 

kemudian diserahkan kepada Allah sebagai bentuk 

ketundukan dan kesadaran teologis. 

Posisi usaha belajar juga erat kaitannya dengan konsep 

keadilan dan hikmah ilahiah. Fikih pendidikan menolak 

pandangan bahwa keberhasilan akademik semata-mata 



35 

 

 

 

ditentukan oleh faktor takdir tanpa mempertimbangkan 

usaha. Pandangan semacam ini berpotensi melahirkan 

sikap fatalistik dan melemahkan etos belajar siswa. 

Sebaliknya, Islam menegaskan bahwa setiap usaha akan 

memperoleh balasan yang sepadan, baik dalam bentuk 

keberhasilan nyata maupun pahala di sisi Allah Swt. 

Prinsip ini menjadi dasar etis bagi pengembangan 

motivasi belajar dan budaya akademik yang sehat 

dalam lembaga pendidikan Islam. 

Dengan demikian, posisi usaha belajar dalam ajaran 

Islam dan fikih pendidikan merupakan poros utama 

yang menghubungkan antara keimanan, tanggung 

jawab individu, dan capaian pendidikan. Usaha belajar 

tidak hanya berfungsi sebagai sarana meraih prestasi 

akademik, tetapi juga sebagai bentuk pengabdian 

kepada Allah dan upaya aktualisasi diri sebagai 

khalifah di bumi. Pemahaman ini menjadi fondasi 

penting bagi rekonstruksi pendidikan Islam yang 

menekankan keseimbangan antara takdir, doa, dan 

ikhtiar dalam proses pembelajaran. 

3. Relasi antara Takdir, Doa, dan Usaha belajar 

 

Dalam perspektif Islam, takdir, doa, dan usaha belajar 

merupakan tiga unsur yang saling terkait dan tidak 

dapat dipahami secara terpisah. Ketiganya membentuk 

satu kesatuan teologis dan pedagogis yang menjadi 

dasar bagi pembentukan etos belajar dalam pendidikan 

Islam. Fikih pendidikan memandang relasi ketiganya 

bukan sebagai hubungan yang saling menegasikan, 

melainkan sebagai sistem yang saling melengkapi 



36 

 

 

 

dalam mengarahkan manusia menuju keberhasilan 

belajar yang bernilai duniawi dan ukhrawi. 

Takdir dalam konteks fikih pendidikan berfungsi 

sebagai kerangka ilahiah yang menetapkan hukum-

hukum umum (sunnatullah) dalam kehidupan, termasuk 

dalam proses Pembelajaran. Takdir tidak meniadakan 

peran manusia, melainkan menyediakan ruang bagi 

aktualisasi kehendak dan kemampuan manusia melalui 

mekanisme sebab-akibat. Oleh karena itu, keberhasilan 

belajar tidak dipahami sebagai hasil kebetulan atau 

nasib semata, tetapi sebagai perwujudan dari 

keteraturan ilahiah yang mensyaratkan adanya usaha 

dan kesungguhan. 

Doa menempati posisi sebagai jembatan spiritual antara 

keterbatasan manusia dan kehendak Allah Swt. Dalam 

fikih pendidikan, doa bukan pengganti usaha belajar, 

melainkan penguat batin dan peneguh orientasi belajar. 

Doa mencerminkan kesadaran teologis bahwa manusia, 

meskipun berusaha secara maksimal, tetap bergantung 

pada pertolongan Allah. Bahkan dalam tradisi fikih 

pendidikan, doa dipahami sebagai bagian dari ikhtiar 

batin (ikhtiar rūḥī) yang memiliki pengaruh terhadap 

terbukanya kemudahan dan keberkahan dalam proses 

belajar. 

Sementara itu, usaha belajar (ikhtiar) merupakan 

dimensi praksis yang menentukan kualitas relasi antara 

takdir dan doa. Fikih pendidikan menegaskan bahwa 

usaha belajar adalah kewajiban syar‘i yang harus 

didahulukan sebelum seseorang bertawakal. Usaha 

belajar mencakup kesungguhan mengikuti 



37 

 

 

 

pembelajaran, disiplin waktu, pemilihan metode belajar 

yang tepat, serta kepatuhan terhadap adab-adab belajar. 

Tanpa usaha yang nyata, doa berpotensi berubah 

menjadi harapan kosong, dan pemahaman takdir dapat 

bergeser menjadi justifikasi atas kemalasan. 

Relasi ketiganya bersifat dialektis dan hierarkis. Takdir 

menjadi landasan teologis, usaha belajar menjadi sarana 

operasional, dan doa menjadi penguat spiritual. Dalam 

perspektif fikih pendidikan, perubahan dan keberhasilan 

belajar berada pada wilayah takdir mu‘allaq, yaitu 

ketetapan Allah yang dapat berubah seiring dengan 

perubahan usaha dan kesungguhan manusia, serta 

diperkuat oleh doa yang tulus. Kerangka ini 

menegaskan bahwa Islam mengajarkan keseimbangan 

antara rasionalitas pedagogis dan spiritualitas 

keimanan. 

Dalam praktik fikih pendidikan, terutama di lingkungan 

sekolah dan madrasah, pemahaman yang utuh terhadap 

relasi takdir, doa, dan usaha belajar memiliki implikasi 

pedagogis yang signifikan. Guru PAI dituntut tidak 

hanya mengajarkan doa-doa sebelum belajar, tetapi 

juga menanamkan kesadaran bahwa doa harus diiringi 

dengan strategi belajar yang efektif dan tanggung jawab 

akademik. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak 

melahirkan siswa yang fatalistik, melainkan generasi 

yang religius, rasional, dan berdaya juang tinggi. 

Dengan demikian, relasi antara takdir, doa, dan usaha 

belajar dalam fikih pendidikan menegaskan bahwa 

keberhasilan pendidikan merupakan hasil sinergi antara 

kehendak Allah dan ikhtiar manusia. Doa 



38 

 

 

 

menghidupkan spiritualitas belajar, usaha memastikan 

proses berjalan secara optimal, dan takdir memberikan 

makna teologis atas setiap hasil yang diperoleh. 

Pemahaman ini menjadi fondasi penting dalam 

merumuskan pendidikan Islam yang berorientasi pada 

pembentukan karakter, tanggung jawab, dan 

keunggulan belajar. 

4. Implikasi Pemahaman Takdir terhadap Etos Belajar 

Siswa 

Pemahaman siswa terhadap konsep takdir memiliki 

implikasi yang signifikan terhadap pembentukan etos 

belajar, baik dalam aspek motivasi, kedisiplinan, 

maupun tanggung jawab akademik. Dalam perspektif 

fikih pendidikan, takdir bukan sekadar konsep teologis 

yang bersifat abstrak, tetapi memiliki dampak praktis 

terhadap sikap dan perilaku belajar siswa. Oleh karena 

itu, cara takdir dipahami dan diajarkan akan sangat 

menentukan apakah siswa berkembang menjadi pribadi 

yang progresif atau justru terjebak dalam sikap pasif 

dan fatalistik. 

Pemahaman takdir yang keliru dan bersifat 

deterministik cenderung melahirkan etos belajar yang 

lemah. Siswa yang meyakini bahwa keberhasilan atau 

kegagalan belajar sepenuhnya telah ditentukan tanpa 

keterkaitan dengan usaha akan mudah menyerah, 

kurang disiplin, dan tidak memiliki dorongan untuk 

meningkatkan kualitas belajarnya. Dalam praktik 

pendidikan, pemahaman semacam ini sering 

termanifestasi dalam ungkapan seperti “kalau memang 

pintar pasti berhasil” atau “kalau sudah takdir, belajar 



39 

 

 

 

atau tidak sama saja”. Sikap ini bertentangan dengan 

prinsip fikih pendidikan yang menekankan kewajiban 

ikhtiar sebagai bagian dari tanggung jawab moral dan 

keagamaan. 

Sebaliknya, pemahaman takdir yang proporsional dan 

konstruktif justru menjadi faktor penguat etos belajar 

siswa. Ketika takdir dipahami sebagai ketetapan Allah 

yang berjalan melalui hukum sebab-akibat, siswa akan 

menyadari bahwa usaha belajar merupakan prasyarat 

penting bagi tercapainya keberhasilan. Dalam kerangka 

ini, kegagalan tidak dipahami sebagai bukti 

ketidakmampuan permanen, melainkan sebagai 

evaluasi atas kualitas usaha yang telah dilakukan. 

Pemahaman ini melahirkan sikap gigih (ṣabr), 

optimisme (raja’), dan tanggung jawab (amanah) 

dalam proses belajar. 

Dalam fikih pendidikan, etos belajar yang positif 

dipandang sebagai refleksi dari kesadaran iman dan 

akhlak. Usaha belajar yang sungguh-sungguh tidak 

hanya bernilai akademik, tetapi juga bernilai ibadah. 

Oleh karena itu, siswa yang memahami takdir secara 

benar akan memandang aktivitas belajar sebagai bagian 

dari ketaatan kepada Allah Swt., bukan sekadar 

tuntutan sekolah atau tekanan sosial. Kesadaran ini 

berimplikasi pada meningkatnya motivasi intrinsik, 

kejujuran akademik, dan komitmen terhadap proses 

pembelajaran jangka panjang. 

Lebih lanjut, pemahaman takdir juga memengaruhi 

resiliensi belajar siswa dalam menghadapi kesulitan 

akademik. Siswa yang memiliki pemahaman takdir 



40 

 

 

 

yang sehat tidak mudah putus asa ketika mengalami 

kegagalan, karena mereka meyakini bahwa setiap usaha 

memiliki nilai di sisi Allah dan setiap hasil 

mengandung hikmah. Dalam konteks ini, takdir 

berfungsi sebagai mekanisme spiritual yang menjaga 

keseimbangan psikologis siswa antara usaha maksimal 

dan penerimaan atas hasil. 

Implikasi lainnya adalah pada relasi siswa dengan guru 

dan sistem pembelajaran. Siswa yang memahami 

bahwa usaha belajar merupakan kewajiban syar‘i akan 

lebih menghargai proses pembelajaran, mematuhi 

aturan akademik, dan terbuka terhadap bimbingan guru. 

Hal ini menciptakan iklim belajar yang kondusif dan 

sejalan dengan prinsip mastery learning, di mana 

setiap siswa didorong untuk mencapai ketuntasan 

belajar melalui usaha yang berkelanjutan dan dukungan 

pedagogis yang memadai. 

Dengan demikian, pemahaman takdir yang tepat 

memiliki implikasi langsung terhadap penguatan etos 

belajar siswa. Dalam perspektif fikih pendidikan, takdir 

harus diajarkan sebagai konsep yang membangkitkan 

semangat belajar, bukan melemahkannya. Pendidikan 

Islam memiliki tanggung jawab strategis untuk 

meluruskan pemahaman fatalistik tentang takdir dan 

menggantinya dengan pemahaman yang meneguhkan 

nilai ikhtiar, doa, dan tawakal secara seimbang. Melalui 

pendekatan ini, pendidikan Islam diharapkan mampu 

melahirkan siswa yang beriman, berilmu, dan beretos 

belajar tinggi. 

5. Kedudukan Usaha Belajar dalam Fikih Pendidikan 



41 

 

 

 

 

Dalam perspektif fikih pendidikan, usaha belajar 

(ikhtiar ta‘allum) memiliki kedudukan yang sangat 

fundamental, karena berkaitan langsung dengan 

kewajiban syar‘i manusia dalam mengembangkan 

potensi akal dan kepribadian. Fikih pendidikan tidak 

memandang belajar sebagai aktivitas netral atau pilihan 

sekunder, melainkan sebagai perintah agama yang 

memiliki implikasi hukum, etika, dan tanggung jawab 

moral. Oleh karena itu, usaha belajar menempati posisi 

sentral dalam sistem nilai pendidikan Islam. 

Secara normatif, fikih pendidikan menetapkan bahwa 

menuntut ilmu khususnya ilmu yang berkaitan dengan 

akidah, ibadah, dan akhlak berstatus farḍ ‘ain bagi 

setiap muslim. Konsekuensi dari ketetapan ini adalah 

bahwa usaha belajar tidak sekadar dianjurkan, tetapi 

diwajibkan sesuai dengan kapasitas dan kondisi 

individu. Dalam konteks pendidikan formal, seperti 

sekolah dan madrasah, kewajiban ini terwujud dalam 

keharusan siswa mengikuti proses pembelajaran secara 

sungguh-sungguh, disiplin, dan bertanggung jawab. 

Kelalaian terhadap usaha belajar pada ilmu yang wajib 

‘ain, dalam pandangan fikih, dapat bernilai dosa karena 

mengabaikan perintah syariat. 

Selain itu, fikih pendidikan juga menempatkan usaha 

belajar sebagai bagian dari ikhtiar syar‘i yang harus 

dilakukan sebelum tawakal. Prinsip ini menegaskan 

bahwa hasil belajar tidak dapat dilepaskan dari kualitas 

usaha yang dilakukan. Tawakal yang benar hanya dapat 

terwujud setelah adanya usaha maksimal, bukan 



42 

 

 

 

sebagai dalih untuk menghindari tanggung jawab 

belajar. Dengan demikian, fikih pendidikan menolak 

pemahaman fatalistik yang menjadikan takdir sebagai 

alasan pembenar atas kemalasan atau kegagalan 

akademik. 

Kedudukan usaha belajar dalam fikih pendidikan juga 

terkait erat dengan konsep amanah dan tanggung jawab. 

Akal dan potensi belajar yang dianugerahkan Allah 

kepada manusia merupakan amanah yang harus 

dimanfaatkan secara optimal. Usaha belajar menjadi 

wujud konkret dari pemeliharaan amanah tersebut. 

Dalam kerangka ini, siswa dipandang tidak hanya 

bertanggung jawab kepada guru atau institusi 

pendidikan, tetapi juga bertanggung jawab secara 

langsung kepada Allah Swt. atas penggunaan waktu, 

kesempatan, dan kemampuan belajarnya. 

Lebih lanjut, fikih pendidikan memandang usaha 

belajar sebagai aktivitas yang memiliki nilai ibadah 

apabila memenuhi syarat-syarat niat yang ikhlas dan 

cara yang benar. Aktivitas belajar yang dilakukan 

dengan niat mencari ridha Allah, menjaga adab, serta 

menjauhi praktik-praktik yang bertentangan dengan 

nilai kejujuran akademik, seperti kecurangan dan 

plagiarisme, bernilai pahala. Dengan demikian, usaha 

belajar tidak hanya dinilai dari aspek hasil, tetapi juga 

dari proses dan etika yang menyertainya. 

Dalam konteks pedagogis, kedudukan usaha belajar 

yang tinggi dalam fikih pendidikan memiliki implikasi 

terhadap peran pendidik dan sistem pembelajaran. Guru 

tidak hanya berfungsi sebagai penyampai materi, tetapi 



43 

 

 

 

juga sebagai pembimbing moral yang menanamkan 

kesadaran tentang kewajiban belajar dan tanggung 

jawab spiritual siswa. Sistem pembelajaran, termasuk 

pendekatan mastery learning, menjadi sarana untuk 

memastikan bahwa setiap siswa diberi kesempatan yang 

adil untuk menunaikan kewajiban belajarnya hingga 

mencapai ketuntasan. 

Dengan demikian, kedudukan usaha belajar dalam fikih 

pendidikan merupakan pilar utama yang 

menghubungkan antara norma syariat, etika pendidikan, 

dan praktik pedagogis. Usaha belajar dipahami sebagai 

kewajiban, amanah, dan ibadah sekaligus. Pemahaman 

ini menjadi fondasi penting dalam membangun 

pendidikan Islam yang tidak hanya mengejar capaian 

akademik, tetapi juga membentuk siswa yang 

bertanggung jawab, berakhlak, dan berdaya saing dalam 

kehidupan. 

6. landasan Konseptual bagi Penguatan Etos Belajar 

Islami 

Penguatan etos belajar Islami memerlukan landasan 

konseptual yang kokoh agar tidak berhenti pada aspek 

motivasional semata, tetapi berakar pada nilai-nilai 

teologis, normatif, dan pedagogis Islam. Dalam 

perspektif fikih pendidikan, etos belajar Islami 

dibangun atas pemahaman integratif antara konsep 

takdir, usaha (ikhtiar), doa, dan tanggung jawab moral, 

yang secara bersama-sama membentuk kerangka 

berpikir dan bertindak siswa dalam proses 

pembelajaran. 



44 

 

 

 

Landasan pertama penguatan etos belajar Islami adalah 

kesadaran teologis tentang tujuan belajar. Fikih 

Pendidikan memandang belajar sebagai bagian dari 

pengabdian kepada Allah dan sarana untuk 

menjalankan fungsi kekhalifahan manusia di bumi. 

Oleh karena itu, belajar tidak semata-mata diarahkan 

pada pencapaian nilai akademik, tetapi pada 

pembentukan kepribadian beriman, berilmu, dan 

berakhlak. Kesadaran tujuan ini menjadi fondasi 

spiritual yang menumbuhkan motivasi intrinsik dan 

ketekunan dalam belajar. 

Landasan kedua adalah pemahaman takdir yang 

proporsional dan konstruktif. Dalam fikih pendidikan, 

takdir dipahami sebagai ketetapan Allah yang berjalan 

melalui hukum sebab-akibat (sunnatullah), sehingga 

meniscayakan adanya usaha manusia. Pemahaman ini 

melahirkan sikap optimis, pantang menyerah, dan 

kesiapan untuk terus memperbaiki diri. Dengan 

demikian, etos belajar fikih Pendidikan dibangun di atas 

keyakinan bahwa setiap usaha memiliki makna dan 

nilai, baik sebagai ikhtiar duniawi maupun sebagai amal 

ukhrawi. 

Landasan ketiga adalah peneguhan ikhtiar sebagai 

kewajiban syar‘i dan etis. Usaha belajar ditempatkan 

sebagai kewajiban yang mengikat secara moral dan 

keagamaan. Fikih pendidikan menegaskan bahwa 

menelantarkan usaha belajar, khususnya pada ilmu 

yang wajib ‘ain, merupakan bentuk kelalaian terhadap 

amanah Allah. Kesadaran ini mendorong siswa untuk 

bersikap disiplin, bertanggung jawab, dan konsisten 



45 

 

 

 

dalam menjalani proses pembelajaran, sekalipun 

menghadapi kesulitan. 

Landasan keempat adalah integrasi doa dan spiritualitas 

dalam proses belajar. Doa berfungsi sebagai penguat 

batin yang menjaga keseimbangan psikologis dan 

spiritual siswa. Dalam etos belajar Islami, doa tidak 

menggantikan usaha, tetapi menyempurnakannya. 

Integrasi ini melahirkan sikap tawakal yang aktif, yaitu 

menerima hasil dengan lapang dada setelah melakukan 

usaha maksimal, sekaligus menjauhkan siswa dari sikap 

sombong ketika berhasil dan putus asa ketika gagal. 

Landasan kelima adalah pembentukan adab dan akhlak 

belajar. Etos belajar prespektif fikih Pendidikan tidak 

hanya diukur dari intensitas usaha, tetapi juga dari 

kualitas akhlak dalam belajar, seperti kejujuran 

akademik, penghormatan kepada guru, kedisiplinan 

waktu, dan kesungguhan menuntut ilmu. Fikih 

pendidikan memandang adab sebagai prasyarat 

keberkahan ilmu, sehingga penguatan etos belajar harus 

selalu dibarengi dengan pembinaan akhlak dan 

karakter. 

Dengan demikian, landasan konseptual bagi penguatan 

etos belajar Islami merupakan sintesis antara nilai 

teologis, norma fikih, dan praktik pedagogis. Kerangka 

ini menegaskan bahwa etos belajar Islami lahir dari 

pemahaman yang utuh tentang tujuan belajar, makna 

takdir, kewajiban ikhtiar, kekuatan doa, dan pentingnya 

adab. Landasan ini menjadi pijakan strategis bagi 

pengembangan model pendidikan Islam termasuk 

penerapan mastery learning dalam PAI yang tidak 



46 

 

 

 

hanya berorientasi pada ketuntasan akademik, tetapi 

juga pada pembentukan karakter dan tanggung jawab 

spiritual siswa. 

D.Manfaat Penulisan 

1. Manfaat Teoritis 

 

a. Memperkaya Khazanah Kajian Fikih Pendidikan 

Penulisan buku Manusia, Takdir, dan Usaha Belajar 

secara teoretis berkontribusi dalam memperkaya 

khazanah kajian fikih pendidikan, khususnya dalam 

mengelaborasi relasi antara konsep takdir, ikhtiar, dan 

praktik pendidikan. Buku ini menghadirkan perspektif 

fikih yang tidak hanya bersifat normatif-teologis, tetapi 

juga kontekstual dan aplikatif dalam menjawab 

problematika etos belajar di dunia pendidikan Islam. 

Melalui pendekatan ini, fikih pendidikan tidak 

dipahami semata sebagai kajian hukum ibadah dan 

muamalah dalam ruang kelas, tetapi sebagai sistem nilai 

yang mengatur sikap, tanggung jawab, dan kesadaran 

belajar siswa. Dengan demikian, buku ini memperluas 

ruang lingkup kajian fikih pendidikan dengan 

menempatkan usaha belajar sebagai kewajiban syar‘i, 

amanah moral, dan aktivitas bernilai ibadah yang 

memiliki implikasi pedagogis. 

Selain itu, buku ini memperkaya diskursus akademik 

dengan menghadirkan sintesis antara fikih, teologi, dan 

pendidikan, sehingga membuka ruang pengembangan 

teori fikih pendidikan yang lebih responsif terhadap 



47 

 

 

 

tantangan pendidikan kontemporer, khususnya terkait 

pemahaman takdir dan penguatan etos belajar Islami. 

b. Memberikan kerangka konseptual non-fatalistik 

tentang takdir 

Buku Manusia, Takdir, dan Usaha Belajar secara 

teoretis memberikan kerangka konseptual non-fatalistik 

tentang takdir dalam perspektif fikih pendidikan. Takdir 

tidak diposisikan sebagai ketetapan yang meniadakan 

peran dan tanggung jawab manusia, melainkan sebagai 

sistem ilahiah yang bekerja melalui hukum sebab-akibat 

(sunnatullah) dan membuka ruang bagi ikhtiar, doa, 

serta pilihan sadar manusia dalam proses pendidikan. 

Kerangka konseptual ini meluruskan pemahaman 

deterministik yang selama ini kerap berkembang dalam 

praktik pendidikan dan berpotensi melemahkan 

motivasi serta etos belajar. Melalui pendekatan fikih 

pendidikan, buku ini menegaskan bahwa keberhasilan 

dan kegagalan belajar berada pada wilayah takdir 

mu‘allaq, yaitu ketetapan Allah yang berkorelasi 

dengan kualitas usaha belajar yang dilakukan siswa. 

Dengan demikian, buku ini memperkaya kajian teoretis 

pendidikan Islam dengan menghadirkan pemahaman 

takdir yang konstruktif, dinamis, dan berorientasi pada 

tanggung jawab moral. Kerangka non-fatalistik ini 

menjadi landasan konseptual bagi pengembangan etos 

belajar Islami yang menyeimbangkan keimanan, 

rasionalitas pedagogis, dan kesadaran ikhtiar dalam 

proses pembelajaran. 

2. Manfaat Praktis 



48 

 

 

 

a. Menjadi Rujukan bagi Guru dan Pendidik PAI 

Buku Manusia, Takdir, dan Usaha Belajar secara 

praktis diharapkan menjadi rujukan konseptual dan 

pedagogis bagi guru dan pendidik Pendidikan Agama 

Islam (PAI) dalam memahami serta mengajarkan relasi 

antara takdir, doa, dan usaha belajar kepada siswa. 

Buku ini membantu guru meluruskan pemahaman 

fatalistik tentang takdir yang kerap muncul dalam 

proses pembelajaran, sekaligus menanamkan kesadaran 

bahwa usaha belajar merupakan bagian dari kewajiban 

syar‘i dan nilai ibadah dalam Islam. 

Selain itu, buku ini memberikan landasan praktis bagi 

guru PAI dalam membangun etos belajar Islami di 

kelas, dengan mengintegrasikan nilai-nilai fikih 

pendidikan ke dalam strategi pembelajaran, bimbingan 

akademik, dan pembinaan karakter siswa. Guru dapat 

memanfaatkan kerangka konseptual dalam buku ini 

sebagai acuan dalam merancang pembelajaran yang 

mendorong sikap disiplin, tanggung jawab, dan 

ketekunan belajar. 

Dengan demikian, buku ini tidak hanya berfungsi 

sebagai bacaan teoritis, tetapi juga sebagai panduan 

reflektif bagi guru PAI dalam mengembangkan praktik 

pembelajaran yang seimbang antara aspek teologis, 

pedagogis, dan psikologis siswa, sehingga 

pembelajaran PAI menjadi lebih bermakna dan 

berdampak pada perilaku belajar siswa. 

b. Meningkatkan motivasi belajar siswa 



49 

 

 

 

Buku Manusia, Takdir, dan Usaha Belajar secara 

praktis berkontribusi dalam meningkatkan motivasi 

belajar siswa dengan menghadirkan pemahaman yang 

benar dan proporsional tentang takdir, usaha, dan doa. 

Melalui penjelasan yang non-fatalistik, siswa diarahkan 

untuk memahami bahwa keberhasilan belajar tidak 

ditentukan semata-mata oleh nasib, tetapi sangat 

dipengaruhi oleh kesungguhan usaha dan kedisiplinan 

belajar yang mereka lakukan. 

Pemahaman ini mendorong tumbuhnya motivasi 

intrinsik, karena siswa menyadari bahwa setiap usaha 

belajar memiliki nilai di sisi Allah sebagai bentuk 

ibadah dan amanah. Dengan demikian, belajar tidak 

lagi dipandang sebagai beban atau kewajiban formal 

semata, tetapi sebagai aktivitas bermakna yang 

berkontribusi terhadap pengembangan diri dan 

peningkatan kualitas keimanan. 

Selain itu, buku ini membantu siswa membangun sikap 

optimis dan pantang menyerah dalam menghadapi 

kesulitan akademik. Ketika kegagalan dipahami sebagai 

bagian dari proses ikhtiar yang perlu dievaluasi, bukan 

sebagai ketentuan takdir yang tidak dapat diubah, siswa 

akan lebih terdorong untuk terus berusaha dan 

memperbaiki strategi belajarnya. Hal ini berdampak 

positif pada penguatan etos belajar dan keberlanjutan 

proses pembelajaran. 

c. Menjadi Bahan Refleksi dalam Pembinaan Karakter 

Belajar 



50 

 

 

 

Buku Manusia, Takdir, dan Usaha Belajar secara 

praktis dapat dijadikan bahan refleksi dalam pembinaan 

karakter belajar siswa, baik oleh guru, maupun siwa itu 

sendiri. Melalui kajian tentang relasi antara takdir, 

usaha, dan doa, buku ini mendorong proses refleksi 

kritis terhadap sikap belajar, seperti kedisiplinan, 

tanggung jawab, kejujuran akademik, dan ketekunan 

dalam menuntut ilmu. 

Refleksi ini membantu siswa menyadari bahwa karakter 

belajar bukan sekadar persoalan kemampuan 

intelektual, tetapi juga berkaitan erat dengan nilai-nilai 

keimanan dan akhlak. Dengan memahami belajar 

sebagai amanah dan ibadah, siswa diarahkan untuk 

mengevaluasi perilaku belajarnya secara berkelanjutan 

dan memperbaikinya sesuai dengan nilai-nilai Islam. 

Bagi gur PAI, buku ini berfungsi sebagai sarana 

reflektif dalam merancang pembinaan karakter belajar 

yang lebih bermakna dan berkelanjutan. Nilai-nilai 

fikih pendidikan yang disajikan dapat dijadikan dasar 

dalam membangun budaya belajar yang positif, religius, 

dan berorientasi pada pengembangan karakter, sehingga 

proses pendidikan tidak hanya menghasilkan capaian 

akademik, tetapi juga membentuk pribadi siswa yang 

beretos belajar tinggi dan bertanggung jawab. 

E. Landasan Teologis dan Normatif 

 

1. Takdir dalam al Qur’an  

Dalam al-Qur’an, takdir dipahami sebagai ketetapan 

Allah yang didasarkan pada ilmu, kehendak, dan 

kebijaksanaan-Nya, namun tidak meniadakan peran dan 



51 

 

 

 

tanggung jawab manusia. Kata takdir berasal dari akar 

kata   ق د ر   yang bermakna mengukur, menentukan, dan 

menetapkan secara proporsional. Hal ini menunjukkan 

bahwa takdir bukanlah ketetapan yang bersifat acak 

atau zalim, melainkan terukur dan penuh hikmah. 

Allah Swt berfirman: 

 

ل قْن اهُ بقِ د رٍ   إنِها كُله ش يْءٍ خ 

 

“Sesungguhnya Kami menciptakan segala sesuatu 

menurut ukuran (takdir).” (QS. al-Qamar [54]: 49) 

Ayat ini menegaskan bahwa seluruh realitas kehidupan 

berada dalam sistem ketetapan Ilahi. Namun, al-Qur’an 

juga menegaskan bahwa perubahan kondisi manusia 

sangat bergantung pada usaha dan pilihan sadar 

manusia itu sendiri, sebagaimana firman Allah: 

ا بأِ نْفسُِهِمْ  تهىَٰ يغُ ي ِرُوا م  ا بقِ وْمٍ ح   إِنه اللَّه  لَ  يغُ ي ِرُ م 

 

“Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan 

suatu kaum sampai mereka mengubah keadaan yang 

ada pada diri mereka sendiri.”(QS. ar-Ra‘d [13]: 11) 

Ayat ini menjadi landasan teologis penting dalam fikih 

pendidikan, bahwa ikhtiar, usaha belajar, dan tanggung 

jawab personal merupakan bagian dari sunnatullah. 

Takdir tidak dipahami sebagai alasan untuk pasif, 

melainkan sebagai kerangka Ilahi yang memberi ruang 

bagi dinamika usaha manusia. 



52 

 

 

 

Al-Qur’an juga menegaskan bahwa Allah Maha 

Mengetahui segala sesuatu sebelum terjadi, namun 

pengetahuan Allah tidak memaksa manusia untuk 

bertindak. Firman Allah swt: 

كُلُّ ش يْءٍ عِند هُ بمِِقْد ارٍ   و 

 

“Dan segala sesuatu di sisi-Nya memiliki ukuran.” 

(QS. ar-Ra‘d [13]: 8) 

Dalam konteks fikih pendidikan, ayat ini mengajarkan 

bahwa potensi, kemampuan, dan keterbatasan manusia 

telah diukur oleh Allah, tetapi pengembangan potensi 

tersebut bergantung pada kesungguhan usaha dan 

proses pembelajaran. 

2.Takdir dalam Perspektif Hadis Nabi saw 

Hadis Nabi Muhammad saw memberikan pemahaman 

yang seimbang antara iman kepada takdir dan 

kewajiban berusaha. Dalam hadis Jibril yang masyhur, 

iman kepada takdir disebut sebagai salah satu rukun 

iman: 

هِ  ش ر ِ يْرِهِ و  تؤُْمِن  باِلْق د رِ خ   و 

 

“Dan engkau beriman kepada takdir, baik dan 

buruknya.”(HR. Muslim) 

Namun, keimanan terhadap takdir tidak dimaksudkan 

untuk melemahkan semangat beramal. Rasulullah saw. 

justru menegaskan pentingnya usaha dan ikhtiar: 

ا خُلِق  ل هُ  لوُا ف كُلٌّ مُي سهرٌ لِم   اعْم 



53 

 

 

 

 

“Beramallah kalian, karena setiap orang akan 

dimudahkan sesuai dengan apa yang ia diciptakan 

untuknya.”(HR. al-Bukhari dan Muslim) 

Hadis ini menegaskan bahwa takdir berjalan seiring 

dengan usaha, bukan menggantikannya. Dalam 

perspektif fikih pendidikan, hadis ini menjadi dasar 

bahwa proses belajar, disiplin, dan kerja keras 

merupakan bagian dari ketaatan kepada sunnatullah, 

bukan penentangan terhadap takdir. 

Pemahaman takdir yang bersumber dari al-Qur’an 

dan Hadis meniscayakan sikap optimis, aktif, dan 

bertanggung jawab dalam kehidupan, termasuk dalam 

aktivitas belajar. Islam tidak mengajarkan fatalisme, 

melainkan tawakal setelah ikhtiar maksimal. 

Rasulullah saw bersabda: 

زْ  لَ  ت عْج  ِ و  اسْت عِنْ باِلِلّه ، و  ا ي نْف عكُ   احْرِصْ ع ل ى م 

 

“Bersungguh-sungguhlah terhadap apa yang 

bermanfaat bagimu, mintalah pertolongan kepada 

Allah, dan janganlah engkau lemah.”(HR. Muslim) 

Hadis ini menjadi prinsip utama dalam fikih pendidikan 

Islam: belajar adalah bentuk ikhtiar, doa adalah bentuk 

pengakuan ketergantungan kepada Allah, dan takdir 

adalah bingkai Ilahi yang memberi makna pada usaha 

tersebut. 

3. Doa sebagai instrumen Perubahan 

Doa dalam fikih pendidikan bukan sekadar aktivitas 

verbal atau ritual spiritual yang terpisah dari realitas 



54 

 

 

 

kehidupan, melainkan merupakan ibadah yang 

merefleksikan kesadaran mendalam manusia akan 

keterbatasan dirinya dan ketergantungan total kepada 

Allah swt. Secara konseptual, doa adalah ekspresi 

penghambaan, pengakuan atas kelemahan manusia, 

sekaligus pernyataan harapan terhadap perubahan 

keadaan. Al-Qur’an menegaskan bahwa doa memiliki 

posisi sentral dalam relasi antara hamba dan Tuhan, 

sebagaimana firman Allah swt: “Berdoalah kepada-Ku, 

niscaya Aku perkenankan bagimu” (QS. Ghafir [40]: 

60). Ayat ini menunjukkan bahwa doa bukan sekadar 

simbol religius, tetapi merupakan sarana yang secara 

normatif diakui sebagai jalan terjadinya perubahan. 

Dalam kerangka teologi Islam, doa memiliki relasi yang 

erat dengan konsep takdir. Islam tidak memposisikan 

takdir sebagai ketetapan statis yang meniadakan peran 

manusia, melainkan sebagai sistem ilahi yang membuka 

ruang bagi usaha, pilihan, dan permohonan manusia. 

Hadis Nabi Muhammad saw yang menyatakan bahwa 

“tidak ada yang dapat menolak takdir kecuali doa” 

(HR. at-Tirmidzi) menegaskan bahwa doa merupakan 

bagian dari mekanisme perubahan yang telah ditetapkan 

oleh Allah sendiri. Dengan demikian, doa tidak 

bertentangan dengan iman kepada takdir, tetapi justru 

menjadi instrumen yang mengaktifkan dinamika takdir 

dalam kehidupan manusia. 

Doa juga tidak dapat dipisahkan dari ikhtiar. Al-Qur’an 

dan Sunnah secara konsisten menolak pemahaman doa 

yang bersifat pasif dan fatalistik. Rasulullah saw 

menegaskan prinsip keseimbangan antara usaha dan 

tawakal melalui sabdanya: “Ikatlah (untamu), 



55 

 

 

 

kemudian bertawakallah” (HR. at-Tirmidzi). Dalam 

konteks ini, doa berfungsi sebagai penguat spiritual 

bagi usaha manusia, bukan sebagai pengganti tindakan 

nyata. Dalam bidang fikih pendidikan, doa menyertai 

proses belajar sebagai sumber motivasi internal, 

ketenangan batin, dan keteguhan sikap dalam 

menghadapi kesulitan akademik. 

Lebih jauh, doa memiliki dimensi psiko-spiritual yang 

signifikan dalam pembentukan kepribadian pembelajar. 

Doa menumbuhkan sikap rendah hati, kesadaran akan 

keterbatasan diri, serta orientasi nilai dalam pencarian 

ilmu. Al-Qur’an mengabadikan doa Nabi Muhammad 

saw: “Ya Tuhanku, tambahkanlah kepadaku ilmu” (QS. 

Ṭāhā [20]: 114), yang menunjukkan bahwa ilmu dalam 

Islam tidak semata-mata hasil kerja rasional, tetapi juga 

anugerah Ilahi yang diperoleh melalui kesungguhan dan 

permohonan. Dalam perspektif fikih pendidikan, doa 

menjadi sarana internalisasi nilai bahwa belajar adalah 

ibadah dan perubahan diri merupakan tujuan utama 

pendidikan Islam. 

Doa juga memiliki implikasi sosial yang luas. Ketika 

doa dipahami sebagai kesadaran moral dan komitmen 

perubahan, ia mendorong lahirnya tanggung jawab 

personal dan sosial. Al-Qur’an memerintahkan agar doa 

dilakukan dengan penuh kerendahan hati dan 

kesungguhan, sebagaimana firman Allah Swt: 

“Berdoalah kepada Tuhanmu dengan rendah hati dan 

suara yang lembut” (QS. al-A‘raf [7]: 55). Dalam 

konteks fikih pendidikan, doa berfungsi sebagai 

instrumen pembentukan karakter, menanamkan nilai 

kesabaran, kejujuran, dan etos kerja, sehingga 



56 

 

 

 

perubahan yang dihasilkan tidak hanya bersifat 

individual, tetapi juga berkontribusi pada transformasi 

sosial. 

Dengan demikian, doa dalam Islam dapat dipahami 

sebagai instrumen perubahan yang bersifat integral, 

menghubungkan dimensi teologis, psikologis, dan 

praktis dalam kehidupan manusia. Dalam kerangka 

fikih pendidikan, doa bukan sekadar pelengkap proses 

belajar, melainkan bagian dari struktur usaha yang 

membentuk kesadaran, motivasi, dan orientasi nilai 

siswa dalam meraih perubahan dan kemajuan hidupnya. 

4. Ikhtiar dan Tanggung Jawab Manusia 

Ikhtiar dalam Islam merupakan manifestasi nyata 

dari tanggung jawab manusia sebagai makhluk berakal 

dan bermoral. Secara konseptual, ikhtiar dipahami 

sebagai kesungguhan usaha manusia dalam memilih, 

merencanakan, dan melakukan tindakan untuk 

mencapai tujuan tertentu, dengan kesadaran bahwa 

setiap pilihan akan dimintai pertanggungjawaban. Al-

Qur’an menegaskan bahwa manusia tidak diciptakan 

sebagai makhluk pasif yang sepenuhnya digerakkan 

oleh takdir, melainkan sebagai subjek yang diberi 

kemampuan berpikir dan bertindak. Prinsip ini 

tercermin dalam firman Allah Swt: “Dan bahwa 

manusia tidak memperoleh selain apa yang telah 

diusahakannya” (QS. an-Najm [53]: 39), yang 

menegaskan korelasi langsung antara usaha dan hasil. 



57 

 

 

 

Dalam perspektif teologi Islam, ikhtiar tidak 

bertentangan dengan takdir, tetapi justru merupakan 

bagian dari ketetapan Allah itu sendiri. Allah 

menetapkan hukum sebab-akibat (sunnatullah) yang 

mengharuskan manusia berusaha untuk memperoleh 

hasil. Pengetahuan Allah terhadap segala sesuatu tidak 

meniadakan kebebasan manusia dalam memilih, 

melainkan menjadi bingkai ilahi yang mengatur 

keteraturan kehidupan. Oleh karena itu, setiap 

kegagalan atau keberhasilan tidak dilepaskan dari 

kualitas usaha yang dilakukan manusia, sekaligus dari 

kehendak Allah yang Maha Bijaksana. 

Al-Qur’an juga menegaskan bahwa tanggung jawab 

manusia bersifat personal dan tidak dapat dialihkan 

kepada orang lain. Setiap individu memikul 

konsekuensi atas pilihan dan tindakannya sendiri, 

sebagaimana firman Allah Swt: “Setiap jiwa 

bertanggung jawab atas apa yang telah diperbuatnya” 

(QS. al-Muddatsir [74]: 38). Prinsip ini memiliki 

implikasi yang sangat kuat dalam pendidikan Islam, 

karena menanamkan kesadaran bahwa proses belajar, 

kedisiplinan, dan pengembangan diri merupakan 

tanggung jawab personal siswa, bukan semata-mata 

hasil faktor eksternal. 

Hadis Nabi Muhammad saw memperkuat konsep 

tanggung jawab ini dengan menegaskan bahwa manusia 

adalah pemimpin atas dirinya dan akan dimintai 

pertanggungjawaban atas apa yang dipimpinnya. Sabda 

beliau: “Setiap kalian adalah pemimpin dan setiap 

kalian akan dimintai pertanggungjawaban atas 

kepemimpinannya” (HR. al-Bukhari dan Muslim). 



58 

 

 

 

Dalam konteks pendidikan, hadis ini mengandung 

makna bahwa siswa bertanggung jawab atas sikap, 

usaha, dan kesungguhannya dalam menuntut ilmu, 

sementara guru bertanggung jawab membimbing dan 

memfasilitasi proses tersebut secara etis dan 

profesional. 

Ikhtiar juga memiliki dimensi moral yang menuntut 

kesungguhan, kejujuran, dan konsistensi. Islam tidak 

membenarkan sikap menyerah atau menyalahkan takdir 

atas kegagalan yang disebabkan oleh kelalaian dan 

kemalasan. Rasulullah saw mendorong umatnya untuk 

bersikap proaktif dan optimis, sebagaimana sabdanya: 

“Mukmin yang kuat lebih dicintai Allah daripada 

mukmin yang lemah” (HR. Muslim). Kekuatan yang 

dimaksud tidak hanya bersifat fisik, tetapi juga mental, 

intelektual, dan spiritual, yang semuanya tercermin 

dalam etos ikhtiar yang tinggi. 

Dalam kerangka fikih pendidikan, ikhtiar diposisikan 

sebagai fondasi etos belajar dan pembentukan karakter. 

Proses pendidikan dipahami bukan sekadar transfer 

pengetahuan, tetapi sebagai arena pembiasaan tanggung 

jawab, disiplin, dan kesadaran moral.Siswa didorong 

untuk memahami bahwa keberhasilan akademik dan 

pembentukan kepribadian tidak lahir secara instan, 

melainkan melalui proses panjang yang menuntut 

kesungguhan usaha dan komitmen berkelanjutan. 

Dengan demikian, ikhtiar dan tanggung jawab 

manusia merupakan dua konsep yang tidak terpisahkan 

dalam ajaran Islam. Keduanya menegaskan bahwa 

manusia memiliki peran aktif dalam membentuk masa 



59 

 

 

 

depannya, sekaligus akan dimintai pertanggungjawaban 

atas setiap pilihan dan usaha yang dilakukan. Dalam 

perspektif fikih pendidikan, pemahaman ini menjadi 

dasar teologis dan pedagogis untuk menumbuhkan 

siswa yang mandiri, bertanggung jawab, dan memiliki 

etos belajar yang kuat, tanpa terjebak pada sikap 

fatalistik yang melemahkan daya juang dan kreativitas. 

5. Prinsip Perubahan Diri dalam Islam 

Prinsip perubahan diri dalam Islam berakar kuat pada 

ajaran al-Qur’an yang menempatkan manusia sebagai 

subjek aktif dalam proses transformasi hidupnya. Salah 

satu ayat yang paling fundamental dalam menjelaskan 

prinsip ini adalah firman Allah Swt dalam QS. ar-Ra‘d 

ayat 11: “Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah 

keadaan suatu kaum sampai mereka mengubah 

keadaan yang ada pada diri mereka sendiri.” Ayat ini 

menegaskan bahwa perubahan sosial, moral, dan 

personal tidak terjadi secara otomatis atau semata-mata 

karena kehendak Ilahi tanpa keterlibatan manusia, 

melainkan mensyaratkan adanya kesadaran, kemauan, 

dan tindakan nyata dari individu maupun komunitas. 

Ayat tersebut menunjukkan bahwa Islam menolak 

pemahaman deterministik yang memandang manusia 

sebagai makhluk pasif yang sepenuhnya ditentukan 

oleh nasib. Sebaliknya, al-Qur’an menegaskan adanya 

relasi kausal antara perubahan internal dan perubahan 

eksternal. Perubahan yang dimaksud mencakup dimensi 

keyakinan, cara berpikir, sikap mental, dan perilaku 

nyata. Dengan demikian, perubahan diri dalam Islam 

dimulai dari transformasi batin yang kemudian 

diwujudkan dalam tindakan konkret. Prinsip ini sejalan 



60 

 

 

 

dengan konsep sunnatullah, yaitu hukum sebab-akibat 

yang ditetapkan Allah sebagai mekanisme perubahan 

dalam kehidupan manusia. 

Dalam perspektif teologi Islam, ayat ini tidak 

menafikan peran Allah dalam menentukan perubahan, 

tetapi justru menegaskan bahwa kehendak Allah 

bekerja melalui usaha manusia. Perubahan yang terjadi 

merupakan hasil interaksi antara ikhtiar manusia dan 

kehendak Ilahi. Oleh karena itu, Islam memandang 

usaha untuk memperbaiki diri sebagai bagian dari 

ketaatan kepada Allah, bukan sebagai bentuk 

penentangan terhadap takdir. Prinsip ini memperkuat 

pemahaman bahwa iman kepada takdir harus 

melahirkan sikap optimis, proaktif, dan bertanggung 

jawab. 

Implikasi prinsip perubahan diri ini sangat relevan 

dalam konteks fikih pendidikan. Proses pendidikan 

tidak dipahami sekadar sebagai transfer pengetahuan 

dari guru siswa, tetapi sebagai proses pembentukan 

kesadaran dan kemauan untuk berubah. Siswa didorong 

untuk mengembangkan motivasi intrinsik, disiplin diri, 

dan etos belajar sebagai prasyarat terjadinya perubahan 

kualitas diri. Dengan demikian, keberhasilan 

pendidikan tidak hanya ditentukan oleh kurikulum dan 

metode, tetapi juga oleh kesiapan internal siswa untuk 

melakukan perubahan. 

QS. ar-Ra‘d ayat 11 juga mengandung pesan sosial 

yang kuat. Ayat ini menegaskan bahwa kemajuan atau 

kemunduran suatu masyarakat sangat bergantung pada 

kualitas moral dan kesadaran kolektif anggotanya. 



61 

 

 

 

Perubahan sosial yang berkelanjutan hanya dapat 

terwujud apabila individu-individu dalam masyarakat 

bersedia melakukan evaluasi diri dan perbaikan 

berkelanjutan. Dalam konteks ini, fikih pendidikan 

memiliki peran strategis sebagai sarana transformasi 

sosial melalui pembentukan individu yang berilmu, 

berakhlak, dan bertanggung jawab. 

Dengan demikian, prinsip perubahan diri dalam Islam 

sebagaimana ditegaskan dalam QS. ar-Ra‘d ayat 11 

merupakan landasan teologis dan pedagogis yang 

menempatkan manusia sebagai agen perubahan. Prinsip 

ini menegaskan bahwa perubahan bukanlah hasil 

kebetulan atau semata-mata takdir yang tidak dapat 

diubah, melainkan buah dari kesadaran, usaha, dan 

komitmen untuk memperbaiki diri. Dalam kerangka 

fikih pendidikan, ayat ini menjadi dasar normatif untuk 

menumbuhkan etos belajar, tanggung jawab personal, 

dan orientasi perbaikan berkelanjutan dalam kehidupan 

individu dan masyarakat. 

F.Kerangka Pemikiran 

 

1. Manusia Sebagai subjek Pendidikan 

Dalam perspektif fikih Pendidikan, manusia diposisikan 

sebagai subjek pendidikan, bukan sekadar objek yang 

pasif menerima pengaruh dari luar. Pemahaman ini 

berangkat dari pandangan antropologis Islam yang 

menegaskan bahwa manusia diciptakan dengan potensi 

akal, hati, dan kehendak yang memungkinkan dirinya 

untuk berpikir, memilih, dan bertindak secara sadar. Al-

Qur’an menggambarkan manusia sebagai makhluk 

yang dimuliakan dan diberi amanah, sebagaimana 



62 

 

 

 

firman Allah Swt: “Dan sungguh, Kami telah 

memuliakan anak cucu Adam” (QS. al-Isra’ [17]: 70). 

Kemuliaan ini menjadi dasar teologis bahwa manusia 

memiliki kapasitas untuk mengembangkan diri melalui 

proses pendidikan. 

Sebagai subjek pendidikan, manusia memiliki peran 

aktif dalam menentukan arah dan keberhasilan proses 

belajarnya. Fikih Pendidikan dalam Islam tidak 

dimaknai sebagai proses pemaksaan atau indoktrinasi, 

melainkan sebagai proses pendampingan yang 

membantu manusia mengaktualisasikan potensi 

fitrahnya. Fitrah manusia mencakup kecenderungan 

kepada kebenaran, kemampuan berpikir rasional, serta 

kesiapan menerima nilai-nilai moral dan spiritual. Oleh 

karena itu, keberhasilan pendidikan sangat bergantung 

pada keterlibatan aktif siswa dalam proses belajar, 

termasuk kesadaran, motivasi, dan tanggung jawab 

personal. 

Pandangan ini sejalan dengan prinsip ikhtiar dan 

tanggung jawab manusia dalam Islam. Al-Qur’an 

menegaskan bahwa manusia bertanggung jawab atas 

apa yang diusahakannya, sebagaimana firman Allah 

Swt: “Dan bahwa manusia tidak memperoleh selain 

apa yang telah diusahakannya” (QS. an-Najm [53]: 

39). Ayat ini menegaskan bahwa proses belajar dan 

perubahan diri tidak dapat sepenuhnya diserahkan 

kepada faktor eksternal, seperti guru atau lingkungan, 

melainkan memerlukan kesungguhan dan partisipasi 

aktif dari siswa sebagai subjek pendidikan. 



63 

 

 

 

Dalam kerangka fikih pendidikan, memposisikan 

manusia sebagai subjek pendidikan memiliki implikasi 

pedagogis yang penting. Pendidik tidak hanya berperan 

sebagai penyampai materi, tetapi sebagai fasilitator, 

pembimbing, dan teladan yang membantu siswa 

memahami makna belajar dan tujuan pendidikan. 

Sementara itu, siswa dipandang sebagai individu yang 

memiliki kapasitas reflektif dan kemampuan 

mengambil keputusan, sehingga perlu diberi ruang 

untuk bertanya, berpikir kritis, dan mengembangkan 

potensi dirinya secara bertahap. 

Pemahaman manusia sebagai subjek pendidikan juga 

berkaitan erat dengan konsep perubahan diri dalam 

Islam. Proses pendidikan diarahkan untuk mendorong 

kesadaran internal siswa agar mampu melakukan 

perbaikan diri secara berkelanjutan. Prinsip ini sejalan 

dengan firman Allah Swt dalam QS. ar-Ra‘d ayat 11 

yang menegaskan bahwa perubahan keadaan 

bergantung pada perubahan internal manusia. Dengan 

demikian, pendidikan Islam bertujuan membentuk 

manusia yang tidak hanya cerdas secara intelektual, 

tetapi juga memiliki kesadaran moral dan spiritual 

untuk terus berkembang. 

Dengan menempatkan manusia sebagai subjek 

pendidikan, Islam menegaskan bahwa pendidikan 

adalah proses humanisasi yang menghormati martabat, 

kebebasan, dan tanggung jawab manusia. Dalam 

kerangka pemikiran fikih pendidikan, pandangan ini 

menjadi dasar konseptual untuk merumuskan strategi 

pembelajaran yang partisipatif, kontekstual, dan 

berorientasi pada pembentukan manusia yang beriman, 



64 

 

 

 

berilmu, dan berakhlak mulia, serta mampu menjadi 

agen perubahan dalam kehidupan pribadi dan sosialnya. 

2. Takdir sebagai ketetapan dinamis 

Takdir dalam Fikih Pendidikan tidak dipahami sebagai 

ketetapan statis yang membelenggu kebebasan dan 

peran manusia, melainkan sebagai ketetapan ilahi yang 

bersifat dinamis dan berjalan seiring dengan usaha, 

pilihan, serta doa manusia. Pemahaman ini berangkat 

dari prinsip bahwa Allah Swt menetapkan segala 

sesuatu dengan ukuran dan hikmah, namun sekaligus 

membuka ruang bagi keterlibatan manusia sebagai 

subjek yang bertindak dalam batas-batas ketetapan 

tersebut. Al-Qur’an menegaskan bahwa segala sesuatu 

diciptakan dengan ketentuan yang terukur, sebagaimana 

firman Allah Swt: “Sesungguhnya Kami menciptakan 

segala sesuatu menurut ukuran (takdir)” (QS. al-

Qamar [54]: 49). Ayat ini menunjukkan adanya 

keteraturan ilahi, namun tidak mengindikasikan 

penafian terhadap peran manusia. 

Sifat dinamis takdir tercermin dari hubungan erat antara 

ketetapan Allah dan ikhtiar manusia.Fikih Pendidikan 

mengajarkan bahwa perubahan kondisi hidup, baik 

secara personal maupun sosial, tidak terjadi tanpa 

sebab. Allah menetapkan hukum sebab-akibat sebagai 

sunnatullah yang mengatur jalannya kehidupan. Dalam 

kerangka ini, usaha manusia menjadi bagian dari sistem 

takdir itu sendiri. Prinsip ini ditegaskan dalam firman 

Allah Swt: “Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah 

keadaan suatu kaum sampai mereka mengubah 

keadaan yang ada pada diri mereka sendiri” (QS. ar-

Ra‘d [13]: 11). Ayat ini menegaskan bahwa perubahan 



65 

 

 

 

merupakan hasil interaksi antara kehendak Allah dan 

tindakan manusia. 

Dalam perspektif teologi Islam, konsep takdir yang 

dinamis juga ditegaskan melalui peran doa sebagai 

instrumen perubahan. Hadis Nabi Muhammad saw 

menyatakan bahwa doa dapat menolak takdir, yang 

menunjukkan bahwa Allah telah menetapkan doa 

sebagai salah satu sebab terjadinya perubahan. Dengan 

demikian, takdir bukanlah keputusan final yang 

tertutup, melainkan ketetapan yang terbuka terhadap 

perubahan melalui mekanisme yang telah ditetapkan 

Allah sendiri. Pemahaman ini menolak sikap fatalistik 

yang memandang kegagalan atau keterbatasan sebagai 

nasib yang tidak dapat diubah. 

Implikasi konsep takdir sebagai ketetapan dinamis 

sangat signifikan dalam konteks fikih pendidikan. 

Pendidikan dipahami sebagai proses ikhtiar yang berada 

dalam bingkai takdir, bukan aktivitas yang berdiri di 

luar kehendak Allah. Keberhasilan belajar tidak semata-

mata ditentukan oleh bakat bawaan atau “nasib” siswa, 

tetapi oleh kesungguhan usaha, ketekunan, dan strategi 

belajar yang dilakukan secara berkelanjutan. Dengan 

demikian, siswa didorong untuk memiliki etos belajar 

yang tinggi dan keyakinan bahwa perubahan dan 

peningkatan kualitas diri selalu mungkin terjadi. 

Dalam kerangka fikih pendidikan, pemahaman takdir 

yang dinamis menumbuhkan sikap optimis, 

bertanggung jawab, dan proaktif. Siswa diajarkan untuk 

tidak menjadikan takdir sebagai alasan untuk pasif atau 

menyerah, tetapi sebagai dasar teologis untuk terus 



66 

 

 

 

berusaha dan berdoa. Takdir dipahami sebagai horizon 

ilahi yang memberi makna pada usaha manusia, 

sementara usaha itu sendiri menjadi jalan yang sah dan 

diperintahkan untuk meraih perubahan dan 

keberhasilan. 

Dengan demikian, takdir sebagai ketetapan dinamis 

merupakan konsep kunci dalam membangun paradigma 

fikih pendidikan yang membebaskan dan 

memberdayakan. Konsep ini menegaskan bahwa iman 

kepada takdir harus melahirkan etos ikhtiar, kesadaran 

tanggung jawab, dan komitmen terhadap perubahan 

diri. Dalam kerangka pemikiran fikih pendidikan, 

pandangan ini menjadi fondasi teologis yang kuat untuk 

menolak fatalisme dan menegaskan pendidikan sebagai 

proses aktif pembentukan manusia yang beriman, 

berilmu, dan berdaya. 

3. Usaha belajar sebagai ketetapan syari’i 

Usaha belajar dalam Islam tidak dipandang semata-

mata sebagai aktivitas pilihan atau kebutuhan 

pragmatis, melainkan sebagai bagian dari ketetapan 

syar‘i yang mengikat setiap Muslim sesuai dengan 

kapasitas dan perannya. Islam menempatkan pencarian 

ilmu sebagai kewajiban yang memiliki dasar normatif 

yang kuat dalam al-Qur’an dan Sunnah. Hal ini 

menunjukkan bahwa usaha belajar bukan hanya 

tuntutan rasional, tetapi juga perintah agama yang 

berada dalam koridor hukum syariat. Dengan demikian, 

belajar diposisikan sebagai bentuk ibadah dan ketaatan 

kepada Allah Swt. 



67 

 

 

 

Al-Qur’an memberikan legitimasi teologis yang jelas 

terhadap kewajiban belajar dengan mengangkat derajat 

orang-orang berilmu. Allah Swt berfirman: “Allah akan 

meninggikan orang-orang yang beriman di antara 

kamu dan orang-orang yang diberi ilmu beberapa 

derajat” (QS. al-Mujādilah [58]: 11). Ayat ini 

menunjukkan bahwa ilmu diperoleh melalui proses, dan 

proses tersebut meniscayakan adanya usaha yang 

sungguh-sungguh. Dalam perspektif fikih, kewajiban 

menuntut ilmu termasuk dalam kategori kewajiban 

syar‘i yang disesuaikan dengan kebutuhan dan 

kemaslahatan umat, baik bersifat individual (fard ‘ayn) 

maupun kolektif (fard kifayah). 

Hadis Nabi Muhammad saw juga menegaskan dimensi 

kewajiban usaha belajar dengan menyatakan bahwa 

menuntut ilmu adalah kewajiban bagi setiap Muslim. 

Kewajiban ini tidak berhenti pada niat atau keinginan, 

tetapi menuntut realisasi dalam bentuk ikhtiar nyata, 

seperti kesungguhan, kedisiplinan, dan ketekunan 

dalam proses belajar. Dalam konteks ini, usaha belajar 

dipahami sebagai bagian dari amal yang akan dimintai 

pertanggungjawaban, sejalan dengan prinsip bahwa 

setiap perbuatan manusia berada dalam penilaian 

hukum syariat. 

Memahami usaha belajar sebagai ketetapan syar‘i juga 

berarti menempatkan aktivitas belajar dalam kerangka 

sebab-akibat yang sah secara agama. Islam 

mengajarkan bahwa hasil tidak dapat dipisahkan dari 

usaha, dan keberhasilan tidak datang tanpa proses. 

Prinsip ini ditegaskan dalam firman Allah Swt: “Dan 

bahwa manusia tidak memperoleh selain apa yang 



68 

 

 

 

telah diusahakannya” (QS. an-Najm [53]: 39). Ayat ini 

menegaskan bahwa usaha belajar merupakan sebab 

yang secara syar‘i dan rasional diakui untuk 

memperoleh ilmu dan perubahan diri. 

Dalam kerangka fikih pendidikan, usaha belajar sebagai 

ketetapan syar‘i memiliki implikasi pedagogis dan 

moral yang penting. Siswa dipandang sebagai subjek 

yang memiliki kewajiban agama untuk belajar, 

sementara guru berkewajiban memfasilitasi dan 

membimbing proses tersebut secara bertanggung jawab. 

Kegagalan dalam belajar tidak semata-mata dilihat 

sebagai keterbatasan kemampuan, tetapi juga perlu 

dievaluasi dari aspek kesungguhan usaha dan 

pemenuhan kewajiban syar‘i dalam menuntut ilmu. 

Dengan demikian, usaha belajar sebagai ketetapan 

syar‘i menegaskan bahwa pendidikan dalam Islam 

bukan aktivitas netral atau opsional, melainkan bagian 

integral dari sistem nilai dan hukum Islam. Pemahaman 

ini mendorong lahirnya etos belajar yang kuat, disiplin, 

dan berorientasi ibadah. Dalam kerangka pemikiran 

fikih pendidikan, konsep ini menjadi dasar normatif 

untuk membangun kesadaran bahwa belajar adalah 

jalan sah yang diperintahkan syariat untuk meraih 

perubahan, kemajuan, dan kemuliaan hidup di dunia 

dan akhirat. 

4. Doa sebagai penguat spritula usaha 

Doa dalam Islam memiliki fungsi strategis sebagai 

penguat spiritual bagi setiap usaha manusia, termasuk 

usaha belajar dan pengembangan diri. Doa tidak 

diposisikan sebagai pengganti ikhtiar, melainkan 



69 

 

 

 

sebagai energi batin yang menopang, mengarahkan, dan 

memurnikan usaha agar tetap berada dalam koridor 

nilai-nilai ketuhanan. Dalam perspektif fikih 

pendidikan, doa menjadi sarana integratif yang 

menghubungkan dimensi spiritual dengan aktivitas 

rasional dan praktis manusia, sehingga usaha yang 

dilakukan tidak hanya berorientasi pada hasil, tetapi 

juga bernilai ibadah. 

Al-Qur’an menegaskan bahwa doa merupakan bentuk 

penghambaan yang diperintahkan secara langsung oleh 

Allah Swt, sebagaimana firman-Nya: “Berdoalah 

kepada-Ku, niscaya Aku perkenankan bagimu” (QS. 

Ghafir [40]: 60). Ayat ini menunjukkan bahwa doa 

memiliki kedudukan normatif dalam Islam dan menjadi 

bagian dari mekanisme ilahi dalam mengiringi usaha 

manusia. Dalam konteks usaha belajar, doa 

menghadirkan kesadaran bahwa keberhasilan tidak 

hanya ditentukan oleh kecerdasan dan kerja keras, 

tetapi juga oleh pertolongan dan keberkahan dari Allah 

Swt. 

Sebagai penguat spiritual, doa berfungsi menumbuhkan 

ketenangan batin, optimisme, dan keteguhan hati dalam 

menghadapi kesulitan. Proses belajar sering kali 

diwarnai oleh kegagalan, kelelahan, dan keterbatasan, 

yang apabila tidak diimbangi dengan kekuatan spiritual 

dapat melemahkan motivasi. Doa menjadi sarana 

internal untuk menjaga kestabilan emosi dan keyakinan 

diri, sekaligus menghindarkan manusia dari 

keputusasaan. Rasulullah saw mendorong umatnya 

untuk bersungguh-sungguh dalam usaha sambil 

memohon pertolongan kepada Allah, sebagaimana 



70 

 

 

 

sabdanya: “Bersungguh-sungguhlah terhadap apa yang 

bermanfaat bagimu, mintalah pertolongan kepada 

Allah, dan janganlah engkau lemah” (HR. Muslim). 

Dalam kerangka teologis Islam, doa juga berfungsi 

sebagai pengakuan atas keterbatasan manusia dan 

penyerahan hasil akhir kepada Allah. Kesadaran ini 

melahirkan sikap tawakal yang benar, yaitu ketenangan 

setelah ikhtiar maksimal, bukan sikap pasif sebelum 

berusaha. Dengan demikian, doa memperkuat dimensi 

etis usaha manusia, karena mencegah sikap sombong 

atas keberhasilan dan mengajarkan kesabaran serta 

keikhlasan dalam menghadapi kegagalan. 

Dalam konteks pendidikan Islam, doa sebagai penguat 

spiritual usaha memiliki implikasi pembentukan 

karakter. Siswa yang dibiasakan berdoa dalam proses 

belajar akan tumbuh dengan kesadaran bahwa ilmu 

adalah amanah dan anugerah Allah yang harus 

diupayakan secara sungguh-sungguh dan digunakan 

secara bertanggung jawab. Doa membentuk orientasi 

belajar yang tidak semata-mata berorientasi prestasi 

duniawi, tetapi juga nilai keberkahan, kemanfaatan, dan 

pengabdian. 

Dengan demikian, doa sebagai penguat spiritual usaha 

menempati posisi penting dalam kerangka pemikiran 

fikih pendidikan. Doa mengintegrasikan dimensi iman, 

ikhtiar, dan tawakal dalam satu kesatuan yang utuh, 

sehingga usaha belajar tidak hanya melahirkan 

keberhasilan akademik, tetapi juga membentuk 

kepribadian yang kokoh secara spiritual dan moral. 

Dalam perspektif ini, doa menjadi sumber kekuatan 



71 

 

 

 

batin yang menghidupkan usaha, menjaga konsistensi, 

dan mengarahkan manusia menuju perubahan diri yang 

bermakna dan berkelanjutan. 

5. Output pendidikan perubahan dan kualitas hidup 

Output pendidikan dalam perspektif Islam tidak semata-

mata diukur dari capaian akademik atau penguasaan 

pengetahuan kognitif, tetapi dari sejauh mana 

pendidikan mampu melahirkan perubahan nyata dalam 

diri manusia dan meningkatkan kualitas hidupnya 

secara menyeluruh. Pendidikan dipahami sebagai 

proses transformasi yang mengintegrasikan aspek 

intelektual, moral, spiritual, dan sosial, sehingga hasil 

akhirnya adalah terbentuknya manusia yang beriman, 

berilmu, berakhlak, dan mampu menjalani kehidupan 

secara bermakna dan bertanggung jawab. 

Perubahan yang dihasilkan oleh pendidikan Islam 

bersifat internal dan eksternal. Secara internal, 

pendidikan membentuk cara berpikir, sikap mental, dan 

kesadaran moral siswa. Proses belajar yang dijalani 

dengan ikhtiar, doa, dan tanggung jawab melahirkan 

pribadi yang disiplin, percaya diri, dan memiliki 

orientasi perbaikan diri secara berkelanjutan. Perubahan 

internal inilah yang menjadi fondasi utama bagi 

peningkatan kualitas hidup, karena Islam memandang 

bahwa perubahan kondisi lahiriah berawal dari 

transformasi batin manusia, sebagaimana ditegaskan 

dalam prinsip al-Qur’an tentang perubahan diri. 

Secara eksternal, output pendidikan tercermin dalam 

kemampuan individu untuk berkontribusi secara positif 

dalam kehidupan sosial. Pendidikan yang berhasil 



72 

 

 

 

melahirkan manusia yang produktif, mampu 

memecahkan masalah, serta memiliki kepedulian sosial 

yang tinggi. Ilmu yang diperoleh tidak berhenti pada 

tataran teoritis, tetapi diwujudkan dalam tindakan nyata 

yang membawa kemaslahatan bagi diri sendiri, 

keluarga, dan masyarakat. Dengan demikian, kualitas 

hidup tidak hanya diukur dari kesejahteraan material, 

tetapi juga dari kualitas relasi sosial, etika kerja, dan 

tanggung jawab sosial. 

Dalam kerangka fikih pendidikan, peningkatan kualitas 

hidup dipahami sebagai tujuan syar‘i dari proses 

pendidikan. Pendidikan diarahkan untuk membantu 

manusia menjalani kehidupan yang baik (ḥayāt 

ṭayyibah), yaitu kehidupan yang seimbang antara 

kebutuhan duniawi dan ukhrawi. Allah Swt 

menjanjikan kehidupan yang baik bagi mereka yang 

beriman dan beramal saleh, yang menunjukkan bahwa 

kualitas hidup dalam Islam sangat terkait dengan 

kualitas iman, ilmu, dan amal. Oleh karena itu, output 

pendidikan yang ideal adalah lahirnya manusia yang 

mampu mengelola potensi dirinya secara optimal dalam 

koridor nilai-nilai Islam. 

Output pendidikan juga berkaitan erat dengan 

kemandirian dan kemampuan adaptasi manusia dalam 

menghadapi perubahan zaman. Pendidikan yang 

berorientasi pada perubahan diri membekali siswa 

dengan kemampuan belajar sepanjang hayat, 

keterampilan berpikir kritis, dan ketangguhan mental. 

Hal ini memungkinkan individu untuk terus 

meningkatkan kualitas hidupnya meskipun berada 

dalam situasi yang dinamis dan penuh tantangan. 



73 

 

 

 

Dalam konteks ini, pendidikan menjadi sarana 

pemberdayaan yang membebaskan manusia dari 

ketergantungan dan sikap pasrah yang tidak produktif. 

Dengan demikian, output pendidikan dalam perspektif 

Islam bermuara pada terwujudnya perubahan diri yang 

berkelanjutan dan peningkatan kualitas hidup yang 

holistik. Pendidikan tidak hanya menghasilkan manusia 

yang cerdas secara intelektual, tetapi juga matang 

secara moral dan kokoh secara spiritual. Dalam 

kerangka pemikiran fikih pendidikan, output inilah 

yang menjadi indikator keberhasilan pendidikan, yaitu 

ketika proses belajar mampu mengantarkan manusia 

menjadi pribadi yang lebih baik, lebih bermakna, dan 

lebih bermanfaat bagi kehidupan dirinya dan 

masyarakat luas. 

G.Penegasan Istilah Kuci 

 

1. Manusia 

Yang dimaksud dengan manusia dalam kajian ini 

adalah makhluk ciptaan Allah Swt. yang memiliki 

dimensi jasmani dan rohani, dianugerahi akal, 

kehendak, serta potensi belajar, sehingga ia mampu 

memahami, memilih, dan mempertanggungjawabkan 

setiap perbuatannya. Manusia tidak hanya dipahami 

sebagai objek pasif dari ketentuan takdir, tetapi sebagai 

subjek aktif yang diberi amanah untuk berikhtiar, 

berusaha, dan mengembangkan dirinya melalui proses 

pendidikan. 

Dalam perspektif fikih pendidikan, manusia diposisikan 

sebagai mukallaf, yakni individu yang telah memenuhi 



74 

 

 

 

syarat untuk menerima beban hukum syariat. Dengan 

status ini, manusia dituntut untuk menjalankan 

kewajiban belajar, berusaha meningkatkan kualitas diri, 

serta mengoptimalkan potensi yang telah 

dianugerahkan Allah Swt. Pendidikan, dengan 

demikian, menjadi sarana utama bagi manusia untuk 

mewujudkan peran kekhalifahannya di muka bumi 

melalui usaha sadar, terarah, dan bernilai ibadah. 

Penegasan istilah manusia ini menegaskan bahwa 

seluruh pembahasan tentang takdir, usaha belajar, dan 

doa dalam penelitian/buku ini selalu berangkat dari 

pemahaman manusia sebagai makhluk yang 

bertanggung jawab, dinamis, dan memiliki peluang 

perubahan menuju kualitas hidup yang lebih baik 

melalui ikhtiar yang sungguh-sungguh dan pertolongan 

Allah Swt.. 

2. Takdir 

Yang dimaksud dengan takdir dalam kajian ini adalah 

ketetapan Allah Swt. yang mencakup seluruh aspek 

kehidupan manusia, baik yang bersifat tetap maupun 

yang terbuka terhadap perubahan melalui ikhtiar dan 

doa. Takdir tidak dipahami sebagai ketentuan yang 

bersifat fatalistik dan meniadakan peran manusia, 

melainkan sebagai sistem ketetapan ilahi yang berjalan 

seiring dengan hukum sebab-akibat (sunnatullah). 

Dalam perspektif fikih pendidikan, takdir diposisikan 

sebagai ketentuan Allah Swt. yang memberi ruang bagi 

usaha manusia, khususnya dalam proses belajar. 

Keberhasilan atau kegagalan dalam pendidikan tidak 

semata-mata ditentukan oleh takdir dalam arti pasrah 



75 

 

 

 

tanpa usaha, tetapi merupakan hasil interaksi antara 

kehendak Allah Swt., ikhtiar manusia, dan doa yang 

menyertainya. Dengan demikian, usaha belajar itu 

sendiri merupakan bagian dari takdir yang disyariatkan 

dan diperintahkan. 

Penegasan istilah takdir dalam buku ini menegaskan 

bahwa pemahaman yang benar tentang takdir akan 

melahirkan sikap optimis, tanggung jawab, dan etos 

belajar yang tinggi. Takdir dipahami sebagai dorongan 

untuk berusaha secara maksimal, bukan alasan untuk 

bermalas-malasan, sehingga pendidikan menjadi sarana 

perubahan diri dan peningkatan kualitas hidup sesuai 

dengan kehendak dan ridha Allah Swt. 

3. Usaha belajar 

Yang dimaksud dengan usaha belajar dalam kajian ini 

adalah segala bentuk ikhtiar sadar, terencana, dan 

berkesinambungan yang dilakukan oleh siswa dalam 

proses memperoleh pengetahuan, keterampilan, dan 

pembentukan sikap. Usaha belajar mencakup aktivitas 

fisik, intelektual, dan spiritual, seperti kesungguhan 

mengikuti pembelajaran, kedisiplinan, ketekunan, 

pengelolaan waktu, serta kesediaan untuk terus 

memperbaiki diri dalam menghadapi kesulitan belajar. 

Dalam perspektif fikih pendidikan, usaha belajar 

dipandang sebagai kewajiban syar‘i dan bagian dari 

amal saleh. Belajar bukan hanya aktivitas akademik, 

tetapi juga bentuk ketaatan kepada Allah Swt. apabila 

dilandasi niat yang benar dan dilakukan sesuai dengan 

nilai-nilai Islam. Oleh karena itu, usaha belajar tidak 

dapat dipisahkan dari konsep takdir dan doa, karena 



76 

 

 

 

ikhtiar manusia merupakan sebab yang disyariatkan 

dalam meraih keberhasilan yang telah ditetapkan Allah 

Swt. 

Penegasan istilah usaha belajar dalam buku ini 

menegaskan bahwa keberhasilan pendidikan sangat 

ditentukan oleh kualitas ikhtiar yang dilakukan oleh 

siswa, dengan bimbingan guru dan dukungan 

lingkungan. Usaha belajar dipahami sebagai wujud 

tanggung jawab manusia dalam memanfaatkan potensi 

yang dianugerahkan Allah Swt., sekaligus sebagai jalan 

perubahan diri menuju peningkatan kualitas hidup yang 

lebih baik dan bermakna. 

4. Fikih pendidikan 

Yang dimaksud dengan fikih pendidikan dalam kajian 

ini adalah cabang kajian fikih yang membahas prinsip, 

nilai, dan ketentuan hukum Islam yang berkaitan 

dengan proses pendidikan, khususnya aktivitas 

Pembelajaran, peran guru dan siswa, tujuan pendidikan, 

serta etika dan tanggung jawab yang menyertainya. 

Fikih pendidikan tidak hanya menyoroti aspek hukum 

formal, tetapi juga mengintegrasikan dimensi moral, 

spiritual, dan sosial dalam praktik pendidikan Islam. 

Dalam perspektif ini, pendidikan dipahami sebagai 

aktivitas yang bernilai ibadah dan tunduk pada 

ketentuan syariat. Proses belajar, usaha belajar, peran 

guru, serta relasi antara takdir, ikhtiar, dan doa 

dianalisis sebagai bagian dari kewajiban dan amanah 

keagamaan. Fikih pendidikan berfungsi sebagai 

kerangka normatif yang menuntun umat Islam dalam 



77 

 

 

 

menyelenggarakan pendidikan secara bertanggung 

jawab, adil, dan berorientasi pada kemaslahatan. 

Penegasan istilah fikih pendidikan dalam buku ini 

menegaskan bahwa kajian tentang manusia, siswa, 

guru, takdir, dan usaha belajar diletakkan dalam bingkai 

hukum dan nilai Islam. Dengan demikian, fikih 

pendidikan menjadi landasan konseptual untuk 

merumuskan pemahaman pendidikan yang tidak 

fatalistik, mendorong ikhtiar maksimal, serta 

menempatkan proses pendidikan sebagai sarana 

perubahan diri dan peningkatan kualitas hidup yang 

diridhai Allah Swt. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



78 

 

 

 

BAB II 

KONSEP TAKDIR DAN TANGGUNG JAWAB 

MANUSIA DALAM ISLAM 

 
 

 

A. Pengertian Takdir dalam Perspektif Islam 

 

1. Makna Takdir secara bahasa dan Istilah 
 

Secara bahasa, takdir berasal dari kata Arab    ق د ر–  

ت قْدِيرًا   –ي قْدِرُ    / ق دْرًا   (qadara–yaqdiru–

qadran/taqdīran) yang bermakna mengukur, 

menentukan, menetapkan ukuran, atau memberi 

ketentuan secara proporsional. Makna ini 

menunjukkan bahwa setiap sesuatu ditetapkan 

dengan ukuran, batas, dan ketentuan tertentu 

sesuai dengan kehendak dan ilmu Allah Swt. 

Oleh karena itu, takdir dalam pengertian bahasa 

mengandung unsur keteraturan, perencanaan, dan 

ketepatan ukuran. 

 

Secara istilah, takdir adalah ketetapan Allah Swt. 

terhadap seluruh makhluk-Nya berdasarkan ilmu, 

kehendak, dan kekuasaan-Nya yang azali, yang 

meliputi segala peristiwa, keadaan, dan hasil dari setiap 

usaha manusia. Takdir mencakup apa yang telah 

ditentukan Allah Swt. sejak sebelum terjadinya suatu 

peristiwa, sekaligus bagaimana peristiwa itu 

berlangsung sesuai dengan sunnatullah. 



79 

 

 

 

Dalam perspektif fikih dan akidah Islam, takdir tidak 

meniadakan peran manusia. Allah Swt. menetapkan 

hukum sebab-akibat, di mana ikhtiar dan doa menjadi 

bagian dari ketentuan-Nya. Dengan demikian, takdir 

dipahami sebagai ketetapan ilahi yang dinamis, yang 

mendorong manusia untuk berusaha secara maksimal, 

bukan untuk bersikap pasrah tanpa usaha. 

Pemahaman ini menegaskan bahwa takdir dan usaha 

bukanlah dua hal yang saling bertentangan, melainkan 

saling melengkapi dalam mewujudkan tujuan hidup 

manusia, termasuk dalam konteks pendidikan dan usaha 

belajar. 

2. Takdir dalam Al Qur’an dan Hadis 

 

Al-Qur’an menegaskan bahwa segala sesuatu yang 

terjadi di alam semesta berada dalam ketetapan dan 

pengaturan Allah Swt. Takdir dipahami sebagai 

ketentuan ilahi yang didasarkan pada ilmu dan 

kehendak Allah, namun tetap memberi ruang bagi peran 

dan usaha manusia. 

Allah Swt. berfirman: 

ل قْن اهُ بقِ د رٍ   إنِها كُله ش يْءٍ خ 

 

“Sesungguhnya Kami menciptakan segala sesuatu 

menurut ukuran (takdir).” (QS. Al-Qamar: 49) 

Ayat ini menunjukkan bahwa setiap makhluk dan 

peristiwa telah ditetapkan dengan ukuran dan ketentuan 

tertentu. Namun, Al-Qur’an juga menegaskan adanya 

tanggung jawab manusia atas perbuatannya: 



80 

 

 

 

ا س ع ى أ نْ ل يْس  لِلِْْنْس انِ إِلَه م   و 

 

“Dan bahwa manusia tidak memperoleh selain apa yang 

telah diusahakannya.”(QS. An-Najm: 39) 

Selain itu, Al-Qur’an menegaskan prinsip perubahan 

melalui usaha: 

ا بأِ نْفسُِهِمْ  تهى يغُ ي ِرُوا م  ا بقِ وْمٍ ح   إِنه اللَّه  لَ  يغُ ي ِرُ م 

 

“Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan 

suatu kaum hingga mereka mengubah keadaan yang 

ada pada diri mereka sendiri.”(QS. Ar-Ra‘d: 11) 

Ayat-ayat ini menunjukkan bahwa takdir Allah Swt. 

berjalan seiring dengan ikhtiar manusia. Ketetapan 

Allah tidak menafikan usaha, justru mengaturnya dalam 

kerangka sebab-akibat (sunnatullah). 

Dalam hadis, Rasulullah saw.menegaskan bahwa iman 

kepada takdir merupakan bagian dari rukun iman. 

Dalam hadis Jibril disebutkan: 

“Engkau beriman kepada Allah, malaikat-malaikat-

Nya, kitab-kitab-Nya, rasul-rasul-Nya, hari akhir, dan 

engkau beriman kepada takdir, yang baik maupun yang 

buruk.” (HR. Muslim) 

Hadis ini menegaskan bahwa takdir adalah bagian 

fundamental dari akidah Islam. Namun, Rasulullah 

saw.juga mengajarkan pentingnya usaha dan ikhtiar. 

Ketika seorang sahabat bertanya apakah ia harus 

mengikat untanya atau bertawakal saja, Rasulullah 

saw.bersabda: 



81 

 

 

 

كهلْ  ت و  ا و   اعْقِلْه 

 

“Ikatlah (untamu) dan bertawakallah.” (HR. Tirmidzi) 

Hadis ini menegaskan bahwa tawakal dan takdir tidak 

berarti meninggalkan usaha. Bahkan, doa pun 

diposisikan sebagai bagian dari ketentuan Allah, 

sebagaimana sabda Nabisaw: 

“Tidak ada yang dapat menolak takdir kecuali doa.” 

(HR. Tirmidzi) 

Penegasan Konseptual.Berdasarkan Al-Qur’an dan 

hadis, takdir dipahami sebagai ketetapan Allah Swt. 

yang menyeluruh, namun tidak bersifat fatalistik. 

Manusia tetap diperintahkan untuk berusaha, berdoa, 

dan bertanggung jawab atas pilihannya. Dalam konteks 

pendidikan dan usaha belajar, takdir menjadi landasan 

teologis yang mendorong optimisme, kerja keras, dan 

kesadaran bahwa setiap ikhtiar bernilai ibadah serta 

berada dalam pengawasan dan ketentuan Allah Swt. 

3. Ruang Lingkup dan Klasifikasi Takdir  

Dalam ajaran Islam, takdir mencakup seluruh aspek 

kehidupan manusia dan alam semesta, baik yang 

bersifat umum maupun khusus. Takdir meliputi 

penciptaan, kehidupan, rezeki, jodoh, ajal, keberhasilan, 

kegagalan, serta berbagai peristiwa yang dialami 

manusia. Ruang lingkup takdir ini menunjukkan bahwa 

tidak ada satu pun kejadian yang berada di luar ilmu, 

kehendak, dan kekuasaan Allah Swt. Namun demikian, 

Islam juga mengajarkan bahwa dalam ketetapan 

tersebut terdapat ruang bagi ikhtiar dan doa manusia. 



82 

 

 

 

Secara konseptual, para ulama mengklasifikasikan 

takdir ke dalam dua bentuk utama, yaitu takdir mubram 

dan takdir mu‘allaq, untuk menjelaskan hubungan 

antara ketentuan Allah Swt. dan usaha manusia. 

Takdir mubram adalah ketetapan Allah Swt. yang 

bersifat pasti, tetap, dan tidak dapat diubah oleh usaha 

maupun doa manusia. Takdir jenis ini sepenuhnya 

berada dalam kehendak Allah Swt. tanpa keterkaitan 

langsung dengan ikhtiar manusia. Contoh takdir 

mubram antara lain kelahiran seseorang dari orang tua 

tertentu, jenis kelamin, serta ajal yang telah ditentukan 

oleh Allah Swt. Dalam konteks ini, manusia dituntut 

untuk menerima dan bersikap ridha terhadap ketetapan 

Allah Swt., karena hal tersebut berada di luar 

kemampuan dan pilihan manusia. 

Sementara itu, takdir mu‘allaq adalah ketetapan Allah 

Swt. yang digantungkan pada sebab-sebab tertentu, 

seperti usaha, doa, dan pilihan manusia. Takdir ini 

dapat berubah sesuai dengan ikhtiar yang dilakukan, 

tanpa keluar dari ilmu dan ketentuan Allah Swt. Contoh 

takdir mu‘allaq antara lain keberhasilan dalam belajar, 

kelapangan rezeki, kesehatan, dan kualitas kehidupan. 

Allah Swt. menetapkan hasil tertentu apabila manusia 

menempuh sebab-sebab yang benar, dan menetapkan 

hasil lain apabila sebab-sebab tersebut diabaikan. 

Dengan klasifikasi ini, dapat dipahami bahwa takdir 

dalam Islam tidak bersifat fatalistik. Takdir mubram 

mengajarkan sikap tawakal dan penerimaan terhadap 

ketentuan Allah Swt., sedangkan takdir mu‘allaq 

menegaskan tanggung jawab manusia untuk berusaha 



83 

 

 

 

secara maksimal. Dalam konteks pendidikan, 

khususnya usaha belajar, keberhasilan siswa lebih dekat 

dengan wilayah takdir mu‘allaq, di mana kesungguhan, 

kedisiplinan, dan doa menjadi faktor penentu dalam 

meraih hasil belajar yang optimal atas izin Allah Swt. 

B. Perdebatan Teologis tentang Takdir dan  

     Kehendak Manusia 

 

1. Pandangan Jabariyah: determinisme dan 

implikasinya 

Aliran Jabariyah merupakan salah satu aliran teologi 

Islam yang memiliki pandangan ekstrem dalam 

memahami hubungan antara takdir Allah Swt. dan 

kehendak manusia. Menurut Jabariyah, seluruh 

perbuatan manusia sepenuhnya ditentukan oleh Allah 

Swt., sementara manusia tidak memiliki kehendak dan 

kemampuan (ikhtiar) yang independen dalam 

menentukan tindakannya. Manusia dipandang seperti 

“wayang” yang digerakkan sepenuhnya oleh kehendak 

Allah, tanpa peran aktif dalam memilih atau 

menentukan perbuatannya. 

Dalam pandangan Jabariyah, segala aktivitas manusia 

baik kebaikan maupun keburukan dipahami sebagai 

ketetapan mutlak Allah Swt. yang tidak dapat dihindari. 

Oleh karena itu, manusia tidak memiliki kebebasan 

kehendak yang hakiki, melainkan hanya menjalani apa 

yang telah ditentukan. Konsekuensinya, tanggung 

jawab moral manusia menjadi lemah, karena perbuatan 

baik dan buruk sama-sama dianggap sebagai 

manifestasi kehendak Allah Swt. 



84 

 

 

 

Implikasi teologis dari pandangan Jabariyah cukup 

signifikan. Pertama, pandangan ini berpotensi 

menimbulkan sikap fatalistik dalam kehidupan 

beragama, di mana manusia cenderung pasrah tanpa 

usaha karena merasa semua telah ditentukan 

sebelumnya. Kedua, pemahaman ini dapat melemahkan 

konsep pahala dan dosa, sebab jika manusia tidak 

memiliki kehendak dan pilihan, maka pemberian 

ganjaran dan hukuman menjadi kurang bermakna 

secara moral. Ketiga, dalam konteks sosial dan 

pendidikan, pandangan Jabariyah dapat menurunkan 

motivasi belajar, etos kerja, dan semangat perbaikan 

diri, karena usaha manusia dianggap tidak berpengaruh 

terhadap hasil. 

Dalam konteks pendidikan Islam dan fikih pendidikan, 

pandangan Jabariyah dinilai kurang sejalan dengan 

prinsip tanggung jawab dan ikhtiar yang ditekankan 

oleh Al-Qur’an dan hadis. Islam menempatkan manusia 

sebagai subjek yang bertanggung jawab atas 

perbuatannya, meskipun tetap berada dalam lingkup 

takdir Allah Swt. Oleh karena itu, pemahaman 

Jabariyah lebih tepat diposisikan sebagai wacana 

teologis historis yang perlu dikritisi agar tidak 

melahirkan sikap pasif dan fatalistik dalam kehidupan 

beragama dan praktik pendidikan. 

2. Pandangan Qadariyah: kebebasan manusia 

Aliran Qadariyah muncul sebagai respons teologis 

terhadap pandangan Jabariyah yang dianggap 

meniadakan peran dan kehendak manusia. Qadariyah 

berpendapat bahwa manusia memiliki kebebasan dan 



85 

 

 

 

kemampuan penuh untuk menentukan perbuatannya. 

Menurut pandangan ini, manusia adalah pelaku sejati 

atas setiap tindakan yang dilakukannya, baik perbuatan 

baik maupun buruk, tanpa adanya penentuan langsung 

dari Allah Swt. terhadap perbuatan tersebut. 

Dalam pandangan Qadariyah, kehendak dan 

kemampuan manusia ditempatkan sebagai faktor utama 

dalam terjadinya suatu perbuatan. Manusia dipandang 

memiliki kebebasan memilih secara mandiri, sehingga 

tanggung jawab moral atas setiap tindakan sepenuhnya 

berada pada manusia. Dengan kebebasan ini, pahala 

dan dosa dipahami sebagai konsekuensi logis dari 

pilihan manusia, bukan sebagai hasil dari ketetapan 

Allah Swt. sebelumnya. 

Implikasi teologis dari pandangan Qadariyah adalah 

penguatan konsep tanggung jawab, keadilan, dan 

akuntabilitas manusia. Manusia didorong untuk 

berusaha secara maksimal, memperbaiki diri, dan tidak 

menyalahkan takdir atas kegagalan atau kesalahan yang 

dilakukan. Dalam konteks kehidupan sosial dan 

pendidikan, pandangan ini dapat melahirkan etos kerja 

yang tinggi, semangat belajar, dan kesadaran akan 

pentingnya usaha pribadi dalam menentukan 

keberhasilan. 

Namun demikian, pandangan Qadariyah juga menuai 

kritik karena dinilai berpotensi mengurangi peran 

kekuasaan dan kehendak Allah Swt. Jika kebebasan 

manusia dipahami secara mutlak, maka dikhawatirkan 

akan menempatkan manusia seolah-olah independen 

dari ketentuan dan kehendak Allah. Hal ini dapat 



86 

 

 

 

mengarah pada pemahaman yang ekstrem, di mana 

takdir Allah Swt. menjadi kurang bermakna dalam 

kehidupan manusia. 

Dalam perspektif Islam yang moderat, pandangan 

Qadariyah dipahami sebagai upaya menegaskan 

kebebasan dan tanggung jawab manusia, namun perlu 

diseimbangkan dengan keyakinan bahwa seluruh 

kemampuan dan kebebasan tersebut tetap berada dalam 

lingkup kehendak dan kekuasaan Allah Swt. Oleh 

karena itu, Qadariyah memberikan kontribusi penting 

dalam diskursus teologis, khususnya dalam menegaskan 

peran ikhtiar manusia, meskipun tidak sepenuhnya 

mencerminkan pandangan Islam yang komprehensif 

tentang takdir. 

3. Pandangan Ahlussunnah wal Jama‘ah: 

keseimbangan takdir dan ikhtiar 

hlussunnah wal Jama‘ah menempati posisi moderat 

dalam perdebatan teologis tentang takdir dan kehendak 

manusia, dengan menolak pandangan ekstrem Jabariyah 

maupun Qadariyah. Dalam pandangan ini, takdir Allah 

Swt. diyakini bersifat menyeluruh dan mencakup segala 

sesuatu, namun pada saat yang sama manusia tetap 

memiliki kehendak dan kemampuan untuk berikhtiar 

yang menjadi dasar pertanggungjawaban moral dan 

hukum. 

Menurut Ahlussunnah wal Jama‘ah, seluruh perbuatan 

manusia terjadi dengan kehendak dan penciptaan Allah 

Swt., tetapi manusia diberi kemampuan (qudrah) dan 

pilihan (ikhtiar) untuk melakukan perbuatan tersebut. 

Konsep ini dikenal dalam teologi Asy‘ariyah dengan 



87 

 

 

 

istilah kasb (perolehan), yaitu bahwa manusia 

“mengusahakan” perbuatan, sementara Allah Swt. yang 

menciptakan dan mewujudkannya. Dengan demikian, 

perbuatan manusia tidak bersifat paksaan mutlak, tetapi 

juga tidak sepenuhnya bebas tanpa campur tangan 

kehendak Allah. 

Pandangan ini menegaskan keseimbangan antara 

ketentuan ilahi dan tanggung jawab manusia. Takdir 

tidak dipahami sebagai alasan untuk bersikap pasif, 

melainkan sebagai landasan teologis untuk berusaha 

secara maksimal dan bertawakal kepada Allah Swt. 

Setelah ikhtiar dilakukan, hasil akhirnya diserahkan 

kepada ketentuan Allah, karena hanya Dia yang Maha 

Mengetahui dan Maha Menentukan. 

Implikasi pandangan Ahlussunnah wal Jama‘ah sangat 

relevan dalam kehidupan beragama, sosial, dan 

pendidikan. Dalam konteks pendidikan Islam, 

pandangan ini melahirkan sikap optimis, etos belajar 

yang tinggi, serta kesadaran bahwa keberhasilan 

merupakan hasil dari usaha sungguh-sungguh yang 

diberkahi oleh Allah Swt. Dengan keseimbangan antara 

takdir dan ikhtiar, manusia didorong untuk bertanggung 

jawab atas perbuatannya, tanpa kehilangan sikap 

tawakal dan ketundukan kepada kehendak Allah Swt. 

4. Relevansi perdebatan teologis terhadap dunia 

pendidikan 

Perdebatan teologis tentang takdir dan kehendak 

manusia memiliki relevansi yang sangat penting dalam 

dunia pendidikan, khususnya pendidikan Islam. Cara 

pandang terhadap takdir secara langsung memengaruhi 



88 

 

 

 

sikap belajar, etos kerja, motivasi, dan tanggung jawab 

siswa maupun guru. Pemahaman teologis yang tidak 

proporsional dapat berdampak pada munculnya sikap 

pasif atau sebaliknya sikap terlalu mengandalkan 

kemampuan diri tanpa melibatkan nilai-nilai spiritual. 

Pandangan Jabariyah, yang menekankan penentuan 

mutlak Allah Swt. atas seluruh perbuatan manusia, 

berpotensi melahirkan sikap fatalistik dalam 

pendidikan. Siswa dapat memandang keberhasilan dan 

kegagalan belajar sebagai sesuatu yang telah ditentukan 

sepenuhnya, sehingga usaha belajar menjadi kurang 

bermakna. Sikap ini dapat melemahkan motivasi, 

kedisiplinan, dan tanggung jawab belajar, serta 

menghambat proses peningkatan kualitas diri melalui 

pendidikan. 

Sebaliknya, pandangan Qadariyah yang menekankan 

kebebasan manusia secara penuh dapat mendorong 

semangat belajar dan tanggung jawab personal, namun 

berisiko menumbuhkan sikap individualistik dan 

menafikan peran pertolongan Allah Swt. dalam 

keberhasilan pendidikan. Jika tidak diimbangi dengan 

kesadaran teologis, siswa dapat terjebak pada sikap 

sombong intelektual dan mengandalkan kemampuan 

diri semata, tanpa mengaitkan proses belajar dengan 

nilai ibadah dan ketergantungan kepada Allah Swt. 

Dalam konteks ini, pandangan Ahlussunnah wal 

Jama‘ah menjadi sangat relevan bagi dunia pendidikan 

karena menawarkan keseimbangan antara takdir dan 

ikhtiar. Pendidikan dipahami sebagai proses yang 

menuntut usaha maksimal, kedisiplinan, dan tanggung 



89 

 

 

 

jawab, sekaligus disertai doa dan tawakal kepada Allah 

Swt. Pandangan ini menumbuhkan sikap optimis, etos 

belajar yang tinggi, serta kesadaran spiritual bahwa 

ilmu dan keberhasilan adalah anugerah Allah yang 

diraih melalui usaha manusia. 

Dengan demikian, perdebatan teologis tentang takdir 

dan kehendak manusia memberikan landasan 

konseptual bagi pengembangan pendidikan Islam yang 

tidak fatalistik dan tidak sekuler. Pemahaman teologis 

yang seimbang akan membantu membentuk siswa yang 

aktif, bertanggung jawab, berakhlak, dan memiliki 

kesadaran bahwa proses belajar merupakan bagian dari 

ibadah dan jalan perubahan diri menuju kualitas hidup 

yang lebih baik. 

C. Posisi Manusia sebagai Subjek Moral dan  

     Pendidikan 

 

1. Konsep Manusia sebagai Makhluk Berakal dan 

Berkehendak 

Dalam pandangan Islam, manusia dipahami sebagai 

makhluk ciptaan Allah Swt. yang memiliki 

keistimewaan dibandingkan makhluk lainnya, yaitu 

dianugerahi akal dan kehendak. Akal berfungsi sebagai 

alat untuk berpikir, memahami, membedakan antara 

yang benar dan salah, serta mengembangkan ilmu 

pengetahuan. Sementara itu, kehendak (irādah) 

merupakan kemampuan untuk memilih dan 

menentukan tindakan secara sadar berdasarkan 

pertimbangan akal dan nilai-nilai yang diyakini. 



90 

 

 

 

Al-Qur’an menegaskan keutamaan akal manusia 

melalui banyak ayat yang mendorong penggunaan 

nalar, perenungan, dan pengambilan pelajaran dari 

berbagai peristiwa. Dengan akal, manusia mampu 

memahami ajaran agama, mempelajari hukum-hukum 

Allah, serta mengelola kehidupan secara bertanggung 

jawab. Akal inilah yang menjadi dasar penetapan 

manusia sebagai mukallaf, yaitu subjek yang dibebani 

kewajiban dan tanggung jawab syariat. 

Selain berakal, manusia juga memiliki kehendak yang 

memungkinkan dirinya untuk berikhtiar dan berbuat 

berdasarkan pilihan. Kehendak manusia tidak bersifat 

mutlak dan berdiri sendiri, tetapi berada dalam lingkup 

kehendak Allah Swt. Meski demikian, kehendak 

tersebut cukup untuk menjadikan manusia bertanggung 

jawab atas perbuatannya, baik di hadapan hukum 

syariat maupun dalam kehidupan sosial. 

Konsep manusia sebagai makhluk berakal dan 

berkehendak memiliki implikasi penting dalam 

pendidikan Islam. Siswa dipandang sebagai subjek aktif 

yang mampu berpikir, memilih, dan mengembangkan 

dirinya melalui proses belajar. Pendidikan tidak hanya 

bertujuan mentransfer pengetahuan, tetapi juga 

membina akal dan kehendak agar selaras dengan nilai-

nilai Islam. Dengan demikian, proses pendidikan 

diarahkan untuk membentuk manusia yang cerdas 

secara intelektual, matang secara moral, dan 

bertanggung jawab dalam menggunakan kebebasan 

serta potensinya sebagai hamba dan khalifah Allah Swt. 

 



91 

 

 

 

2. Manusia betanggung jawab  dalam Islam 

Dalam ajaran Islam, manusia dipandang sebagai 

makhluk yang bertanggung jawab atas setiap perbuatan 

yang dilakukannya. Tanggung jawab ini merupakan 

konsekuensi logis dari anugerah akal dan kehendak 

yang diberikan Allah Swt. kepada manusia. Dengan 

akal, manusia mampu memahami perintah dan 

larangan, sedangkan dengan kehendak, manusia dapat 

memilih untuk taat atau ingkar. Oleh karena itu, 

manusia tidak dibenarkan melepaskan diri dari 

tanggung jawab dengan alasan takdir semata. 

Al-Qur’an menegaskan prinsip pertanggungjawaban 

individual, bahwa setiap manusia akan dimintai 

pertanggungjawaban atas amal perbuatannya. Setiap 

kebaikan dan keburukan yang dilakukan akan 

memperoleh balasan yang setimpal, tanpa menanggung 

dosa orang lain. Prinsip ini menegaskan keadilan Allah 

Swt. serta menempatkan manusia sebagai subjek moral 

yang sadar dan bertanggung jawab dalam menjalani 

kehidupannya. 

Tanggung jawab manusia dalam Islam mencakup 

berbagai dimensi kehidupan, baik sebagai hamba Allah 

maupun sebagai khalifah di muka bumi. Sebagai 

hamba, manusia bertanggung jawab untuk menaati 

perintah Allah dan menjauhi larangan-Nya. Sebagai 

khalifah, manusia dituntut untuk mengelola diri, 

masyarakat, dan alam secara amanah, adil, dan 

bermoral. Seluruh aktivitas manusia, termasuk belajar, 

bekerja, dan berinteraksi sosial, berada dalam bingkai 

pertanggungjawaban ini. 



92 

 

 

 

Dalam konteks pendidikan Islam, konsep tanggung 

jawab manusia memiliki implikasi yang sangat penting. 

Siswa dipandang sebagai individu yang bertanggung 

jawab atas proses dan hasil belajarnya, bukan sekadar 

objek pembelajaran. Pendidikan diarahkan untuk 

menumbuhkan kesadaran bahwa usaha belajar 

merupakan kewajiban moral dan religius, serta bagian 

dari pertanggungjawaban manusia di hadapan Allah 

Swt. Dengan pemahaman ini, pendidikan tidak hanya 

menghasilkan manusia yang berpengetahuan, tetapi 

juga pribadi yang bertanggung jawab, berdisiplin, dan 

berkomitmen terhadap perbaikan diri dan masyarakat. 

3. Konsekuensi pendidikan dari tanggung jawab  

manusia 

Konsep tanggung jawab manusia dalam Islam 

membawa konsekuensi yang signifikan terhadap 

penyelenggaraan dan praktik pendidikan. Karena 

manusia dipandang sebagai makhluk berakal dan 

berkehendak yang akan dimintai pertanggungjawaban 

atas perbuatannya, maka pendidikan tidak dapat 

dipahami sebagai proses yang bersifat pasif atau 

deterministik. Pendidikan harus diarahkan untuk 

membentuk kesadaran tanggung jawab siswa terhadap 

proses dan hasil belajarnya. 

Salah satu konsekuensi utama adalah penempatan siswa 

sebagai subjek aktif dalam pembelajaran. Siswa 

dituntut untuk berusaha secara sungguh-sungguh, 

disiplin, dan konsisten dalam belajar, karena 

keberhasilan pendidikan tidak hanya bergantung pada 

guru atau lingkungan, tetapi juga pada kesadaran dan 



93 

 

 

 

komitmen pribadi. Sikap menyalahkan takdir atas 

kegagalan belajar menjadi tidak relevan, karena Islam 

menegaskan bahwa setiap usaha akan dimintai 

pertanggungjawaban. 

Konsekuensi lainnya adalah peran guru yang tidak 

sekadar sebagai penyampai materi, tetapi sebagai 

pembimbing yang menanamkan nilai tanggung jawab, 

etos kerja, dan kejujuran akademik. Guru berkewajiban 

menciptakan suasana belajar yang mendorong 

kemandirian, keaktifan, dan kesadaran spiritual siswa, 

sekaligus menjadi teladan dalam menjalankan tanggung 

jawab profesional dan moral. 

Selain itu, tanggung jawab manusia menuntut agar 

tujuan pendidikan tidak hanya berorientasi pada capaian 

kognitif, tetapi juga pada pembentukan karakter dan 

akhlak. Proses evaluasi pendidikan, dengan demikian, 

tidak semata-mata mengukur hasil akademik, tetapi 

juga sikap, usaha, dan integritas siswa. Pendidikan 

diarahkan untuk melahirkan manusia yang menyadari 

bahwa ilmu dan kemampuan yang dimilikinya akan 

dipertanggungjawabkan di hadapan Allah Swt. 

Dengan demikian, konsekuensi pendidikan dari konsep 

tanggung jawab manusia adalah terwujudnya sistem 

pendidikan yang menekankan kesungguhan usaha, 

kemandirian belajar, dan kesadaran moral-spiritual. 

Pendidikan menjadi sarana pembentukan pribadi yang 

tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga 

bertanggung jawab, beretika, dan siap menjalani 

kehidupan sebagai hamba dan khalifah Allah Swt. 

 



94 

 

 

 

D. Doa sebagai Dimensi Spiritual dalam Takdir 

1. Hakikat Doa dalam Islam 

Dalam Islam, doa merupakan inti dari hubungan antara 

hamba dan Allah Swt. Doa dipahami sebagai bentuk 

penghambaan, pengakuan akan kelemahan manusia, 

serta penyerahan diri sepenuhnya kepada kekuasaan 

dan kasih sayang Allah Swt. Melalui doa, manusia 

mengekspresikan harapan, permohonan, dan 

ketergantungannya kepada Allah, sekaligus 

meneguhkan keimanan bahwa hanya Allah-lah tempat 

bergantung dan memohon pertolongan. 

Rasulullah saw.menegaskan kedudukan doa sebagai 

ibadah yang agung dengan sabdanya: “Doa adalah inti 

ibadah.” Pernyataan ini menunjukkan bahwa doa 

bukan sekadar permohonan verbal, tetapi merupakan 

manifestasi keimanan, ketundukan, dan keyakinan 

kepada Allah Swt. Doa juga mencerminkan kesadaran 

manusia akan keterbatasan akal dan usahanya, serta 

keyakinan bahwa segala hasil berada dalam ketentuan 

Allah. 

Secara teologis, doa tidak bertentangan dengan konsep 

takdir, melainkan menjadi bagian dari ketetapan Allah 

Swt. Islam mengajarkan bahwa Allah menetapkan 

sebab-sebab untuk terjadinya sesuatu, dan doa 

merupakan salah satu sebab spiritual yang sangat 

penting. Dengan berdoa, manusia tidak berarti menolak 

takdir, tetapi justru menjalani takdir dengan cara yang 

diperintahkan oleh Allah Swt. 



95 

 

 

 

Dalam konteks kehidupan dan pendidikan, hakikat doa 

mengajarkan sikap optimis, sabar, dan tawakal. Doa 

menjadi penguat spiritual bagi usaha manusia, termasuk 

dalam proses belajar dan pengembangan diri. Dengan 

demikian, doa berfungsi sebagai sarana mendekatkan 

diri kepada Allah Swt., memperkuat keikhlasan, serta 

menumbuhkan kesadaran bahwa setiap usaha yang 

dilakukan hendaknya selalu disertai dengan 

permohonan pertolongan dan ridha-Nya. 

2. Doa dan Perubahan Takdir 

Dalam ajaran Islam, doa memiliki kedudukan yang 

sangat penting dalam kaitannya dengan takdir. Doa 

tidak dipahami sebagai penentangan terhadap ketetapan 

Allah Swt., melainkan sebagai bagian dari mekanisme 

ilahi yang telah ditetapkan-Nya. Allah Swt. menetapkan 

takdir beserta sebab-sebabnya, dan doa merupakan 

salah satu sebab spiritual yang berperan dalam 

terjadinya perubahan keadaan manusia. 

Rasulullah saw.menegaskan bahwa doa memiliki 

pengaruh terhadap takdir, sebagaimana sabdanya: 

“Tidak ada yang dapat menolak takdir kecuali doa.” 

Hadis ini menunjukkan bahwa dalam batas tertentu, 

Allah Swt. membuka ruang perubahan melalui doa, 

khususnya pada wilayah takdir yang bersifat mu‘allaq, 

yaitu takdir yang digantungkan pada usaha dan 

permohonan manusia. Dengan demikian, doa menjadi 

sarana bagi manusia untuk meraih kebaikan dan 

menghindari keburukan atas izin Allah Swt. 

Perubahan takdir melalui doa tidak berarti mengubah 

ilmu Allah Swt. yang azali. Allah telah mengetahui dan 



96 

 

 

 

menetapkan sejak awal bahwa suatu keadaan dapat 

berubah apabila manusia berdoa dan berusaha. Oleh 

karena itu, perubahan yang terjadi sejatinya merupakan 

perwujudan dari ketetapan Allah itu sendiri. Doa 

menjadi bukti keterlibatan aktif manusia dalam 

menjalani kehidupannya sesuai dengan kehendak Allah. 

Dalam konteks pendidikan dan usaha belajar, doa 

berfungsi sebagai penguat spiritual yang melengkapi 

ikhtiar. Siswa didorong untuk tidak hanya 

mengandalkan kemampuan intelektual dan usaha 

lahiriah, tetapi juga membiasakan diri berdoa agar 

diberikan kemudahan, pemahaman, dan keberkahan 

ilmu. Dengan demikian, doa dan usaha belajar berjalan 

seiring dalam membentuk sikap optimis, tanggung 

jawab, dan keyakinan bahwa perubahan menuju 

keberhasilan merupakan anugerah Allah Swt. yang 

diraih melalui ikhtiar dan doa yang sungguh-sungguh. 

3. Hadis “Lā yaruddu al-qadara illā ad-du‘ā’” dalam 

perspektif ulama 

Hadis “Lā yaruddu al-qadara illā ad-du‘ā’” dalam 

Perspektif Ulama 

Hadis Rasulullah saw.yang berbunyi “Lā yaruddu al-

qadara illā ad-du‘ā’” (tidak ada yang dapat menolak 

takdir kecuali doa) sering dijadikan landasan penting 

dalam pembahasan hubungan antara doa dan takdir. 

Para ulama sepakat bahwa hadis ini tidak boleh 

dipahami secara literal sebagai penolakan terhadap 

ketetapan Allah Swt., melainkan harus dipahami dalam 

kerangka teologis yang utuh dan seimbang. 



97 

 

 

 

Mayoritas ulama Ahlussunnah wal Jama‘ah 

menjelaskan bahwa yang dimaksud dengan “menolak 

takdir” dalam hadis tersebut adalah perubahan pada 

takdir yang bersifat mu‘allaq, bukan takdir mubram. 

Takdir mu‘allaq adalah ketetapan Allah Swt. yang 

digantungkan pada sebab tertentu, seperti doa, usaha, 

dan amal saleh. Dalam hal ini, doa berfungsi sebagai 

sebab yang telah ditetapkan Allah untuk terjadinya 

perubahan keadaan seseorang, misalnya dari kesulitan 

menuju kemudahan, atau dari kegagalan menuju 

keberhasilan. 

Imam an-Nawawi menjelaskan bahwa doa termasuk 

bagian dari takdir itu sendiri. Allah Swt. telah 

menetapkan sejak awal bahwa seorang hamba akan 

berdoa, dan karena doa tersebut, Allah menetapkan 

perubahan pada keadaannya. Dengan demikian, tidak 

ada pertentangan antara doa dan takdir, karena 

keduanya berada dalam satu sistem ketetapan ilahi yang 

utuh. Pandangan ini menegaskan bahwa doa bukan 

sekadar permohonan pasif, tetapi bagian dari 

sunnatullah. 

Ibn Taimiyah juga menegaskan bahwa doa merupakan 

salah satu sebab paling kuat dalam meraih kebaikan dan 

menolak keburukan. Menurutnya, doa dan musibah 

saling berhadapan, dan doa dapat menguatkan seorang 

hamba dalam menghadapi atau meringankan dampak 

takdir yang terjadi. Hal ini menunjukkan bahwa doa 

memiliki fungsi preventif dan korektif dalam kehidupan 

manusia, tanpa menafikan kehendak dan ketetapan 

Allah Swt. 



98 

 

 

 

Dalam konteks pendidikan Islam, pemahaman ulama 

terhadap hadis ini memberikan landasan teologis yang 

kuat untuk menanamkan sikap aktif dan optimis dalam 

belajar. Siswa diajarkan bahwa doa tidak menggantikan 

usaha, tetapi memperkuat dan mengarahkannya. 

Dengan memahami hadis “Lā yaruddu al-qadara illā 

ad-du‘ā’” secara proporsional, pendidikan Islam 

mampu membentuk pribadi yang gigih berusaha, rajin 

berdoa, dan berserah diri kepada Allah Swt. atas hasil 

yang diperoleh. 

4. Doa sebagai Penguat Motivasi dan Ketenangan 

Belajar 

Doa memiliki peran yang sangat penting dalam 

memperkuat motivasi dan menumbuhkan ketenangan 

dalam proses belajar. Dalam Islam, doa tidak hanya 

dipahami sebagai permohonan kepada Allah Swt., 

tetapi juga sebagai sarana spiritual yang meneguhkan 

keyakinan, harapan, dan orientasi belajar seorang siswa. 

Dengan berdoa, siswa menyadari bahwa belajar 

merupakan bagian dari ibadah dan bentuk tanggung 

jawab yang bernilai di hadapan Allah Swt. 

Secara psikologis dan spiritual, doa menumbuhkan 

motivasi intrinsik dalam belajar. Ketika seorang siswa 

memohon kemudahan, pemahaman, dan keberkahan 

ilmu, ia terdorong untuk lebih bersungguh-sungguh 

dalam berusaha. Doa membangun sikap optimis dan 

pantang menyerah, karena siswa meyakini bahwa setiap 

kesulitan dapat diatasi dengan pertolongan Allah Swt. 

Sikap ini sangat penting dalam menghadapi tantangan 

belajar, kegagalan, maupun tekanan akademik. 



99 

 

 

 

Selain memperkuat motivasi, doa juga berfungsi 

sebagai sumber ketenangan batin. Proses belajar sering 

kali diiringi oleh kecemasan, stres, dan rasa takut gagal. 

Melalui doa, siswa menyerahkan kegelisahan tersebut 

kepada Allah Swt., sehingga hatinya menjadi lebih 

tenang dan fokus. Ketenangan ini membantu 

meningkatkan konsentrasi, daya serap materi, dan 

kestabilan emosi dalam mengikuti pembelajaran. 

Dalam konteks pendidikan Islam, pembiasaan doa 

sebelum dan sesudah belajar memiliki nilai pedagogis 

yang mendalam. Doa tidak hanya menjadi ritual, tetapi 

sarana pembentukan karakter spiritual siswa. Dengan 

demikian, doa berperan sebagai penguat motivasi dan 

ketenangan belajar yang menyatukan usaha lahiriah dan 

kekuatan batin, sehingga proses pendidikan berjalan 

secara lebih bermakna, seimbang, dan berorientasi pada 

keberhasilan yang diridhai Allah Swt. 

E. Ikhtiar dan Usaha sebagai Sunnatullah 

1. Konsep ikhtiar dalam Al-Qur’an 

Dalam Al-Qur’an, ikhtiar dipahami sebagai usaha sadar 

dan sungguh-sungguh yang dilakukan manusia dalam 

menjalani kehidupan sesuai dengan kemampuan dan 

tanggung jawab yang telah dianugerahkan Allah Swt. 

Ikhtiar merupakan wujud nyata dari kehendak dan akal 

manusia, sekaligus bukti bahwa manusia tidak 

diciptakan sebagai makhluk pasif, melainkan sebagai 

subjek yang aktif dan bertanggung jawab atas 

pilihannya. 



100 

 

 

 

Al-Qur’an menegaskan bahwa setiap usaha manusia 

memiliki nilai dan konsekuensi. Allah Swt. berfirman: 

ا س ع ى أ نْ ل يْس  لِلِْْنْس انِ إِلَه م   و 

 

“Dan bahwa manusia tidak memperoleh selain apa yang 

telah diusahakannya.” (QS. An-Najm: 39) 

Ayat ini menunjukkan bahwa hasil yang diperoleh 

manusia berkaitan erat dengan usaha yang 

dilakukannya. Ikhtiar menjadi sebab yang disyariatkan 

dalam meraih keberhasilan, meskipun hasil akhirnya 

tetap berada dalam ketentuan Allah Swt. Selain itu, Al-

Qur’an juga menegaskan prinsip perubahan melalui 

usaha: 

ا بأِ نْفسُِهِمْ  تهى يغُ ي ِرُوا م  ا بقِ وْمٍ ح   إِنه اللَّه  لَ  يغُ ي ِرُ م 

 

“Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan 

suatu kaum hingga mereka mengubah keadaan yang 

ada pada diri mereka sendiri.”(QS. Ar-Ra‘d: 11) 

Ayat ini menegaskan bahwa ikhtiar merupakan syarat 

terjadinya perubahan. Allah Swt. mengaitkan 

perubahan keadaan dengan perubahan sikap, niat, dan 

usaha manusia. Dengan demikian, ikhtiar menjadi 

bagian dari sunnatullah dalam kehidupan. 

Dalam perspektif pendidikan Islam, konsep ikhtiar 

dalam Al-Qur’an menegaskan bahwa belajar 

merupakan kewajiban yang harus diupayakan secara 

sungguh-sungguh. Siswa didorong untuk aktif, disiplin, 

dan bertanggung jawab dalam proses belajar, tanpa 

bersikap fatalistik. Ikhtiar yang dilakukan dalam belajar 



101 

 

 

 

dipandang sebagai amal yang bernilai ibadah apabila 

dilandasi niat yang benar dan diiringi doa serta tawakal 

kepada Allah Swt. 

2. Hubungan sebab-akibat dalam Islam 

Dalam Islam, hubungan sebab–akibat (asbāb) 

merupakan bagian dari sunnatullah, yaitu hukum-

hukum Allah Swt. yang mengatur keteraturan 

kehidupan alam dan manusia. Allah menciptakan dunia 

dengan sistem sebab–akibat agar manusia dapat 

menjalani kehidupan secara rasional, teratur, dan 

bertanggung jawab. Oleh karena itu, Islam tidak 

mengajarkan sikap pasrah tanpa usaha, tetapi 

mendorong manusia untuk menempuh sebab-sebab 

yang benar dalam mencapai tujuan. 

Al-Qur’an menunjukkan bahwa berbagai hasil dan 

peristiwa berkaitan erat dengan sebab yang ditempuh 

manusia. Usaha, kerja keras, dan ikhtiar merupakan 

sebab lahiriah yang Allah tetapkan untuk memperoleh 

keberhasilan, rezeki, dan perubahan keadaan. Namun 

demikian, Islam menegaskan bahwa sebab tidak 

memiliki kekuatan mandiri. Sebab hanya berfungsi atas 

izin dan kehendak Allah Swt., sehingga hubungan 

sebab–akibat tidak bersifat absolut, tetapi tetap berada 

dalam kekuasaan-Nya. 

Pemahaman tentang asbāb menuntut keseimbangan 

antara usaha dan tawakal. Manusia diwajibkan 

menempuh sebab-sebab yang rasional dan syar‘i, 

seperti belajar untuk memperoleh ilmu, bekerja untuk 

mendapatkan rezeki, dan berobat untuk meraih 

kesembuhan. Setelah sebab-sebab tersebut ditempuh, 



102 

 

 

 

manusia diperintahkan untuk bertawakal, yakni 

menyerahkan hasil akhirnya kepada Allah Swt. 

Tawakal bukan berarti meninggalkan sebab, tetapi 

berserah diri setelah sebab diupayakan secara 

maksimal. 

Dalam konteks pendidikan Islam, hubungan sebab–

akibat menegaskan bahwa keberhasilan belajar tidak 

datang secara instan, melainkan melalui proses yang 

melibatkan usaha, kedisiplinan, metode yang tepat, dan 

lingkungan yang mendukung. Pemahaman ini 

menumbuhkan etos belajar yang kuat sekaligus 

kesadaran spiritual bahwa hasil belajar merupakan 

karunia Allah Swt. yang diraih melalui ikhtiar dan doa. 

Dengan demikian, konsep asbāb membentuk sikap 

aktif, realistis, dan bertanggung jawab dalam menjalani 

proses pendidikan dan kehidupan. 

3. Usaha belajar sebagai bentuk ketaatan dan ibadah 

Dalam perspektif Islam, usaha belajar tidak hanya 

dipandang sebagai aktivitas intelektual atau fisik 

semata, tetapi juga sebagai bentuk ketaatan (ta’āṭu) dan 

ibadah (‘ibādah) apabila dilandasi niat yang ikhlas 

karena Allah Swt. Belajar menjadi ibadah ketika tujuan, 

motivasi, dan prosesnya selaras dengan prinsip-prinsip 

syariat dan nilai-nilai Islam, seperti mencari ilmu yang 

bermanfaat, mengembangkan diri, dan berkontribusi 

bagi kemaslahatan umat. 

Al-Qur’an menekankan pentingnya ilmu dan belajar 

sebagai sarana mendekatkan diri kepada Allah Swt. 

Sebagaimana firman-Nya: 



103 

 

 

 

ِ زِدْنِي عِلْمًا  ب  قلُْ ر   و 

 

“Dan katakanlah: ‘Ya Tuhanku, tambahkanlah 

ilmuku.’”(QS. Thaha: 114) 

Ayat ini menegaskan bahwa belajar merupakan perintah 

yang harus disertai doa dan kesadaran spiritual. Usaha 

belajar menjadi sarana ibadah ketika siswa menyadari 

bahwa ilmu yang diperoleh bukan hanya untuk 

kepentingan duniawi, tetapi juga untuk menjalankan 

amanah, berbuat baik, dan meningkatkan kualitas hidup 

sesuai keridhaan Allah Swt. 

Selain itu, hadis Rasulullah saw menegaskan bahwa 

menuntut ilmu adalah kewajiban bagi setiap Muslim 

dan merupakan amal yang pahalanya terus mengalir 

(sadaqah jariyah), menegaskan dimensi ibadah dari 

usaha belajar. Dengan niat ikhlas, ketekunan, dan 

disiplin, setiap aktivitas belajar menjadi bentuk ibadah 

yang mendekatkan diri kepada Allah, sekaligus 

membentuk karakter, etos kerja, dan tanggung jawab 

moral. 

Dalam konteks pendidikan Islam, pemahaman ini 

menekankan bahwa usaha belajar bukan sekadar 

kewajiban akademik, tetapi juga kewajiban spiritual. 

Hal ini mendorong siswa untuk menanamkan niat 

ikhlas, konsistensi dalam usaha, dan kesadaran bahwa 

setiap pencapaian ilmu adalah amanah dan ibadah, 

sehingga proses belajar menjadi lebih bermakna dan 

bernilai di hadapan Allah Swt. 

 



104 

 

 

 

4. Etos kerja dan belajar dalam perspektif Islam 

Dalam perspektif Islam, etos kerja dan belajar 

dipandang sebagai manifestasi dari akhlak mulia, 

tanggung jawab, dan kesadaran spiritual. Islam 

menekankan bahwa manusia harus mengoptimalkan 

kemampuan yang dimilikinya melalui usaha, 

kedisiplinan, dan konsistensi, baik dalam menuntut 

ilmu maupun dalam bekerja, karena semua aktivitas ini 

dapat bernilai ibadah jika dilandasi niat yang ikhlas 

karena Allah Swt. 

Al-Qur’an menegaskan pentingnya usaha dan kerja 

keras sebagai bagian dari kehidupan manusia: 

ا س ع ى أ نْ ل يْس  لِلِْْنْس انِ إِلَه م   و 

 

“Dan bahwa manusia tidak memperoleh selain apa yang 

telah diusahakannya.”(QS. An-Najm: 39) 

Ayat ini menunjukkan bahwa keberhasilan, kemajuan, 

dan hasil yang diperoleh manusia sangat terkait dengan 

kesungguhan usaha dan ikhtiar yang ditempuh. Dengan 

kata lain, etos kerja dan belajar tidak hanya bersifat 

material atau duniawi, tetapi juga spiritual karena usaha 

yang benar dilandasi kesadaran akan 

pertanggungjawaban kepada Allah Swt. 

Etos kerja dalam Islam juga menekankan disiplin, 

ketekunan, dan integritas. Rasulullah saw.bersabda: 

“Sesungguhnya Allah mencintai seorang hamba yang 

apabila bekerja, ia bekerja dengan sungguh-sungguh.” 

(HR. Thabrani) 



105 

 

 

 

Dalam konteks pendidikan, etos belajar menuntut 

peserta didik untuk aktif, fokus, dan konsisten dalam 

menuntut ilmu, serta mengembangkan kemampuan diri 

secara maksimal. Belajar bukan sekadar untuk meraih 

nilai atau gelar, tetapi juga untuk membentuk karakter, 

meningkatkan pemahaman agama, dan memberikan 

manfaat bagi diri sendiri maupun masyarakat. 

Dengan demikian, perspektif Islam menegaskan bahwa 

etos kerja dan belajar harus menyatu dengan nilai 

spiritual, tanggung jawab moral, dan niat ibadah. Etos 

ini mendorong manusia untuk menjadi pribadi yang 

produktif, disiplin, bertanggung jawab, dan senantiasa 

mengaitkan setiap usaha dengan ridha Allah Swt., 

sehingga keberhasilan akademik maupun profesional 

juga menjadi sarana pengembangan spiritual dan sosial. 

F. Integrasi Takdir, Doa, dan Usaha 

1. Kesalahan dikotomi antara takdir dan usaha 

Dalam pemahaman Islam, salah satu kesalahan teologis 

dan praktis yang sering terjadi adalah memisahkan 

secara mutlak antara takdir (qadar) dan usaha (ikhtiar). 

Pandangan dikotomis ini menimbulkan 

kesalahpahaman bahwa takdir dan usaha saling 

bertentangan: jika takdir sudah ditetapkan Allah Swt., 

maka usaha manusia dianggap sia-sia; sebaliknya, jika 

usaha manusia dianggap mutlak menentukan hasil, 

maka takdir Allah seolah tidak relevan. Pemahaman 

seperti ini tidak sesuai dengan ajaran Al-Qur’an dan 

hadis, yang menekankan keseimbangan antara 

ketentuan Allah dan peran aktif manusia. 



106 

 

 

 

Al-Qur’an menjelaskan bahwa manusia memiliki 

tanggung jawab untuk berusaha, sekaligus menegaskan 

bahwa hasil akhirnya berada dalam ketentuan Allah 

Swt.: 

ا بأِ نْفسُِهِمْ  تهى يغُ ي ِرُوا م  ا بقِ وْمٍ ح   إِنه اللَّه  لَ  يغُ ي ِرُ م 

 

“Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan 

suatu kaum hingga mereka mengubah keadaan yang 

ada pada diri mereka sendiri.”(QS. Ar-Ra‘d: 11) 

Ayat ini menunjukkan bahwa takdir Allah bersifat 

menyeluruh, tetapi perubahan hanya akan terjadi 

melalui ikhtiar manusia. Dengan kata lain, usaha 

manusia bukan menolak takdir, melainkan menjadi 

sarana yang telah ditetapkan Allah untuk mewujudkan 

perubahan yang dikehendaki-Nya. 

Kesalahan dikotomi ini dapat menimbulkan dua sikap 

ekstrem. Pertama, fatalisme, yaitu sikap pasif yang 

meyakini bahwa usaha tidak berguna karena takdir 

sudah pasti. Kedua, eksesivisme, yaitu sikap 

mengandalkan kemampuan diri sepenuhnya tanpa 

menyadari peran takdir dan pertolongan Allah. Kedua 

sikap ini tidak sejalan dengan prinsip Islam yang 

menekankan keseimbangan antara usaha dan tawakal. 

Dalam pendidikan dan pembelajaran, kesalahan 

dikotomi ini berdampak pada motivasi belajar. Jika 

siswa memandang hasil belajar semata-mata sebagai 

takdir, mereka cenderung pasif; jika sebaliknya mereka 

hanya mengandalkan usaha tanpa kesadaran spiritual, 

mereka berisiko kehilangan dimensi ibadah dalam 

belajar. Oleh karena itu, pemahaman yang benar 



107 

 

 

 

menekankan bahwa ikhtiar dan doa merupakan bagian 

dari ketentuan Allah, sehingga usaha dan takdir berjalan 

seiring secara harmonis. 

2. Takdir sebagai kerangka, usaha sebagai jalan 

Dalam perspektif Islam, hubungan antara takdir (qadar) 

dan usaha (ikhtiar) dapat dipahami secara harmonis: 

takdir berfungsi sebagai kerangka, sedangkan usaha 

menjadi jalan yang ditempuh manusia untuk mencapai 

tujuan yang diinginkan. Pemahaman ini menolak 

pandangan ekstrem yang memisahkan keduanya secara 

mutlak dan menegaskan bahwa manusia tetap memiliki 

peran aktif dalam mewujudkan perubahan dalam 

hidupnya. 

Takdir Allah Swt. mencakup seluruh aspek kehidupan 

manusia, termasuk penciptaan, rezeki, kesehatan, dan 

ajal. Semua ini berada dalam ilmu dan kehendak Allah 

Swt. Namun, takdir bukanlah alasan bagi manusia 

untuk bersikap pasif. Allah Swt. menetapkan bahwa 

manusia harus menempuh sebab-sebab tertentu agar 

perubahan dapat terjadi, seperti usaha, doa, dan amal 

saleh. Dengan demikian, ikhtiar menjadi sarana untuk 

mewujudkan hasil yang telah ditetapkan-Nya dalam 

bentuk takdir mu‘allaq, yaitu takdir yang digantungkan 

pada usaha manusia. 

Al-Qur’an menegaskan prinsip ini: 

ا بأِ نْفسُِهِمْ  تهى يغُ ي ِرُوا م  ا بقِ وْمٍ ح   إِنه اللَّه  لَ  يغُ ي ِرُ م 

 

“Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan 



108 

 

 

 

suatu kaum hingga mereka mengubah keadaan yang 

ada pada diri mereka sendiri.”(QS. Ar-Ra‘d: 11) 

Dalam konteks pendidikan, takdir sebagai kerangka 

berarti bahwa hasil belajar, kemampuan, dan potensi 

siswa berada dalam ketentuan Allah Swt., sedangkan 

usaha belajar sebagai jalan menunjukkan bahwa 

pencapaian tersebut harus ditempuh melalui ikhtiar, 

latihan, disiplin, dan doa. Konsep ini menumbuhkan 

kesadaran bahwa kesuksesan bukan hanya soal 

kemampuan bawaan atau ketetapan Allah semata, tetapi 

juga buah dari usaha yang konsisten dan penuh 

tanggung jawab. 

Dengan memahami takdir sebagai kerangka dan usaha 

sebagai jalan, pendidikan Islam mengajarkan 

keseimbangan antara tawakal dan ikhtiar, 

menumbuhkan motivasi, kemandirian, dan kesadaran 

spiritual bahwa setiap hasil yang diperoleh adalah 

anugerah Allah yang diraih melalui usaha yang 

sungguh-sungguh. 

3. Doa dan ikhtiar sebagai bagian dari takdir 

Dalam Islam, doa (du‘ā’) dan ikhtiar (usaha) tidak 

berdiri terpisah dari takdir (qadar), melainkan 

merupakan bagian integral dari ketetapan Allah Swt. 

Allah menetapkan takdir manusia secara menyeluruh, 

termasuk mekanisme sebab-akibat yang memungkinkan 

perubahan. Doa dan ikhtiar menjadi sarana yang telah 

ditetapkan-Nya agar manusia dapat mencapai kebaikan, 

memperbaiki keadaan, dan meraih keberhasilan. 

Hadis Rasulullah saw. menyatakan: 



109 

 

 

 

“Lā yaruddu al-qadara illā ad-du‘ā’” 

“Tidak ada yang dapat menolak takdir kecuali doa.” 

Hadis ini menunjukkan bahwa doa adalah salah satu 

sebab yang dapat mempengaruhi takdir manusia, 

khususnya takdir mu‘allaq, yaitu takdir yang 

digantungkan pada usaha dan permohonan manusia. 

Dengan berdoa, manusia berperan aktif dalam proses 

perubahan yang telah ditentukan Allah, sementara 

Allah tetap menjadi Pencipta dan Penentu hasil akhir. 

Demikian pula, ikhtiar merupakan bentuk nyata 

tanggung jawab manusia atas kehidupannya. Allah Swt. 

memerintahkan manusia untuk menempuh sebab-sebab 

yang rasional dan syar‘i, seperti belajar, bekerja, atau 

berobat, agar perubahan yang diinginkan terjadi. Usaha 

ini bukan penolakan terhadap takdir, melainkan wujud 

partisipasi manusia dalam mekanisme takdir yang telah 

ditetapkan Allah. 

Dalam konteks pendidikan, doa dan ikhtiar saling 

melengkapi: doa meneguhkan keyakinan dan 

ketenangan spiritual, sedangkan ikhtiar menuntun siswa 

untuk bekerja keras, disiplin, dan konsisten. Dengan 

memahami doa dan usaha sebagai bagian dari takdir, 

peserta didik belajar bahwa keberhasilan adalah 

kombinasi dari ketentuan Allah Swt. dan tanggung 

jawab manusia, sehingga proses belajar menjadi 

bermakna, seimbang, dan bernilai ibadah. 

4. Implikasi integrasi terhadap paradigma belajar 

Integrasi konsep doa, ikhtiar, dan takdir memiliki 

implikasi yang signifikan terhadap paradigma belajar 



110 

 

 

 

dalam pendidikan Islam. Pemahaman ini menekankan 

bahwa belajar bukan sekadar aktivitas kognitif, tetapi 

juga proses spiritual dan tanggung jawab moral yang 

menyatukan usaha manusia dengan ketentuan Allah 

Swt. 

Pertama, paradigma belajar menjadi berorientasi pada 

aktifitas dan tanggung jawab. Siswa diposisikan sebagai 

subjek yang berperan aktif, menyadari bahwa hasil 

belajar tidak terjadi secara kebetulan, tetapi melalui 

usaha, disiplin, dan konsistensi. Ikhtiar yang dilakukan 

merupakan bagian dari mekanisme takdir yang telah 

ditetapkan Allah, sehingga belajar menjadi aktivitas 

yang bernilai ibadah apabila disertai niat yang ikhlas. 

Kedua, integrasi doa menumbuhkan dimensi spiritual 

dan ketenangan psikologis dalam belajar. Doa tidak 

hanya sebagai permohonan kemudahan, tetapi juga 

sarana refleksi, kesabaran, dan ketenangan batin. 

Peserta didik belajar untuk mengaitkan usaha dengan 

pertolongan Allah Swt., sehingga mengurangi stres, 

kecemasan, dan sikap fatalistik. 

Ketiga, paradigma belajar menjadi holistik, 

menggabungkan aspek kognitif, afektif, dan spiritual. 

Siswa belajar memahami bahwa ilmu yang diperoleh 

memiliki tujuan duniawi dan ukhrawi, sehingga proses 

belajar tidak hanya mengejar nilai atau prestasi, tetapi 

juga membentuk karakter, etos kerja, dan tanggung 

jawab moral. 

Keempat, integrasi ini menegaskan keseimbangan 

antara tawakal dan ikhtiar. Siswa diajarkan untuk 

berusaha secara maksimal, namun tetap berserah diri 



111 

 

 

 

kepada Allah Swt. atas hasilnya. Hal ini menumbuhkan 

sikap realistis, optimis, dan berlandaskan spiritualitas 

yang kuat. 

Dengan demikian, paradigma belajar yang terintegrasi 

dengan konsep doa, ikhtiar, dan takdir mendorong 

terciptanya pendidikan yang efektif, seimbang, dan 

bermakna. Peserta didik tidak hanya menjadi pintar 

secara intelektual, tetapi juga matang secara moral, 

spiritual, dan emosional, sehingga siap menghadapi 

tantangan hidup dengan kesadaran bahwa usaha mereka 

adalah bagian dari ketentuan Allah yang lebih luas. 

G. Implikasi Konsep Takdir terhadap Pendidikan Islam 

1. Pengaruh pemahaman takdir terhadap motivasi 

belajar 

Pemahaman tentang takdir (qadar) memiliki pengaruh 

langsung terhadap motivasi belajar dalam pendidikan 

Islam. Cara pandang seseorang terhadap takdir 

menentukan sikapnya dalam menghadapi proses dan 

hasil belajar. Jika takdir dipahami secara fatalistik, 

yaitu segala sesuatu sudah ditentukan dan manusia 

tidak memiliki peran dalam meraih keberhasilan, maka 

motivasi belajar cenderung menurun. Siswa mungkin 

bersikap pasif, mengandalkan ketetapan semata, dan 

kurang berusaha secara maksimal. 

Sebaliknya, pemahaman takdir yang seimbang 

sebagaimana diajarkan oleh Ahlussunnah wal Jama‘ah 

menekankan bahwa Allah Swt. telah menetapkan 

takdir, namun manusia tetap memiliki kewajiban untuk 

berikhtiar dan menempuh sebab-sebab yang sah. Dalam 



112 

 

 

 

pandangan ini, motivasi belajar menjadi lebih tinggi 

karena siswa menyadari bahwa keberhasilan akademik 

adalah hasil kombinasi antara usaha yang sungguh-

sungguh dan pertolongan Allah Swt. 

Al-Qur’an menegaskan hubungan antara usaha dan 

perubahan keadaan: 

ا بأِ نْفسُِهِمْ  تهى يغُ ي ِرُوا م  ا بقِ وْمٍ ح   إِنه اللَّه  لَ  يغُ ي ِرُ م 

 

“Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan 

suatu kaum hingga mereka mengubah keadaan yang 

ada pada diri mereka sendiri.”(QS. Ar-Ra‘d: 11) 

Pemahaman ini menumbuhkan motivasi intrinsik dalam 

belajar, yaitu kesadaran untuk aktif, disiplin, dan 

bertanggung jawab, sambil tetap berserah diri kepada 

Allah Swt. Hasil belajar tidak lagi dianggap kebetulan 

atau semata takdir, tetapi buah dari ikhtiar yang disertai 

doa, kesabaran, dan ketekunan. 

Dengan demikian, konsep takdir yang dipahami secara 

benar menjadi pendorong motivasi belajar, karena 

siswa belajar untuk mengoptimalkan usaha mereka, 

mengaitkan proses belajar dengan nilai spiritual, dan 

membangun kesadaran bahwa setiap hasil adalah 

bagian dari ketetapan Allah Swt. yang diraih melalui 

usaha yang nyata. 

2. Pembentukan karakter optimis dan tangguh 

Pemahaman takdir dalam Islam memiliki peran penting 

dalam membentuk karakter siswa yang optimis dan 

tangguh. Dengan menyadari bahwa setiap kejadian, 



113 

 

 

 

kesuksesan, maupun kegagalan berada dalam ketentuan 

Allah Swt., siswa diajarkan untuk tidak mudah putus 

asa ketika menghadapi kesulitan, melainkan tetap 

berusaha sambil berserah diri kepada Allah. 

Konsep takdir yang seimbang, seperti ajaran 

Ahlussunnah wal Jama‘ah, mengajarkan bahwa 

manusia memiliki tanggung jawab untuk berikhtiar. 

Kesadaran ini menumbuhkan sikap optimis karena 

siswa memahami bahwa usaha yang dilakukan 

memiliki nilai dan potensi untuk menghasilkan 

perubahan. Bahkan dalam menghadapi kegagalan, 

mereka belajar untuk merenung, mengevaluasi diri, dan 

berusaha lebih baik, sehingga sifat resilien dan 

ketangguhan berkembang secara alami. 

Rasulullah saw. menekankan pentingnya sikap sabar 

dan tawakal dalam menghadapi takdir: 

“Apabila Allah mencintai seorang hamba, Dia akan 

menguji kesabarannya.” (HR. Tirmidzi) 

Dalam pendidikan, pemahaman ini membantu siswa 

menghadapi tantangan belajar, tekanan akademik, dan 

rintangan dalam kehidupan sehari-hari. Karakter 

optimis muncul karena siswa yakin bahwa setiap usaha 

yang sungguh-sungguh akan mendapat keberkahan dari 

Allah Swt., sementara ketangguhan terbentuk melalui 

kemampuan menerima hasil belajar, baik sukses 

maupun gagal, sebagai bagian dari proses pendidikan 

yang telah ditetapkan Allah. 

Dengan demikian, integrasi konsep takdir dalam 

pendidikan Islam tidak hanya memotivasi belajar, tetapi 



114 

 

 

 

juga membentuk pribadi yang resilien, berani 

menghadapi tantangan, dan optimis dalam meraih 

keberhasilan, sambil tetap menempatkan tawakal 

sebagai landasan spiritual. 

3. Pencegahan sikap fatalistik dalam pendidikan 

Pemahaman takdir yang benar dalam Islam berperan 

penting untuk mencegah munculnya sikap fatalistik 

dalam pendidikan. Fatalisme muncul ketika siswa 

meyakini bahwa segala sesuatu sudah ditentukan secara 

mutlak oleh takdir, sehingga usaha, belajar, dan kerja 

keras dianggap sia-sia. Sikap ini dapat menurunkan 

motivasi belajar, menghambat kreativitas, dan 

mengurangi tanggung jawab dalam menempuh 

pendidikan. 

Islam menekankan keseimbangan antara takdir dan 

ikhtiar. Allah Swt. menegaskan bahwa manusia harus 

berusaha dan menempuh sebab-sebab yang telah 

disyariatkan, sementara hasilnya tetap berada dalam 

ketentuan-Nya: 

ا بأِ نْفسُِهِمْ  تهى يغُ ي ِرُوا م  ا بقِ وْمٍ ح   إِنه اللَّه  لَ  يغُ ي ِرُ م 

 

“Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan 

suatu kaum hingga mereka mengubah keadaan yang 

ada pada diri mereka sendiri.”.(QS. Ar-Ra‘d: 11) 

Pemahaman ini menegaskan bahwa usaha dan doa 

adalah bagian dari takdir yang telah Allah tetapkan, 

sehingga belajar dan kerja keras bukanlah hal yang sia-

sia, tetapi wajib dilakukan. Dengan cara ini, pendidikan 

Islam mendorong siswa untuk aktif, kreatif, dan 



115 

 

 

 

bertanggung jawab, sambil tetap menyadari 

keterbatasan dan ketergantungan mereka pada 

pertolongan Allah. 

Dalam praktik pendidikan, guru berperan menanamkan 

pemahaman ini melalui penguatan nilai spiritual, 

motivasi belajar, dan pembiasaan doa. Hal ini 

membantu siswa memahami bahwa keberhasilan 

akademik adalah hasil perpaduan antara ikhtiar yang 

maksimal dan ridha Allah Swt., sehingga sikap 

fatalistik dapat dicegah, digantikan dengan etos belajar 

yang produktif, optimis, dan bertanggung jawab. 

4. Relevansi bagi guru, siswa, dan lembaga pendidikan 

Pemahaman konsep takdir dan ikhtiar memiliki 

relevansi yang luas bagi seluruh elemen pendidikan, 

yakni guru, siswa, dan lembaga pendidikan.Bagi Guru 

Pemahaman ini menekankan peran guru tidak hanya 

sebagai penyampai materi, tetapi juga sebagai 

pembimbing spiritual dan motivator. Guru bertugas 

menanamkan kesadaran bahwa keberhasilan belajar 

peserta didik merupakan hasil kombinasi ikhtiar mereka 

sendiri dan ketentuan Allah Swt. Guru perlu 

menekankan nilai usaha, disiplin, doa, dan kesabaran 

agar siswa tidak bersikap fatalistik. Dengan demikian, 

guru menjadi teladan dalam memadukan 

profesionalisme, etos kerja, dan kesadaran spiritual. 

Bagi Siswa Pemahaman takdir yang seimbang 

mendorong siswa untuk aktif, bertanggung jawab, dan 

optimis dalam belajar. Siswa menyadari bahwa hasil 

belajar bukan hanya ketentuan Allah semata, tetapi juga 

buah dari usaha dan doa mereka. Hal ini menumbuhkan 



116 

 

 

 

motivasi intrinsik, ketekunan, dan ketangguhan 

menghadapi tantangan akademik maupun kehidupan 

sehari-hari. Dengan kesadaran ini, siswa belajar untuk 

mengaitkan proses pendidikan dengan nilai spiritual 

dan moral, menjadikan belajar sebagai ibadah. 

Bagi Lembaga Pendidikan Integrasi konsep takdir dan 

ikhtiar dalam kurikulum, metode pembelajaran, dan 

budaya sekolah/madrasah dapat menciptakan 

lingkungan belajar yang mendukung etos kerja, 

spiritualitas, dan motivasi siswa. Lembaga pendidikan 

berperan membangun sistem yang menekankan 

keseimbangan antara usaha dan tawakal, misalnya 

melalui program pembiasaan doa sebelum belajar, 

pembinaan karakter, dan evaluasi yang menilai usaha, 

disiplin, serta pencapaian akademik. 

Dengan demikian, relevansi konsep ini menciptakan 

pendidikan yang holistik, yang tidak hanya 

menghasilkan siswa berpengetahuan, tetapi juga 

berbudi pekerti, bertanggung jawab, dan matang secara 

spiritual, serta membimbing guru dan lembaga 

pendidikan untuk menjalankan fungsi mereka secara 

seimbang antara aspek profesional dan religius. 

H. Sintesis Konseptual 

1. Model relasi takdir doa–usaha dalam pendidikan 

Dalam perspektif pendidikan Islam, hubungan antara 

takdir (qadar), doa (du‘ā’), dan usaha (ikhtiar) dapat 

dirumuskan sebagai suatu model relasional yang saling 

melengkapi. Model ini menjelaskan bagaimana siswa 

dapat berperan aktif dalam proses belajar sekaligus 



117 

 

 

 

menyadari ketentuan Allah Swt., sehingga pendidikan 

menjadi bermakna secara intelektual, moral, dan 

spiritual. 

1. Takdir sebagai Kerangka: Takdir Allah Swt. 

memberikan kerangka kehidupan, termasuk 

potensi, kemampuan, dan hasil yang mungkin 

dicapai. Takdir mencakup segala sesuatu, namun 

tidak meniadakan peran manusia untuk 

menempuh sebab-sebab yang telah disyariatkan. 

Dalam pendidikan, takdir menetapkan potensi dan 

kondisi awal siswa, lingkungan belajar, serta 

peluang dan tantangan yang akan dihadapi. 

2. Doa sebagai Sarana Spiritual: Doa menjadi 

penghubung antara manusia dan Allah Swt., 

sekaligus sarana untuk meminta kemudahan, 

keberkahan, dan petunjuk dalam proses belajar. 

Doa memiliki pengaruh terhadap takdir mu‘allaq, 

yaitu takdir yang digantungkan pada usaha 

manusia. Dengan berdoa,siswa meneguhkan 

keyakinan dan ketenangan batin, sehingga proses 

belajar lebih fokus dan bermakna. 

3. Usaha sebagai Jalan Aktif: Usaha atau ikhtiar 

adalah langkah nyata yang ditempuh siswa untuk 

meraih keberhasilan akademik dan pengembangan 

diri. Usaha mencakup konsistensi belajar, latihan, 

penerapan strategi yang efektif, dan disiplin. 

Ikhtiar menjadi sarana yang telah ditetapkan Allah 

dalam kerangka takdir untuk menghasilkan 

perubahan. 

Integrasi Model: 



118 

 

 

 

1. Takdir menetapkan kerangka dan potensi, 

sehingga siswa menyadari batas kemampuan dan 

peluang yang ada. 

2. Doa memperkuat motivasi dan ketenangan, 

menyatukan usaha dengan dimensi spiritual. 

3. Usaha mengaktualisasikan potensi melalui kerja 

nyata dan disiplin belajar. 

Dengan model ini, pendidikan Islam menekankan 

keseimbangan antara kesadaran spiritual dan tanggung 

jawab aktif, sehingga siswa tidak bersikap fatalistik 

maupun eksesivistis. Belajar menjadi proses yang 

holistik, di mana hasil diperoleh melalui kombinasi 

usaha nyata, doa yang tulus, dan kesadaran bahwa 

semua berada dalam ketentuan Allah Swt. Model ini 

juga menjadi panduan bagi guru dan lembaga 

pendidikan untuk merancang strategi pembelajaran 

yang mendorong motivasi, etos kerja, dan pembentukan 

karakter secara seimbang. 

2. Prinsip keseimbangan teologis dan pedagogis 

Dalam pendidikan Islam, pemahaman takdir, doa, dan 

usaha menuntut penerapan prinsip keseimbangan 

teologis dan pedagogis. Prinsip ini memastikan bahwa 

proses belajar tidak hanya rasional dan metodis, tetapi 

juga selaras dengan keyakinan spiritual dan tanggung 

jawab moral siswa. 

1. Keseimbangan Teologis: Prinsip ini menekankan 

hubungan yang seimbang antara ketetapan Allah 

Swt. (takdir) dan peran aktif manusia (ikhtiar). 

Manusia diperintahkan untuk berusaha dan 

menempuh sebab-sebab yang sah, sambil 



119 

 

 

 

menyadari bahwa hasil akhir tetap berada dalam 

kehendak Allah. Doa menjadi penguat spiritual 

yang menghubungkan usaha dengan ketetapan 

ilahi, sehingga siswa memahami bahwa 

keberhasilan adalah kombinasi antara usaha dan 

ridha Allah Swt., bukan hasil kebetulan atau 

semata takdir. 

2. Keseimbangan Pedagogis: Dalam konteks 

pembelajaran, prinsip ini menekankan bahwa 

strategi pendidikan harus mendorong siswa untuk 

aktif, disiplin, dan bertanggung jawab. Guru dan 

lembaga pendidikan bertugas menyediakan 

metode, lingkungan, dan motivasi yang 

memungkinkan siswa menempuh ikhtiar secara 

optimal. Pada saat yang sama, penguatan doa, 

refleksi, dan kesadaran spiritual menjadi bagian 

dari kurikulum dan budaya belajar, sehingga 

proses belajar tidak hanya menghasilkan 

kompetensi akademik tetapi juga karakter dan 

spiritualitas. 

Implikasi Praktis: 

1. Guru menekankan bahwa belajar merupakan 

kewajiban dan ibadah, diiringi doa dan usaha. 

2. Siswa belajar untuk mengaitkan hasil belajar 

dengan ikhtiar dan pertolongan Allah Swt., 

sehingga termotivasi secara spiritual dan 

intelektual. 

3. Lembaga pendidikan merancang program yang 

menyeimbangkan aspek akademik, etos kerja, dan 

nilai-nilai moral/keagamaan. 



120 

 

 

 

Dengan prinsip keseimbangan teologis dan pedagogis, 

pendidikan Islam mampu membentuk siswa yang aktif, 

bertanggung jawab, optimis, dan matang secara 

spiritual, sehingga belajar menjadi proses yang holistik 

dan bermakna, sesuai dengan tujuan penciptaan 

manusia sebagai makhluk berakal dan bertanggung 

jawab 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



121 

 

 

 

BAB III 

USAHA BELAJAR DALAM PERSPEKTIF  

FIKIH PENDIDIKAN 

 

A. Konsep Belajar dalam Islam 

1. Pengertian belajar dalam perspektif Islam 

Belajar merupakan salah satu aktivitas yang sangat 

ditekankan dalam Islam karena berkaitan langsung 

dengan pengembangan diri, penguatan iman, dan 

peningkatan kualitas kehidupan dunia maupun akhirat. 

Dalam perspektif Islam, belajar tidak hanya dimaknai 

sebagai proses akademik atau memperoleh pengetahuan 

formal, tetapi juga mencakup usaha memahami, 

menginternalisasi, dan mengamalkan ilmu untuk 

mencapai ridha Allah. 

Beberapa poin penting tentang pengertian belajar dalam 

Islam antara lain: 

a. Belajar sebagai kewajiban agama 

Islam menempatkan belajar sebagai kewajiban 

bagi setiap Muslim. Hal ini ditegaskan dalam 

hadis Rasulullah saw: 

"Menuntut ilmu adalah kewajiban bagi setiap 

Muslim." (HR. Ibn Majah) 

Artinya, belajar merupakan bagian dari ibadah 

yang menghubungkan individu dengan Tuhan, 

bukan sekadar kegiatan duniawi. 



122 

 

 

 

b. Belajar sebagai proses spiritual dan intelektual 

Belajar dalam Islam tidak hanya sekadar 

menghafal atau menguasai fakta, tetapi juga 

menekankan pemahaman (fahm) dan refleksi 

(tafakkur). Dengan demikian, ilmu yang diperoleh 

dapat membimbing manusia menjadi pribadi yang 

bertakwa dan bijaksana. 

c. Belajar sebagai usaha meningkatkan akhlak dan 

keterampilan hidup 

Islam menekankan bahwa ilmu harus dibarengi 

dengan amal. Belajar yang benar akan 

menghasilkan perubahan perilaku, keterampilan 

hidup, dan kontribusi positif bagi masyarakat. 

Ilmu yang tidak diamalkan dianggap kurang 

bernilai. 

d. Belajar sebagai bentuk usaha manusia dalam 

menghadapi takdir 

Dalam perspektif fikih pendidikan, belajar 

merupakan bentuk ikhtiar manusia untuk meraih 

kebaikan dunia dan akhirat. Dengan belajar, 

manusia berusaha memahami syariat, 

mengembangkan potensi, dan menata hidup 

secara produktif, sekaligus berserah diri kepada 

ketetapan Allah. 

e. Belajar sepanjang hayat (lifelong learning) 

Islam mendorong pembelajaran yang kontinu, 

tidak terbatas pada usia atau jenjang pendidikan 

tertentu. Setiap Muslim dianjurkan untuk selalu 

menuntut ilmu, mulai dari ilmu agama hingga 

ilmu pengetahuan umum yang bermanfaat. 

 

Dalam Islam, belajar adalah aktivitas multidimensional 

yang melibatkan aspek spiritual, intelektual, dan sosial. 



123 

 

 

 

Belajar bukan sekadar mengumpulkan informasi, tetapi 

merupakan kewajiban, ibadah, dan jalan untuk 

membentuk karakter mulia serta meningkatkan kualitas 

hidup sesuai petunjuk Allah. 

2. Belajar sebagai perintah dan kebutuhan manusia 

Dalam Islam, belajar menempati posisi yang sangat 

penting karena bersifat perintah ilahi sekaligus 

kebutuhan mendasar manusia untuk mengembangkan 

potensi diri, membentuk akhlak, dan menjalani 

kehidupan yang bermanfaat bagi diri sendiri dan 

masyarakat. 

Belajar dipandang sebagai perintah dari Allah yang 

harus dipatuhi setiap Muslim. Hal ini terlihat dari 

beberapa ayat Al-Qur’an dan hadis: 

1. Perintah membaca dan menuntut ilmu 

Ayat pertama yang turun kepada Nabi 

Muhammad saw adalah: 

"Iqra’ bismi rabbika allathee khalaq." (QS. Al-

‘Alaq: 1) 

Maknanya menekankan pentingnya membaca, 

mempelajari, dan mencari pengetahuan sebagai 

amanah dari Allah. 

2. Kewajiban menuntut ilmu bagi setiap Muslim 

Rasulullah saw.bersabda: 

“Menuntut ilmu adalah kewajiban bagi setiap 

Muslim.” (HR. Ibn Majah) 

Ini menegaskan bahwa belajar bukan pilihan, 



124 

 

 

 

melainkan perintah yang mengikat, baik untuk 

pria maupun wanita, tua maupun muda. 

3. Belajar sebagai sarana mendekatkan diri kepada 

Allah 

Ilmu yang bermanfaat meningkatkan ketakwaan 

dan menjadikan manusia lebih mampu 

menjalankan ibadah serta kewajiban sosial. 

Dengan belajar, seseorang bisa memahami ajaran 

Islam secara benar dan mengamalkannya dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Selain sebagai perintah, belajar juga merupakan 

kebutuhan manusia karena beberapa alasan: 

1. Mengembangkan akal dan potensi diri 

Manusia dianugerahi akal untuk berpikir, 

memahami, dan mencipta. Belajar adalah sarana 

untuk mengoptimalkan kemampuan intelektual 

dan spiritual manusia. 

2. Mempersiapkan kehidupan dunia dan akhirat 

Ilmu yang diperoleh melalui belajar membantu 

manusia menghadapi tantangan hidup, membuat 

keputusan yang tepat, dan melaksanakan ibadah 

dengan benar. 

3. Memenuhi tuntutan sosial 

Pengetahuan yang diperoleh melalui belajar 

memungkinkan manusia berperan aktif dalam 

masyarakat, memberikan kontribusi positif, dan 

menjaga kemaslahatan umat. 

4. Menghadapi perubahan zaman 

Belajar adalah kebutuhan agar manusia dapat 

menyesuaikan diri dengan perkembangan ilmu 



125 

 

 

 

pengetahuan dan teknologi, tanpa kehilangan 

landasan moral dan spiritual. 

Belajar dalam perspektif Islam bersifat ganda sebagai 

perintah dari Allah yang harus ditaati dan sebagai 

kebutuhan manusia untuk mengembangkan akal, 

akhlak, dan keterampilan hidup. Kedua aspek ini saling 

melengkapi, menjadikan belajar sebagai aktivitas 

ibadah sekaligus strategi hidup yang esensial. 

3. Tujuan belajar: pengembangan akal, iman, dan 

akhlak 

Belajar dalam perspektif Islam memiliki tujuan yang 

lebih komprehensif dibanding sekadar penguasaan 

pengetahuan. Tujuan utama belajar adalah membentuk 

manusia yang utuh secara intelektual, spiritual, dan 

moral, sehingga ilmu yang diperoleh dapat diamalkan 

dalam kehidupan sehari-hari. Dalam literatur fikih 

pendidikan dan pedagogi Islam, tujuan belajar dapat 

dianalisis melalui tiga dimensi utama: akal, iman, dan 

akhlak. 

Akal merupakan perangkat kognitif yang menjadi ciri 

khas manusia dan sarana utama untuk memahami 

realitas. Dalam konteks pembelajaran Islam, 

pengembangan akal mencakup: 

1. Kemampuan berpikir kritis dan analitis 

Belajar memungkinkan individu menelaah 

informasi secara rasional, mengevaluasi argumen, 

dan membuat keputusan berdasarkan 

pertimbangan logis. 



126 

 

 

 

2. Perluasan wawasan dan pengetahuan 

Pengetahuan yang diperoleh dari belajar 

memperkaya pemahaman tentang alam, 

masyarakat, dan ajaran Islam. 

3. Pemicu kreativitas dan inovasi 

Belajar tidak hanya menumbuhkan pengetahuan 

teoretis, tetapi juga kemampuan untuk 

menghasilkan ide baru dan solusi praktis yang 

bermanfaat bagi kehidupan manusia. 

Belajar dalam Islam tidak dapat dilepaskan dari dimensi 

spiritual, karena ilmu bertujuan untuk mendekatkan diri 

kepada Allah dan menumbuhkan ketakwaan. Dimensi 

iman mencakup: 

1. Pemahaman ajaran agama secara benar 

Pengetahuan tentang syariat, akidah, dan ibadah 

menjadi dasar pelaksanaan kehidupan yang sesuai 

tuntunan Islam. 

2. Peningkatan kesadaran spiritual 

Belajar menumbuhkan kesadaran akan 

keberadaan Allah, mendorong sikap syukur, 

tawakal, dan konsistensi dalam menjalankan 

ibadah. 

3. Kesiapan menghadapi ujian hidup 

Ilmu yang dipadu dengan iman membantu 

individu bersikap sabar, optimis, dan bertanggung 

jawab terhadap tantangan dan takdir yang 

dihadapi. 

Akhlak merupakan manifestasi nyata dari ilmu dan 

iman dalam interaksi sosial. Tujuan belajar dalam 

dimensi akhlak meliputi: 



127 

 

 

 

1. Pembentukan karakter dan etika 

Belajar membekali individu dengan prinsip moral, 

seperti kejujuran, keadilan, dan tanggung jawab. 

2. Dorongan untuk melakukan amal shalih 

Ilmu yang diamalkan menghasilkan tindakan 

nyata yang bermanfaat bagi diri sendiri maupun 

masyarakat. 

3. Kontribusi sosial dan teladan 

Individu yang berilmu dan berakhlak mulia dapat 

menjadi contoh positif dalam komunitas, 

menciptakan harmoni dan kemaslahatan bersama. 

 

Secara akademik, belajar dalam perspektif Islam 

memiliki tujuan integratif: mengembangkan akal untuk 

berpikir kritis dan kreatif, menguatkan iman untuk 

meningkatkan ketakwaan, dan membentuk akhlak 

untuk mewujudkan perilaku mulia. Tujuan ini 

menunjukkan bahwa pendidikan Islam tidak hanya 

menekankan aspek kognitif, tetapi juga aspek spiritual 

dan moral, sehingga ilmu yang diperoleh dapat menjadi 

sarana transformasi diri dan kemaslahatan sosial. 

 

B. Peran Doa dan Spiritualitas dalam Usaha Belajar 

1. Doa sebagai penguat batin dan motivasi belajar 

Dalam perspektif Islam, proses belajar tidak hanya 

bergantung pada usaha lahiriah semata, tetapi juga 

membutuhkan dukungan spiritual. Doa menjadi sarana 

penting yang memperkuat batin dan menumbuhkan 

motivasi dalam menuntut ilmu. Dengan berdoa, seorang 

siswa menempatkan dirinya sebagai hamba yang 



128 

 

 

 

menyadari keterbatasannya dan sepenuhnya bergantung 

pada pertolongan Allah. Kesadaran ini menjadikan 

usaha belajar lebih bermakna karena niat yang tulus 

diarahkan untuk memperoleh ridha Allah, bukan semata 

hasil duniawi. 

Doa juga berfungsi sebagai motivasi internal yang 

membantu siswa mempertahankan semangat dan 

ketekunan. Rasa optimisme tumbuh karena keyakinan 

bahwa setiap usaha yang disertai doa akan mendapat 

berkah dari Allah, sekaligus mengurangi rasa cemas 

dan putus asa ketika menghadapi kesulitan dalam 

belajar. Ketenangan batin yang diperoleh dari doa 

meningkatkan fokus dan daya tahan psikologis, 

sehingga proses belajar menjadi lebih efektif. 

2. Waktu-waktu mustajab doa bagi penuntut ilmu 

Dalam tradisi Islam, doa merupakan sarana penguatan 

batin dan motivasi belajar, namun efektivitas doa sangat 

dipengaruhi oleh waktu dan kondisi pelaksanaannya. 

Beberapa waktu tertentu dikenal sebagai waktu 

mustajab, yaitu saat doa lebih mudah dikabulkan oleh 

Allah, sehingga menuntut ilmu dapat dibarengi dengan 

doa pada momen-momen tersebut untuk memperoleh 

berkah dan kemudahan. 

Doa sebelum memulai belajar, misalnya ketika 

membaca basmalah atau memohon petunjuk dan 

kelancaran memahami materi, merupakan salah satu 

praktik yang sangat dianjurkan. Saat menuntut ilmu, 

menjaga kesungguhan hati, fokus, dan tawakal sambil 

berdoa akan menumbuhkan ketekunan dan motivasi 

yang berkelanjutan. Selain itu, doa setelah selesai 



129 

 

 

 

belajar menjadi ungkapan syukur sekaligus 

permohonan agar ilmu yang diperoleh bermanfaat bagi 

diri sendiri, keluarga, dan masyarakat. 

Selain itu, terdapat waktu-waktu khusus yang secara 

sunnah dikenal sebagai mustajab untuk berdoa, antara 

lain saat sepertiga malam terakhir ketika hening dan 

sunyi, saat sujud dalam salat, ketika adzan 

dikumandangkan, setelah shalat fardhu, di hari Jumat, 

dan ketika berada dalam keadaan suci dari hadas. 

Penuntut ilmu yang memanfaatkan waktu-waktu ini 

untuk berdoa akan mendapatkan ketenangan batin, 

motivasi yang lebih kuat, dan peningkatan keberkahan 

dalam proses belajar. 

Dengan memahami dan mengoptimalkan waktu 

mustajab doa, seorang pelajar tidak hanya memperkuat 

ikhtiar lahirnya, tetapi juga memperkaya dimensi 

spiritual dari belajar, menjadikannya aktivitas yang 

holistik dan bermakna, serta mendekatkan diri pada 

ridha Allah. 

3. Zikir dan ketenangan jiwa dalam proses belajar 

Dalam perspektif Islam, belajar tidak hanya menuntut 

penguasaan pengetahuan, tetapi juga memerlukan 

kondisi psikologis dan spiritual yang stabil. Zikir yaitu 

mengingat Allah melalui kalimat, doa, dan pujian 

memegang peran penting dalam menenangkan jiwa dan 

meningkatkan fokus pelajar. Dengan melakukan zikir, 

individu menumbuhkan kesadaran akan kehadiran 

Allah dalam setiap aktivitas belajar, sehingga proses 

belajar menjadi lebih bermakna dan penuh kesadaran 

spiritual. 



130 

 

 

 

Ketenangan jiwa yang diperoleh dari zikir berfungsi 

untuk mengurangi stres, kecemasan, dan gangguan 

mental yang sering muncul saat menghadapi kesulitan 

dalam belajar. Keadaan batin yang tenteram 

memungkinkan konsentrasi yang lebih baik, 

mempermudah pemahaman materi, dan meningkatkan 

daya ingat. Selain itu, zikir mendorong terbentuknya 

motivasi intrinsik, di mana pelajar belajar bukan 

sekadar untuk memperoleh nilai atau pengakuan sosial, 

tetapi sebagai sarana mendekatkan diri kepada Allah 

dan menjalankan amanah sebagai hamba-Nya. 

Integrasi zikir dalam proses belajar dapat dilakukan 

sebelum, selama, maupun setelah belajar. Sebelum 

belajar, zikir menyiapkan hati dan pikiran agar fokus 

dan tenang. Selama belajar, zikir membantu menjaga 

konsentrasi dan kesabaran. Setelah belajar, zikir 

menjadi sarana refleksi dan syukur atas ilmu yang 

diperoleh, sekaligus memohon keberkahan agar ilmu 

tersebut bermanfaat bagi diri sendiri dan orang lain. 

Dengan demikian, zikir tidak hanya memperkuat 

dimensi spiritual, tetapi juga meningkatkan kualitas 

belajar secara kognitif dan emosional, menjadikan 

belajar sebagai aktivitas yang menyeluruh dan 

seimbang antara usaha lahiriah dan kekuatan batin. 

4. Spiritualitas sebagai fondasi keberhasilan belajar 

Dalam perspektif Islam, keberhasilan belajar tidak 

hanya diukur dari penguasaan materi atau prestasi 

akademik, tetapi juga dari kemampuan individu 

menginternalisasi ilmu dalam kehidupan sehari-hari 

dengan tetap berlandaskan nilai-nilai spiritual. 



131 

 

 

 

Spiritualitas berperan sebagai fondasi yang 

menyeimbangkan antara usaha lahiriah (ikhtiar) dan 

kesadaran akan pertolongan Allah, sehingga setiap 

proses belajar menjadi bermakna, berorientasi pada 

kebaikan, dan menghasilkan manfaat yang luas. 

Spiritualitas dalam belajar melibatkan kesadaran bahwa 

ilmu adalah amanah dan sarana mendekatkan diri 

kepada Allah. Dengan memupuk dimensi spiritual, 

pelajar memiliki motivasi intrinsik yang kuat, mampu 

menjaga konsistensi dan disiplin, serta menghadapi 

tantangan belajar dengan kesabaran, ketekunan, dan 

optimisme. Selain itu, spiritualitas membantu pelajar 

menginternalisasi ilmu ke dalam perilaku dan akhlak, 

sehingga keberhasilan belajar bukan sekadar 

penguasaan kognitif, tetapi juga transformasi diri 

menjadi pribadi yang beriman, berakhlak mulia, dan 

bermanfaat bagi masyarakat. 

Integrasi spiritualitas dalam belajar dapat diwujudkan 

melalui praktik doa, zikir, muhasabah, dan refleksi 

terhadap ilmu yang diperoleh. Dengan demikian, 

spiritualitas membentuk fondasi batin yang kokoh, 

menumbuhkan kesadaran bahwa setiap usaha belajar 

merupakan bagian dari ibadah, dan memastikan ilmu 

yang diperoleh tidak hanya berhenti pada tingkat teori, 

tetapi juga menjadi sarana perubahan diri dan 

kemaslahatan sosial. 

Spiritualitas menjadi fondasi utama keberhasilan belajar 

karena menyeimbangkan aspek kognitif, emosional, 

dan moral. Dengan fondasi spiritual yang kuat, belajar 

tidak hanya menghasilkan kemampuan intelektual, 

tetapi juga membentuk karakter, meningkatkan 



132 

 

 

 

motivasi, dan menumbuhkan kesadaran tanggung jawab 

sebagai hamba Allah yang memanfaatkan ilmu untuk 

kebaikan diri dan orang lain. 

4. Kedudukan ilmu dalam Islam 

Ilmu memegang kedudukan yang sangat strategis dalam 

Islam karena berkaitan langsung dengan pengembangan 

diri, pelaksanaan ibadah, dan kemaslahatan umat. Islam 

menempatkan ilmu sebagai sarana utama untuk 

mengenal Allah, memahami kehidupan, dan 

menjalankan perintah-Nya secara benar. Kedudukan 

ilmu dalam perspektif Islam dapat dipahami melalui 

beberapa dimensi konseptual. 

Ilmu merupakan kewajiban setiap Muslim, 

sebagaimana ditegaskan dalam hadis Rasulullah saw: 

“Menuntut ilmu adalah kewajiban bagi setiap Muslim.” 

(HR. Ibn Majah). 

Kewajiban ini menekankan bahwa ilmu bukan hanya 

hak istimewa bagi sebagian orang, tetapi merupakan 

amanah yang harus dikejar oleh seluruh umat Islam, 

baik laki-laki maupun perempuan, muda maupun tua. 

Selain bersifat wajib, ilmu dalam Islam memiliki 

kedudukan sebagai sarana ibadah. Setiap usaha untuk 

menuntut ilmu yang dilakukan dengan niat yang benar 

yakni mencari ridha Allah dianggap sebagai ibadah dan 

amal saleh yang pahalanya terus mengalir. Oleh karena 

itu, proses belajar dan pengajaran ilmu tidak hanya 

berorientasi pada pencapaian duniawi, tetapi juga 



133 

 

 

 

membawa manfaat spiritual bagi pelaku dan 

masyarakat. 

Ilmu juga berperan sebagai pondasi pengembangan 

akal, iman, dan akhlak. Dengan ilmu, manusia mampu 

memahami ajaran Islam secara benar, mengamalkannya 

dalam kehidupan sehari-hari, dan membimbing orang 

lain melalui nasihat serta teladan yang bijaksana. Hal 

ini menunjukkan bahwa ilmu tidak bersifat sekadar 

kognitif atau teoritis, tetapi memiliki dimensi praktis 

dan moral yang penting dalam membentuk pribadi yang 

utuh dan masyarakat yang harmonis. 

Lebih jauh, kedudukan ilmu dalam Islam terkait erat 

dengan kemaslahatan sosial. Islam mendorong 

penyebaran ilmu untuk meningkatkan kesejahteraan 

umat, mencegah kebodohan, dan memberdayakan 

manusia agar mampu menghadapi tantangan zaman. 

Dengan demikian, ilmu memiliki fungsi ganda: 

memberdayakan individu dan memberikan kontribusi 

nyata bagi masyarakat. 

Ilmu dalam Islam menempati posisi yang strategis 

sebagai kewajiban, sarana ibadah, fondasi 

pengembangan akal, iman, dan akhlak, serta instrumen 

kemaslahatan sosial. Kedudukan ilmu yang tinggi ini 

menegaskan bahwa menuntut, mengamalkan, dan 

menyebarkan ilmu merupakan aktivitas yang terhormat 

dan esensial bagi setiap Muslim, sekaligus sarana untuk 

mencapai keseimbangan antara kehidupan dunia dan 

akhirat. 

 



134 

 

 

 

C. Tanggung Jawab Siswa dalam Fikih Pendidikan 

1. Hak dan kewajiban Siswa 

Dalam perspektif fikih pendidikan, siswa memiliki hak 

dan kewajiban yang saling terkait, yang berfungsi untuk 

memastikan proses pendidikan berjalan efektif, adil, 

dan sesuai prinsip Islam. Kedua aspek ini tidak hanya 

bersifat formal, tetapi juga mengandung dimensi moral, 

spiritual, dan sosial. 

Hak siwa mencakup kesempatan memperoleh ilmu 

yang bermanfaat, memperoleh bimbingan dan 

pengajaran yang benar, serta diperlakukan dengan adil 

oleh guru. Islam menekankan bahwa setiap siswa 

memiliki hak untuk belajar, mengembangkan potensi 

diri, dan mendapatkan lingkungan yang mendukung 

pertumbuhan akal, iman, dan akhlak. Hak ini termasuk 

hak atas pemenuhan kebutuhan dasar yang 

memungkinkan mereka belajar dengan efektif, seperti 

keamanan, perhatian, dan suasana yang kondusif untuk 

pengembangan intelektual dan spiritual. 

Di sisi lain, siswa juga memiliki kewajiban yang harus 

dipenuhi sebagai bagian dari tanggung jawab mereka 

terhadap ilmu, guru, dan masyarakat. Kewajiban ini 

meliputi kesungguhan dalam belajar, menghormati guru 

dan sesama siswa, serta mengamalkan ilmu yang 

diperoleh sesuai tuntunan Islam. Siswa diharapkan 

menunjukkan disiplin, etika, dan niat ikhlas dalam 

setiap kegiatan pembelajaran. Lebih jauh, kewajiban 

siswa juga mencakup tanggung jawab sosial, yakni 

menyebarkan ilmu yang bermanfaat dan menjauhi hal-

hal yang merusak diri sendiri maupun masyarakat. 



135 

 

 

 

Dengan memahami hak dan kewajibannya, siswa tidak 

hanya menjadi subjek pasif dalam proses pendidikan, 

tetapi juga berperan aktif dalam menciptakan 

lingkungan belajar yang kondusif. Keseimbangan 

antara hak dan kewajiban ini menegaskan prinsip Islam 

bahwa ilmu adalah amanah, dan memperoleh serta 

mengamalkannya merupakan tanggung jawab moral 

dan spiritual yang harus dijalankan dengan penuh 

kesadaran. 

Hak dan kewajiban siswa dalam fikih pendidikan saling 

melengkapi. Hak memberikan ruang bagi siswa untuk 

berkembang, sedangkan kewajiban menuntun mereka 

untuk belajar dengan disiplin, ikhlas, dan bertanggung 

jawab. Pemahaman yang baik terhadap hak dan 

kewajiban ini membentuk karakter siswa yang sadar 

spiritual, etis, dan kompeten dalam menghadapi 

tantangan pendidikan maupun kehidupan sosial. 

2. Etika siswa terhadap guru dan ilmu 

Dalam perspektif fikih pendidikan, etika siswa terhadap 

guru dan ilmu merupakan bagian integral dari tanggung 

jawab siswa. Etika ini mencerminkan kesadaran 

spiritual, moral, dan sosial siswa, serta berperan dalam 

menciptakan proses belajar yang harmonis, efektif, dan 

sesuai prinsip Islam. 

Siswa diwajibkan untuk menghormati guru, yang bukan 

hanya sebagai pemberi ilmu, tetapi juga sebagai 

pembimbing dan teladan dalam mengembangkan akal, 

iman, dan akhlak. Penghormatan ini diwujudkan 

melalui kesopanan dalam berbicara, kesungguhan 

dalam menerima arahan, menghargai waktu dan usaha 



136 

 

 

 

guru, serta meneladani perilaku guru yang sesuai ajaran 

Islam. Dalam literatur fikih, menghormati guru 

termasuk bentuk adab ilmiah yang sangat ditekankan, 

karena guru memiliki peran strategis dalam 

menyalurkan ilmu dan membentuk karakter siswa. 

Selain itu, siswa juga diwajibkan untuk menghargai 

ilmu yang diperoleh. Ilmu bukan sekadar informasi, 

melainkan amanah dari Allah yang harus diamalkan. 

Menghargai ilmu berarti mempelajarinya dengan 

sungguh-sungguh, menjaga kesucian niat agar belajar 

bukan untuk kesombongan atau keuntungan dunia 

semata, dan menyebarkan ilmu yang bermanfaat kepada 

orang lain. Kesadaran ini menumbuhkan rasa tanggung 

jawab moral dan spiritual, sehingga proses belajar 

menjadi lebih bermakna dan membawa kebaikan bagi 

diri sendiri dan masyarakat. 

Etika terhadap guru dan ilmu juga mencakup tindakan 

konkret dalam interaksi sosial. Siswa diharapkan 

bersikap sopan, jujur, dan disiplin, serta menghindari 

perilaku yang merendahkan guru atau mengabaikan 

nilai ilmu. Dengan mempraktikkan etika ini, siswa tidak 

hanya memperoleh pengetahuan, tetapi juga 

membangun karakter mulia yang sejalan dengan prinsip 

pendidikan Islam. 

Etika siswa terhadap guru dan ilmu dalam fikih 

pendidikan menekankan penghormatan, kesungguhan, 

dan tanggung jawab moral. Memahami dan 

mengamalkan etika ini menjadikan proses belajar lebih 

efektif, mendekatkan diri kepada Allah, serta 



137 

 

 

 

membentuk pribadi yang beriman, berakhlak mulia, dan 

bermanfaat bagi masyarakat. 

3. Tanggung jawab moral atas hasil belajar 

Dalam perspektif fikih pendidikan, setiap siswa tidak 

hanya bertanggung jawab atas usaha yang dilakukan 

selama proses belajar, tetapi juga memiliki tanggung 

jawab moral atas hasil yang diperoleh. Tanggung jawab 

ini mencakup kesadaran bahwa ilmu yang diperoleh 

merupakan amanah dari Allah dan harus digunakan 

sesuai dengan tujuan pembelajaran yang benar, yaitu 

meningkatkan akal, iman, dan akhlak. 

Siswa diwajibkan untuk mengelola hasil belajar secara 

bijaksana, termasuk menghargai pengetahuan yang 

diperoleh, menghindari kesombongan atau perilaku 

merendahkan orang lain, dan menggunakan ilmu untuk 

kebaikan diri sendiri maupun masyarakat. Ilmu yang 

tidak diamalkan atau disalahgunakan dianggap sebagai 

penyia-nyiaan amanah, sehingga setiap hasil belajar 

menuntut evaluasi moral dan spiritual dari siswa. 

Selain itu, tanggung jawab moral atas hasil belajar juga 

menekankan integritas akademik dan etika ilmiah. 

Peserta didik harus jujur dalam menampilkan 

kemampuan, menghindari plagiarisme, kecurangan, 

atau manipulasi hasil belajar. Kesadaran ini 

menumbuhkan disiplin internal dan menegaskan bahwa 

pencapaian akademik bukan sekadar untuk prestise 

dunia, tetapi sebagai sarana mendekatkan diri kepada 

Allah dan memberikan manfaat bagi orang lain. 



138 

 

 

 

Tanggung jawab moral ini juga meliputi kontinuitas 

pembelajaran. Siswa diharapkan terus mengembangkan 

ilmu yang telah diperoleh, mengamalkannya, dan 

memperluas manfaatnya, sehingga hasil belajar menjadi 

bagian dari transformasi diri dan kontribusi sosial. 

Dengan demikian, proses belajar tidak berhenti pada 

pencapaian nilai atau sertifikat, tetapi berkelanjutan 

sebagai tanggung jawab moral yang mengikat siswa. 

Tanggung jawab moral atas hasil belajar menegaskan 

bahwa ilmu bukan sekadar harta intelektual, tetapi 

amanah yang harus diamalkan dengan integritas, 

disiplin, dan kesadaran spiritual. Kesadaran ini 

membentuk peserta didik yang beretika, bertanggung 

jawab, dan mampu mengoptimalkan ilmu untuk 

kebaikan diri sendiri, masyarakat, dan ridha Allah. 

4. Akhlak belajar sebagai indikator keberhasilan 

pendidikan 

Dalam perspektif Islam, keberhasilan pendidikan tidak 

hanya diukur dari pencapaian akademik atau prestasi 

kognitif semata, tetapi juga dari pembentukan akhlak 

mulia pada siswa. Akhlak belajar mencerminkan 

internalisasi nilai-nilai moral dan spiritual yang 

diperoleh melalui proses pendidikan, sehingga menjadi 

indikator utama keberhasilan pendidikan secara 

holistik. 

Akhlak belajar meliputi kesungguhan, disiplin, 

kejujuran, kesabaran, rasa hormat terhadap guru dan 

ilmu, serta tanggung jawab atas hasil belajar. Siswa 

yang memiliki akhlak belajar baik menunjukkan 

kemampuan untuk menyeimbangkan usaha lahiriah 



139 

 

 

 

(ikhtiar) dengan kesadaran spiritual, sehingga ilmu 

yang diperoleh tidak hanya menjadi pengetahuan 

semata, tetapi juga sarana pengembangan diri dan amal 

yang bermanfaat. 

Selain itu, akhlak belajar mencakup kemampuan untuk 

mengamalkan ilmu dengan niat ikhlas, berbagi manfaat 

dengan sesama, serta menghormati proses pendidikan 

dan lingkungan belajar. Hal ini menunjukkan bahwa 

keberhasilan pendidikan sejati tidak hanya tercermin 

dari nilai akademik, tetapi juga dari perilaku siswa yang 

mencerminkan integritas, tanggung jawab moral, dan 

kepedulian sosial. 

Akhlak belajar sebagai indikator keberhasilan 

pendidikan juga menegaskan hubungan antara proses 

belajar dan karakter. Siswa yang belajar dengan akhlak 

yang baik cenderung memiliki motivasi intrinsik, 

konsistensi, dan ketekunan, sehingga prestasi akademik 

dan penguasaan ilmu selaras dengan pembentukan 

kepribadian yang mulia. Pendidikan yang berhasil 

adalah pendidikan yang mampu menghasilkan manusia 

seutuhnya: cerdas, beriman, dan berakhlak. 

Akhlak belajar merupakan indikator utama keberhasilan 

pendidikan dalam perspektif Islam. Keberhasilan 

pendidikan tidak hanya diukur dari kemampuan 

kognitif atau pencapaian akademik, tetapi juga dari 

bagaimana siswa menginternalisasi nilai moral dan 

spiritual, menunjukkan disiplin, tanggung jawab, dan 

integritas, serta mampu mengamalkan ilmu untuk 

kebaikan diri, masyarakat, dan ridha Allah. 

 



140 

 

 

 

D. Peran Guru dalam Menumbuhkan Usaha Belajar 

1. Guru sebagai pembimbing dan teladan 

Dalam perspektif pendidikan Islam, guru memegang 

posisi sentral sebagai pembimbing dan teladan bagi 

siswa. Peran guru tidak terbatas pada penyampaian 

materi, tetapi meliputi pengarahan, bimbingan moral, 

dan pembentukan karakter siswa agar mereka mampu 

menumbuhkan usaha belajar yang konsisten dan 

bermakna. Guru berfungsi sebagai mediator antara ilmu 

dan siswa, membantu mereka memahami, 

menginternalisasi, dan mengamalkan ilmu sesuai 

dengan nilai-nilai Islam. 

Sebagai pembimbing, guru memberikan arahan yang 

jelas, memfasilitasi proses belajar, dan mendorong 

siswa untuk aktif dalam menuntut ilmu. Guru 

membantu siswa menetapkan tujuan belajar, mengatasi 

kesulitan, serta menumbuhkan motivasi intrinsik agar 

mereka belajar dengan kesungguhan dan ketekunan. 

Bimbingan ini mencakup aspek kognitif, emosional, 

dan spiritual, sehingga siswa tidak hanya menguasai 

materi, tetapi juga mengembangkan akal, iman, dan 

akhlak. 

Sebagai teladan, guru menampilkan perilaku yang 

mencerminkan akhlak mulia, disiplin, tanggung jawab, 

dan integritas. Keteladanan guru menjadi sumber 

inspirasi dan motivasi bagi siswa untuk meniru sikap 

positif dalam belajar dan kehidupan sehari-hari. Dengan 

melihat guru mengamalkan ilmu dengan niat ikhlas, 

siswa belajar untuk menyeimbangkan usaha lahiriah 



141 

 

 

 

dan kesadaran spiritual, sehingga proses belajar 

menjadi lebih efektif dan bermakna. 

Guru juga berperan dalam menumbuhkan kecintaan 

siswa terhadap ilmu. Melalui keteladanan dan 

bimbingan yang konsisten, guru menanamkan nilai 

bahwa ilmu bukan sekadar materi akademik, tetapi 

amanah dan sarana mendekatkan diri kepada Allah. 

Dengan demikian, guru bukan hanya pengajar, tetapi 

juga pembimbing spiritual dan moral yang membentuk 

karakter peserta didik. 

2. Tanggung jawab fikih guru dalam pendidikan 

Dalam perspektif fikih pendidikan, guru memiliki 

tanggung jawab yang bersifat moral, spiritual, dan 

profesional, karena posisi guru bukan hanya sebagai 

penyampai ilmu, tetapi juga sebagai pembimbing, 

teladan, dan penentu kualitas pendidikan siswa. 

Tanggung jawab ini menekankan prinsip bahwa 

mengajar adalah amanah yang harus dijalankan dengan 

penuh kesungguhan dan kesadaran religius. 

Secara moral, guru bertanggung jawab untuk 

menunaikan hak siswa dengan adil, memberikan 

bimbingan yang benar, dan menghormati martabat 

setiap peserta didik. Guru juga berkewajiban untuk 

menanamkan nilai-nilai akhlak dan disiplin, sehingga 

proses belajar tidak hanya menghasilkan pengetahuan, 

tetapi juga membentuk karakter mulia yang sesuai 

dengan prinsip Islam. 

Secara spiritual, guru memiliki tanggung jawab untuk 

menyiapkan niat ikhlas dalam setiap tindakan 



142 

 

 

 

pengajaran. Ilmu yang disampaikan harus diniatkan 

sebagai sarana ibadah dan mendekatkan diri kepada 

Allah, sehingga proses pendidikan menjadi kegiatan 

yang bernilai ibadah sekaligus sarana transformasi 

spiritual bagi siswa. Guru juga wajib menjaga integritas 

keilmuan dengan mengajarkan ilmu yang benar dan 

bermanfaat, serta menghindari penyampaian materi 

yang menyesatkan atau tidak sesuai syariat. 

Secara profesional, guru bertanggung jawab untuk 

menguasai materi yang diajarkan, menggunakan 

metode pembelajaran yang tepat, dan menyesuaikan 

pendekatan dengan kebutuhan peserta didik. Guru harus 

mampu menilai kemampuan siswa secara objektif, 

memberikan umpan balik yang konstruktif, dan 

mendorong siswa untuk mengembangkan potensi diri 

secara optimal. 

3. Strategi menumbuhkan motivasi dan etos belajar 

Menumbuhkan motivasi dan etos belajar pada siswa 

merupakan tanggung jawab penting guru dalam 

pendidikan Islam. Motivasi yang kuat dan etos belajar 

yang tinggi tidak hanya memengaruhi prestasi 

akademik, tetapi juga membentuk karakter, disiplin, 

dan kesadaran spiritual siswa. Strategi yang diterapkan 

oleh guru harus mampu mengintegrasikan aspek 

kognitif, emosional, dan spiritual agar pembelajaran 

menjadi bermakna dan menyeluruh. 

Guru dapat menumbuhkan motivasi belajar dengan cara 

menanamkan nilai-nilai tujuan belajar yang jelas dan 

bermanfaat. Dengan memahami bahwa belajar adalah 

amanah dari Allah dan sarana untuk meningkatkan akal, 



143 

 

 

 

iman, dan akhlak, siswa terdorong untuk belajar dengan 

niat ikhlas dan kesungguhan. Penekanan pada manfaat 

ilmu bagi diri sendiri, masyarakat, dan ridha Allah 

membantu siswa mengembangkan motivasi intrinsik, 

yaitu belajar karena kesadaran akan tanggung jawab 

moral dan spiritual. 

Selain itu, guru harus membangun lingkungan belajar 

yang kondusif dan inspiratif. Lingkungan yang aman, 

tertib, dan suportif meningkatkan kenyamanan dan 

fokus siswa, sementara interaksi yang positif dengan 

guru dan teman sekelas mendorong semangat 

kolaboratif dan saling mendukung. Guru juga dapat 

menggunakan metode pembelajaran yang bervariasi 

dan kreatif untuk menjaga ketertarikan dan antusiasme 

siswa dalam mempelajari materi. 

Etos belajar dapat ditumbuhkan melalui keteladanan 

guru. Siswa meniru sikap disiplin, tanggung jawab, dan 

kesungguhan guru dalam menuntut dan mengamalkan 

ilmu. Guru yang konsisten menunjukkan integritas dan 

komitmen terhadap ilmu akan memotivasi siswa untuk 

meniru perilaku tersebut, sehingga etos belajar 

berkembang secara alami. 

Integrasi doa dan spiritualitas juga menjadi strategi 

penting dalam menumbuhkan motivasi. Dengan 

mengaitkan proses belajar dengan doa, zikir, dan 

kesadaran religius, siswa belajar untuk 

menyeimbangkan usaha lahiriah dengan kekuatan batin, 

meningkatkan ketekunan, kesabaran, dan optimisme 

dalam menghadapi tantangan belajar. 

 



144 

 

 

 

E. Implikasi Fikih Pendidikan Usaha Belajar  

    terhadap Sistem Pendidikan 

1. Pembentukan budaya belajar aktif dan bertanggung 

jawab 

Dalam perspektif fikih pendidikan, usaha belajar bukan 

sekadar aktivitas kognitif, tetapi juga tindakan moral 

dan spiritual yang membentuk karakter siswa. Implikasi 

dari fikih usaha belajar terhadap sistem pendidikan 

menekankan pentingnya budaya belajar yang aktif dan 

bertanggung jawab, di mana siswa tidak hanya 

menerima pengetahuan secara pasif, tetapi juga terlibat 

secara penuh dalam proses pembelajaran dengan 

kesadaran akan tanggung jawab mereka sebagai hamba 

Allah dan anggota masyarakat. 

Budaya belajar aktif tercermin dalam partisipasi siswa 

yang konsisten, keingintahuan yang tinggi, inisiatif 

untuk mencari ilmu tambahan, dan kemampuan berpikir 

kritis. Sistem pendidikan yang mengadopsi prinsip fikih 

pendidikan usaha belajar mendorong siswa untuk 

belajar dengan kesungguhan, menetapkan tujuan yang 

jelas, serta mengembangkan kemampuan analisis, 

sintesis, dan aplikasi ilmu dalam kehidupan nyata. Guru 

berperan sebagai fasilitator dan teladan, membimbing 

siswa untuk menyalurkan potensi intelektual dan 

spiritual secara optimal. 

Budaya belajar bertanggung jawab muncul dari 

kesadaran siswa bahwa setiap ilmu yang diperoleh 

merupakan amanah yang harus diamalkan. Siswa 

belajar untuk menghormati guru, menghargai ilmu, dan 

menjaga integritas akademik, sehingga pendidikan tidak 



145 

 

 

 

hanya menghasilkan penguasaan materi, tetapi juga 

karakter yang disiplin, jujur, dan beretika. Tanggung 

jawab ini juga mencakup pemanfaatan ilmu untuk 

kebaikan diri sendiri, keluarga, dan masyarakat, 

sehingga belajar menjadi sarana transformasi sosial dan 

spiritual. 

Dengan mengintegrasikan prinsip fikih pendidikan 

usaha belajar ke dalam sistem pendidikan, sekolah dan 

madrasah dapat membangun lingkungan belajar yang 

kondusif, kolaboratif, dan berorientasi pada nilai-nilai 

moral dan spiritual. Budaya belajar yang aktif dan 

bertanggung jawab ini tidak hanya meningkatkan 

prestasi akademik, tetapi juga membentuk siswa yang 

berakhlak mulia, beriman, dan siap menghadapi 

tantangan kehidupan secara cerdas dan bijaksana. 

2. Penguatan karakter kerja keras dan optimism 

Dalam perspektif fikih pendidikan, usaha belajar tidak 

hanya menekankan penguasaan ilmu, tetapi juga 

pembentukan karakter, khususnya karakter kerja keras 

dan optimisme. Konsep usaha belajar dalam Islam 

menegaskan bahwa setiap hasil bergantung pada ikhtiar 

manusia yang disertai doa dan kesadaran akan takdir 

Allah. Kesadaran ini menjadi landasan moral yang 

mendorong siswa untuk bersungguh-sungguh dalam 

belajar, sekaligus menumbuhkan optimisme bahwa 

setiap usaha yang dilakukan akan membuahkan 

keberkahan. 

Karakter kerja keras tercermin dalam disiplin, 

ketekunan, dan konsistensi siswa dalam mengikuti 

proses pembelajaran. Sistem pendidikan yang 



146 

 

 

 

mengintegrasikan fikih pendidikan usaha belajar 

mendorong siswa untuk aktif berusaha, menghadapi 

kesulitan dengan sabar, dan tidak mudah menyerah 

ketika menghadapi hambatan akademik maupun 

kehidupan. Guru berperan penting dalam membimbing 

dan memberi contoh ketekunan, sehingga siswa 

meneladani perilaku kerja keras dalam kegiatan belajar 

sehari-hari. 

Optimisme sebagai karakter kedua muncul dari 

keyakinan bahwa usaha yang dilakukan akan bernilai di 

mata Allah. Optimisme ini bukan sekadar sikap 

psikologis, tetapi juga kesadaran spiritual yang 

memadukan harapan, tawakal, dan motivasi intrinsik. 

Siswa yang optimis belajar dengan rasa percaya diri, 

tetap termotivasi menghadapi tantangan, dan mampu 

mengelola stres atau kegagalan secara konstruktif. 

Integrasi nilai takdir dan ikhtiar dalam pembelajaran 

memperkuat optimisme, sehingga siswa memahami 

bahwa hasil belajar adalah kombinasi antara usaha 

maksimal dan kehendak Allah. 

Penguatan karakter kerja keras dan optimisme ini 

berdampak langsung pada pencapaian akademik, 

pembentukan etos kerja, dan kesiapan menghadapi 

kehidupan nyata. Siswa belajar untuk tidak hanya fokus 

pada hasil, tetapi juga menghargai proses, 

mengembangkan disiplin, dan menumbuhkan mental 

yang tangguh. Sistem pendidikan yang menekankan 

kedua karakter ini mampu membentuk generasi yang 

produktif, mandiri, dan berdaya saing tinggi, sekaligus 

berlandaskan nilai moral dan spiritual. 



147 

 

 

 

3. Pencegahan mentalitas pasrah dan fatalistic 

Dalam perspektif fikih pendidikan, salah satu tujuan 

utama menanamkan usaha belajar adalah mencegah 

mentalitas pasrah dan fatalistik di kalangan siswa. 

Mentalitas semacam ini muncul ketika individu 

memahami takdir secara salah, sehingga merasa tidak 

perlu berusaha atau berinovasi karena menganggap 

hasil hidup sepenuhnya ditentukan tanpa campur tangan 

manusia. Pendidikan Islam menekankan keseimbangan 

antara ikhtiar dan tawakal, yaitu usaha maksimal yang 

disertai doa dan kesadaran akan ketentuan Allah. 

Sistem pendidikan yang mengintegrasikan nilai fikih 

Pendidikan usaha belajar berperan dalam membentuk 

kesadaran aktif siswa terhadap tanggung jawab diri. 

Guru berfungsi menanamkan pemahaman bahwa setiap 

pencapaian akademik maupun kemajuan pribadi tidak 

semata-mata hasil takdir, tetapi merupakan buah dari 

usaha yang sungguh-sungguh. Dengan bimbingan guru, 

siswa belajar untuk mengelola waktu, memanfaatkan 

peluang, dan berinovasi, sehingga mereka menjadi 

subjek aktif dalam proses belajar, bukan penerima 

pasif. 

Selain itu, pemahaman yang benar tentang takdir dan 

ikhtiar membantu siswa menumbuhkan optimisme dan 

ketahanan mental. Mereka belajar menerima hasil 

dengan lapang dada, tetapi tetap termotivasi untuk 

berusaha lebih baik. Integrasi doa, zikir, dan kesadaran 

spiritual dalam pembelajaran memperkuat ketenangan 

batin, sekaligus mendorong kesungguhan belajar tanpa 

terjebak sikap putus asa atau pasrah berlebihan. 



148 

 

 

 

Pencegahan mentalitas pasrah dan fatalistik juga terkait 

dengan pengembangan etos kerja dan tanggung jawab 

moral. Siswa yang memahami nilai usaha belajar akan 

menekankan kualitas proses belajar, menghargai ilmu, 

dan menginternalisasi disiplin, sehingga pendidikan 

tidak hanya menghasilkan pengetahuan, tetapi juga 

karakter yang tangguh, kreatif, dan mandiri. 

4. Relevansi bagi pendidikan Islam kontemporer 

Fikih pendidikan memiliki relevansi yang signifikan 

bagi pengembangan pendidikan Islam kontemporer, 

karena mengintegrasikan aspek kognitif, moral, dan 

spiritual dalam proses pendidikan. Konsep ini 

menekankan bahwa keberhasilan belajar tidak hanya 

bergantung pada kemampuan intelektual, tetapi juga 

pada kesungguhan usaha, disiplin, doa, dan kesadaran 

spiritual, sehingga membentuk siswa  yang holistik, 

cerdas, dan berakhlak. 

Dalam konteks pendidikan Islam modern, relevansi 

fikih pendidikan tercermin dalam beberapa aspek. 

Pertama, pendidikan kontemporer menghadapi 

tantangan kompleks seperti perkembangan teknologi, 

arus informasi global, dan dinamika sosial yang cepat. 

Nilai fikih pendidikan menekankan keseimbangan 

antara ikhtiar dan tawakal, sehingga siswa didorong 

untuk berusaha maksimal memanfaatkan ilmu dan 

teknologi secara bijak, tanpa kehilangan kesadaran 

spiritual dan moral. 

Kedua, pendidikan Islam kontemporer menuntut 

integrasi antara ilmu pengetahuan, akhlak, dan 

spiritualitas. Fikih pendidikan relevan dalam 



149 

 

 

 

membentuk budaya belajar aktif, disiplin, dan 

bertanggung jawab, yang memungkinkan siswa tidak 

hanya menguasai materi akademik, tetapi juga 

menanamkan nilai etika, kepedulian sosial, dan 

tanggung jawab moral terhadap masyarakat. 

Ketiga, relevansi konsep ini juga terlihat dalam 

pengembangan karakter dan ketahanan mental siswa. 

Dengan menginternalisasi prinsip ikhtiar, doa, dan 

tawakal, siswa mampu menghadapi kegagalan dan 

rintangan belajar dengan sabar dan optimis, 

menghindari sikap pasrah atau fatalistik yang dapat 

menghambat prestasi dan pengembangan diri. 

Keempat, pendidikan Islam kontemporer memerlukan 

guru yang mampu menjadi teladan dan motivator, serta 

membimbing siswa dalam menyeimbangkan usaha 

lahiriah dan kekuatan batin. Fikih pendididikan 

menekankan peran guru dalam menumbuhkan motivasi, 

etos belajar, dan kesadaran spiritual, sehingga proses 

pendidikan menjadi holistik dan berkelanjutan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



150 

 

 

 

BAB V 

ARAH REKONSTRUKSI FIKIH PENDIDIKAN 

A. Arah Rekonstruksi Fikih Pendidikan 

1. Rekonstruksi Paradigma Takdir dalam Pendidikan 

Paradigma takdir dalam konteks pendidikan Islam 

selama ini sering disalahpahami, terutama ketika 

dikaitkan dengan sikap fatalistik. Banyak siswa yang 

menganggap bahwa segala hasil belajar, prestasi, atau 

kesuksesan siswa sepenuhnya ditentukan oleh takdir, 

sehingga usaha, strategi, dan doa menjadi sekadar 

formalitas. Pandangan ini, jika tidak dikoreksi, 

berpotensi menurunkan motivasi belajar, kreativitas, 

dan tanggung jawab personal dalam pendidikan. 

Rekonstruksi paradigma takdir dalam pendidikan 

berupaya menegaskan bahwa takdir tidak selalu bersifat 

deterministik secara statis, melainkan merupakan 

ketetapan Ilahi yang bersifat dinamis. Dalam perspektif 

fikih pendidikan, takdir dipahami sebagai kerangka 

normatif yang mengatur kemungkinan dan keterbatasan 

manusia, namun tetap memberi ruang bagi ikhtiar, doa, 

dan usaha manusia untuk mempengaruhi hasil secara 

nyata. Dengan kata lain, takdir dan usaha belajar 

bukanlah dua hal yang kontradiktif, melainkan saling 

melengkapi. 

Dengan rekonstruksi paradigma ini, pendidikan Islam 

menjadi lebih humanis dan kontekstual, menekankan 

bahwa setiap individu memiliki peran aktif dalam 

membentuk masa depan mereka. Takdir bukanlah 

alasan untuk pasif, melainkan kerangka yang mengajak 



151 

 

 

 

manusia untuk berusaha, berdoa, dan bertanggung 

jawab terhadap pembelajaran dan kehidupan sehari-

hari. 

2. Penguatan fikih usaha belajar yang kontekstual 

Penguatan fikih pendidikan yang kontekstual 

menekankan bahwa setiap upaya belajar harus selaras 

dengan prinsip syari‘ah dan realitas kehidupan siswa. 

Usaha belajar dipahami bukan sekadar rutinitas 

akademik, tetapi sebagai bentuk tanggung jawab moral 

dan spiritual yang terintegrasi dengan nilai-nilai Islam. 

Pendekatan kontekstual ini mendorong guru untuk 

menyesuaikan metode dan strategi pembelajaran 

dengan kebutuhan, potensi, dan lingkungan sosial 

siswa, sehingga usaha belajar menjadi bermakna, 

relevan, dan efektif dalam membentuk kompetensi serta 

karakter yang Islami 

3. Pengembangan Kurikulum Berbasis Ikhtiar dan 

Tanggung Jawab 

Rekonstruksi fikih pendidikan bertujuan membangun 

pemahaman dan praktik pendidikan Islam yang 

seimbang antara kesadaran teologis dan tanggung jawab 

manusia. Paradigma takdir dalam pendidikan 

direkonstruksi dengan menekankan bahwa ketetapan 

Allah bersifat dinamis dan memberi ruang bagi usaha, 

doa, dan tanggung jawab manusia. Dengan pemahaman 

ini, takdir tidak dijadikan alasan fatalistik untuk pasif, 

melainkan sebagai kerangka yang mendorong 

partisipasi aktif siswa dan optimalisasi peran guru 

dalam membimbing proses belajar. Paradigma ini 

menumbuhkan karakter siswa yang optimis, tangguh, 



152 

 

 

 

dan bertanggung jawab, sekaligus memperkuat integrasi 

nilai spiritual dalam praktik pembelajaran. 

Selanjutnya, penguatan fikih usaha pendidikan yang 

kontekstual menekankan relevansi antara prinsip 

syari‘ah dan realitas kehidupan siswa. Usaha belajar 

dipandang sebagai tanggung jawab moral dan spiritual, 

bukan sekadar rutinitas akademik, sehingga setiap 

metode dan strategi pembelajaran harus disesuaikan 

dengan potensi, kebutuhan, dan lingkungan sosial 

siswa. Pendekatan ini menjadikan kegiatan belajar lebih 

bermakna, efektif, dan selaras dengan nilai-nilai Islam, 

serta mendorong pengembangan kompetensi dan 

karakter siswa secara holistik. 

Pengembangan kurikulum berbasis ikhtiar dan 

tanggung jawab menjadi langkah strategis untuk 

mewujudkan pendidikan yang humanis dan kontekstual. 

Kurikulum dirancang agar setiap aktivitas pembelajaran 

menumbuhkan kesadaran bahwa hasil belajar 

merupakan kombinasi antara usaha nyata dan ketetapan 

Allah. Selain itu, kurikulum ini mendorong 

kemandirian, disiplin, dan tanggung jawab personal 

siswa, sekaligus mengintegrasikan nilai-nilai moral dan 

etika Islam yang relevan dengan kehidupan sehari-hari. 

Pendekatan ini memastikan bahwa pendidikan Islam 

tidak hanya menekankan penguasaan materi, tetapi juga 

pembentukan karakter dan kesadaran spiritual yang 

mendalam. 

Secara keseluruhan, arah rekonstruksi fikih pendidikan 

menekankan keseimbangan antara dimensi spiritual dan 

rasional, antara takdir dan ikhtiar, serta antara teori dan 



153 

 

 

 

praktik pembelajaran. Rekonstruksi ini diharapkan 

dapat menghasilkan model pendidikan yang membekali 

siswa dengan pengetahuan, kompetensi, dan karakter 

yang Islami, serta menyiapkan guru sebagai fasilitator 

yang mampu mengarahkan usaha belajar siswa secara 

efektif, kontekstual, dan bertanggung jawab.  

4. Sinergi antara nilai normatif dan praktik pendidikan 

Sinergi antara nilai normatif dan praktik pendidikan 

menekankan integrasi antara prinsip-prinsip ajaran 

Islam yang bersifat normatif dengan implementasi 

nyata dalam proses pembelajaran. Pendidikan Islam 

yang efektif bukan hanya mentransfer pengetahuan 

teoretis, tetapi juga menanamkan nilai moral, etika, dan 

spiritual dalam aktivitas belajar sehari-hari. Dengan 

pendekatan ini, guru tidak hanya menjadi penyampai 

materi, tetapi juga fasilitator yang membimbing siswa 

untuk menerapkan nilai-nilai Islami dalam tindakan 

nyata, seperti disiplin, tanggung jawab, kerja sama, dan 

kepedulian sosial. Sinergi ini memastikan bahwa 

pembelajaran tidak terlepas dari konteks kehidupan 

siswa, sehingga setiap praktik pendidikan menjadi 

wahana internalisasi nilai-nilai normatif yang relevan, 

bermakna, dan berkelanjutan. 

B. Rekomendasi Strategis 

1. Rekomendasi bagi pendidik dan tenaga kependidikan 

Rekomendasi strategis bagi guru dan tenaga 

kependidikan menekankan pentingnya peran aktif guru 

dan tenaga pendukung dalam mengimplementasikan 

fikih pendidikan yang kontekstual dan berbasis ikhtiar. 



154 

 

 

 

Guru dianjurkan untuk tidak hanya mentransfer 

pengetahuan, tetapi juga membimbing siswa dalam 

memahami relasi antara usaha belajar, doa, dan 

ketetapan Allah, sehingga pembelajaran dapat 

menumbuhkan karakter optimis, tangguh, dan 

bertanggung jawab. Selain itu, guru perlu 

mengembangkan metode dan strategi pembelajaran 

yang adaptif terhadap kebutuhan dan potensi siswa, 

mengintegrasikan nilai-nilai moral dan spiritual dalam 

setiap aktivitas belajar, serta memanfaatkan lingkungan 

sekolah sebagai wahana internalisasi nilai-nilai Islami. 

Pendekatan ini menuntut profesionalisme, refleksi diri, 

dan kolaborasi antar tenaga kependidikan untuk 

menciptakan ekosistem pembelajaran yang holistik, 

bermakna, dan berkelanjutan. 

1. Rekomendasi bagi lembaga pendidikan Islam 

Rekomendasi strategis bagi lembaga pendidikan Islam 

menekankan perlunya penyusunan kebijakan, 

kurikulum, dan program pembelajaran yang selaras 

dengan prinsip fikih pendidikan, yaitu 

mengintegrasikan nilai-nilai spiritual, moral, dan etika 

Islam dengan praktik belajar yang kontekstual. 

Lembaga diharapkan menciptakan lingkungan 

akademik yang mendukung ikhtiar dan tanggung jawab 

siswa, termasuk penyediaan fasilitas belajar yang 

memadai, sistem evaluasi yang menekankan proses dan 

usaha, serta pembinaan karakter secara berkelanjutan. 

Selain itu, lembaga perlu mendorong kolaborasi antara 

guru, orang tua, dan komunitas untuk memastikan 

internalisasi nilai-nilai normatif menjadi bagian dari 

kehidupan sehari-hari siswa. Dengan pendekatan ini, 



155 

 

 

 

lembaga pendidikan tidak hanya menjadi tempat 

transfer ilmu, tetapi juga wahana pembentukan 

karakter, kesadaran spiritual, dan tanggung jawab sosial 

yang holistik. 

2. Rekomendasi bagi pengambil kebijakan 

Rekomendasi strategis bagi pengambil kebijakan 

menekankan pentingnya perumusan regulasi, standar, 

dan program pendidikan yang mendukung 

implementasi fikih pendidikan secara holistik dan 

kontekstual. Kebijakan pendidikan Islam hendaknya 

mendorong integrasi nilai-nilai spiritual, moral, dan 

etika dengan praktik belajar yang menumbuhkan 

ikhtiar, tanggung jawab, dan karakter siswa. Pengambil 

kebijakan perlu memastikan tersedianya kurikulum 

yang responsif terhadap kebutuhan siswa, pelatihan 

profesional bagi guru, dan mekanisme evaluasi yang 

menekankan proses belajar dan pengembangan 

karakter. Selain itu, kebijakan harus mendorong 

kolaborasi lintas lembaga, termasuk sekolah, pesantren, 

dan masyarakat, agar internalisasi nilai-nilai normatif 

dalam pendidikan menjadi nyata dan berkelanjutan. 

Dengan langkah ini, pengambil kebijakan berperan 

strategis dalam menciptakan ekosistem pendidikan 

Islam yang efektif, adaptif, dan berorientasi pada 

pembentukan generasi yang bertanggung jawab secara 

akademik, moral, dan spiritual. 

3. Rekomendasi bagi penelitian dan penulisan lanjutan 

Rekomendasi strategis bagi penelitian dan penulisan 

lanjutan menekankan perlunya pengembangan kajian 

empiris dan konseptual yang lebih mendalam mengenai 



156 

 

 

 

fikih pendidikan, khususnya terkait relasi antara takdir, 

doa, dan ikhtiar dalam konteks pembelajaran. Penelitian 

selanjutnya diharapkan dapat mengeksplorasi praktik 

pembelajaran berbasis nilai spiritual dan kontekstual di 

berbagai jenjang pendidikan, menggunakan metodologi 

kualitatif maupun kuantitatif yang komprehensif. Selain 

itu, penulisan akademik lanjutan perlu menekankan 

integrasi antara teori fikih, pedagogi, dan 

pengembangan karakter siswa, serta memperkaya 

literatur dengan temuan lapangan yang relevan dengan 

konteks lokal maupun global. Dengan demikian, 

penelitian dan penulisan lanjutan dapat memperkuat 

dasar konseptual, memperluas cakupan empiris, dan 

memberikan rekomendasi praktis bagi guru, lembaga 

pendidikan, dan pengambil kebijakan dalam 

meningkatkan kualitas pendidikan Islam secara holistik 

dan kontekstual. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



157 

 

 

 

BAB VI 

PENGUATAN PARADIGMA USAHA BELAJAR 

DAN STUDI KONTEKSTUAL 

A. Usaha Belajar sebagai Budaya dan Karakter 

1. Usaha belajar dalam perspektif pembentukan karakte 

Usaha belajar dalam perspektif pembentukan karakter 

menekankan bahwa proses belajar tidak sekadar untuk 

memperoleh pengetahuan, tetapi juga sebagai sarana 

membentuk nilai-nilai pribadi yang positif. Kegiatan 

belajar yang konsisten dan penuh kesungguhan 

mencerminkan karakter disiplin, tangguh, jujur, dan 

bertanggung jawab, sehingga setiap tindakan akademik 

menjadi bagian dari pendidikan karakter yang 

menyeluruh. Dalam konteks pendidikan Islam, usaha 

belajar juga dipahami sebagai bentuk pengamalan nilai 

spiritual, di mana siswa belajar untuk menghargai 

proses, bersabar menghadapi tantangan, dan 

mengaitkan hasil belajar dengan usaha nyata serta 

ketetapan Allah. Dengan demikian, usaha belajar 

berperan ganda: sebagai sarana pencapaian kompetensi 

akademik dan sekaligus medium pembentukan karakter 

yang Islami, menjadikan siswa tidak hanya cerdas 

secara intelektual, tetapi juga matang secara moral dan 

spiritual. 

2. Kerja keras, disiplin, dan istiqamah sebagai nilai 

Pendidikan 

Kerja keras, disiplin, dan istiqamah merupakan nilai 

fundamental dalam pendidikan yang menekankan 

konsistensi dan kesungguhan dalam setiap proses 



158 

 

 

 

belajar. Nilai-nilai ini tidak hanya membentuk 

kompetensi akademik, tetapi juga karakter moral dan 

spiritual siswa. Kerja keras mendorong siswa untuk 

berusaha maksimal, disiplin menumbuhkan keteraturan 

dan tanggung jawab, sedangkan istiqamah mengajarkan 

ketekunan dan konsistensi dalam menghadapi tantangan 

belajar. Dalam perspektif pendidikan Islam, ketiga nilai 

ini dipandang sebagai manifestasi ikhtiar yang sejalan 

dengan prinsip syari‘ah, di mana usaha manusia 

merupakan sarana yang mendekatkan diri kepada Allah 

dan mempengaruhi hasil yang diperoleh. Dengan 

menginternalisasi nilai-nilai tersebut, sekolah tidak 

hanya menghasilkan siswa yang cerdas, tetapi juga 

individu yang bertanggung jawab, mandiri, dan 

memiliki integritas spiritual yang kuat. 

3. Hubungan usaha belajar dengan pembentukan akhlak 

Hubungan usaha belajar dengan pembentukan akhlak 

menegaskan bahwa aktivitas belajar memiliki dimensi 

moral yang kuat dalam fikih pendidikan. Usaha belajar 

yang dilakukan secara sungguh-sungguh, jujur, dan 

bertanggung jawab berkontribusi langsung pada 

pembentukan akhlak terpuji, seperti amanah, sabar, 

rendah hati, dan menghargai proses. Melalui kebiasaan 

belajar yang konsisten, siswa dilatih untuk 

mengendalikan diri, mengelola waktu, dan menghadapi 

kesulitan dengan sikap positif, sehingga nilai-nilai 

akhlak tidak hanya dipahami secara konseptual, tetapi 

diinternalisasi dalam perilaku sehari-hari. Dalam 

perspektif fikih pendidikan, usaha belajar dipandang 

sebagai bagian dari amal saleh yang memiliki implikasi 

etis dan spiritual, sehingga keberhasilan pendidikan 



159 

 

 

 

tidak hanya diukur dari capaian akademik, tetapi juga 

dari kualitas akhlak yang tercermin dalam sikap dan 

tindakan peserta didik. 

4. Pendidikan karakter berbasis fikih pendidikan 

Pendidikan karakter berbasis fikih pendidikan 

menempatkan nilai-nilai syari‘ah sebagai landasan 

normatif dalam membentuk kepribadian siswa secara 

utuh. Fikih pendidikan tidak hanya berfungsi sebagai 

kerangka hukum dan etika, tetapi juga sebagai pedoman 

praktis yang mengarahkan proses pembelajaran agar 

selaras dengan tujuan pembentukan akhlak mulia. 

Melalui pendekatan ini, kegiatan belajar dirancang 

untuk menumbuhkan kesadaran akan tanggung jawab, 

kejujuran, kedisiplinan, dan kesungguhan sebagai 

bagian dari ibadah dan pengamalan nilai Islam. Dengan 

mengintegrasikan prinsip fikih dalam praktik 

pendidikan, sekolah dan lembaga pendidikan Islam 

dapat membentuk karakter siswa yang tidak hanya 

kompeten secara akademik, tetapi juga memiliki 

integritas moral dan spiritual, sehingga pendidikan 

menjadi sarana pembinaan manusia yang berilmu, 

berakhlak, dan bertanggung jawab dalam kehidupan 

sosial. 

 

B.Model Pengembangan Usaha Belajar Berbasis     

    Fikih Pendidikan 

1. Desain model konseptual 

Desain model konseptual pengembangan usaha belajar 

berbasis fikih pendidikan disusun sebagai kerangka 

integratif yang menghubungkan dimensi teologis, 



160 

 

 

 

pedagogis, dan praktis dalam proses pembelajaran. 

Model ini menempatkan fikih pendidikan sebagai 

landasan normatif yang mengarahkan tujuan, proses, 

dan evaluasi usaha belajar, dengan menegaskan bahwa 

aktivitas belajar merupakan bagian dari ikhtiar yang 

bernilai ibadah. Dalam desain konseptual ini, relasi 

antara takdir, doa, dan usaha dipahami secara seimbang, 

sehingga siswa didorong untuk aktif, disiplin, dan 

bertanggung jawab, tanpa mengabaikan dimensi 

spiritual. Model ini juga menekankan peran guru 

sebagai fasilitator dan pembimbing moral, serta 

pentingnya lingkungan belajar yang mendukung 

internalisasi nilai-nilai fikih dalam praktik pendidikan 

sehari-hari. Dengan demikian, desain model konseptual 

ini menjadi dasar bagi pengembangan strategi 

pembelajaran yang kontekstual, humanis, dan 

berorientasi pada pembentukan karakter serta 

peningkatan kualitas hasil belajar. 

2. Prinsip-prinsip implementatif 

Prinsip-prinsip implementatif dalam pengembangan 

usaha belajar berbasis fikih pendidikan menekankan 

penerapan nilai-nilai normatif ke dalam praktik 

pembelajaran secara nyata dan sistematis. Implementasi 

model ini didasarkan pada keseimbangan antara 

dimensi spiritual dan rasional, sehingga setiap aktivitas 

belajar diarahkan untuk menumbuhkan kesadaran 

ikhtiar, tanggung jawab, dan ketundukan kepada 

ketetapan Allah. Prinsip kontekstualitas menjadi 

landasan penting agar strategi pembelajaran disesuaikan 

dengan kondisi, kebutuhan, dan potensi siswa, tanpa 

mengabaikan tujuan pembentukan karakter. Selain itu, 



161 

 

 

 

prinsip keberlanjutan dan konsistensi menuntut agar 

nilai-nilai fikih Pendidikan tidak hanya diajarkan secara 

teoritis, tetapi diinternalisasi melalui pembiasaan, 

keteladanan guru, serta evaluasi yang menekankan 

proses dan usaha. Dengan berpegang pada prinsip-

prinsip ini, model pengembangan usaha belajar dapat 

diimplementasikan secara efektif, relevan, dan 

berdampak nyata dalam membentuk siswa yang 

berilmu, berakhlak, dan bertanggung jawab. 

3. Indikator keberhasilan usaha belajar 

Indikator keberhasilan usaha belajar dalam model 

pengembangan berbasis fikih pendidikan tidak hanya 

diukur melalui capaian akademik, tetapi juga melalui 

proses dan kualitas karakter yang terbentuk pada siswa. 

Keberhasilan usaha belajar tercermin dari 

meningkatnya kesadaran siswa terhadap tanggung 

jawab belajar, konsistensi dalam menjalankan 

kewajiban akademik, serta kemampuan mengelola 

waktu dan menghadapi kesulitan belajar secara mandiri. 

Selain itu, indikator lain terlihat pada internalisasi nilai-

nilai akhlak seperti kejujuran, disiplin, kerja keras, dan 

istiqamah dalam proses pembelajaran. Dalam perspektif 

fikih pendidikan, keberhasilan usaha belajar juga 

ditandai dengan tumbuhnya kesadaran spiritual, yaitu 

kemampuan siswa mengaitkan usaha dan hasil belajar 

dengan ikhtiar yang bernilai ibadah serta ketundukan 

kepada ketetapan Allah. Dengan demikian, indikator 

keberhasilan usaha belajar bersifat holistik, mencakup 

dimensi kognitif, afektif, perilaku, dan spiritual secara 

terpadu. 



162 

 

 

 

4. Evaluasi dan pengembangan berkelanjutan 

Evaluasi dan pengembangan berkelanjutan dalam 

model pengembangan usaha belajar berbasis fikih 

pendidikan menekankan pentingnya penilaian yang 

komprehensif dan reflektif terhadap proses serta hasil 

pembelajaran. Evaluasi tidak hanya diarahkan pada 

pengukuran capaian akademik, tetapi juga pada kualitas 

usaha, konsistensi perilaku belajar, dan internalisasi 

nilai-nilai fikih dalam kehidupan siswa. Hasil evaluasi 

menjadi dasar untuk melakukan perbaikan dan 

pengembangan model secara berkelanjutan, baik dalam 

aspek kurikulum, metode pembelajaran, maupun 

pembinaan karakter. Pendekatan ini menuntut 

keterlibatan aktif guru, lembaga pendidikan, dan siswa 

dalam proses refleksi dan perbaikan, sehingga model 

usaha belajar dapat terus disesuaikan dengan 

perkembangan kebutuhan, tantangan zaman, dan 

konteks sosial. Dengan demikian, evaluasi dan 

pengembangan berkelanjutan berfungsi sebagai 

mekanisme penguatan mutu pendidikan Islam yang 

adaptif, kontekstual, dan berorientasi pada 

pembentukan karakter serta peningkatan kualitas 

belajar secara menyeluruh. 

 

 

 

 

 



163 

 

 

 

BAB VII 

PENUTUP  

A. Simpulan  

Buku ini menegaskan bahwa usaha belajar dalam 

pendidikan Islam tidak dapat dipisahkan dari kerangka 

fikih pendidikan yang memadukan dimensi teologis, 

pedagogis, dan praksis. Pemahaman tentang takdir yang 

selama ini cenderung disalahartikan secara fatalistik 

perlu direkonstruksi menjadi paradigma yang dinamis 

dan produktif, di mana takdir dipahami sebagai 

ketetapan Allah yang membuka ruang luas bagi ikhtiar, 

doa, dan tanggung jawab manusia. Dalam konteks 

pendidikan, paradigma ini menjadi fondasi penting 

untuk menumbuhkan motivasi belajar, etos kerja, dan 

kesadaran moral peserta didik. 

Kajian dalam buku ini menunjukkan bahwa usaha 

belajar bukan sekadar aktivitas akademik, melainkan 

bentuk pengamalan nilai-nilai Islam yang bernilai 

ibadah dan berdampak langsung pada pembentukan 

karakter dan akhlak. Melalui pendekatan fikih 

pendidikan, usaha belajar diposisikan sebagai tanggung 

jawab personal dan sosial yang menuntut kerja keras, 

disiplin, dan istiqamah, serta diinternalisasikan melalui 

proses pembelajaran yang kontekstual dan bermakna. 

Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya 

berorientasi pada capaian kognitif, tetapi juga pada 

pembinaan kepribadian yang berakhlak mulia dan 

bertanggung jawab. 

Buku ini juga menekankan pentingnya sinergi antara 

nilai normatif Islam dan praktik pendidikan nyata 



164 

 

 

 

melalui pengembangan kurikulum, strategi 

pembelajaran, dan evaluasi yang berorientasi pada 

proses serta usaha. Model pengembangan usaha belajar 

berbasis fikih pendidikan yang ditawarkan menjadi 

kerangka konseptual dan praktis untuk membimbing 

pendidik, lembaga pendidikan, dan pengambil 

kebijakan dalam menciptakan ekosistem pembelajaran 

yang humanis, adaptif, dan berkelanjutan. Evaluasi dan 

pengembangan berkelanjutan dipandang sebagai 

mekanisme penting untuk menjaga relevansi 

pendidikan Islam di tengah dinamika sosial dan 

tantangan zaman. 

Secara keseluruhan, buku ini menyimpulkan bahwa 

pendidikan Islam yang berlandaskan fikih pendidikan 

memiliki peran strategis dalam membentuk generasi 

yang berilmu, berkarakter, dan memiliki kesadaran 

spiritual yang kuat. Usaha belajar yang dipahami dan 

dikelola secara benar tidak hanya meningkatkan 

kualitas pembelajaran, tetapi juga menjadi sarana 

pembinaan manusia seutuhnya, yang mampu 

mengintegrasikan iman, ilmu, dan amal dalam 

kehidupan pribadi dan sosial. Dengan landasan ini, 

pendidikan Islam diharapkan mampu melahirkan insan 

pembelajar yang aktif, bertanggung jawab, dan 

berorientasi pada kemaslahatan umat dan bangsa. 

B. Penegasan Kontribusi Buku 

Buku ini memberikan kontribusi konseptual dan praktis 

dalam pengembangan kajian fikih pendidikan dengan 

menempatkan usaha belajar sebagai tema sentral yang 

selama ini belum dikaji secara sistematis dan integratif. 



165 

 

 

 

Kontribusi utama buku ini terletak pada rekonstruksi 

pemahaman takdir dalam konteks pendidikan, dari 

paradigma fatalistik menuju paradigma dinamis yang 

menegaskan pentingnya ikhtiar, doa, dan tanggung 

jawab manusia. Dengan pendekatan ini, buku ini 

memperkaya khazanah pemikiran fikih pendidikan 

yang relevan dengan tantangan pendidikan Islam 

kontemporer. 

Selain kontribusi teoretis, buku ini juga memberikan 

sumbangan praktis bagi dunia pendidikan Islam melalui 

perumusan model pengembangan usaha belajar berbasis 

fikih pendidikan. Model ini dapat dijadikan rujukan 

oleh pendidik, lembaga pendidikan, dan pengambil 

kebijakan dalam merancang pembelajaran, kurikulum, 

dan evaluasi yang tidak hanya berorientasi pada hasil 

akademik, tetapi juga pada proses, karakter, dan 

kesadaran spiritual peserta didik. Dengan demikian, 

buku ini menjembatani kesenjangan antara nilai 

normatif Islam dan praktik pendidikan di lapangan. 

Kontribusi lain dari buku ini adalah penguatan 

perspektif pendidikan karakter berbasis fikih 

pendidikan. Usaha belajar diposisikan sebagai sarana 

pembentukan akhlak dan budaya belajar yang positif, 

sehingga pendidikan Islam tidak berhenti pada transfer 

pengetahuan, tetapi berfungsi sebagai proses 

transformasi moral dan spiritual. Pendekatan ini 

memberikan arah baru bagi pengembangan pendidikan 

Islam yang lebih humanis, kontekstual, dan 

berkelanjutan. 



166 

 

 

 

Secara keseluruhan, buku ini diharapkan menjadi 

referensi akademik dan praktis bagi mahasiswa, guru, 

dosen, peneliti, serta pemerhati pendidikan Islam dalam 

memahami dan mengembangkan konsep usaha belajar 

secara komprehensif. Dengan penegasan kontribusi ini, 

buku ini tidak hanya memperkaya diskursus ilmiah, 

tetapi juga memberikan dampak nyata bagi peningkatan 

kualitas pendidikan Islam dan pembentukan generasi 

yang berilmu, berakhlak, dan bertanggung jawab. 

C.Implikasi Akhir bagi Pendidikan Islam 

Kajian dalam buku ini menegaskan bahwa pendidikan 

Islam perlu diarahkan pada penguatan kesadaran 

ikhtiar, tanggung jawab, dan pembentukan karakter 

sebagai bagian integral dari pengamalan ajaran Islam. 

Rekonstruksi pemahaman takdir yang dikemukakan 

dalam buku ini memberikan landasan teologis dan 

pedagogis yang kuat bagi pengembangan pendidikan 

Islam yang tidak bersifat fatalistik, melainkan 

mendorong partisipasi aktif peserta didik dalam proses 

belajar. Dengan paradigma ini, pendidikan Islam 

diposisikan sebagai proses pembinaan manusia yang 

berorientasi pada usaha, kesungguhan, dan 

pengembangan potensi secara optimal. 

Implikasi lainnya terlihat pada pentingnya integrasi 

fikih pendidikan dalam perencanaan kurikulum, strategi 

pembelajaran, dan sistem evaluasi. Pendidikan Islam 

tidak cukup hanya menekankan penguasaan materi 

keagamaan, tetapi harus menginternalisasikan nilai-

nilai fikih dalam praktik belajar sehari-hari, seperti 

disiplin, kejujuran, kerja keras, dan istiqamah. 



167 

 

 

 

Pendekatan ini menjadikan pembelajaran lebih 

bermakna dan kontekstual, serta mampu membentuk 

budaya belajar yang positif di lingkungan sekolah dan 

masyarakat. 

Bagi pendidik dan lembaga pendidikan Islam, buku ini 

memberikan arah baru dalam memahami peran mereka 

sebagai pembina ilmu dan akhlak sekaligus. Guru tidak 

hanya berfungsi sebagai pengajar, tetapi juga sebagai 

teladan dan pembimbing spiritual yang mengarahkan 

usaha belajar peserta didik agar bernilai ibadah. 

Lembaga pendidikan diharapkan mampu menciptakan 

ekosistem pembelajaran yang mendukung sinergi antara 

nilai normatif dan praktik pendidikan, serta melakukan 

evaluasi dan pengembangan secara berkelanjutan. 

Secara lebih luas, implikasi buku ini menegaskan 

bahwa pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam 

membentuk generasi yang berilmu, berkarakter, dan 

bertanggung jawab secara sosial dan spiritual. Dengan 

menjadikan usaha belajar sebagai budaya dan karakter 

yang berlandaskan fikih pendidikan, pendidikan Islam 

diharapkan mampu menjawab tantangan zaman tanpa 

kehilangan identitas keislamannya. Pada akhirnya, 

pendidikan Islam bukan hanya sarana transfer ilmu, 

tetapi juga media transformasi nilai dan peradaban 

menuju kemaslahatan umat dan bangsa. 

D. Keterbatasan dan Refleksi Penulis 

Penulis menyadari bahwa buku ini memiliki sejumlah 

keterbatasan, baik dari sisi cakupan kajian maupun 

kedalaman analisis. Pembahasan fikih pendidikan dan 

usaha belajar dalam buku ini masih lebih menekankan 



168 

 

 

 

pada pendekatan konseptual dan normatif, sehingga 

belum sepenuhnya didukung oleh data empiris yang 

luas dari berbagai konteks lembaga pendidikan Islam. 

Oleh karena itu, generalisasi temuan dan gagasan dalam 

buku ini perlu dilakukan secara hati-hati dan 

proporsional sesuai dengan konteks penggunaannya. 

Keterbatasan lainnya terletak pada ruang lingkup kajian 

yang belum mengakomodasi seluruh dinamika 

pendidikan Islam kontemporer, seperti pengaruh 

teknologi digital, keragaman budaya lokal, dan 

kompleksitas kebijakan pendidikan nasional secara 

lebih mendalam. Beberapa aspek tersebut baru disentuh 

secara implisit dan masih terbuka untuk dikaji lebih 

lanjut melalui penelitian dan penulisan lanjutan yang 

lebih spesifik dan kontekstual. 

Melalui refleksi ini, penulis memandang buku ini 

sebagai ikhtiar awal dalam memperkaya diskursus fikih 

pendidikan, khususnya terkait usaha belajar sebagai 

budaya dan karakter. Penulis berharap gagasan-gagasan 

yang disajikan dapat menjadi pemantik diskusi, 

pengembangan teori, dan praktik pendidikan Islam 

yang lebih progresif dan responsif terhadap tantangan 

zaman. Kritik, masukan, dan pengembangan lebih 

lanjut dari para pembaca dan peneliti sangat diharapkan 

sebagai bagian dari proses ilmiah yang berkelanjutan. 

Akhirnya, penulis merefleksikan bahwa pendidikan 

Islam merupakan medan amal ilmiah dan sosial yang 

menuntut keikhlasan, kesungguhan, dan keterbukaan 

terhadap perubahan. Buku ini ditulis dengan kesadaran 

bahwa kesempurnaan hanya milik Allah, sementara 



169 

 

 

 

karya ilmiah manusia senantiasa berada dalam proses 

penyempurnaan. Dengan semangat tersebut, penulis 

berharap buku ini dapat memberikan manfaat akademik 

dan praktis, serta menjadi bagian dari kontribusi kecil 

dalam upaya memajukan pendidikan Islam yang 

berlandaskan ilmu, akhlak, dan tanggung jawab. 

Penulis berharap pendidikan Islam di masa depan 

mampu berkembang sebagai sistem pendidikan yang 

berakar kuat pada nilai-nilai ajaran Islam sekaligus 

responsif terhadap perubahan zaman. Pendidikan Islam 

diharapkan tidak terjebak pada formalitas kurikulum 

dan ritual pembelajaran semata, tetapi menjadi ruang 

pembinaan manusia seutuhnya yang mengintegrasikan 

iman, ilmu, dan amal. Dengan menjadikan usaha belajar 

sebagai budaya dan karakter yang berlandaskan fikih 

pendidikan, pendidikan Islam diharapkan mampu 

melahirkan generasi yang berilmu, berakhlak mulia, 

berpikir kritis, serta memiliki tanggung jawab sosial 

dan spiritual yang kuat. 

Penulis juga berharap agar guru, lembaga pendidikan, 

dan pengambil kebijakan terus melakukan refleksi dan 

pembaruan dalam praktik pendidikan Islam. 

Rekonstruksi pemahaman takdir, penguatan ikhtiar, 

serta integrasi nilai normatif dan praktik pendidikan 

hendaknya menjadi fondasi bersama dalam membangun 

ekosistem pembelajaran yang humanis, adil, dan 

berkelanjutan. Dengan demikian, pendidikan Islam 

dapat berperan aktif dalam menjawab tantangan global 

tanpa kehilangan jati diri keislamannya. 

 



170 

 

 

 

E.Daftar Pustaka 

Al-Attas, S. M. N. (1999). The concept of education in Islam. International 

Institute of Islamic Thought and Civilization. 

Al-Ghazali. (2004). Ihya’ ‘ulum al-din (Jilid 1). Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah. 

An-Nahlawi, A. (1995). Pendidikan Islam di rumah, sekolah, dan 

masyarakat. Gema Insani Press. 

Arifin, M. (2014). Filsafat pendidikan Islam. Bumi Aksara. 

Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi di tengah 

tantangan milenium III. Kencana. 

Daradjat, Z. (2011). Ilmu pendidikan Islam. Bumi Aksara. 

Hamalik, O. (2015). Kurikulum dan pembelajaran. Bumi Aksara. 

Hasan, L. (2018). Fikih pendidikan Islam. Prenadamedia Group. 

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (2003). Madarij al-salikin. Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah. 

Ibn Taymiyyah. (2005). Majmu’ al-fatawa (Vol. 8). Dar al-Wafa’. 

Ismail, F. (2017). Paradigma pendidikan Islam. Rosda Karya. 

Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi beragama. Badan Litbang dan 

Diklat Kemenag RI. 

Langgulung, H. (2003). Manusia dan pendidikan: Suatu analisa psikologi 

dan pendidikan. Pustaka Al-Husna. 

Majid, A., & Andayani, D. (2013). Pendidikan karakter perspektif Islam. 

Remaja Rosdakarya. 

Mulyasa, E. (2016). Pengembangan dan implementasi kurikulum 2013. 

Remaja Rosdakarya. 

Nasution, H. (2013). Teologi Islam: Aliran-aliran sejarah analisa 

perbandingan. UI Press. 



171 

 

 

 

Nata, A. (2016). Ilmu pendidikan Islam. Kencana. 

Qardhawi, Y. (1997). Al-iman wa al-hayah. Maktabah Wahbah. 

Rahman, F. (1982). Islam and modernity: Transformation of an 

intellectual tradition. University of Chicago Press. 

Sanjaya, W. (2015). Perencanaan dan desain sistem pembelajaran. 

Kencana. 

Shihab, M. Q. (2007). Wawasan Al-Qur’an. Mizan. 

Sukmadinata, N. S. (2017). Pengembangan kurikulum: Teori dan praktik. 

Remaja Rosdakarya. 

Suyanto, & Jihad, A. (2013). Menjadi guru profesional. Erlangga. 

Tilaar, H. A. R. (2015). Paradigma baru pendidikan nasional. Rineka 

Cipta. 

Ulwan, A. N. (2012). Tarbiyatul aulad fil Islam. Dar al-Salam. 

Uno, H. B. (2014). Teori motivasi dan pengukurannya. Bumi Aksara. 

Zuhaili, W. (2011). Usul al-fiqh al-Islami. Dar al-Fikr. 

Zubaedi. (2011). Desain pendidikan karakter. Kencana. 

F.Lampiran 

1. Sinopsis Buku 

Buku Manusia, Takdir, dan Usaha Belajar: Perspektif 

Fikih Pendidikan mengkaji secara mendalam relasi 

antara takdir, ikhtiar, dan proses pendidikan dalam 

Islam. Berangkat dari realitas masih kuatnya 

pemahaman fatalistik tentang takdir di lingkungan 

pendidikan, buku ini menawarkan rekonstruksi 

konseptual yang menempatkan usaha belajar sebagai 

tanggung jawab manusia yang bernilai ibadah dan 



172 

 

 

 

berimplikasi langsung pada pembentukan karakter dan 

kualitas kehidupan. 

Dengan pendekatan fikih pendidikan, buku ini 

menjelaskan bahwa takdir tidak meniadakan peran 

usaha, melainkan justru menjadi kerangka Ilahi yang 

mendorong manusia untuk belajar, bekerja keras, dan 

bertanggung jawab. Usaha belajar dipahami bukan 

sekadar aktivitas akademik, tetapi sebagai proses 

pembinaan akhlak, budaya belajar, dan kesadaran 

spiritual yang terintegrasi dalam kehidupan peserta 

didik. Melalui analisis normatif, pedagogis, dan 

kontekstual, buku ini menguraikan pentingnya kerja 

keras, disiplin, dan istiqamah sebagai nilai inti 

pendidikan Islam. 

Buku ini juga menawarkan model pengembangan usaha 

belajar berbasis fikih pendidikan yang aplikatif bagi 

guru, lembaga pendidikan, dan pengambil kebijakan. 

Model tersebut mengintegrasikan nilai normatif Islam 

dengan praktik pembelajaran, kurikulum, dan evaluasi 

yang berorientasi pada proses, usaha, dan pembentukan 

karakter. Dengan bahasa akademik yang sistematis 

namun tetap komunikatif, buku ini diharapkan menjadi 

rujukan penting bagi mahasiswa, guru, peneliti, dan 

pemerhati pendidikan Islam dalam membangun 

pendidikan yang humanis, kontekstual, dan 

berkelanjutan. 

2. Profil Penulis 

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di 

bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah, 

UIN Datokarama Palu. Ia aktif mengajar mata kuliah 



173 

 

 

 

fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus 

kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik 

pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim. 

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada 

studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan 

dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian 

kualitatif. Minat akademiknya meliputi fikih 

pendidikan, fikih pembelajaran, pembentukan 

karakter religius, serta integrasi kearifan lokal 

dalam pendidikan Islam, khususnya di konteks 

madrasah dan masyarakat Muslim Indonesia. 

Selain mengajar, penulis aktif melakukan 

penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk 

artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku 

ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada 

rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai 

sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan 

spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat 

dalam penyusunan khutbah, modul keagamaan, dan 

buku panduan ibadah yang digunakan di lingkungan  

masyarakat.  

Melalui karya ini, penulis berharap dapat 

mendorong lahirnya praktik pendidikan Islam yang 

tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga berakar 

kuat pada nilai-nilai syariat dan akhlak mulia. 

 
 

 

 

 

 

 

 



174 

 

 

 

 
 

 

 

 


