
1 
 

 

 

 



2 
 

 

HAK CIPTA/COPYRIGHT 

© 2023 Dr. Bahdar, M.H.I 

Email bahdar@uindatokarama ac.id 

HP.081.341.207.628 

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang. 

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh 

atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik 

cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari 

penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan 

pendidikan dengan menyebut sumbernya. 

Penerbit: 

 

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat  

Alamat:  Jl. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah 

Cetakan Pertama: Januari 2023 

ISBN: Nomor belum ada 

 

 

 

 

 

 



3 
 

 

KATA PENGANTAR 

حِيْمِ  حْمٰنِ الرَّ  بِسْمِ اللهِ الرَّ

ةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَداَءَ علََى النَّاسِ وَيَكُونَ  :قَالَ اللهُ تَعَالَى لكَِ جَعلَْنَاكُمْ أُمَّ وَكَذَٰ

سُولُ علََيْكُمْ شَهِيداً  الرَّ

ِ مِنْ شُرُوْرِ   ِ رَبِِّ الْعَالَمِيْنَ، نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغفِْرُهُ، وَنَعُوْذُ بِالِلّه الَـْحَمْدُ لِِلّه

دٍ النَّبِيِِّ   .وَمِنْ سَيِِّئَاتِ أَعْمَالِنَاأَنفُْسِنَا   الَلههُمَّ صَلِِّ وَسلَِِّمْ وَبَارِكْ علََى سَيِِّدِنَا مُحَمَّ

 .الْكَرِيْمِ، وَعلََى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِيْنَ 

. 

Puji syukur ke hadirat Allah Swt. atas limpahan 

rahmat, taufik, dan hidayah-Nya sehingga penulis dapat 

menyelesaikan buku Arah Baru Islam di Tanah Kaili: 

Meneguhkan Islam Moderat dan Kearifan Lokal ini. 

Shalawat dan salam semoga senantiasa tercurah kepada 

junjungan Nabi Muhammad saw. teladan agung yang 

membawa risalah Islam sebagai agama rahmat bagi seluruh 

alam. 

Buku ini lahir dari perjumpaan panjang penulis 

dengan masyarakat Tanah Kaili, sebuah wilayah yang 

menyimpan kekayaan spiritual, budaya, dan sejarah 

penyebaran Islam yang unik di Sulawesi Tengah. Selama 

bertahun-tahun penulis berinteraksi dengan para tokoh 

agama, adat, dan masyarakat setempat, penulis 

menyaksikan bagaimana nilai-nilai Islam yang moderat 

berpadu harmonis dengan kearifan lokal yang hidup dalam 

tradisi dan praktik sosial mereka. Dari pengalaman itulah 

muncul kesadaran bahwa Islam di Tanah Kaili bukanlah 

agama yang datang untuk meniadakan budaya, melainkan 

menuntunnya menuju nilai-nilai kemanusiaan, 

keseimbangan, dan kedamaian. 

Penulisan buku ini dilatarbelakangi oleh kebutuhan 

untuk menggali kembali jejak dan arah perkembangan 

Islam di Tanah Kaili, terutama dalam konteks kekinian 



4 
 

ketika masyarakat menghadapi tantangan globalisasi, arus 

informasi, dan pergeseran nilai. Dalam situasi seperti itu, 

Islam moderat dan kearifan lokal perlu diteguhkan sebagai 

fondasi yang menumbuhkan ketenangan spiritual, toleransi 

sosial, dan kemajuan umat. Moderasi Islam di sini bukan 

sekadar sikap tengah, tetapi jalan kebijaksanaan yang 

mengajarkan keseimbangan antara akidah dan budaya, 

antara keislaman dan kemanusiaan. 

Penulis berharap, buku ini dapat menjadi refleksi dan 

inspirasi bagi para tokoh agama, pendidik, mahasiswa, dan 

masyarakat luas untuk terus mengembangkan pemahaman 

Islam yang damai, terbuka, dan berakar pada budaya lokal. 

Harapannya, Islam moderat yang berpadu dengan kearifan 

masyarakat Kaili dapat menjadi pilar kokoh dalam 

membangun peradaban yang adil, harmonis, dan 

berkemajuan. 

Akhirnya, penulis menyampaikan terima kasih 

kepada semua pihak yang telah memberikan dukungan, 

ilmu, dan semangat dalam proses penulisan buku ini. 

Semoga karya sederhana ini menjadi bagian kecil dari 

upaya besar meneguhkan Islam sebagai rahmat dan 

menghadirkan cahaya kedamaian di Tanah Kaili. 

ُ المُْوَفِِّقُ إِلىَ أقَوَْمِ الطَّرِيقِ   وَاللّٰه

ُ خَيْرًا ُ فيِكْمُْ وَجَزَاكمُُ اللّٰه  بَارَكَ اللّٰه

 

Palu, Januari 2023 

Penulis 

 

Dr. Bahdar, M.H.I 

 



5 
 

 

 

 

 

DAFTAR ISI 

Halaman Judul………………………………………..i 

Halaman Hak Cipta…………………………………. ii 

Halaman Kata Pengantar……………………………..iii 

Halaman Daftar Isi……………………………………iv 

 

BAB I  

TANAH KAILI  DAN ISLAMISASI  

 

A Masyarakat Kaili Sulawesi Tengah…………… 1 

B Latar Historis Masuknya Islam ke Tanah Kaili. 4 

C Perjumpaan Islam dan Budaya Lokal di Tanah 

Kaili…………………………………………… 

8 

D Relevansi Kajian Islam Moderat dalam Konteks    

Pascakonflik di Sulawesi   Tengah.. 

11 

E Tujuan dan Arah Penulisan Buku 

 

14 

BAB II 

ISLAM MODERAT KONSEP DAN URGENSINYA DI 

KONTEKS LOKAL 

 

A. Makna dan ciri-ciri Islam moderat…………… 17 

B. Prinsip Wasathiyyah dalam Al-Qur’an dan 

Sunnah………………………………………… 

 

19 

C Moderasi Beragama sebagai Jalan Tengah 

antara  Ekstremisme dan Liberalisme………… 

 

23 

D. Implementasi Moderasi dalam Kehidupan 

Masyarakat…………………………………… 

 

26 

E. Tantangan penerapan Islam moderat di daerah 

plural   seperti Sulawesi Tengah……………… 

 

30 

 



6 
 

 

BAB III 

KEARIFAN LOKAL SEBAGAI SUMBER 

MODERASI BERAGAMA 

 

A. Pengertian kearifan lokal dan nilai-nilai budaya 

Kaili………………………………………….. 

 

36 

B Kearifan lokal dalam praktik sosial dan adat 

religius (gotong royong, sintuvu, nosarara  

nosabatutu,)…………………………………… 

 

 

40 

C. Kearifan Lokal sebagai Perekat Sosial Lintas 

Agama  dan Etnis…………………………….. 

 

43 

D Titik Temu Nilai Islam dengan Nilai Budaya 

Kaili…………………………………………… 

 

46 

E. Revitalisasi Kearifan Lokal dalam Dakwah dan       

 Pendidikan Islam…………………………….. 

 

50 

 

BAB IV 

PERAN TOKOH AGAMA DAN LEMBAGA 

KEAGAMAAN 

 

A. . Kiprah Ulama dan Da’i Lokal dalam 

Membangun Islam Damai di Tanah Kaiili…….. 

 

54 

B. Sinergi antara Pesantren, Madrasah, dan 

Pemerintah Daerah dalam Penguatan Islam 

Modoerat di Tanah Kaili………………………. 

 

 

56 

C. Narasi Dakwah Damai dan Toleran di Tengah  

Masyarakat Pasca-konflik……………………… 

 

 

58 

D. Studi Kasus: Praktik Moderasi di Masjid, 

Majelis  Taklim, dan Sekolah………………… 

 

61 

E. Tantangan Regenerasi dan Digitalisasi Dakwah 

lokal di Tanah Kaili………………………….. 

 

64 

 

 



7 
 

BAB V 

PENDIDIKAN DAN TRANSFORMASI NILAI 

MODERASI 

A. Pendidikan Islam sebagai Instrumen Moderasi  

Beragama…………………………………….. 

 

69 

B. Integrasi Nilai Kearifan Lokal dalam Kurikulum 

PAI dan Fikih…………………….. 

 

73 

C. Praktik Pendidikan Damai di Madrasah dan 

Pesantren………………………………………. 

 

78 

D. Peran Guru dan Kepala Madrasah dalam 

Menanamkan  Moderasi Beragama……………. 

 

83 

E. Model Pembelajaran Berbasis Nilai Budaya dan 

Islam  moderat…………………………………. 

 

88 

 

BAB VI 

ISLAM PASCA KONFLIK: PENGALAMAN 

SULAWESI TENGAH 

 

A. Konflik Keagamaan di Poso dan Dampaknya 

bagi Masyarakat Kaili…………………………. 

 

95 

B. Upaya Rekonsiliasi dan Peran Agama dalam 

Pemulihan  Sosial……………………………... 

 

97 

C. Moderasi sebagai Jalan Damai dan Pemulihan 

Identitas………………………………………… 

 

99 

D. Testimoni Tokoh Agama dan Masyarakat…….. 102 

E. Pembelajaran Penting bagi Daerah Lain………. 105 

 

BAB VII  

ARAH BARU ISLAM DI TANAH KAILI 

 

A. Rekonstruksi Nilai Islam Lokal dalam Konteks  

Modernitas…………………………………….. 

 

108 

B. Islam moderat sebagai identitas baru umat di 

Sulawesi    Tengah…………………………….. 

 

111 

C. Sinergi antara agama, budaya, dan negara dalam  



8 
 

membangun masyarakat   damai……………….. 114 

D. Tantangan globalisasi, digitalisasi, dan 

disinformasi agama…………………………….. 

 

118 

E. Peta jalan Islam masa depan di Tanah Kaili…… 120 

 

 

BAB VIII 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan umum……………………………. 123 

B. Rekomendasi Praktis bagi Tokoh Agama, 

Pendidik, dan Pemerintah Daerah……………… 

 

125 

C. Harapan Penulis untuk Kelanjutan Studi Islam 

Lokal  dan Moderasi  Keagamaan…………….. 

 

128 

D. Profil Tokoh Agama dan Lembaga Lokal…….. 130 

E. Dokumentasi Lapangan dan Kegiatan Sosial 

Keagamaan    di Tanah Kaili………………….. 

 

133 

F. Daftar Istilah Budaya Kaili yang Berkaitan 

dengan Nilai   Islam……………………………. 

 

137 

G. Daftar Pustaka………………………………….. 140 

H. Sinopsis Buku………………………………….. 144 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

 

BAB I 

TANAH KAILI  DAN ISLAMISASI  

A. Masyarakat Kaili Sulawesi Tengah 

1. Identitas Sosial dan Budaya Masyarakat Kaili 

Etnis Kaili merupakan salah satu kelompok etnis 

utama yang mendiami wilayah Sulawesi Tengah, terutama 

di lembah Palu dan kabupaten-kabupaten sekitarnya seperti 

Sigi, Donggala, dan Parigi Moutong. Secara historis, 

masyarakat Kaili dikenal sebagai kelompok yang memiliki 

sistem sosial berbasis kekerabatan (famili), solidaritas 

komunitas (sintuvu), dan penghormatan terhadap adat 

sebagai pedoman hidup bersama (Said, 2018).Bahasa Kaili 

menjadi salah satu penanda identitas etnis yang terdiri atas 

beberapa dialek seperti Ledo, Tara, Unde, dan Rai. Namun, 

penelitian linguistik menunjukkan adanya pergeseran 

bahasa di kalangan generasi muda akibat pengaruh 

urbanisasi dan pendidikan formal berbahasa Indonesia 

(Latief, 2020). Dari sisi struktur sosial, masyarakat Kaili 

memiliki sistem kepemimpinan tradisional berbasis tokoh 

adat dan tokoh agama, yang berfungsi menjaga 

keseimbangan antara nilai-nilai adat dan ajaran agama 

(Ibrahim, 2019). 

Budaya sintuvu, yang bermakna kebersamaan dan 

gotong royong, menjadi prinsip moral yang melekat dalam 

kehidupan sosial masyarakat Kaili. Menurut penelitian 

Badan Riset dan Inovasi Nasional (BRIN, 2022), nilai 

sintuvu merepresentasikan semangat solidaritas, tanggung 

jawab sosial, dan harmoni antarwarga, sehingga menjadi 

fondasi penting dalam membangun kerukunan sosial dan 

keberagamaan di Sulawesi Tengah. 

2. Unsur Religius dan Kepercayaan Pra-Islam 



10 
 

Sebelum kedatangan Islam, masyarakat Kaili 

menganut sistem kepercayaan animistik yang kuat, yang 

berpusat pada penghormatan terhadap roh leluhur dan 

kekuatan alam (Rahman, 2017). Dalam sistem ini, ritual 

seperti balia (pengobatan tradisional dengan unsur 

spiritual) dan pompoura (upacara tolak bala) menjadi 

bagian dari ekspresi religius masyarakat (Nasir, 2019). 

Ritual-ritual tersebut memperlihatkan pola 

kepercayaan akan adanya kekuatan supranatural yang 

mampu memengaruhi kehidupan manusia. Namun, nilai-

nilai dalam praktik ritual ini mengalami reinterpretasi 

seiring dengan masuknya ajaran Islam. Banyak unsur yang 

sebelumnya bersifat animistik kemudian disesuaikan 

dengan ajaran tauhid dan doa-doa Islam, sehingga 

membentuk pola keberagamaan khas masyarakat Kaili 

(Rahim, 2021). 

3. Proses Islamisasi di Sulawesi Tengah 

Islam mulai masuk ke wilayah Sulawesi Tengah 

sekitar abad ke-17 hingga ke-18 melalui dua jalur utama, 

yaitu jalur perdagangan dan dakwah ulama dari Ternate, 

Bone, dan Bugis (Hasan, 2016). Jalur ini kemudian 

diperkuat oleh aktivitas dakwah para ulama Arab 

Hadramaut yang menetap di pesisir Teluk Palu dan 

Donggala pada awal abad ke-20 (Hassan, 2020). 

Proses Islamisasi semakin kuat dengan hadirnya 

lembaga pendidikan Islam, khususnya organisasi 

Alkhairaat yang didirikan oleh Sayyid Idrus bin Salim Al-

Jufri pada tahun 1930-an. Melalui jaringan pesantren, 

madrasah, dan dakwah sosial, Alkhairaat memainkan peran 

sentral dalam menanamkan nilai-nilai Islam moderat di 

kalangan masyarakat Kaili (Tahir, 2018).  

Menurut hasil penelitian di UIN Datokarama Palu 

(Sukardi, 2023), pendidikan Alkhairaat berhasil mengubah 



11 
 

pola keberagamaan masyarakat Kaili dari yang bercorak 

tradisional menuju Islam bermazhab Ahlussunnah wal 

Jamaah yang rasional, terbuka, dan toleran. 

Islamisasi di Sulawesi Tengah tidak berlangsung 

dengan konfrontasi, tetapi melalui proses akulturasi dan 

adaptasi budaya. Tradisi-tradisi lokal seperti pompoura dan 

balia tidak serta-merta dihapus, melainkan dimodifikasi 

dengan unsur doa, zikir, dan pembacaan ayat-ayat Al-

Qur’an, sehingga menjadi ekspresi Islam lokal yang damai 

dan inklusif (Rasyid, 2021). 

4. Akulturasi Islam dan Tradisi Kaili 

Proses akulturasi antara Islam dan tradisi Kaili 

terlihat jelas dalam berbagai praktik sosial keagamaan. 

Dalam ritual pernikahan adat, misalnya, unsur Islam seperti 

akad nikah, mahar, dan doa disatukan dengan simbol-

simbol adat seperti sambulugana dan pambeka nganga 

(Yusuf, 2022). Kajian fikih lokal menunjukkan bahwa 

praktik adat tersebut tidak bertentangan dengan prinsip 

syariat, selama tidak mengandung unsur syirik atau 

pelanggaran terhadap hukum Islam (Rifai, 2020). 

Selain itu, interaksi masyarakat Kaili dengan Al-

Qur’an dalam konteks budaya lokal juga menjadi fenomena 

menarik dalam studi living Qur’an. Penelitian Rahim 

(2021) menunjukkan bahwa bacaan ayat-ayat Al-Qur’an 

sering diintegrasikan dalam praktik pengobatan balia, 

sebagai bentuk sintesis antara nilai spiritual Islam dan 

tradisi penyembuhan lokal. 

5. Ciri Islamisasi Moderat di Tanah Kaili 

Ciri khas Islamisasi di kalangan masyarakat Kaili 

dapat dilihat dari tiga dimensi: (1) penerimaan terbuka 

terhadap nilai-nilai baru tanpa meninggalkan akar budaya; 

(2) semangat kebersamaan sosial yang sejalan dengan 



12 
 

ajaran ukhuwah Islamiyah; dan (3) corak keberagamaan 

yang menolak ekstremisme dan kekerasan. Nilai-nilai 

moderasi Islam terinternalisasi melalui pendidikan 

Alkhairaat, pengajian keluarga, dan peran tokoh agama 

lokal yang berfungsi sebagai penjaga harmoni sosial 

(Sukardi, 2023). 

Transformasi tersebut menjadikan masyarakat Kaili 

sebagai contoh konkret bagaimana Islam dapat hidup 

berdampingan dengan adat dan kearifan lokal tanpa 

kehilangan nilai-nilai teologisnya. Dalam konteks ini, Islam 

tidak hadir untuk menggantikan budaya lokal, melainkan 

untuk memurnikan dan memperkaya maknanya, sehingga 

terbentuklah “Islam Kaili” yang berkarakter damai, sosial, 

dan berakar kuat di masyarakat. 

B. Latar Historis Masuknya Islam ke Tanah Kaili 

1. Konteks Geografis dan Jalur Awal Dakwah Islam 

Wilayah Tanah Kaili yang kini mencakup Kota Palu, 

Kabupaten Sigi, Donggala, dan sebagian Parigi Moutong 

memiliki posisi strategis sebagai jalur perdagangan 

antarpulau di kawasan timur Nusantara. Letaknya di pesisir 

Teluk Palu menjadikannya persinggahan penting bagi para 

pedagang dari Mandar, Bugis, Ternate, dan juga pedagang 

Arab yang membawa ajaran Islam ke kawasan ini (Hasan, 

2016). 

Islam pertama kali dikenal oleh masyarakat Kaili 

melalui jalur perdagangan maritim dan pernikahan antar-

etnis. Pedagang Muslim dari Sulawesi Selatan 

memperkenalkan nilai-nilai Islam tidak hanya sebagai 

ajaran agama, tetapi juga sebagai etika sosial dan sistem 

nilai dalam transaksi ekonomi (Rahman, 2017). Dengan 

demikian, Islam hadir dalam konteks hubungan sosial yang 

damai dan simbiotik antara pedagang Muslim dan 

masyarakat lokal. 



13 
 

Menurut kajian sejarah lokal, pada abad ke-17 telah 

muncul sejumlah komunitas Muslim di pesisir Palu bagian 

utara, di antaranya di wilayah Watusampu, Lere, dan 

Tondo (Ibrahim, 2019). Penyebaran Islam pada masa ini 

berlangsung secara bertahap dan bersifat adaptif, tanpa 

menghapuskan tradisi lokal yang telah mengakar kuat di 

masyarakat Kaili. 

2. Peran Kerajaan-Kerajaan Lokal dan Jaringan Dakwah 

Proses Islamisasi di wilayah Kaili tidak dapat 

dilepaskan dari pengaruh kerajaan-kerajaan Islam di 

sekitarnya, seperti Kesultanan Ternate dan Bone, yang 

menjalin hubungan politik dan ekonomi dengan para 

pemimpin adat Kaili. Sultan Ternate, misalnya, mengirim 

mubalig dan ulama ke kawasan Teluk Palu pada abad ke-17 

untuk memperluas pengaruh Islam di daerah pedalaman 

(Hasan, 2016). 

Sementara itu, hubungan dagang dengan Bugis-

Makassar turut mempercepat penyebaran Islam melalui 

pernikahan antarsuku dan pembentukan komunitas Muslim 

di pelabuhan-pelabuhan lokal. Dalam beberapa kasus, 

tokoh-tokoh Bugis menjadi guru agama atau imam pertama 

di perkampungan Kaili (Latief, 2020). 

Selain melalui kerajaan, dakwah Islam juga 

berkembang melalui jaringan ulama Hadramaut yang 

datang ke Sulawesi Tengah pada akhir abad ke-19 dan awal 

abad ke-20. Mereka membentuk jaringan dakwah berbasis 

keluarga dan pendidikan, yang kemudian berkontribusi 

besar dalam membentuk corak Islam di Tanah Kaili yang 

moderat, sufistik, dan berakar kuat pada nilai 

kemasyarakatan (Hassan, 2020). 

3. Masa Kolonial dan Pembentukan Lembaga Pendidikan    

    Islam 

 



14 
 

Masuknya kolonialisme Belanda pada abad ke-19 

membawa perubahan signifikan dalam pola keagamaan 

masyarakat Kaili. Pemerintah kolonial cenderung 

membatasi aktivitas dakwah Islam di pedesaan, sehingga 

penyebaran agama lebih banyak dilakukan melalui jalur 

nonformal seperti surau dan pengajian kampung (Rasyid, 

2021). 

Dalam situasi tersebut, muncul resistensi kultural dan 

religius dari masyarakat lokal terhadap dominasi kolonial. 

Nilai-nilai Islam menjadi simbol perlawanan dan identitas 

sosial masyarakat Kaili. Kondisi ini mencapai puncaknya 

pada awal abad ke-20 ketika Sayyid Idrus bin Salim Al-

Jufri mendirikan Alkhairaat di Kota Palu (1930). Lembaga 

ini kemudian menjadi pusat pembentukan generasi terdidik 

Muslim yang berorientasi pada Islam moderat dan 

nasionalisme keindonesiaan (Tahir, 2018). 

Penelitian Sukardi (2023) mencatat bahwa sejak 

berdirinya Alkhairaat, proses Islamisasi di Tanah Kaili 

tidak hanya berjalan melalui ritual keagamaan, tetapi juga 

melalui pendidikan formal dan sosial kemasyarakatan, yang 

mendorong integrasi nilai-nilai Islam ke dalam berbagai 

aspek kehidupan masyarakat. Dengan demikian, Islam 

tidak lagi menjadi ajaran luar, tetapi telah menyatu dengan 

struktur sosial dan budaya Kaili. 

4. Pola Akulturasi dan Penerimaan Masyarakat Kaili 

Berbeda dari beberapa daerah lain di Indonesia yang 

mengalami ketegangan antara adat dan agama, masyarakat 

Kaili memperlihatkan pola penerimaan yang damai dan 

akomodatif terhadap ajaran Islam. Proses Islamisasi di 

wilayah ini berlangsung tanpa pertentangan terbuka, sebab 

dakwah dilakukan melalui pendekatan kultural dan 

keteladanan moral (Nasir, 2019). 



15 
 

Penelitian antropologis menunjukkan bahwa tokoh-

tokoh adat Kaili tidak memandang Islam sebagai ancaman 

terhadap budaya lokal, melainkan sebagai penyempurna 

nilai-nilai tradisi seperti sintuvu (kebersamaan), mombine 

(musyawarah), dan mpalili (kerja kolektif untuk kebaikan 

bersama) (Said, 2018). Dengan demikian, nilai Islam dan 

adat saling menguatkan dalam membangun harmoni sosial. 

Islamisasi juga disertai dengan transformasi ritual 

tradisional. Upacara balia yang semula bernuansa animistik 

mulai disertai doa dan bacaan Al-Qur’an, sementara tradisi 

pompoura (tolak bala) diubah menjadi bentuk doa bersama 

dan sedekah untuk keselamatan kampung (Rahim, 2021). 

Fenomena ini menandai terbentuknya model Islamisasi 

khas Kaili yakni proses internalisasi nilai Islam tanpa 

menghapus esensi kearifan lokal. 

5. Periode Modern dan Penguatan Islam Moderat 

Seiring dengan perkembangan sosial politik setelah 

kemerdekaan, Islam di Tanah Kaili terus mengalami 

konsolidasi. Lembaga Alkhairaat menjadi pusat intelektual 

dan moral masyarakat Muslim di Sulawesi Tengah. 

Jaringan alumninya tersebar luas di berbagai madrasah dan 

masjid, memperkuat pola keberagamaan yang rasional dan 

moderat (Sukardi, 2023). 

Ciri Islam moderat di Tanah Kaili tercermin dalam tiga 

aspek utama: 

a. Toleransi antarumat beragama, yang tampak dalam 

kemampuan masyarakat Kaili menjaga kerukunan 

pascakonflik sosial di awal 2000 

b. Integrasi nilai adat dan agama, di mana Islam 

dipahami sebagai penguat budaya, bukan penghapus 

tradisi; 



16 
 

c. Komitmen terhadap pendidikan dan dakwah 

berkelanjutan, melalui sistem madrasah, majelis 

taklim, dan organisasi keagamaan berbasis 

komunitas. 

Dengan demikian, proses Islamisasi di Tanah Kaili tidak 

hanya menghasilkan masyarakat Muslim, tetapi juga 

membentuk peradaban lokal yang menampilkan wajah 

Islam yang damai, inklusif, dan berakar kuat pada nilai-

nilai sosial budaya masyarakat Kaili. 

C. Perjumpaan Islam dan Budaya Lokal di Tanah Kaili 

Perjumpaan antara Islam dan budaya lokal di Tanah 

Kaili merupakan proses historis dan kultural yang panjang, 

menandai integrasi antara nilai-nilai Islam dan kearifan 

tradisional masyarakat Kaili. Secara akademik, proses ini 

dapat dikategorikan sebagai bentuk akomodasi budaya 

(cultural accommodation), di mana ajaran Islam 

disampaikan dan diterima melalui pendekatan sosial dan 

kultural yang menyesuaikan dengan struktur budaya 

masyarakat setempat (Azra, 2002; Ricklefs, 2012). 

Penelitian yang dilakukan oleh Azyumardi Azra 

(2002) dalam Islam Nusantara: Jaringan Ulama Timur 

Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII dan XVIII 

menunjukkan bahwa Islamisasi di berbagai wilayah 

Nusantara, termasuk Sulawesi Tengah, berlangsung melalui 

mekanisme kultural yang lentur, bukan melalui kekerasan 

atau paksaan. Proses dakwah dilakukan oleh para ulama 

dan tokoh adat melalui jalur sufistik dan kekeluargaan, 

sehingga nilai-nilai Islam diserap tanpa harus menghapus 

adat. Pola serupa ditemukan oleh Martin van Bruinessen 

(1995) yang menegaskan bahwa bentuk Islam lokal (local 

Islam) di Indonesia terbentuk melalui negosiasi antara 

syariat dan budaya, menghasilkan bentuk Islam yang unik 

di setiap daerah. 



17 
 

Dalam konteks Tanah Kaili, nilai-nilai Islam mulai 

berinteraksi dengan adat sejak abad ke-17, ketika kerajaan-

kerajaan lokal seperti Palu, Dolo, dan Sigi mulai menerima 

ajaran Islam melalui jalur perdagangan dan dakwah ulama 

dari pesisir barat Sulawesi dan Gorontalo (Putuhena, 2007). 

Interaksi ini melahirkan perpaduan harmonis antara ajaran 

Islam dan kearifan lokal, yang kemudian membentuk pola 

keberislaman khas masyarakat Kaili. 

Salah satu bentuk nyata dari perjumpaan tersebut 

tampak pada transformasi makna ritual adat. Misalnya, 

tradisi mopondoli (upacara pensucian diri menjelang 

pernikahan) mengalami reinterpretasi sebagai bentuk 

tazkiyatun nafs (pensucian jiwa) dalam perspektif Islam. 

Begitu pula tradisi padungku (syukuran panen), yang 

dahulu berbentuk persembahan kepada roh penjaga ladang, 

kini dilaksanakan dengan pembacaan doa dan tahlil sebagai 

ungkapan syukur kepada Allah Swt. (Abidin, 2015). Proses 

reinterpretasi ini menggambarkan akulturasi simbolik 

antara Islam dan budaya lokal yang memperkuat karakter 

religius masyarakat tanpa menghilangkan akar budaya 

mereka. 

Fenomena serupa juga dijelaskan oleh 

Koentjaraningrat (1985) dalam Kebudayaan, Mentalitas, 

dan Pembangunan, bahwa proses masuknya agama besar 

seperti Islam ke dalam masyarakat tradisional Indonesia 

umumnya melibatkan tahapan sinkretisasi, akulturasi, dan 

integrasi nilai. Masyarakat Kaili memaknai ajaran Islam 

bukan sebagai sistem yang meniadakan adat, tetapi sebagai 

jalan untuk memperdalam nilai moral, spiritual, dan sosial 

yang telah ada dalam budaya mereka. 

Selain itu, penelitian oleh M. Idris dan Nurhadi 

(2018) dalam Jurnal Al-Qalam menunjukkan bahwa di 

wilayah Palu dan Sigi, banyak tokoh adat yang juga 

berperan sebagai imam dan guru mengaji. Hal ini 

memperlihatkan tumpang tindih positif antara otoritas adat 



18 
 

dan agama yang berkontribusi terhadap terbentuknya Islam 

yang moderat dan membumi. Proses ini dikenal dalam 

literatur antropologi agama sebagai bentuk cultural 

hybridity (Bhabha, 1994), yaitu perpaduan kreatif antara 

dua sistem nilai yang menghasilkan identitas baru  dalam 

hal ini, identitas Islam Kaili. 

Secara sosial, hasil perjumpaan Islam dan budaya 

lokal di Tanah Kaili dapat dilihat dalam praktik kehidupan 

sehari-hari masyarakat: doa bersama sebelum menanam 

padi, penggunaan istilah “insya Allah” dalam upacara adat, 

serta penghormatan kepada tokoh agama dan adat secara 

bersamaan. Semua ini memperlihatkan keterjalinan antara 

nilai mosangu-mosintuvu (saling membantu) dan prinsip 

ukhuwah Islamiyah, antara nosarara nosabatutu 

(persaudaraan dan kesatuan) dengan konsep ummah dalam 

Islam. 

Dengan demikian, perjumpaan Islam dan budaya 

lokal di Tanah Kaili merupakan proses dialektis yang 

melahirkan Islam yang kontekstual, inklusif, dan berakar 

pada nilai-nilai lokal. Corak Islam ini menjadi pondasi 

utama bagi munculnya tradisi moderasi beragama dan 

harmoni sosial di Sulawesi Tengah, sebagaimana juga 

ditegaskan oleh Kementerian Agama RI (2022) bahwa 

masyarakat dengan basis kearifan lokal kuat memiliki 

tingkat penerimaan yang lebih tinggi terhadap nilai-nilai 

toleransi dan keberagaman. 

 

D. Relevansi Kajian Islam Moderat dalam Konteks     

     Pascakonflik di Sulawesi   Tengah 

Relevansi kajian Islam moderat dalam konteks 

pascakonflik di Sulawesi Tengah menjadi sangat penting, 

mengingat wilayah ini pernah mengalami konflik sosial-

keagamaan yang cukup besar pada akhir 1990-an hingga 

awal 2000-an, terutama di wilayah Poso dan sekitarnya. 



19 
 

Konflik tersebut, sebagaimana dicatat oleh International 

Crisis Group (2004) dan Sidel (2006), bukan semata 

konflik agama, tetapi juga melibatkan dimensi politik, 

ekonomi, dan identitas sosial. Meski demikian, agama 

sering dijadikan simbol mobilisasi, sehingga pascakonflik 

diperlukan rekonstruksi pemahaman keagamaan yang lebih 

moderat, inklusif, dan berbasis kearifan lokal. 

Menurut Burhani (2019) dalam kajiannya di Studia 

Islamika, Islam moderat di Indonesia berfungsi sebagai 

jembatan sosial (social bridge) dalam membangun kembali 

kepercayaan antarumat setelah konflik. Ia menegaskan 

bahwa moderasi beragama  dengan prinsip tawassuth 

(keseimbangan), tasamuh (toleransi), ta’adul (keadilan), 

dan musawah (kesetaraan)  dapat menjadi kerangka 

normatif bagi rekonsiliasi sosial. Dalam konteks Sulawesi 

Tengah, khususnya Tanah Kaili, moderasi Islam menjadi 

instrumen efektif untuk mengelola pluralitas dan 

menghidupkan kembali solidaritas lintas agama. 

Penelitian Nurhadi dan Idris (2020) di Jurnal Al-

Qalam menunjukkan bahwa masyarakat Kaili memiliki 

fondasi sosial yang kuat untuk mendukung moderasi 

beragama karena mereka telah lama menginternalisasi nilai 

nosarara nosabatutu (persaudaraan dan kesatuan), 

mosintuvu (gotong royong), dan pompoura (keterbukaan). 

Nilai-nilai ini sejalan dengan prinsip-prinsip Islam moderat 

yang menolak kekerasan dan ekstremisme. Pasca-konflik, 

banyak tokoh adat dan ulama setempat berperan aktif 

dalam forum rekonsiliasi lintas agama melalui pendekatan 

kultural dan spiritual, misalnya dalam kegiatan doa 

bersama, kerja sosial lintas komunitas, dan dialog 

perdamaian. 

Dari perspektif akademik, Ricklefs (2012) dan Azra 

(2017) menegaskan bahwa Islam moderat berfungsi bukan 

hanya sebagai ajaran keagamaan, tetapi juga sebagai etika 



20 
 

sosial (social ethics) yang mampu memperkuat social 

cohesion di masyarakat multikultural. Dalam konteks 

Sulawesi Tengah, pendekatan ini diterapkan melalui 

pendidikan keagamaan, dakwah damai, serta peran lembaga 

seperti FKUB (Forum Kerukunan Umat Beragama) dan 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) Sulawesi Tengah, yang 

menekankan pentingnya Islam sebagai kekuatan 

rekonsiliatif, bukan divisif. 

Hasil penelitian lapangan oleh Tadulako Institute 

(2021) menunjukkan bahwa penerapan moderasi beragama 

di komunitas Muslim Kaili berpengaruh positif terhadap 

pemulihan sosial pascakonflik. Kegiatan seperti dialog adat 

dan agama, pengajian bersama lintas kampung, serta 

pelatihan da’i moderat berhasil memperkuat rasa saling 

percaya antarwarga. Pendekatan ini sesuai dengan model 

peacebuilding through religion yang dikembangkan oleh 

Appleby (2000), di mana agama dapat berperan sebagai 

agen perdamaian melalui internalisasi nilai-nilai moral dan 

spiritual yang universal. 

Lebih jauh lagi, relevansi Islam moderat pascakonflik 

juga terkait dengan upaya deradikalisasi. Menurut 

Kementerian Agama RI (2022), Sulawesi Tengah termasuk 

salah satu wilayah prioritas penguatan moderasi beragama 

karena masih terdapat potensi narasi intoleran di sejumlah 

daerah pascakonflik. Pendekatan berbasis Islam moderat 

dan kearifan lokal terbukti efektif untuk menekan 

radikalisme karena diterima oleh masyarakat secara 

kultural dan spiritual. Model pendidikan keagamaan 

berbasis lokal  seperti yang diterapkan di madrasah-

madrasah di Kabupaten Sigi dan Parigi Moutong  

mengajarkan fikih sosial, etika kemasyarakatan, dan 

penghormatan terhadap adat sebagai bagian dari ajaran 

Islam rahmatan lil ‘alamin. 

Dari perspektif teoritis, relevansi ini dapat dijelaskan 

melalui pendekatan “religious peacebuilding” (Gopin, 



21 
 

2000) dan “sociocultural reconstruction” (Lederach, 1997), 

yang memandang perdamaian berkelanjutan hanya dapat 

tercapai jika agama dipahami sebagai kekuatan moral dan 

budaya yang membangun, bukan sebagai pemisah. Islam 

moderat di Tanah Kaili, dengan ciri keislaman yang 

bersahabat terhadap adat dan keberagaman, menjadi model 

ideal untuk rekonstruksi sosial pascakonflik di Indonesia 

bagian timur.Dengan demikian, kajian Islam moderat di 

konteks pascakonflik Sulawesi Tengah memiliki relevansi 

strategis dan akademik dalam tiga hal utama: 

1. Sebagai paradigma rekonsiliasi sosial, yang 

menguatkan relasi lintas agama melalui pendekatan 

spiritual dan kultural; 

2. Sebagai model pendidikan keagamaan kontekstual, 

yang menanamkan nilai moderasi berbasis tradisi 

lokal Kaili; dan 

3. Sebagai instrumen deradikalisasi damai, yang 

menekan potensi ekstremisme melalui internalisasi 

nilai Islam yang seimbang dan inklusif. 

Islam moderat di Tanah Kaili dengan demikian bukan 

hanya warisan budaya religius, tetapi juga menjadi strategi 

sosial untuk menjaga keberlanjutan perdamaian, 

sebagaimana ditegaskan oleh Lederach (1997) bahwa 

perdamaian sejati hanya dapat dibangun di atas fondasi 

budaya lokal dan nilai spiritual yang hidup di tengah 

masyarakat. 

E. Tujuan dan Arah Penulisan Buku 

Penulisan buku ini bertujuan untuk memberikan 

pemahaman komprehensif mengenai dinamika Islamisasi, 

transformasi nilai, serta interaksi antara Islam dan budaya 

lokal dalam masyarakat Kaili di Sulawesi Tengah. Melalui 

pendekatan historis, antropologis, dan teologis, buku ini 



22 
 

berupaya merekonstruksi perjalanan panjang proses 

internalisasi ajaran Islam di Tanah Kaili sejak masa awal 

dakwah hingga perkembangan kontemporer pasca-konflik 

sosial. Secara akademik, tujuan utama penulisan ini adalah: 

1. Menggali akar historis dan sosiologis Islamisasi di 

Tanah Kaili. Kajian ini bertumpu pada pandangan 

bahwa Islam tidak datang dalam ruang kosong, 

melainkan berinteraksi dengan sistem kepercayaan 

dan struktur sosial yang telah mapan. Hal ini sesuai 

dengan temuan Azra (2004) dan Reid (2010) yang 

menegaskan bahwa proses Islamisasi di Nusantara 

berlangsung melalui tahapan adaptasi budaya dan 

negosiasi nilai lokal. 

2. Menganalisis bentuk perjumpaan Islam dan budaya 

Kaili. Islam di Sulawesi Tengah tidak hanya hadir 

sebagai sistem keimanan, tetapi juga sebagai 

kekuatan kultural yang melebur dalam tradisi lokal 

seperti ntodea, vaya, dan nosarara nosabatutu 

konsep yang mencerminkan solidaritas dan kesatuan 

sosial masyarakat Kaili (Abd. Rahman, 2019; 

Nawawi, 2020). 

3. Menjelaskan peran Islam moderat dalam rekonsiliasi 

pasca-konflik. Dalam konteks konflik sosial 

keagamaan di Poso dan sekitarnya pada awal 2000-

an, moderasi Islam menjadi instrumen penting dalam 

membangun kembali kohesi sosial dan perdamaian 

(Aly, 2011; Suaedy, 2013). Pendekatan Islam 

moderat yang menekankan nilai tasamuh, tawazun, 

dan ta’awun terbukti efektif dalam mengembalikan 

relasi sosial yang harmonis di tengah masyarakat 

multietnik dan multireligius. 

Arah penulisan buku ini difokuskan pada upaya 

rekonstruksi Islam lokal yang kontekstual dan moderat, 



23 
 

dengan menempatkan masyarakat Kaili sebagai pusat 

kajian keislaman Nusantara. Melalui pendekatan ini, buku 

diharapkan dapat menjadi sumbangan ilmiah bagi 

pengembangan studi Islam Indonesia yang bercorak 

dialogis dan berakar pada realitas budaya lokal. 

Secara metodologis, penulisan ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan sintesis antara kajian literatur 

dan analisis lapangan yang dilakukan di beberapa wilayah 

di Kabupaten Sigi, Donggala, dan Poso. Pendekatan 

tersebut memungkinkan penggambaran Islam sebagai 

sistem nilai yang hidup dan berkembang di tengah 

masyarakat, bukan sekadar sebagai dogma normatif. 

Dengan demikian, arah penulisan buku ini tidak hanya 

bersifat deskriptif-historis, tetapi juga reflektif dan 

konstruktif, untuk menjawab pertanyaan besar mengenai 

bagaimana Islam dapat terus hidup, beradaptasi, dan 

menumbuhkan nilai-nilai kemanusiaan universal di Tanah 

Kaili. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



24 
 

 

 

 

 

 

 

BAB II 

ISLAM MODERAT KONSEP DAN URGENSINYA 

 DI KONTEKS LOKAL 

A. Makna dan ciri-ciri Islam moderat 

Secara konseptual, Islam moderat merupakan corak 

keberagamaan yang menempatkan nilai keseimbangan 

(tawassuth), toleransi (tasamuh), keadilan (i’tidal), dan 

harmoni sosial sebagai inti ajaran dan praksis kehidupan 

umat Islam. Moderasi Islam tidak hanya berfungsi sebagai 

jalan tengah di antara ekstremisme dan liberalisme, tetapi 

juga sebagai paradigma keberagamaan yang menjunjung 

tinggi kemaslahatan (maslahah ‘ammah) dan keberlanjutan 

peradaban manusia.Menurut Azyumardi Azra (2016), Islam 

moderat atau wasathiyyah al-Islam merupakan ciri utama 

Islam di Nusantara yang menekankan keseimbangan antara 

teks dan konteks, serta antara dimensi spiritual dan sosial. 

Sementara Yusuf al-Qaradawi (2007) mendefinisikan al-

wasathiyyah sebagai posisi tengah yang adil dan 

proporsional dalam memahami dan menerapkan ajaran 

Islam, tanpa sikap berlebih-lebihan (ghuluw) atau 

pengabaian (tafrith).Dalam konteks Indonesia, 

Kementerian Agama RI (2019) melalui Gerakan Moderasi 

Beragama menegaskan bahwa Islam moderat mencakup 

empat ciri utama: 

1. Komitmen terhadap prinsip keadilan dan 

keseimbangan (al-‘adl wa al-wasathiyyah). Ciri ini 

menolak segala bentuk ekstremisme dan 



25 
 

diskriminasi. Islam moderat selalu mencari 

keseimbangan antara hak individu dan kepentingan 

sosial, antara nilai-nilai agama dan dinamika 

kehidupan modern. 

2. Toleransi terhadap keragaman (at-tasamuh). Islam 

moderat mengakui pluralitas sebagai sunnatullah dan 

menumbuhkan sikap terbuka terhadap perbedaan 

agama, budaya, dan pandangan politik. Menurut 

Nurcholish Madjid (1999), sikap ini merupakan 

pengejawantahan dari tauhid sosial—yakni 

pengakuan terhadap kesetaraan manusia di hadapan 

Tuhan. 

3. Komitmen terhadap dialog dan musyawarah (as-

syura wa al-hiwar). Dalam Islam moderat, dialog 

menjadi sarana utama penyelesaian perbedaan. 

Pendekatan ini sejalan dengan tradisi deliberatif 

dalam masyarakat Islam klasik yang menekankan 

musyawarah untuk kemaslahatan bersama. 

4. Keterbukaan terhadap pembaruan (at-tajdid). Islam 

moderat bersifat dinamis dan progresif. Ia tidak 

menolak perubahan, tetapi memandang modernisasi 

sebagai bagian dari ijtihad kontekstual untuk 

menjawab tantangan zaman (Federspiel, 2007; 

Esposito, 2011). 

Secara sosiologis, Islam moderat di Indonesia 

berkembang melalui institusi pendidikan, dakwah kultural, 

dan organisasi keagamaan seperti Nahdlatul Ulama (NU) 

dan Muhammadiyah, yang keduanya memainkan peran 

besar dalam membangun pemahaman Islam yang toleran, 

rasional, dan berkeadaban (Bruinessen, 2013). Kedua 

organisasi ini menjadi model Islam moderat karena 

mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dengan 

nasionalisme dan pluralitas budaya lokal.Dalam konteks 

Sulawesi Tengah, nilai-nilai Islam moderat tercermin 



26 
 

dalam kearifan lokal masyarakat Kaili seperti nosarara 

nosabatutu (bersaudara dan bersatu), yang selaras dengan 

prinsip ukhuwah Islamiyah dan ukhuwah insaniyah. 

Melalui pendekatan ini, Islam tidak hanya menjadi sistem 

keyakinan, tetapi juga sumber nilai yang meneguhkan 

perdamaian dan solidaritas sosial pasca-konflik (Suaedy, 

2013; Qodir, 2020). 

Dengan demikian, Islam moderat bukan sekadar konsep 

teologis, tetapi merupakan praksis sosial yang menegaskan 

Islam sebagai agama rahmatan lil ‘alamin—agama yang 

membawa kedamaian, keadilan, dan kemanusiaan 

universal. 

B. Prinsip Wasathiyyah dalam Al-Qur’an dan Sunnah 

Konsep wasathiyyah merupakan fondasi teologis dan 

etis dari ajaran Islam yang menekankan keseimbangan, 

keadilan, dan moderasi dalam seluruh aspek kehidupan. 

Istilah wasath secara etimologis berasal dari bahasa Arab 

 .”yang berarti “tengah”, “adil”, atau “seimbang ”وسط“

Dalam terminologi syariat, wasathiyyah mengandung 

makna sikap moderat, tidak berlebihan (ghuluw) dan tidak 

pula mengabaikan (tafrith), melainkan menempatkan 

sesuatu secara proporsional sesuai dengan tuntunan wahyu 

(al-Qaradawi, 2007). 

1. Dasar Qur’ani Prinsip Wasathiyyah 

Ayat yang paling sering dijadikan landasan teologis bagi 

konsep wasathiyyah adalah firman Allah dalam: 

سوُلُ عَليَكْمُْ  لِكَ جَعَلنَْاكمُْ أمَُّةً وَسَطًا لِِّتكَوُنوُا شهَُداَءَ عَلىَ النَّاسِ وَيكَوُنَ الرَّ وَكَذََٰ

 شهَِيداً

 

Terjemahnya : 



27 
 

 

“Dan demikian (pula) Kami telah menjadikan kamu (umat 

Islam) umat yang wasath (pertengahan), agar kamu menjadi 

saksi atas manusia dan agar Rasul (Muhammad) menjadi 

saksi atas kamu.” (Q.S. al-Baqarah [2]: 143) 

Menurut Ibn Kathir (Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, juz 

1, hlm. 199), makna ummatan wasathan adalah umat yang 

adil dan seimbang dalam keyakinan, ibadah, dan interaksi 

sosial. Mereka tidak bersikap ekstrem seperti kaum 

sebelumnya yang melampaui batas. Al-Ṭabari (Jāmi‘ al-

Bayān, 2001) juga menafsirkan bahwa wasathiyyah berarti 

“pilihan terbaik” (khiyār al-umam), yakni umat yang 

menempuh jalan tengah antara berlebihan dan lalai dalam 

beragama. 

Selain ayat tersebut, beberapa ayat lain juga mencerminkan 

prinsip moderasi: 

a. Q.S. al-Furqan : 67   menegaskan keseimbangan 

dalam penggunaan harta (“tidak boros dan tidak 

kikir”); 

b. Q.S. Luqman : 19   mengajarkan moderasi dalam 

perilaku sosial dan tutur kata; 

c. Q.S. al-Hadid : 25   menegaskan bahwa Allah 

mengutus para rasul dengan kitab dan neraca agar 

manusia menegakkan keadilan (al-qisth), yang 

merupakan manifestasi dari wasathiyyah. 

Dengan demikian, secara teologis wasathiyyah bukan 

konsep baru, melainkan ruh dari misi Islam sebagai agama 

yang menegakkan keseimbangan antara aspek spiritual dan 

material, individual dan sosial, dunia dan akhirat. 

 



28 
 

2. Prinsip Wasathiyyah dalam Sunnah 

Dalam hadis Nabi saw, banyak riwayat yang 

menunjukkan bahwa Rasulullah menegaskan jalan tengah 

sebagai ciri ajaran Islam. Di antaranya sabda beliau: 

 إيَِّاكمُْ وَالغُْلوَُّ فِي الدِِّينِ، فَإنَِّمَا أهَْلَكَ مَنْ كَانَ قبَْلكَمُُ الغُْلوُُّ فِي الدِِّينِ 

 

Artinya : 

Jauhilah sikap berlebih-lebihan dalam beragama, karena 

yang membinasakan umat sebelum kamu adalah sikap 

berlebihan dalam beragama.”(HR. Ahmad, an-Nasa’i, dan 

Ibn Majah) 

Hadis ini menjadi dasar normatif bahwa moderasi adalah 

esensi praktik keagamaan yang sesuai dengan Sunnah. Nabi 

saw/ juga bersabda: 

 خَيْرُ الْْمُُورِ أوَْسَطهَُا

 

Artinya : 

“Sebaik-baik perkara adalah yang pertengahannya.” (HR. 

al-Baihaqi, Syu‘ab al-Iman) 

Menurut al-Nawawi (Syarh Sahih Muslim, 2000), hadis-

hadis tersebut menunjukkan bahwa Rasulullah senantiasa 

menekankan prinsip keseimbangan dalam ibadah, 

muamalah, dan akhlak. Beliau melarang sahabat yang 

beribadah secara ekstrem tanpa mempertimbangkan aspek 

kemanusiaan, seperti sahabat yang ingin berpuasa terus-

menerus atau tidak menikah (HR. al-Bukhari, no. 5063). 

 

3. Wasathiyyah sebagai Prinsip Kehidupan Sosial 



29 
 

Secara sosiologis, wasathiyyah menjadi dasar 

pengembangan masyarakat madani (civil society). 

Azyumardi Azra (2016) menyebut bahwa wasathiyyah 

adalah “ruh Islam Nusantara” karena nilai ini 

memampukan umat Islam untuk hidup berdampingan 

dengan pemeluk agama lain secara damai. Sementara John 

L. Esposito (2011) menyatakan bahwa Islamic moderation 

adalah kunci bagi stabilitas sosial-politik umat Islam di 

tengah dunia modern yang plural. 

Dalam konteks keindonesiaan, wasathiyyah juga menjadi 

pondasi bagi gerakan Moderasi Beragama yang 

dikembangkan oleh Kementerian Agama RI (2019), dengan 

empat pilar utama: komitmen kebangsaan, toleransi, anti-

kekerasan, dan penerimaan terhadap budaya lokal. 

Keempat pilar ini merupakan derivasi praktis dari prinsip 

wasathiyyah dalam Al-Qur’an dan Sunnah. 

4. Implikasi Prinsip Wasathiyyah 

Prinsip wasathiyyah tidak hanya mengatur cara 

berpikir dan beribadah, tetapi juga menuntun umat Islam 

dalam membangun relasi sosial yang damai dan inklusif. 

Dalam konteks Sulawesi Tengah, penerapan nilai-nilai 

wasathiyyah menjadi penting untuk memperkuat 

rekonsiliasi sosial pasca-konflik dan membangun 

masyarakat yang berkeadaban serta berorientasi pada 

perdamaian (Suaedy, 2013; Qodir, 2020). 

Dengan demikian, wasathiyyah bukan hanya ajaran 

moral-spiritual, melainkan paradigma integral dalam 

kehidupan beragama, bermasyarakat, dan bernegara. Ia 

menegaskan Islam sebagai agama yang menolak 

ekstremisme, mengedepankan rasionalitas, serta 

menghargai keragaman dan keadilan sosial. 

C. Moderasi Beragama sebagai Jalan Tengah antara  



30 
 

     Ekstremisme dan Liberalisme 

Moderasi beragama (religious moderation) merupakan 

paradigma keberagamaan yang menempatkan umat Islam 

di jalur tengah antara dua kutub ekstrem: ekstremisme 

keagamaan di satu sisi dan liberalisme keagamaan di sisi 

lain. Kedua kecenderungan ekstrem tersebut dinilai sama-

sama berpotensi menyimpang dari prinsip dasar Islam yang 

menjunjung keseimbangan (tawazun) dan keadilan (i‘tidal). 

Dengan demikian, moderasi beragama berfungsi sebagai 

mekanisme korektif yang mengembalikan praktik 

keberagamaan pada prinsip wasathiyyah sebagaimana 

ditegaskan dalam Al-Qur’an dan Sunnah. 

1. Konseptualisasi Moderasi Beragama 

Menurut Kementerian Agama RI (2019), moderasi 

beragama adalah cara pandang, sikap, dan praktik 

beragama yang mengambil posisi di tengah—tidak 

berlebih-lebihan dalam mengamalkan ajaran agama 

(ekstrem kanan), dan tidak pula mengabaikan atau 

menafsirkan agama secara bebas tanpa batas (ekstrem kiri). 

Pendekatan ini menuntut umat untuk berpegang teguh pada 

prinsip agama sambil menghormati keragaman dan 

menjunjung nilai kemanusiaan. 

Secara teoretis, Azyumardi Azra (2016) menegaskan 

bahwa moderasi beragama berakar pada konsep 

wasathiyyah al-Islamiyyah, yang menjadi karakteristik 

utama Islam Nusantara. Islam dipahami bukan sebagai 

doktrin kaku, melainkan sistem nilai yang dinamis dan 

kontekstual, mampu berdialog dengan budaya lokal dan 

peradaban global tanpa kehilangan identitasnya. 

Dalam perspektif global, John L. Esposito (2011) dan 

Rashid al-Ghannouchi (2013) menyatakan bahwa moderasi 

Islam muncul sebagai respon terhadap dua ancaman: 

radikalisme keagamaan pasca-11 September 2001 dan 



31 
 

sekularisme ekstrem di dunia Barat. Oleh karena itu, 

moderasi beragama berperan sebagai jalan tengah antara 

penolakan total terhadap modernitas dan penerimaan buta 

terhadap liberalisme. 

2. Ekstremisme dan Liberalisme: Dua Kutub yang Kontras 

Ekstremisme keagamaan ditandai dengan sikap 

fanatik, penolakan terhadap perbedaan, dan justifikasi 

kekerasan atas nama agama. Menurut Mahmood (2016) dan 

Qodir (2020), ekstremisme lahir dari pemahaman tekstual 

yang terlepas dari konteks sosial, sehingga melahirkan 

ideologi takfiri dan intoleransi. Dalam konteks Indonesia, 

ekstremisme seringkali berwujud dalam bentuk gerakan 

puritan dan radikal yang menolak pluralisme dan 

demokrasi. 

Di sisi lain, liberalisme keagamaan muncul sebagai 

reaksi terhadap rigiditas ortodoksi, tetapi sering kali 

melampaui batas dengan menafsirkan agama secara 

subjektif dan bebas nilai. Nurcholish Madjid (1999) 

menekankan bahwa pembaruan Islam harus tetap berpijak 

pada teks dan etika wahyu, bukan pada kebebasan tanpa 

kendali. Ketika liberalisme melonggarkan makna 

kebenaran agama hingga bersifat relatif total, maka ia 

berpotensi mengikis substansi normatif Islam. 

Dengan demikian, ekstremisme dan liberalisme 

merupakan dua bentuk penyimpangan yang sama-sama 

bertentangan dengan esensi Islam sebagai agama yang 

ummatan wasathan umat pertengahan yang adil, rasional, 

dan berkeadaban. 

3. Moderasi Beragama sebagai Jalan Tengah 

Moderasi beragama hadir untuk menyeimbangkan 

antara keteguhan akidah dan keterbukaan terhadap 

perubahan. Dalam hal ini, Yusuf al-Qaradawi (2007) 



32 
 

menjelaskan bahwa al-wasathiyyah berarti menempatkan 

segala sesuatu pada posisi proporsional: tidak memisahkan 

agama dari kehidupan sosial, namun juga tidak menjadikan 

agama sebagai alat politik atau ideologi kekerasan. 

Prinsip utama moderasi beragama meliputi empat pilar 

(Kementerian Agama RI, 2019): 

1. Komitmen kebangsaan   menjaga integrasi nasional 

sebagai bagian dari pengamalan iman. 

2. Toleransi  menghormati perbedaan agama, mazhab, 

dan pandangan hidup. 

3. Anti-kekerasan   menolak radikalisme, ujaran 

kebencian, dan kekerasan atas nama agama. 

4. Penerimaan terhadap budaya lokal   mengakui dan 

melestarikan nilai-nilai kearifan lokal yang tidak 

bertentangan dengan ajaran Islam. 

Melalui empat pilar ini, moderasi beragama berperan 

sebagai “jalan tengah epistemologis” yang menjaga 

keseimbangan antara otoritas teks dan realitas sosial. Ia 

bukan bentuk kompromi terhadap prinsip agama, tetapi 

reinterpretasi nilai-nilai Islam dalam konteks kemanusiaan 

universal. 

 

4. Implikasi Sosial dan Akademik 

Secara sosial, moderasi beragama berperan penting 

dalam menjaga stabilitas bangsa, terutama di daerah pasca -

konflik seperti Sulawesi Tengah. Kajian Suaedy (2013) dan 

Latif (2020) menunjukkan bahwa pendekatan moderat 

melalui pendidikan Islam, dialog lintas iman, dan 

revitalisasi budaya lokal berhasil meredam potensi 

kekerasan dan membangun solidaritas lintas komunitas. 



33 
 

Secara akademik, moderasi beragama menjadi 

paradigma keilmuan baru dalam studi Islam Indonesia, 

sebagaimana dikembangkan oleh Fahmi (2021) dalam 

kajiannya tentang Islamic Moderation Framework. 

Paradigma ini mengintegrasikan disiplin tafsir, fikih sosial, 

dan sosiologi agama untuk membentuk masyarakat 

beragama yang inklusif, rasional, dan berkeadaban. 

Dengan demikian, moderasi beragama tidak hanya 

menjadi konsep normatif, tetapi juga strategi kultural dan 

epistemologis dalam membangun peradaban Islam yang 

adil, damai, dan relevan dengan tantangan zaman. Ia 

meneguhkan posisi Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin 

agama yang menebar kasih, bukan kebencian; menegakkan 

keadilan, bukan kekerasan; dan memelihara keberagaman, 

bukan meniadakannya. 

D. Implementasi Moderasi dalam Kehidupan Masyarakat 

Moderasi beragama (religious moderation) tidak 

berhenti pada tataran konsep normatif, tetapi harus 

diwujudkan dalam perilaku sosial, budaya, dan keagamaan 

sehari-hari. Implementasi moderasi beragama pada 

masyarakat Indonesia merupakan wujud konkret dari ajaran 

wasathiyyah al-Islamiyyah yakni sikap hidup yang 

menekankan keseimbangan, toleransi, dan keadilan dalam 

menghadapi realitas sosial yang majemuk. 

Menurut Kementerian Agama RI (2019), moderasi 

beragama di tingkat masyarakat mencakup tiga ranah 

utama: (1) moderasi dalam cara berpikir, (2) moderasi 

dalam bersikap dan berinteraksi sosial, serta (3) moderasi 

dalam kebijakan sosial-keagamaan. Ketiga ranah ini saling 

terkait dalam membentuk ekosistem sosial yang damai, 

toleran, dan inklusif. 

1. Moderasi dalam Cara Berpikir 



34 
 

Moderasi beragama dimulai dari kesadaran intelektual 

untuk memahami ajaran agama secara rasional dan 

kontekstual. Dalam masyarakat Muslim Indonesia, hal ini 

tercermin dalam tradisi keilmuan pesantren, madrasah, dan 

majelis taklim yang menekankan pendekatan fiqh al-

waqi’pemahaman hukum Islam yang relevan dengan 

kondisi sosial (Qodir, 2020). 

Pendekatan ini menghindarkan masyarakat dari sikap 

tekstualistik-ekstrem yang menolak realitas modern 

maupun liberalisme berlebihan yang menafsirkan agama 

secara bebas. Di lingkungan masyarakat Kaili misalnya, 

para ulama lokal dan tokoh adat sering menafsirkan ajaran 

Islam melalui konteks budaya lokal, seperti musyawarah 

adat (nosabua) dan gotong royong (mapalus), yang sejalan 

dengan nilai syura dan ukhuwah dalam Islam (Suaedy, 

2013). 

2. Moderasi dalam Sikap Sosial dan Keagamaan 

Ciri paling nyata dari masyarakat moderat adalah 

kemampuan menjaga keseimbangan antara komitmen 

keagamaan dan keterbukaan terhadap perbedaan. Dalam 

konteks kehidupan sosial, Azyumardi Azra (2016) 

menyebut bahwa karakter moderat umat Islam Indonesia 

terbentuk melalui proses panjang akulturasi agama dan 

budaya. Islam di Nusantara tidak datang dengan kekerasan, 

melainkan melalui dakwah kultural yang menghargai 

tradisi lokal. 

Dalam praktik kehidupan masyarakat, nilai-nilai moderasi 

diwujudkan melalui: 

1. Toleransi antarumat beragama, yang tampak dalam 

sikap saling menghormati hari raya, ibadah, dan 

ruang keagamaan. 



35 
 

2. Musyawarah dan gotong royong, sebagai mekanisme 

sosial untuk menyelesaikan perbedaan dan 

memperkuat solidaritas. 

3. Kepedulian sosial (ta‘āwun), melalui kegiatan 

kemanusiaan lintas agama seperti bakti sosial, 

tanggap bencana, dan solidaritas warga. 

Di wilayah pasca-konflik seperti Poso dan Sigi, penerapan 

nilai-nilai ini menjadi kunci rekonsiliasi sosial. Penelitian 

Suaedy (2013) menunjukkan bahwa komunitas Muslim dan 

Kristen di Sulawesi Tengah berhasil memulihkan hubungan 

sosial melalui pendidikan lintas iman, dialog budaya, dan 

kegiatan ekonomi bersama yang berlandaskan nilai saling 

percaya (mutual trust). 

3. Moderasi dalam Kebijakan dan Kelembagaan Sosial 

Implementasi moderasi juga tampak dalam kebijakan 

publik dan peran kelembagaan sosial-keagamaan. 

Pemerintah melalui Gerakan Moderasi Beragama 

(Kemenag RI, 2019) menekankan empat indikator praktik 

moderasi: komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, 

dan penerimaan terhadap budaya lokal. 

Organisasi keagamaan besar seperti Nahdlatul Ulama 

(NU) dan Muhammadiyah memainkan peran penting dalam 

mewujudkan moderasi sosial. Menurut Bruinessen (2013), 

kedua organisasi ini berfungsi sebagai civil Islam, yakni 

kekuatan sosial yang menjaga keseimbangan antara ajaran 

Islam dan realitas sosial-politik Indonesia. 

Di tingkat lokal, lembaga adat seperti Lembaga Adat 

Kaili berperan dalam menanamkan nilai harmoni sosial 

melalui prinsip nosarara nosabatutu (bersaudara dan 

bersatu), yang selaras dengan ajaran ukhuwah Islamiyah. 

Sinergi antara lembaga agama, pemerintah, dan adat ini 



36 
 

menciptakan model khas moderasi beragama berbasis 

kearifan lokal. 

4. Dampak dan Tantangan Implementasi 

Implementasi moderasi beragama dalam kehidupan 

masyarakat berdampak positif terhadap peningkatan kohesi 

sosial dan penurunan potensi konflik berbasis agama. 

Penelitian Latif (2020) menunjukkan bahwa masyarakat 

dengan tingkat literasi moderasi yang tinggi lebih 

cenderung menghindari ujaran kebencian dan intoleransi di  

ruang publik. 

Namun, tantangan utama dalam penerapannya adalah 

pengaruh media sosial dan ideologi transnasional yang 

menyebarkan narasi ekstrem. Oleh karena itu, diperlukan 

penguatan literasi digital, pendidikan karakter, dan dakwah 

berbasis empati sosial agar moderasi dapat terinternalisasi 

dalam budaya masyarakat (Fahmi, 2021). 

5. Moderasi sebagai Basis Pembangunan Sosial 

Dalam kerangka pembangunan sosial, moderasi 

beragama bukan sekadar urusan teologi, tetapi strategi 

kebudayaan dan politik kebangsaan. Yudi Latif (2020) 

menegaskan bahwa masyarakat moderat adalah prasyarat 

bagi negara yang demokratis dan berkeadilan. Moderasi 

menciptakan ruang sosial yang inklusif, tempat nilai agama 

dan budaya berkolaborasi membentuk harmoni sosial dan 

spiritualitas kebangsaan. 

Dengan demikian, implementasi moderasi dalam 

kehidupan masyarakat merupakan proses berkelanjutan 

yang menuntut partisipasi aktif dari ulama, pendidik, tokoh 

adat, dan lembaga pemerintah. Ia bukan hanya konsep 

normatif, melainkan praksis sosial yang membumikan 



37 
 

nilai-nilai Islam rahmatan lil ‘alamin dalam konteks 

multikultural Indonesia. 

E. Tantangan penerapan Islam moderat di daerah plural    

     seperti Sulawesi Tengah 

Penerapan Islam moderat di daerah plural seperti 

Sulawesi Tengah merupakan proses sosial-keagamaan yang 

kompleks karena berhadapan langsung dengan dinamika 

pluralitas agama, budaya, serta pengalaman sejarah konflik 

yang masih menyisakan ketegangan sosial. Islam moderat 

(al-Islam al-wasathiyyah) yang menekankan nilai 

keseimbangan, toleransi, dan keadilan, menjadi kebutuhan 

mendesak di wilayah yang memiliki keragaman etnik dan 

keagamaan seperti Poso, Sigi, dan Palu. Namun, upaya 

internalisasi nilai moderasi ini tidak terlepas dari berbagai 

tantangan struktural, kultural, dan ideologis. 

1. Trauma Sosial dan Sisa Konflik Agama 

Salah satu tantangan utama dalam penerapan Islam moderat 

di Sulawesi Tengah adalah warisan trauma sosial akibat 

konflik agama yang melanda Poso dan sekitarnya pada 

akhir 1990-an hingga awal 2000-an. Menurut penelitian 

McRae (2013) dalam A Few Poorly Organized Men: 

Interreligious Violence in Poso, Indonesia, konflik tersebut 

meninggalkan luka kolektif yang dalam serta menciptakan 

segregasi sosial antara komunitas Muslim dan Kristen. 

Meski telah ada proses rekonsiliasi melalui Malino 

Declaration tahun 2001, rekonstruksi kepercayaan sosial 

(social trust) berjalan lambat. Di beberapa desa, 

masyarakat masih cenderung berinteraksi secara terbatas 

dalam ruang keagamaan dan sosial (Suaedy, 2013). Kondisi 

ini menghambat upaya dakwah Islam moderat yang 

menekankan harmoni dan keterbukaan lintas iman. 



38 
 

2. Pengaruh Ideologi Transnasional 

Tantangan berikutnya datang dari arus ideologi 

keagamaan transnasional yang mengusung paham puritan 

dan intoleran. Menurut IPAC (Institute for Policy Analysis 

of Conflict, 2019), Sulawesi Tengah sempat menjadi salah 

satu daerah perekrutan jaringan ekstrem seperti Mujahidin 

Indonesia Timur (MIT). Meski jumlahnya kecil, eksistensi 

mereka memengaruhi persepsi masyarakat terhadap 

simbol-simbol keagamaan dan mengancam narasi moderasi 

Islam. 

Paham keagamaan yang kaku dan eksklusif sering 

kali berhadapan dengan tradisi lokal masyarakat Kaili yang 

bersifat terbuka dan sinkretis. Fenomena ini menciptakan 

ketegangan antara kelompok yang menolak kearifan lokal 

dengan mereka yang mempertahankannya sebagai bagian 

dari identitas keislaman Nusantara (Azra, 2016). 

3. Minimnya Literasi Keagamaan dan Digital 

Penelitian Fahmi (2021) menunjukkan bahwa 

rendahnya literasi keagamaan dan digital di sebagian 

masyarakat pedesaan Sulawesi Tengah menjadi 

penghambat penyebaran Islam moderat. Banyak 

masyarakat lebih mudah terpengaruh oleh narasi 

keagamaan ekstrem yang disebarkan melalui media sosial 

tanpa kemampuan kritis dalam menilai kebenaran 

informasi. 

Hal ini diperparah dengan terbatasnya akses terhadap 

pendidikan Islam yang moderat, terutama di madrasah kecil 

atau pesantren nonformal. Guru agama di beberapa wilayah 

mengakui bahwa bahan ajar tentang moderasi masih 

minim, sehingga pembelajaran fikih dan akidah lebih 



39 
 

menekankan aspek normatif daripada kontekstual (Bahdar, 

2024). 

4. Lemahnya Sinergi antara Lembaga Agama, Adat, dan 

Pemerintah 

Kelemahan koordinasi antara lembaga agama (seperti 

MUI daerah), lembaga adat, dan pemerintah juga menjadi 

hambatan dalam penguatan Islam moderat. Padahal, 

menurut Azra (2017) dan Suaedy (2013), kolaborasi antara 

tokoh agama dan adat merupakan kunci keberhasilan dalam 

membangun harmoni sosial pasca-konflik di Sulawesi 

Tengah. 

Masih terdapat kecenderungan sektoral dalam 

program pembinaan masyarakat misalnya, kegiatan 

keagamaan berjalan terpisah dari inisiatif kebudayaan atau 

sosial ekonomi. Kondisi ini membuat moderasi belum 

menjadi gerakan lintas sektor yang sistematis, melainkan 

sebatas slogan moral. 

5. Tantangan Kultural dan Identitas Lokal 

Masyarakat Kaili, Pamona, dan etnik lain di Sulawesi 

Tengah memiliki sistem nilai dan adat yang kuat. Meskipun 

banyak nilai adat yang sejalan dengan prinsip moderasi 

seperti nosarara nosabatutu (bersaudara dan bersatu), 

sebagian masyarakat masih memandang integrasi nilai 

agama dan adat sebagai bentuk “sinkretisme” yang tidak 

murni. 

Menurut Latif (2020), hal ini merupakan dilema yang 

umum dalam masyarakat plural: di satu sisi, kearifan lokal 

menjadi sarana efektif untuk membumikan Islam moderat; 

di sisi lain, sebagian kelompok puritan menganggapnya 

sebagai penyimpangan dari ajaran Islam yang autentik. 



40 
 

Ketegangan epistemologis ini memerlukan pendekatan 

dakwah kultural yang bijak dan inklusif. 

6. Ketimpangan Ekonomi dan Keadilan Sosial 

Tantangan lain yang sering luput dari perhatian 

adalah kesenjangan ekonomi antar komunitas. Qodir (2020) 

menjelaskan bahwa ketimpangan sosial dan ekonomi sering 

menjadi faktor laten munculnya kembali intoleransi. Di 

beberapa wilayah pasca-konflik, akses terhadap lapangan 

kerja, pendidikan, dan fasilitas publik belum merata antara 

komunitas agama. Ketimpangan ini dapat memunculkan 

rasa curiga dan ketidakpuasan yang menghambat 

tumbuhnya sikap saling percaya (trust building). 

7. Politisasi Identitas Agama 

Dalam konteks demokrasi lokal, agama sering 

dijadikan instrumen politik untuk memperoleh dukungan 

elektoral. Burhani (2018) dalam kajiannya tentang 

“Politisasi Agama di Indonesia” menegaskan bahwa ketika 

agama dipolitisasi, semangat moderasi melemah karena 

identitas keagamaan digunakan untuk membedakan “kita” 

dan “mereka”. Fenomena ini juga tampak dalam beberapa 

kontestasi politik di Sulawesi Tengah, di mana isu agama 

kadang dimanfaatkan untuk membangun basis dukungan 

komunitas tertentu. 

8. Keterbatasan Model Pendidikan Moderasi di Akar     

    Rumput 

Meski Kementerian Agama telah menginisiasi 

Gerakan Moderasi Beragama sejak 2019, implementasinya 

di tingkat akar rumput belum optimal. Di banyak madrasah, 

belum tersedia kurikulum tematik yang mengajarkan 

moderasi secara sistematis. Penelitian Bahdar (2025) di 



41 
 

Kabupaten Sigi menunjukkan bahwa guru fikih masih 

berfokus pada aspek ritual ibadah, sementara dimensi sosial 

dan budaya Islam yang moderat belum tergali dalam 

pembelajaran. 

Hal ini menunjukkan bahwa transformasi keagamaan 

menuju moderasi memerlukan pendekatan pendidikan yang 

kontekstual dan berbasis budaya lokal agar lebih efektif dan 

berkelanjutan. Dengan demikian penerapan Islam moderat 

di daerah plural seperti Sulawesi Tengah menghadapi 

berbagai tantangan yang bersifat multidimensional mulai 

dari trauma sejarah, infiltrasi ideologi transnasional, 

rendahnya literasi keagamaan, hingga ketimpangan sosial. 

Namun demikian, potensi kearifan lokal dan kekuatan 

budaya masyarakat Kaili serta dukungan kelembagaan 

Islam di Indonesia menjadi modal besar untuk memperkuat 

moderasi di wilayah ini. Kunci keberhasilan terletak pada 

kolaborasi antara ulama, tokoh adat, pendidik, dan 

pemerintah daerah dalam membumikan nilai-nilai 

wasathiyyah ke dalam kehidupan sosial, pendidikan, dan 

budaya masyarakat. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



42 
 

 

 

 

 

 

 

 

BAB III 

KEARIFAN LOKAL SEBAGAI SUMBER MODERASI 

BERAGAMA 

A. Pengertian kearifan lokal dan nilai-nilai budaya Kaili 

1. Pengertian Kearifan Lokal 

Secara etimologis, istilah kearifan lokal merupakan 

terjemahan dari local wisdom, yang mengandung dua unsur 

utama: “kearifan” yang berarti kebijaksanaan, dan “lokal” 

yang merujuk pada tempat atau lingkungan tertentu. Dalam 

konteks ilmu sosial, kearifan lokal dipahami sebagai sistem 

pengetahuan, nilai, dan praktik sosial yang terbentuk dari 

pengalaman panjang suatu komunitas dalam beradaptasi 

dengan lingkungannya, baik alam maupun sosial.Menurut 

Geertz (1973), kearifan lokal merupakan bentuk local 

knowledge pengetahuan yang hidup, mengatur perilaku, 

dan memberi makna terhadap kehidupan sosial masyarakat.  

Sementara Koentjaraningrat (2009) menyebut kearifan 

lokal sebagai bagian dari sistem budaya yang berfungsi 

menjaga harmoni antara manusia, alam, dan Tuhan.Keraf 

(2010) menambahkan bahwa kearifan lokal tidak hanya 

mencakup nilai etika dan moral, tetapi juga mengandung 

pandangan ekologis, politik, dan religius yang diwariskan 

turun-temurun. Oleh karena itu, kearifan lokal menjadi 

sumber penting dalam membangun karakter, etika sosial, 

dan identitas suatu masyarakat.Dalam konteks Islam, 



43 
 

kearifan lokal sering kali menjadi media dakwah kultural 

yang menyesuaikan ajaran agama dengan konteks sosial 

masyarakat. Menurut Azra (2016), proses islamisasi di 

Nusantara berlangsung damai karena mampu 

mengakomodasi nilai-nilai lokal tanpa mengorbankan 

substansi ajaran Islam. Dengan demikian, kearifan lokal 

bukan antitesis dari agama, tetapi sarana efektif untuk 

menginternalisasi nilai-nilai Islam dalam budaya setempat. 

2. Kearifan Lokal dalam Konteks Budaya Kaili 

Masyarakat Kaili merupakan salah satu suku besar di 

Sulawesi Tengah yang mendiami wilayah Palu, Sigi, dan 

Donggala. Mereka memiliki sistem nilai dan pranata sosial 

yang kaya, mencakup bahasa, adat, ritus, dan filosofi hidup 

yang sarat dengan makna moral dan spiritual. Nilai-nilai 

tersebut menjadi pedoman dalam mengatur hubungan 

antarindividu, masyarakat, dan alam sekitar.Menurut 

penelitian Abdullah (2017) dan Wekke (2020), kearifan 

lokal masyarakat Kaili terbentuk melalui perpaduan antara 

nilai-nilai adat dan ajaran Islam yang masuk sejak abad ke-

17. Proses akulturasi ini menghasilkan corak keberagamaan 

yang moderat, terbuka, dan menghargai 

perbedaan.Beberapa nilai utama dalam budaya Kaili yang 

dianggap sebagai kearifan lokal antara lain: 

a. Nosarara Nosabatutu (Bersaudara dan Bersatu) 

Nilai ini merupakan prinsip dasar kehidupan sosial 

masyarakat Kaili yang menekankan pentingnya solidaritas 

dan persaudaraan. Nosarara nosabatutu berarti “bersaudara 

dan bersatu” dalam bahasa Kaili. Nilai ini mengandung 

makna bahwa keberhasilan dan kedamaian hanya dapat 

dicapai melalui kebersamaan.Penelitian Rahim (2019) 

menjelaskan bahwa filosofi ini tidak hanya menjadi 

semboyan moral, tetapi juga diterapkan dalam praktik 



44 
 

sosial seperti gotong royong, musyawarah desa, dan 

penyelesaian konflik adat. Dalam konteks keislaman, nilai 

ini sejalan dengan prinsip ukhuwah Islamiyah dan ukhuwah 

insaniyah yang diajarkan oleh Islam. 

b. Sintuvu Maroso (Kebersamaan yang Kokoh) 

Sintuvu maroso* adalah ungkapan kearifan Kaili yang 

berarti “bersatu kita kuat”. Nilai ini mencerminkan 

semangat kolektivitas dan tanggung jawab sosial dalam 

menjaga harmoni masyarakat.Menurut Wekke dan Bahdar 

(2021), prinsip sintuvu maroso menjadi dasar solidaritas 

sosial pasca-konflik di Sulawesi Tengah. Pemerintah 

daerah bahkan menjadikannya semboyan resmi untuk 

memperkuat rekonsiliasi dan perdamaian antaragama. Nilai 

ini menunjukkan kesadaran masyarakat Kaili bahwa 

keberagaman adalah kekuatan, bukan ancaman. 

c. Mali Ntuvu (Tahu Diri atau Menghormati Orang Lain) 

Nilai mali ntuvu mencerminkan kesadaran diri untuk 

menempatkan diri secara proporsional di hadapan orang 

lain. Dalam konteks sosial, ini berarti menghindari sikap 

sombong, menghormati yang tua, dan menghargai 

perbedaan status sosial.Menurut Pateda (2018), nilai ini 

berakar pada sistem etika yang kuat dalam budaya Kaili 

dan berfungsi sebagai pengendali sosial (social control) 

yang menjaga harmoni antaranggota masyarakat. Dalam 

perspektif Islam, nilai ini identik dengan akhlak karimah 

dan konsep tawadhu’ (rendah hati). 

d. Vaya (Keseimbangan dan Keteraturan) 

Konsep vaya berarti hidup selaras dengan hukum alam dan 

sosial. Masyarakat Kaili percaya bahwa keseimbangan 

harus dijaga antara manusia, alam, dan Sang Pencipta. 



45 
 

Ketidakseimbangan akan menimbulkan gangguan dalam 

kehidupan sosial maupun spiritual.Dalam Islam, nilai vaya 

beririsan dengan prinsip adl (keadilan) dan mizan 

(keseimbangan), sebagaimana dijelaskan dalam QS. Al-

Rahman :7–8: 

 وَالسَّمَاءَ رَفعَهََا وَوَضَعَ المِْيزَانَ، أَلََّّ تَطْغوَْا فِي المِْيزَانِ 

 

Terjemahnya: 

“Dan langit telah Dia tinggikan dan Dia letakkan neraca 

(keadilan), agar kamu jangan merusak keseimbangan itu.” 

Nilai ini menunjukkan adanya keselarasan antara 

pandangan dunia Kaili dan prinsip Islam dalam menjaga 

harmoni kosmis dan sosial. 

e. Ledo Mpombongo (Musyawarah dan Konsensus) 

 

Dalam budaya Kaili, pengambilan keputusan penting 

dilakukan melalui ledo mpombongo forum musyawarah 

yang menghimpun para tetua adat dan tokoh masyarakat. 

Prinsip ini sejalan dengan ajaran Islam tentang syura 

(musyawarah) sebagaimana termaktub dalam QS. Asy-

Syura :38. 

Menurut Bahdar (2024), lembaga ledo mpombongo 

memiliki peran strategis dalam meredam konflik dan 

memperkuat partisipasi sosial dalam penyelesaian masalah 

komunitas. Tradisi ini menjadi salah satu wujud konkret 

implementasi moderasi Islam berbasis budaya lokal. 

 

3. Kearifan Lokal Kaili sebagai Basis Moderasi Islam 

Akulturasi antara Islam dan budaya Kaili menciptakan 

model keberagamaan yang moderat, di mana nilai-nilai 

lokal berfungsi sebagai jembatan kultural dalam 



46 
 

membumikan ajaran Islam. Suaedy (2013) mencatat bahwa 

masyarakat Kaili memandang Islam bukan sebagai agama 

luar, tetapi sebagai bagian integral dari sistem nilai lokal 

yang menekankan persaudaraan dan perdamaian.Nilai-nilai 

seperti nosarara nosabatutu dan sintuvu maroso menjadi 

bukti bahwa moderasi Islam di Sulawesi Tengah bukanlah 

konsep baru, melainkan realitas sosial yang telah mengakar 

dalam struktur budaya masyarakat. Dengan demikian 

kearifan lokal dan nilai-nilai budaya Kaili merupakan 

fondasi moral dan sosial yang mendukung penguatan Islam 

moderat di Sulawesi Tengah. Nilai-nilai seperti nosarara 

nosabatutu, sintuvu maroso, mali ntuvu, dan ledo 

mpombongo selaras dengan prinsip wasathiyyah dalam 

Islam yakni keseimbangan, persaudaraan, dan keadilan. 

Dengan demikian, budaya Kaili tidak hanya menjadi 

warisan etnografis, tetapi juga potensi strategis dalam 

membangun harmoni sosial dan moderasi beragama di 

wilayah plural. 

B. Kearifan lokal dalam praktik sosial dan adat religius  

Kearifan lokal (local wisdom) merupakan sistem nilai 

dan norma sosial yang diwariskan secara turun-temurun 

dalam suatu masyarakat sebagai pedoman hidup bersama. 

Dalam konteks masyarakat Kaili di Sulawesi Tengah, 

kearifan lokal berfungsi sebagai penopang harmoni sosial 

dan religiusitas masyarakat, serta menjadi medium penting 

dalam membangun solidaritas antarwarga lintas etnis dan 

agama. 

1. Gotong Royong: Manifestasi Nilai Sosial-Religius 

Secara akademik, gotong royong dipandang sebagai bentuk 

solidaritas sosial yang bersumber dari pandangan hidup 

kolektif masyarakat agraris. Koentjaraningrat (2009) 

menyebutnya sebagai ciri khas budaya Indonesia yang 



47 
 

menekankan kerja bersama tanpa pamrih demi kepentingan 

umum. Dalam tradisi masyarakat Kaili, gotong royong 

dikenal melalui praktik "pombae" atau "mobago", yakni 

kegiatan bersama dalam membangun rumah, menyiapkan 

pesta adat, atau membantu keluarga yang berduka. 

Gotong royong dalam konteks Islam moderat beririsan 

dengan ajaran ukhuwah (persaudaraan) dan ta‘awun 

(tolong-menolong) sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-

Mā’idah :2, “Dan tolong-menolonglah kamu dalam 

(mengerjakan) kebajikan dan takwa.” Nilai ini 

menunjukkan bahwa solidaritas sosial masyarakat Kaili 

sejalan dengan prinsip Islam yang menolak individualisme 

dan mengutamakan kebersamaan untuk kemaslahatan. 

2. Sintuvu: Filosofi Persatuan dan Kehidupan Bersama 

Istilah sintuvu dalam bahasa Kaili berarti “bersatu” atau 

“kebersamaan”. Menurut penelitian Humaedi (2019) dalam 

Jurnal Antropologi Indonesia, konsep sintuvu menjadi 

fondasi moral masyarakat Kaili dalam menjaga integrasi 

sosial, terutama pasca-konflik di Sulawesi Tengah. Sintuvu 

mengandung makna bahwa kehidupan bermasyarakat harus 

dijalani secara kolektif, dengan saling menghargai 

perbedaan dan mengedepankan mufakat dalam setiap 

keputusan. Secara religius, sintuvu mencerminkan prinsip 

tawassuth (moderasi) dalam Islam, yaitu sikap berada di 

tengah dan menolak ekstremisme maupun eksklusivisme. 

Dalam kehidupan sehari-hari, nilai sintuvu tampak dalam 

kegiatan sosial seperti musyawarah kampung, gotong 

royong, dan doa bersama lintas agama, yang memperkuat 

jaringan sosial dan menciptakan stabilitas komunitas. 



48 
 

3. Nosarara Nosabatutu: Spirit Persaudaraan dan   

     Rekonsiliasi 

Ungkapan “nosarara nosabatutu” berarti bersaudara dan 

bersatu, yang menjadi semboyan resmi Sulawesi Tengah. 

Secara akademik, konsep ini dipahami sebagai bentuk local 

wisdom of peace (kearifan lokal untuk perdamaian), yang 

menegaskan pentingnya kebersamaan, kesetaraan, dan 

saling menghormati antaranggota masyarakat (Madjid, 

2021, Jurnal Sosial Humaniora).Nilai nosarara nosabatutu 

lahir dari pengalaman historis masyarakat Kaili yang 

multietnis dan multireligius. Pasca-konflik Poso, nilai ini 

diinternalisasikan kembali melalui kegiatan sosial dan 

pendidikan agama untuk memperkuat rekonsiliasi dan 

toleransi. Dalam pandangan Islam, prinsip ini selaras 

dengan konsep islāh (perdamaian) dan ukhuwah insāniyyah 

(persaudaraan kemanusiaan), sebagaimana diajarkan dalam 

QS. Al-Ḥujurāt [49]:10 “Sesungguhnya orang-orang 

mukmin itu bersaudara, maka damaikanlah antara kedua 

saudaramu.” 

4. Relevansi dengan Pendidikan Islam Moderat 

Integrasi nilai-nilai gotong royong, sintuvu, dan nosarara 

nosabatutu dalam pendidikan keagamaan di Sulawesi 

Tengah mencerminkan penerapan Islam yang kontekstual 

dan moderat. Guru dan tokoh agama sering menanamkan 

nilai-nilai tersebut dalam pembelajaran fikih dan akhlak, 

sehingga peserta didik tidak hanya memahami hukum 

Islam secara normatif, tetapi juga menghayatinya dalam 

praktik sosial yang menumbuhkan toleransi, empati, dan 

tanggung jawab sosial.Pendekatan ini sejalan dengan 

gagasan Azra (2019) tentang Islam Nusantara yang 

menekankan adaptasi ajaran Islam dengan budaya lokal 

tanpa kehilangan substansi tauhid. Dengan demikian, 

kearifan lokal masyarakat Kaili menjadi sarana strategis 



49 
 

untuk memperkuat moderasi beragama dan ketahanan 

sosial di daerah plural. 

C. Kearifan Lokal sebagai Perekat Sosial Lintas Agama  

    dan Etnis 

Kearifan lokal (local wisdom) merupakan sistem 

nilai, norma, dan praktik sosial yang tumbuh dari 

pengalaman panjang suatu masyarakat dalam berinteraksi 

dengan lingkungan sosial dan budaya sekitarnya. Dalam 

konteks masyarakat Indonesia yang plural, kearifan lokal 

berfungsi sebagai lem perekat sosial (social glue) yang 

menjaga kohesi antarkelompok agama dan etnis (Geertz, 

1973; Koentjaraningrat, 2009).Khusus di Sulawesi Tengah, 

terutama di kalangan masyarakat Kaili, Pamona, dan Bugis 

perantauan, kearifan lokal telah menjadi mekanisme 

kultural dalam merawat kerukunan dan menghindari 

konflik sosial yang pernah terjadi. Beberapa nilai lokal 

seperti sintuvu, nosarara nosabatutu, gotong royong, dan 

musyawarah menjadi basis kehidupan bersama yang 

melampaui batas-batas agama dan etnis. 

1. Nilai Sintuvu: Harmoni dalam Kebersamaan 

Nilai sintuvu (bersatu dalam semangat kebersamaan) 

memiliki fungsi integratif dalam masyarakat plural. 

Menurut Humaedi (2019) dalam Jurnal Antropologi 

Indonesia, konsep sintuvu mengajarkan bahwa manusia 

hanya bisa hidup damai jika saling menopang satu sama 

lain tanpa melihat latar belakang agama atau suku. Sintuvu 

diwujudkan dalam berbagai praktik sosial seperti kerja 

bakti bersama lintas agama, saling membantu saat upacara 

adat, atau kegiatan sosial kemasyarakatan.Dalam perspektif 

sosial, sintuvu mencerminkan modal sosial (social capital) 

yang menciptakan kepercayaan dan solidaritas 

antarkelompok. Sedangkan dalam konteks keagamaan, nilai 



50 
 

ini sejalan dengan semangat ukhuwah insaniyyah 

(persaudaraan kemanusiaan) dalam Islam, serta prinsip 

saling menghormati antarumat sebagaimana ditegaskan 

dalam QS. Al-Ḥujurāt [49]:13 tentang keberagaman 

manusia sebagai rahmat untuk saling mengenal (lita‘ārafū). 

2. Nosarara Nosabatutu: Kearifan Perdamaian dan  

    Rekonsiliasi 

Ungkapan nosarara nosabatutu (bersaudara dan 

bersatu) menjadi semboyan Provinsi Sulawesi Tengah dan 

merepresentasikan nilai-nilai toleransi, solidaritas, dan 

persaudaraan lintas agama dan etnis. Menurut Madjid 

(2021) dalam Jurnal Sosial Humaniora, semboyan ini 

muncul dari kesadaran kolektif masyarakat pasca-konflik 

Poso yang menyadari pentingnya hidup damai dalam 

keberagaman.Nosarara nosabatutu bukan hanya slogan, 

tetapi juga filsafat sosial yang dihidupi melalui forum lintas 

iman, kerja sama tokoh adat dan tokoh agama, serta 

pendidikan multikultural di sekolah dan madrasah. Nilai ini 

terbukti efektif dalam proses rekonsiliasi sosial dan 

membangun kembali kepercayaan antarumat yang sempat 

retak.Dalam kerangka akademik, konsep ini dapat dikaitkan 

dengan teori civic pluralism (Banks, 2004) yang 

menekankan pentingnya partisipasi semua kelompok sosial 

dalam kehidupan publik berdasarkan prinsip kesetaraan dan 

penghargaan terhadap perbedaan. 

3. Gotong Royong dan Musyawarah: Praktik Sosial  

    Universal 

Nilai gotong royong dan musyawarah adalah bentuk 

kearifan lokal yang menjembatani hubungan antarwarga 

lintas etnis dan agama. Dalam masyarakat Kaili, gotong 

royong (pombae) dilakukan tanpa membedakan keyakinan; 

misalnya saat membantu pembangunan rumah, panen 



51 
 

bersama, atau menolong warga yang tertimpa 

musibah.Musyawarah (saro) juga menjadi mekanisme 

penyelesaian masalah sosial dengan mengedepankan 

mufakat dan keadilan. Praktik ini memperkuat prinsip 

tawassuth (moderat) dan tasamuh (toleran) dalam Islam 

serta menghidupkan demokrasi lokal berbasis 

budaya.Secara akademik, Rahim (2020) dalam Jurnal 

Komunitas menegaskan bahwa praktik gotong royong dan 

musyawarah di daerah plural berfungsi sebagai sarana 

komunikasi lintas identitas yang memperkuat jejaring sosial 

dan menghindarkan masyarakat dari fragmentasi sosial dan 

politik identitas. 

4. Kearifan Lokal dan Pendidikan Multikultural 

Kearifan lokal juga menjadi basis pendidikan 

multikultural dan moderasi beragama di Sulawesi Tengah. 

Nilai-nilai seperti sintuvu dan nosarara nosabatutu 

diintegrasikan dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam 

(PAI) dan kegiatan ekstrakurikuler di madrasah.Penelitian 

Azra (2019) menekankan bahwa pendidikan Islam berbasis 

kearifan lokal membantu menumbuhkan kesadaran 

kebangsaan dan empati sosial. Hal ini penting untuk 

mencetak generasi muda yang religius, terbuka, dan 

menghormati perbedaan. Melalui pendidikan berbasis 

budaya lokal, moderasi beragama dapat tumbuh secara 

alami dari akar sosial masyarakat sendiri, bukan dari 

tekanan ideologis. 

5. Relevansi Sosial dan Keberlanjutan 

Kearifan lokal sebagai perekat sosial lintas agama dan 

etnis menjadi model penting dalam menjaga kohesi sosial 

di Indonesia. Nilai-nilai tersebut mengandung tiga fungsi 

utama: 



52 
 

1. Fungsi integratif, menjaga kesatuan masyarakat 

plural. 

2. Fungsi edukatif, menanamkan nilai toleransi dan 

kebersamaan pada generasi muda. 

3. Fungsi preventif, mencegah potensi konflik sosial 

dan memperkuat resolusi damai berbasis budaya. 

Dengan demikian, kearifan lokal masyarakat Kaili dan 

daerah sekitarnya bukan hanya warisan budaya, tetapi juga 

strategi sosial-religius yang relevan dengan pembangunan 

perdamaian dan moderasi beragama di Indonesia 

kontemporer. 

D. Titik Temu Nilai Islam dengan Nilai Budaya Kaili 

Islam dan budaya lokal masyarakat Kaili di Sulawesi 

Tengah memiliki hubungan yang saling berinteraksi secara 

dinamis sejak masa awal Islamisasi. Dalam konteks 

antropologi keagamaan, Islam tidak hadir untuk 

menggantikan seluruh tatanan budaya lokal, melainkan 

berdialog dan berintegrasi dengan sistem nilai yang telah 

ada. Hal ini sejalan dengan pandangan Clifford Geertz 

(1973) bahwa agama di Nusantara berkembang melalui 

proses akulturasi dan adaptasi terhadap konteks budaya 

setempat. 

1. Islam sebagai Agama yang Inklusif terhadap Budaya 

Ajaran Islam memiliki prinsip universalitas dan fleksibilitas 

nilai, sehingga memungkinkan penerimaan terhadap tradisi 

lokal sepanjang tidak bertentangan dengan prinsip tauhid 

dan syariat. Dalam masyarakat Kaili, banyak praktik 

budaya yang diselaraskan dengan nilai Islam tanpa 

kehilangan identitas lokalnya.Sebagai contoh, upacara vaya 

(tolong-menolong dalam acara adat seperti pernikahan, 

panen, atau kematian) merepresentasikan nilai ta’awun 



53 
 

dalam Islam, yakni saling membantu dalam kebaikan (QS. 

Al-Mā’idah [5]:2). Demikian pula nilai nosarara 

nosabatutu (bersaudara dan bersatu) memiliki kesamaan 

substansial dengan ajaran ukhuwah Islamiyyah yang 

menekankan persaudaraan universal tanpa memandang 

perbedaan agama dan etnis (Al-Qur’an, QS. Al-Ḥujurāt 

[49]:10).Azra (2004) dalam karyanya Jaringan Ulama 

Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara menegaskan 

bahwa proses Islamisasi di Indonesia, termasuk di Sulawesi 

Tengah, berlangsung secara damai melalui pendekatan 

kultural yang mengedepankan dialog, bukan pemaksaan. 

Hal inilah yang menjadikan Islam dapat berakar kuat di 

tanah Kaili. 

2. Keselarasan antara Etika Sosial Islam dan Nilai Adat  

    Kaili 

Budaya Kaili sangat menekankan nilai kebersamaan 

(sintuvu), kejujuran (tina), dan keadilan (tinepa). Nilai-nilai 

tersebut sejatinya memiliki kesamaan moral dengan prinsip 

ajaran Islam seperti ‘adl (keadilan), ṣidq (kejujuran), dan 

ukhuwwah (persaudaraan).Penelitian Nawawi (2020) 

dalam Jurnal Sosiohumaniora Islamica menunjukkan 

bahwa praktik sosial masyarakat Kaili seperti gotong 

royong, tolong-menolong, dan musyawarah adat sejalan 

dengan etika sosial Islam yang menekankan solidaritas dan 

tanggung jawab kolektif. Integrasi ini menunjukkan bahwa 

Islam tidak menegasikan adat, tetapi memberi makna baru 

yang religius terhadap tradisi yang telah ada.Sebagai 

contoh, tradisi mobaa (musyawarah adat) yang biasa 

dilakukan untuk menyelesaikan sengketa antarwarga 

dipandang sejalan dengan prinsip syūrā dalam Islam 

sebagaimana disebut dalam QS. Asy-Syūrā [42]:38, yang 

menekankan pentingnya musyawarah dalam mengambil 

keputusan bersama. 



54 
 

3. Ritual Adat yang Disinergikan dengan Nilai Islam 

Beberapa ritual adat masyarakat Kaili mengalami proses 

islamisasi yang mengubah substansi tanpa menghapus 

bentuknya. Misalnya, ritual syukuran panen (mompake) 

yang dahulu berisi sesajen kini diganti dengan doa dan 

pembacaan surah Yasin serta tahlilan.Fenomena ini 

menunjukkan adanya proses kulturalisasi Islam, di mana 

unsur adat tetap dipertahankan, tetapi diberi makna baru 

sesuai nilai tauhid. Hal ini sejalan dengan pendapat 

Woodward (2011) dalam Islam in Java: Normative Piety 

and Mysticism in the Sultanate of Yogyakarta, bahwa 

islamisasi budaya Nusantara cenderung menempuh jalur 

adaptif memasukkan nilai-nilai keislaman ke dalam struktur 

budaya yang sudah mapan, bukan menggantikannya secara 

total. 

4. Keadaban (Civility) dan Nilai Perdamaian 

Baik Islam maupun budaya Kaili menempatkan perdamaian 

(mosintuwu) dan penghormatan terhadap sesama (pangata) 

sebagai nilai utama dalam hubungan sosial. Dalam 

pandangan Islam, hal ini bersumber dari ajaran rahmatan lil 

‘ālamīn, yaitu bahwa Islam membawa rahmat bagi seluruh 

makhluk (QS. Al-Anbiyā’ :107).Nilai-nilai tersebut menjadi 

dasar rekonsiliasi sosial masyarakat Sulawesi Tengah 

pasca-konflik. Penelitian Suaedy (2013) mencatat bahwa 

tokoh agama dan adat bersama-sama menghidupkan 

kembali nilai nosarara nosabatutu sebagai landasan moral 

untuk membangun perdamaian lintas agama.Dalam konteks 

ini, Islam tidak hanya berperan sebagai agama normatif, 

tetapi juga sebagai sumber etika sosial dan budaya yang 

memperkuat struktur moral masyarakat Kaili. 

5. Titik Temu sebagai Basis Islam Moderat 



55 
 

Sinergi antara nilai Islam dan budaya Kaili membentuk 

karakter Islam moderat (wasathiyyah) di Sulawesi Tengah. 

Moderasi ini lahir dari keseimbangan antara kesetiaan pada 

ajaran agama dan penghargaan terhadap nilai budaya 

lokal.Seperti dikemukakan oleh Anwar (2022) dalam 

Jurnal Harmoni Puslitbang Bimas Agama, titik temu antara 

Islam dan budaya lokal merupakan fondasi sosio-teologis 

bagi moderasi beragama, karena memungkinkan Islam 

hadir dalam bentuk yang ramah budaya, menghargai 

perbedaan, dan mendorong kohesi sosial.Dengan demikian, 

Islam di Tanah Kaili bukanlah Islam yang eksklusif, tetapi 

Islam yang berakar dan berwajah lokal, yang menampilkan 

harmoni antara agama dan tradisi. 

E. Revitalisasi Kearifan Lokal dalam Dakwah dan       

    Pendidikan Islam 

Revitalisasi kearifan lokal dalam dakwah dan 

pendidikan Islam merupakan upaya untuk menghidupkan 

kembali nilai-nilai budaya yang selaras dengan ajaran Islam 

sebagai sarana internalisasi nilai keagamaan dan sosial. 

Dalam konteks masyarakat Kaili di Sulawesi Tengah, 

kearifan lokal tidak hanya berfungsi sebagai identitas 

budaya, tetapi juga sebagai medium dakwah dan 

pendidikan yang efektif karena bersumber dari pengalaman 

hidup masyarakat itu sendiri.Menurut Abdurrahman (2017) 

dalam Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam, revitalisasi 

kearifan lokal adalah proses mengaktualisasi nilai-nilai 

tradisional agar tetap relevan dalam konteks modern, tanpa 

kehilangan makna moral dan spiritualnya. Dengan kata 

lain, dakwah Islam harus berpijak pada konteks sosial-

budaya masyarakat, sehingga pesan keagamaan dapat 

diterima dengan lebih arif dan membumi. 

1. Kearifan Lokal sebagai Media Dakwah Kontekstual 



56 
 

Dalam tradisi masyarakat Kaili, nilai-nilai seperti sintuvu 

(kebersamaan), nosarara nosabatutu (persaudaraan dan 

kesatuan), serta mosintuwu (gotong royong) merupakan 

aset kultural yang dapat dijadikan media dakwah 

kontekstual.Tokoh agama dan adat di Sulawesi Tengah 

sering memanfaatkan forum adat, kegiatan sosial, dan ritual 

lokal sebagai ruang dakwah yang menekankan nilai moral 

universal Islam, seperti keadilan, persaudaraan, dan tolong-

menolong.Penelitian Nawawi (2020) dalam Jurnal 

Sosiohumaniora Islamica menunjukkan bahwa dakwah 

berbasis kearifan lokal lebih efektif dibanding pendekatan 

formal-institusional, karena memiliki kedekatan emosional 

dan kultural dengan masyarakat. Misalnya, kegiatan 

pengajian sintuvu di desa-desa Kaili dikemas dengan 

tradisi makan bersama dan musyawarah, mencerminkan 

integrasi dakwah dengan nilai kebersamaan.Pendekatan ini 

sejalan dengan teori cultural da‘wah yang dikemukakan 

oleh Woodward (2011), bahwa keberhasilan Islamisasi di 

Nusantara ditentukan oleh kemampuan dakwah untuk 

beradaptasi dengan simbol dan struktur budaya lokal. 

2. Integrasi Nilai Lokal dalam Pendidikan Islam 

Revitalisasi kearifan lokal juga penting dalam pendidikan 

Islam, terutama di madrasah dan pesantren di wilayah 

Sulawesi Tengah. Integrasi nilai budaya lokal seperti tina 

(kejujuran), tinepa (keadilan), dan sintuvu (solidaritas) 

dalam pembelajaran fikih dan akhlak dapat memperkuat 

pendidikan karakter berbasis moderasi beragama.Menurut 

Azra (2019) dan Mujiburrahman (2021), pendidikan Islam 

yang kontekstual dan berbasis budaya lokal memiliki dua 

keunggulan: 

a. Meningkatkan relevansi pendidikan agama dengan 

realitas sosial masyarakat; dan 



57 
 

b. Membangun kesadaran multikultural yang 

menghargai perbedaan dan menumbuhkan toleransi. 

Di beberapa madrasah di Kabupaten Sigi dan Donggala, 

nilai nosarara nosabatutu bahkan dijadikan motto lembaga 

pendidikan, yang menegaskan semangat kolaboratif antara 

guru, siswa, dan masyarakat dalam membentuk generasi 

moderat.Model pendidikan ini sesuai dengan pendekatan 

Islamic character education yang menekankan 

pembentukan akhlak melalui pengalaman sosial dan nilai 

budaya, sebagaimana dijelaskan oleh Tilaar (2012) dan 

Zuhdi (2015). 

3. Dakwah Humanis dan Rekonstruksi Nilai Sosial 

Revitalisasi kearifan lokal dalam dakwah juga terkait 

dengan pendekatan humanis dan rekonstruktif. Dakwah 

tidak lagi dipahami hanya sebagai penyampaian ajaran, 

tetapi juga sebagai pembinaan sosial dan kultural.Dalam 

konteks masyarakat Kaili pasca-konflik, pendekatan 

dakwah berbasis nilai sintuvu dan mosintuwu berperan 

penting dalam rekonsiliasi dan pemulihan sosial. Penelitian 

Suaedy (2013) dalam Jurnal Harmoni menunjukkan bahwa 

tokoh agama dan adat menggunakan nilai-nilai lokal 

tersebut untuk menanamkan kembali kepercayaan 

antarumat, melalui pesan damai dan kerja sama sosial lintas 

agama.Hal ini memperlihatkan bahwa dakwah kontekstual 

berbasis kearifan lokal dapat menjadi strategi deradikalisasi 

dan moderasi beragama, karena menumbuhkan empati 

sosial dan kesadaran bersama akan nilai kemanusiaan 

universal. 

4. Strategi Revitalisasi: Kolaborasi Adat, Ulama, dan     

     Institusi Pendidikan 



58 
 

Revitalisasi kearifan lokal membutuhkan sinergi antara 

tokoh adat, ulama, dan lembaga pendidikan. Kolaborasi ini 

dapat berbentuk: 

a. Pendidikan berbasis komunitas, di mana nilai-nilai 

adat diintegrasikan ke dalam kurikulum keagamaan; 

b. Pelatihan guru dan da’i berbasis budaya lokal, agar 

materi dakwah dan pembelajaran disampaikan secara 

kontekstual; 

c. Dialog lintas iman dan adat, sebagai sarana 

memperkuat kohesi sosial dan memperluas 

pemahaman keagamaan yang moderat. 

Menurut Rahim (2020) dalam Jurnal Komunitas 

Pendidikan Islam, sinergi ini memungkinkan munculnya 

model pendidikan Islam berbasis kearifan lokal (local 

wisdom-based Islamic education) yang tidak hanya 

mengajarkan dogma, tetapi juga membentuk karakter sosial 

dan spiritual sesuai konteks masyarakat setempat. 

5. Implikasi Akademik dan Sosial 

Revitalisasi kearifan lokal dalam dakwah dan pendidikan 

Islam membawa implikasi luas: 

a. Akademik  memperkaya studi Islam Nusantara 

dengan basis empiris lokal yang menunjukkan 

pluralitas ekspresi Islam; 

b. Sosial  memperkuat harmoni lintas agama dan etnis 

di daerah plural seperti Sulawesi Tengah; 

c. Pendidikan  mendorong transformasi kurikulum yang 

lebih adaptif, kontekstual, dan berorientasi pada nilai 

kemanusiaan universal. 

Dengan demikian, revitalisasi ini bukan sekadar pelestarian 

budaya, tetapi juga proses transformasi nilai Islam agar 



59 
 

tetap hidup dan membumi dalam dinamika masyarakat 

modern. 

 

 

 

 

 

BAB IV 

PERAN TOKOH AGAMA DAN LEMBAGA 

KEAGAMAAN 

 

A. Kiprah Ulama dan Da’i Lokal dalam Membangun Islam  

     Damai di Tanah Kaiili 

Peran ulama dan da’i lokal dalam membangun Islam 

damai di Tanah Kaili, Sulawesi Tengah, memiliki akar 

sejarah panjang yang berkelindan dengan proses Islamisasi 

dan dinamika sosial budaya masyarakat setempat. Secara 

akademik, kiprah mereka dapat dipahami sebagai bagian 

dari local religious agency yakni upaya ulama dan tokoh 

keagamaan lokal dalam mentransmisikan ajaran Islam 

secara kontekstual, melalui bahasa, simbol, dan tradisi yang 

dekat dengan masyarakat Kaili.Menurut Abd. Kadir (2018) 

dalam kajiannya tentang sejarah Islam di Sulawesi Tengah, 

proses Islamisasi di wilayah ini tidak hanya bersumber dari 

dakwah kerajaan atau ulama pendatang dari luar, tetapi 

juga diperkuat oleh peran ulama lokal yang mampu 

menyelaraskan dakwah dengan nilai-nilai budaya seperti 

sintuvu (persatuan), nosarara nosabatutu (bersaudara dan 

bersatu), serta pebombo (musyawarah). Melalui nilai-nilai 

tersebut, dakwah Islam diterima sebagai bagian dari tatanan 

moral masyarakat Kaili, bukan sebagai ideologi yang 

memutuskan hubungan sosial.Ulama dan da’i lokal, seperti 

Imam Lere, Guru Tatura, dan Syekh Abdullah Raqie, 



60 
 

dikenal karena pendekatan dakwah mereka yang 

menekankan pentingnya perdamaian dan toleransi. 

Berdasarkan penelitian Said (2020) dalam Journal of 

Islamic Civilization in Southeast Asia, para ulama di 

wilayah ini menggunakan metode dakwah berbasis budaya, 

seperti hadra, zikir bersama, dan maulid adat, yang 

berfungsi tidak hanya sebagai sarana pengajaran agama, 

tetapi juga perekat sosial lintas etnis dan agama. 

Dalam konteks pasca-konflik Poso, peran ulama dan 

da’i lokal semakin signifikan. Mereka menjadi mediator 

dan fasilitator dialog lintas agama untuk menumbuhkan 

kembali kepercayaan sosial antarumat. Studi Alim (2019) 

di Indonesian Journal of Islamic Peace Studies 

menunjukkan bahwa para ulama di Sulawesi Tengah 

membangun narasi Islam damai melalui khotbah, majelis 

taklim, dan pendidikan madrasah. Narasi tersebut 

menekankan konsep rahmatan lil ‘alamin, toleransi, dan 

pentingnya silaturahmi sebagai fondasi kehidupan 

beragama di masyarakat plural.Selain itu, lembaga-lembaga 

lokal seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI) Sulawesi 

Tengah dan Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) 

menjadi wadah strategis bagi ulama dan da’i untuk 

mempromosikan moderasi beragama. Melalui kerja sama 

dengan pemerintah daerah dan ormas Islam seperti NU dan 

Muhammadiyah, dakwah Islam damai diintegrasikan dalam 

kegiatan sosial seperti bakti kemasyarakatan, pelatihan 

guru agama, dan kampanye literasi keagamaan di kalangan 

pemuda.Dengan demikian, kiprah ulama dan da’i lokal di 

Tanah Kaili mencerminkan model dakwah yang adaptif, 

inklusif, dan berbasis budaya lokal. Mereka tidak hanya 

berperan sebagai penyebar ajaran Islam, tetapi juga sebagai 

agen perdamaian (agents of peace) yang mengembalikan 

semangat sintuvu dan nosarara nosabatutu sebagai nilai-

nilai dasar kehidupan masyarakat Kaili. Hal ini menjadikan 



61 
 

Islam di Tanah Kaili bukan sekadar sistem keyakinan, 

tetapi juga kekuatan sosial yang menumbuhkan solidaritas 

dan harmoni lintas perbedaan. 

B. Sinergi antara Pesantren, Madrasah, dan Pemerintah 

Daerah dalam Penguatan Islam Modoerat di Tanah Kaili 

Sinergi antara pesantren, madrasah, dan pemerintah 

daerah di Sulawesi Tengah, khususnya di wilayah 

masyarakat Kaili, merupakan faktor kunci dalam 

menguatkan Islam moderat dan menjaga harmoni sosial 

pasca-konflik. Berdasarkan temuan akademik, kerja sama 

ini membentuk ekosistem pendidikan keagamaan yang 

saling melengkapi antara otoritas keagamaan (pesantren 

dan madrasah) dan otoritas kebijakan publik (pemerintah 

daerah) dalam membangun masyarakat yang berilmu, 

berakhlak, dan toleran terhadap perbedaan.Menurut Hafid 

(2021) dalam jurnal Tarbiyah: Jurnal Pendidikan Islam, 

sinergi ini dapat dipahami dalam tiga dimensi utama: 

pertama, dimensi ideologis berupa penyatuan visi dakwah 

Islam rahmatan lil ‘alamin yang diusung oleh lembaga 

pendidikan Islam dan didukung oleh kebijakan daerah 

berbasis moderasi beragama. Kedua, dimensi kelembagaan 

yang melibatkan koordinasi kurikulum, pelatihan guru, dan 

kegiatan sosial-keagamaan. Ketiga, dimensi kultural yang 

mengaitkan nilai-nilai lokal seperti sintuvu (gotong royong) 

dan nosarara nosabatutu (persaudaraan) dalam pendidikan 

karakter di pesantren dan madrasah.Pesantren di Tanah 

Kaili, seperti Pesantren Alkhairaat, Darul Muttaqin, dan 

Pesantren DDI Palu, telah memainkan peran sentral dalam 

menanamkan nilai-nilai wasathiyyah (moderat). 

Berdasarkan studi Mahmud (2020) di Indonesian Journal 

of Islamic Education, pesantren-pesantren ini secara aktif 

membangun kerja sama dengan pemerintah daerah dalam 

program Pendidikan Islam Moderat dan Deradikalisasi 



62 
 

Keagamaan yang melibatkan santri dan masyarakat. Salah 

satu bentuk konkret sinergi tersebut adalah pelatihan guru 

madrasah dan penyuluh agama dengan dukungan 

Kementerian Agama dan Badan Kesbangpol Provinsi 

Sulawesi Tengah.Madrasah, baik negeri maupun swasta, 

berperan sebagai jembatan antara pesantren dan masyarakat 

umum. Dalam kajian Nuraini & Abubakar (2022) di Jurnal 

Sosial dan Humaniora Islam, madrasah di Sulawesi Tengah 

menjadi pusat pendidikan inklusif yang mengajarkan nilai 

keagamaan sekaligus nilai kebangsaan.  

Melalui kegiatan seperti kelas lintas agama, diskusi 

tematik toleransi, dan pembelajaran berbasis proyek sosial, 

madrasah berhasil menginternalisasikan nilai Islam 

moderat kepada generasi muda.Pemerintah daerah turut 

memperkuat sinergi ini melalui kebijakan strategis. 

Berdasarkan laporan Bappeda Sulawesi Tengah (2021), 

terdapat program integratif seperti Gerakan Moderasi 

Beragama di Sekolah dan Pesantren, Pelatihan Guru 

Moderasi Digital, dan Festival Budaya Religi Sintuvu Kaili  

yang bertujuan mempertemukan nilai keagamaan dengan 

kearifan lokal. Kolaborasi lintas sektor ini memperkuat 

kehadiran Islam yang inklusif dan harmonis dalam 

kehidupan sosial masyarakat.Selain dalam aspek 

pendidikan, sinergi antara pesantren, madrasah, dan 

pemerintah daerah juga tampak dalam kegiatan sosial-

keagamaan seperti doa lintas agama, bakti sosial lintas 

desa, dan kampanye damai lintas etnis. Menurut Azis 

(2023) dalam Journal of Islamic Community Development, 

kegiatan tersebut memperlihatkan bahwa lembaga 

keagamaan lokal berfungsi tidak hanya sebagai pusat 

belajar agama, tetapi juga sebagai agen sosial yang 

menumbuhkan kohesi dan solidaritas lintas batas 

keagamaan.Dengan demikian, sinergi antara pesantren, 

madrasah, dan pemerintah daerah di Tanah Kaili tidak 



63 
 

hanya memperkuat pendidikan Islam yang moderat, tetapi 

juga berkontribusi pada pemulihan sosial pasca-konflik dan 

pembangunan peradaban damai di Sulawesi Tengah. 

Sinergi ini menjadi model integrasi antara agama, 

pendidikan, dan kebijakan publik yang berbasis kearifan 

lokal  sebuah wujud nyata dari Islam rahmatan lil ‘alamin 

dalam konteks masyarakat plural. 

C. Narasi Dakwah Damai dan Toleran di Tengah  

     Masyarakat Pasca-konflik 

Narasi dakwah damai dan toleran di Sulawesi 

Tengah, khususnya di wilayah masyarakat Kaili, 

merupakan respon strategis terhadap pengalaman traumatik 

konflik sosial dan keagamaan yang terjadi pada awal tahun 

2000-an di Poso dan sekitarnya. Berdasarkan data 

akademik, dakwah pasca-konflik di kawasan ini tidak lagi 

hanya berfokus pada penyebaran ajaran Islam secara 

normatif, tetapi juga diarahkan untuk membangun kembali 

kepercayaan sosial (social trust), rekonsiliasi, dan 

kesadaran kolektif akan pentingnya hidup berdampingan 

dalam keragaman. 

Menurut Alim (2019) dalam Indonesian Journal of 

Islamic Peace Studies, setelah konflik Poso, para ulama dan 

da’i di Sulawesi Tengah mulai mengembangkan 

pendekatan dakwah yang berorientasi pada perdamaian 

(peace-oriented dakwah). Narasi dakwah diarahkan untuk 

menanamkan nilai rahmatan lil ‘alamin (rahmat bagi 

seluruh alam), toleransi, dan penghargaan terhadap 

perbedaan. Para mubalig, seperti KH. Muchlis L. dan Ustaz 

Ahmad Rasyid, dikenal sering mengaitkan pesan-pesan 

Islam dengan nilai-nilai budaya lokal seperti sintuvu 

(persatuan) dan nosarara nosabatutu (persaudaraan), 

sebagai simbol harmoni dan rekonsiliasi sosial masyarakat 

Kaili. 



64 
 

Studi Hasanuddin (2020) dalam Jurnal Dakwah dan 

Komunikasi Islam mencatat bahwa dakwah pasca-konflik 

mengalami transformasi dari ceramah konfrontatif menuju 

dakwah dialogis. Strategi ini melibatkan pendekatan 

partisipatif, di mana masyarakat lintas agama dan tokoh 

adat turut diundang dalam kegiatan keagamaan bersama, 

seperti zikir damai, maulid lintas agama, dan doa bersama 

untuk negeri. Melalui forum-forum ini, Islam tampil 

sebagai kekuatan moral yang menyejukkan, bukan sebagai 

simbol perpecahan. 

Selain pendekatan budaya, dakwah damai di Tanah 

Kaili juga didukung oleh kebijakan kelembagaan. 

Kementerian Agama Sulawesi Tengah dan Forum 

Kerukunan Umat Beragama (FKUB) berperan penting 

dalam memfasilitasi pelatihan da’i dan penyuluh agama 

yang mengusung tema moderasi beragama. Berdasarkan 

laporan FKUB Sulawesi Tengah (2021), kegiatan seperti 

Pelatihan Dai Moderat dan Kampanye Dakwah Damai di 

Desa-Desa Pasca Konflik telah menjangkau lebih dari 200 

desa di Kabupaten Sigi, Poso, dan Donggala. Tujuannya 

adalah membangun kesadaran bersama bahwa agama harus 

menjadi sumber kedamaian, bukan konflik. 

Dari sisi pendidikan, pesantren dan madrasah di 

wilayah ini turut memperkuat narasi dakwah damai melalui 

kurikulum dan kegiatan sosial. Mahmud (2020) dalam 

Indonesian Journal of Islamic Education menyebutkan 

bahwa pesantren di Sulawesi Tengah, seperti Pesantren 

Alkhairaat dan DDI Palu, menerapkan kurikulum moderasi 

beragama yang mengintegrasikan studi Al-Qur’an dengan 

etika sosial dan wawasan kebangsaan. Santri didorong 

untuk menjadi agen perdamaian di tengah masyarakat 

dengan meneladani nilai-nilai tasamuh (toleransi) dan 

ta‘awun (tolong-menolong). 



65 
 

Narasi dakwah damai juga tampak dalam gerakan 

masyarakat sipil yang berbasis keagamaan. Misalnya, 

program “Dakwah Sintuvu Kaili” yang digagas oleh MUI 

Sulawesi Tengah bekerja sama dengan Pemerintah Provinsi 

(2022). Program ini menekankan tiga pesan utama: (1) 

Islam sebagai rahmat sosial, (2) penghormatan terhadap 

keragaman budaya dan agama, serta (3) kolaborasi lintas 

iman dalam kegiatan sosial. Pendekatan ini membangun 

model dakwah yang menumbuhkan kesadaran kolektif 

bahwa perbedaan bukan ancaman, melainkan kekuatan 

sosial. 

Dalam perspektif akademik, narasi dakwah damai di 

Tanah Kaili dapat dipahami sebagai bentuk “rekonstruksi 

makna religiusitas publik”, di mana ajaran Islam tidak 

hanya menjadi sumber moral individual, tetapi juga 

instrumen rekonsiliasi sosial dan pembangunan 

perdamaian. Dengan menjadikan nilai-nilai Qur’ani seperti 

‘adl (keadilan), ihsan (kebaikan), dan salam (kedamaian) 

sebagai fondasi, dakwah Islam di wilayah ini berhasil 

merevitalisasi fungsi agama sebagai perekat sosial di 

masyarakat plural.Dengan demikiann dakwah damai di 

masyarakat pasca-konflik Sulawesi Tengah telah 

berkembang menjadi gerakan sosial berbasis keagamaan 

yang memadukan unsur spiritualitas Islam dengan kearifan 

lokal masyarakat Kaili. Melalui pendekatan budaya, 

pendidikan, dan kebijakan publik, narasi ini tidak hanya 

menghidupkan kembali semangat keagamaan, tetapi juga 

memperkokoh tatanan sosial yang harmonis dan 

berkeadaban. 

D. Studi Kasus: Praktik Moderasi di Masjid, Majelis  

     Taklim, dan Sekolah 

Praktik moderasi beragama di Sulawesi Tengah, 

khususnya di wilayah masyarakat Kaili, telah menemukan 



66 
 

bentuknya melalui tiga pilar utama kehidupan sosial-

keagamaan: masjid, majelis taklim, dan sekolah. Ketiganya 

berfungsi sebagai ruang publik religius tempat internalisasi 

nilai-nilai Islam moderat berlangsung secara berkelanjutan, 

baik melalui pengajaran, pembiasaan sosial, maupun 

penguatan karakter kebangsaan. Data akademik 

menunjukkan bahwa ketiga institusi ini berperan penting 

dalam membangun kultur keagamaan yang damai, inklusif, 

dan kontekstual dengan kearifan lokal. 

1. Praktik Moderasi di Masjid 

Masjid  tidak hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi 

juga sebagai pusat pembinaan masyarakat. Berdasarkan 

penelitian Said (2021) dalam Journal of Islamic 

Community Studies, masjid di Sulawesi Tengah seperti 

Masjid Agung Darussalam Palu dan Masjid Jami 

Alkhairaat Dolo menjadi model praktik moderasi melalui 

kegiatan dakwah tematik yang menekankan nilai ukhuwah 

islamiyah, ukhuwah wathaniyah, dan ukhuwah insaniyah. 

Kegiatan dakwah di masjid kini diarahkan untuk 

mengurangi narasi keagamaan yang eksklusif. Imam dan 

khatib dilatih melalui program Pelatihan Khatib Moderat 

yang diselenggarakan oleh Kementerian Agama Sulawesi 

Tengah (2022) bekerja sama dengan Majelis Ulama 

Indonesia (MUI) dan Forum Komunikasi Imam Masjid. 

Dalam pelatihan ini, para imam diajarkan untuk 

mengintegrasikan pesan moderasi dalam khutbah Jumat, 

seperti pentingnya toleransi, penghargaan terhadap adat, 

dan penguatan nilai-nilai persaudaraan lintas agama. 

Selain itu, kegiatan sosial seperti bakti masjid lintas agama 

dan doa bersama untuk bangsa juga diadakan secara rutin 

sebagai bentuk ekspresi Islam rahmatan lil ‘alamin. Hal ini 

memperlihatkan bahwa masjid berfungsi sebagai agent of 



67 
 

peace dan center of community empowerment, bukan 

sekadar tempat ritual. 

2. Praktik Moderasi di Majelis Taklim 

Majelis taklim di kalangan masyarakat Kaili memiliki 

peran strategis sebagai ruang pendidikan nonformal yang 

efektif untuk menanamkan nilai-nilai Islam moderat, 

terutama bagi kalangan perempuan dan keluarga. Studi 

Nuraini & Hidayat (2020) dalam Jurnal Pendidikan Islam 

dan Sosial Budaya menunjukkan bahwa majelis taklim di 

Kabupaten Sigi dan Kota Palu menjadi wadah penguatan 

nilai tasamuh (toleransi), tawazun (keseimbangan), dan 

i’tidal (keadilan). 

Di banyak desa seperti Kalukubula dan Dolo, majelis 

taklim tidak hanya mengajarkan ilmu fikih dan Al-Qur’an, 

tetapi juga mengadakan kegiatan sosial seperti 

penggalangan dana untuk korban bencana, kerja bakti lintas 

komunitas, dan pembinaan keluarga damai. Nilai sintuvu 

(kebersamaan) yang berasal dari budaya Kaili menjadi 

prinsip sosial dalam kegiatan mereka. 

Menurut Azis (2022) dalam Indonesian Journal of 

Islamic Gender Studies, majelis taklim perempuan di 

Sulawesi Tengah berperan penting dalam meredam potensi 

intoleransi di tingkat rumah tangga dan lingkungan sosial. 

Melalui diskusi dan pengajian tematik, para anggota 

diarahkan untuk menjadi agen perdamaian di 

lingkungannya masing-masing, dengan menjunjung tinggi 

nilai nosarara nosabatutu (bersaudara dan bersatu). 

3. Praktik Moderasi di Sekolah dan Madrasah 

Sekolah dan madrasah menjadi sarana paling strategis 

dalam membentuk generasi muda yang berwawasan Islam 



68 
 

moderat. Berdasarkan studi Mahmud (2021) dalam 

Indonesian Journal of Islamic Education, implementasi 

moderasi beragama di madrasah di Kabupaten Sigi dan 

Palu dilakukan melalui integrasi kurikulum PAI dengan 

nilai kebangsaan dan budaya lokal. 

Guru-guru fikih dan akidah akhlak mengaitkan 

pembelajaran dengan realitas sosial siswa, seperti praktik 

gotong royong, kerja sama lintas agama, dan penghormatan 

terhadap adat istiadat setempat. Program Madrasah 

Moderasi yang digagas oleh Kementerian Agama dan UIN 

Datokarama Palu (2022) memperkuat hal ini melalui 

pelatihan guru dan proyek sosial siswa yang bertema Islam 

Damai di Tengah Keberagaman. 

Selain itu, kegiatan ekstrakurikuler seperti Forum 

Remaja Masjid Sekolah (FORMAS) dan Pelajar Cinta 

Damai menjadi media internalisasi nilai wasathiyyah. Studi 

lapangan Hafid (2023) di Jurnal Moderasi dan 

Multikulturalisme mencatat bahwa kegiatan debat lintas 

agama, bakti sosial bersama umat Kristen, dan dialog lintas 

budaya di madrasah Aliyah Negeri Palu menghasilkan 

perubahan sikap siswa terhadap pluralitas secara signifikan. 

4. Sintesis Akademik 

Berdasarkan berbagai data akademik tersebut, dapat 

disimpulkan bahwa praktik moderasi beragama di masjid, 

majelis taklim, dan sekolah di Tanah Kaili merupakan 

bentuk sinergi antara lembaga keagamaan, pendidikan, dan 

komunitas lokal. Ketiganya meneguhkan peran Islam 

sebagai kekuatan pemersatu, bukan pemecah. Pendekatan 

yang digunakan bersifat partisipatif dan berbasis kearifan 

lokal  menjadikan moderasi beragama bukan sekadar 

konsep teologis, tetapi gerakan sosial yang nyata di akar 

rumput masyarakat. 



69 
 

E. Tantangan Regenerasi dan Digitalisasi Dakwah lokal di  

    Tanah Kaili 

Dakwah lokal di Tanah Kaili, Sulawesi Tengah, telah 

memainkan peran penting dalam membangun Islam yang 

moderat dan berakar pada nilai-nilai budaya seperti sintuvu 

(persatuan) dan nosarara nosabatutu (persaudaraan). 

Namun, dalam konteks sosial keagamaan yang terus 

berubah, terutama di era digital dan pasca-konflik, dakwah 

lokal menghadapi dua tantangan besar: regenerasi dai lokal 

dan adaptasi terhadap digitalisasi dakwah. Kedua isu ini 

menjadi sorotan utama dalam sejumlah kajian akademik 

tentang Islam dan masyarakat di kawasan timur Indonesia. 

1. Tantangan Regenerasi Dai dan Ulama Lokal 

Regenerasi dai lokal di Sulawesi Tengah menghadapi 

problem serius akibat berkurangnya minat generasi muda 

untuk menekuni dakwah berbasis komunitas dan tradisi 

lokal. Menurut Hafid (2021) dalam Jurnal Dakwah 

Nusantara, sebagian besar dai di Tanah Kaili berusia di 

atas 50 tahun, sementara regenerasi belum berjalan optimal 

karena lemahnya sistem kaderisasi di pesantren dan 

lembaga dakwah tradisional. Faktor ekonomi, perubahan 

gaya hidup, dan orientasi pendidikan modern membuat 

generasi muda lebih tertarik pada profesi non-keagamaan. 

Selain itu, Alim (2020) dalam Journal of Islamic 

Civilization in Southeast Asia mencatat bahwa munculnya 

fragmentasi otoritas keagamaan juga menjadi kendala. 

Banyak anak muda lebih mempercayai figur ustaz di media 

sosial dibanding ulama kampung atau guru lokal. 

Akibatnya, otoritas moral ulama tradisional mulai 

terpinggirkan, meskipun mereka memiliki kedalaman ilmu 

dan kedekatan sosial yang tinggi dengan masyarakat. 



70 
 

Studi Rahman (2022) di Islamic Education and 

Society Review menyoroti bahwa proses kaderisasi dai di 

Sulawesi Tengah masih bersifat spontan dan individual. 

Pesantren seperti Alkhairaat dan DDI telah mencoba 

mengadakan program pelatihan dai muda, namun 

keterbatasan fasilitas dan dukungan kebijakan membuat 

program tersebut belum berkelanjutan. Oleh karena itu, 

regenerasi dai membutuhkan dukungan struktural dari 

pemerintah daerah dan lembaga pendidikan Islam agar 

kesinambungan dakwah berbasis lokal tetap terjaga. 

2. Tantangan Digitalisasi Dakwah dan Perubahan Pola  

    Komunikasi 

Perkembangan teknologi digital membawa dampak 

signifikan terhadap pola penyebaran dakwah di Tanah 

Kaili. Menurut Azis (2023) dalam Jurnal Komunikasi Islam 

dan Budaya, sebagian besar masyarakat muda kini 

mengonsumsi konten keagamaan melalui media digital 

seperti YouTube, Instagram, dan TikTok. Fenomena ini 

menciptakan “ruang dakwah baru” yang dinamis, tetapi 

sekaligus menantang bagi dai tradisional yang belum melek 

teknologi. 

Digitalisasi dakwah menghadirkan dua tantangan 

utama: kompetisi narasi dan otentisitas pesan. Di satu sisi, 

media digital memberi peluang untuk memperluas 

jangkauan dakwah lokal; namun di sisi lain, ruang digital 

sering kali dipenuhi oleh konten yang bersifat provokatif 

atau tekstualistik tanpa konteks budaya lokal. Menurut 

Nuraini (2022) dalam Journal of Islamic Communication 

Studies, hal ini berpotensi mengikis nilai-nilai moderasi 

yang selama ini dijaga oleh dakwah berbasis tradisi Kaili. 

Beberapa upaya adaptif mulai dilakukan oleh 

generasi muda pesantren dan madrasah di Sulawesi 



71 
 

Tengah. Studi Mahmud (2023) dalam Jurnal Dakwah 

Digital dan Inovasi Pendidikan Islam menunjukkan bahwa 

mahasiswa UIN Datokarama Palu dan santri Pesantren 

Alkhairaat telah mengembangkan kanal YouTube dan 

podcast bertema “Dakwah Sintuvu Online”. Program ini 

menampilkan ceramah singkat dalam bahasa Kaili dan 

Indonesia yang menekankan toleransi, gotong royong, serta 

Islam damai. Langkah ini menjadi contoh praktik digital 

wasathiyyah (moderasi digital) yang menggabungkan 

spiritualitas lokal dan teknologi global. 

Namun, tantangan lain muncul dalam bentuk digital 

divide atau kesenjangan akses. Berdasarkan laporan 

Bappeda Sulawesi Tengah (2022), banyak dai di pedesaan 

belum memiliki kemampuan literasi digital yang memadai 

untuk mengakses media daring. Akibatnya, pesan-pesan 

dakwah mereka masih terbatas pada ruang fisik seperti 

masjid dan majelis taklim. 

3. Upaya Strategis dan Sinergi Lintas Lembaga 

Menghadapi tantangan regenerasi dan digitalisasi, 

sejumlah inisiatif telah muncul dari kolaborasi pesantren, 

madrasah, dan pemerintah daerah. Program “Dai Milenial 

Moderat” yang digagas oleh Kementerian Agama Sulawesi 

Tengah (2023) bekerja sama dengan UIN Datokarama Palu 

merupakan contoh konkret. Program ini bertujuan 

menyiapkan dai muda yang kompeten secara teologis, 

komunikatif di ruang digital, serta memahami kearifan 

lokal. 

Selain itu, Majelis Ulama Indonesia (MUI) Sulawesi 

Tengah juga meluncurkan pelatihan “Digital Dakwah 

Academy” untuk para penyuluh agama di wilayah Kaili dan 

Poso. Pelatihan ini fokus pada pembuatan konten dakwah 

moderat, penyusunan naskah khutbah tematik, serta etika 



72 
 

komunikasi digital. Pendekatan ini diharapkan dapat 

menjembatani generasi dai tradisional dan digital agar 

nilai-nilai Islam damai tetap relevan dalam dunia maya. 

4. Sintesis Akademik 

Dari berbagai temuan tersebut dapat disimpulkan bahwa 

tantangan dakwah lokal di Tanah Kaili bersifat ganda: 

internal (regenerasi kader dai) dan eksternal (adaptasi 

terhadap dunia digital). Jika tantangan ini tidak direspon 

secara sistematis, dikhawatirkan warisan dakwah lokal 

yang menekankan wasathiyyah, sintuvu, dan nosarara 

nosabatutu akan tergantikan oleh narasi-narasi keagamaan 

yang ekstrem atau ahistoris. 

Untuk itu, penguatan dakwah lokal memerlukan sinergi 

antara pesantren, madrasah, pemerintah daerah, dan 

masyarakat digital yang berada dalam satu bingkai: 

“Dakwah Moderat dan Berbasis Kearifan Lokal di Era 

Digital. Ini perlu ditumbuhkan dipelihara dan 

dikembangkan dalam kehidupan masyarakat sehari-hari 

dengan berlandaskan kemanusian, kesatuan dan persatuan 

bangsa dan Negara. 

 

 

 

BAB V 

PENDIDIKAN DAN TRANSFORMASI NILAI 

MODERASI 

A. Pendidikan Islam sebagai Instrumen Moderasi  

     Beragama 

Pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam 

membangun masyarakat yang berakidah kuat, berakhlak 

mulia, sekaligus menjunjung tinggi nilai moderasi 



73 
 

(wasathiyyah). Di Indonesia—terutama di wilayah yang 

memiliki sejarah konflik sosial seperti Sulawesi Tengah 

pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai sarana 

transmisi ilmu agama, tetapi juga sebagai instrumen sosial 

dan kultural untuk menanamkan sikap toleran, adil, dan 

seimbang dalam kehidupan beragama. 

1. Pendidikan Islam dan Fondasi Moderasi: Kerangka  

    Konseptual 

Menurut Azyumardi Azra (2020) dalam Jurnal Pendidikan 

Islam Indonesia, moderasi beragama (wasathiyyah) adalah 

prinsip keseimbangan antara pemahaman teks dan konteks, 

antara akidah dan realitas sosial. Pendidikan Islam menjadi 

wadah utama untuk membentuk kesadaran keagamaan yang 

moderat melalui kurikulum, metode pembelajaran, dan 

keteladanan guru. 

Pendidikan Islam di madrasah dan pesantren tradisional 

secara historis telah mengajarkan nilai-nilai tawassuth 

(tengah-tengah), tasamuh (toleransi), tawazun 

(keseimbangan), dan i’tidal (keadilan). Nasir (2021) 

menegaskan bahwa keempat nilai tersebut menjadi 

indikator utama internalisasi moderasi dalam pendidikan 

Islam. Hal ini menjadikan lembaga pendidikan keagamaan 

sebagai instrumen kultural dalam merawat kerukunan di 

tengah masyarakat yang majemuk. 

2. Madrasah dan Pesantren sebagai Basis Moderasi Sosial 

Penelitian Kementerian Agama RI (2022) menunjukkan 

bahwa madrasah dan pesantren di Indonesia berperan 

signifikan dalam memperkuat moderasi beragama. Survei 

nasional terhadap 1.200 guru madrasah mengungkap bahwa 

78% guru mengintegrasikan nilai moderasi dalam proses 



74 
 

belajar mengajar, terutama pada mata pelajaran Fikih, 

Akidah Akhlak, dan SKI. 

Hasil penelitian Zainuddin (2022) di Jurnal 

Pendidikan Islam Nusantara menemukan bahwa pesantren-

pesantren besar seperti Alkhairaat (Palu), Darussalam 

(Gontor), dan Tebuireng (Jombang) telah lama menerapkan 

sistem pendidikan yang memadukan ilmu agama, budaya 

lokal, dan keterbukaan sosial. Di pesantren Alkhairaat, 

misalnya, moderasi tidak diajarkan secara verbalistik, 

melainkan dihidupkan melalui praktik sosial seperti gotong 

royong, musyawarah, dan penghormatan lintas etnik. 

Sementara itu, Mulyono (2023) dalam Journal of 

Islamic Education and Peace Studies menyoroti bahwa 

madrasah di wilayah pasca-konflik (seperti Poso dan Sigi) 

berfungsi sebagai ruang rekonsiliasi sosial melalui 

pembelajaran agama yang menekankan toleransi antarumat. 

Guru-guru fikih dan akidah akhlak seringkali 

memanfaatkan konteks lokal—seperti tradisi sintuvu dan 

nosarara nosabatutu dalam budaya Kaili sebagai sarana 

menjelaskan makna ukhuwah Islamiyah dan kemanusiaan 

universal. 

3. Kurikulum dan Pengarusutamaan Nilai Moderasi 

Kementerian Agama RI melalui Peta Jalan Moderasi 

Beragama (2021–2025) menegaskan bahwa pendidikan 

Islam harus menjadi pilar utama dalam membumikan nilai 

moderasi. Berdasarkan data Balitbang Kemenag (2023), 

85% madrasah di Indonesia telah memasukkan tema 

moderasi dalam Rencana Pelaksanaan Pembelajaran (RPP), 

baik secara eksplisit maupun implisit.Dalam konteks 

akademik, Syamsuddin (2022) menjelaskan bahwa 

internalisasi moderasi dilakukan melalui tiga pendekatan 

utama: 



75 
 

a. Integrasi kurikulum   nilai moderasi dimasukkan ke 

dalam mata pelajaran agama dan sosial. 

b. Pembiasaan budaya sekolah  seperti saling 

menghormati antar siswa lintas etnis dan kegiatan 

bakti sosial lintas iman. 

c. Keteladanan guru (role model)  guru agama berfungsi 

sebagai figur moral yang menunjukkan sikap terbuka 

dan berimbang. 

Penelitian Rahim (2023) di International Journal of Islamic 

Education Development juga menegaskan bahwa 

pembelajaran fikih kontekstual—yang menautkan hukum 

Islam dengan realitas budaya lokal efektif menumbuhkan 

sikap moderat di kalangan siswa madrasah. 

4. Pendidikan Tinggi Islam dan Rekonstruksi Pemikiran  

    Moderat 

Pada level perguruan tinggi, universitas Islam seperti 

UIN Datokarama Palu, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 

dan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta menjadi pionir dalam 

mengembangkan paradigma Islam Rahmatan lil ‘Alamin 

melalui kurikulum integratif. 

Studi Latief (2023) dalam Journal of Islamic Higher 

Education Studies menunjukkan bahwa mahasiswa 

program studi Pendidikan Agama Islam (PAI) yang 

mengikuti mata kuliah “Moderasi Beragama dan 

Multikulturalisme” memiliki tingkat toleransi sosial yang 

lebih tinggi (87%) dibandingkan mahasiswa non-agama. 

Data ini memperkuat pandangan bahwa pendidikan tinggi 

Islam dapat menjadi ruang dialog dan pembentukan 

karakter moderat berbasis intelektual. 

5. Tantangan Implementasi Moderasi melalui Pendidikan  

     Islam 



76 
 

Meski demikian, berbagai penelitian juga mencatat 

tantangan yang dihadapi dalam menjadikan pendidikan 

Islam sebagai instrumen moderasi, di antaranya: 

a. Kesenjangan antara kurikulum dan praktik lapangan. 

Banyak guru masih mengajarkan agama secara 

tekstual tanpa menekankan nilai sosial dari ajaran 

Islam. (Riyadi, 2022) 

b. Minimnya pelatihan guru terkait moderasi. 

Studi Wardana (2023) menunjukkan hanya 41% guru 

madrasah di Indonesia yang pernah mengikuti 

pelatihan tentang moderasi beragama. 

c. Pengaruh media sosial dan ideologi keagamaan 

transnasional. 

Arus dakwah digital yang tidak selalu sejalan dengan 

semangat moderasi menjadi tantangan baru bagi 

lembaga pendidikan Islam. (Fahmi, 2022) 

6. Sintesis Akademik 

Berdasarkan data dan hasil penelitian di atas, dapat 

disimpulkan bahwa pendidikan Islam berperan strategis 

sebagai instrumen moderasi beragama melalui tiga fungsi 

utama: 

a. Fungsi edukatif  membentuk pemahaman agama 

yang seimbang dan rasional. 

b. Fungsi kultural  menanamkan nilai toleransi berbasis 

tradisi lokal dan budaya. 

c. Fungsi sosial-transformatif  menjadikan lembaga 

pendidikan Islam sebagai pusat rekonsiliasi dan 

penguatan harmoni masyarakat. 

Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya 

mentransfer ilmu agama, tetapi juga merekonstruksi 



77 
 

kesadaran sosial-keagamaan yang damai, inklusif, dan 

kontekstual terhadap realitas Indonesia yang plural. 

B. Integrasi Nilai Kearifan Lokal dalam Kurikulum PAI  

    dan Fikih 

Integrasi nilai-nilai kearifan lokal ke dalam 

kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) dan Fikih 

menjadi strategi penting dalam mengontekstualisasikan 

ajaran Islam dengan realitas sosial-budaya masyarakat 

Indonesia, khususnya masyarakat Kaili di Sulawesi 

Tengah. Dalam konteks ini, pendidikan agama tidak hanya 

berfungsi sebagai sarana transfer pengetahuan keagamaan 

(ta‘līm), tetapi juga sebagai media internalisasi nilai sosial 

dan budaya yang memperkuat moderasi, harmoni, dan 

identitas kebangsaan. 

1. Landasan Akademik dan Filosofis Integrasi Kearifan  

    Lokal 

Menurut Azyumardi Azra (2019), pendidikan Islam yang 

kontekstual harus berakar pada budaya lokal dan sekaligus 

mengarah pada nilai-nilai universal Islam. Kearifan lokal 

bukan sekadar warisan adat, tetapi juga sarana pembumian 

ajaran Islam agar lebih membumi (grounded Islam). 

Integrasi nilai-nilai lokal seperti gotong royong, sintuvu, 

nosarara nosabatutu, dan musyawarah dalam pembelajaran 

Fikih merupakan manifestasi dari prinsip rahmatan lil 

‘alamin. 

Penelitian Abdullah (2021) dalam Jurnal Pendidikan 

Islam Nusantara menunjukkan bahwa kearifan lokal 

berfungsi sebagai cultural capital yang dapat memperkaya 

pendekatan pedagogis guru PAI, dengan menjadikan 

budaya lokal sebagai konteks pengajaran norma-norma 

ibadah dan muamalah. Pendekatan ini memperkuat 

keterhubungan antara agama dan kehidupan sosial 

masyarakat. 



78 
 

2. Relevansi Integrasi Kearifan Lokal dalam Pembelajaran  

    PAI dan Fikih 

Berdasarkan hasil penelitian Balitbang Kemenag RI (2022) 

di 12 provinsi, 83% guru PAI menyatakan bahwa nilai 

kearifan lokal dapat diintegrasikan dalam pembelajaran, 

khususnya pada materi akhlak, ibadah sosial, dan hukum 

Islam. Di Sulawesi Tengah, guru-guru madrasah 

menjadikan nilai-nilai budaya Kaili seperti sintuvu maroso 

(persaudaraan yang kuat) dan nosarara nosabatutu 

(bersaudara dan bersatu) sebagai sarana kontekstual dalam 

menjelaskan hukum-hukum Fikih sosial seperti zakat, 

infak, sedekah, dan tolong-menolong. 

Studi Rahayu dan Bahdar (2023) di Journal of 

Islamic Education and Local Culture Studies 

menyimpulkan bahwa siswa lebih mudah memahami 

konsep Fikih sosial ketika guru mengaitkannya dengan 

praktik budaya lokal. Misalnya, tradisi gotong royong 

panen padi dijelaskan sebagai implementasi nilai ta‘awun 

(tolong-menolong), dan musyawarah adat dipahami sebagai 

perwujudan syura dalam Islam. 

3. Model Integrasi Kearifan Lokal dalam Kurikulum 

Integrasi nilai kearifan lokal dalam kurikulum PAI dan 

Fikih dilakukan melalui beberapa model akademik, 

sebagaimana dikemukakan oleh Sutrisno (2020) dan Rahim 

(2022): 

a. Model Substansial (Content-Based Integration) 

Nilai-nilai lokal dimasukkan ke dalam kompetensi 

dasar dan indikator pembelajaran, seperti 

pembelajaran Fikih tentang muamalah dikaitkan 

dengan adat pebombo (musyawarah). 

b. Model Kontekstual (Contextual-Based Integration) 

Guru menggunakan fenomena sosial lokal sebagai 



79 
 

studi kasus dalam menjelaskan hukum Islam, 

misalnya praktik kerja bakti sebagai bentuk amal 

jariyah dan ukhuwah insaniyyah. 

c. Model Kultural (Cultural-Based Integration) 

Pembelajaran dikaitkan dengan simbol-simbol 

budaya seperti upacara adat, tradisi balia yang 

direkonstruksi dalam perspektif tauhid, dan kegiatan 

doa bersama yang dijiwai semangat tawakal dan 

ukhuwah. 

d. Model Transformatif (Value-Based Integration) 

Peserta didik diajak untuk menafsirkan ulang nilai-

nilai adat yang relevan dengan prinsip Islam, 

sekaligus mengkritisi unsur-unsur budaya yang tidak 

sesuai dengan syariat. 

4. Studi Kasus Integrasi di Madrasah dan Pesantren di  

    Sulawesi Tengah 

Penelitian Syamsuddin (2023) tentang Integrasi Nilai 

Lokal dalam Pembelajaran Fikih di Madrasah Kabupaten 

Sigi menemukan bahwa guru-guru Fikih menggunakan 

strategi pembelajaran berbasis partisipatif dan reflektif. 

Mereka mengaitkan topik muamalah dengan praktik sosial 

lokal seperti panen bersama, ziarah kubur leluhur, dan doa 

kampung. 

Sementara itu, pesantren Alkhairaat di Palu mempraktikkan 

pendidikan Islam berbasis budaya lokal melalui kegiatan 

zikir massal dan pengajian adat yang menanamkan nilai 

ukhuwah dan tasamuh lintas etnis dan agama (Zainuddin, 

2022). 

Hasil observasi lapangan Balai Litbang Agama Makassar 

(2023) juga mencatat bahwa madrasah di Sigi dan Poso 

telah mengembangkan modul pembelajaran Fikih berbasis 

kearifan lokal yang menekankan harmoni sosial dan 

tanggung jawab moral terhadap lingkungan (eco-fiqh). 



80 
 

5. Dampak Akademik dan Sosial dari Integrasi Kearifan  

    Lokal 

Integrasi kearifan lokal dalam pembelajaran PAI dan Fikih 

memiliki dampak akademik dan sosial yang signifikan: 

a. Secara akademik, siswa menunjukkan peningkatan 

pemahaman konseptual terhadap hukum Islam karena 

belajar melalui konteks budaya yang familiar. 

b. Secara sosial, terbentuk sikap toleransi dan kesadaran 

kebangsaan yang tinggi karena nilai Islam dikaitkan 

dengan budaya lokal yang damai. 

c. Secara kultural, pendidikan Islam berfungsi sebagai 

penjaga moralitas adat, memastikan bahwa 

modernisasi tidak menghapus identitas budaya 

masyarakat Muslim lokal. 

Penelitian Kusuma (2022) dalam Jurnal Tarbiyah 

Islamiyah menegaskan bahwa pendidikan berbasis kearifan 

lokal terbukti mampu menumbuhkan karakter religius, 

empatik, dan sosial pada siswa madrasah di daerah plural 

seperti Sulawesi Tengah. 

6. Sintesis Akademik 

Dari berbagai temuan akademik tersebut, dapat 

disimpulkan bahwa integrasi nilai-nilai kearifan lokal 

dalam kurikulum PAI merupakan bentuk konkret dari Islam 

kontekstual yang mengharmoniskan wahyu dan budaya. 

Nilai-nilai seperti gotong royong, sintuvu, dan nosarara 

nosabatutu menjadi jembatan antara norma agama dan 

praktik sosial, sehingga Islam tidak hanya dipahami secara 

dogmatis, tetapi juga dihidupkan dalam tindakan sosial 

yang konstruktif. Integrasi ini sekaligus menjadi strategi 

efektif dalam membangun moderasi beragama dan 

rekonsiliasi sosial di daerah pasca-konflik seperti Sulawesi 

Tengah, menjadikan lembaga pendidikan Islam sebagai 

pusat pembentukan karakter damai dan berkeadaban. 



81 
 

C. Praktik Pendidikan Damai di Madrasah dan Pesantren 

Praktik pendidikan damai di madrasah dan pesantren 

merupakan bentuk konkret dari implementasi pendidikan 

Islam moderat yang berorientasi pada pembentukan 

karakter rahmatan lil ‘alamin, penguatan nilai toleransi, 

dan pencegahan kekerasan berbasis agama. Dalam konteks 

sosial Indonesia, khususnya di wilayah Sulawesi Tengah 

yang pernah mengalami konflik komunal seperti di Poso 

dan Sigi, pendidikan damai tidak hanya menjadi kebutuhan 

moral, tetapi juga instrumen rekonsiliasi sosial yang 

berkelanjutan. 

1. Landasan Akademik Pendidikan Damai dalam Islam 

Secara teologis, pendidikan damai bersumber dari prinsip-

prinsip islah (perdamaian), tasamuh (toleransi), dan ‘adl 

(keadilan) yang menjadi nilai dasar ajaran Islam. Dalam 

QS. Al-Hujurat [49]: 10, Allah berfirman: 

☺ ⧫❑⬧☺ 
◆❑ ❑⬧⬧ ⧫✓⧫ 

◆❑  
❑→◆  

➔⬧  ⧫❑❑➔     

Terjemahnya : 

 orang-orang beriman itu Sesungguhnya bersaudara. sebab 

itu damaikanlah (perbaikilah hubungan) antara kedua 

saudaramu itu dan takutlah terhadap Allah, supaya kamu 

mendapat rahmat. (QS. Al-Hujurat [49]: 10 ) 

Ayat ini menjadi dasar normatif bagi pengembangan 

kurikulum pendidikan damai yang menekankan pentingnya 

penyelesaian konflik melalui dialog dan kasih 



82 
 

sayang.Menurut Al-Rasyid (2020) dalam Journal of 

Islamic Peace Education, pendidikan damai adalah 

pendekatan pedagogis yang menanamkan kemampuan 

berpikir kritis, empatik, dan non-kekerasan dalam 

menghadapi perbedaan. Dalam konteks pesantren dan 

madrasah, nilai-nilai ini diterapkan melalui pembelajaran 

agama, pembiasaan sosial, dan keteladanan guru. 

2. Praktik Pendidikan Damai di Madrasah 

Penelitian Kementerian Agama RI (2022) menemukan 

bahwa 72% madrasah negeri dan swasta di Sulawesi 

Tengah telah mengintegrasikan materi toleransi dan 

resolusi konflik dalam pembelajaran PAI. Guru 

menggunakan metode partisipatif seperti diskusi kasus, 

simulasi musyawarah, dan proyek sosial lintas agama.Studi 

Syamsuddin dan Bahdar (2023) di Journal of Islamic 

Education and Peace Studies pada madrasah di Kabupaten 

Sigi menunjukkan beberapa praktik nyata pendidikan 

damai, antara lain: 

a. Integrasi Kurikulum Moderasi dan Perdamaian 

1) Pembelajaran Fikih dan Akidah Akhlak 

dikaitkan dengan nilai sintuvu (solidaritas) dan 

nosarara nosabatutu (persaudaraan dan 

kesatuan). 

2) Guru menanamkan konsep ukhuwah 

basyariyah (persaudaraan kemanusiaan) untuk 

menumbuhkan empati sosial lintas agama. 

b. Program Ekstrakurikuler Damai 

1) Madrasah mengadakan kegiatan lintas sekolah 

seperti Forum Dialog Pelajar Damai dan 

Lomba Dakwah Moderat. 

2) Siswa dilibatkan dalam kegiatan sosial bersama 

komunitas non-Muslim, seperti bakti sosial dan 

penghijauan. 



83 
 

c. Budaya Madrasah Damai 

1) Guru berperan sebagai role model dalam 

menghadapi konflik dengan pendekatan 

dialogis. 

2) Madrasah menerapkan sistem restorative 

justice dalam menyelesaikan pelanggaran 

siswa, bukan dengan hukuman fisik. 

Penelitian Mulyono (2023) juga menunjukkan bahwa 

madrasah di Poso dan Palu berperan sebagai ruang dialog 

lintas iman dengan melibatkan tokoh masyarakat lokal dan 

guru agama Kristen dalam kegiatan literasi perdamaian. 

3. Pendidikan Damai di Pesantren: Model Sosial dan    

    Spiritual 

Pesantren memiliki potensi besar dalam menanamkan 

budaya damai melalui pendekatan spiritual dan kultural. 

Berdasarkan hasil studi Zainuddin (2022) di Jurnal 

Pendidikan Islam Nusantara, pesantren Alkhairaat Palu 

menjadi contoh kuat pendidikan damai berbasis tradisi 

lokal dan keagamaan. Nilai tasamuh, ta’awun, dan 

ukhuwah dihidupkan melalui kegiatan zikir jama’i, maulid 

adat, dan pengajian lintas santri dari berbagai etnis. 

Model pendidikan damai di pesantren Alkhairaat dan Darul 

Istiqamah (Sigi) menunjukkan pola yang khas: 

a. Pendekatan Spiritualitas Sosial 

1) Santri diajarkan bahwa zikir, shalat berjamaah, 

dan silaturahmi adalah sarana membangun 

kedamaian batin dan sosial. 

2) Praktik ibadah bersama diorientasikan untuk 

menumbuhkan kesadaran kolektif terhadap 

pentingnya harmoni. 

b. Dialog Antarbudaya dan Lintas Mazhab 



84 
 

1) Pesantren menjadi ruang belajar keterbukaan, 

di mana kitab-kitab Fikih Syafi’i dan teks 

pemikiran modern Islam diajarkan 

berdampingan. 

2) Ini menciptakan suasana belajar yang 

menghargai perbedaan pandangan keagamaan 

secara akademik. 

c. Kegiatan Sosial Pesantren 

1) Santri dilatih menjadi fasilitator perdamaian di 

masyarakat melalui pengajian keliling, majlis 

ta’lim desa, dan pelatihan dakwah toleran. 

2) Pesantren bekerja sama dengan pemerintah 

daerah dan FKUB dalam pelatihan “Dai 

Damai” dan “Santri Moderat”. 

Penelitian Abd. Kadir (2021) menyebutkan bahwa model 

ini telah berkontribusi signifikan dalam menurunkan 

ketegangan sosial di daerah Poso dan memperkuat citra 

Islam damai di kalangan generasi muda. 

4. Sinergi dengan Pemerintah dan Lembaga Sosial 

Praktik pendidikan damai juga diperkuat melalui sinergi 

antara madrasah, pesantren, dan pemerintah daerah. 

Kemenag Sulawesi Tengah (2023) mencatat lebih dari 40 

lembaga pendidikan Islam di Palu, Sigi, dan Parigi 

Moutong telah menjadi bagian dari Program Penguatan 

Moderasi Beragama. Program ini mencakup: 

a. Pelatihan guru PAI tentang resolusi konflik. 

b. Penyusunan modul Islam dan Perdamaian dalam 

pembelajaran Fikih. 

c. Pemberdayaan santri dan siswa sebagai duta 

perdamaian (peace ambassador). 



85 
 

Kolaborasi ini menghasilkan perubahan signifikan dalam 

persepsi siswa terhadap perbedaan agama dan etnis. Data 

Balitbang Agama Makassar (2023) menunjukkan 

peningkatan 28% dalam indikator toleransi sosial siswa 

madrasah yang mengikuti program pendidikan damai. 

5. Sintesis Akademik 

Secara akademik, praktik pendidikan damai di madrasah 

dan pesantren berperan sebagai instrumen transformatif 

dalam membangun masyarakat pasca-konflik yang inklusif 

dan harmonis. Pendidikan Islam di kedua lembaga tersebut 

telah bergeser dari pendekatan dogmatis menuju 

pendidikan berbasis empati sosial dan budaya lokal. 

Ciri utama pendidikan damai di Sulawesi Tengah dapat 

dirangkum sebagai berikut: 

a. Integrasi nilai wasathiyyah dalam kurikulum. 

b. Pembelajaran berbasis budaya lokal (sintuvu, 

nosarara nosabatutu). 

c. Pelibatan masyarakat lintas agama dalam kegiatan 

pendidikan. 

d. Keteladanan ulama dan guru sebagai agen 

perdamaian. 

Dengan demikian, pendidikan damai di madrasah dan 

pesantren bukan hanya proses pedagogis, melainkan juga 

bagian dari gerakan kultural Islam moderat untuk 

membangun rekonsiliasi sosial dan menjaga keutuhan 

bangsa. 

D. Peran Guru dan Kepala Madrasah dalam Menanamkan  

     Moderasi Beragama 



86 
 

Implementasi moderasi beragama di madrasah tidak 

dapat dilepaskan dari peran strategis guru dan kepala 

madrasah sebagai agen utama pembentukan karakter 

moderat siswa. Dalam konteks pendidikan Islam di 

Indonesia, keduanya berperan tidak hanya sebagai pendidik 

dan manajer pendidikan, tetapi juga sebagai teladan moral 

dan agen transformasi sosial yang menanamkan nilai-nilai 

wasathiyyah (tengah-tengah), tasamuh (toleransi), ta‘awun 

(kerjasama), dan ‘adl (keadilan). 

Data akademik dari berbagai penelitian nasional dan 

regional menunjukkan bahwa keberhasilan program 

moderasi beragama di madrasah sangat ditentukan oleh 

kualitas peran guru dan kepala madrasah dalam tiga aspek 

utama: integrasi nilai moderasi dalam pembelajaran, 

keteladanan sosial, dan kepemimpinan religius-kultural. 

1. Guru sebagai Agen Moderasi dalam Pembelajaran 

Penelitian Kementerian Agama RI (2022) menunjukkan 

bahwa 76% guru Pendidikan Agama Islam (PAI) di 

madrasah telah berupaya mengintegrasikan nilai-nilai 

moderasi beragama dalam proses pembelajaran melalui 

pendekatan kontekstual dan berbasis nilai lokal. 

Guru memainkan tiga fungsi utama dalam hal ini: 

a. Integrator Nilai Moderasi dalam Materi Pelajaran 

1) Dalam pelajaran Fikih, guru menekankan 

bahwa hukum Islam selalu memiliki prinsip 

kemaslahatan dan toleransi antar mazhab. 

2) Dalam Akidah Akhlak, nilai tawassuth 

(keseimbangan) dijelaskan sebagai sikap 

menjauhi ekstremisme, baik dalam keyakinan 

maupun perilaku. 



87 
 

Studi Zuhdi (2021) dalam Jurnal Pendidikan Islam 

menemukan bahwa guru PAI di Madrasah Aliyah di 

Sulawesi Tengah mengaitkan materi ibadah dan 

muamalah dengan nilai sosial-budaya lokal seperti 

sintuvu maroso (solidaritas) dan nosarara nosabatutu 

(persaudaraan), yang sejalan dengan prinsip 

moderasi. 

b. Model Perilaku Moderat (Role Model) 

1) Guru menjadi panutan dalam berinteraksi lintas 

agama dan budaya. 

2) Sikap sabar, dialogis, dan menghargai 

perbedaan ditampilkan dalam hubungan dengan 

siswa maupun rekan kerja. 

Studi Syamsuddin & Bahdar (2023) menunjukkan 

bahwa siswa lebih mudah memahami konsep 

moderasi ketika guru mencontohkan secara nyata 

dalam tindakan sehari-hari dibanding hanya melalui 

ceramah. 

c. Fasilitator Dialog dan Refleksi Kritis 

1) Guru mendorong siswa untuk berpikir kritis 

terhadap isu keagamaan dan sosial dengan 

menggunakan pendekatan problem solving. 

2) Dalam beberapa madrasah, guru PAI 

mengadakan kelas refleksi moderasi, yaitu 

ruang diskusi antara siswa lintas organisasi dan 

latar belakang sosial. 

Hasil riset Balitbang Agama Makassar (2023) 

menemukan bahwa kegiatan seperti ini meningkatkan 

kesadaran toleransi siswa hingga 32% di madrasah 

yang aktif melaksanakan program tersebut. 

2. Kepala Madrasah sebagai Penggerak Budaya Moderasi 



88 
 

Kepala madrasah memiliki peran manajerial dan inspiratif 

dalam menciptakan lingkungan madrasah yang inklusif, 

damai, dan menghargai perbedaan. Data akademik 

menunjukkan bahwa keberhasilan implementasi moderasi 

di madrasah lebih banyak ditentukan oleh gaya 

kepemimpinan kepala madrasah.Menurut Mulyono (2023) 

dalam Journal of Islamic Education Leadership, terdapat 

tiga strategi utama kepala madrasah dalam 

menginternalisasi nilai moderasi: 

a. Kepemimpinan Transformasional-Religius 

1) Kepala madrasah menjadi teladan dalam 

menerapkan nilai ukhuwah Islamiyyah dan 

ukhuwah insaniyyah di lingkungan sekolah. 

2) Melalui pendekatan spiritual dan dialogis, 

kepala madrasah membangun visi lembaga 

yang berlandaskan Islam Rahmatan lil ‘Alamin. 

Contohnya, di beberapa Madrasah Tsanawiyah di 

Kabupaten Sigi, kepala madrasah mengawali setiap 

rapat dengan refleksi ayat atau hadis tentang 

persaudaraan dan perdamaian, sehingga membangun 

kesadaran spiritual bersama. 

b. Kebijakan Berbasis Moderasi 

1) Kepala madrasah mengarahkan kurikulum, 

kegiatan ekstrakurikuler, dan hubungan sosial 

madrasah agar mendukung nilai-nilai moderasi. 

2) Misalnya, pelaksanaan kegiatan “Jumat 

Toleransi” atau “Dialog Budaya Damai” yang 

melibatkan tokoh lintas agama setempat. 

Penelitian Kemenag Sulawesi Tengah (2023) 

menunjukkan bahwa madrasah yang memiliki kepala 

sekolah aktif dalam kegiatan lintas agama memiliki 

iklim sosial yang lebih harmonis dan tingkat konflik 



89 
 

antar siswa yang lebih rendah (turun 24% dibanding 

madrasah biasa). 

c. Kemitraan Sosial dan Lintas Agama 

1) Kepala madrasah menjadi jembatan antara 

lembaga pendidikan dan masyarakat plural di 

sekitar madrasah. 

2) Kolaborasi dilakukan dengan FKUB, tokoh 

adat, dan pemerintah daerah untuk memperkuat 

nilai kebersamaan dan empati sosial. 

Studi Zainuddin (2022) di Jurnal Pendidikan Islam 

Nusantara mencatat bahwa madrasah yang 

berkolaborasi dengan tokoh adat Kaili dalam 

kegiatan keagamaan berhasil menanamkan nilai 

moderasi berbasis lokal dengan efektif. 

3. Kolaborasi Guru dan Kepala Madrasah dalam Ekosistem  

    Moderasi 

Sinergi antara guru dan kepala madrasah membentuk 

ekosistem pendidikan moderat yang mempengaruhi seluruh 

kultur madrasah.Hasil penelitian Fitriani et al. (2023) 

menunjukkan bahwa integrasi peran keduanya 

menghasilkan empat pilar budaya madrasah moderat yang 

rincianya ditampilkan dalam tabel di bawah ini 

Pilar Bentuk Implementasi 

1. Kurikulum 

Moderasi 

Integrasi nilai wasathiyyah dalam 

RPP dan bahan ajar Fikih, 

Akhlak, SKI, dan Qur’an Hadis. 

. Budaya Madrasah 

Dama 

Pembiasaan salam, doa bersama, 

dan kegiatan sosial lintas kelas. 

3. Kepemimpinan 

Humanis 

Kepala madrasah mendorong guru 

menjadi pembimbing spiritual dan 

mediator sosial. 



90 
 

4. Keterlibatan 

Komunitas 

Madrasah menjalin kerja sama 

dengan tokoh agama dan 

masyarakat dalam kegiatan 

toleransi. 

 

Penelitian Hasyim (2022) juga menunjukkan bahwa 

keberhasilan pendidikan moderasi sangat bergantung pada 

komunikasi terbuka dan kepemimpinan partisipatif kepala 

madrasah terhadap guru dan siswa. 

4. Dampak Akademik dan Sosial 

Data Balitbang Agama Makassar (2023) menyebutkan 

bahwa madrasah dengan penerapan program moderasi oleh 

guru dan kepala madrasah menunjukkan hasil berikut: 

a. Kedisiplinan siswa meningkat 21%. 

b. Kasus intoleransi turun 33%. 

c. Keterlibatan siswa dalam kegiatan sosial meningkat 

45%. 

d. Kualitas hubungan antaragama di lingkungan 

madrasah lebih positif. 

Dampak sosial ini menunjukkan bahwa pendidikan 

moderasi tidak hanya menumbuhkan sikap keberagamaan 

yang toleran, tetapi juga memperkuat kohesi sosial dan 

karakter kebangsaan siswa madrasah. 

5. Sintesis Akademik 

Berdasarkan data dan penelitian di atas, peran guru dan 

kepala madrasah dapat disintesis sebagai berikut: 

a. Guru berfungsi sebagai pendidik, teladan, dan 

mediator nilai moderasi, yang menanamkan toleransi 

dan empati dalam proses belajar. 



91 
 

b. Kepala madrasah berperan sebagai penggerak budaya 

dan kebijakan moderasi, menciptakan lingkungan 

lembaga yang damai, terbuka, dan kolaboratif. 

c. Sinergi keduanya membentuk madrasah sebagai 

ruang pembelajaran nilai-nilai kebangsaan, 

pluralisme, dan Islam rahmatan lil ‘alamin. 

Dengan demikian, pendidikan moderasi beragama bukan 

hanya tanggung jawab individu guru, tetapi merupakan 

hasil dari manajemen nilai dan budaya lembaga yang 

dipimpin oleh kepala madrasah yang visioner dan religius. 

E. Model Pembelajaran Berbasis Nilai Budaya dan Islam  

     Moderat 

Model pembelajaran berbasis nilai budaya dan Islam 

moderat merupakan pendekatan pedagogis yang 

mengintegrasikan ajaran Islam yang wasathiyyah (moderat) 

dengan kearifan lokal dalam proses pendidikan. Tujuan 

utamanya adalah membentuk peserta didik yang berakhlak 

mulia, menghargai perbedaan, serta memiliki kesadaran 

spiritual dan sosial yang seimbang. Dalam konteks 

masyarakat seperti Sulawesi Tengah, terutama komunitas 

Kaili, model ini menjadi strategi penting untuk memperkuat 

pendidikan Islam yang damai, inklusif, dan berakar pada 

budaya lokal. 

1. Landasan Teoretis dan Konseptual 

Menurut Zuhdi (2020) dalam Journal of Islamic 

Education Research, model pembelajaran berbasis nilai 

budaya dan Islam moderat berakar pada paradigma 

pendidikan kontekstual (contextual learning) dan 

pendidikan karakter religius. Model ini menekankan bahwa 

pembelajaran agama tidak hanya berorientasi pada transfer 



92 
 

pengetahuan (transfer of knowledge), tetapi juga pada 

pembentukan nilai (transfer of values). 

Dalam konteks ini, nilai-nilai Islam moderat seperti 

tasamuh (toleransi), tawazun (keseimbangan), i‘tidal 

(keadilan), dan musyawarah (dialog) diintegrasikan dengan 

nilai-nilai budaya lokal seperti sintuvu maroso 

(kebersamaan), nosarara nosabatutu (persaudaraan), dan 

pobamae (saling menghargai). Kombinasi ini menghasilkan 

pola pendidikan yang tidak hanya menanamkan kognisi 

keagamaan, tetapi juga karakter sosial dan moral yang 

kontekstual. 

2. Struktur Model Pembelajaran 

Studi Mahmud & Baharuddin (2022) dalam Jurnal 

Pendidikan Islam Nusantara menjelaskan bahwa model 

pembelajaran berbasis nilai budaya dan Islam moderat 

memiliki tiga komponen utama seperti yang ditampilkan 

dalam tabel di bawah ini. 

Komponen Fokus Utama Contoh 

Implementasi 

a. Nilai Agama 

Moderat 

(Wasathiyyah) 

Penanaman nilai 

keseimbangan dan 

toleransi dalam 

akidah, ibadah, 

dan muamalah. 

Kajian fikih lintas 

mazhab dan 

diskusi tentang 

perbedaan 

pandangan 

keagamaan. 

b. Nilai Budaya 

Lokal 

Integrasi nilai 

gotong royong, 

adat musyawarah, 

dan penghormatan 

terhadap 

perbedaan. 

Kegiatan praktik 

sosial berbasis 

adat seperti kerja 

bakti atau doa 

bersama lintas 

suku. 

c. Pembelajaran Penerapan Siswa membuat 



93 
 

Kontekstual pembelajaran 

berbasis proyek 

dan refleksi sosial. 

proyek sosial 

tentang “Islam 

Rahmatan lil 

‘Alamin dalam 

Budaya Kaili.” 

Model ini selaras dengan pendekatan Pedagogi 

Transformatif Islam (Islamic Transformative Pedagogy) 

yang dikembangkan oleh Abdullah (2019) di Journal of 

Educational Thought, yang menekankan pentingnya 

menjadikan nilai-nilai Islam dan budaya lokal sebagai 

sarana pembentukan kesadaran sosial serta spiritual peserta 

didik. 

3. Temuan Akademik dari Lapangan 

Data dari penelitian empiris menunjukkan keberhasilan 

penerapan model ini di berbagai madrasah dan pesantren, 

khususnya di wilayah Sulawesi Tengah: 

a. Madrasah Aliyah Negeri (MAN) Palu dan Madrasah 

Tsanawiyah Sigi 

Berdasarkan riset Syamsuddin, Bahdar & Fitriani 

(2023) di Journal of Islamic Education and Peace 

Studies, integrasi nilai budaya Kaili dalam 

pembelajaran Fikih dan Akhlak Islam terbukti 

meningkatkan sikap toleransi antar siswa sebesar 

37% dan partisipasi dalam kegiatan sosial meningkat 

42%. Guru menggunakan strategi pembelajaran 

berbasis narasi budaya, seperti kisah tadulako 

(pahlawan lokal) yang dihubungkan dengan nilai 

keberanian dan keadilan dalam Islam. 

 

b. Pesantren Alkhairaat dan DDI Palu 

 

Studi Hafid (2021) di Tarbiyah: Jurnal Pendidikan 



94 
 

Islam menemukan bahwa pesantren ini menerapkan 

model pembelajaran berbasis proyek sosial-

keagamaan. Santri dilibatkan dalam kegiatan dakwah 

sosial yang menekankan ukhuwah Islamiyyah dan 

ukhuwah insaniyyah. Hasilnya, 82% santri 

menunjukkan peningkatan pemahaman tentang nilai 

moderasi dan tanggung jawab sosial. 

c. Program Moderasi Beragama Kementerian Agama 

Sulawesi Tengah (2023) 

Program ini melatih guru madrasah untuk 

mengembangkan Rencana Pelaksanaan Pembelajaran 

(RPP) Moderasi Berbasis Kearifan Lokal, yang 

memadukan ayat-ayat Al-Qur’an tentang perdamaian 

(misalnya QS. Al-Hujurat [49]: 13) dengan nilai 

budaya lokal sintuvu dan nosarara. Program tersebut 

menghasilkan modul pembelajaran tematik “Islam 

Moderat dalam Budaya Kaili” yang kini diujicobakan 

di beberapa madrasah. 

4. Strategi Implementasi dalam Pembelajaran 

Model ini dapat diimplementasikan melalui empat strategi 

pedagogis yang saling berkaitan: 

a. Integrasi Nilai dalam Kurikulum dan Bahan Ajar 

Kurikulum Fikih, Akidah Akhlak, dan SKI (Sejarah 

Kebudayaan Islam) disusun dengan memperhatikan 

nilai-nilai kultural lokal. Misalnya, pembahasan 

tentang ukhuwah Islamiyyah dikaitkan dengan 

praktik adat nosarara nosabatutu. 

(Kemenag, 2022). 

b. Pendekatan Dialog dan Refleksi Nilai 

Guru mendorong siswa mendiskusikan isu-isu aktual 

seperti pluralisme agama, etika digital, dan tradisi 



95 
 

lokal dalam bingkai moderasi Islam. 

(Hasyim, 2023). 

c. Pembelajaran Berbasis Proyek (Project-Based 

Learning) 

Siswa merancang proyek yang menampilkan nilai 

Islam moderat dan budaya damai, seperti kegiatan 

sosial lintas agama, dokumentasi adat religi, atau 

kampanye literasi moderasi digital. 

(Fitriani et al., 2023). 

d. Evaluasi Berbasis Sikap dan Karakter 

Penilaian tidak hanya berbasis kognitif, tetapi juga 

sikap toleransi, kepedulian sosial, dan partisipasi 

siswa dalam kegiatan damai. 

(Mulyono, 2023). 

5. Dampak Akademik dan Sosial 

Berdasarkan data Balitbang Agama Makassar (2023), 

madrasah dan pesantren yang menerapkan model 

pembelajaran berbasis nilai budaya dan Islam moderat 

menunjukkan dampak nyata: 

a. Peningkatan pemahaman nilai moderasi: 35–40% 

b. Keterlibatan siswa dalam kegiatan sosial: naik 45% 

c. Penurunan sikap eksklusif dan intoleransi: turun 32% 

d. Kepuasan masyarakat terhadap peran madrasah: 

meningkat 28% 

Selain itu, pembelajaran berbasis nilai budaya terbukti 

memperkuat identitas religius dan kebangsaan siswa secara 

bersamaan. Hal ini sejalan dengan hasil riset Rahman 

(2022) dalam Indonesian Journal of Character Education, 

yang menegaskan bahwa pendidikan berbasis nilai lokal 

mampu menjadi media efektif melawan radikalisme di 

lingkungan sekolah. 



96 
 

6. Sintesis Akademik 

Model pembelajaran berbasis nilai budaya dan Islam 

moderat dapat disimpulkan sebagai pendekatan integratif 

yang menyeimbangkan antara ilmu agama, nilai sosial, dan 

konteks budaya lokal. 

Ciri khas model ini meliputi: 

a. Integrasi nilai wasathiyyah dalam seluruh mata 

pelajaran. 

b. Penguatan budaya lokal sebagai basis karakter dan 

kohesi sosial. 

c. Keterlibatan aktif guru dan siswa dalam kegiatan 

sosial-keagamaan. 

d. Penilaian berbasis karakter moderat dan empati 

sosial. 

Dengan demikian, model ini bukan sekadar metode 

pedagogis, tetapi merupakan kerangka pendidikan 

transformatif yang menghubungkan Islam dan budaya lokal 

sebagai dua kekuatan moral untuk menciptakan masyarakat 

yang damai, toleran, dan beradab. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



97 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB VI 

ISLAM PASCA KONFLIK: PENGALAMAN 

SULAWESI TENGAH 

A. Konflik Keagamaan di Poso dan Dampaknya bagi     

Masyarakat Kaili 

Konflik keagamaan di Poso, Sulawesi Tengah, 

merupakan salah satu peristiwa sosial-keagamaan paling 

kompleks dalam sejarah kontemporer Indonesia, terutama 

karena melibatkan dimensi agama, etnisitas, dan politik 

lokal. Konflik yang berlangsung antara tahun 1998 hingga 

2001 ini tidak hanya menimbulkan korban jiwa dan 

kerusakan infrastruktur, tetapi juga mengguncang struktur 

sosial dan relasi keagamaan masyarakat setempat, termasuk 

masyarakat Kaili yang merupakan etnis mayoritas di 

wilayah tersebut. 

Menurut Aragon (2001) dalam “Communal Violence 

in Poso, Central Sulawesi: Where People Eat Fish and 

Fish Eat People”, konflik ini berawal dari ketegangan 

sosial antara kelompok pemuda Muslim dan Kristen yang 

kemudian berkembang menjadi kekerasan komunal karena 

lemahnya peran aparat keamanan dan provokasi politik 

pasca-Reformasi. Konflik tersebut diperparah oleh 



98 
 

masuknya kelompok luar dan milisi bersenjata yang 

membawa narasi keagamaan ekstrem dan ideologi 

intoleran. 

Dampak sosial-budaya dari konflik ini sangat terasa 

di kalangan masyarakat Kaili. Berdasarkan temuan van 

Klinken (2007) dalam “Communal Violence and 

Democratization in Indonesia”, konflik tersebut mengubah 

orientasi sosial masyarakat Kaili dari yang semula berbasis 

pada nilai-nilai adat seperti nosarara nosabatutu 

(bersaudara dan bersatu) menjadi masyarakat yang penuh 

kecurigaan dan segregasi sosial. Banyak tradisi gotong 

royong, kerja bersama (sintuvu), dan ritual adat keagamaan 

yang dahulu menjadi perekat sosial melemah akibat 

rusaknya rasa saling percaya antarumat beragama. 

Data lapangan yang dihimpun oleh IAIN Palu (2020) 

menunjukkan bahwa trauma sosial akibat konflik masih 

membekas, terutama di kalangan generasi tua masyarakat 

Kaili. Namun demikian, nilai-nilai lokal seperti sintuvu 

maroso (kebersamaan yang kokoh) mulai dihidupkan 

kembali dalam berbagai program rekonsiliasi berbasis adat 

dan agama. Pendekatan ini dianggap efektif dalam 

membangun kembali kepercayaan lintas agama melalui 

kegiatan bersama, seperti pembangunan rumah ibadah, 

pelatihan ekonomi, dan forum lintas iman. 

Dari sisi keagamaan, konflik Poso juga mendorong 

munculnya gerakan Islam moderat yang digagas oleh 

ulama dan tokoh masyarakat lokal. Menurut Hafid (2019) 

dalam jurnal Al-Qalam, para da’i dan guru agama di 

wilayah Poso dan Palu berperan penting dalam membangun 

narasi damai melalui dakwah yang menekankan nilai 

wasathiyyah, toleransi, dan pentingnya menghidupkan 

kembali kearifan lokal sebagai media rekonsiliasi. 



99 
 

Secara keseluruhan, konflik keagamaan di Poso telah 

menjadi titik balik bagi masyarakat Kaili dalam memahami 

kembali makna keberagamaan dan kemanusiaan. Meskipun 

meninggalkan luka sosial yang mendalam, pengalaman 

konflik juga memunculkan kesadaran baru akan pentingnya 

pendidikan Islam yang moderat, peran aktif tokoh agama 

lokal, dan revitalisasi nilai-nilai budaya Kaili sebagai dasar 

membangun masyarakat yang damai, inklusif, dan 

berkeadaban. 

B. Upaya Rekonsiliasi dan Peran Agama dalam Pemulihan  

     Sosial 

Rekonsiliasi pasca-konflik di Poso, Sulawesi Tengah, 

menjadi salah satu contoh penting dalam studi perdamaian 

dan hubungan antarumat beragama di Indonesia. Setelah 

masa kekerasan komunal antara 1998–2001, berbagai pihak  

baik dari pemerintah, tokoh agama, maupun masyarakat 

lokal  terlibat aktif dalam proses pemulihan sosial yang 

menekankan nilai-nilai keagamaan, adat, dan kemanusiaan. 

Menurut Adam (2010) dalam “From Conflict to 

Peacebuilding in Poso”, rekonsiliasi di Poso berlangsung 

melalui dua jalur utama: jalur struktural (kebijakan dan 

lembaga formal) dan jalur kultural (pendekatan berbasis 

agama dan kearifan lokal). Jalur struktural diwujudkan 

melalui perjanjian Malino II (2001) yang difasilitasi oleh 

pemerintah pusat, berisi 10 butir kesepakatan, termasuk 

penghentian kekerasan, penegakan hukum, pemulangan 

pengungsi, dan rekonstruksi sosial. Sementara jalur kultural 

dijalankan oleh tokoh agama, adat, dan masyarakat sipil 

yang berfokus pada pemulihan hubungan sosial di akar 

rumput. 

Penelitian Aragon (2007) mencatat bahwa agama 

memainkan peran ganda dalam proses rekonsiliasi. Di satu 



100 
 

sisi, agama menjadi sumber inspirasi moral untuk 

perdamaian; di sisi lain, ia menjadi sarana untuk 

menghidupkan kembali kepercayaan antarumat. Tokoh-

tokoh Islam dan Kristen di Poso mengembangkan forum 

lintas agama seperti Forum Kerukunan Umat Beragama 

(FKUB) dan Forum Komunikasi Antarumat Beragama 

(FKAA) yang berfungsi sebagai wadah dialog dan kerja 

sama sosial. Melalui forum ini, pemuka agama mulai 

mengajarkan pesan-pesan wasathiyyah (moderasi), kasih 

sayang, dan perdamaian dalam khutbah, ceramah, maupun 

kurikulum pendidikan keagamaan. 

Menurut Laporan UNDP (2012) tentang Post-

Conflict Recovery in Central Sulawesi, pendekatan berbasis 

agama terbukti efektif dalam mengurangi polarisasi sosial. 

Misalnya, program “Dakwah Damai dan Dialog Iman” 

yang dilaksanakan oleh Majelis Ulama Indonesia (MUI) 

Sulawesi Tengah dan Kejawanan Gereja mendorong para 

pemuda dari dua komunitas untuk terlibat dalam kegiatan 

sosial bersama seperti gotong royong, pelatihan 

kewirausahaan, dan proyek kemanusiaan lintas iman. 

Program tersebut menunjukkan bahwa kerja sama yang 

dilandasi nilai keagamaan dan kemanusiaan mampu 

membangun kembali trust yang hilang akibat konflik. 

Dari sisi pendidikan, UIN Palu (2020) melaporkan 

bahwa madrasah dan pesantren di wilayah Poso mulai 

mengintegrasikan pendidikan damai dan moderasi 

beragama ke dalam kegiatan belajar mengajar. Guru fikih 

dan akhlak menanamkan pentingnya tasamuh (toleransi) 

dan ukhuwah insaniyyah (persaudaraan kemanusiaan) 

kepada siswa. Di sisi lain, lembaga keagamaan Kristen 

lokal juga menekankan ajaran kasih dan perdamaian dalam 

pembinaan umatnya. Sinergi ini menciptakan ruang baru 

bagi pendidikan lintas iman berbasis etika sosial dan 



101 
 

budaya lokal Kaili seperti nosarara nosabatutu (bersaudara 

dan bersatu). 

Secara sosiologis, rekonsiliasi di Poso menunjukkan 

bahwa peran agama tidak hanya bersifat ritual, tetapi juga 

transformasional. Agama menjadi sumber kekuatan moral 

yang menggerakkan masyarakat untuk membangun 

kembali tatanan sosial yang rusak akibat konflik. Dengan 

menggabungkan nilai-nilai keagamaan, adat, dan 

humanisme, masyarakat Kaili dan komunitas lain di 

Sulawesi Tengah mampu membentuk kembali jalinan 

sosial yang lebih inklusif dan berkeadilan. 

C. Moderasi sebagai Jalan Damai dan Pemulihan Identitas 

Moderasi beragama di Sulawesi Tengah, khususnya 

pasca-konflik Poso, tidak hanya berfungsi sebagai strategi 

menjaga kerukunan, tetapi juga sebagai sarana pemulihan 

identitas sosial dan keagamaan masyarakat Kaili dan etnis 

lain yang sempat terfragmentasi akibat kekerasan komunal. 

Dalam konteks ini, moderasi menjadi jalan tengah yang 

menegaskan kembali nilai-nilai kemanusiaan, spiritualitas 

lokal, dan kohesi sosial yang bersumber dari ajaran Islam 

dan budaya setempat. 

Menurut Azyumardi Azra (2016) dalam karyanya 

“Islam Nusantara: Moderasi, Toleransi, dan 

Kebangsaan”, konsep moderasi (wasathiyyah) merupakan 

tradisi Islam yang telah mengakar di Indonesia melalui 

dakwah kultural, bukan konfrontatif. Islam hadir tidak 

untuk meniadakan identitas lokal, tetapi mengislamkannya 

dengan nilai-nilai moral universal seperti keadilan, kasih 

sayang, dan kebersamaan. Dalam konteks masyarakat 

Kaili, moderasi beragama berperan sebagai proses 

rekonstruksi identitas pasca-konflik  mengembalikan 

masyarakat kepada kesadaran bahwa Islam dan budaya 



102 
 

Kaili memiliki titik temu dalam semangat sintuvu maroso 

(persatuan yang kokoh) dan nosarara nosabatutu 

(bersaudara dan bersatu). 

Studi Aragon (2001) dalam Journal of Asian Studies 

menunjukkan bahwa konflik Poso telah menciptakan krisis 

identitas keagamaan dan etnis. Masyarakat yang 

sebelumnya hidup berdampingan terpecah menjadi 

kelompok-kelompok eksklusif berdasarkan agama. Namun 

setelah perjanjian Malino II (2001), proses rekonsiliasi 

mulai diarahkan kepada penguatan identitas bersama yang 

inklusif tidak hanya sebagai Muslim atau Kristen, tetapi 

sebagai orang Poso dan orang Kaili yang berbagi ruang 

hidup dan sejarah. Dalam proses ini, tokoh agama dan adat 

memainkan peran penting untuk menanamkan kembali nilai 

moderasi dalam ruang publik. 

Menurut Latif (2019) dalam “Genealogi Moderasi 

Beragama di Indonesia”, moderasi bukan hanya konsep 

teologis, tetapi juga proyek sosial untuk menata ulang 

hubungan antaridentitas. Ia bekerja melalui tiga pilar: (1) 

kesetaraan sosial, (2) pengakuan terhadap keberagaman, 

dan (3) reinterpretasi ajaran agama sesuai konteks lokal. 

Di Sulawesi Tengah, ketiga pilar ini diwujudkan melalui 

kebijakan pemerintah daerah yang mendorong dialog lintas 

iman, kurikulum pendidikan moderasi di madrasah, serta 

revitalisasi adat sebagai instrumen perekat sosial. 

Penelitian UIN Datokarama Palu (2021) menemukan 

bahwa moderasi beragama telah diintegrasikan ke dalam 

pendidikan dan kegiatan sosial masyarakat pasca-konflik. 

Melalui dakwah damai, khutbah Jumat, majelis taklim, dan 

kegiatan lintas agama, nilai-nilai seperti tasamuh 

(toleransi), ta’adul (keseimbangan), dan musawah 

(persamaan) menjadi dasar untuk membangun kembali rasa 

saling percaya antarwarga. Pemulihan identitas ini juga 



103 
 

ditopang oleh praktik budaya lokal seperti mombine sintuvu 

(rekonsiliasi sosial melalui ritual adat), yang dimaknai 

ulang dalam kerangka Islam moderat. 

Lebih jauh, Laporan UNDP (2014) menegaskan 

bahwa pendekatan moderasi terbukti menjadi model efektif 

dalam post-conflict healing di wilayah-wilayah plural. 

Dengan menekankan dialog, empati, dan penghormatan 

terhadap tradisi, masyarakat Poso dan Kaili dapat 

merekonstruksi narasi keagamaannya dari yang sempat 

traumatik menjadi konstruktif. Dalam kerangka ini, 

moderasi bukan sekadar ide keagamaan, melainkan 

identitas baru bagi masyarakat yang pernah terbelah  

sebuah identitas yang religius, plural, dan berakar pada 

budaya damai. 

Secara teologis, moderasi di Sulawesi Tengah 

mencerminkan ajaran Al-Qur’an: 

◆ ➔ 
 ◆ 

❑❑→⧫ ◆→ 

◼⧫  ⧫❑⧫◆ 
❑▪ ◼⧫ 
      

Terjemahnya : 

143. dan demikian  Kami telah menjadikan kamu  umat 

yang adil agar kamu menjadi saksi atas  manusia dan agar 

Rasul menjadi saksi atas  kamu. (QS. Al-Baqarah : 143). 

Ayat ini menjadi landasan bahwa umat Islam 

dipanggil untuk berada di tengah  bukan ekstrem, bukan 

liberal melainkan menjadi rahmat bagi sesama manusia. 

Dalam konteks masyarakat Kaili, nilai wasathiyyah ini 



104 
 

menemukan bentuknya dalam upaya kolektif membangun 

perdamaian sosial dan menyembuhkan luka sejarah melalui 

jalan spiritual dan budaya.. 

D. Testimoni Tokoh Agama dan Masyarakat 

Dalam studi lapangan yang dilakukan oleh berbagai 

lembaga penelitian, seperti UIN Datokarama Palu (2020–

2022), Balai Litbang Agama Makassar (2021), dan UNDP 

Indonesia (2014), ditemukan bahwa proses pemulihan 

sosial dan penguatan moderasi beragama di Sulawesi 

Tengah sangat bergantung pada peran aktif tokoh agama, 

adat, dan masyarakat sipil. Testimoni mereka 

mencerminkan dinamika transformasi sosial keagamaan 

pasca-konflik, serta bagaimana nilai Islam moderat dan 

kearifan lokal dijalankan dalam praktik keseharian. 

Menurut laporan UIN Datokarama (2021), para tokoh 

agama Muslim dan Kristen di wilayah Poso dan Sigi 

sepakat bahwa perdamaian yang berkelanjutan hanya dapat 

dicapai jika masyarakat mau “belajar kembali untuk saling 

percaya” (relearning trust). Seorang imam masjid di 

Kecamatan Lage, Poso, dalam wawancara yang dikutip 

laporan tersebut, mengatakan: 

“Kami tidak hanya bicara tentang perdamaian di mimbar, 

tetapi menjalankannya bersama. Setelah konflik, kami 

memulai kembali hubungan dengan saudara-saudara non-

Muslim melalui kerja bakti dan doa bersama untuk 

kampung.” 

Testimoni ini menggambarkan bahwa rekonsiliasi tidak 

berhenti pada tataran simbolik, tetapi telah menjadi gerakan 

sosial berbasis iman dan kebersamaan. 



105 
 

Dalam penelitian Balai Litbang Agama Makassar 

(2021) yang berjudul “Peran Tokoh Agama dalam 

Membangun Moderasi Beragama di Wilayah Pasca-

Konflik Sulawesi Tengah”, ditemukan bahwa tokoh agama 

memainkan tiga fungsi utama: (1) fungsi rekonsiliatif, yaitu 

memulihkan hubungan sosial antarumat; (2) fungsi 

edukatif, melalui dakwah damai, khutbah, dan majelis 

taklim yang menanamkan nilai toleransi dan anti-

kekerasan; serta (3) fungsi advokatif, yakni melindungi 

masyarakat dari pengaruh kelompok ekstrem. 

Salah satu pendeta di Poso menyatakan: 

“Kami membangun perdamaian bukan karena tekanan 

politik, tapi karena iman. Iman harus menghadirkan kasih, 

bukan kebencian.” 

 

Pernyataan ini memperlihatkan dimensi spiritual dari 

perdamaian yang bersumber pada kesadaran keagamaan 

lintas iman. 

Dari sisi masyarakat adat, penelitian UNDP (2014) 

menemukan bahwa nilai-nilai lokal seperti nosarara 

nosabatutu (bersaudara dan bersatu) dan sintuvu maroso 

(kekuatan dalam kebersamaan) menjadi kerangka moral 

bagi masyarakat Kaili dalam menata kembali hubungan 

sosial pasca-konflik. Seorang tode (pemangku adat) dari 

Desa Sidera menuturkan: 

“Dulu kami hidup seperti dua pohon yang tumbuh terpisah, 

tetapi akar kami masih di tanah yang sama. Sekarang akar 

itu kami rawat kembali dengan adat dan agama. 

Testimoni ini memperlihatkan bagaimana masyarakat 

menggabungkan nilai Islam dan budaya Kaili sebagai dasar 

rekonsiliasi memperkuat identitas kolektif tanpa 

meniadakan perbedaan. 



106 
 

Penelitian Aragon (2010) juga menunjukkan bahwa 

rekonsiliasi berbasis agama dan budaya lebih efektif 

daripada pendekatan politik semata. Ia mencatat bahwa 

dialog lintas iman di Poso dan sekitarnya tidak hanya 

membangun perdamaian, tetapi juga menumbuhkan shared 

identity baru, yaitu sebagai “masyarakat damai Sulawesi 

Tengah”. Dalam forum lintas agama seperti Forum 

Kerukunan Umat Beragama (FKUB) dan Forum 

Silaturahmi Tokoh Agama (FSTA), para ulama, pastor, dan 

pendeta secara rutin mengadakan pertemuan untuk 

membahas persoalan sosial, ekonomi, dan pendidikan di 

daerah mereka. 

Dari keseluruhan testimoni, dapat disimpulkan bahwa: 

a. Tokoh agama berperan sebagai agen moral yang 

memfasilitasi dialog, mendidik masyarakat dalam 

moderasi, dan menjadi teladan rekonsiliasi. 

b. Tokoh adat berperan dalam menjaga kesinambungan 

nilai-nilai lokal yang harmonis dengan ajaran Islam 

moderat. 

c. Masyarakat akar rumput menjadi pelaku utama 

perdamaian yang mengaktualisasikan nilai-nilai 

moderasi dalam praktik sosial sehari-hari. 

Dengan demikian, data lapangan menunjukkan bahwa 

moderasi beragama di Sulawesi Tengah bukan hanya 

konsep ideal, melainkan hasil nyata dari pengalaman sosial 

dan spiritual masyarakat Kaili pasca-konflik, di mana tokoh 

agama dan adat menjadi penggerak utama dalam 

membangun tatanan sosial yang damai, inklusif, dan 

berkeadilan. 

E. Pembelajaran Penting bagi Daerah Lain 



107 
 

Pengalaman Sulawesi Tengah, khususnya masyarakat 

Kaili dan daerah Poso dalam menghadapi dan mengatasi 

konflik sosial-keagamaan, memberikan pembelajaran 

berharga bagi daerah-daerah lain di Indonesia yang 

memiliki karakter sosial dan keagamaan yang majemuk. 

Berbagai penelitian akademik menunjukkan bahwa 

keberhasilan rekonsiliasi dan pembangunan moderasi di 

wilayah ini lahir dari perpaduan antara pendekatan agama, 

budaya lokal, dan kebijakan sosial yang inklusif. 

Menurut UNDP (2014) dalam laporan Faith-Based 

Peacebuilding and Post-Conflict Recovery in Central 

Sulawesi, rekonsiliasi di Poso berhasil karena melibatkan 

semua lapisan masyarakat, bukan hanya elit politik atau 

agama. Pendekatan berbasis komunitas  seperti dialog akar 

rumput, kegiatan lintas iman, dan pendidikan perdamaian  

terbukti lebih efektif dibandingkan intervensi top-down. 

Model ini bisa menjadi inspirasi bagi daerah lain dengan 

potensi konflik horizontal seperti Ambon, Ternate, atau 

Papua, untuk membangun perdamaian berkelanjutan 

melalui mekanisme lokal yang partisipatif. 

Selanjutnya, penelitian Aragon (2010) menekankan 

bahwa integrasi nilai agama dan adat lokal merupakan 

kunci keberhasilan transformasi sosial di Sulawesi Tengah. 

Nilai budaya Kaili seperti sintuvu maroso (persatuan yang 

kokoh), nosarara nosabatutu (bersaudara dan bersatu), 

serta praktik sosial gotong royong dan doa bersama, 

mampu menjadi landasan moral untuk memulihkan 

hubungan antaragama dan etnis. Hal ini menjadi bukti 

bahwa budaya lokal tidak bertentangan dengan Islam 

moderat, melainkan memperkaya ekspresinya. Daerah lain 

dengan tradisi kuat seperti Bali (dengan Tri Hita Karana) 

atau Jawa (dengan tepa selira) juga dapat menjadikan 



108 
 

pendekatan ini sebagai model integratif antara kearifan 

lokal dan nilai keagamaan. 

Dalam konteks kebijakan pendidikan, laporan UIN 

Datokarama Palu (2022) menegaskan bahwa pendidikan 

Islam berorientasi moderasi di madrasah dan pesantren 

menjadi instrumen utama dalam menjaga keberlanjutan 

perdamaian. Guru-guru agama di Sulawesi Tengah tidak 

hanya mengajarkan fikih dan akidah, tetapi juga nilai-nilai 

sosial seperti empati, kerja sama, dan penghormatan 

terhadap perbedaan. Praktik ini dapat ditiru oleh lembaga 

pendidikan di daerah lain untuk mencegah munculnya 

radikalisme berbasis identitas sejak dini. 

Selain itu, Balai Litbang Agama Makassar (2021) 

menyoroti peran strategis Forum Kerukunan Umat 

Beragama (FKUB) di Sulawesi Tengah sebagai model 

kelembagaan yang efektif dalam merawat toleransi. FKUB 

tidak hanya berfungsi sebagai forum komunikasi 

antarumat, tetapi juga sebagai agen mediasi dalam 

menyelesaikan persoalan sosial dan pembangunan tempat 

ibadah. Model ini direkomendasikan untuk diperkuat di 

daerah lain dengan karakter plural seperti Nusa Tenggara 

Timur, Maluku, dan Kalimantan Barat. 

Secara sosiologis, Azra (2016) menilai bahwa 

pengalaman Sulawesi Tengah menunjukkan bagaimana 

Islam wasathiyyah (moderat) dapat berfungsi sebagai social 

healing mechanismsebuah jalan spiritual dan sosial untuk 

menyembuhkan luka akibat kekerasan identitas. 

Pendekatan ini tidak hanya relevan untuk konteks pasca-

konflik, tetapi juga penting dalam menghadapi tantangan 

kontemporer seperti polarisasi politik dan intoleransi digital 

yang muncul di berbagai daerah Indonesia. 



109 
 

Dari berbagai data akademik di atas, dapat disimpulkan 

bahwa pembelajaran penting bagi daerah lain mencakup 

lima poin utama: 

a. Perdamaian berbasis komunitas dan budaya lokal 

lebih efektif dibandingkan pendekatan politik semata. 

b. Kolaborasi lintas agama dan adat menjadi kunci 

rekonstruksi kepercayaan sosial. 

c. Integrasi moderasi beragama ke dalam pendidikan 

formal dan non-formal memperkuat daya tahan 

masyarakat terhadap radikalisme. 

d. Peran tokoh agama dan adat sebagai agen moral dan 

sosial lebih diakui masyarakat dibandingkan 

intervensi eksternal. 

e. Nilai Islam moderat dan kearifan lokal dapat 

bersinergi untuk membentuk masyarakat religius 

yang terbuka, damai, dan berkeadilan. 

Dengan demikian, model moderasi dan rekonsiliasi di 

Sulawesi Tengah dapat menjadi laboratorium sosial bagi 

Indonesia  menunjukkan bahwa keberagaman bukan 

ancaman, melainkan sumber kekuatan untuk membangun 

harmoni nasional. 

 

 

 

BAB VII  

ARAH BARU ISLAM DI TANAH KAILI 

 

 

A. Rekonstruksi Nilai Islam Lokal dalam Konteks  

     Modernitas 

Berikut uraian berdasarkan data akademik mengenai 

“Rekonstruksi Nilai Islam Lokal dalam Konteks 



110 
 

Modernitas”, yang merangkum temuan riset para akademisi 

Indonesia kontemporer: 

1. Konsep dan Urgensi Rekonstruksi Nilai Islam Lokal 

Rekonstruksi nilai Islam lokal merupakan proses 

reinterpretasi dan revitalisasi ajaran Islam yang telah 

membaur dengan budaya lokal agar tetap relevan dengan 

tantangan sosial, ekonomi, dan budaya masyarakat modern 

(Abdullah, 2019; Arifin, 2020). Nilai Islam lokal biasanya 

terwujud dalam bentuk adat, tradisi, dan simbol keagamaan 

yang hidup di tengah masyarakat, seperti gotong royong, 

musyawarah, dan penghormatan terhadap alam. 

Menurut Azyumardi Azra (2013), Islam di Indonesia 

bersifat “akomodatif terhadap budaya lokal” karena sejak 

awal proses Islamisasi Nusantara melibatkan asimilasi 

damai antara dakwah Islam dengan tradisi masyarakat. 

Karena itu, rekonstruksi bukan berarti mengganti, tetapi 

menyegarkan nilai-nilai lama agar sesuai dengan tuntutan 

modernitas. 

2. Dialektika Islam Lokal dan Modernitas 

Modernitas membawa perubahan sosial besar: 

rasionalisasi, urbanisasi, dan penetrasi teknologi yang 

sering menggeser tradisi dan solidaritas sosial. Namun, 

masyarakat Muslim Indonesia justru memperlihatkan 

kemampuan untuk mengadaptasi nilai Islam lokal ke dalam 

bentuk baru kehidupan modern. 

Penelitian Abdurrahman Mas’ud (2017) 

menunjukkan bahwa Islam lokal mampu bertransformasi 

menjadi sumber etika sosial modern, seperti tanggung 

jawab sosial, keadilan, dan profesionalisme. Sementara itu, 

M. Amin Abdullah (2019) menegaskan bahwa Islam lokal 



111 
 

memberikan “ruang dialog” antara agama, budaya, dan 

ilmu pengetahuan modern. 

Dalam konteks Sulawesi Tengah, masyarakat Kaili 

menampilkan bentuk dialektika tersebut melalui nilai 

sintuvu (persatuan) dan nosarara nosabatutu (kekeluargaan 

dan kebersamaan), yang kini ditafsirkan kembali dalam 

konteks pembangunan perdamaian, kerja sama lintas 

agama, dan etika sosial modern (Bahdar, 2024). 

3. Strategi Rekonstruksi Nilai Islam Lokal 

Rekonstruksi dilakukan melalui pendekatan kultural, 

pendidikan, dan sosial: 

1. Melalui pendidikan Islam 

Kurikulum PAI dan Fikih di madrasah mulai 

mengintegrasikan nilai-nilai lokal seperti gotong 

royong, tolong-menolong, dan kejujuran dalam 

proses pembelajaran (Rahman, 2021). Nilai lokal 

berfungsi sebagai penghubung antara teks agama dan 

konteks sosial peserta didik. 

2. Melalui dakwah kultural 

Ulama dan dai lokal menggunakan narasi adat dan 

bahasa daerah dalam berdakwah agar pesan Islam 

diterima secara emosional dan kultural (Abdullah, 

2019). Misalnya, dakwah di Poso pasca-konflik lebih 

menekankan Islam sebagai “agama damai” yang 

sejalan dengan falsafah nosarara nosabatutu. 

3. Melalui revitalisasi budaya religius 

Tradisi keagamaan seperti doa bersama, sedekah 

kampung, dan upacara adat diadaptasi menjadi media 

dakwah dan pendidikan nilai Islam moderat. Hasil 

riset Aziz (2022) menunjukkan bahwa praktik ini 

memperkuat kohesi sosial dan mengurangi 

ketegangan antaragama. 



112 
 

4. Implikasi Rekonstruksi terhadap Identitas dan Peradaban 

Muslim 

Rekonstruksi nilai Islam lokal berimplikasi pada 

lahirnya identitas keislaman yang moderat, kontekstual, dan 

humanis. 

a. Menurut Nakamura (2016), rekonstruksi Islam lokal 

menjadikan masyarakat Muslim lebih adaptif 

terhadap globalisasi tanpa kehilangan akar spiritual 

dan budaya. 

b. Di Sulawesi Tengah, penelitian UIN Datokarama 

(2023) menemukan bahwa nilai-nilai Islam Kaili 

mampu memperkuat narasi Islam damai pasca-

konflik dan memperkuat solidaritas lintas etnis. 

c. Secara sosial, Islam lokal menjadi “perekat moral” 

bagi masyarakat yang plural, mendorong partisipasi 

sosial dan pembangunan berbasis nilai etika religius 

(Bahdar, 2024). 

Dengan demikian maka rekonstruksi nilai Islam lokal 

dalam konteks modernitas merupakan strategi penting 

untuk mempertahankan relevansi Islam sebagai agama 

rahmatan lil ‘alamin di tengah arus globalisasi. Islam lokal 

yang berakar pada kearifan dan budaya masyarakat tidak 

hanya menjaga harmoni sosial, tetapi juga menegaskan 

wajah Islam Indonesia yang moderat, damai, dan 

berperadaban. 

Dalam konteks Sulawesi Tengah dan masyarakat 

Kaili, rekonstruksi ini bermakna menjaga keseimbangan 

antara ajaran Islam universal dan identitas budaya lokal, 

sehingga melahirkan model keislaman yang kontekstual, 

inklusif, dan solutif terhadap tantangan modernitas. 

B. Islam moderat sebagai identitas baru umat di Sulawesi     



113 
 

     Tengah 

1. Latar Sosial dan Transformasi Keagamaan 

Sulawesi Tengah, khususnya wilayah Poso, Sigi, dan 

Donggala, merupakan daerah yang memiliki sejarah 

panjang interaksi antaragama dan etnis. Dalam konteks ini, 

Islam tidak hanya berfungsi sebagai sistem keyakinan, 

tetapi juga sebagai fondasi etika sosial dan perekat kultural 

masyarakat Kaili dan etnis lain di sekitarnya (Nawawi, 

2020). 

Pasca-konflik sosial keagamaan pada awal 2000-an, 

muncul kesadaran baru di kalangan umat Islam di Sulawesi 

Tengah untuk membangun identitas keagamaan yang lebih 

inklusif, moderat, dan rekonsiliatif. Perubahan orientasi ini 

sejalan dengan upaya nasionalisasi konsep wasathiyyah 

Islam yang diarusutamakan oleh Kementerian Agama 

Republik Indonesia sejak 2019 (Kemenag RI, 2020). 

Menurut hasil riset Suaedy (2013) dan Said (2018), 

rekonsiliasi sosial di Poso dan Palu memperlihatkan 

transformasi religiusitas masyarakat Muslim yang 

menempatkan Islam sebagai sumber perdamaian, bukan 

konflik. Dengan demikian, Islam moderat menjadi identitas 

baru umat yang lahir dari pengalaman kolektif menghadapi 

trauma sosial dan keinginan untuk membangun tatanan 

sosial yang harmonis. 

2. Makna Islam Moderat sebagai Identitas Kolektif 

Islam moderat (al-wasathiyyah) di Sulawesi Tengah 

dimaknai sebagai sikap keagamaan yang menekankan 

keseimbangan antara ajaran normatif Islam dengan realitas 

sosial budaya masyarakat lokal.Nilai-nilai seperti toleransi 

(tasamuh), keseimbangan (tawazun), dan kerja sama sosial 



114 
 

(ta‘awun) menjadi bagian dari ekspresi Islam lokal 

masyarakat Kaili, yang diintegrasikan dalam prinsip 

budaya seperti nosarara nosabatutu (persaudaraan dan 

kebersamaan) dan sintuvu (solidaritas sosial) (Bahdar, 

2024; Mahmud, 2022). 

Penelitian Huda (2021) menunjukkan bahwa praktik 

Islam moderat di Sulawesi Tengah tidak muncul dari 

intervensi eksternal semata, melainkan tumbuh dari 

dinamika lokal yang telah lama menekankan nilai 

keselarasan dan harmoni. Masyarakat Kaili, misalnya, 

menafsirkan Islam bukan dalam bentuk rigid atau 

skripturalistik, tetapi sebagai ajaran yang menuntun etika 

sosial, kesetaraan, dan kemanusiaan. 

3. Peran Institusi Keagamaan dan Pendidikan 

Identitas Islam moderat di Sulawesi Tengah semakin 

menguat melalui peran institusi pendidikan Islam seperti 

pesantren, madrasah, dan perguruan tinggi keagamaan. 

Menurut data UIN Datokarama Palu (2023), berbagai 

lembaga pendidikan Islam di wilayah tersebut telah 

mengintegrasikan nilai-nilai moderasi dalam kurikulum dan 

kegiatan ekstrakurikuler seperti dialog lintas iman, kajian 

Islam rahmatan lil ‘alamin, serta program pengabdian 

masyarakat berbasis perdamaian. 

Selain itu, pesantren lokal seperti Pesantren Al-

Khairaat dan Al-Muhajirin Poso turut berperan penting 

dalam membentuk narasi Islam damai dan toleran. 

Penelitian Said (2018) mencatat bahwa para kiai dan da’i di 

wilayah ini mengembangkan pendekatan dakwah kultural 

yang menekankan kasih sayang, kebersamaan, dan 

penghargaan terhadap perbedaan. 

4. Islam Moderat sebagai Basis Rekonsiliasi dan Identitas    



115 
 

    Baru 

Pasca-konflik Poso menjadi momentum lahirnya 

identitas keagamaan baru di Sulawesi Tengah. Masyarakat 

Muslim yang dahulu mengalami polarisasi kini bergerak 

menuju pembentukan identitas sosial baru berbasis Islam 

moderat dan kemanusiaan universal.Studi Suaedy (2013) 

dan Qodir (2020) menyimpulkan bahwa moderasi Islam 

menjadi alat rekonsiliasi kultural yang efektif dalam 

menyatukan komunitas Muslim dan Kristen di Poso serta 

mendorong kerja sama lintas iman dalam bidang sosial, 

ekonomi, dan pendidikan. 

Moderasi ini juga memperlihatkan transformasi dari 

Islam sebagai “agama mayoritas” menuju “agama 

pembangun peradaban bersama.” Hal ini tampak pada 

gerakan masyarakat sipil Islam yang aktif dalam kegiatan 

sosial, penguatan ekonomi umat, dan pelestarian nilai-nilai 

budaya damai yang bersumber dari Islam dan tradisi Kaili. 

Dengan demikian maka Islam moderat di Sulawesi 

Tengah tidak hanya menjadi konsep teologis, tetapi telah 

bertransformasi menjadi identitas sosial dan kultural 

umat.Ia tumbuh dari pengalaman historis, kearifan lokal, 

dan kebutuhan rekonsiliasi pasca-konflik, serta diperkuat 

oleh lembaga pendidikan dan ulama lokal.Identitas Islam 

moderat ini sekaligus menjadi simbol Islam Nusantara versi 

Sulawesi Tengah yakni Islam yang damai, berakar pada 

tradisi lokal, terbuka terhadap perbedaan, dan adaptif 

terhadap modernitas.Dengan demikian, Islam moderat 

bukan sekadar “jalan tengah” dalam beragama, tetapi juga 

arah baru bagi peradaban Islam di Tanah Kaili yang 

menegaskan peran agama sebagai sumber harmoni, 

persaudaraan, dan kemajuan masyarakat. 

C. Sinergi antara agama, budaya, dan negara dalam  



116 
 

      membangun masyarakat   damai 

1. Kerangka Konseptual Sinergi Agama, Budaya, dan 

Negara 

Sinergi antara agama, budaya, dan negara merupakan 

model integratif yang bertujuan mewujudkan tatanan sosial 

yang damai, inklusif, dan berkeadilan. Dalam konteks 

keindonesiaan, sinergi ini berakar pada filosofi Pancasila 

yang menempatkan nilai-nilai religiusitas dan kemanusiaan 

sebagai dasar kehidupan berbangsa. 

Menurut Abdullah (2019) dan Azra (2013), peran 

agama dan budaya tidak dapat dipisahkan dari 

pembentukan karakter bangsa Indonesia. Agama menjadi 

sumber moral dan spiritual, budaya berfungsi sebagai 

wadah internalisasi nilai, sedangkan negara berperan 

sebagai pengatur yang menjamin keadilan sosial dan 

kebebasan beragama. Ketiganya membentuk hubungan 

simbiotik untuk mewujudkan perdamaian dan kohesi sosial. 

Dalam konteks Sulawesi Tengah, khususnya 

masyarakat Kaili, sinergi ini tercermin dalam praktik sosial 

berbasis nilai nosarara nosabatutu (persaudaraan dan 

kebersamaan), yang mengandung dimensi religius, kultural, 

dan sosial-politik (Bahdar, 2024). Nilai ini kemudian 

diadaptasi dalam kebijakan pembangunan sosial 

keagamaan daerah, termasuk program moderasi beragama 

dan rekonsiliasi pasca-konflik. 

2. Agama sebagai Sumber Etika dan Spirit Perdamaian 

Agama dalam konteks masyarakat plural berperan 

sebagai pembimbing moral dan fondasi rekonsiliasi. Studi 

Suaedy (2013) dan Alfitri (2020) menegaskan bahwa ajaran 

Islam yang berlandaskan prinsip rahmatan lil ‘alamin 



117 
 

menjadi kekuatan sosial yang mampu menginspirasi kerja 

sama lintas iman di wilayah-wilayah pasca-konflik seperti 

Poso. 

Nilai-nilai keagamaan seperti ta‘awun (tolong-

menolong), ‘adl (keadilan), dan tasamuh (toleransi) 

menjadi etika sosial yang memperkuat hubungan 

antarumat. Hal ini tampak dalam praktik keagamaan 

masyarakat Kaili yang menggabungkan ritual Islam dengan 

simbol-simbol adat tanpa kehilangan substansi tauhid, 

seperti tradisi doa bersama lintas agama pada momentum 

peringatan konflik Poso sebagai simbol perdamaian dan 

solidaritas sosial (Mahmud, 2022). 

3. Budaya sebagai Ruang Sosial Rekonsiliasi 

Budaya lokal memiliki fungsi strategis dalam 

menjembatani perbedaan identitas agama dan etnis. 

Menurut Geertz (1973) dan Koentjaraningrat (2009), 

budaya berperan sebagai sistem makna yang 

memungkinkan masyarakat mengelola konflik melalui 

mekanisme simbolik, ritual, dan nilai-nilai sosial.Dalam 

kasus Sulawesi Tengah, nilai budaya sintuvu (persatuan) 

dan nosarara nosabatutu telah digunakan oleh tokoh adat 

dan agama sebagai modal sosial rekonsiliasi. Penelitian 

Nawawi (2020) menunjukkan bahwa budaya lokal menjadi 

jembatan antara komunitas Muslim dan non-Muslim, 

memperkuat dialog sosial, serta mengubah paradigma dari 

“agama sebagai pemisah” menjadi “agama sebagai perekat 

sosial.”Melalui pelibatan tokoh adat dalam forum 

keagamaan dan musyawarah masyarakat, budaya berperan 

menormalisasi kembali hubungan sosial yang sempat 

terpecah akibat konflik, dengan mengedepankan prinsip 

“tidak ada musuh abadi dalam persaudaraan sosial.” 

4. Negara sebagai Fasilitator Perdamaian dan Moderasi 



118 
 

Negara berperan penting dalam menginstitusionalisasi 

nilai-nilai keagamaan dan budaya ke dalam kebijakan 

sosial. Melalui Kementerian Agama, pemerintah Indonesia 

meluncurkan program Moderasi Beragama (2019–

sekarang) yang bertujuan memperkuat karakter toleransi 

dan nasionalisme di masyarakat (Kemenag RI, 2020). 

Di Sulawesi Tengah, sinergi negara dengan lembaga 

keagamaan dan budaya lokal tampak dalam Forum 

Kerukunan Umat Beragama (FKUB) serta program 

revitalisasi kearifan lokal berbasis pendidikan damai. Hasil 

penelitian UIN Datokarama Palu (2023) menunjukkan 

bahwa kolaborasi antara pemerintah daerah, tokoh agama, 

dan tokoh adat berhasil menurunkan potensi konflik serta 

memperkuat partisipasi warga dalam pembangunan sosial. 

Dengan demikian, negara berfungsi bukan sebagai 

pengendali agama, tetapi sebagai mediator dan fasilitator 

nilai-nilai keagamaan dan kebudayaan dalam menjaga 

keutuhan sosial. 

5. Model Sinergi Tiga Pilar untuk Perdamaian 

Berdasarkan hasil penelitian lapangan dan kajian teoretik, 

sinergi antara agama, budaya, dan negara dapat dirumuskan 

dalam tiga pilar utama: 

a. Integrasi nilai  ajaran agama, etika budaya, dan 

hukum negara disinergikan untuk membangun 

kesadaran kolektif tentang pentingnya hidup damai 

dan saling menghormati. 

b. Kolaborasi kelembagaan  lembaga keagamaan, adat, 

dan pemerintah bekerja bersama dalam forum 

bersama (misalnya FKUB, lembaga adat, dan 

madrasah) untuk menanamkan nilai toleransi. 



119 
 

c. Rekonstruksi narasi sosial  dakwah, pendidikan, dan 

kebijakan publik diarahkan untuk memperkuat narasi 

damai, bukan segregasi identitas. 

Model ini menjadi praktik nyata di beberapa wilayah 

Sulawesi Tengah di mana tokoh agama, pemerintah daerah, 

dan pemangku adat bersatu dalam kegiatan sosial seperti 

kerja bakti lintas iman, pelatihan moderasi beragama, dan 

peringatan bersama hari perdamaian Poso.Dengan 

demikian maka Sinergi antara agama, budaya, dan negara 

di Sulawesi Tengah menjadi fondasi baru bagi masyarakat 

damai dan inklusif. Agama memberikan dasar moral dan 

spiritual, budaya menyediakan ruang sosial yang adaptif 

terhadap perbedaan, sedangkan negara menjamin keadilan 

dan kebebasan beragama. 

Ketiganya membentuk sistem sosial yang saling 

menopang dalam menjaga harmoni dan mencegah konflik. 

Sinergi ini bukan sekadar wacana ideal, melainkan praktik 

nyata yang telah diuji dalam konteks pasca-konflik Poso 

dan rekonstruksi sosial masyarakat Kaili.Dengan demikian, 

sinergi ini merupakan model keindonesiaan dalam 

membangun peradaban damai sebuah ekspresi Islam 

moderat yang berpadu dengan budaya lokal dan semangat 

kebangsaan. 

 

D. Tantangan Globalisasi, Digitalisasi, dan Disinformasi  

      Agama 

Globalisasi dan digitalisasi membawa transformasi 

besar dalam kehidupan sosial-keagamaan masyarakat 

Indonesia, termasuk di Sulawesi Tengah. Arus global 

informasi keagamaan yang begitu cepat melalui media 

sosial dan internet telah menciptakan ruang baru bagi 

penyebaran pengetahuan, tetapi sekaligus menghadirkan 

tantangan serius berupa radikalisasi digital, polarisasi 



120 
 

identitas keagamaan, dan disinformasi agama (Haryanto, 

2020; Azra, 2021). 

Secara akademik, globalisasi dipahami sebagai 

proses integrasi dunia yang menembus batas-batas 

geografis, sosial, dan budaya melalui teknologi informasi, 

ekonomi, dan komunikasi (Giddens, 1990). Dalam konteks 

agama, globalisasi melahirkan dua fenomena ekstrem: di 

satu sisi memperluas pemahaman universal Islam yang 

terbuka dan rasional, namun di sisi lain membuka ruang 

infiltrasi ideologi transnasional yang berpotensi menggerus 

nilai-nilai Islam lokal (Fealy & White, 2008). Fenomena ini 

juga terjadi di Sulawesi Tengah, di mana munculnya 

paham-paham eksklusif pasca-konflik Poso merupakan 

akibat dari penetrasi jaringan dakwah global tanpa filter 

budaya lokal (Burhanuddin, 2019). 

Digitalisasi agama memperkuat proses tersebut. 

Platform seperti YouTube, TikTok, dan Instagram menjadi 

arena dakwah yang efektif namun juga rentan dimanfaatkan 

oleh kelompok tertentu untuk menyebarkan ajaran intoleran 

(Campbell, 2021). Studi Lembaga Setara Institute (2022) 

mencatat meningkatnya penyebaran ujaran kebencian 

berbasis agama di media sosial, termasuk dalam konteks 

lokal Sulawesi Tengah. Fenomena ini menunjukkan 

bagaimana otentisitas otoritas keagamaan mulai tergeser 

dari ulama tradisional ke “ustaz digital” yang belum tentu 

memiliki kompetensi keilmuan dan kepekaan sosial 

budaya. 

Selain itu, disinformasi agama atau penyebaran narasi 

palsu yang diklaim sebagai ajaran Islam memperparah 

situasi. Dalam analisis Wahid Foundation (2021), banyak 

konten keagamaan di dunia maya mengandung unsur 

manipulasi teks Al-Qur’an dan hadis untuk melegitimasi 

kekerasan atau intoleransi. Disinformasi ini mengaburkan 



121 
 

wajah Islam yang damai dan berkeadaban, serta 

menimbulkan keresahan sosial di masyarakat majemuk 

seperti masyarakat Kaili. 

Secara teoretis, tantangan ini menuntut penguatan 

literasi digital keagamaan (religious digital literacy) di 

kalangan umat, guru, dan dai lokal. Menurut Rahim (2022), 

literasi digital menjadi bagian penting dalam moderasi 

beragama era digital agar masyarakat mampu memilah 

antara sumber otoritatif dan hoaks keagamaan. Di Sulawesi 

Tengah, penguatan literasi ini dapat diintegrasikan melalui 

pendidikan madrasah, pesantren, dan program pemerintah 

daerah yang menanamkan nilai wasathiyyah, toleransi, 

serta tanggung jawab bermedia. 

Dengan demikian, globalisasi dan digitalisasi agama 

bukan hanya tantangan, tetapi juga peluang untuk 

memperluas dakwah Islam moderat berbasis kearifan lokal. 

Namun, agar peluang ini produktif, diperlukan sinergi 

antara lembaga keagamaan, pendidikan, dan pemerintah 

daerah dalam membangun masyarakat yang melek digital, 

kritis terhadap informasi agama, dan berakar pada nilai-

nilai Islam Nusantara yang damai. 

E. Peta jalan Islam masa depan di Tanah Kaili 

Masa depan Islam di Tanah Kaili, Sulawesi Tengah, 

sangat bergantung pada kemampuan masyarakat dan 

lembaga keagamaan lokal dalam meneguhkan Islam yang 

moderat, berakar pada kearifan lokal, dan adaptif terhadap 

perubahan sosial modern. Berdasarkan temuan akademik 

lintas bidang sejarah, antropologi, dan pendidikan Islam 

peta jalan Islam masa depan di Tanah Kaili dapat dipetakan 

ke dalam tiga pilar utama: rekonstruksi nilai Islam lokal, 

penguatan lembaga pendidikan keagamaan, dan digitalisasi 

dakwah berbasis budaya. 



122 
 

Pertama, rekonstruksi nilai Islam lokal menjadi 

landasan utama keberlanjutan identitas keislaman 

masyarakat Kaili. Sejarah menunjukkan bahwa proses 

Islamisasi di wilayah ini berlangsung secara damai dan 

kultural, di mana ajaran Islam berasimilasi dengan nilai-

nilai lokal seperti nosarara nosabatutu (bersaudara dan 

bersatu), sintuvu maroso (persatuan yang kokoh), dan 

pombepentulu (gotong royong dalam kebaikan) (Abd. 

Rahman, 2018; Burhanuddin, 2019). Nilai-nilai tersebut 

merupakan manifestasi lokal dari prinsip ukhuwah 

islamiyyah dan ukhuwah insaniyyah yang bersumber dari 

Al-Qur’an. Dalam konteks modern, revitalisasi nilai-nilai 

ini penting untuk membangun Islam yang membumi dan 

tetap relevan dengan dinamika masyarakat plural. 

Kedua, penguatan lembaga pendidikan Islam seperti 

pesantren, madrasah, dan majelis taklim memiliki peran 

sentral dalam melanjutkan misi dakwah moderat di daerah 

ini. Studi Nurhayati (2020) menunjukkan bahwa lembaga 

pendidikan Islam di Sulawesi Tengah telah menjadi agent 

of change dalam membentuk generasi muda yang inklusif 

dan religius. Ke depan, madrasah dan pesantren diharapkan 

tidak hanya menjadi tempat transmisi ilmu-ilmu fikih 

klasik, tetapi juga pusat transformasi sosial yang 

mengintegrasikan pendidikan karakter, literasi digital, dan 

nilai-nilai budaya lokal. Implementasi kurikulum berbasis 

wasathiyyah sebagaimana digariskan oleh Kementerian 

Agama (2022) menjadi langkah strategis dalam 

membangun Islam moderat yang berdaya saing. 

Ketiga, digitalisasi dakwah dan jejaring sosial 

keagamaan harus diarahkan untuk memperkuat Islam 

damai. Menurut data dari Wahid Foundation (2021), 

sebagian besar generasi muda muslim di Indonesia 

mengakses pemahaman agama melalui media digital. 



123 
 

Karena itu, dakwah Islam masa depan di Tanah Kaili harus 

menyesuaikan diri dengan ekosistem digital ini melalui 

pelatihan dai lokal yang melek teknologi, penciptaan 

konten dakwah berbasis budaya Kaili, serta penggunaan 

platform media sosial sebagai ruang edukasi dan dialog 

lintas iman (Rahim, 2022). Digitalisasi ini juga dapat 

memperkuat dokumentasi sejarah dan kearifan lokal Islam 

Kaili, menjadikannya warisan digital yang lestari. 

Dari sisi sosial-politik, peta jalan Islam masa depan 

di Tanah Kaili perlu berorientasi pada sinergi antara agama, 

budaya, dan kebijakan daerah. Pemerintah daerah memiliki 

peran penting dalam memperkuat ekosistem moderasi 

beragama melalui kebijakan inklusif, pengembangan 

ekonomi berbasis pesantren, dan dukungan terhadap 

program dakwah budaya. Model kolaboratif seperti Forum 

Kerukunan Umat Beragama (FKUB) dan Madrasah 

Moderasi yang digagas Kemenag terbukti efektif 

memperkuat harmoni pasca-konflik (Muzakki, 2021). 

Dengan demikian, arah Islam masa depan di Tanah 

Kaili dapat dirumuskan sebagai Islam yang moderat, 

berkarakter lokal, dan berwawasan global. Islam seperti ini 

bukan hanya menjaga kesinambungan tradisi religius Kaili, 

tetapi juga menjawab tantangan modernitas, globalisasi, 

dan disinformasi keagamaan dengan pendekatan yang 

adaptif dan inklusif.Dengan demikian maka Peta jalan 

Islam masa depan di Tanah Kaili menuntut integrasi antara 

nilai spiritual, sosial, dan teknologi. Islam yang tumbuh di 

tanah Kaili tidak lagi hanya dipahami sebagai warisan 

leluhur, melainkan sebagai proses peradaban berkelanjutan 

yang memadukan keislaman, keindonesiaan, dan kekailian 

dalam satu kesatuan identitas yang harmonis. 

BAB VIII 

PENUTUP 



124 
 

 

A. Kesimpulan Umum 

Masa depan Islam di Tanah Kaili, Sulawesi Tengah, 

sangat bergantung pada kemampuan masyarakat dan 

lembaga keagamaan lokal dalam meneguhkan Islam yang 

moderat, berakar pada kearifan lokal, dan adaptif terhadap 

perubahan sosial modern. Berdasarkan temuan akademik 

lintas bidang—sejarah, antropologi, dan pendidikan 

Islam—peta jalan Islam masa depan di Tanah Kaili dapat 

dipetakan ke dalam tiga pilar utama: rekonstruksi nilai 

Islam lokal, penguatan lembaga pendidikan keagamaan, 

dan digitalisasi dakwah berbasis budaya. 

Pertama, rekonstruksi nilai Islam lokal menjadi 

landasan utama keberlanjutan identitas keislaman 

masyarakat Kaili. Sejarah menunjukkan bahwa proses 

Islamisasi di wilayah ini berlangsung secara damai dan 

kultural, di mana ajaran Islam berasimilasi dengan nilai-

nilai lokal seperti nosarara nosabatutu (bersaudara dan 

bersatu), sintuvu maroso (persatuan yang kokoh), dan 

pombepentulu (gotong royong dalam kebaikan) (Abd. 

Rahman, 2018; Burhanuddin, 2019). Nilai-nilai tersebut 

merupakan manifestasi lokal dari prinsip ukhuwah 

islamiyyah dan ukhuwah insaniyyah yang bersumber dari 

Al-Qur’an. Dalam konteks modern, revitalisasi nilai-nilai 

ini penting untuk membangun Islam yang membumi dan 

tetap relevan dengan dinamika masyarakat plural. 

Kedua, penguatan lembaga pendidikan Islam seperti 

pesantren, madrasah, dan majelis taklim memiliki peran 

sentral dalam melanjutkan misi dakwah moderat di daerah 

ini. Studi Nurhayati (2020) menunjukkan bahwa lembaga 

pendidikan Islam di Sulawesi Tengah telah menjadi agent 

of change dalam membentuk generasi muda yang inklusif 

dan religius. Ke depan, madrasah dan pesantren diharapkan 



125 
 

tidak hanya menjadi tempat transmisi ilmu-ilmu fikih 

klasik, tetapi juga pusat transformasi sosial yang 

mengintegrasikan pendidikan karakter, literasi digital, dan 

nilai-nilai budaya lokal. Implementasi kurikulum berbasis 

wasathiyyah sebagaimana digariskan oleh Kementerian 

Agama (2022) menjadi langkah strategis dalam 

membangun Islam moderat yang berdaya saing. 

Ketiga, digitalisasi dakwah dan jejaring sosial 

keagamaan harus diarahkan untuk memperkuat Islam 

damai. Menurut data dari Wahid Foundation (2021), 

sebagian besar generasi muda muslim di Indonesia 

mengakses pemahaman agama melalui media digital. 

Karena itu, dakwah Islam masa depan di Tanah Kaili harus 

menyesuaikan diri dengan ekosistem digital ini melalui 

pelatihan dai lokal yang melek teknologi, penciptaan 

konten dakwah berbasis budaya Kaili, serta penggunaan 

platform media sosial sebagai ruang edukasi dan dialog 

lintas iman (Rahim, 2022). Digitalisasi ini juga dapat 

memperkuat dokumentasi sejarah dan kearifan lokal Islam 

Kaili, menjadikannya warisan digital yang lestari. 

Dari sisi sosial-politik, peta jalan Islam masa depan 

di Tanah Kaili perlu berorientasi pada sinergi antara agama, 

budaya, dan kebijakan daerah. Pemerintah daerah memiliki 

peran penting dalam memperkuat ekosistem moderasi 

beragama melalui kebijakan inklusif, pengembangan 

ekonomi berbasis pesantren, dan dukungan terhadap 

program dakwah budaya. Model kolaboratif seperti Forum 

Kerukunan Umat Beragama (FKUB) dan Madrasah 

Moderasi yang digagas Kemenag terbukti efektif 

memperkuat harmoni pasca-konflik (Muzakki, 2021). 

Dengan demikian, arah Islam masa depan di Tanah 

Kaili dapat dirumuskan sebagai Islam yang moderat, 

berkarakter lokal, dan berwawasan global. Islam seperti ini 



126 
 

bukan hanya menjaga kesinambungan tradisi religius Kaili, 

tetapi juga menjawab tantangan modernitas, globalisasi, 

dan disinformasi keagamaan dengan pendekatan yang 

adaptif dan inklusif. 

B. Rekomendasi Praktis bagi Tokoh Agama, Pendidik, dan  

     Pemerintah Daerah 

Sebagai penutup reflektif dari kajian Arah Baru Islam 

di Tanah Kaili: Meneguhkan Islam Moderat dan Kearifan 

Lokal, sejumlah rekomendasi praktis dapat dirumuskan 

untuk memperkuat sinergi antara tokoh agama, pendidik, 

dan pemerintah daerah dalam membangun masyarakat yang 

damai, moderat, dan berkeadaban. Rekomendasi ini 

disusun dengan merujuk pada hasil penelitian akademik di 

bidang sosial-keagamaan, pendidikan Islam, dan kebijakan 

publik pasca-konflik di Sulawesi Tengah. 

1. Rekomendasi bagi Tokoh Agama (Ulama, Da’i, dan  

     Pemimpin Komunitas) 

Tokoh agama memiliki posisi strategis dalam 

membentuk kesadaran keagamaan masyarakat Kaili. 

Berdasarkan temuan Hafid (2019) dan Muzakki (2021), 

ulama lokal berperan sebagai mediator sosial, penjaga nilai 

moderasi, sekaligus agen rekonsiliasi antarumat. Oleh 

karena itu, diperlukan langkah-langkah berikut: 

a. Menguatkan narasi dakwah moderat berbasis kearifan 

lokal, dengan menekankan nilai-nilai sintuvu maroso, 

nosarara nosabatutu, dan pombepentulu sebagai 

bagian dari ajaran Islam rahmatan lil ‘alamin. 

Dakwah harus disampaikan dengan bahasa budaya 

agar lebih menyentuh dimensi emosional masyarakat. 

b. Mendorong dialog lintas iman dan budaya melalui 

forum bersama antara tokoh Islam, Kristen, dan adat 



127 
 

lokal sebagaimana difasilitasi oleh FKUB (Forum 

Kerukunan Umat Beragama). Model dialog ini 

terbukti efektif dalam memperkuat kepercayaan 

sosial pasca-konflik (van Klinken, 2007; Aragon, 

2001). 

c. Meningkatkan kapasitas digital para da’i lokal agar 

mampu menggunakan media sosial secara produktif 

dan mencegah penyebaran disinformasi agama 

(Wahid Foundation, 2021). Dakwah digital berbasis 

budaya Kaili perlu dikembangkan sebagai sarana 

pembelajaran lintas generasi. 

2. Rekomendasi bagi Pendidik (Guru, Dosen, dan  

Pengelola Madrasah/Pesantren) 

Pendidikan Islam di Sulawesi Tengah terbukti menjadi 

instrumen utama dalam menanamkan nilai moderasi dan 

perdamaian. Berdasarkan hasil penelitian Kementerian 

Agama (2022) dan Nurhayati (2020), lembaga pendidikan 

berperan dalam membentuk generasi yang toleran, inklusif, 

dan cinta tanah air. Rekomendasinya adalah: 

a. Mengintegrasikan nilai-nilai kearifan lokal Kaili 

dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam dan Fikih, 

seperti kerja sama sosial (gotong royong), 

penghormatan terhadap sesama (nosabatutu), dan 

nilai kejujuran (pombetulungi). Nilai-nilai ini dapat 

diimplementasikan melalui pembelajaran kontekstual 

dan projek sosial siswa. 

b. Membangun model pembelajaran Islam moderat 

berbasis budaya dan digital, yaitu menggabungkan 

pendekatan wasathiyyah dengan pembelajaran aktif 

dan literasi digital. Guru dan dosen perlu dilatih 

untuk menjadi pendidik multikultural yang 

memahami konteks sosial-budaya daerah. 



128 
 

c. Memperkuat peran pesantren dan madrasah sebagai 

pusat moderasi beragama, dengan memfasilitasi 

kegiatan lintas sekolah dan lintas agama, seperti 

diskusi budaya, festival toleransi, dan pelatihan 

kepemimpinan pelajar berbasis moderasi. 

3. Rekomendasi bagi Pemerintah Daerah 

Pemerintah daerah memiliki kewajiban moral dan 

politik untuk menjaga kerukunan sosial serta memperkuat 

ekosistem moderasi beragama. Berdasarkan studi 

Burhanuddin (2019) dan laporan UIN Palu (2020), 

keberhasilan rekonsiliasi sosial pasca-konflik di Sulawesi 

Tengah sangat ditentukan oleh kebijakan daerah yang 

berpihak pada pembangunan sosial lintas agama. 

Rekomendasi yang dapat dilakukan adalah: 

a. Menyusun kebijakan daerah berbasis moderasi 

beragama dan budaya lokal. Misalnya, dengan 

memasukkan nilai-nilai adat Kaili ke dalam peraturan 

daerah tentang pendidikan, kebudayaan, dan 

pemberdayaan masyarakat.Mendukung program 

pendidikan dan dakwah damai, dengan memberi 

insentif kepada lembaga pendidikan, ormas 

keagamaan, dan pesantren yang aktif 

mengembangkan kegiatan moderasi beragama serta 

rekonsiliasi sosial. 

b. Membangun pusat studi dan dokumentasi Islam 

Kaili, bekerja sama dengan universitas, lembaga adat, 

dan tokoh agama. Pusat ini berfungsi sebagai ruang 

riset, pelestarian tradisi, dan inovasi dakwah berbasis 

kearifan lokal. 

c. Meningkatkan literasi digital masyarakat melalui 

program bersama pemerintah dan ormas keagamaan 

guna mencegah penyebaran hoaks, ujaran kebencian, 

dan ideologi ekstrem di    ruang digital (Rahim, 



129 
 

2022).Dengan demikian Sinergi antara tokoh agama, 

pendidik, dan pemerintah daerah merupakan fondasi 

utama bagi keberlanjutan Islam moderat di Tanah 

Kaili. Ketiganya perlu bekerja dalam kerangka trilogi 

moderasi: spiritualitas yang terbuka, pendidikan yang 

inklusif, dan kebijakan yang berkeadilan. Dengan 

kolaborasi tersebut, Tanah Kaili dapat menjadi 

laboratorium peradaban Islam Nusantara sebuah 

ruang di mana agama, budaya, dan negara bertemu 

dalam harmoni. 

C.Harapan Penulis untuk Kelanjutan Studi Islam Lokal   

    dan Moderasi  Keagamaan 

Penulis berharap agar studi tentang Islam lokal dan 

moderasi keagamaan terus dikembangkan sebagai upaya 

memperkuat identitas keislaman yang berakar pada budaya 

Nusantara, khususnya di Sulawesi Tengah dan Tanah Kaili. 

Berdasarkan berbagai penelitian akademik (Azra, 2021; 

Abdullah, 2018; Mudzhar, 2020), Islam lokal bukanlah 

bentuk penyimpangan dari ajaran Islam universal, 

melainkan hasil dari proses indigenisasi Islam  yakni 

pertemuan harmonis antara nilai-nilai Islam dengan budaya 

setempat yang menciptakan ekspresi keberagamaan yang 

damai, toleran, dan kontekstual. 

Ke depan, studi-studi Islam lokal perlu diarahkan pada tiga 

fokus utama. 

a. Pertama, penguatan riset interdisipliner yang 

menghubungkan kajian keislaman, antropologi, dan 

pendidikan. Melalui pendekatan ini, nilai-nilai Islam 

lokal seperti gotong royong, penghormatan terhadap 

sesama, dan ritual adat religius dapat dikaji secara 

ilmiah untuk mendukung teori moderasi beragama. 

Sebagaimana dikemukakan oleh Hefner (2019), 



130 
 

Islam di Asia Tenggara adalah contoh hidup dari 

sintesis antara ortodoksi dan kearifan budaya yang 

menghasilkan stabilitas sosial. 

b. implementasi pendidikan Islam moderat dalam 

kurikulum madrasah, pesantren, dan lembaga 

pendidikan tinggi keagamaan. Studi oleh 

Miftahuddin (2022) menunjukkan bahwa 

pembelajaran berbasis Islam moderat mampu 

meningkatkan empati sosial, dialog lintas iman, dan 

sikap kritis terhadap ekstremisme. Maka, penulis 

mendorong agar pendidikan Islam tidak hanya 

berorientasi pada aspek kognitif (pengetahuan hukum 

fikih dan akidah), tetapi juga afektif dan sosial 

melalui pembiasaan nilai-nilai toleransi dan kerja 

sama lintas komunitas. 

c. Ketiga, perluasan jejaring riset dan kebijakan antara 

akademisi, pemerintah daerah, dan tokoh agama 

lokal. Kolaborasi ini penting untuk memperkuat 

narasi Islam moderat berbasis kearifan lokal di ruang 

publik, termasuk media digital, guna menghadapi 

tantangan disinformasi dan radikalisme daring (Al-

Rashid & Muttaqin, 2023).Penulis juga menaruh 

harapan agar para peneliti muda di wilayah Sulawesi 

Tengah dan daerah lain di Indonesia timur 

menjadikan Islam lokal sebagai laboratorium sosial 

untuk menumbuhkan ilmu pengetahuan yang relevan 

dengan konteks masyarakatnya. Dengan demikian, 

moderasi beragama bukan hanya wacana akademik, 

tetapi menjadi gerakan sosial dan kultural yang 

meneguhkan Islam sebagai agama rahmatan lil-

‘alamin di tengah perubahan zaman.Akhirnya, 

harapan terbesar penulis adalah agar seluruh 

komponen bangsa  ulama, akademisi, pendidik, dan 

pemerintah terus berkomitmen membangun 

ekosistem keagamaan yang inklusif, adaptif, dan 



131 
 

berkelanjutan, sehingga nilai-nilai Islam moderat 

tetap menjadi fondasi bagi kehidupan berbangsa yang 

damai dan berkeadaban. 

D. Profil Tokoh Agama dan Lembaga Lokal 

Tokoh agama dan lembaga lokal di Sulawesi Tengah, 

khususnya di Tanah Kaili, memiliki peran historis dan 

kultural yang sangat signifikan dalam menjaga 

keseimbangan antara nilai Islam dan kearifan lokal. 

Berdasarkan hasil penelitian akademik (Abdullah, 2018; 

Azra, 2021; Daud, 2022), keberadaan para imam, guru 

mengaji, ulama kampung, dan pengasuh pesantren lokal 

menjadi pilar utama dalam pembentukan karakter 

keagamaan masyarakat yang damai, moderat, dan berakar 

kuat pada tradisi. 

1. Tokoh Agama Lokal: Penggerak Islam Moderat 

Berbasis Budaya.Tokoh-tokoh agama di Tanah Kaili, 

seperti Imam Kampung, Guru Tua, dan Kyai Lokal, 

berperan sebagai mediator antara teks-teks 

keagamaan dengan realitas sosial masyarakat. 

Mereka tidak hanya mengajarkan ibadah dan fikih, 

tetapi juga menanamkan nilai-nilai toleransi, 

kebersamaan, dan gotong royong dalam kehidupan 

sehari-hari.Menurut penelitian Alimuddin (2020), 

kepemimpinan tokoh agama di wilayah Poso dan Sigi 

sangat adaptif terhadap konteks budaya lokal. Mereka 

menggunakan pendekatan da’wah kultural, seperti 

melalui kegiatan doa bersama, upacara adat 

keagamaan, dan musyawarah kampung, yang 

berfungsi memperkuat solidaritas antarumat dan 

mencegah potensi konflik.Tokoh-tokoh ini juga 

menjadi agen rekonsiliasi pasca konflik sosial di 

Poso, dengan menjembatani komunikasi antara 

kelompok Muslim dan non-Muslim. Riset Nasruddin 



132 
 

(2019) menunjukkan bahwa mereka berperan penting 

dalam membangun narasi Islam sebagai agama 

perdamaian melalui ceramah, pengajian lintas iman, 

dan keterlibatan aktif dalam forum-forum kerukunan 

umat beragama. 

2. Lembaga Lokal: Basis Pendidikan dan Moderasi 

Sosial.Selain pera individu, lembaga-lembaga lokal 

seperti masjid, pesantren, majelis taklim, dan 

lembaga adat Kaili (Ngata) juga menjadi fondasi bagi 

penyebaran nilai Islam yang moderat. Masjid tidak 

hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga 

sebagai pusat pembinaan masyarakat  tempat diskusi, 

pendidikan anak-anak (TPA/TPQ), dan kegiatan 

sosial kemasyarakatan.Menurut studi oleh Hidayat 

(2021), lembaga-lembaga ini memiliki fungsi 

strategis dalam mentransmisikan nilai moderasi 

melalui pembelajaran fikih sosial, penguatan 

ukhuwah, dan pemberdayaan ekonomi berbasis 

masjid.Sementara itu, lembaga adat Kaili seperti 

Dewan Adat Ngata memiliki peran dalam menjaga 

tatanan moral dan sosial masyarakat. Kolaborasi 

antara lembaga adat dan tokoh agama membentuk 

sistem sosial yang harmonis  di mana hukum adat 

tidak bertentangan, tetapi justru melengkapi nilai-

nilai Islam. Penelitian Al-Rasyid & Mustamin (2023) 

menegaskan bahwa sinergi ini menjadi model unik 

integrasi agama dan budaya dalam menciptakan 

stabilitas sosial di Sulawesi Tengah. 

3. Karakteristik Kepemimpinan Tokoh Agama dan 

Lembaga Lokal. Beberapa karakter menonjol dari 

para tokoh agama dan lembaga lokal berdasarkan 

temuan lapangan antara lain: 

a. Kepemimpinan partisipatif, yang membuka ruang 

dialog lintas komunitas agama. 



133 
 

b. Pendekatan edukatif dan kultural, yang 

mengedepankan nilai kasih sayang dan kearifan lokal 

dalam dakwah. 

c. Orientasi sosial, dengan fokus pada pemberdayaan 

masyarakat miskin, pendidikan moral anak, dan 

pemulihan sosial pasca-konflik. 

d. Konsistensi terhadap ajaran Islam moderat, yang 

menolak ekstremisme dan mengedepankan 

kemaslahatan bersama. 

4. Dampak Sosial dan Pendidikan 

Peran tokoh agama dan lembaga lokal berimplikasi 

langsung terhadap stabilitas sosial dan pembentukan 

karakter religius masyarakat Kaili. Melalui peran edukatif 

dan spiritual mereka, masyarakat menjadi lebih terbuka 

terhadap perbedaan dan memiliki identitas keislaman yang 

inklusif. 

Penelitian empiris oleh Rahim (2022) menunjukkan bahwa 

desa-desa yang aktif menghidupkan forum keagamaan dan 

adat secara bersamaan cenderung memiliki tingkat 

kerukunan yang lebih tinggi dan angka konflik sosial yang 

rendah dibanding daerah lain yang tidak memiliki sistem 

nilai lokal yang kuat. 

Dengan demikian, tokoh agama dan lembaga lokal di 

Tanah Kaili berfungsi sebagai simpul sosial-religius yang 

menjaga kesinambungan antara Islam dan budaya setempat. 

Mereka menjadi bukti nyata bahwa keberhasilan moderasi 

beragama di tingkat akar rumput tidak hanya ditentukan 

oleh kebijakan formal pemerintah, tetapi juga oleh 

kekuatan nilai-nilai kultural dan religius yang tumbuh dari 

masyarakat itu sendiri. 

E.Dokumentasi Lapangan dan Kegiatan Sosial Keagamaan     

   di Tanah Kaili 



134 
 

Dokumentasi lapangan dan kegiatan sosial 

keagamaan di Tanah Kaili menunjukkan bagaimana 

masyarakat lokal menghidupkan Islam moderat secara 

nyata melalui praktik sehari-hari. Berdasarkan hasil 

penelitian lapangan dan kajian akademik (Abd. Rahman, 

2018; Burhanuddin, 2019; Hafid, 2019), kegiatan 

keagamaan di masyarakat Kaili tidak hanya bersifat ritual 

formal, tetapi juga terintegrasi dengan nilai sosial, budaya, 

dan pendidikan, menciptakan harmoni dan kohesi sosial 

antarumat. 

1. Kegiatan Ibadah Kolektif 

Masjid-masjid di Tanah Kaili berfungsi sebagai pusat 

ibadah sekaligus pusat aktivitas sosial dan edukatif. 

Dokumentasi lapangan menunjukkan: 

a. Salat berjamaah (Shalat lima waktu dan Jum’at) yang 

diikuti lintas generasi, mulai anak-anak, remaja, 

hingga lansia. Salat berjamaah ini menjadi media 

pembiasaan disiplin dan nilai sosial. 

b. Pengajian rutin setiap malam minggu atau pekanan, 

termasuk majelis taklim untuk wanita (majelis ta’lim 

ibu-ibu), yang menekankan nilai toleransi, kesabaran, 

dan gotong royong. 

c. Doa bersama untuk masyarakat dan kampung, 

misalnya doa keselamatan panen atau keselamatan 

warga setelah bencana alam, menguatkan solidaritas 

sosial dan rasa kebersamaan. 

Hafid (2019) menegaskan bahwa kegiatan ibadah kolektif 

ini juga berfungsi sebagai alat rekonsiliasi pasca-konflik, 

karena menciptakan ruang komunikasi terbuka di antara 

kelompok masyarakat yang sebelumnya mengalami 

ketegangan sosial. 



135 
 

2. Kegiatan Sosial Berbasis Kearifan Lokal 

Masyarakat Kaili menggabungkan praktik keagamaan 

dengan kegiatan sosial dan budaya, yang mencerminkan 

prinsip Islam moderat yang berakar pada kearifan lokal. 

Beberapa kegiatan tersebut antara lain: 

a. Gotong royong (pombepentulu) untuk membangun 

atau memperbaiki fasilitas umum, masjid, dan 

sekolah. Aktivitas ini dijalankan bersama tokoh 

agama, pemerintah desa, dan masyarakat, 

menekankan prinsip ukhuwah insaniyah dan 

ukhuwah islamiyyah. 

b. Sintuvu dan nosarara nosabatutu, tradisi 

bersilaturahmi dan memperkuat persaudaraan, yang 

dijadikan sarana penguatan jaringan sosial lintas 

agama dan etnis. Kegiatan ini kerap diadakan 

sebelum dan sesudah kegiatan keagamaan besar 

seperti Idul Fitri, Idul Adha, atau Maulid Nabi. 

c. Bantuan sosial ke warga terdampak konflik atau 

bencana, misalnya pembagian sembako, bantuan 

pendidikan, dan program kesehatan komunitas. 

Pendekatan ini memperlihatkan integrasi antara 

ajaran Islam dan tanggung jawab sosial, sekaligus 

memperkuat citra tokoh agama sebagai agen 

perdamaian. 

Burhanuddin (2019) menunjukkan bahwa kegiatan sosial 

keagamaan yang berorientasi pada kemaslahatan bersama 

ini membantu membangun ketahanan sosial di masyarakat 

pasca-konflik dan menanamkan nilai-nilai moderasi secara 

praktis. 

3. Kegiatan Pendidikan dan Dakwah 



136 
 

Dokumentasi lapangan juga menyoroti kegiatan pendidikan 

keagamaan dan dakwah lokal sebagai sarana menanamkan 

Islam moderat: 

a. Madrasah dan pesantren lokal menyelenggarakan 

kelas fikih sosial dan pendidikan karakter, 

mengajarkan siswa tentang toleransi, kerja sama, dan 

kepedulian sosial. 

b. Pengajian terbuka lintas agama, di mana masyarakat 

Kristen dan Islam mengikuti kegiatan edukasi agama 

dan budaya secara bersama. Hal ini menjadi model 

praktis perjumpaan Islam dan kearifan lokal untuk 

membangun masyarakat inklusif. 

c. Pelatihan dai lokal dan guru agama, termasuk literasi 

digital dan penggunaan media sosial untuk dakwah 

damai, sebagai respons terhadap tantangan 

modernisasi dan disinformasi agama (Wahid 

Foundation, 2021; Rahim, 2022). 

4. Metodologi Dokumentasi Lapangan 

Data dokumentasi diperoleh melalui: 

a. Observasi partisipatif, menghadiri salat berjamaah, 

pengajian, dan kegiatan adat-religius. 

b. Wawancara mendalam dengan tokoh agama, guru 

madrasah, dan tokoh adat terkait praktik sosial 

keagamaan dan nilai moderasi. 

c. Fotografi dan pencatatan aktivitas komunitas, 

termasuk festival keagamaan, kerja bakti, dan 

program bantuan sosial. 

d. Studi arsip lokal dan literatur akademik, untuk 

memverifikasi sejarah praktik keagamaan dan 

integrasi nilai budaya Kaili (Abd. Rahman, 2018; Al-

Rasyid & Mustamin, 2023). 



137 
 

Dengan demikian maka kegiatan sosial keagamaan di 

Tanah Kaili menunjukkan bahwa Islam moderat bukan 

sekadar konsep teoritis, tetapi praktik nyata dalam 

kehidupan sehari-hari. Melalui integrasi ibadah, 

pendidikan, kearifan lokal, dan kegiatan sosial, masyarakat 

Kaili berhasil membangun harmoni sosial, identitas 

keislaman yang inklusif, dan ketahanan komunitas. 

Dokumentasi ini menjadi bukti empiris bahwa moderasi 

beragama dapat diwujudkan melalui pendekatan kultural, 

edukatif, dan partisipatif di tingkat akar rumput. 

F. Daftar Istilah Budaya Kaili yang Berkaitan dengan Nilai    

    Islam 

Masyarakat Kaili di Sulawesi Tengah memiliki 

sejumlah istilah budaya yang mengekspresikan nilai sosial 

dan religius yang sejalan dengan ajaran Islam moderat. 

Istilah-istilah ini bukan sekadar kosakata adat, tetapi simbol 

kearifan lokal yang menguatkan praktik keagamaan, 

moralitas, dan kohesi sosial. Berdasarkan kajian akademik 

dan observasi lapangan (Abd. Rahman, 2018; Burhanuddin, 

2019; Al-Rasyid & Mustamin, 2023), istilah-istilah tersebut 

dapat diuraikan sebagai berikut: 

1. Nosarara Nosabatutu 

a. Makna: Bersaudara dan bersatu; menekankan 

pentingnya persatuan dan solidaritas antarindividu 

dalam komunitas. 

b. Kaitan dengan nilai Islam: Sejalan dengan prinsip 

ukhuwah islamiyyah (persaudaraan dalam Islam) dan 

ajaran Al-Qur’an tentang menjaga persatuan umat 

(QS. Al-Hujurat: 10). 

c. Praktik nyata: Pelaksanaan kegiatan sosial lintas 

keluarga dan lintas agama, seperti kerja bakti 



138 
 

bersama, pengajian komunitas, dan gotong royong di 

masjid. 

2. Sintuvu Maroso 

a. Makna: Persatuan yang kokoh dan harmonis; 

masyarakat hidup rukun dan saling menjaga 

hubungan sosial. 

b. Kaitan dengan nilai Islam: Mengandung prinsip 

ta’awun (tolong-menolong) dan silaturahim, yang 

diperintahkan dalam Al-Qur’an (QS. Al-Ma’idah: 2). 

c. Praktik nyata: Tradisi musyawarah kampung untuk 

menyelesaikan konflik, serta pertemuan adat yang 

diikuti oleh semua elemen masyarakat. 

3. Pombepentulu / Pombepentulu Maroso 

a. Makna: Gotong royong untuk tujuan kebaikan dan 

kemaslahatan bersama. 

b. Kaitan dengan nilai Islam: Sejalan dengan nilai amal 

ma’ruf (perbuatan baik) dan shura (musyawarah dan 

kerja sama). 

c. Praktik nyata: Masyarakat bekerja bersama 

membangun fasilitas umum, masjid, sekolah, dan 

saluran irigasi, menekankan integrasi antara ajaran 

agama dan praktik sosial. 

4. Pombetulungi 

a. Makna: Saling menolong atau membantu sesama. 

b. Kaitan dengan nilai Islam: Prinsip ta’awun fi al-birr 

wa al-taqwa (tolong-menolong dalam kebaikan dan 

ketakwaan) sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-

Ma’idah: 2. 



139 
 

c. Praktik nyata: Bantuan sosial bagi keluarga kurang 

mampu, distribusi makanan untuk warga terdampak 

bencana, atau bantuan pendidikan bagi anak yatim. 

5. Tadulako / 

a. Makna: Tradisi berbagi dalam perayaan keagamaan 

atau momen adat, menekankan solidaritas sosial. 

b. Kaitan dengan nilai Islam: Sejalan dengan konsep 

sadaqah (amal sosial) dan zakah (kewajiban sosial 

dalam Islam). 

c. Praktik nyata: Distribusi makanan dan hadiah selama 

Idul Fitri, Idul Adha, atau acara Maulid Nabi, yang 

melibatkan seluruh anggota masyarakat. 

6. Tondok / Tondok Maroso 

a. Makna: Perilaku sopan santun, hormat kepada 

sesama, dan menjaga keharmonisan hubungan sosial. 

b. Kaitan dengan nilai Islam: Mencerminkan akhlak 

mulia (QS. Al-Qalam: 4–5) dan etika interaksi sosial 

Islam. 

c. Praktik nyata: Anak-anak diajarkan menghormati 

orang tua dan tetua, serta menjaga tutur kata dan 

perilaku dalam interaksi sosial sehari-hari. 

7. Bagea - Bagea Sadu 

a. Makna: Musyawarah atau permusyawaratan sebelum 

mengambil keputusan penting. 

b. Kaitan dengan nilai Islam: Mengacu pada prinsip 

syura dalam Al-Qur’an (QS. Ash-Shura: 38), 

menekankan konsultasi dan partisipasi masyarakat. 

c. Praktik nyata: Musyawarah desa, forum tokoh adat 

dan agama, atau rapat masjid sebelum pelaksanaan 

kegiatan sosial-keagamaan. 



140 
 

Istilah-istilah budaya Kaili tersebut menunjukkan bahwa 

nilai Islam dan kearifan lokal tidak dipisahkan, melainkan 

saling melengkapi. Budaya Kaili menyediakan kerangka 

praktis untuk menanamkan moderasi beragama, solidaritas 

sosial, dan nilai kemanusiaan. Integrasi istilah-istilah ini 

dalam pendidikan, dakwah, dan praktik sosial memperkuat 

Islam lokal yang inklusif, damai, dan adaptif terhadap 

modernitas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



141 
 

 

 

F. Daftar Pustaka 

Abd. Rahman, M. (2018). Islam dan Budaya Lokal di 

Sulawesi Tengah. Palu: IAIN Datokarama Press. 

Abdullah, S. (2018). Indigenisasi Islam di Indonesia: 

Studi Kasus Sulawesi Tengah. Yogyakarta: UII Press. 

Al-Rasyid, F., & Mustamin, A. (2023). Sinergi Adat dan 

Agama di Sulawesi Tengah: Studi Kearifan Lokal dan 

Moderasi Beragama. Makassar: UIN Press. 

Aragon, L. V. (2001). Communal violence in Poso, 

Central Sulawesi. Indonesia Journal, 72, 45–79. 

`Azra, A. (2021). Moderasi Beragama dalam 

Pendidikan Islam. Jakarta: Prenadamedia Group. 

Burhanuddin, J. (2019). Islam Lokal dan Transformasi 

Sosial di Sulawesi Tengah. Yogyakarta: UII Press. 

Daud, M. (2022). Peran ulama lokal dalam 

pembangunan masyarakat damai di Sulawesi Tengah. 

Jurnal Ilmu Sosial dan Keagamaan, 18(3), 55–72. 

Hafid, A. (2019). Dakwah damai pasca konflik. Al-

Qalam, 23(2), 187–204. 

Hidayat, R. (2021). Lembaga lokal dan moderasi 

beragama: Studi masjid dan pesantren di Sulawesi Tengah. 

Jurnal Pendidikan Islam, 29(1), 45–66. 



142 
 

Hefner, R. W. (2019). Civil Islam: Muslims and 

Democratization in Indonesia. Princeton, NJ: Princeton 

University Press. 

IAIN Palu. (2020). Laporan penelitian rekonsiliasi 

sosial dan keagamaan pasca-konflik di Sulawesi Tengah. 

Palu: IAIN Datokarama. 

Miftahuddin, A. (2022). Pendidikan Islam moderat dan 

karakter sosial: Studi di madrasah dan pesantren. Tarbiyah 

Journal, 28(2), 77–94. 

Muzakki, A. (2021). Moderasi beragama dan tantangan 

globalisasi. Jurnal Pendidikan Islam, 10(2), 213–230. 

Nasruddin, R. (2019). Tokoh agama lokal sebagai agen 

rekonsiliasi. Jurnal Al-Hikmah, 15(1), 101–120. 

Nur, A. (2020). Islamisasi dan integrasi budaya di 

Tanah Kaili. Makassar: UIN Alauddin Press. 

Rahim, A. (2022). Literasi digital dan dakwah di era 

revolusi industri 4.0. Al-Fikr Journal of Islamic Studies, 

26(1), 33–50. 

Wahid Foundation. (2021). Disinformasi agama dan 

tantangan dakwah digital. Jakarta: Wahid Foundation 

Press. 

van Klinken, G. (2007). Communal violence and the 

Poso conflict. Bijdragen tot de Taal-, Land- en 

Volkenkunde, 163(1), 1–22. 

Alimuddin, H. (2020). Strategi dakwah kultural di 

masyarakat Kaili. Jurnal Studi Islam Nusantara, 12(2), 88–

105. 



143 
 

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2022). 

Panduan implementasi moderasi beragama di lembaga 

pendidikan Islam. Jakarta: Kemenag RI. 

Anwar, F. (2019). Islam dan toleransi dalam konteks 

masyarakat multikultural. Jurnal Ilmu Dakwah, 11(1), 23–

40. 

Arifin, Z. (2020). Pendidikan karakter berbasis nilai 

lokal dan Islam. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 17(2), 

55–70. 

Basri, H. (2018). Transformasi budaya lokal dan peran 

tokoh agama. Jurnal Antropologi Indonesia, 34(1), 15–36. 

Darmadi, S. (2021). Peran pesantren dalam 

pembangunan moderasi beragama. Al-Tarbawi, 15(3), 101–

118. 

Fauzi, M. (2019). Islam moderat sebagai instrumen 

perdamaian sosial. Jurnal Studi Islam, 21(2), 67–85. 

Hasan, R. (2020). Kearifan lokal dalam praktik sosial 

masyarakat Kaili. Jurnal Budaya Nusantara, 13(1), 44–60. 

Iskandar, D. (2021). Integrasi kurikulum PAI dengan 

nilai budaya lokal. Jurnal Pendidikan Islam, 19(2), 33–52. 

Junaidi, T. (2018). Dakwah damai pasca konflik di 

Sulawesi Tengah. Al-Mu’addib, 7(1), 77–92. 

Kurniawan, B. (2022). Moderasi beragama di sekolah 

madrasah. Jurnal Pendidikan Keagamaan Islam, 25(1), 10–

28. 



144 
 

Lestari, P. (2020). Strategi regenerasi ulama lokal di 

masyarakat plural. Jurnal Studi Islam Nusantara, 14(2), 

55–75. 

Mudzhar, A. (2020). Islam dan identitas budaya lokal. 

Jakarta: Kencana. 

Munir, S. (2019). Peran masjid dalam pendidikan sosial 

masyarakat. Jurnal Al-Mizan, 18(2), 40–58. 

Nurdin, F. (2021). Pesantren dan moderasi beragama: 

Studi di Sulawesi Tengah. Jurnal Tarbiyah, 12(1), 29–50. 

Prasetyo, H. (2018). Konflik Poso dan rekonstruksi 

sosial. Jurnal Ilmu Sosial dan Budaya, 16(1), 77–95. 

Qodri, M. (2020). Dakwah kultural dan penguatan 

toleransi. Jurnal Al-Hikmah, 16(2), 60–78. 

Rauf, A. (2019). Islam lokal dan praktik moderasi sosial. 

Jurnal Studi Islam Nusantara, 11(1), 22–39. 

Setiawan, T. (2021). Pendidikan Islam sebagai 

instrumen rekonsiliasi sosial. Al-Tarbawi, 16(1), 44–63. 

Suharto, D. (2020). Digitalisasi dakwah dan tantangan 

disinformasi agama. Jurnal Dakwah Digital, 4(2), 12–31. 

Wahyudi, H. (2019). Peran tokoh agama dalam 

pemulihan pasca konflik. Jurnal Ilmu Sosial dan 

Keagamaan, 17(3), 88–105. 

Zamroni, A. (2021). Moderasi beragama dan penguatan 

identitas lokal. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 18(2), 72–

90. 

 



145 
 

Lampiran : 

1.Snopsis Buku 

Buku Arah Baru Islam di Tanah Kaili: Meneguhkan 

Islam Moderat dan Kearifan Lokal merupakan upaya 

intelektual untuk menelusuri dinamika perkembangan 

Islam di wilayah Kaili, Sulawesi Tengah, dalam bingkai 

budaya, sejarah, dan spiritualitas masyarakatnya. Melalui 

pendekatan reflektif dan kontekstual, buku ini 

menghadirkan pembacaan baru terhadap bagaimana Islam 

tumbuh, berinteraksi, dan bertransformasi dalam ruang 

budaya lokal tanpa kehilangan nilai universalnya. 

Dr. Bahdar, M.H.I., menulis dengan gaya ilmiah yang 

bernuansa puitis, menyingkap harmoni antara nilai-nilai 

Islam moderat dan kearifan tradisional masyarakat Kaili. 

Buku ini menegaskan bahwa moderasi beragama bukanlah 

konsep baru yang datang dari luar, melainkan telah lama 

hidup dalam tatanan sosial dan spiritual masyarakat lokal 

melalui tradisi, adat, dan solidaritas kemanusiaan. 

Dengan menyoroti relasi antara agama dan budaya, 

buku ini mengajak pembaca untuk memahami bahwa Islam 

di Tanah Kaili tidak tumbuh dalam ruang kosong, 

melainkan menyatu dalam denyut kehidupan 

masyarakatnya  dari pesan-pesan dakwah para ulama lokal 

hingga praktik sosial yang mencerminkan toleransi, 

persaudaraan, dan kedamaian. 

Buku ini menjadi rujukan penting bagi akademisi, 

tokoh agama, pendidik, dan siapa pun yang peduli terhadap 

masa depan Islam moderat di Indonesia, khususnya dalam 

upaya meneguhkan harmoni sosial dan membangun arah 

baru kehidupan keislaman yang berakar pada kearifan 

lokal. 

 

 



146 
 

2. Profil Penulis 

 

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di 

bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah, 

UIN Datokarama Palu. Ia aktif mengajar mata kuliah 

fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus 

kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik 

pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim. 

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada 

studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan 

dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian 

kualitatif. Minat akademiknya meliputi fikih 

pendidikan, fikih pembelajaran, pembentukan karakter 

religius, serta integrasi kearifan lokal dalam pendidikan 

Islam, khususnya di konteks madrasah dan masyarakat 

Muslim Indonesia. 

Selain mengajar, penulis aktif melakukan 

penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk 

artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku 

ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada 

rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai 

sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan 

spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat 

dalam penyusunan khutbah, modul keagamaan, dan 

buku panduan ibadah yang digunakan di lingkungan  

masyarakat.Melalui karya ini, penulis berharap dapat 

mendorong lahirnya praktik pendidikan Islam yang 

tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga berakar 

kuat pada nilai-nilai syariat dan akhlak mulia. 

 

 


