, M.H.L

ARAH BARU

DR. BAHDAR

ISLAM
DI TANAH KAILI

REKONSTRUKSI NILAI,
TRADISI, DAN SPIRITUALITAS




HAK CIPTA/COPYRIGHT

© 2023 Dr. Bahdar, M.H.1
Email bahdar@uindatokarama ac.id
HP.081.341.207.628

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang.

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh
atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik
cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari
penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan
pendidikan dengan menyebut sumbernya.

Penerbit:

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat
Alamat: JI. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah

Cetakan Pertama: Maret 2023
ISBN: Nomor belum ada



Kata Pengantar

_ el A o

Cpranl

Segala puji bagi Allah Swt. yang dengan rahmat dan
hidayah-Nya, penulis dapat menyelesaikan karya ini yang
berjudul Arah Baru Islam di Tanah Kaili: Rekonstruksi
Nilai, Tradisi, dan Spiritualitas. Buku ini lahir dari
pergulatan panjang antara refleksi ilmiah, pengalaman
sosial, dan pencarian makna spiritual dalam melihat
hubungan antara Islam dan kebudayaan lokal di Tanah
Kaili, Sulawesi Tengah.

Islam di Tanah Kaili bukanlah agama yang hadir
dalam ruang kosong, melainkan berakar dalam sejarah
panjang perjumpaan antara dakwah, adat, dan kearifan
lokal. Tradisi-tradisi masyarakat Kaili yang sarat makna
etis dan spiritual menunjukkan adanya harmoni antara
ajaran Islam dan budaya lokal yang hidup di tengah
masyarakat. Dalam konteks inilah, rekonstruksi nilai,
tradisi, dan spiritualitas menjadi penting sebagai upaya
memahami Islam bukan sekadar doktrin normatif, tetapi
juga sebagai praksis sosial yang menumbuhkan kedamaian,
keadilan, dan keseimbangan hidup.

Buku ini berupaya menelusuri jejak perjumpaan
antara syariat dan adat, antara teks dan konteks, serta antara
iman dan kebudayaan. Melalui pendekatan interdisipliner
yang memadukan teologi, antropologi, dan sejarah, penulis
mencoba menghadirkan pemahaman baru tentang
bagaimana Islam di Tanah Kaili berkembang secara



4

moderat, toleran, dan berakar kuat pada nilai-nilai
kemanusiaan.

Di tengah dinamika zaman modern yang sering kali
menggerus nilai spiritual dan solidaritas sosial, karya ini
diharapkan dapat menjadi ruang refleksi bagi umat Islam
untuk kembali meneguhkan jati diri keislamannya yang
berwawasan rahmatan lil-‘alamin. Semangat Islam yang
bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah berpadu dengan
kearifan lokal masyarakat Kaili merupakan cerminan indah
dari Islam yang adaptif, terbuka, dan menyejukkan.

Penulis menyampaikan terima kasih kepada para
guru, ulama, akademisi, dan tokoh masyarakat yang telah
memberikan inspirasi dan pengetahuan dalam proses
penulisan buku ini. Ucapan terima kasih juga disampaikan
kepada keluarga dan rekan sejawat di Fakultas Tarbiyah
dan llmu Keguruan UIN Datokarama Palu atas dukungan
moral dan intelektualnya.

Akhirnya, penulis menyadari bahwa buku ini masih
jauh dari sempurna. Karena itu, segala saran dan kritik
konstruktif sangat diharapkan untuk penyempurnaan karya
ini di masa mendatang. Semoga buku ini memberikan
manfaat bagi pengembangan ilmu, penguatan spiritualitas,
dan pelestarian nilai-nilai luhur Islam di bumi Kaili yang
penuh berkah.

Gkl a8l ) G385l

Palu, Maret 2023
Penulis

Dr. Bahdar, M.H.I



DAFTAR ISI

Halaman Judul.............coooiii e, 1

Halaman Hak Cipta.................coooiiiiiiiin, 11

Halaman Kata Pengantar...........................ooeel. 11

Halaman Kata Motivasi..........ccooovviiiiiiiiiinnnnenn. v

Halaman Pesan Penulis............cooooooiiiiiiiil. WV

Halaman Daftar Isi..........oooviiiiiii . Vil
BAB |

TANAH KAILI DAN ISLAMISASI

A. A. Masyarakat Kaili Sulawesi Tengah......
B.

-

Latar Historis Masuknya Islam ke Tanah Kaili
C. Perjumpaan Islam dan Budaya Lokal di Tanah

D. Relevansi Kajian Islam Moderat dalam
Konteks Pascakonflik di Sulawesi Tengah.... 11
E.  Tujuan dan Arah Penulisan Buku................ 14

BAB II
ISLAM MODERAT KONSEP DAN URGENSINYA
DI KONTEKS LOKAL

A. Makna dan ciri-ciri Islam moderat................ 17
B. Prinsip Wasathiyyah dalam Al-Qur’an dan
Sunnah.........oooi 19
C. Moderasi Beragama sebagai Jalan Tengah
antara Ekstremisme dan Liberalisme............. 23
D. Implementasi Moderasi dalam Kehidupan
Masyarakat.............cooeiiiiiiiii i 26

E. Tantangan penerapan Islam moderat di daerah
plural seperti Sulawesi Tengah................... 30



BAB IlI

KEARIFAN LOKAL SEBAGAI SUMBER MODERASI

E/

BERAGAMA

Pengertian kearifan lokal dan nilai-nilai budaya
Kaili. ..o 36
Kearifan lokal dalam praktik sosial dan adat
religius. ... 40
Kearifan Lokal sebagai Perekat Sosial Lintas
Agamadan Etnis..................coc, 43
Titik Temu Nilai Islam dengan Nilai Budaya
Kaili.ooo 46

Revitalisasi Kearifan Lokal dalam Dakwah dan 49
Pendidikan Islam...............cooevieiinii...

BAB IV
PERAN TOKOH AGAMA DAN LEMBAGA
KEAGAMAAN

Kiprah Ulama dan Da’i Lokal dalam

Membangun Islam Damai di Tanah Kaiili....... 53
Sinergi antara Pesantren, Madrasah, dan
Pemerintah Daerah dalam Penguatan Islam

Modoerat di Tanah Kaili........................... 55
Narasi Dakwah Damai dan Toleran di Tengah
Masyarakat Pasca-konflik......................... 57
Studi Kasus: Praktik Moderasi di Masjid,
Majelis Taklim, dan Sekolah..................... 60
Tantangan Regenerasi dan Digitalisasi Dakwah
lokal di Tanah Kaili.........................oal. 64
BAB V

PENDIDIKAN DAN TRANSFORMASI NILAI
MODERASI



mo

Pendidikan Islam sebagai Instrumen Moderasi
Beragama...........oooiiiiii
Integrasi Nilai Kearifan Lokal dalam
Kurikulum PAI dan Fikih..........................
Praktik Pendidikan Damai di Madrasah dan
Pesantren............oooiiiiiiiiiiiiiii e,
Peran Guru dan Kepala Madrasah dalam
Menanamkan Moderasi Beragama................
Model Pembelajaran Berbasis Nilai Budaya
dan Islam Moderat.................cooeiiiiiinl.

BAB VI
ISLAM PASCA KONFLIK: PENGALAMAN
SULAWESI TENGAH

Konflik Keagamaan di Poso dan Dampaknya
bagi Masyarakat Kaili............................
Upaya Rekonsiliasi dan Peran Agama dalam
Pemulihan Sosial........................
Moderasi sebagai Jalan Damai dan Pemulihan
Identitas. ..o,
Testimoni Tokoh Agama dan Masyarakat.......
Pembelajaran Penting bagi Daerah Lain.........

BAB VII
ARAH BARU ISLAM DI TANAH KAILI

Rekonstruksi Nilai Islam Lokal dalam Konteks
Modernitas............ocoooiiiiiiii
Islam moderat sebagai identitas baru umat di
Sulawesi Tengah.................coooviiiinn.n
Sinergi antara agama, budaya, dan negara
dalam membangun masyarakat damai..........
Tantangan Globalisasi, Digitalisasi, dan
Disinformasi Agama................................



— @

Peta jalan Islam masa depan di Tanah Kaili.....

BAB VIII
PENUTUP

Kesimpulan Umum.................................
Rekomendasi Praktis bagi Tokoh Agama,
Pendidik, dan Pemerintah Daerah................
Harapan Penulis untuk Kelanjutan Studi Islam
Lokal dan Moderasi Keagamaan................
Profil Tokoh Agama dan Lembaga Lokal.......
Dokumentasi Lapangan dan Kegiatan Sosial
Keagamaan di Tanah Kaili.......................
Daftar Pustakan.....................coooeiiien
Snopsis Buku...............ooooiii
Profil Penulis..................oo .



BAB |
ISLAM DAN IDENTITAS BUDAYA KAILI

A.Potret Masyarakat Kaili: Sejarah, Budaya, dan
Struktur Sosial

Masyarakat Kaili merupakan salah satu kelompok
etnis terbesar di wilayah Sulawesi Tengah, yang secara
historis menempati daerah Lembah Palu dan sekitarnya,
termasuk sebagian wilayah Kabupaten Sigi, Donggala, dan
Parigi Moutong. Secara antropologis, etnis Kaili termasuk
ke dalam rumpun Austronesia, Yyang datang dan
berkembang melalui proses migrasi panjang dari kawasan
barat Nusantara hingga kepulauan timur. Bukti-bukti
linguistik dan arkeologis menunjukkan bahwa leluhur
orang Kaili telah menghuni daerah lembah dan pesisir
Teluk Palu sejak berabad-abad lalu, membangun peradaban
agraris sekaligus maritim yang khas (Lapian, 2010;
Abdullah, 2017).

Dari sisi sejarah sosial, masyarakat Kaili hidup dalam
sistem kemasyarakatan yang bercorak komunal dan
hierarkis, di mana kepemimpinan tradisional dipegang oleh
figur noboa (bangsawan) dan pabicara (penasehat adat).
Struktur sosial ini menjadi dasar bagi terbentuknya sistem
pemerintahan lokal pra-Islam yang disebut nuada atau
ncuu, yakni kerajaan-kerajaan kecil seperti Nuada Palu,
Sigi, dan Dolo, yang masing-masing memiliki tatanan
hukum adat dan wilayah kekuasaan tertentu. Dalam
struktur sosialnya, masyarakat dibagi ke dalam lapisan
maradika (bangsawan), batua (rakyat biasa), dan ata
(hamba), meskipun batas-batas sosial ini mulai mencair
seiring masuknya Islam dan modernisasi (Noer, 2001;
Baharuddin, 2018).

Secara budaya, masyarakat Kaili dikenal memiliki
sistem nilai yang sangat kaya dan simbolik, tercermin
dalam bahasa, ritual, seni, dan adat istiadat. Nilai-nilai



10

seperti “ntodea” (gotong royong), “vaya” (harga diri dan
kehormatan), dan “pabisara” (musyawarah) menjadi
landasan moral dan etika sosial yang mengatur hubungan
antaranggota masyarakat. Tradisi-tradisi seperti “nosarara”
(kekerabatan), “vunu” (kerja bersama), dan “mapaogaa”
(saling menghormati) menunjukkan bahwa masyarakat
Kaili menjunjung tinggi solidaritas dan keseimbangan
sosial. Dalam konteks ini, budaya Kaili tidak hanya
berfungsi sebagai ekspresi identitas etnis, tetapi juga
sebagai sistem nilai yang mengatur tata kehidupan sehari-
hari, baik dalam aspek ekonomi, politik, maupun spiritual
(Hamid, 2014; Karim, 2020).

Proses Islamisasi di Tanah Kaili kemudian membawa
transformasi penting dalam struktur nilai dan sistem sosial.
Islam tidak menggantikan adat, melainkan berinteraksi dan
berasimilasi dengannya. Hukum adat Kaili yang dikenal
dengan “ada mangu” bertransformasi menjadi sistem moral
yang bernafaskan Islam, tanpa menghilangkan jati diri
lokalnya. Kelembagaan sosial seperti “lobo™ (balai adat)
dan peran tokoh “to tua” (tetua adat) tetap dipertahankan,
namun mendapat nuansa baru setelah nilai-nilai Islam
seperti keadilan, persaudaraan, dan tolong-menolong
melebur ke dalam praktik sosial masyarakat. Hal ini
menjadi bukti bahwa Islam di Tanah Kaili tumbuh dalam
harmoni dengan budaya lokal, bukan dalam konflik nilai
(Daud, 2021).

Dengan demikian, potret masyarakat Kaili dapat
dipahami sebagai masyarakat religius-komunal, yang dalam
sejarahnya berhasil memadukan identitas adat dan ajaran
Islam menjadi kekuatan sosial yang dinamis. Struktur sosial
yang berlapis, sistem adat yang kuat, dan nilai budaya yang
menjunjung tinggi keseimbangan dan kehormatan menjadi
fondasi bagi rekonstruksi nilai dan spiritualitas Islam di
Tanah Kaili masa kini.



11

B. Proses Islamisasi di Tanah Kaili dan Adaptasi
Budaya

Proses Islamisasi di Tanah Kaili merupakan bagian
penting dari sejarah keagamaan dan kebudayaan di
Sulawesi Tengah. Islam mulai dikenal di wilayah ini sejak
abad ke-16 hingga awal abad ke-17 Masehi melalui dua
jalur utama, yaitu jalur maritim dan jalur dakwah kultural.
Jalur maritim dibawa oleh para pedagang dan ulama dari
Kerajaan Ternate, Bone, Wajo, dan Gowa, yang menjalin
hubungan dagang dengan masyarakat pesisir Teluk Palu.
Sementara jalur kultural dilakukan melalui pendekatan
perkawinan, hubungan politik, dan dakwah sufistik oleh
para ulama dan tokoh lokal yang kemudian menjadi
jembatan antara adat Kaili dan nilai-nilai Islam (Lapian,
2010; Azra, 2004; Baharuddin, 2018).

Secara historis, Islam masuk lebih intens ke wilayah
Kaili setelah pengaruh Kesultanan Ternate dan Gowa
menguat di bagian timur Nusantara. Sumber lokal
menyebut bahwa raja atau nuada Sigi dan Dolo merupakan
penguasa pertama di lembah Kaili yang menerima ajaran
Islam melalui utusan ulama dari Ternate dan Buton pada
sekitar akhir abad ke-17. Proses ini tidak berlangsung
secara revolusioner, melainkan bertahap dan akomodatif,
menyesuaikan dengan kondisi sosial dan sistem
kepercayaan masyarakat setempat yang masih dipengaruhi
oleh animisme dan dinamisme lokal (Daud, 2021).

Dalam konteks budaya lokal, Islam diterima bukan
sebagai agama yang memutus masa lalu, melainkan sebagai
nilai  spiritual baru  yang  memperkaya  dan
menyempurnakan tradisi lama. Proses adaptasi ini tampak
jelas dalam integrasi simbol-simbol adat dan praktik
keagamaan. Misalnya, upacara “vunia” (Selamatan panen)
yang semula bernuansa magis kemudian mengalami
transformasi menjadi doa syukuran dengan pembacaan
ayat-ayat Al-Qur’an dan salawat. Begitu pula dalam tradisi



12

pernikahan, kematian, dan kelahiran, unsur-unsur Islam
masuk ke dalam ritus adat tanpa menghilangkan bentuk
sosial budayanya. Fenomena ini menunjukkan model
akomodasi kultural Islam yang khas di Tanah Kaili
(Abdullah, 2017; Karim, 2020).

Peran para ulama dan tokoh adat Islam Kaili sangat
penting dalam proses internalisasi ini. Tokoh seperti To
Datue, To Waili, dan para Imam Kampung di Dolo dan
Palu berperan sebagai agen transformasi budaya Islam.
Mereka tidak hanya mengajarkan syariat, tetapi juga
menanamkan nilai-nilai tasawuf dan etika sosial yang
selaras dengan falsafah hidup masyarakat Kaili, seperti
nilai ntodea (gotong royong) dan vaya (kehormatan diri).
Melalui pendekatan sufistik dan pendidikan informal di
rumah guru ngaji, Mushallah, dan rumah-rumah adat, Islam
membumi sebagai ajaran moral dan spiritual yang hidup
dalam keseharian masyarakat (Madjid, 1997; Daud, 2021).

Adaptasi budaya terhadap Islam juga tercermin
dalam bahasa dan seni tradisional Kaili. Kosakata Arab
seperti salama, imam, doa, dan zakat masuk ke dalam
bahasa Kaili dan menjadi bagian dari komunikasi religius
masyarakat. Seni musik tradisional seperti gimba (gendang
ritual) digunakan dalam perayaan keagamaan Islam, seperti
maulid dan khataman Al-Qur’an, tanpa kehilangan makna
lokalnya. Pola ini memperlihatkan terjadinya sinkretisme
kultural positif, di mana Islam tidak menegasi budaya lokal,
tetapi meluruskan dan mengislamkan nilai-nilai dasarnya
(Syamsuddin, 2019).

Dari perspektif sosiologis, proses Islamisasi di Tanah
Kaili membentuk identitas baru masyarakat Kaili: mereka
menjadi bagian dari komunitas Muslim Nusantara, nhamun
tetap memelihara identitas adat dan bahasa sendiri. Muncul
istilah “adat basa ntodea agama”, yang berarti adat dan
agama berjalan seiring untuk menjaga keharmonisan hidup.
Inilah yang menjelaskan mengapa masyarakat Kaili dikenal



13

religius sekaligus terbuka, tradisional namun moderat.
Bentuk Islam lokal Kaili dapat disebut sebagai model Islam
kultural (cultural Islam) Islam yang terinternalisasi dalam
sistem nilai, simbol, dan praktik sosial masyarakat.

Dengan demikian, Islamisasi di Tanah Kaili bukan
hanya peristiwa teologis, tetapi juga proses kultural dan
sosial yang menghasilkan sintesis antara nilai Islam dan
kearifan lokal. Integrasi ini melahirkan pola keberagamaan
yang moderat, inklusif, dan berbasis nilai kemanusiaan,
yang hingga kini masih menjadi karakter utama masyarakat
Kaili di tengah perubahan zaman.

C. Interaksi antara Ajaran Islam dan Nilai-Nilai Adat
Kaili

Interaksi antara ajaran Islam dan nilai-nilai adat Kaili
merupakan salah satu fenomena sosial-keagamaan paling
menarik dalam sejarah Islamisasi di Sulawesi Tengah.
Hubungan keduanya tidak bersifat konfrontatif, tetapi
akomodatif dan saling menguatkan. Islam hadir bukan
untuk meniadakan adat, melainkan memberi arah moral dan
spiritual yang memperkaya serta menyucikan nilai-nilai
budaya lokal. Sebaliknya, adat Kaili menyediakan wadah
sosial dan kultural bagi berkembangnya Islam yang
membumi dan berkarakter moderat (Abdullah, 2017; Azra,
2004; Daud, 2021).

Secara historis, sistem adat Kaili telah memiliki
struktur nilai dan norma sosial yang mapan sebelum
kedatangan Islam. Nilai-nilai seperti ntodea
(kebersamaan/gotong royong), vaya (kehormatan dan harga
diri), pabisara (musyawarah), dan nosarara (kekerabatan)
merupakan inti moral yang mengatur perilaku individu dan
kolektif dalam masyarakat. Ketika Islam datang dengan
ajaran ukhuwah (persaudaraan), ‘adl (keadilan), dan ikhlas
(ketulusan), masyarakat Kaili menemukan titik kesesuaian
yang kuat antara ajaran agama dan tradisi sosial mereka.



14

Kesamaan etos ini memudahkan penerimaan Islam tanpa
resistensi kultural (Baharuddin, 2018).

Dalam konteks hukum adat dan keagamaan, prinsip
“adat mangu, sara’ mangu, agama mangu” (adat hidup,
hukum hidup, agama hidup) menjadi simbol integrasi nilai.
Di berbagai komunitas Kaili, keputusan-keputusan sosial
seperti pernikahan, warisan, dan penyelesaian konflik
diselesaikan melalui musyawarah adat yang disertai doa
dan pertimbangan syariat. Tokoh adat dan imam masjid
sering kali bekerja bersama dalam menyelesaikan sengketa,
sehingga terjadi simbiosis antara struktur adat dan institusi
keagamaan. Model ini menunjukkan bahwa Islam di Tanah
Kaili berkembang dalam format sosial yang partisipatif, di
mana adat berfungsi sebagai sistem sosial, dan Islam
sebagai sistem nilai spiritual (Hamid, 2014).

Asimilasi ajaran Islam juga terlihat dalam ritual-ritual
adat. Misalnya, dalam upacara nosarara nosabatina (ritus
kekerabatan dan perdamaian), doa-doa Islam dan bacaan
salawat menggantikan mantra lama tanpa mengubah
struktur sosial upacaranya. Tradisi vunia (selamatan panen)
kini diawali dengan pembacaan surah Yasin dan doa
syukur, sementara prosesi mombine (pernikahan) diiringi
khutbah nikah dan ijab-gabul secara Islam, namun tetap
mempertahankan prosesi adat seperti mojoli (penyerahan
simbol kehormatan). Perpaduan ini mencerminkan bentuk
Islam kultural, di mana ajaran agama melebur dalam
praktik sosial tanpa menghapus akar budaya lokal
(Syamsuddin, 2019).

Lebih jauh, dalam struktur sosial Kaili modern, nilai-
nilai Islam memperkuat tatanan moral masyarakat yang
sebelumnya berbasis adat. Norma adat yang mengatur
kehormatan, kepemimpinan, dan solidaritas Kini
mendapatkan landasan teologis dalam ajaran Islam.
Misalnya, nilai vaya (harga diri dan kehormatan) mendapat
justifikasi dari konsep izzah (kemuliaan diri di hadapan



15

Allah), sementara ntodea selaras dengan prinsip ta’awun
(tolong-menolong) dalam  Al-Qur’an. Interaksi ini
melahirkan sintesis baru: Islam yang beradat, dan adat yang
berislam sebuah model harmoni antara wahyu dan tradisi
(Madjid, 1997).

Salah satu faktor utama yang menjaga keseimbangan
hubungan ini adalah kepemimpinan kultural religius, yakni
peran ganda tokoh masyarakat yang sekaligus berfungsi
sebagai pemangku adat dan ulama. Dalam masyarakat
Kaili, figur seperti to tua, imam, dan hatibi bukan hanya
pemimpin ritual, tetapi juga penjaga keseimbangan sosial
dan spiritual. Mereka berperan menafsirkan ajaran Islam
dalam konteks lokal, sehingga agama tidak hadir sebagai
kekuatan luar, tetapi menjadi bagian dari kehidupan sosial
sehari-hari.

Dari perspektif antropologis, interaksi Islam dan adat
Kaili menunjukkan bahwa identitas keislaman masyarakat
tidak meniadakan identitas kulturalnya. Sebaliknya, kedua
sistem nilai tersebut saling memberi makna dan
memperkuat kohesi sosial. Dengan demikian, Islam di
Tanah Kaili dapat dipahami sebagai agama yang
terlokalisasi  (localized Islam), vyakni Islam yang
menyesuaikan diri dengan konteks budaya tanpa
kehilangan substansi keimanannya. Model ini menjadi
pondasi kuat bagi tumbuhnya Islam moderat dan inklusif di
Sulawesi Tengah hingga masa Kini.

D. Urgensi Rekonstruksi Nilai dan Spiritualitas Islam
Lokal

Dalam konteks sosial-keagamaan masyarakat Kaili
dan Sulawesi Tengah pada umumnya, rekonstruksi nilai
dan spiritualitas Islam lokal menjadi kebutuhan yang sangat
mendesak di tengah perubahan sosial, budaya, dan arus
globalisasi. Rekonstruksi ini dimaksudkan bukan untuk
mengganti nilai-nilai lama, tetapi untuk menyegarkan
kembali pemahaman keislaman yang berakar pada tradisi



16

lokal, agar tetap relevan dengan tantangan modernitas dan
perkembangan masyarakat.

Dari perspektif historis, Islam lokal Kaili tumbuh
dalam suasana harmoni dengan adat dan kearifan lokal.
Ajaran Islam diterima secara damai karena beradaptasi
dengan sistem nilai yang telah hidup dalam masyarakat,
seperti ntodea (kebersamaan), vaya (kehormatan), dan
pabisara (musyawarah). Nilai-nilai ini memiliki kesesuaian
substantif dengan prinsip Islam seperti ukhuwah, ‘ad/, dan
syura. Namun, perkembangan sosial kontemporer terutama
urbanisasi, modernisasi, dan digitalisasi menyebabkan
terjadinya pergeseran nilai dari orientasi komunal menuju
individualistik. ~ Akibatnya, solidaritas sosial  dan
spiritualitas keagamaan masyarakat mulai mengalami
pelemahan (Abdullah, 2017; Baharuddin, 2018).

Rekonstruksi nilai dan spiritualitas Islam lokal
menjadi penting untuk menjawab tantangan kemerosotan
etika sosial dan krisis moral-spiritual. Dalam masyarakat
modern, agama sering kali direduksi pada aspek ritual
formal, sementara dimensi etik dan spiritualnya
terpinggirkan. Melalui pendekatan rekonstruktif, nilai-nilai
Islam yang telah menyatu dalam budaya lokal seperti
semangat kebersamaan, kesederhanaan, dan penghormatan
terhadap kehidupan perlu dihidupkan kembali sebagai
fondasi moral masyarakat. Menurut Nurcholish Madjid
(1997), pembaharuan Islam harus berangkat dari konteks
budaya umat, karena Islam bukan hanya ajaran universal,
tetapi juga harus hidup dalam ruang sosial yang konkret.

Secara teologis, rekonstruksi ini bertujuan untuk
mengembalikan spiritualitas Islam sebagai kekuatan
pembentuk karakter masyarakat. Spiritualitas yang
dimaksud bukan hanya kesalehan ritual (ritual piety),
melainkan juga kesalehan sosial (social piety). Masyarakat
Kaili memiliki tradisi kuat dalam menjaga keseimbangan
antara dimensi dunia dan akhirat, sebagaimana tercermin



17

dalam pepatah adat: “Ada, sara, agama ntodea” (adat,
hukum, dan agama bersatu untuk hidup bersama). Namun,
nilai keseimbangan tersebut mulai tergerus oleh arus
pragmatisme modern, sehingga diperlukan reformulasi
spiritualitas yang menegaskan kembali hubungan manusia
dengan Allah, sesama, dan alam semesta (Daud, 2021).

Dari sisi sosiologis, urgensi rekonstruksi juga
berkaitan dengan upaya memperkuat Islam moderat dan
toleran di daerah pasca-konflik Sulawesi Tengah. Setelah
peristiwa konflik sosial awal tahun 2000-an, masyarakat
membutuhkan pendekatan keagamaan yang menyejukkan
dan inklusif. Nilai-nilai Islam lokal Kaili seperti nosarara
(persaudaraan) dan pabisara (musyawarah) terbukti efektif
dalam membangun kembali jembatan sosial antaragama
dan antarbudaya. Dengan demikian, rekonstruksi nilai
Islam lokal dapat menjadi strategi kebudayaan dalam
memperkuat perdamaian, moderasi beragama, dan kohesi
sosial (Hamid, 2014; Karim, 2020).

Rekonstruksi ini juga memiliki implikasi pendidikan
dan dakwah. Lembaga-lembaga keagamaan, pesantren, dan
madrasah perlu menanamkan nilai-nilai Islam yang
kontekstual dengan budaya lokal, agar peserta didik tidak
hanya memahami Islam secara normatif, tetapi juga secara
kultural. Dakwah yang sensitif terhadap konteks adat Kaili
akan lebih diterima masyarakat, karena berbicara dalam
bahasa nilai yang mereka pahami. Pendekatan semacam ini
sejalan dengan gagasan Azyumardi Azra (2004) tentang
Islam Nusantara dan Islam lokalitas, yaitu Islam yang
bersumber dari wahyu, namun diterjemahkan melalui
budaya dan pengalaman sosial masyarakat.

Dengan demikian, rekonstruksi nilai dan spiritualitas
Islam lokal di Tanah Kaili menjadi langkah strategis untuk
memastikan kesinambungan antara tradisi, agama, dan
modernitas. Upaya ini akan meneguhkan kembali Islam
sebagai kekuatan moral yang membimbing perubahan



18

sosial, sekaligus menjaga warisan budaya lokal sebagai
bagian dari khazanah Islam Nusantara.

Rekonstruksi bukan sekadar melestarikan masa lalu,
melainkan membaca ulang nilai lama dalam cahaya zaman
baru agar Islam di Tanah Kaili tetap hidup, membumi, dan
memberi arah bagi peradaban yang lebih berkeadaban dan
berkeadilan.

E. Tujuan Penulisan Buku

Penulisan buku Arah Baru Islam di Tanah Kaili
Rekonstruksi Nilai, Tradisi, dan Spiritualitas memiliki
tujuan utama untuk menggali, menganalisis, dan
merekonstruksi kembali nilai-nilai keislaman yang hidup
dan berkembang dalam budaya masyarakat Kaili, serta
menegaskan relevansinya dengan tantangan kehidupan
keagamaan dan sosial kontemporer. Dalam konteks
akademik, buku ini berfungsi sebagai kajian ilmiah
interdisipliner yang menghubungkan bidang antropologi
agama, studi Islam lokal, dan sosiologi budaya untuk
memahami proses pembumian Islam dalam konteks lokal
Sulawesi Tengah.

Pertama, buku ini bertujuan untuk merekam secara
historis proses Islamisasi di Tanah Kaili dan bagaimana
ajaran Islam berinteraksi dengan sistem nilai adat setempat.
Melalui  pendekatan historis-antropologis, buku ini
menelusuri jejak dakwah para ulama dan tokoh adat sejak
abad ke-17 hingga masa kini, guna menunjukkan bahwa
penerimaan Islam di wilayah ini berlangsung melalui
mekanisme akulturasi dan adaptasi kultural, bukan
konfrontasi. Pendekatan ini sejalan dengan teori Islamisasi
budaya yang dikemukakan oleh Azyumardi Azra (2004)
dan Clifford Geertz (1968), bahwa keberhasilan Islam di
Nusantara sangat bergantung pada kemampuan agama ini
untuk berdialog dengan kebudayaan lokal.



19

Kedua, penulisan buku ini Dbertujuan untuk
mengungkap Kkarakter dan nilai-nilai  moral-spiritual
masyarakat Kaili yang bersumber dari interaksi Islam dan
adat, seperti nilai ntodea (kebersamaan), vaya
(kehormatan), nosarara (persaudaraan), dan pabisara
(musyawarah). Nilai-nilai ini dikaji dalam perspektif Islam
sehingga tampak bahwa ajaran agama tidak menghapus
adat, tetapi menyucikan dan memberi arah etis-spiritual
terhadap tradisi yang sudah ada. Dengan demikian, buku ini
berkontribusi pada wacana akademik mengenai Islam
kultural (cultural Islam), yaitu Islam yang hidup dan
membumi dalam praktik sosial masyarakat (Madjid, 1997).

Ketiga, buku ini bertujuan untuk menawarkan
rekonstruksi konseptual terhadap nilai dan spiritualitas
Islam lokal di Tanah Kaili dalam menghadapi tantangan
modernitas, globalisasi, dan disrupsi nilai. Rekonstruksi ini
diharapkan dapat memperkuat Islam moderat dan inklusif
sebagai model keberagamaan yang menekankan
keseimbangan antara dimensi syariat, moral, dan budaya.
Dalam hal ini, penulis menggunakan pendekatan
kontekstual dan transformatif, sebagaimana disarankan oleh
Rahardjo (2002) dan Abdullah (2017), yakni menjadikan
Islam tidak sekadar teks normatif, melainkan kekuatan
transformasi sosial yang selaras dengan kearifan lokal.

Keempat, secara praktis, buku ini ditulis untuk
memberikan panduan reflektif bagi para akademisi, tokoh
agama, pendidik, dan pemerintah daerah dalam memahami
dan mengembangkan Islam yang berakar pada budaya
lokal. Melalui pembahasan konseptual dan data lapangan,
buku ini diharapkan dapat menjadi referensi ilmiah dan
inspiratif bagi upaya pelestarian nilai-nilai Islam moderat
dan rekonsiliasi sosial di Sulawesi Tengah, khususnya di
daerah pasca-konflik.

Kelima, secara akademik, tujuan penulisan ini juga
diarahkan untuk memperluas khazanah kajian Islam



20

Nusantara dengan menempatkan pengalaman masyarakat
Kaili sebagai salah satu model empiris integrasi antara
agama dan budaya. Dengan menyoroti Tanah Kaili sebagai
laboratorium sosial, buku ini menunjukkan bahwa Islam
Nusantara tidak bersifat tunggal, melainkan plural dan
dinamis, bergantung pada konteks sejarah dan budaya
masing-masing wilayah.

Dengan demikian, penulisan buku ini  memiliki
signifikansi ilmiah, sosial, dan kultural. Secara ilmiah, ia
memperkaya literatur tentang Islam lokal dan rekonstruksi
nilai. Secara sosial, ia memperkuat moderasi beragama dan
harmoni budaya. Dan secara kultural, ia meneguhkan
kembali identitas masyarakat Kaili sebagai komunitas
Muslim yang beradat, berspiritualitas tinggi, dan terbuka
terhadap perubahan zaman.



21

BAB Il
NILAI-NILAI ISLAM DALAM KONTEKS LOKAL

A.Nilai-Nilai Dasar Islam: Tauhid, Keadilan,
Kemanusiaan, dan Kebersamaan

Islam sebagai agama yang bersumber dari wahyu
Ilahi membawa seperangkat nilai universal yang menjadi
dasar bagi pembentukan peradaban manusia. Nilai-nilai
tersebut bersifat universal-transendental dan menjadi
fondasi moral bagi setiap aspek kehidupan sosial umat
Islam. Dalam konteks masyarakat lokal seperti Kaili, nilai-
nilai dasar Islam tidak hanya dipahami secara teologis,
tetapi juga diinternalisasi dalam sistem adat, perilaku
sosial, dan spiritualitas masyarakat. Hal ini
menunjukkan bahwa Islam tidak hadir dalam ruang kosong
budaya, melainkan berinteraksi secara dinamis dengan
kearifan lokal untuk membentuk identitas religius yang
khas.

Empat nilai dasar yang menjadi pilar ajaran Islam
tauhid, keadilan, kemanusiaan, dan kebersamaan
merupakan inti dari seluruh sistem nilai Islam yang
menuntun perilaku individu dan kolektif (Rahardjo, 2002;
Nasr, 2004). Keempatnya juga dapat ditemukan dalam
struktur nilai adat masyarakat Kaili, yang memperlihatkan
adanya titik temu antara ajaran wahyu dan nilai budaya
lokal.

1. Nilai Tauhid (Keesaan Allah dan Kesatuan Kehidupan)

Tauhid merupakan inti dari seluruh ajaran Islam dan
menjadi fondasi teologis yang menegaskan keesaan Allah
(Allah al-Ahad) serta menolak segala bentuk kemusyrikan,
dualisme, dan ketimpangan dalam pandangan hidup. Dalam



22

perspektif sosial, tauhid menuntun manusia untuk
menyadari kesatuan antara Tuhan, manusia, dan alam,
sehingga segala aktivitas manusia bernilai ibadah.Menurut
Fazlur Rahman (1982), tauhid tidak hanya bermakna
pengakuan teologis, tetapi juga prinsip etis yang menuntut
keterpaduan antara iman dan amal dalam kehidupan sosial.

Dalam konteks masyarakat Kaili, nilai tauhid dihayati
melalui pandangan hidup yang menyatukan dimensi dunia
dan akhirat, sebagaimana tercermin dalam ungkapan adat:
“ada sara agama ntodea” (adat, hukum, dan agama adalah
satu kesatuan untuk hidup bersama). Nilai tauhid
menumbuhkan kesadaran kolektif bahwa semua aspek
kehidupan dari bercocok tanam hingga bermusyawarah
merupakan bagian dari pengabdian kepada Tuhan. Ini
menunjukkan  bahwa  tauhid telah  mengalami
internalisasi kultural, bukan sekadar dogma, tetapi prinsip
hidup yang menata harmoni sosial dan ekologis.

2. Nilai Keadilan

Keadilan merupakan prinsip utama dalam ajaran
Islam, sebagaimana ditegaskan dalam QS. An-Nahl [16]:90,
“Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan
berbuat kebajikan.” Nilai ini menuntut keseimbangan
dalam hubungan manusia dengan Tuhan (hablun min
Allah), sesama manusia (hablun min an-nas), dan alam.
Keadilan menjadi fondasi bagi tegaknya tatanan sosial dan
hukum dalam masyarakat.

Dalam budaya Kaili, prinsip keadilan tercermin
dalam adat pabisara, yaitu tradisi musyawarah yang
menjunjung  tinggi  keseimbangan, kesetaraan, dan
kejujuran dalam menyelesaikan masalah. Hukum adat ada
mangu (hukum yang hidup) berjalan seiring dengan nilai
keadilan Islam yang menolak diskriminasi dan kezaliman.



23

Tokoh adat dan imam bekerja bersama untuk memastikan
keputusan yang diambil adil secara moral dan spiritual.
Dengan demikian, keadilan menjadi nilai lintas sistem
menghubungkan hukum adat dan syariat Islam dalam
menjaga keteraturan sosial masyarakat Kaili (Hamid, 2014,
Daud, 2021).

3. Nilai Kemanusiaan

Islam memandang manusia sebagai makhluk mulia
(karamnahum bani Adam), yang memiliki potensi rasional
dan spiritual untuk membangun peradaban. Nilai
kemanusiaan dalam Islam berakar pada konsep rahmatan lil
‘alamin, yakni kasih sayang universal yang mencakup
semua manusia tanpa memandang etnis, suku, atau agama.
Prinsip ini menegaskan bahwa setiap manusia memiliki hak
hidup, martabat, dan kebebasan yang wajib dijaga (Nasr,
2004).

Dalam konteks masyarakat Kaili, nilai kemanusiaan
diwujudkan melalui tradisi tolong-menolong dan gotong
royong (ntodea) yang mengandung makna solidaritas
sosial. Nilai ini sejalan dengan ajaran Islam tentang
ta ‘awun ‘ala al-birr wa al-taqwa (QS. Al-Maidah [5]:2). Di
komunitas Kaili, setiap kegiatan sosial seperti panen,
membangun rumah, atau membantu keluarga berduka
dilakukan bersama tanpa pamrih. Ini menunjukkan bahwa
nilai kemanusiaan tidak hanya bersifat etis, tetapi juga
kultural, menjadi bagian dari habitus sosial masyarakat
yang berlandaskan iman dan kasih sayang.

4. Nilai Kebersamaan

Nilai kebersamaan merupakan manifestasi sosial dari
keimanan. Islam menegaskan pentingnya ukhuwah
Islamiyyah (persaudaraan sesama Muslim) dan ukhuwah



24

insaniyyah  (persaudaraan sesama manusia).  Nabi
Muhammad saw.bersabda:

“Seorang Muslim adalah saudara bagi Muslim lainnya; ia
tidak menzhaliminya dan tidak membiarkannya (dalam
kesulitan).”(HR. al-Bukhari dan Muslim)

Dalam masyarakat Kaili, nilai kebersamaan hidup
dalam berbagai bentuk tradisi seperti nosarara
(persaudaraan dan perdamaian) dan vunia (selamatan
bersama). Tradisi ini bukan hanya ritual sosial, tetapi
sarana memperkuat ikatan spiritual antarwarga. Semangat
kebersamaan ini berakar pada kesadaran tauhid sosial:
bahwa setiap individu terhubung dalam satu jaringan
kemanusiaan yang dikehendaki Allah. Dengan demikian,
nilai kebersamaan tidak sekadar norma adat, tetapi wujud
praksis dari ajaran Islam yang menumbuhkan
solidaritas dan keharmonisan sosial (Baharuddin, 2018).

5. Integrasi Nilai Islam dan Budaya Lokal

Keempat nilai dasar Islam tersebut tauhid, keadilan,
kemanusiaan, dan kebersamaan menunjukkan kesesuaian
mendasar dengan sistem nilai masyarakat Kaili. Interaksi
antara agama dan adat melahirkan etika sosial-religius
yang khas: Islam yang berakar pada budaya, dan budaya
yang berjiwa Islam. Model integrasi ini memperlihatkan
bagaimana nilai-nilai universal Islam mampu hidup dalam
konteks lokal tanpa kehilangan substansi ajarannya.

Dengan demikian, pemahaman terhadap nilai-nilai dasar
Islam dalam konteks lokal tidak hanya memperkuat
spiritualitas masyarakat, tetapi juga menjadi basis ideologis
bagi rekonstruksi Islam moderat dan humanis di Tanah
Kaili. Dalam tataran akademik, hal ini menegaskan
pentingnya pendekatan indigenisasi Islam sebagaimana



25

dikemukakan oleh Azyumardi Azra (2004) yakni proses
penerjemahan ajaran Islam ke dalam bentuk-bentuk sosial
dan budaya yang dapat diterima oleh masyarakat setempat.

B. Perwujudan nilai Islam dalam Kehidupan Masyarakat
Kaili

Perwujudan nilai-nilai  Islam dalam kehidupan
masyarakat Kaili merupakan hasil dari proses panjang
internalisasi ajaran agama melalui struktur sosial, adat
istiadat, dan praktik keseharian masyarakat. Islam yang
datang ke Tanah Kaili sejak abad ke-17 tidak hadir dalam
bentuk yang kaku dan tekstual, melainkan bertransformasi
menjadi Islam kultural, yaitu agama yang hidup dalam
bahasa, simbol, ritus, dan nilai sosial masyarakat setempat.
Proses ini membentuk corak keberagamaan masyarakat
Kaili yang inklusif, beradat, dan berorientasi pada
harmoni sosial.

1. Islam sebagai Fondasi Moral dan Spiritual Sosial

Dalam tatanan kehidupan masyarakat Kaili, Islam
telah menjadi sumber moralitas kolektif yang menata
hubungan manusia dengan Tuhan (hablun minallah) dan
dengan sesama (hablun minannas). Nilai tauhid tidak hanya
dipahami secara teologis, tetapi juga menjiwai etika sosial
seperti kejujuran (lendo), tanggung jawab (bisa), dan
amanah (patonggo). Penelitian yang dilakukan oleh
Abdullah (2017) dan Azra (2004) menunjukkan bahwa
masyarakat lokal seperti Kaili memandang agama sebagai
sistem nilai yang menuntun seluruh aspek kehidupan,
bukan hanya ritual.

Dalam masyarakat Kaili, ketaatan beragama
tercermin dalam kehidupan sehari-hari mulai dari kebiasaan
memberi salam ketika bertemu, melaksanakan gotong



26

royong (pompombondo), hingga pelaksanaan ritual sosial
seperti mopotovea (tolong-menolong saat ada musibah)
yang merupakan pengejawantahan nilai solidaritas Islam.
Hal ini menunjukkan bahwa ajaran Islam telah meresap ke
dalam budaya sosial sebagai etos moral yang mengatur
perilaku individu dan komunal.

2. Integrasi Nilai Islam dan Adat Lokal

Salah satu karakter unik masyarakat Kaili adalah
kemampuan mengharmonikan ajaran Islam dengan nilai-
nilai adat. Ungkapan lokal seperti “Adat do agama,
agama do adat” (adat adalah bagian dari agama dan
agama menjadi pedoman adat) menjadi prinsip moral yang
dipegang dalam kehidupan sosial. Menurut penelitian
Madjid (1997) dan Rahardjo (2002), bentuk integrasi
semacam ini merupakan ciri khas masyarakat Islam
Nusantara, di mana adat dipandang bukan sebagai
penghalang, melainkan sarana ekspresi nilai-nilai
keislaman.

Dalam konteks Kaili, banyak praktik adat yang telah
diislamkan tanpa kehilangan identitas lokalnya. Misalnya,
ritual pernikahan dan kelahiran yang dahulu sarat
dengan simbol mistis kini diisi dengan doa, pembacaan
ayat suci, dan zikir. Begitu pula dalam musyawarah adat
(pabisara), prinsip-prinsip keadilan dan kesetaraan dalam
Islam menjadi pedoman utama. Hal ini memperlihatkan
bahwa masyarakat Kaili tidak hanya menerima Islam
secara formal, tetapi menginternalisasikannya dalam sistem
budaya dan tata nilai sosial.

3. Etos Sosial dan Solidaritas Keagamaan

Nilai-nilai sosial seperti kebersamaan (ntodea),
persaudaraan (nosarara), dan penghormatan terhadap



27

sesama (vaya) merupakan refleksi dari nilai-nilai Islam
yang Dbertransformasi ke dalam konteks budaya lokal.
Dalam kehidupan sehari-hari, masyarakat Kaili menjunjung
tinggi prinsip tolong-menolong dan gotong royong,
terutama pada saat upacara keagamaan, panen raya, atau
saat musibah. Kegiatan pompombondo (kerja bakti
bersama) dan motolea (membantu keluarga yang berduka)
menjadi bukti nyata penerapan ajaran ta’awun (Saling
menolong dalam kebaikan).

Kajian yang dilakukan oleh Nurhayati (2021) tentang
masyarakat adat Kaili menegaskan bahwa etos gotong
royong dalam masyarakat ini memiliki landasan teologis
yang kuat dalam ajaran Islam, terutama dalam nilai
ukhuwah Islamiyah (persaudaraan umat Islam) dan
ukhuwah insaniyah (persaudaraan kemanusiaan). Dalam
setiap kegiatan sosial, dimensi spiritual keagamaan selalu
hadir—baik dalam bentuk doa bersama, zikir, maupun nilai
ikhlas dalam membantu sesama.

4. Spiritualitas Islam dalam Ekspresi Budaya

Nilai spiritualitas Islam juga tampak kuat dalam
ekspresi budaya masyarakat Kaili, seperti tradisi
mopotovea (doa tolak bala), modero (tarian ritual), dan
pembacaan barzanji dalam acara kelahiran dan pernikahan.
Tradisi-tradisi tersebut memperlihatkan bahwa masyarakat
Kaili memahami Islam bukan hanya sebagai sistem hukum,
tetapi sebagai jalan spiritual yang menuntun keselarasan
antara manusia, alam, dan Tuhan.

Kedalaman spiritual ini sejalan dengan pandangan
tasawuf yang berkembang di wilayah Nusantara melalui
jaringan ulama tarekat, seperti Khalwatiyah dan Qadiriyah-
Nagsyabandiyah. Dalam konteks lokal Kaili, ajaran-ajaran
sufistik tersebut memberi warna pada kearifan lokal yang



28

menekankan kesederhanaan, keikhlasan, dan kepasrahan
kepada Allah. Sebagaimana dikemukakan oleh Bruinessen
(1999), sufisme di Nusantara berperan penting dalam
membentuk religiositas masyarakat pedesaan yang ramah,
tenang, dan inklusif.

5. Peran Pendidikan dan Dakwah Lokal

Perwujudan nilai Islam dalam masyarakat Kaili juga
tampak melalui peran lembaga keagamaan dan pendidikan
lokal seperti masjid, madrasah, dan majelis taklim. Melalui
lembaga-lembaga  tersebut, nilai-nilai  Islam  terus
ditransmisikan secara kultural kepada generasi muda.
Dakwah yang dilakukan oleh tokoh agama, guru ngaji, dan
imam kampung tidak bersifat doktriner, melainkan
persuasif dan kontekstual, menyesuaikan dengan bahasa
dan kebiasaan masyarakat setempat.

Penelitian lapangan yang dilakukan di Kabupaten
Sigi dan Donggala (Bahdar, 2024) menunjukkan bahwa
pendidikan Islam berbasis lokal berperan strategis dalam
menjaga keseimbangan antara syariat dan adat. Misalnya,
dalam pengajaran fikih sosial, guru sering mengaitkan
nilai-nilai seperti ntodea (kebersamaan) dan pabisara
(musyawarah) dengan ajaran Islam tentang ukhuwah dan
syura. Hal ini menunjukkan bahwa rekonstruksi nilai Islam
lokal tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga praksis dalam
pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Kaili.Dengan
demikian, perwujudan nilai-nilai Islam dalam kehidupan
masyarakat Kaili menunjukkan proses Islamisasi yang
adaptif dan transformatif. Islam hadir bukan untuk
meniadakan adat, tetapi mengarahkan dan memurnikan
nilai-nilai budaya lokal agar selaras dengan prinsip tauhid,
keadilan, kemanusiaan, dan kebersamaan. Masyarakat Kaili
telah menjadikan Islam sebagai fondasi spiritual sekaligus



29

sumber etika sosial, membentuk model keberagamaan yang
moderat, kontekstual, dan berakar pada kearifan lokal.

C. Peran Nilai-Nilai Islam dalam Menjaga Harmoni Sosial
Masyarakat Kaili

Nilai-nilai Islam memainkan peran sentral dalam
membentuk, memelihara, dan merevitalisasi harmoni sosial
masyarakat Kaili. Islam tidak hanya menjadi sistem
keyakinan religius, tetapi juga sumber etika sosial dan
norma budaya yang mengatur pola interaksi antarindividu,
antar-kelompok, serta hubungan manusia dengan
lingkungan sekitarnya. Dalam masyarakat Kaili, harmoni
sosial bukanlah kondisi yang terjadi secara spontan,
melainkan hasil dari proses panjang internalisasi nilai-nilai
Islam yang berpadu dengan kearifan adat setempat.

1. Islam sebagai Perekat Sosial dan Sumber Moral
Publik

Secara historis, masuknya Islam di Tanah Kaili
membawa perubahan signifikan dalam tatanan sosial
masyarakat. Ajaran Islam memperkenalkan konsep
persaudaraan universal yang melampaui batas genealogis
dan suku, sehingga memperluas solidaritas sosial
masyarakat yang sebelumnya berbasis kekerabatan. Nilai
ukhuwah Islamiyah dan ukhuwah insaniyah menjadi dasar
bagi masyarakat Kaili untuk membangun hubungan sosial
yang inklusif dan saling menghormati.

Menurut Azra (2004) dan Abdullah (2017), Islam di
wilayah-wilayah lokal Indonesia, termasuk di Kaili,
berperan sebagai ideologi moral yang menuntun arah
kehidupan sosial. Nilai-nilai seperti keadilan (al-‘adl),
kasih sayang (rahmah), dan keseimbangan (tawazun)
menjadi  prinsip yang dijadikan pedoman dalam



30

menyelesaikan persoalan sosial dan menjaga keteraturan
komunitas. Dalam konteks Kaili, ajaran ini diwujudkan
dalam praktik ~ pabisara  (musyawarah) untuk
menyelesaikan ~ konflik,  serta  tradisi  nosarara
(persaudaraan) sebagai wujud nyata nilai ukhuwah.

2. Sinergi antara Islam dan Adat dalam Resolusi
Konflik

Dalam masyarakat Kaili, harmoni sosial juga dijaga
melalui sinergi antara hukum adat dan nilai-nilai Islam.
Ketika terjadi sengketa atau ketegangan sosial,
penyelesaiannya tidak hanya mengandalkan hukum formal,
tetapi juga lembaga adat keagamaan yang mengedepankan
prinsip musyawarah, keadilan, dan perdamaian.

Sebagaimana dicatat dalam penelitian Bahdar (2023)
di Kabupaten Sigi dan Donggala, lembaga adat seperti
mombine adat (musyawarah adat) kerap menghadirkan
tokoh agama sebagai penengah agar keputusan yang
diambil mengandung dimensi etis dan spiritual. Nilai Islam
yang mendasari proses ini adalah ishlah (perdamaian) dan
adl (keadilan). Prinsip ini sejalan dengan QS. Al-Hujurat
[49]: 10:

581 G 158Lald 354 (rslaad) L

Terjemahnya :
“Sesungguhnya orang-orang beriman itu bersaudara,
maka damaikanlah antara kedua saudaramu.”

Ayat ini menjadi landasan normatif bahwa menjaga
perdamaian adalah bagian dari tanggung jawab iman.
Dalam praktik masyarakat Kaili, hal ini tercermin dalam
tradisi molondou (perdamaian adat), di mana pihak yang



31

berselisih dipertemukan dalam forum kekeluargaan dengan
melibatkan imam, kepala adat, dan tokoh masyarakat.

3. Penguatan Nilai Solidaritas dan Empati Sosial

Nilai-nilai Islam juga memperkuat solidaritas sosial
melalui ajaran tolong-menolong (fa ‘awun) dan kepedulian
ternadap sesama (ihsan). Dalam masyarakat Kaili, nilai ini
mewujud dalam berbagai bentuk kebersamaan sosial,
seperti pompombondo (kerja bakti), motolea (membantu
keluarga yang berduka), dan mopotovea (doa bersama
untuk keselamatan). Praktik-praktik tersebut tidak hanya
bersifat sosial, tetapi juga spiritual karena dilandasi niat
ibadah dan keikhlasan.

Kajian Nurhayati (2021) menemukan bahwa kegiatan
sosial-keagamaan masyarakat Kaili memiliki  fungsi
integratif yang memperkuat kohesi sosial. Melalui aktivitas
seperti pengajian, peringatan maulid, dan gotong royong
masjid, tercipta ruang perjumpaan yang melampaui batas
status sosial, ekonomi, dan geografis. Islam berperan
sebagai penghubung yang menyatukan identitas kolektif
masyarakat Kaili dalam bingkai iman dan kebersamaan.

4. Nilai Keadilan dan Musyawarah sebagai Instrumen
Sosial

Prinsip keadilan dan musyawarah merupakan dua
nilai pokok Islam yang menjadi instrumen sosial dalam
menjaga keseimbangan dan ketertiban komunitas. Dalam
budaya Kaili, kedua nilai ini terwujud dalam praktik
pabisara (musyawarah mufakat) dan pahilo (keadilan
dalam pembagian hak dan kewajiban). Nilai ini tidak hanya
berlaku di ranah pemerintahan adat, tetapi juga dalam
pengelolaan sumber daya alam dan hubungan antar
keluarga besar.



32

Penelitian Geertz (1968) dan Rahardjo (2002)
menegaskan bahwa masyarakat Islam tradisional Indonesia
cenderung mengedepankan model “etika mufakat” sebagai
dasar kehidupan bersama. Hal ini tampak pula dalam
masyarakat Kaili yang lebih mengutamakan musyawarah
dan keseimbangan moral dibanding penyelesaian konflik
secara hukum formal. Dengan demikian, Islam memberikan
rambu etis dan sistem nilai  yang menopang
keberlangsungan harmoni sosial.

5. Spiritualitas Islam sebagai Perekat Budaya dan
Identitas

Selain peran sosial, nilai-nilai spiritual Islam turut
membentuk identitas kolektif masyarakat Kaili yang
damai, rendah hati, dan religius. Spiritualitas yang
bersumber dari ajaran tauhid dan tasawuf mengajarkan nilai
kesabaran (shabr), keikhlasan (ikhlas), dan kasih sayang
(rahmah). Dalam kehidupan sehari-hari, nilai-nilai ini
tampak pada cara masyarakat menghadapi bencana,
kehilangan, atau konflik dengan penuh kebijaksanaan dan
doa.

Sebagaimana dikemukakan oleh Bruinessen (1999),
tradisi sufistik di Nusantara berperan penting dalam
membangun etika sosial yang toleran dan penuh welas asih.
Dalam konteks Kaili, spiritualitas ini tampak pada tradisi
doa bersama, zikir massal, dan kegiatan keagamaan yang
menumbuhkan rasa keterikatan spiritual antarwarga.
Spiritualitas Islam inilah yang menjadikan masyarakat Kaili
memiliki ketahanan sosial (social resilience) dalam
menghadapi dinamika sosial dan perubahan zaman.Peran
nilai-nilai Islam dalam menjaga harmoni sosial masyarakat
Kaili terletak pada fungsi integratif dan transformatif
agama dalam kehidupan budaya lokal. Islam menjadi
kekuatan yang menata moralitas publik, memperkuat



33

solidaritas sosial, dan menciptakan keseimbangan antara
adat dan syariat. Melalui nilai-nilai ukhuwah, keadilan,
musyawarah, dan kasih sayang, Islam telah meneguhkan
identitas masyarakat Kaili sebagai komunitas yang beradat,
religius, dan berorientasi pada kedamaian.Dengan
demikian, harmoni sosial di Tanah Kaili bukan sekadar
hasil warisan budaya, tetapi merupakan buah dari
internalisasi nilai-nilai Islam yang hidup dan menyatu
dalam jiwa masyarakatnya.

D. Akulturasi Nilai Islam dengan Budaya Kaili

Proses akulturasi antara nilai-nilai Islam dan budaya
lokal Kaili merupakan salah satu fenomena paling penting
dalam sejarah perkembangan Islam di Sulawesi Tengah.
Akulturasi ini menunjukkan bagaimana Islam diterima,
diadaptasi, dan diinternalisasi ke dalam sistem nilai dan
praktik sosial masyarakat tanpa menghapus identitas
budaya yang telah mengakar. Islam di Tanah Kaili hadir
bukan sebagai kekuatan yang meniadakan tradisi,
melainkan sebagai kekuatan spiritual dan moral yang
menuntun transformasi budaya lokal menuju tatanan yang
lebih islami, berkeadaban, dan moderat.

1. Hakikat Akulturasi Islam dan Budaya Lokal

Secara akademik, akulturasi dapat dipahami sebagai
proses pertemuan dan penyatuan dua sistem budaya yang
berbeda, yang menghasilkan bentuk baru tanpa meniadakan
unsur asli dari keduanya (Koentjaraningrat, 2009). Dalam
konteks masyarakat Kaili, akulturasi terjadi ketika nilai-
nilai Islam seperti tauhid, keadilan, dan ukhuwah
berinteraksi dengan sistem adat dan kepercayaan tradisional
yang telah lama ada.



34

Azyumardi Azra (2004) menegaskan bahwa
keberhasilan Islamisasi di Nusantara disebabkan oleh
kemampuan Islam untuk beradaptasi dan berdialog dengan
kebudayaan lokal. Fenomena yang sama terjadi di Tanah
Kaili, di mana Islam diterima melalui pendekatan kultural
oleh para ulama dan penyebar Islam seperti para tadulako
(tokoh pejuang) dan imam kampung, bukan melalui
konfrontasi atau pemaksaan. Akibatnya, masyarakat Kaili
tidak mengalami benturan antara agama dan budaya,
melainkan membangun sinkretisme kultural yang bersifat
harmonis dan kreatif.

2. Integrasi Simbol dan Ritus Keagamaan dalam Adat
Kaili

Bentuk konkret akulturasi nilai Islam dengan budaya
Kaili dapat ditemukan dalam berbagai ritus adat dan
upacara sosial-keagamaan. Misalnya:

a. Upacara molontigi (ritual pensucian diri) yang
dahulu bernuansa magis Kkini diisi dengan
pembacaan ayat-ayat Al-Qur’an dan doa Islam
sebagai simbol penyucian spiritual.

b. Tradisi mopondiu (selamatan) pada saat kelahiran,
pernikahan, atau panen diisi dengan tahlilan,
barzanji, dan doa bersama, menggantikan unsur
persembahan yang bersifat animistik.

c. Dalam upacara motolea (berkabung), masyarakat
memadukan doa Islam dengan adat lokal dalam
bentuk dzikir dan doa arwah bersama.

Proses tersebut menunjukkan bahwa Islam tidak
menghapus bentuk ritual tradisional, tetapi mengislamkan
maknanya, menjadikan tradisi lokal sebagai media
ekspresi nilai-nilai keagamaan. Sebagaimana dijelaskan
oleh Clifford Geertz (1968), akulturasi agama dan budaya



35

di masyarakat Nusantara menciptakan “agama rakyat”
(folk religion) yang menjembatani norma teologis dengan
pengalaman sosial-budaya masyarakat.

3. Nilai Islam dalam Pranata Sosial dan Adat

Akulturasi juga tampak dalam pranata sosial masyarakat
Kaili, di mana ajaran Islam menjadi dasar dalam
pengambilan keputusan adat. Misalnya, dalam forum
pabisara (musyawarah adat), keputusan harus didasarkan
pada prinsip keadilan dan keseimbangan Nilai-nilai Islam
ini terinternalisasi dalam falsafah hidup masyarakat seperti:

a. “Vaya ntodea mombine ntodea” (kehormatan
dijaga dengan kebersamaan), sejalan dengan prinsip
ukhuwah dan gotong royong dalam Islam.

b. “Adat do agama, agama do adat ”’ (adat adalah
bagian dari agama dan agama menjadi dasar adat),
menunjukkan sinkronisasi nilai Islam dan budaya
Kaili dalam menata kehidupan sosial.

Penelitian Bahdar (2023) di Kabupaten Sigi dan
Donggala menemukan bahwa nilai adat yang diilhami
ajaran Islam telah menjadi sumber etika sosial yang kuat,
terutama dalam penyelesaian konflik, pernikahan, dan
pewarisan. Dengan demikian, akulturasi tidak hanya terjadi
pada tataran ritual, tetapi juga menjadi fondasi normatif
bagi struktur sosial masyarakat Kaili.

4. Akulturasi dalam Bahasa dan Simbol Budaya

Akulturasi nilai Islam juga terwujud dalam bahasa
dan simbol-simbol budaya Kaili. Banyak istilah dan
ungkapan lokal yang mengandung makna keislaman.
Misalnya, penggunaan kata “moli” (berkah) dan “pue”
(Tuhan) dalam percakapan sehari-hari mencerminkan
pemahaman tauhid yang telah melebur dalam budaya.



36

Dalam berbagai kesenian lokal seperti modero (tarian
tradisional), barzanji, dan qasidah, nilai spiritual Islam
disampaikan dalam bahasa Kaili, memperkuat keterikatan
budaya dan agama di tingkat masyarakat akar rumput.

Penelitian kultural yang dilakukan oleh Nurhayati
(2021) menunjukkan bahwa bahasa lokal menjadi medium
efektif dalam menyampaikan dakwah Islam, karena
memiliki kedekatan emosional dan kultural dengan
masyarakat. Hal ini menegaskan bahwa Islam di Tanah
Kaili tidak hanya diterima secara dogmatis, tetapi dihayati
secara kultural melalui ekspresi seni dan bahasa.

5. Akulturasi sebagai Basis Moderasi Beragama

Akulturasi nilai Islam dan budaya Kaili juga menjadi
basis tumbuhnya Islam moderat di Sulawesi Tengah.
Masyarakat Kaili cenderung menghindari sikap ekstrem
dan mengutamakan prinsip keseimbangan antara syariat
dan adat. Nilai-nilai seperti pahilo (keadilan), nosarara
(persaudaraan), dan pabisara (musyawarah) menjadi
manifestasi nyata dari Islam yang rahmatan lil ‘alamin.

Sebagaimana disampaikan oleh Abdullah (2017),
Islam yang hidup di masyarakat lokal seperti Kaili adalah
Islam  yang membumi  mengajarkan  toleransi,
penghormatan terhadap perbedaan, dan komitmen terhadap
perdamaian sosial. Dalam konteks pasca-konflik di
Sulawesi Tengah, nilai-nilai akulturatif ini terbukti
berperan penting dalam membangun rekonsiliasi sosial
dan memperkuat moderasi beragama.Akulturasi nilai
Islam dengan budaya Kaili menunjukkan bahwa Islam
mampu beradaptasi secara konstruktif dengan sistem sosial-
budaya lokal tanpa kehilangan kemurnian ajarannya. Proses
ini melahirkan Islam khas Kaili yang bersifat moderat,
inklusif, dan berorientasi pada keseimbangan antara



37

spiritualitas dan kearifan lokal. Melalui akulturasi ini,
Islam menjadi kekuatan moral dan kultural yang
menyatukan identitas masyarakat, menumbuhkan
harmoni sosial, serta memperkuat tradisi keagamaan yang
berakar kuat di bumi Sulawesi Tengah.

E. Tantangan Pelestarian Nilai Islam dalam Era Modern di
Tanah Kaili

Perkembangan zaman vyang ditandai dengan
modernisasi, globalisasi, dan penetrasi budaya digital
membawa dampak signifikan terhadap pelestarian nilai-
nilai Islam di berbagai komunitas lokal, termasuk
masyarakat Kaili di Sulawesi Tengah. Dalam konteks
akademik, berbagai penelitian menunjukkan bahwa proses
modernisasi sering kali menyebabkan pergeseran nilai
(value shift), yaitu melemahnya tradisi spiritual dan sosial
yang sebelumnya menjadi fondasi moral masyarakat
(Abdullah, 2018; Humaeni, 2020). Fenomena ini juga
terjadi di kalangan masyarakat Kaili yang tengah
mengalami perubahan gaya hidup, sistem sosial, serta cara
pandang terhadap agama dan budaya.

1. Globalisasi dan Arus Budaya Eksternal

Salah satu tantangan utama dalam pelestarian nilai
Islam di Tanah Kaili adalah kuatnya arus globalisasi dan
budaya populer yang sering kali bertentangan dengan nilai-
nilai lokal. Media sosial, hiburan global, dan orientasi
materialistik menjadi faktor yang menggeser orientasi
spiritual masyarakat, terutama generasi muda. Studi oleh
Alwi (2021) menyebutkan bahwa generasi muda di
Sulawesi Tengah Kkini lebih terpapar pada nilai-nilai
individualistik ~ dan  hedonistik, yang  berpotensi
melemahkan ikatan sosial dan nilai gotong royong yang



38

dulu kuat dalam adat Kaili seperti nosimpotove (tolong-
menolong) dan nosivuru (saling menghargai).

2. Modernisasi Pendidikan dan Sekularisasi Nilali

Modernisasi sistem pendidikan juga membawa
dampak ambivalen. Di satu sisi, pendidikan modern
memperluas wawasan dan literasi masyarakat; namun di
sisi lain, terjadi sekularisasi nilai ketika pendidikan agama
dan budaya lokal tidak mendapat porsi yang memadai.
Penelitian oleh Baharuddin (2020) menunjukkan bahwa
banyak sekolah di wilayah Sigi dan Palu mulai mengurangi
aktivitas pendidikan berbasis tradisi, seperti mombine adat
(pengajaran nilai-nilai adat dan etika) yang sebelumnya
menjadi wahana internalisasi nilai Islam melalui budaya
lokal.

3. Urbanisasi dan Perubahan Struktur Sosial

Migrasi dan urbanisasi mengubah struktur sosial
masyarakat Kaili dari komunitas agraris-tradisional
menjadi masyarakat semi-perkotaan. Pola hidup kolektif
yang dulu menjadi sarana efektif transmisi nilai Islam kini
tergantikan oleh kehidupan yang lebih individualistis.
Menurut studi Nurhadi (2019), urbanisasi di sekitar Palu
menyebabkan berkurangnya fungsi lembaga adat dan
lembaga keagamaan lokal seperti sura (majelis adat Islam)
dalam membina nilai-nilai moral dan sosial.

4. Komersialisasi Agama dan Krisis Spiritualitas

Modernitas juga membawa tantangan berupa
komersialisasi agama, di mana ekspresi keberagamaan
sering kali lebih bersifat simbolik daripada substansial.
Agama tidak lagi dipahami sebagai sistem nilai yang
menuntun perilaku sosial, melainkan identitas formal yang
ditampilkan secara ritualistik. Hasil riset Setiawan (2022)



39

menunjukkan bahwa masyarakat perkotaan Kaili mulai
mengalami  "krisis  spiritualitas", yaitu  penurunan
kedalaman makna dalam praktik ibadah seperti salat dan
zikir, yang sebelumnya diiringi dengan nilai sosial seperti
kesederhanaan dan ketulusan (ngata topotove).

5. Lemahnya Regenerasi Tokoh Adat dan Ulama Lokal

Pelestarian nilai Islam di Tanah Kaili selama ini
banyak bergantung pada peran ulama lokal dan tokoh adat
yang menjadi jembatan antara syariat dan budaya. Namun,
menurut laporan penelitian Balai Litbang Agama Makassar
(2021), jumlah tokoh adat yang memahami sekaligus
mengajarkan nilai Islam berbasis tradisi semakin menurun.
Regenerasi yang lemah menyebabkan terputusnya rantai
transmisi nilai dari generasi tua ke generasi muda.

6. Upaya Penguatan Kembali Nilai Islam Lokal

Meski menghadapi berbagai tantangan, upaya
pelestarian nilai Islam di Tanah Kaili tetap berlangsung
melalui inisiatif lokal seperti revitalisasi kearifan budaya
Islami, penguatan kurikulum berbasis nilai Islam dan
budaya, serta kegiatan sosial keagamaan berbasis
komunitas. Beberapa pesantren dan madrasah di Kabupaten
Sigi dan Donggala telah berperan aktif dalam
mengintegrasikan ajaran Islam dengan kearifan lokal,
sebagaimana disebutkan dalam penelitian Bahdar (2023)
bahwa pendidikan Islam kontekstual berbasis budaya Kaili
efektif menanamkan nilai-nilai seperti ta’awun (tolong-
menolong), ukhuwah (persaudaraan), dan tanggung jawab
sosial.

Dengan demikian, tantangan pelestarian nilai Islam di
Tanah Kaili tidak hanya bersifat eksternal (globalisasi dan
modernitas) tetapi juga internal (melemahnya lembaga
sosial dan spiritual lokal). Pendekatan yang integrative
menggabungkan modernisasi dengan pelestarian nilai Islam



40

dan adat menjadi solusi strategis untuk memastikan
keberlanjutan spiritualitas dan moralitas masyarakat Kaili
di tengah perubahan zaman.



41

BAB Il
TRADISI RELIGIUS MASYARAKAT KAILI

A. Tradisi Keagamaan yang Tumbuh dari Perpaduan Islam
dan Adat

Tradisi keagamaan masyarakat Kaili merupakan hasil
dialektika panjang antara ajaran Islam dan sistem nilai adat
lokal yang telah mengakar jauh sebelum Islam masuk ke
Tanah Kaili. Proses akulturasi tersebut tidak bersifat
konfrontatif, tetapi adaptif dan harmonis, sehingga
menghasilkan corak keberagamaan yang khas Islam yang
membumi dalam budaya Kaili. Penelitian-penelitian
etnografis (Mahmud, 2017; Humaeni, 2020; Bahdar, 2023)
menunjukkan bahwa tradisi keagamaan masyarakat Kaili
menampilkan integrasi nilai-nilai tauhid, solidaritas sosial,
dan penghormatan terhadap alam serta leluhur, tanpa
menanggalkan prinsip-prinsip dasar syariat Islam.

1. Ritual dan Upacara Adat Bernuansa Islam

Ritual-ritual keagamaan masyarakat Kaili
memperlihatkan bentuk perpaduan antara syariat Islam dan
nilai-nilai adat lokal. Salah satu contoh yang sering
dijumpai adalah upacara “Nosarara Nosabatutu”, yaitu
tradisi syukuran keluarga besar yang dilakukan setelah
panen, pernikahan, atau kelahiran. Dalam pelaksanaannya,
doa-doa Islam seperti pembacaan Surah Al-Fatihah, Yasin,
dan tahlil dikombinasikan dengan ucapan adat yang
menyiratkan nilai syukur dan doa keselamatan. Menurut
penelitian Nurdin (2018), praktik ini merupakan bentuk
“Islamisasi adat” di mana unsur-unsur lama diberi makna
baru yang sesuai dengan nilai-nilai tauhid.

Tradisi lain yang memiliki nuansa religius adalah
upacara “Vunja” atau “Panjat Doa Hujan”, yang



42

dahulu merupakan ritual agraris pemujaan terhadap
kekuatan alam, namun Kkini direkonstruksi sebagai doa
bersama memohon turunnya hujan kepada Allah SWT.
Para imam dan tokoh adat memimpin zikir, doa qunut
nazilah, dan sedekah nasi (pulu) sebagai simbol berbagi
rezeki. Studi Baharuddin (2021) menyebutkan bahwa
perubahan makna ini merupakan bentuk adaptasi nilai
Islam terhadap sistem keyakinan lokal tanpa menimbulkan
konflik teologis.

2. Doa dan Dzikir Kolektif dalam Tradisi Sosial

Selain ritual, masyarakat Kaili memiliki tradisi
keagamaan berupa dzikir dan doa bersama (mobongi) yang
dilakukan dalam berbagai momentum sosial seperti
kelahiran, kematian, dan tolak bala. Misalnya, dalam
upacara “Matulu” (tahlilan kematian), masyarakat
berkumpul membaca tahlil, surah Yasin, dan doa arwah.
Penelitian Lembaga Adat Kaili (2022) menunjukkan bahwa
tradisi ini berfungsi sebagai sarana memperkuat solidaritas
sosial dan spiritual, sekaligus sebagai media dakwah Islam
yang menekankan nilai ukhuwah (persaudaraan) dan
rahmah (kasih sayang).

Tradisi “Mobongi Adat”, vyaitu doa bersama
sebelum kegiatan adat besar seperti pernikahan atau
pembangunan rumah, juga menunjukkan integrasi nilai
Islam dan adat. Tokoh adat membuka acara dengan
basmalah dan pembacaan doa keselamatan yang diakhiri
dengan salawat nabi. Bentuk seperti ini menandakan
adanya pergeseran paradigma dari pemujaan arwah leluhur
menuju pengakuan terhadap kekuasaan Allah Swt. sebagai
sumber berkah dan keselamatan (Humaeni, 2020).



43
3. Upacara Adat dalam Siklus Kehidupan Islami

Masyarakat Kaili juga mempertahankan beberapa
upacara adat dalam siklus kehidupan yang diislamkan
dalam praktik dan maknanya. Misalnya:

a. Upacara “Vunja Ane” (Turun Tanah Bayi) Kini
dilakukan dengan pembacaan doa keselamatan,
adzan di telinga bayi, dan sedekah nasi. Unsur
animistik yang dahulu ada telah dihapus dan diganti
dengan simbol-simbol Islam seperti doa keselamatan
dan sholawat.

b. Tradisi Pernikahan Kaili (Moponika) meskipun
berakar dari adat lokal, kini pelaksanaannya diawali
dengan akad nikah secara syariat Islam yang
dipimpin oleh penghulu atau imam, diikuti dengan
doa adat yang menekankan nilai kesetiaan, tanggung
jawab, dan kehormatan keluarga.

c. Upacara Kematian (Matulu dan Morontuya)
mengandung pembacaan Yasin, doa tahlil, dan
sedekah makanan kepada tetangga. Nilai Islam
tampak dalam penekanan pada doa bagi arwah dan
amal jariyah, sedangkan nilai adat muncul dalam
kebersamaan dan solidaritas warga.

Menurut hasil penelitian Balai Litbang Agama Makassar
(2021), bentuk-bentuk upacara tersebut menunjukkan
model integrasi religio-kultural, di mana Islam tidak
menghapus adat, tetapi meluruskannya agar sejalan dengan
ajaran tauhid.

4. Simbol dan Etika Keagamaan dalam Adat Kaili

Selain bentuk ritual, terdapat pula simbol-simbol dan
etika keagamaan yang menunjukkan perpaduan Islam dan
adat. Misalnya, kebiasaan memberi salam dengan ucapan



44

“Assalamu’alaikum”  diiringi  ungkapan adat seperti
Nosimpotove (saling menolong) dan Nosivuru (saling
menghormati).  Nilai-nilai ~ tersebut  memperlihatkan
internalisasi ajaran Islam dalam budaya tutur masyarakat
Kaili.

Dalam konteks etika sosial, masyarakat masih
menjunjung tinggi prinsip mombine’ adat, yakni menjaga
kehormatan diri dan keluarga dengan cara hidup sederhana,
jujur, dan bertanggung jawab. Menurut Bahdar (2023),
nilai-nilai ini mencerminkan integrasi ajaran akhlag al-
karimah (akhlak mulia) Islam dengan moralitas adat Kaili.

5. Fungsi Sosial dan Spiritualitas Tradisi Keagamaan

Dari perspektif akademik, tradisi keagamaan di
Tanah Kaili memiliki fungsi ganda sosial dan spiritual.
Secara sosial, ia memperkuat kohesi masyarakat melalui
gotong royong, kebersamaan, dan solidaritas antarwarga.
Secara spiritual, ia berfungsi sebagai sarana tazkiyatun
nafs (penyucian jiwa) dan pengingat terhadap kehadiran
Allah Swt. dalam setiap aspek kehidupan.

Kajian Rahim (2019) menunjukkan  bahwa
masyarakat Kaili memandang agama dan adat bukan
sebagai dua entitas yang bertentangan, melainkan saling
melengkapi. Dalam pandangan mereka, “Adat i to Kaili to
Islam, Islam i to Kaili to adat” (Adat orang Kaili adalah
Islam, dan Islam adalah adat orang Kaili). Pernyataan ini
menggambarkan kedalaman integrasi spiritual yang unik
antara Islam dan budaya lokal.Dengan demikian, tradisi
keagamaan masyarakat Kaili merupakan hasil harmonisasi
yang dinamis antara ajaran Islam dan adat lokal. Perpaduan
ini tidak hanya memperkaya ekspresi keagamaan, tetapi
juga memperkuat identitas spiritual masyarakat. Dalam
konteks kajian Islam lokal, tradisi Kaili menjadi bukti



45

bahwa Islam mampu Dberadaptasi tanpa kehilangan
substansi, serta memberikan landasan religius bagi
pembentukan etika sosial yang berakar kuat di Tanah Kaili.

B. Nilai-Nilai Islam dalam Tradisi Kematian, Pernikahan,
dan Panen di Tanah kaili

Tradisi keagamaan masyarakat Kaili menunjukkan
keterpaduan yang harmonis antara ajaran Islam dan budaya
lokal. Dalam tiga peristiwa penting kehidupan kematian,
pernikahan, dan panen nilai-nilai Islam tidak hanya hadir
dalam bentuk ritual, tetapi juga dalam makna sosial dan
spiritual yang mendalam. Berdasarkan penelitian etnografi
dan antropologi Islam (Humaeni, 2020; Nurdin, 2018;
Bahdar, 2023), dapat disimpulkan bahwa masyarakat Kaili
menjadikan Islam sebagai sumber legitimasi moral,
sementara adat berfungsi sebagai medium ekspresif yang
menjaga keberlanjutan tradisi dan solidaritas sosial.

1. Nilai-Nilai Islam dalam Tradisi Kematian (Matulu
dan Morontuya)

Dalam budaya Kaili, kematian (matulu) bukan
sekadar peristiwa biologis, tetapi juga momentum spiritual
dan sosial yang memperlihatkan solidaritas, kesabaran, dan
kepasrahan kepada kehendak Allah. Tradisi ini biasanya
melibatkan serangkaian kegiatan doa, tahlil, dan sedekah
makanan yang dikenal dengan istilah morontuya
(pemberian kepada keluarga duka).

Penelitian Balai Litbang Agama Makassar (2021)
menemukan bahwa masyarakat Kaili melaksanakan
mobongi tahlil — vyaitu pembacaan Surah Yasin, doa
arwah, dan dzikir bersama yang berlangsung selama tiga,
tujuh, atau empat puluh hari setelah kematian. Praktik ini
menegaskan nilai-nilai Islam seperti:



46

a. Tauhid dan tawakkal, yakni kesadaran bahwa
kematian adalah takdir Allah SWT yang harus
diterima dengan sabar.

b. Solidaritas sosial, tercermin dalam kegiatan gotong
royong warga membantu keluarga duka.

c. Amal jariyah dan doa bagi mayit, sebagaimana
hadis Nabi #:

“Apabila anak Adam meninggal dunia, maka
terputuslah amalnya kecuali tiga: sedekah jariyah,
ilmu yang bermanfaat, dan anak saleh yang
mendoakannya.” (HR. Muslim).

Menurut Bahdar (2023), makna spiritual dalam tradisi
kematian masyarakat Kaili menunjukkan internalisasi nilai
ukhuwah (persaudaraan) dan rahmah (kasih sayang).
Makanan yang dibagikan bukan sekadar simbol adat,
melainkan bentuk sedekah untuk meringankan beban
keluarga dan menghadirkan pahala bagi almarhum.

2. Nilai-Nilai Islam dalam Tradisi Pernikahan
(Moponika)

Pernikahan dalam masyarakat Kaili dikenal dengan
istilah “moponika”, yang secara adat merupakan ikatan
antara dua keluarga besar, bukan sekadar dua individu.
Namun, setelah masuknya Islam, struktur ritual pernikahan
disesuaikan dengan hukum syariat. Akad nikah dilakukan
oleh imam atau penghulu, dihadiri oleh saksi, dan didahului
oleh khutbah nikah sebagaimana tuntunan Islam.

Nilai-nilai Islam yang menonjol dalam tradisi pernikahan
Kaili antara lain:

a. Sakralitas akad nikah sebagai bentuk ibadah dan
perjanjian suci (mithagan ghalizan) sebagaimana
disebut dalam QS. An-Nisa [4]: 21.



47

b. Keadilan dan tanggung jawab moral antara suami
istri yang tercermin dalam nasihat pernikahan adat:
“Nosarara nosabatutu, sintuvu maroso” (bersatu
padu dalam kebenaran dan keteguhan).

c. Saling menghormati keluarga besar, sebagai
pengejawantahan nilai silaturahim dan ukhuwah
Islamiyah.

Studi oleh Nurdin (2018) menegaskan bahwa
masyarakat Kaili telah melakukan “Islamisasi adat
pernikahan” dengan mengganti unsur-unsur non-Islam
seperti sesajen dengan doa selamat, pembacaan sholawat
nabi, dan pengajian keluarga. Acara moponika biasanya
diakhiri dengan dzikir bersama dan doa keberkahan yang
dipimpin oleh imam kampung.

Selain itu, prosesi adat seperti mobalia (pemberian
nasihat pernikahan oleh orang tua dan tetua adat)
mengandung nilai-nilai akhlak Islam seperti kesetiaan,
kesabaran, dan tanggung jawab rumah tangga. Menurut
Baharuddin  (2020), pernikahan masyarakat Kaili
merupakan bentuk akulturasi antara hukum Islam dan adat
yang berfungsi menjaga tatanan sosial serta kehormatan
keluarga.

3. Nilai-Nilai Islam dalam Tradisi Panen (Nosarara
Nosabatutu dan VVunja)

Dalam masyarakat Kaili, kegiatan panen tidak hanya
dipandang sebagai aktivitas ekonomi, tetapi juga sebagai
ungkapan syukur kepada Allah SWT atas hasil bumi yang
melimpah. Tradisi ini disebut “Nosarara Nosabatutu”
atau “Vunja”, yang bermakna bersatu dalam kebenaran
dan kebersamaan dalam syukur.



48

Penelitian Mahmud (2017) menunjukkan bahwa
sebelum Islam masuk, tradisi ini memiliki unsur animistik
berupa sesajen untuk roh penjaga sawah (tadulako tana).
Namun, setelah Islam mengakar, tradisi tersebut berubah
menjadi doa bersama yang dipimpin oleh imam desa atau
tokoh agama. Doa biasanya diawali dengan pembacaan
Surah Al-Fatihah, Al-Bagarah: 152, dan Surah Ibrahim: 7
tentang perintah bersyukur:

“Sesungguhnya jika kamu bersyukur, niscaya Aku akan
menambah (nikmat) kepadamu...” (QS. lbrahim [14]: 7).

Makna nilai-nilai Islam dalam tradisi panen masyarakat
Kaili antara lain:

a. Syukur (al-syukr) atas rezeki yang diberikan Allah
Swit.

b. Kebersamaan dan tolong-menolong (ta’awun)
dalam membagi hasil panen kepada tetangga, yatim,
dan kaum miskin.

c. Amanah dan keberlanjutan ekologis, karena
masyarakat diajarkan untuk tidak merusak tanah dan
air yang menjadi sumber rezeki.

Baharuddin (2021) menjelaskan bahwa unsur sedekah
makanan (pulu) dalam tradisi panen bukan lagi bermakna
persembahan, melainkan simbol infak fi sabilillah untuk
memperkuat rasa syukur dan solidaritas sosial. Tradisi ini
berfungsi sebagai mekanisme pendidikan sosial yang
menanamkan kesadaran spiritual dan tanggung jawab
kolektif ternadap rezeki dan lingkungan.

4. Integrasi Nilai Islam dan Adat

Dari perspektif antropologi agama, tradisi kematian,
pernikahan, dan panen di Tanah Kaili memperlihatkan
model Islam kultural di mana ajaran Islam hidup melalui



49

bentuk-bentuk adat yang disesuaikan dengan konteks lokal.
Seperti dijelaskan oleh Geertz (1976) dan dipertegas oleh
Humaeni (2020), bentuk keberislaman lokal semacam ini
bukan penyimpangan dari ortodoksi, tetapi ekspresi kreatif
umat Islam dalam menghadirkan agama secara kontekstual.

Dalam konteks Kaili, Islam tidak meniadakan adat,
melainkan menyucikan dan mengarahkan adat menuju
nilai-nilai tauhid, keadilan, dan kemanusiaan. Dengan
demikian, ketiga tradisi utama tersebut menjadi wahana
untuk memperkuat ukhuwah Islamiyah, memperdalam
spiritualitas, dan menjaga kohesi sosial masyarakat.

Tradisi kematian, pernikahan, dan panen di Tanah
Kaili merupakan bentuk konkret dari Islam lokal yang
memadukan nilai-nilai tauhid, syukur, keadilan, dan
kebersamaan dalam bingkai adat. Nilai-nilai Islam hadir
bukan hanya dalam simbol dan doa, tetapi juga dalam
perilaku sosial, solidaritas, dan moralitas masyarakat. Oleh
karena itu, tradisi-tradisi ini bukan sekadar warisan budaya,
melainkan instrumen spiritual yang menjaga keseimbangan
antara agama, adat, dan kehidupan sosial masyarakat Kaili.

C. Peran Simbol dan Bahasa dalam Ekspresi Keagamaan

Simbol dan bahasa merupakan dua unsur utama
dalam sistem kebudayaan yang berfungsi
mengartikulasikan nilai-nilai, keyakinan, dan identitas
keagamaan suatu masyarakat. Dalam konteks masyarakat
Kaili di Sulawesi Tengah, keduanya memainkan peran
penting dalam membentuk, mengekspresikan, dan
mewariskan pemahaman Islam secara kontekstual dan
komunikatif. Berbagai kajian antropologi keagamaan
(Humaeni, 2020; Mahmud, 2017; Bahdar, 2023)
menunjukkan bahwa simbol dan bahasa lokal tidak sekadar
alat komunikasi, melainkan wahana internalisasi nilai-nilai



50

Islam ke dalam struktur sosial dan spiritual masyarakat
Kaili.

1. Bahasa sebagai Medium Transmisi Nilai Islam

Bahasa Kaili tidak hanya berfungsi sebagai alat
komunikasi, tetapi juga sebagai sarana spiritual untuk
menyampaikan pesan keagamaan dan nilai moral. Dalam
tradisi masyarakat Kaili, banyak ungkapan, peribahasa, dan
doa yang mengandung unsur Islam, meskipun disampaikan
dalam bentuk bahasa adat.

Misalnya, ungkapan adat “Nosarara Nosabatutu”
(bersatu dalam kebenaran) mencerminkan nilai Islam
tentang ukhuwah (persaudaraan) dan amar ma’ruf nahi
munkar  (menegakkan  kebenaran dan  mencegah
kemungkaran). Begitu pula pepatah “Sintuvu Maroso”
(bersatu dalam kekuatan) sejalan dengan konsep ta’awun
(tolong-menolong) dalam QS. Al-Ma’idah [5]: 2:

“Tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan)
kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam
berbuat dosa dan permusuhan.”

Penelitian oleh Balai Litbang Agama Makassar
(2021) menyebutkan bahwa penggunaan bahasa adat dalam
doa, khutbah lokal, dan nasihat-nasihat moral berperan
penting dalam memperkuat pemahaman Islam masyarakat
pedesaan yang masih kuat dengan identitas budaya
Kailinya. Melalui bahasa lokal, pesan agama lebih mudah
diterima, diingat, dan dihayati.

2. Simbol sebagai Representasi Nilai Spiritual

Simbol-simbol dalam budaya Kaili memegang
peranan penting dalam memperkuat kesadaran religius
masyarakat. Dalam setiap kegiatan keagamaan atau adat



51

baik kematian, pernikahan, maupun panen — terdapat
simbol yang memiliki makna spiritual dan sosial yang
berakar pada ajaran Islam.

Contohnya:

a. Air digunakan dalam upacara mobongi doa sebagai
simbol kesucian dan rahmat Allah, merefleksikan
nilai thaharah (kesucian) dalam Islam.

b. Nasi dan pulu (ketan) dalam sedekah adat
melambangkan rezeki yang diberkahi, sejalan dengan
konsep barakah (keberkahan) dalam Islam.

c. Cahaya atau pelita yang dinyalakan saat doa
bersama mencerminkan nilai nur llahi (cahaya
petunjuk Allah), sebagaimana termaktub dalam QS.
An-Nur [24]: 35.

Menurut Humaeni (2020), simbol-simbol ini berfungsi
sebagai jembatan kognitif yang membantu masyarakat
memahami ajaran Islam melalui bentuk yang dekat dengan
pengalaman kultural mereka. Simbol bukanlah bentuk
sinkretisme, melainkan “bahasa visual” yang memudahkan
internalisasi nilai-nilai tauhid, kesucian, dan kebersamaan.

3. Bahasa Ritual dan Doa Kolektif

Dalam tradisi keagamaan masyarakat Kaili, bahasa
yang digunakan dalam doa dan zikir sering Kkali
memadukan bahasa Arab (unsur syariat Islam) dengan
bahasa Kaili (unsur lokal). Misalnya, dalam upacara
matulu (doa kematian), setelah pembacaan Al-Fatihah dan
tahlil, imam atau tokoh adat menutup doa dengan ungkapan
lokal seperti:

“Moporemo to Tuhan, ngata to sintuvu maroso, ntodea
nosarara nosabatutu.”



52

(Kami berserah diri kepada Tuhan, semoga negeri ini kuat
dalam persatuan dan kebenaran.)

Penggabungan dua bahasa ini, menurut penelitian
Nurdin (2018), bukan sekadar pilihan linguistik, melainkan
bentuk ekspresi keagamaan yang meneguhkan dua identitas
sebagai Muslim dan sebagai orang Kaili. Bahasa lokal
berfungsi sebagai pengikat emosional dan sosial, sementara
bahasa Arab menjaga dimensi spiritual dan keislamannya.

4. Makna Sosial dan Edukatif dari Simbol dan Bahasa

Dalam perspektif pendidikan Islam, simbol dan
bahasa lokal memiliki fungsi edukatif sebagai alat
transmisi nilai. Ketika seorang tokoh adat atau imam
menyampaikan nasihat pernikahan dalam bahasa Kaili yang
sarat dengan makna keagamaan, pesan moral menjadi lebih
mengakar. Misalnya, nasihat adat “Mo’ina-ina’ to lino,
inaina topotove” (hidup itu saling menolong) memperkuat
nilai ukhuwah dan rahmah dalam Islam.

Menurut Bahdar (2023), penggunaan simbol dan
bahasa adat dalam dakwah dan pendidikan Islam di Tanah
Kaili merupakan strategi kultural yang efektif untuk
menghindari resistensi dan memelihara kontinuitas nilai-
nilai Islam di tengah modernisasi. Bahasa dan simbol
menjadi sarana “Islamisasi kultural” yang damai dan
berkelanjutan.

5. Simbol dan Bahasa sebagai Wajah Islam Lokal

Dari sudut pandang antropologi agama (Geertz, 1976;
Humaeni, 2020), simbol dan bahasa dalam budaya Kaili
bukan hanya bentuk estetika, melainkan sistem makna yang
merepresentasikan hubungan manusia dengan Tuhan dan
sesamanya. Islam hadir dalam bentuk bahasa dan simbol



53

yang hidup di masyarakat dalam doa, salam, sedekah, dan
tutur kata sehari-hari.

Melalui simbol dan bahasa, masyarakat Kaili
menafsirkan kembali ajaran Islam agar relevan dengan
konteks sosial mereka. Hal ini mencerminkan pendekatan
hermeneutik lokal, di mana teks-teks keagamaan
diterjemahkan ke dalam realitas budaya dengan tetap
menjaga substansi nilai-nilai Islam seperti tauhid, akhlak,
dan ukhuwah.

Peran simbol dan bahasa dalam ekspresi keagamaan
masyarakat Kaili sangat signifikan dalam menjaga
kesinambungan nilai-nilai Islam di tingkat budaya lokal.
Bahasa adat menjadi wahana komunikasi spiritual dan
sosial, sedangkan simbol menjadi jembatan makna antara
ajaran Islam dan realitas kehidupan sehari-hari. Integrasi
keduanya memperlihatkan bahwa Islam di Tanah Kaili
bukan hanya sistem teologis, tetapi juga sistem makna yang
hidup, dihayati, dan dituturkan dalam bahasa budaya yang
khas.

D. Pandangan Ulama terhadap Tradisi Lokal

Ulama di Tanah Kaili memegang peran sentral dalam
membingkai dan menafsirkan hubungan antara ajaran
Islam dan praktik tradisi lokal. Berdasarkan hasil kajian
akademik (Abd. Rahman, 2019; Nurhayati, 2021,
Baharuddin, 2023), pandangan mereka secara umum dapat
dikelompokkan menjadi tiga corak utama: akomodatif,
selektif, dan purifikatif.

Pertama, pandangan akomodatif menempatkan
tradisi lokal sebagai bagian dari ekspresi sosial-keagamaan
masyarakat yang tidak selalu bertentangan dengan Islam.
Ulama yang berpandangan demikian menilai bahwa adat



54

dan tradisi adalah media dakwah dan sarana internalisasi
nilai-nilai Islam. Misalnya, tradisi mopotandio (doa
bersama sebelum bekerja atau panen) atau mompoho (doa
keselamatan dalam acara keluarga) dianggap sebagai
bentuk lokal dari ajaran syukur dan doa berjamaah dalam
Islam. Mereka mengacu pada prinsip al-‘adah
muhakkamah (adat dapat menjadi hukum bila tidak
bertentangan dengan syariat) sebagai dasar legitimasi
kultural. Pendekatan ini banyak ditemukan pada ulama
tradisional yang memiliki hubungan dekat dengan
masyarakat desa dan pesantren lokal.

Kedua, pandangan selektif muncul di kalangan
ulama muda atau yang berpendidikan formal di perguruan
tinggi Islam. Mereka menilai bahwa tradisi lokal harus
melalui proses filterisasi normatif agar sejalan dengan
nilai-nilai tauhid dan syariat Islam. Tradisi seperti mompoo
wuluna (upacara kelahiran) atau motuda (doa ziarah
leluhur) diterima sejauh mengandung nilai silaturahmi dan
doa, tetapi dikritisi bila disertai unsur kepercayaan
animistik. Menurut Sulaiman (2020), kelompok ini
berupaya melakukan rekontekstualisasi tradisi agar tetap
hidup tetapi memiliki makna teologis yang jelas dalam
kerangka Islam.

Ketiga, pandangan purifikatif lebih menekankan
pemurnian ajaran Islam dari unsur-unsur lokal yang
dianggap tidak memiliki dasar syariat. Ulama dengan
pendekatan ini sering terpengaruh oleh gerakan reformis
Islam modern seperti Muhammadiyah atau salafi, yang
menilai beberapa ritual lokal sebagai bid ‘ah atau khurafat.
Misalnya, mereka mengkritik praktik momeko (selamatan
tujuh hari kematian) dan mobose (ritual tolak bala) karena
dinilai tidak ada dalam ajaran Nabi. Namun demikian,
penelitian oleh Latif (2022) menunjukkan bahwa meskipun
bersifat purifikatif, para ulama ini tetap berupaya



55

menyampaikan kritik dengan pendekatan dialogis dan
bertahap agar tidak menimbulkan konflik sosial.

Dalam konteks sosial keagamaan, peran ulama
sebagai penjaga harmoni tampak dalam kemampuannya
menavigasi ketegangan antara teks (Islam normatif) dan
konteks (tradisi lokal). Ulama yang bijak di Tanah Kaili
biasanya menempuh pendekatan wasatiyyah (moderat),
yakni dengan cara meneguhkan ajaran Islam yang murni
tanpa menafikan nilai-nilai budaya yang menjadi identitas
masyarakat. Pendekatan moderat ini terbukti efektif dalam
menjaga kohesi sosial dan keberlanjutan dakwah
kultural di tengah masyarakat yang plural dan adaptif
terhadap perubahan.

Dengan demikian, pandangan ulama terhadap tradisi
lokal di Tanah Kaili mencerminkan proses dialektika
antara agama dan budaya yang dinamis. Mereka tidak
hanya bertindak sebagai penjaga kemurnian akidah, tetapi
juga sebagai mediator sosial dan kultural yang memastikan
agar Islam tetap kontekstual tanpa kehilangan esensi
universalnya.

E. Tradisi sebagai Media Dakwah dan Pembentukan Moral
Masyarakat

Dalam konteks masyarakat Kaili, tradisi tidak
sekadar warisan budaya, tetapi juga menjadi media
dakwah Islam dan sarana efektif untuk pembentukan
moral sosial. Berdasarkan berbagai studi akademik (Hafid,
2018; Baharuddin, 2020; Latif, 2022; Bahdar, 2024), proses
penyebaran dan penguatan nilai-nilai Islam di Tanah Kaili
berlangsung melalui mekanisme kultural, di mana adat dan
tradisi menjadi instrumen internalisasi ajaran agama ke
dalam kehidupan sehari-hari masyarakat.



56
1. Tradisi sebagai Wadah Dakwah Kultural

Dakwah Islam di Tanah Kaili sejak awal tidak
dilakukan secara konfrontatif, melainkan melalui adaptasi
budaya dan simbol lokal. Para ulama dan tokoh adat
menggunakan tradisi sebagai medium penyampaian pesan-
pesan moral Islam agar lebih mudah diterima masyarakat.
Misalnya, tradisi mopotandio (doa bersama sebelum
bekerja), mompoho (doa syukur dalam acara keluarga), dan
mobose (ritual tolak bala) dimanfaatkan sebagai sarana
untuk menanamkan nilai-nilai tauhid, syukur, dan doa
bersama.

Menurut penelitian Rahman (2019), strategi dakwah
berbasis tradisi ini menunjukkan pendekatan inkulturatif,
yakni metode dakwah yang menghargai konteks sosial-
budaya lokal tanpa mengubah substansi ajaran Islam. Hal
ini sejalan dengan pandangan Clifford Geertz (1968)
tentang “Islam lokal” sebagai bentuk ekspresi keagamaan
yang menggabungkan simbol dan praktik budaya dengan
nilai-nilai universal Islam. Dalam konteks ini, tradisi
menjadi jembatan epistemologis antara Islam normatif
dan Islam kultural.

2. Tradisi sebagai Pembentuk Etika dan Moral Kolektif

Secara sosiologis, tradisi  berfungsi sebagai
mekanisme kontrol sosial yang membentuk perilaku moral
masyarakat. Dalam masyarakat Kaili, norma-norma seperti
siri (harga diri), tina ngata (rasa malu sosial), dan
nosimpongu (rasa kebersamaan) memiliki kedekatan
dengan prinsip-prinsip etika Islam seperti ‘iffah (menjaga
kehormatan), ukhuwah (persaudaraan), dan amanah
(tanggung jawab). Melalui upacara, ritual, dan simbol-
simbol adat, nilai-nilai ini terus direproduksi lintas generasi
sebagai pedoman dalam bertindak.



57

Penelitian oleh Nurhayati (2021) di Dolo dan Palolo
menunjukkan bahwa pelaksanaan tradisi Islam lokal seperti
selamatan kelahiran, pernikahan, dan kematian tidak
hanya bermakna religius, tetapi juga berfungsi sebagai
media pendidikan moral bagi generasi muda. Anak-anak
belajar tentang tata krama, gotong royong, penghormatan
ternadap orang tua, dan solidaritas sosial melalui
keterlibatan mereka dalam aktivitas tradisi keagamaan.

3. Integrasi Dakwah dan Kearifan Lokal

Para dai dan ulama di Tanah Kaili memanfaatkan
kearifan lokal dalam metode dakwah mereka. Misalnya,
penggunaan bahasa Kaili dalam khutbah dan pengajian
memperkuat pesan religius agar lebih kontekstual dan
komunikatif. Pendekatan ini sesuai dengan teori dakwah
kultural (Azra, 2004) yang menekankan bahwa dakwah
yang efektif harus mampu menyentuh kesadaran budaya
masyarakat.

Lebih lanjut, tradisi seperti mombine doko (doa
panen) dan morampu ngata (ritual tolong-menolong dalam
membangun rumah) mencerminkan penerapan nilai-nilai
Islam seperti syukur, tolong-menolong, dan keikhlasan
dalam bentuk yang membumi. Tradisi ini tidak hanya
memperkuat identitas keagamaan, tetapi juga mewujudkan
moral sosial Islam yang praksis, yakni ajaran yang hidup
dalam tindakan dan solidaritas sosial.

4. Tantangan dan Peluang Dakwah Berbasis Tradisi

Meskipun tradisi berperan besar dalam dakwah dan
pembentukan  moral, modernisasi dan globalisasi
menghadirkan tantangan baru. Generasi muda cenderung
lebih terpengaruh oleh budaya digital yang individualistik,
sementara tradisi lokal perlahan memudar. Namun



58

demikian, ulama dan pendidik Islam di Sulawesi Tengah
kini mulai mengadaptasi tradisi dalam bentuk modern,
seperti festival budaya religius, pengajian berbasis seni
daerah, dan pelestarian doa-doa lokal dalam bentuk digital.

Dengan demikian, tradisi dalam masyarakat Kaili
bukan hanya bagian dari masa lalu, tetapi juga ruang
hidup bagi dakwah Islam yang berakar pada realitas
sosial-budaya. Tradisi berfungsi ganda: melestarikan
identitas  kolektif dan menanamkan moralitas yang
berlandaskan pada nilai-nilai Islam moderat. Pendekatan ini
memperlihatkan bahwa dakwah yang berhasil bukanlah
yang menghapus tradisi, tetapi yang mampu
mengislamkan tradisi dengan hikmah dan kearifan.



59

BAB IV
SPIRITUALITAS ISLAM DALAM TRADISI KAILI

A. Konsep Spiritualitas dalam Islam dan Sufisme

Secara akademik, spiritualitas Islam dipahami
sebagai dimensi terdalam dari ajaran Islam yang
menekankan hubungan batin manusia dengan Allah Swit.
melalui kesadaran, penghayatan, dan pengamalan nilai-nilai
ilahiah dalam kehidupan sehari-hari. Menurut Nasr (1987)
dan Al-Attas (1995), spiritualitas Islam bukan hanya
menyangkut aspek ibadah ritual, tetapi mencakup
keseluruhan tatanan moral, etika, dan kesadaran
eksistensial manusia sebagai ‘abdullah (hamba Allah) dan
khalifatullah (wakil Allah di bumi). Dalam pandangan ini,
spiritualitas  berfungsi untuk membersihkan jiwa
(tazkiyah al-nafs), menghubungkan manusia dengan
Sang Pencipta, serta menata harmoni antara dimensi
batin dan lahir kehidupan.

1. Hakikat Spiritualitas dalam Islam

Spiritualitas Islam bersumber pada al-Qur’an dan hadis,
yang menegaskan pentingnya dimensi batin dalam setiap
amal ibadah. Ayat seperti:

&) (ja A8 8

Terjemahnya :

“Sungguh beruntung orang yang menyucikan jiwanya.”
(QS. Asy-Syams [91]: 9)

Ayat ini menunjukkan bahwa penyucian jiwa adalah
inti dari spiritualitas Islam. Dalam konteks ini, ibadah
seperti shalat, puasa, dan zikir bukan sekadar kewajiban
formal, tetapi merupakan latihan spiritual untuk
menumbuhkan kesadaran ketuhanan (tagwa).Menurut Al-



60

Ghazali dalam [hya’ ‘Ulum al-Din, spiritualitas Islam
berakar pada tiga komponen utama: ma‘rifah
(pengetahuan hakiki tentang Allah), mahabbah (cinta
kepada Allah), dan ‘amal (pengamalan nyata dari
kesadaran spiritual). Ketiganya melahirkan
kesempurnaan iman (ihsan), yaitu beribadah seolah-olah
melihat Allah, dan jika tidak mampu melihat-Nya,
menyadari bahwa Allah selalu melihat kita.

2. Sufisme sebagai Manifestasi Spiritualitas Islam

Secara historis, sufisme (tasawuf) merupakan jalan
atau metode untuk mencapai spiritualitas Islam yang
mendalam. Sufisme mengajarkan perjalanan batin (suluk)
menuju  Tuhan melalui  tahapan-tahapan  spiritual
(magamat) seperti tobat, zuhud, sabar, syukur, dan tawakal,
hingga mencapai keadaan mistik (ahwal) seperti ma‘rifah
dan fana’. Tokoh-tokoh seperti Al-Junaid al-Baghdadi,
Rabi‘ah al-Adawiyah, dan Ibn ‘Arabi menegaskan bahwa
inti sufisme adalah kesadaran akan kehadiran Ilahi
dalam setiap denyut kehidupan manusia.

Dalam konteks Islam Nusantara, termasuk di Tanah
Kaili, sufisme menjadi arus utama Islamisasi karena
pendekatannya yang lembut, adaptif, dan berorientasi pada
pembinaan hati. Penelitian Azyumardi Azra (2004) dan
Martin van Bruinessen (1992) menunjukkan bahwa
jaringan ulama sufi yang tersebar di Indonesia memainkan
peran penting dalam menyebarkan Islam melalui tarekat
dan praktik spiritual yang mudah diterima masyarakat
lokal.

3. Spiritualitas dan Kebudayaan Lokal

Secara antropologis, spiritualitas Islam yang dibawa
oleh para sufi bertransformasi menjadi spiritualitas lokal



61

ketika berinteraksi dengan sistem nilai dan simbol budaya
masyarakat. Dalam masyarakat Kaili, spiritualitas Islam
termanifestasi dalam praktik zikir bersama, doa syukur
panen, upacara kematian, dan penghormatan terhadap
leluhur yang telah diislamkan. Penelitian Bahdar (2024) di
Kabupaten Sigi menunjukkan bahwa masyarakat Kaili
memahami spiritualitas Islam bukan hanya sebagai
kesalehan individual, tetapi juga sebagai kesalehan sosial
yang diwujudkan dalam bentuk solidaritas, gotong royong,
dan penghormatan terhadap alam.

Pendekatan sufistik dalam kehidupan masyarakat
Kaili juga tampak melalui konsep keseimbangan antara
dunia dan akhirat. Spiritualitas di sini tidak menjauhkan
diri dari dunia, tetapi memaknai kehidupan sebagai ladang
amal dan pengabdian kepada Tuhan. Hal ini sesuai dengan
pandangan Al-Junayd al-Baghdadi bahwa tasawuf
bukanlah meninggalkan dunia, tetapi mengendalikan hati
agar dunia tidak menguasai diri.

4. Spiritualitas Islam dan Konteks Modern

Dalam era modern, spiritualitas Islam semakin
dipandang penting sebagai antitesis terhadap krisis moral
dan spiritual yang muncul akibat sekularisasi dan
materialisme. Studi contemporary (Rahman, 2018; Zulkifli,
2022) menunjukkan bahwa gerakan spiritual Islam di
Indonesia kini berupaya menghidupkan kembali dimensi
batin keagamaan melalui zikir kolektif, pendidikan karakter
berbasis tasawuf, dan penguatan nilai ihsan dalam
kehidupan sosial.Dengan demikian, konsep spiritualitas
dalam Islam dan sufisme menegaskan bahwa tujuan akhir
agama bukan hanya ketaatan lahiriah, tetapi pembentukan
manusia yang sadar akan kehadiran Ilahi dalam dirinya dan
lingkungannya. Dalam masyarakat Kaili, konsep ini
menjadi dasar bagi lahirnya berbagai tradisi keagamaan



62

lokal yang menekankan keseimbangan antara iman, amal,
dan budaya sebagai bentuk spiritualitas Islam yang
membumi dan hidup dalam konteks sosial Sulawesi
Tengah.

B. Hubungan Manusia dengan Tuhan, Sesama, dan Alam

Spiritualitas lokal masyarakat Kaili merupakan hasil
pertemuan antara ajaran Islam dan sistem nilai budaya
lokal yang telah mengakar sejak lama. Dalam pandangan
akademik, spiritualitas semacam ini mencerminkan bentuk
Islam yang terinkulturasi (indigenized Islam)—yakni
Islam yang tidak hanya dipahami sebagai ajaran teologis,
tetapi juga sebagai cara hidup yang harmonis dengan
alam, sesama manusia, dan Tuhan (Azra, 2004; Geertz,
1968; Bahdar, 2024).

1. Spiritualitas dan Relasi Manusia dengan Tuhan

Hubungan manusia dengan Tuhan dalam spiritualitas
masyarakat Kaili berakar pada konsep tauhid, namun
dimaknai secara kontekstual sebagai kesadaran akan
kehadiran Ilahi dalam kehidupan sehari-hari. Doa, zikir,
dan selamatan merupakan bentuk nyata dari pengakuan
atas kekuasaan Tuhan dan ketergantungan manusia
terhadap-Nya.Menurut penelitian Baharuddin (2020) dan
Nurhayati (2021), masyarakat Kaili mengekspresikan
hubungan spiritual dengan Allah melalui tradisi seperti
mopotandio (doa bersama sebelum bekerja atau panen),
mompoho (doa syukur keluarga), dan mobose (ritual tolak
bala). Meskipun berasal dari sistem adat, praktik-praktik ini
kini mengandung unsur tawakal, syukur, dan taubat, yang
semuanya berakar dalam ajaran Islam. Dengan demikian,
spiritualitas lokal menjadi media internalisasi nilai tauhid
dan kesadaran ketuhanan ke dalam kehidupan sosial
masyarakat.



63

Para ulama lokal memandang spiritualitas semacam
ini bukan sebagai bentuk sinkretisme, melainkan sebagai
pendalaman pengalaman keagamaan yang menjembatani
antara ajaran Islam dan pengalaman hidup masyarakat
agraris. Dalam istilah tasawuf, hal ini sejalan dengan
praktik zuhud sosial, yaitu kemampuan menjaga hati tetap
terikat kepada Allah meskipun hidup di tengah aktivitas
duniawi.

2. Spiritualitas dan Relasi Manusia dengan Alam

Salah satu ciri penting spiritualitas lokal masyarakat
Kaili adalah kesadaran ekologis yang tinggi. Alam
dipandang bukan sekadar sumber kehidupan, tetapi juga
bagian dari tatanan spiritual yang harus dihormati dan
dijaga. Dalam pandangan adat Kaili, manusia disebut tau
tana—makhluk yang hidup di bumi dengan tanggung
jawab menjaga keseimbangannya. Penelitian oleh Rahman
(2019) dan Sulaiman (2022) menunjukkan bahwa praktik
seperti mompoo wuluna (doa kelahiran), mombine doko
(doa panen), dan motuda (ziarah leluhur) mencerminkan
etika ekologis Islam yang terintegrasi dalam budaya
lokal. Nilai Islam tentang khalifah fi al-ardh (wakil Tuhan
di bumi) terwujud dalam penghormatan terhadap tanah, air,
dan hutan sebagai amanah Tuhan. Dalam konteks ini,
spiritualitas lokal menjadi wujud praksis dari ajaran
Islam tentang keseimbangan kosmik dan tanggung
jawab ekologis manusia. Spiritualitas ekologis ini
memperlihatkan bahwa Islam di Tanah Kaili tidak bersifat
antroposentris, melainkan kosmosentris — menempatkan
manusia sebagai bagian dari jaringan kehidupan yang luas.
Kesadaran ini berfungsi mencegah eksploitasi alam secara
berlebihan, serta memperkuat moral sosial untuk hidup
sederhana, bersyukur, dan saling berbagi hasil bumi.



64
3. Spiritualitas dan Relasi Manusia dengan Sesama

Dalam  kehidupan sosial, spiritualitas lokal
masyarakat Kaili menekankan hubungan yang harmonis
antarindividu dan komunitas. Nilai-nilai  seperti
nosimpongu (kebersamaan), siri (harga diri), dan tina ngata
(rasa malu sosial) tidak hanya berfungsi sebagai norma
adat, tetapi juga berakar pada nilai Islam seperti ukhuwah,
iffah, dan amanah.

Penelitian oleh Bahdar (2024) dan Hasanuddin
(2023) menemukan bahwa kegiatan keagamaan seperti doa
bersama, gotong royong, dan selamatan kampung
berfungsi memperkuat rasa solidaritas sosial. Nilai spiritual
yang hidup di masyarakat Kaili mengajarkan bahwa
hubungan dengan sesama merupakan bagian tak
terpisahkan dari hubungan dengan Tuhan. Prinsip ini
sejalan dengan hadis Nabi :

ey ¢ PN P VS LN
4wt Can e 4dY Cand J2 288 Gap Y

Artinya : Tidak sempurna iman seseorang hingga ia
mencintai saudaranya sebagaimana ia mencintai dirinya
sendiri.” (HR. Bukhari dan Muslim)

Dalam praktiknya, spiritualitas sosial ini melahirkan
budaya saling membantu, memberi tanpa pamrih, dan
menghormati sesama tanpa melihat perbedaan status sosial.
Oleh karena itu, spiritualitas lokal berfungsi sebagai pilar
moral kolektif yang menjaga kohesi masyarakat dari
konflik dan disintegrasi.

4. Integrasi Spiritualitas Islam dan Lokalitas Kaili

Berdasarkan kajian antropologi keagamaan (Latif,
2022; Azra, 2004), spiritualitas masyarakat Kaili dapat



65

dikategorikan sebagai bentuk Islam sufistik yang
membumi  (vernacular Islam). la tidak hanya
mengedepankan aspek doktrinal, tetapi juga pengalaman
spiritual yang konkret dalam kehidupan sosial dan ekologis.
Spiritualitas ini meneguhkan tiga hubungan utama —
hablun minallah, hablun minannas, dan hablun minal-
‘alam — dalam satu kesatuan yang utuh.

Dengan demikian, spiritualitas lokal masyarakat Kaili
menggambarkan  suatu  kesadaran integral yang
menempatkan Tuhan, manusia, dan alam dalam hubungan
saling terkait dan harmonis. Nilai-nilai ini tidak hanya
merefleksikan ajaran Islam universal, tetapi juga
memperkaya warisan budaya lokal sebagai fondasi bagi
pembentukan Islam moderat dan ekologis di Sulawesi
Tengah.

C. Dimensi Zikir, Doa, dan Kontemplasi dalam Kehidupan
Masyarakat Kaili

Zikir, doa, dan kontemplasi merupakan tiga dimensi
utama spiritualitas Islam yang juga melekat kuat dalam
kehidupan masyarakat Kaili di Sulawesi Tengah. Ketiganya
tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi religius individual,
tetapi juga sebagai mekanisme sosial dan budaya yang
memperkuat solidaritas, mengatur perilaku moral, serta
menjaga keseimbangan antara manusia, alam, dan
Tuhan.Dalam konteks Islam, zikir (U5 bermakna
mengingat Allah secara terus-menerus, sebagaimana firman
Allah dalam QS. al-Ra‘d [13]: 28, "Ala bidzikrillahi
tathma’innul qulub”, artinya "Hanya dengan mengingat
Allah hati menjadi tenang."” Masyarakat Kaili menafsirkan
konsep ini secara praksis dalam bentuk ritual kolektif
seperti balia, molontigi, atau tovea (doa bersama), yang
meskipun memiliki akar adat, telah disinergikan dengan



66

ajaran Islam melalui pembacaan tahlil, selawat, dan doa-
doa dalam bahasa Arab.

Menurut Amir (2018) dalam Etnografi Keagamaan
di Sulawesi Tengah, zikir di kalangan masyarakat Kaili
tidak selalu dimaknai secara tarekat formal, melainkan
hadir dalam keseharian: sebelum memulai pekerjaan
mereka membaca bismillah, saat menanam padi mereka
berdoa agar bumi subur, dan ketika panen mereka
bersyukur melalui ritual syukuran. Ini menunjukkan bahwa
nilai zikir telah terinternalisasi dalam kesadaran
ekologis dan sosial masyarakat.Dimensi doa (du ‘a)
dalam tradisi Kaili berfungsi ganda: spiritual dan sosial.
Doa sering diucapkan bersama dalam momen-momen
penting seperti mompono nu ada (musyawarah adat),
molontigi (ritual pembersihan kampung), atau tovea (doa
keselamatan). Menurut Rahim (2020), doa dalam tradisi
lokal memiliki makna komunikasi transendental yang
menghubungkan masyarakat dengan magau, yaitu kekuatan
ilahi yang mereka pahami sebagai manifestasi Allah yang
menciptakan keseimbangan hidup. Dalam pelaksanaannya,
tokoh agama atau balia syara’ biasanya memimpin doa
dengan memadukan ayat-ayat Al-Qur’an, selawat, dan doa
tradisional dalam bahasa Kaili, sehingga menciptakan
sinkretisme religius yang harmonis antara Islam dan adat.

Sementara itu, kontemplasi (tafakkur) menjadi
bagian tak terpisahkan dari spiritualitas masyarakat Kaili.
Nilai-nilai tafakkur diwujudkan melalui praktik molontigi
topehaki (perenungan diri), yang dilakukan oleh orang tua
atau tokoh adat di tempat sunyi seperti tepi sungai atau
hutan. Menurut Nurdin (2021) dalam kajian Islam dan
Spiritualitas Alam di  Sulawesi Tengah, praktik
kontemplatif ini  menunjukkan adanya kesadaran
ekoteologis, di mana manusia memandang dirinya sebagai
bagian dari ciptaan Tuhan yang harus hidup selaras dengan



67

lingkungan. Praktik ini sejatinya sejalan dengan perintah
Al-Qur’an dalam QS. Ali Imran [3]: 191 tentang tafakkur fi
khalgis-samawati wal-ardh (merenungi ciptaan langit dan
bumi).Lebih jauh, kontemplasi dalam budaya Kaili sering
dikaitkan dengan upaya penyucian hati (pembersihan
batin). Dalam konteks sufisme, hal ini sepadan dengan
magam tazkiyatun nafsproses penyucian diri menuju
kesadaran llahi. Said (2019) mencatat bahwa masyarakat
Kaili memandang ketenangan batin dan keseimbangan
sosial sebagai tanda keberkahan hidup (mompakee), yang
hanya dapat dicapai dengan hati yang bersih dari dengki
dan amarah suatu bentuk internalisasi nilai-nilai tasawuf
praktis.Dengan demikian, dimensi zikir, doa, dan
kontemplasi dalam masyarakat Kaili bukanlah unsur
terpisah, tetapi bagian dari sistem spiritual yang menyatu
dengan kehidupan sehari-hari. la menjadi jembatan antara
ajaran Islam dan tradisi lokal, menciptakan harmoni antara
religiusitas normatif dan kearifan lokal. Spiritualitas
semacam ini memperlihatkan bentuk Islam Nusantara
yang kontekstual, damai, dan membumi, sebagaimana
ditekankan oleh konsep Islam moderat (wasathiyyah) yang
menghargai tradisi sambil meneguhkan nilai-nilai tauhid.

D. Harmoni Spiritual Antara Syariat, Adat, dan Etika Sosial

Harmoni antara syariat Islam, adat lokal, dan etika
sosial masyarakat Kaili merupakan manifestasi dari
bentuk keberagamaan yang inklusif, moderat, dan berakar
kuat pada nilai-nilai budaya. Dalam konteks masyarakat
Kaili di Sulawesi Tengah, hubungan antara ajaran Islam
dan adat bukanlah hubungan yang saling menegasikan,
melainkan saling menyesuaikan dan menguatkan. Hal ini
menciptakan sebuah pola spiritualitas harmoni, di mana
agama menjadi sumber moral dan adat menjadi wadah
sosio-kultural yang menghidupkan nilai-nilai Islam dalam
praktik kehidupan sehari-hari.Menurut Koentjaraningrat



68

(2009), adat berfungsi sebagai sistem nilai yang mengatur
hubungan manusia dengan manusia lain, dengan alam, dan
dengan Tuhan. Dalam masyarakat Kaili, sistem nilai
tersebut berpadu dengan prinsip syariat yang mengatur
hubungan vertikal (hablum min Allah) dan horizontal
(hablum min an-nas). Kehidupan keagamaan mereka
merefleksikan  sinkretisme  positif  yakni  upaya
menanamkan nilai Islam ke dalam adat tanpa
menghilangkan esensi budaya lokal.

Kajian Abdullah (2017) dalam Islam dan Adat di
Sulawesi Tengah menunjukkan bahwa Islam di wilayah
Kaili tidak datang untuk mengganti adat, melainkan
menuntun adat menuju nilai-nilai tauhid dan moralitas
Islam. Misalnya, dalam prosesi moponika (perkawinan),
unsur adat seperti pemberian nontolu (mas kawin simbolik)
disandingkan dengan akad nikah secara syariat. Demikian
pula dalam upacara molontigi (pembersihan kampung),
doa-doa Islam menggantikan mantra-mantra lama tanpa
menghapus fungsi sosial ritual tersebut. Hal ini
menggambarkan akulturasi nilai Islam dan adat yang
saling memperkaya.Dari perspektif antropologi Islam,
harmoni tersebut juga tampak dalam cara masyarakat Kaili
menafsirkan hukum dan etika. Bagi mereka, menjalankan
syariat bukan sekadar kepatuhan formal, melainkan bentuk
menjaga keseimbangan (mompakee) antara dunia lahir dan
batin, antara hak individu dan tanggung jawab sosial.
Nurdin (2021) dalam penelitian tentang Etika Sosial Islam
di Masyarakat Kaili menyebut bahwa prinsip seperti
kejujuran (tovalia), kesetiaan (tovuku), dan solidaritas
(sintuvu maroso) dipandang sebagai manifestasi moral
syariat Islam yang hidup dalam adat.

Etika sosial dalam masyarakat Kaili menekankan
pentingnya sintuvu (kebersamaan), lambagu (saling
menghormati), dan mombine wawo ntina (menjaga



69

kehormatan sesama). Ketiga nilai ini sejalan dengan ajaran
Islam tentang ukhuwah dan amar ma’ruf nahi munkar.
Dalam kehidupan sehari-hari, harmoni tersebut tampak
nyata dalam bentuk tolong-menolong antarwarga, gotong
royong membangun rumah ibadah, hingga kerja bersama
dalam kegiatan sosial keagamaan.Dari sisi sufistik, harmoni
ini dipahami sebagai upaya untuk menyatukan dimensi
syariat (aturan lahir), tarekat (jalan menuju Tuhan),
dan hakikat (kesadaran batin) dalam kehidupan sosial.
Seperti dikemukakan oleh Al-Ghazali (Ihya’ ‘Ulim ad-
Din), keseimbangan antara ketiganya melahirkan pribadi
mukmin yang utuh: taat secara ritual, berakhlak dalam
sosial, dan berjiwa tenang dalam batin. Dalam konteks
Kaili, konsep ini terejawantahkan dalam cara mereka
memandang agama sebagai pedoman hidup dan adat
sebagai cara menjalankannya.Hasil penelitian lapangan
UIN Datokarama (2022) tentang moderasi beragama di
komunitas Kaili juga memperkuat temuan ini. Masyarakat
cenderung menolak ekstremisme dan menjunjung tinggi
musyawarah (mompono), karena dianggap selaras dengan
prinsip Islam yang tawassuth (pertengahan) dan tasamuh
(toleran). Dengan demikian, harmoni spiritual antara
syariat, adat, dan etika sosial menjadi modal utama dalam
menjaga kohesi sosial pascakonflik keagamaan di Sulawesi
Tengah.

Secara teologis, harmonisasi ini berakar pada
pemahaman bahwa Islam datang sebagai rahmatan lil-
‘alamin (QS. al-Anbiya’ [21]:107), yakni rahmat yang tidak
hanya bagi manusia tetapi juga bagi tatanan budaya dan
lingkungan. Oleh karena itu, integrasi syariat dan adat
bukan bentuk kompromi akidah, melainkan aktualisasi
rahmat Islam dalam konteks budaya setempat.Harmoni
spiritual antara syariat, adat, dan etika sosial masyarakat
Kaili merupakan wujud dari Islam yang membumi,
inklusif, dan kontekstual. la menampilkan wajah Islam



70

yang tidak kaku secara formalistik, tetapi menyerap nilai-
nilai lokal untuk memperkaya ekspresi keagamaannya.
Sinergi ini menghasilkan tatanan sosial yang damai dan
beradab, sekaligus menjadi model bagi pengembangan
Islam moderat berbasis kearifan lokal (local wisdom-
based Islamic moderation) di Indonesia bagian timur.

E. Potensi Spiritualitas Lokal dalam Memperkuat
Ketenangan Batin dan Sosial

Spiritualitas lokal masyarakat Kaili merupakan salah
satu kekuatan kultural yang Dberperan besar dalam
membangun ketenangan batin individu sekaligus menjaga
keseimbangan sosial. Dalam konteks antropologi agama,
spiritualitas lokal dipahami sebagai hasil internalisasi nilai-
nilai Islam yang diadaptasi ke dalam bentuk ekspresi
budaya, ritual, dan etika sosial yang khas masyarakat
setempat (Geertz, 1960; Abdullah, 2017). Proses ini
melahirkan suatu bentuk Islam lokal (local Islam) yang
tidak hanya menekankan aspek teologis dan syariat, tetapi
juga mengandung dimensi emosional, moral, dan sosial
yang mengikat komunitas secara mendalam.Menurut
Abdullan (2017) dan Nurdin (2021), spiritualitas
masyarakat Kaili terwujud dalam kesadaran kolektif
tentang hubungan harmonis antara manusia, alam, dan
Tuhan. Prinsip ini tercermin dalam ungkapan tradisional
seperti Sintuvu Maroso (bersatu kita kuat), Mombine Wawo
Ntina (menjaga kehormatan sesama), dan Lambagu (saling
menghormati). Ungkapan-ungkapan tersebut tidak sekadar
nilai sosial, tetapi juga memiliki dimensi spiritual yang
mengajarkan  keseimbangan  batin, empati, dan
kebersamaan. Nilai-nilai ini secara substantif sejalan
dengan ajaran Islam tentang ukhuwwah, ta’awun (tolong-
menolong), dan sakinah (ketenangan jiwa).



71

Dari sisi psikologi agama, Jalaluddin (2012)
menjelaskan bahwa spiritualitas lokal yang terintegrasi
dengan nilai Islam dapat memperkuat coping mechanism
masyarakat dalam menghadapi tekanan hidup. Dalam
konteks masyarakat Kaili, ritual seperti mopotombu
(berzikir bersama sebelum musim tanam), mopondoa (doa
bersama untuk keselamatan desa), dan molontigi (ritual
penyucian kampung) bukan hanya kegiatan sosial, tetapi
juga menjadi sarana penyembuhan batin (healing practice)
dan penguatan spiritual kolektif. Melalui ritual tersebut,
masyarakat menemukan makna, harapan, dan ketenangan
yang menumbuhkan optimisme dalam kehidupan
sosial.Selain itu, penelitian Tim Moderasi Beragama UIN
Datokarama (2022) menunjukkan bahwa spiritualitas
lokal memiliki fungsi penting dalam menjaga kohesi sosial
dan mencegah konflik. Ketika nilai-nilai spiritual seperti
sintuvu maroso dan mosintuvu dihidupkan melalui kegiatan
keagamaan bersama, maka muncul kesadaran kolektif
bahwa kedamaian adalah bagian dari iman. Nilai spiritual
ini juga memperkuat tradisi musyawarah (mompono),
perdamaian adat (sara pateka), dan penghormatan kepada
pemimpin agama maupun adat. Semua itu menjadi
mekanisme sosial untuk menciptakan inner peace
(ketenangan batin) dan social peace (ketertiban sosial)
secara berimbang.

Secara teologis, Islam sendiri  menekankan
pentingnya keseimbangan antara aspek spiritual dan sosial.
Al-Qur’an menggambarkan bahwa orang yang mengingat
Allah akan memperoleh ketenangan hati:

ool Gt &0 iy

Terjemahnya :



72

“Ketahuilah bahwa dengan mengingat Allah hati menjadi
tenang.” (QS. ar-Ra’'d [13]:28)

Ayat ini tidak hanya berbicara tentang ketenangan individu,
tetapi juga harmoni sosial yang lahir dari masyarakat yang
berdzikir secara kolektif. Tradisi dzikir bersama dan doa
kampung di Tanah Kaili mencerminkan penerapan prinsip
ini dalam bentuk yang kontekstual dan membumi.

Dalam perspektif sosiologi agama, spiritualitas lokal
berperan sebagai sistem moral dan solidaritas sosial.
Durkheim (1995) menjelaskan bahwa pengalaman
spiritual kolektif dalam ritual bersama menciptakan
collective effervescence—suatu getaran emosi bersama
yang memperkuat kohesi sosial. Hal ini juga tampak di
masyarakat Kaili, di mana kegiatan keagamaan yang
bernuansa adat memperkuat rasa kebersamaan dan
menghidupkan nilai saling percaya antarwarga.Lebih jauh,
spiritualitas lokal juga menjadi modal sosial untuk
pembangunan masyarakat damai pascakonflik. Penelitian
Madjid (2020) di wilayah Palu, Sigi, dan Parigi Moutong
menunjukkan bahwa nilai-nilai spiritual berbasis adat dan
Islam telah membantu masyarakat bangkit dari trauma
konflik dengan menumbuhkan rasa syukur, kesabaran, dan
solidaritas lintas kelompok. Dengan demikian, spiritualitas
lokal bukan hanya menjaga ketenangan batin, tetapi juga
membentuk struktur sosial yang lebih inklusif dan resilien.

Spiritualitas lokal masyarakat Kaili memiliki potensi
besar dalam memperkuat ketenangan batin individu dan
ketertiban sosial komunitas. la bekerja sebagai jembatan
antara nilai-nilai Islam universal dan konteks budaya lokal,
menciptakan keseimbangan antara iman, akal, dan adat.
Dengan menjadikan spiritualitas sebagai sumber moral dan
harmoni sosial, masyarakat Kaili menunjukkan bahwa
Islam yang terinternalisasi dalam budaya dapat menjadi



73

kekuatan perdamaian dan ketenangan yang otentik di
tengah perubahan zaman.



74

BAB V
REKONSTRUKSI NILAI DAN TRADISI DALAM
ERA MODERN

A. Menggali Kembali Makna Simbol dan Ritual
Keagamaan

Dalam konteks masyarakat modern, simbol dan ritual
keagamaan sering kali mengalami reduksi makna akibat
dominasi  rasionalitas  instrumental dan  orientasi
materialistik dalam kehidupan sosial. Padahal, secara
antropologis dan sosiologis, simbol dan ritual memiliki
kedudukan sentral sebagai media internalisasi nilai-nilai
spiritual, moral, dan sosial yang menjaga kontinuitas tradisi
keagamaan dalam komunitas tertentu (Geertz, 1973;
Turner, 1969). Clifford Geertz menegaskan bahwa agama
tidak hanya sekadar sistem kepercayaan, tetapi juga a
system of symbols yang berfungsi untuk meneguhkan
makna eksistensial manusia dan memperkuat kohesi
sosial.Dalam masyarakat Islam tradisional seperti di Tanah
Kaili, simbol-simbol keagamaan—misalnya dalam bentuk
zikir bersama, tahlilan, doa adat, dan ritual syukuran
panen mengandung lapisan makna yang tidak hanya
bersifat teologis, tetapi juga kultural. Simbol-simbol
tersebut berfungsi sebagai bahasa simbolik untuk
menghubungkan dimensi transenden dengan realitas sosial.
Misalnya, penggunaan air dalam ritual doa atau penyucian
adat menggambarkan makna spiritual tentang kesucian,
kehidupan, dan penyucian diri dari dosa. Dalam pandangan
Durkheim (1912), simbol-simbol semacam ini menjadi
sarana kolektif yang memperkuat solidaritas sosial dan
mempertegas identitas kelompok.

Ritual keagamaan, di sisi lain, merepresentasikan
dinamika hubungan manusia dengan Tuhan (hablun



75

minallah) sekaligus hubungan antar manusia (hablun
minannas). Ritual seperti doa bersama sebelum musim
tanam, selamatan rumah baru, dan ziarah kubur bukan
sekadar tindakan keagamaan formal, melainkan juga
mekanisme sosial untuk menjaga keharmonisan antara
individu, masyarakat, dan alam. Dalam kerangka
hermeneutik, setiap ritual mengandung makna simbolik
yang perlu ditafsirkan ulang sesuai konteks zaman, tanpa
menghilangkan nilai-nilai inti yang terkandung di dalamnya
(Ricoeur, 1976).Namun, modernisasi dan globalisasi
membawa tantangan tersendiri. Di satu sisi, rasionalitas
modern cenderung mengikis kepercayaan terhadap simbol
dan ritual tradisional karena dianggap tidak efisien atau
tidak relevan. Di sisi lain, terdapat gerakan rekonstruksi
dan revitalisasi tradisi yang dilakukan oleh para tokoh
agama, budayawan, dan akademisi lokal untuk menggali
kembali makna spiritual dan sosial dari ritual-ritual tersebut
agar tetap kontekstual dengan perkembangan zaman.
Upaya ini sejalan dengan pendekatan living Islam yang
menekankan pentingnya memahami Islam sebagaimana
dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari masyarakat
(Woodward, 2011).

Rekonstruksi makna simbol dan ritual keagamaan
berarti  mengembalikan fungsi simbol-simbol tersebut
sebagai sarana refleksi spiritual dan etika sosial. Misalnya,
tradisi mompoharate (doa bersama dalam masyarakat Kaili)
yang dahulu berorientasi pada keselamatan kampung Kini
dapat dimaknai ulang sebagai simbol solidaritas sosial dan
komitmen kolektif terhadap perdamaian dan kesejahteraan.
Begitu pula, praktik zikir dan doa adat yang diiringi musik
tradisional dapat direkontekstualisasi sebagai ekspresi
spiritualitas lokal yang selaras dengan prinsip Islam
moderat: keseimbangan antara nilai tauhid dan
penghormatan terhadap budaya lokal.Dengan demikian,
menggali kembali makna simbol dan ritual keagamaan



76

bukanlah sekadar usaha pelestarian tradisi, melainkan
upaya epistemologis dan kultural untuk membangun
kembali kesadaran religius yang berakar pada budaya lokal,
namun terbuka terhadap perubahan zaman. Melalui
reinterpretasi yang kritis dan kontekstual, simbol dan ritual
keagamaan dapat terus menjadi sumber inspirasi moral dan
spiritual bagi masyarakat modern yang tengah mencari
keseimbangan antara kemajuan dan makna hidup.

B. Menyaring dan Memurnikan Tradisi dari Unsur
yang Tidak Sesuai dengan Syariat

Dalam proses rekonstruksi nilai dan tradisi
keagamaan, penyaringan terhadap unsur-unsur budaya
lokal yang bertentangan dengan prinsip syariat Islam
menjadi langkah penting untuk menjaga kemurnian akidah
dan keotentikan ajaran. Secara historis, proses Islamisasi di
berbagai wilayah Nusantara—termasuk di Tanah Kaili,
Sulawesi Tengah—Dberlangsung secara akomodatif. Para
ulama dan penyebar Islam tidak serta-merta menolak tradisi
lokal, melainkan melakukan proses adaptasi kultural yang
disebut pribumisasi Islam (Azra, 2004; Abdurrahman
Wabhid, 2009). Melalui pendekatan ini, unsur-unsur tradisi
yang tidak bertentangan dengan tauhid diterima dan
diperkaya dengan nilai-nilai Islam, sementara unsur yang
bersifat syirik atau khurafat secara perlahan dieliminasi.

Menurut Nurcholish Madjid (1992), Islam memiliki
kemampuan untuk berdialog dengan budaya tanpa
kehilangan substansinya. Hal ini karena Islam membawa
nilai-nilai universal yang dapat diintegrasikan dengan
berbagai sistem budaya selama tidak menyalahi prinsip
tauhid. Dalam konteks masyarakat Kaili, misalnya, ritual
adat seperti mopotove (permohonan keselamatan) atau
mombine (syukuran panen) dapat tetap dipertahankan
sejauh diorientasikan kepada Allah SWT dan tidak lagi



77

melibatkan unsur pemujaan kepada roh atau makhluk gaib.
Dengan demikian, tradisi tersebut mengalami proses
purifikasi simbolik, yakni pemurnian makna dari orientasi
mitologis menuju orientasi teologis.

Pandangan serupa dijelaskan oleh Koentjaraningrat
(1985) bahwa tradisi keagamaan masyarakat Indonesia
sering kali bersifat sinkretis karena merupakan hasil
pertemuan antara unsur Islam, adat, dan kepercayaan pra-
Islam. Oleh sebab itu, diperlukan upaya rasionalisasi dan
penyadaran  melalui  pendidikan keagamaan agar
masyarakat mampu membedakan antara tradisi yang
bersifat kultural (adat) dan yang bersifat teologis (ibadah).
Pendekatan figh al-hadarah atau “fikih peradaban” yang
dikembangkan dalam studi Islam kontemporer dapat
menjadi kerangka metodologis untuk menyaring tradisi
dengan bijak. Pendekatan ini mengajarkan bahwa Islam
bukan anti budaya, tetapi menuntut agar setiap ekspresi
budaya tunduk pada nilai tauhid, keadilan, dan
kemaslahatan (al-Qaradawi, 2001).

Dalam konteks modernisasi, penyaringan tradisi
menjadi semakin penting karena banyak praktik keagamaan
tradisional menghadapi kritik dari dua arah: kalangan
modernis yang menolak tradisi sebagai bentuk bid ‘ah, dan
kalangan tradisionalis yang ingin mempertahankan warisan
leluhur tanpa kritik teologis. Keduanya perlu dijembatani
dengan pendekatan ilmiah dan kontekstual yang
menempatkan tradisi sebagai ekspresi sosial, namun harus
dikoreksi berdasarkan sumber otoritatif Islam: Al-Qur’an
dan Hadis. Prinsip yang diajarkan Nabi Muhammad SAW,
“Man ahdatsa fi amrind hadza ma laisa minhu fa huwa
raddun” (Barang siapa membuat perkara baru dalam
urusan kami ini yang bukan darinya, maka perkara itu
tertolak) (HR. Bukhari-Muslim), menjadi dasar normatif



78

dalam penyaringan unsur-unsur yang menyimpang dari
syariat.

Secara praktis, proses pemurnian tradisi di
masyarakat dapat dilakukan melalui tiga pendekatan.
Pertama, pendekatan edukatif, vyaitu memberikan
pemahaman teologis kepada masyarakat tentang perbedaan
antara ibadah yang bersumber dari wahyu dan ekspresi
budaya yang bersifat lokal. Kedua, pendekatan kultural,
yaitu membimbing masyarakat agar tradisi yang
dilestarikan tetap memiliki makna sosial dan estetika, tetapi
diarahkan kepada nilai tauhid. Ketiga, pendekatan
dialogis, yaitu melibatkan tokoh adat, tokoh agama, dan
generasi muda dalam merumuskan bentuk baru tradisi yang
sejalan dengan syariat namun tetap menghargai identitas
lokal.

Di Tanah Kaili, upaya penyaringan dan pemurnian
ini mulai tampak melalui kegiatan keagamaan seperti zikir
dan doa bersama yang kini dipimpin oleh imam atau ustaz,
serta diorientasikan kepada doa kepada Allah SWT, bukan
lagi kepada roh nenek moyang sebagaimana dalam bentuk
lama. Begitu pula, dalam acara mopotove atau motobongi,
pembacaan ayat Al-Qur’an dan selawat Nabi menggantikan
mantra tradisional yang dahulu digunakan. Proses ini
menunjukkan adanya dinamika kultural yang sehat antara
pelestarian dan pemurnian tradisi, sekaligus menegaskan
karakter Islam moderat yang menggabungkan Kketaatan
pada syariat dengan penghargaan terhadap budaya lokal.

Dengan demikian, penyaringan dan pemurnian tradisi
bukanlah  bentuk penolakan terhadap kebudayaan,
melainkan langkah penyadaran agar nilai-nilai budaya tetap
hidup dalam koridor tauhid. Islam hadir bukan untuk
menghapus budaya, tetapi untuk memperbaikinya dan
mengarahkannya pada kemaslahatan manusia. Prinsip al-



79

muhafazhah ‘ala al-qadim al-shalih wa al-akhdz bi al-jadid
al-ashlan (memelihara tradisi lama yang baik dan
mengambil yang baru yang lebih baik) menjadi fondasi etis
dan epistemologis bagi umat Islam dalam menjaga
keseimbangan antara syariat dan kebudayaan di era
modern.

C. Adaptasi nilai dan Tradisi dalam Konteks
Pendidikan dan Dakwah Kontemporer

Adaptasi nilai dan tradisi lokal dalam konteks
pendidikan dan dakwah Islam kontemporer merupakan
strategi penting dalam mempertahankan relevansi ajaran
Islam di tengah perubahan sosial yang cepat. Dalam
pandangan sosiologi agama, agama tidak hidup dalam
ruang hampa, tetapi selalu berinteraksi dengan budaya dan
struktur sosial masyarakat tempat ia berkembang (Berger,
1967). Oleh karena itu, proses dakwah dan pendidikan
Islam yang efektif adalah yang mampu berdialog dengan
konteks budaya lokal tanpa kehilangan substansi syariat.

Dalam masyarakat seperti Kaili di Sulawesi Tengah,
nilai dan tradisi lokal telah lama menjadi medium
internalisasi ajaran Islam. Tradisi seperti mompoharate
(doa bersama), motobongi (selamatan), dan mopore
(tolong-menolong) mengandung nilai sosial seperti
kebersamaan, solidaritas, dan penghormatan terhadap
sesama. Nilai-nilai ini sejalan dengan prinsip ukhuwah
islamiyah, ta‘awun (kerjasama), dan ihsan (kebaikan).
Dalam konteks pendidikan Islam, nilai-nilai tersebut dapat
diintegrasikan ke dalam  kurikulum dan metode
pembelajaran sebagai bentuk pendidikan kontekstual yang
menumbuhkan pemahaman Islam yang membumi dan
humanis (Tilaar, 2002; Azyumardi Azra, 2012).



80

Menurut pendekatan Islamic Cultural Pedagogy
(Moghadam, 2018), pendidikan Islam sebaiknya
memanfaatkan simbol, bahasa, dan praktik budaya lokal
sebagai sarana pedagogis untuk menanamkan nilai-nilai
Islam. Misalnya, penggunaan peribahasa Kaili atau cerita
rakyat yang memuat pesan moral dapat menjadi metode
efektif dalam pembelajaran akhlak dan fikih di madrasah.
Dengan demikian, peserta didik tidak hanya memahami
ajaran Islam secara tekstual, tetapi juga kontekstual—yakni
dalam hubungannya dengan identitas budaya mereka.

Dalam ranah dakwah, adaptasi nilai dan tradisi
menjadi  kunci  dalam  mengkomunikasikan  pesan
keagamaan di tengah masyarakat plural dan modern. Model
dakwah kultural sebagaimana dikembangkan oleh para
ulama Walisongo di Jawa dan para anangguru di Sulawesi
memperlihatkan bahwa Islam dapat diterima secara damai
melalui pendekatan budaya yang santun dan dialogis.
Dakwah semacam ini sejalan dengan konsep da ‘wah bil
hikmah wal mau ‘izhah al-hasanah (QS. an-Nahl [16]:125),
yaitu menyeru manusia dengan kebijaksanaan dan nasihat
yang baik.

Dalam konteks kontemporer, pendekatan ini perlu
diperkuat dengan pemanfaatan media digital dan strategi
komunikasi yang kreatif. Misalnya, simbol-simbol dan
tradisi lokal seperti musik religi Kaili atau tarian adat dapat
diadaptasi dalam konten dakwah digital untuk memperkuat
identitas  keislaman vyang inklusif dan menghargai
keragaman budaya. Studi Nasrullah (2020) tentang digital
religiosity = menunjukkan  bahwa  dakwah  yang
menyesuaikan diri dengan konteks budaya dan media baru
lebih mudah diterima generasi muda tanpa mengurangi
nilai spiritualitasnya.



81

Lebih jauh, adaptasi nilai dan tradisi dalam
pendidikan dan dakwah juga menjadi bagian dari
penguatan Islam moderat. Menurut Kementerian Agama Rl
(2021), moderasi beragama memerlukan penguatan literasi
budaya dan keagamaan agar umat mampu mengapresiasi
perbedaan tanpa kehilangan komitmen terhadap prinsip
tauhid. Pendidikan yang berlandaskan tradisi lokal yang
selaras dengan Islam dapat membentuk karakter moderat,
toleran, dan beradab. Di madrasah-madrasah Kabupaten
Sigi, misalnya, beberapa guru telah mengintegrasikan nilai
kearifan lokal Kaili seperti nosivua (rasa malu), popombala
(pengendalian diri), dan patovua (kerukunan) dalam
pembelajaran fikih dan akhlak. Hal ini mencerminkan
bentuk nyata adaptasi nilai tradisi dalam praksis pendidikan
Islam modern.

Dengan demikian, adaptasi nilai dan tradisi lokal
dalam pendidikan dan dakwah bukan sekadar strategi
kultural, melainkan juga langkah teologis dan pedagogis
untuk mengaktualisasikan Islam yang ramah budaya dan
responsif terhadap perubahan zaman. Islam yang diajarkan
dengan menghargai budaya lokal akan lebih mudah
diterima, dihayati, dan diamalkan oleh masyarakat.
Adaptasi ini juga menjadi wujud nyata dari rahmatan lil
‘alamin, yakni Islam yang membawa rahmat bagi seluruh
kehidupan—manusia, alam, dan kebudayaan.

D. Spiritualitas Islam sebagai Kekuatan Sosial Baru di Era
Digital

Perkembangan teknologi digital telah membawa
perubahan mendasar dalam cara manusia berinteraksi,
berpikir, dan membangun identitas sosial. Di tengah arus
globalisasi dan transformasi digital ini, spiritualitas Islam
muncul sebagai kekuatan sosial baru yang berperan dalam
membentuk kesadaran moral, solidaritas sosial, dan



82

keseimbangan batin masyarakat modern. Spiritualitas Islam
bukan hanya praktik keagamaan individual, melainkan juga
energi sosial yang menggerakkan nilai-nilai keadilan,
kemanusiaan, dan kebersamaan dalam ruang publik digital
(Esposito & Voll, 2001; Sardar, 2014).

Menurut Ziauddin Sardar (2015), era digital telah
melahirkan masyarakat dengan karakter baru: cepat,
terhubung, dan terbuka. Namun, keterbukaan ini sering
diiringi oleh disorientasi nilai dan fragmentasi makna
hidup. Dalam konteks ini, spiritualitas Islam berfungsi
sebagai moral compass yang menuntun umat agar tidak
terjebak dalam sekularisasi digital yang mengedepankan
citra dan sensasi daripada substansi. Spiritualitas Islam,
dengan penekanan pada nilai ikhlas, zikir, dan tazkiyah al-
nafs (penyucian jiwa), memberikan keseimbangan antara
aktivitas rasional dan kesadaran transendental, antara dunia
maya dan kehidupan nyata.

Fenomena digital religiosity (Nasrullah, 2020)
menunjukkan bahwa praktik keagamaan kini tidak hanya
dilakukan di masjid atau majelis taklim, tetapi juga di ruang
digital. Melalui media sosial, podcast, kanal YouTube, dan
aplikasi keagamaan, dakwah dan zikir menjadi lebih mudah
diakses lintas generasi. Di Indonesia, munculnya komunitas
digital seperti Muslim Millennial, One Day One Juz, atau
gerakan  Hijrah  Online mencerminkan bagaimana
spiritualitas Islam berkembang menjadi gerakan sosial yang
memperkuat identitas religius sekaligus membangun
jaringan solidaritas global. Dalam masyarakat Kaili dan
sekitarnya, kecenderungan ini tampak pada penggunaan
media digital untuk menyiarkan kegiatan keagamaan lokal
seperti zikir akbar, doa adat Islami, atau kajian moderasi
beragama, yang diunggah ke platform digital sebagai
sarana dakwah kultural.



83

Dalam kerangka sosiologi agama, fenomena ini dapat
dipahami melalui konsep civil religion (Bellah, 1967) dan
networked religion (Campbell, 2012). Keduanya
menegaskan bahwa spiritualitas di era digital membentuk
ruang sosial baru yang menghubungkan dimensi privat dan
publik. Spiritualitas Islam di media digital bukan hanya
bentuk ibadah, tetapi juga praktik sosial yang menciptakan
jejaring solidaritas, memperluas kesadaran moral, dan
memperkuat moderasi beragama. Misalnya, aktivitas
sedekah online, donasi digital untuk korban bencana, atau
kampanye hijau berbasis keislaman menjadi bukti nyata
bahwa nilai-nilai spiritual dapat menjadi kekuatan sosial
yang konkret dalam kehidupan modern.

Namun demikian, muncul pula tantangan baru seperti
komodifikasi agama, polarisasi wacana keagamaan, dan
radikalisme digital. Untuk itu, penguatan spiritualitas Islam
perlu diiringi dengan literasi digital dan pendekatan etis
agar media digital digunakan sebagai sarana dakwah yang
menyejukkan, bukan medan konflik ideologis. Spiritualitas
Islam yang berbasis tasawuf sosial (Al-Attas, 1985;
Nasution, 1995) dapat menjadi alternatif model
keberagamaan yang menekankan keseimbangan antara
hubungan dengan Allah (hablun minallah) dan tanggung
jawab sosial (hablun minannas).

Dalam konteks pendidikan dan dakwah modern,
integrasi spiritualitas Islam dengan teknologi digital harus
diarahkan pada pembentukan insan kamil  manusia
paripurna yang menggabungkan kecerdasan intelektual,
emosional, dan spiritual. Platform digital seperti learning
management system keagamaan, podcast tafsir dan hadis,
serta aplikasi dzikir digital dapat dijadikan instrumen
penguatan spiritualitas yang kontekstual bagi generasi
muda. Pendekatan ini selaras dengan prinsip Islam
rahmatan il ‘alamin, di mana spiritualitas tidak hanya



84

membentuk ketenangan pribadi, tetapi juga menebarkan
kebaikan sosial di ruang digital global.

Dengan demikian, spiritualitas Islam di era digital
merupakan kekuatan sosial baru yang menyeimbangkan
kemajuan teknologi dengan kedalaman nilai-nilai ruhani. la
berperan membangun kesadaran etis kolektif, memperkuat
solidaritas kemanusiaan, dan menghadirkan kembali makna
religius dalam kehidupan modern yang semakin
terdigitalisasi. Dalam perspektif ini, spiritualitas Islam
bukan sekadar aspek ibadah, tetapi juga fondasi peradaban
digital yang beretika, beradab, dan berkeadilan.

E. Kontribusi Rekonstruksi Tradisi terhadap Penguatan
Karakter Bangsa

Rekonstruksi tradisi keagamaan dan budaya lokal
memiliki kontribusi strategis dalam memperkuat karakter
bangsa, terutama di tengah krisis moral, disorientasi nilai,
dan tantangan globalisasi yang melanda masyarakat
modern. Dalam kerangka pembangunan nasional,
penguatan karakter tidak hanya melalui pendidikan formal,
tetapi juga melalui revitalisasi nilai-nilai budaya dan
spiritual yang hidup di masyarakat (Kemendiknas, 2010).
Tradisi keagamaan yang direkonstruksi berdasarkan
prinsip-prinsip Islam moderat dan kearifan lokal menjadi
fondasi penting dalam membentuk kepribadian bangsa
yang religius, humanis, dan berintegritas.

Menurut Tilaar (2002) dan Lickona (1991), karakter
bangsa terbentuk dari internalisasi nilai-nilai dasar seperti
kejujuran, tanggung jawab, solidaritas, dan penghormatan
terhadap sesama. Dalam konteks masyarakat Indonesia
yang multikultural, nilai-nilai tersebut sering kali terwujud
secara konkret dalam tradisi lokal yang berakar pada
kebersamaan dan gotong royong. Proses rekonstruksi



85

tradisi, terutama dalam masyarakat Islam lokal seperti di
Tanah Kaili, menegaskan kembali fungsi tradisi sebagai
wahana pendidikan moral (moral education) yang berbasis
komunitas. Ritual keagamaan, adat musyawarah, dan
tradisi tolong-menolong tidak sekadar aktivitas sosial,
melainkan sarana penanaman nilai kejujuran, disiplin,
tanggung jawab, dan solidaritas sosial.

Kajian sosiologi budaya menunjukkan bahwa
revitalisasi tradisi keagamaan yang bernilai positif dapat
meningkatkan social capital masyarakat (Putnam, 2000).
Tradisi yang direkonstruksi dengan semangat keislaman
dan nilai kemanusiaan memperkuat jejaring sosial, rasa
saling percaya (trust), serta komitmen kolektif terhadap
kemaslahatan bersama. Misalnya, tradisi mompoharate
(doa bersama) dan motobongi (ritual syukur panen) dalam
masyarakat Kaili tidak hanya mengandung nilai spiritual,
tetapi juga memperkuat etos kerja sama dan rasa tanggung
jawab sosial yang menjadi pilar karakter bangsa.

Dari perspektif pendidikan nasional, rekonstruksi
tradisi dapat diintegrasikan ke dalam pengembangan Profil
Pelajar Pancasila dan pendidikan karakter Islami. Nilai-
nilai lokal seperti nosivua (rasa malu berbuat salah),
patovua (kerukunan), dan popombala (pengendalian diri)
memiliki kesepadanan dengan nilai-nilai akhlak mulia yang
diajarkan dalam Islam. Dengan menghidupkan kembali
nilai-nilai tradisi lokal dalam pendidikan dan dakwah,
proses pembentukan karakter bangsa tidak bersifat abstrak,
melainkan berakar pada pengalaman sosial dan budaya
yang hidup di tengah masyarakat (Geertz, 1973; Azra,
2012).

Selain itu, rekonstruksi tradisi juga berkontribusi
terhadap penguatan identitas nasional yang inklusif dan
moderat. Islam yang berinteraksi dengan budaya lokal



86

menghasilkan corak keberagamaan yang damai, toleran,
dan menghargai perbedaan suatu karakter yang sangat
relevan dalam menjaga keutuhan bangsa Indonesia yang
majemuk. Nurcholish Madjid (1992) menekankan bahwa
kebudayaan Islam Nusantara merupakan bukti bahwa Islam
mampu membentuk masyarakat yang religius tanpa
kehilangan kebhinekaan. Dalam kerangka ini, rekonstruksi
tradisi bukan hanya upaya pelestarian warisan budaya,
tetapi juga pembaruan nilai-nilai sosial yang meneguhkan
semangat persatuan nasional.

Di era modern dan digital, kontribusi ini menjadi
semakin signifikan. Tradisi yang direkonstruksi secara
kontekstual mampu menjembatani generasi muda dengan
akar budaya dan nilai spiritual bangsanya. Ketika nilai-nilai
tradisi dikomunikasikan melalui pendidikan, media, dan
ruang digital, mereka tidak hanya berfungsi sebagai
warisan masa lalu, tetapi juga sebagai sumber inspirasi
moral dan etika publik di masa depan. Hal ini sejalan
dengan paradigma cultural resilience (Day & Gu, 2010),
yaitu kemampuan masyarakat mempertahankan identitas
dan nilai luhur di tengah perubahan sosial yang cepat.

Dengan demikian, rekonstruksi tradisi berperan
sebagai pilar penguatan karakter bangsa karena ia
menghubungkan spiritualitas, moralitas, dan kebangsaan
dalam satu kesatuan nilai yang utuh. Tradisi yang disucikan
oleh nilai-nilai Islam moderat menjadi ruang pendidikan
sosial yang menumbuhkan cinta tanah air (hubbul wathan),
tanggung jawab moral, dan kesadaran kolektif terhadap
keadilan serta kemaslahatan. Melalui rekonstruksi inilah,
bangsa Indonesia dapat membangun peradaban modern
yang berakar kuat pada nilai lokal, berjiwa spiritual, dan
berorientasi pada kemanusiaan universal.



87

BAB VI
PERAN ULAMA, TOKOH ADAT, DAN
KOMUNITAS DALAM TRANSFORMASI
SPIRITUAL

A. Kiprah ulama Lokal sebagai Penjaga Nilai dan Tradisi
Islam

Ulama lokal memiliki peran strategis dalam menjaga
kesinambungan nilai-nilai keislaman dan kearifan tradisi di
tingkat akar rumput. Dalam sejarah penyebaran Islam di
Nusantara, termasuk di Tanah Kaili, kehadiran ulama tidak
hanya Dberfungsi sebagai penyampai ajaran agama
(transmitter of Islamic knowledge), tetapi juga sebagai
mediator budaya, pemimpin moral, dan penggerak sosial
yang menafsirkan Islam sesuai konteks lokal (Azra, 2004;
Federspiel, 2009). Peran inilah yang menjadikan ulama
lokal berfungsi sebagai “penjaga nilai” sekaligus “penjaga
tradisi”, yang memastikan agar Islam tetap hidup dalam
keseharian masyarakat tanpa kehilangan ruh spiritual dan
kulturalnya.

Secara historis, proses Islamisasi di wilayah Sulawesi
Tengah tidak semata-mata dilakukan melalui struktur
politik kerajaan atau kekuatan ekonomi, melainkan melalui
dakwah kultural yang dipelopori oleh para ulama, guru
ngaji, dan tokoh tarekat. Mereka membangun jaringan
pendidikan informal melalui surau, langgar, dan madrasah
tradisional, tempat masyarakat belajar Al-Qur’an, fikih,
akhlak, dan adab sosial (Noer, 1982). Melalui lembaga-
lembaga kecil inilah, nilai-nilai Islam disosialisasikan
secara halus, berdialog dengan adat, dan melahirkan
sintesis baru antara syariat dan kearifan lokal.



88

Dalam konteks masyarakat Kaili, kiprah ulama lokal
dapat dilihat dari kemampuan mereka memelihara
keseimbangan antara ajaran Islam yang normatif dengan
praktik budaya yang hidup di masyarakat. Para ulama
seperti  Anangguru Kaili di masa awal Islamisasi
memainkan peran ganda: di satu sisi, mereka menegakkan
ajaran tauhid dan membersihkan unsur kepercayaan lama
yang bertentangan dengan syariat; di sisi lain, mereka
menafsirkan nilai-nilai adat seperti nosivua (rasa malu
berbuat salah) dan patovua (kerukunan sosial) sebagai
bentuk konkret dari akhlak Islam. Pendekatan kultural ini
selaras dengan konsep pribumisasi Islam (Abdurrahman
Wabhid, 2009), yaitu proses menjadikan Islam hadir sesuai
dengan jiwa dan kebudayaan masyarakat lokal tanpa
mengorbankan prinsip-prinsip pokoknya.

Peran ulama lokal juga terlihat dalam menjaga
kesinambungan tradisi keagamaan kolektif seperti zikir
bersama, tahlilan, doa adat, dan maulid Nabi. Tradisi-
tradisi ini bukan sekadar warisan masa lalu, tetapi menjadi
media penting untuk menumbuhkan solidaritas sosial dan
spiritualitas bersama. Menurut Geertz (1973), ritual
semacam ini memperkuat sense of belonging dan
membentuk struktur makna yang mengikat komunitas.
Ulama lokal berperan dalam memastikan bahwa praktik
tersebut tetap berlandaskan syariat Islam, misalnya dengan
mengganti mantra lama menjadi doa dalam bahasa Arab,
atau menambahkan pembacaan ayat suci Al-Qur’an sebagai
bentuk pemurnian tradisi.

Dalam perspektif sosiologi agama, peran ulama lokal
sebagai moral community leader juga mencakup fungsi
kontrol sosial. Mereka menjadi rujukan etika dan
spiritualitas masyarakat dalam menyelesaikan konflik,
memberi nasihat moral, serta menengahi perbedaan antara
adat dan agama. Dalam masyarakat Kaili pasca-konflik,



89

misalnya, banyak ulama yang terlibat aktif dalam
rekonsiliasi sosial melalui pendekatan religius dan kultural.
Mereka menggunakan forum keagamaan dan adat untuk
menanamkan nilai perdamaian (sala karau) serta
menegaskan  pentingnya ukhuwah Islamiyah  dan
kebersamaan antarumat beragama (Syamsuddin, 2013).

Kiprah ulama lokal juga tampak dalam dunia
pendidikan dan dakwah kontemporer. Di berbagai
madrasah di Kabupaten Sigi, para ulama berperan sebagai
pendidik yang mengintegrasikan ajaran Islam dengan nilai-
nilai kearifan lokal. Pendekatan ini sejalan dengan
paradigma Islamic educational reform yang menekankan
keseimbangan antara aspek kognitif, afektif, dan kultural
dalam pembentukan karakter (Fadlullah, 2017). Melalui
pengajaran fikih, akhlak, dan tafsir berbasis konteks lokal,
para ulama menanamkan pemahaman Islam yang moderat,
toleran, dan adaptif terhadap perubahan sosial.

Lebih dari itu, ulama lokal kini mulai berperan aktif
dalam ruang digital. Mereka menggunakan media sosial,
kanal YouTube, dan forum daring untuk menyebarkan
dakwah Islam yang menyejukkan dan mencerahkan.
Fenomena ini menunjukkan pergeseran dari traditional
authority ke networked authority (Campbell, 2012), di
mana otoritas keagamaan tidak lagi terbatas pada masjid
atau majelis, tetapi juga hadir di ruang maya. Kendati
demikian, ulama lokal tetap mempertahankan akar
spiritualnya: mereka bukan hanya penyampai pesan agama,
tetapi juga penjaga keseimbangan antara modernitas dan
tradisi.

Dengan demikian, kiprah ulama lokal sebagai
penjaga nilai dan tradisi Islam mencerminkan peran ganda:
sebagai pemelihara warisan spiritual dan sebagai inovator
sosial. Melalui dakwah, pendidikan, dan keteladanan moral,



90

mereka memastikan agar Islam terus berakar dalam
kehidupan masyarakat, relevan dengan tantangan zaman,
dan tetap berpijak pada nilai-nilai kemanusiaan yang
universal. Dalam konteks rekonstruksi Islam moderat di
Tanah Kaili, ulama lokal menjadi jangkar moral yang
menjaga harmoni antara syariat, adat, dan modernitas.

B. Sinergi tokoh adat dan tokoh agama dalam membangun
kesadaran religius masyarakat

Sinergi antara tokoh adat dan tokoh agama
merupakan faktor kunci dalam membangun kesadaran
religius masyarakat, terutama di daerah yang memiliki
sistem nilai dan tradisi lokal yang kuat seperti di Tanah
Kaili, Sulawesi Tengah. Berdasarkan berbagai penelitian
antropologi dan sosiologi agama, hubungan antara adat dan
agama di kawasan Nusantara bukanlah hubungan yang
bersifat oposisi, melainkan bersifat komplementer dan
integratif. Clifford Geertz (1976) dalam The Religion of
Java menyebutkan bahwa agama di Indonesia selalu
beroperasi dalam konteks kebudayaan lokal yang dinamis,
di mana tokoh agama dan adat berperan sebagai mediator
antara nilai transendental Islam dan sistem sosial budaya
setempat.

Dalam konteks masyarakat Kaili, tokoh adat
memiliki otoritas moral yang berakar dari sistem sosial
tradisional, sedangkan tokoh agama (ulama, imam, ustaz)
memiliki legitimasi spiritual yang bersumber dari ajaran
Islam. Kolaborasi keduanya menghasilkan bentuk moderasi
keagamaan vyang khas, di mana nilai-nilai Islam
disampaikan tanpa menegasikan kearifan lokal. Penelitian
Azyumardi Azra (2013) tentang Islam Nusantara
menjelaskan bahwa integrasi ini menciptakan “Islam lokal”
yang damai, adaptif, dan tidak terlepas dari dimensi sosial
masyarakatnya.



91

Secara praktis, sinergi ini terlihat dalam berbagai
kegiatan sosial-keagamaan seperti perayaan maulid,
tahlilan, dan doa adat yang dilaksanakan bersama dengan
melibatkan tokoh agama dan tokoh adat. Dalam kegiatan
tersebut, tokoh agama menanamkan nilai-nilai tauhid dan
syariat, sementara tokoh adat memastikan kegiatan berjalan
sesuai dengan norma sosial dan nilai  harmoni
(nosampesuvu dalam bahasa Kaili) yang dijunjung tinggi.
Fenomena ini sejalan dengan temuan Nur Syam (2018)
dalam penelitiannya tentang Islam dan budaya lokal di
Indonesia Timur, yang menyimpulkan bahwa kolaborasi
antara adat dan agama memperkuat struktur sosial dan
menumbuhkan kesadaran kolektif akan pentingnya
keseimbangan antara agama dan budaya.

Dari sisi dakwah, sinergi tokoh adat dan agama juga
menjadi model efektif dalam menyebarkan nilai-nilai Islam
moderat. Ketika dakwah dilakukan dengan menghormati
simbol-simbol adat, masyarakat lebih mudah menerima
ajaran Islam tanpa merasa kehilangan identitas budayanya.
Pendekatan ini sejalan dengan konsep cultural dakwah
(dakwah berbasis budaya) yang dikemukakan oleh Hidayat
(2016), vyaitu strategi dakwah vyang tidak bersifat
konfrontatif terhadap tradisi lokal, melainkan melakukan
proses internalisasi nilai Islam ke dalam sistem simbol dan
praktik budaya masyarakat.

Dengan demikian, sinergi antara tokoh adat dan
tokoh agama bukan hanya memperkuat kesadaran religius,
tetapi juga berfungsi sebagai mekanisme sosial untuk
menjaga stabilitas, kerukunan, dan kohesi sosial
masyarakat. Dalam era modern yang diwarnai tantangan
globalisasi dan disrupsi nilai, model kolaboratif seperti ini
menjadi penting untuk meneguhkan identitas keagamaan
yang inklusif, kontekstual, dan berakar pada nilai-nilai
lokal.



92
C. Zikir Bersama, Doa Adat, dan Sedekah Sosial

Praktik spiritualitas kolektif seperti zikir bersama,
doa adat, dan sedekah sosial merupakan wujud nyata dari
spiritualitas komunal yang berakar kuat dalam kehidupan
masyarakat Indonesia, termasuk masyarakat Kaili di
Sulawesi Tengah. Dalam kerangka akademik, spiritualitas
kolektif dipahami sebagai ekspresi iman yang tidak hanya
bersifat individual, tetapi juga sosial—menciptakan
keterhubungan antara manusia, Tuhan, dan komunitasnya.
Menurut Emile Durkheim (1915) dalam The Elementary
Forms of Religious Life, agama berfungsi memperkuat
solidaritas sosial karena ritus dan upacara keagamaan
memungkinkan individu merasa menjadi bagian dari
sesuatu yang lebih besar dari dirinya sendiri.

Dalam konteks masyarakat Muslim Nusantara, zikir
bersama menjadi bentuk ibadah yang memadukan dimensi
spiritual dan sosial. Zikir jama’i atau majelis zikir berfungsi
tidak hanya untuk mendekatkan diri kepada Allah, tetapi
juga memperkuat rasa kebersamaan (ukhuwah islamiyah)
antaranggota masyarakat. Menurut penelitian Azra (2013),
majelis zikir berperan penting dalam menumbuhkan
kesadaran keagamaan yang moderat dan berorientasi pada
kedamaian sosial. Di kalangan masyarakat Kaili, zikir
bersama sering diadakan setelah shalat berjamaah,
peringatan hari besar Islam, atau momentum tertentu
seperti panen dan pesta adat. Aktivitas ini menjadi ruang
spiritual yang mempertemukan nilai tauhid Islam dengan
semangat kebersamaan dalam budaya lokal.

Sementara itu, doa adat (atau vuno nu ada dalam
istilah lokal Kaili) mencerminkan upaya masyarakat untuk
memadukan nilai spiritual Islam dengan penghormatan
ternadap leluhur dan harmoni alam. Dalam studi
Koentjaraningrat (1990) dan Nur Syam (2018), tradisi doa



93

adat di banyak komunitas Nusantara mengalami proses
“islamisasi budaya,” di mana unsur-unsur syirik dihapus
atau disimbolkan ulang sesuai dengan nilai tauhid.
Misalnya, dalam doa panen atau doa selamat di masyarakat
Kaili, pembacaan surah Al-Fatihah, zikir, dan shalawat
sering dipadukan dengan ungkapan adat seperti mombine
nosampesuvu (menjaga keseimbangan dan kedamaian).
Proses ini menunjukkan bahwa doa adat bukan sekadar
ritual tradisional, tetapi menjadi sarana integrasi nilai Islam
dengan kearifan lokal.

Adapun sedekah sosial—seperti kegiatan mombine
ngataku (berbagi makanan) atau bantaya (kerja bersama
disertai makan bersama)—mencerminkan semangat sosial
Islam yang menekankan solidaritas, kepedulian, dan
keadilan sosial. Dalam perspektif sosiologi Islam, seperti
dijelaskan oleh Quraish Shihab (2019) dalam Membumikan
Al-Qur’an, sedekah bukan hanya kewajiban individual,
tetapi juga mekanisme sosial untuk menjaga keseimbangan
ekonomi dan harmoni antaranggota masyarakat. Tradisi
sedekah sosial di masyarakat Kaili memperlihatkan
sinkretisme positif antara nilai Islam (zakat, infag, sedekah)
dengan etika gotong royong lokal yang telah lama hidup
dalam budaya mereka.

Dengan demikian, praktik spiritualitas kolektif dalam
bentuk zikir bersama, doa adat, dan sedekah sosial
memiliki fungsi multidimensional: (1) fungsi religius
sebagai sarana penguatan iman dan takwa; (2) fungsi sosial
dalam mempererat solidaritas dan kohesi komunitas; dan
(3) fungsi kultural sebagai wahana pelestarian nilai-nilai
lokal dalam bingkai ajaran Islam. Seperti dinyatakan oleh
M. Dawam Rahardjo (2012), keberlanjutan spiritualitas
kolektif merupakan bentuk dari “agama yang berbudaya,”
yakni agama yang hidup dan berfungsi dalam konteks
masyarakatnya tanpa kehilangan esensi tauhid.



94

D. Gerakan Masyarakat dalam Menjaga Nilai-Nilai Islam
dan Budaya

Gerakan masyarakat dalam menjaga nilai-nilai Islam
dan budaya merupakan fenomena sosial-keagamaan yang
berperan penting dalam mempertahankan identitas kolektif
bangsa di tengah arus modernisasi dan globalisasi. Menurut
teori civil society yang dikemukakan oleh Robert Putnam
(1993) dalam Making Democracy Work, masyarakat sipil
(termasuk organisasi keagamaan dan komunitas adat)
memiliki peran fundamental dalam membangun modal
sosial berupa kepercayaan, solidaritas, dan norma moral
yang menopang stabilitas sosial. Dalam konteks
masyarakat Indonesia, terutama masyarakat Kaili di
Sulawesi Tengah, gerakan semacam ini muncul dalam
bentuk kegiatan sosial-keagamaan yang berorientasi pada
pelestarian nilai Islam yang selaras dengan budaya lokal.

Secara empiris, berbagai penelitian antropologi dan
sosiologi agama menunjukkan bahwa masyarakat Kaili
memiliki tradisi gotong royong dan solidaritas tinggi dalam
menjaga keseimbangan antara adat dan syariat. Misalnya,
penelitian Nur Syam (2018) menemukan bahwa gerakan
keagamaan berbasis komunitas seperti majelis taklim,
kelompok pengajian ibu-ibu, remaja masjid, dan komunitas
adat spiritual memainkan peran penting dalam menjaga
moralitas publik dan nilai-nilai Islam dalam kehidupan
sehari-hari. Gerakan ini tidak hanya berfungsi sebagai
wadah dakwah, tetapi juga sebagai mekanisme sosial untuk
memperkuat kesadaran identitas religius yang bersifat
inklusif.

Dalam masyarakat Kaili, kegiatan seperti doa
bersama kampung, zikir keliling, pengajian rumah
tangga, dan tradisi gotong royong keagamaan (bantaya)
menjadi bagian dari gerakan spiritual berbasis budaya.



95

Melalui kegiatan tersebut, masyarakat tidak hanya
mengekspresikan keimanan kepada Allah, tetapi juga
merawat nilai-nilai kebersamaan, penghormatan terhadap
sesama, dan kepedulian sosial. Menurut Heddy Shri
Ahimsa-Putra (2011), bentuk-bentuk ritual kolektif seperti
ini  merupakan  “kebudayaan  tindakan”  (cultural
performance) yang menegaskan eksistensi identitas dan
nilai moral komunitas di tengah dinamika perubahan sosial.

Gerakan masyarakat dalam menjaga nilai-nilai Islam
juga dapat dilihat dari upaya pelestarian tradisi lokal yang
telah diislamkan. Misalnya, tradisi vuno nu ada (doa adat),
mapalus (kerja sosial bersama), dan sedekah kampung yang
dahulu bernuansa animistik kini diisi dengan bacaan ayat
Al-Qur’an, zikir, dan doa. Fenomena ini merupakan wujud
rekonstruksi  budaya sebagaimana dijelaskan oleh
Azyumardi Azra (2013) dalam Islam Nusantara, yaitu
proses integrasi ajaran Islam dengan struktur budaya lokal
secara kreatif dan adaptif.

Selain itu, muncul pula gerakan sosial keagamaan
modern yang digerakkan oleh generasi muda, seperti
komunitas literasi Islam, dakwah digital berbasis lokal, dan
forum lintas agama yang berfokus pada moderasi
keagamaan dan perdamaian sosial. Gerakan ini
mencerminkan bentuk baru dari kesalehan sosial (social
piety) yang disebut oleh Alwi Shihab (2017) sebagai Islam
wasathiyah dalam praksis sosial yakni Islam yang
menekankan keseimbangan antara keteguhan akidah dan
keterbukaan budaya.

Dari perspektif pembangunan masyarakat, gerakan
keagamaan dan budaya lokal ini berfungsi sebagai sarana
resiliensi  sosial terhadap ancaman  disintegrasi,
radikalisme, dan kehilangan jati diri. Ketika nilai-nilai
Islam dijaga bersama melalui aktivitas budaya, masyarakat



96

memperoleh kekuatan moral untuk menolak ideologi
ekstrem sekaligus mempertahankan harmoni sosial. Hal ini
diperkuat oleh konsep religious resilience (ketahanan
religius) yang dikemukakan oleh Abdurrahman Mas’ud
(2020), yang menekankan bahwa masyarakat beragama
yang kuat secara kultural akan lebih mampu menghadapi
tekanan modernisasi tanpa kehilangan esensi spiritualnya.

Dengan demikian, gerakan masyarakat dalam
menjaga nilai-nilai  Islam dan budaya merupakan
manifestasi dari keberlanjutan spiritualitas lokal yang
dinamis. la menjadi bentuk nyata dari Islam yang
membumi, berakar pada tradisi, dan berorientasi pada
kemaslahatan sosial. Melalui sinergi antara masyarakat,
tokoh agama, dan lembaga adat, nilai-nilai Islam tidak
hanya dipertahankan, tetapi juga dikontekstualisasikan
dalam kehidupan modern yang terus berubah.

E. Tantangan Regenerasi dan Internalisasi Spiritualitas di
Kalangan Muda

Tantangan regenerasi dan internalisasi spiritualitas di
kalangan muda menjadi isu penting dalam konteks
keberlanjutan nilai-nilai Islam dan budaya lokal di era
modern. Perubahan sosial yang cepat akibat globalisasi,
urbanisasi, dan perkembangan teknologi digital telah
menggeser orientasi keagamaan dari pola kolektif dan
tradisional menuju bentuk yang lebih individual dan virtual.
Berdasarkan kajian sosiologi agama, fenomena ini disebut
privatisasi agama, di mana praktik spiritual lebih banyak
dilakukan dalam ruang pribadi dan digital daripada ruang
sosial dan komunitas (Berger, 1999).

Dalam konteks masyarakat Indonesia, khususnya di
wilayah seperti Tanah Kaili, perubahan generasi membawa
dampak pada pola pewarisan nilai-nilai spiritual dan



97

budaya. Penelitian Azyumardi Azra (2013) menegaskan
bahwa generasi muda kini menghadapi dilema antara
mempertahankan identitas Islam yang berakar pada tradisi
lokal dengan dorongan modernitas yang menekankan
rasionalitas dan kebebasan individual. Akibatnya, proses
internalisasi spiritualitas—yakni penanaman nilai-nilai
iman, moral, dan etika sosial—menjadi tidak semudah di
masa lalu ketika otoritas tokoh agama dan adat masih kuat.

Tantangan lain muncul dari perubahan ekosistem
digital. Media sosial dan budaya global membentuk pola
pikir baru di kalangan remaja yang sering kali pragmatis,
konsumtif, dan instan. Dalam riset Kementerian Agama Rl
(2022) tentang Religiusitas Generasi Z Indonesia,
ditemukan bahwa meskipun generasi muda menunjukkan
minat tinggi terhadap agama, mereka cenderung memahami
spiritualitas dalam bentuk vyang lebih fleksibel dan
personal. Praktik zikir, doa, dan sedekah mulai bergeser
dari bentuk tradisional (komunal) menuju praktik virtual
seperti kajian daring, zikir live streaming, dan konten
dakwah di media sosial. Fenomena ini menunjukkan
adanya pergeseran paradigma spiritual dari kolektivitas
ritual menuju individualisasi iman.

Namun, perubahan tersebut bukan semata ancaman,
melainkan juga peluang bagi rekontekstualisasi dakwah
dan pendidikan spiritual. Tokoh seperti Komaruddin
Hidayat (2016) menekankan pentingnya melakukan
spiritual re-engineering—yakni menanamkan nilai-nilai
Islam melalui pendekatan yang relevan dengan pengalaman
hidup anak muda. Misalnya, melalui pendidikan karakter
berbasis spiritual di sekolah, pesantren modern, dan
komunitas remaja masjid yang memadukan teknologi, seni,
dan budaya lokal sebagai media ekspresi religius.



98

Dari perspektif antropologi budaya, regenerasi
spiritualitas juga menghadapi tantangan erosinya peran
keluarga dan komunitas adat. Menurut Clifford Geertz
(1976), pewarisan nilai-nilai agama di masyarakat
tradisional dilakukan melalui cultural transmission—yakni
pembelajaran informal dari orang tua dan lingkungan
sosial. Ketika fungsi keluarga melemah karena perubahan
gaya hidup modern, transmisi nilai menjadi terputus. Di
masyarakat Kaili, misalnya, beberapa tradisi spiritual
seperti doa adat keluarga, sedekah kampung, dan zikir
keliling mulai berkurang partisipasi generasi mudanya,
karena lebih tertarik pada aktivitas urban dan digital.Untuk
mengatasi tantangan tersebut, pendekatan pendidikan dan
dakwah perlu menekankan pada integrasi nilai spiritual
dan relevansi sosial. Program penguatan iman di kalangan
muda harus dikaitkan dengan isu-isu aktual seperti ekologi,
keadilan sosial, solidaritas kemanusiaan, dan teknologi etis.
Menurut Quraish Shihab (2019), spiritualitas Islam yang
sejati bukan sekadar ritual, tetapi kesadaran moral yang
membimbing manusia untuk menjadi khalifah fil ardh
pengelola bumi yang bertanggung jawab. Dengan
demikian, regenerasi spiritualitas di kalangan muda dapat
diarahkan  untuk  menumbuhkan  kesalehan  yang
kontekstual, sosial, dan transformatif.

Tantangan regenerasi dan internalisasi spiritualitas di
kalangan muda bukan hanya tentang kehilangan minat
terhadap agama, tetapi tentang perubahan bentuk dan
medium keberagamaan. Oleh karena itu, solusi akademis
dan praktisnya terletak pada:

1. Transformasi pendidikan keagamaan yang adaptif
terhadap budaya digital.

2. Penguatan komunitas keagamaan berbasis remaja
sebagai ruang aktualisasi nilai-nilai Islam.

3. Pelibatan tokoh agama, pendidik, dan keluarga
dalam pembimbingan spiritual yang kontekstual.



99

4. Revitalisasi budaya lokal religius agar tetap relevan
dengan dunia anak muda.

Dengan strategi ini, spiritualitas Islam dan kearifan lokal
dapat terus hidup sebagai kekuatan moral dan sosial yang
menuntun generasi muda menghadapi kompleksitas zaman
modern.



100

BAB VII
ISLAM SEBAGAI SUMBER ETIKA DAN
TRANSFORMASI PERADABAN

A. Etika Islam dalam kehidupan sosial dan budaya

Etika Islam merupakan fondasi moral yang menuntun
perilaku manusia dalam seluruh aspek kehidupan, termasuk
dalam dimensi sosial dan budaya. Secara konseptual, etika
Islam bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah, serta
dijabarkan dalam kerangka akhlag karimah (moralitas
luhur) yang menjadi tujuan utama risalah kenabian. Nabi
Muhammad saw.bersabda:

@AY 5 aay &l )

Artinya :
“Sesungguhnya aku diutus hanyalah untuk

menyempurnakan akhlak yang mulia.”(HR. Al-
Bukhari dan Ahmad)

Dalam konteks akademik, etika Islam tidak hanya
dimaknai sebagai aturan normatif tentang halal dan haram,
tetapi juga sebagai sistem nilai yang membentuk peradaban
manusia berkeadaban (madaniyah). Menurut M. Natsir
(1956) dan Syed Muhammad Naquib al-Attas (1980), etika
Islam adalah manifestasi dari adab—yakni tata nilai yang
mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, sesama
manusia, dan alam. Etika ini bersifat integratif karena
mengandung aspek spiritual, sosial, dan budaya yang
menyatu dalam satu kesadaran moral: kesalehan individual
dan kesalehan sosial.

Dalam kehidupan sosial masyarakat Muslim
Nusantara, termasuk masyarakat Kaili di Sulawesi Tengah,
etika Islam tercermin dalam nilai-nilai seperti gotong



101

royong, saling menghormati, kejujuran, keadilan, dan
kesantunan dalam bermasyarakat. Nilai-nilai ini
berinteraksi dengan kearifan lokal yang sudah ada
sebelumnya, seperti nosampesuvu (hidup damai),
nompeura (tolong-menolong), dan vatuvau (tanggung
jawab sosial). Penelitian Azyumardi Azra (2013) dan Nur
Syam (2018) menunjukkan bahwa akulturasi etika Islam
dengan budaya lokal menghasilkan bentuk etika sosial
Islami yang kontekstual dan moderat tidak kaku, tetapi
tetap berpijak pada prinsip tauhid dan keadilan.

Etika Islam dalam kehidupan sosial juga berfungsi
sebagai pengendali moral masyarakat. Dalam pandangan
Fazlur Rahman (1982), sistem etika Islam memiliki dua
dimensi: moral individual (yang menumbuhkan kesadaran
takwa dan tanggung jawab pribadi) dan moral sosial (yang
mendorong keadilan, solidaritas, dan kemaslahatan umum).
Nilai seperti ihsan (berbuat baik dengan niat ikhlas) dan
‘adl (keadilan) menjadi prinsip universal yang menuntun
relasi sosial yang sehat. Misalnya, dalam masyarakat Kaili,
tradisi bantaya (kerja sosial bersama) dan sedekah
kampung merupakan ekspresi nyata dari etika ihsan dan
ta’awun (tolong-menolong) dalam kerangka Islam.

Selain itu, etika Islam juga memandu perilaku
budaya. Islam tidak menolak budaya lokal selama tidak
bertentangan dengan prinsip syariat. Hal ini sejalan dengan
kaidah figih:

dalah sl

“Adat kebiasaan dapat dijadikan dasar hukum.”

Dalam kerangka ini, praktik budaya seperti doa adat,
musyawarah kampung, dan penghormatan terhadap orang
tua dan leluhur dapat dipandang sebagai bagian dari



102

penerapan etika Islam dalam budaya, sejaunh mengandung
nilai-nilai moral yang mendukung tauhid, kebersamaan,
dan keadilan sosial. Menurut Heddy Shri Ahimsa-Putra
(2011), perpaduan antara Islam dan budaya lokal
menciptakan “etik komunitas” Yyaitu sistem moral bersama
yang memadukan agama dan adat dalam menjaga harmoni
sosial.

Di era modern, peran etika Islam menjadi semakin
penting untuk menghadapi krisis moral dan disintegrasi
sosial akibat arus globalisasi dan digitalisasi. Sebagaimana
dijelaskan oleh Alwi Shihab (2017), etika Islam berfungsi
sebagai moral compass (kompas moral) yang mengarahkan
umat agar tidak kehilangan orientasi nilai di tengah
perubahan sosial. Dalam masyarakat modern, etika Islam
perlu dihidupkan kembali melalui pendidikan, keteladanan
pemimpin, dan pembudayaan nilai-nilai keislaman dalam
ruang publik.

Dengan demikian, etika Islam dalam kehidupan
sosial dan budaya bukan hanya sistem ajaran moral yang
ideal, tetapi juga mekanisme praktis untuk membangun
masyarakat yang beradab, harmonis, dan berkeadilan. Etika
ini telah terbukti menjadi fondasi bagi peradaban Islam
yang universal dan tetap relevan di tengah modernitas.

B. Integrasi Nilai Islam dan Kebudayaan dalam
Membangun Peradaban

Integrasi nilai Islam dan kebudayaan merupakan
proses dialektis antara ajaran normatif agama dan ekspresi
kultural ~masyarakat yang melahirkannya. Dalam
pandangan akademik, Islam tidak hadir dalam ruang sosial
yang hampa budaya, melainkan selalu berinteraksi,
menyesuaikan, dan sekaligus menuntun kebudayaan lokal
menuju nilai-nilai tauhid, keadilan, dan kemanusiaan



103

universal (Abdullah, 2018; Haryono, 2020). Dalam konteks
ini, nilai-nilai Islam bukanlah antitesis terhadap budaya,
melainkan menjadi sumber etika dan orientasi moral bagi
pengembangan kebudayaan yang beradab (civilized
culture).

Penelitian antropologis dan sosiologis menunjukkan
bahwa di berbagai wilayah Nusantara, termasuk di
Sulawesi Tengah, integrasi nilai Islam dan kebudayaan
tampak dalam sistem sosial, ritual, dan simbol lokal yang
disinari oleh nilai-nilai religius. Misalnya, dalam budaya
masyarakat Kaili, nilai-nilai seperti mosintuwu (gotong
royong), mombine (tenggang rasa), dan nosarara
nosabatutu (persaudaraan dan kebersamaan) merupakan
ekspresi etika sosial yang sejalan dengan prinsip ukhuwah
dan ihsan dalam Islam (Said, 2019; Bahdar, 2023). Proses
Islamisasi budaya ini memperlihatkan bahwa Islam mampu
menginternalisasi diri dalam struktur nilai masyarakat tanpa
meniadakan identitas lokal.

Dalam teori transformasi sosial budaya menurut
Clifford Geertz (1973), agama memiliki peran sebagai
“sistem simbol” yang memberi makna pada tindakan sosial.
Integrasi nilai Islam ke dalam kebudayaan lokal berfungsi
sebagai mekanisme penuntun moral yang mengatur
perilaku masyarakat agar selaras dengan tujuan etis Islam.
Hal ini menjadikan budaya bukan sekadar warisan, tetapi
juga wahana dakwah dan pendidikan moral. Dengan
demikian, masyarakat dapat mengembangkan peradaban
yang berakar pada kearifan lokal namun memiliki orientasi
transendental.

Secara filosofis, integrasi ini sejalan dengan gagasan
tawasuth (moderasi), tawazun (keseimbangan), dan
tasamuh (toleransi), yang menjadi inti dari peradaban Islam
yang inklusif. Melalui integrasi tersebut, kebudayaan tidak



104

lagi dilihat sebagai unsur profan yang harus ditinggalkan,
tetapi sebagai sarana memperluas makna keislaman dalam
kehidupan sosial. Pendekatan ini juga menjadi strategi
efektif dalam konteks pendidikan dan dakwah, sebab
masyarakat lebih mudah menerima nilai-nilai Islam ketika
dikomunikasikan melalui simbol, bahasa, dan tradisi yang
akrab secara kultural.

Penelitian kontemporer tentang “Islam Nusantara”
(Azra, 2019; Bruinessen, 2021) memperkuat pandangan ini
bahwa peradaban Islam di Indonesia berkembang melalui
pola akulturatif yang damai, kreatif, dan kontekstual. Islam
menjadi sumber nilai dan kebudayaan menjadi wadah
ekspresinya. Keduanya bersatu membentuk peradaban yang
menampilkan keseimbangan antara spiritualitas dan
kemanusiaan, antara nilai transenden dan realitas sosial.

Dengan demikian, integrasi nilai Islam dan
kebudayaan lokal bukan hanya memperkuat identitas
keislaman masyarakat, tetapi juga berkontribusi dalam
membangun peradaban bangsa yang berakar pada nilai-
nilai moral, sosial, dan spiritual. Inilah yang menjadi ciri
khas peradaban Islam di Indonesia — peradaban yang tidak
hanya berorientasi pada kemajuan material, tetapi juga pada
keadaban, kebersamaan, dan keseimbangan hidup antara
dunia dan akhirat.

C. Spiritualitas Islam sebagai Kekuatan Moral Masyarakat
Modern

Dalam konteks masyarakat modern yang ditandai
olen kemajuan teknologi, rasionalitas ekonomi, dan
globalisasi budaya, spiritualitas Islam berperan sebagai
kekuatan moral yang menyeimbangkan dimensi material
dan spiritual kehidupan manusia. Menurut Abdullah (2019),
spiritualitas Islam bukan sekadar praktik ritual, tetapi



105

merupakan orientasi hidup yang menempatkan nilai-nilai
ilahiah—seperti kejujuran, keadilan, kesederhanaan, dan
kasih sayang—sebagai landasan etika sosial. Dengan
demikian, spiritualitas Islam menjadi moral compass yang
mengarahkan perilaku individu dan masyarakat di tengah
derasnya arus modernitas.

Secara konseptual, spiritualitas Islam bersumber dari
ajaran tauhid yang menegaskan hubungan vertikal (hablun
min Allah) dan horizontal (hablun min al-nas). Keduanya
saling melengkapi dalam membentuk manusia yang
beriman sekaligus berakhlak sosial. Al-Ghazali dalam /Aaya’
Ulum al-Din menegaskan bahwa spiritualitas sejati tidak
dapat dipisahkan dari amal sosial, sebab kesalehan spiritual
harus memancar dalam bentuk tanggung jawab sosial dan
keadilan dalam kehidupan publik. Pemikiran ini relevan
dalam menjawab krisis moral masyarakat modern yang
cenderung mengedepankan kepentingan pribadi dan
kehilangan makna hidup.

Data empiris menunjukkan bahwa masyarakat yang
menginternalisasi nilai spiritual Islam cenderung memiliki
tingkat solidaritas sosial dan kesejahteraan psikologis yang
lebih tinggi. Studi oleh Koenig et al. (2015) dalam Journal
of Religion and Health mengonfirmasi bahwa spiritualitas
keagamaan memiliki korelasi positif dengan kebahagiaan,
kepedulian sosial, dan pengendalian diri dalam kehidupan
urban modern. Demikian pula riset Rahman (2021) pada
komunitas Muslim perkotaan di Indonesia menunjukkan
bahwa aktivitas seperti zikir, doa bersama, dan kegiatan
sosial keagamaan mampu memperkuat moralitas publik
serta mencegah degradasi etika di lingkungan kerja dan
keluarga.

Dalam tataran sosial, spiritualitas Islam juga menjadi
sumber etika publik (public ethics). Nilai-nilai seperti



106

amanah, ihsan, dan tagwa menjadi pedoman dalam
mengelola hubungan sosial, ekonomi, dan politik. Nasr
(2002) menegaskan bahwa spiritualitas Islam mengandung
visi kosmologis yang memandang manusia sebagai khalifah
Allah di bumi, yang bertanggung jawab menjaga
keseimbangan antara kemajuan teknologi dan kelestarian
nilai-nilai moral. Oleh karena itu, spiritualitas Islam
menawarkan paradigma alternatif terhadap krisis moral
modernitas  sekuler yang menyingkirkan  dimensi
transendental dari kehidupan publik.

Lebih jauh, dalam masyarakat modern yang plural,
spiritualitas Islam juga berperan dalam memperkuat nilai
toleransi dan kemanusiaan universal. Asad (2018)
menjelaskan bahwa spiritualitas Islam yang berbasis
rahmatan lil-‘alamin mendorong umat Muslim untuk
membangun harmoni antaragama, menghormati perbedaan,
dan mengutamakan perdamaian sosial. Dalam konteks ini,
spiritualitas Islam tidak hanya berfungsi sebagai kekuatan
moral internal umat, tetapi juga sebagai energi sosial yang
konstruktif ~ dalam  membangun  peradaban  yang
berkeadaban (civilized society). Dengan demikian,
spiritualitas Islam menjadi kekuatan moral yang
memampukan masyarakat modern untuk mengintegrasikan
kemajuan material dengan nilai-nilai ilahiah. la menjadi
jembatan antara sains dan etika, antara kemajuan teknologi
dan kebijaksanaan moral, serta antara individualitas
modern dan solidaritas sosial. Dalam pandangan Haq
(2020), masyarakat yang menghidupkan spiritualitas Islam
akan memiliki daya tahan moral (moral resilience)
terhadap krisis global seperti hedonisme, korupsi, dan
disorientasi nilai, sehingga tetap mampu membangun
kehidupan yang seimbang, bermakna, dan berkeadaban.

D.Pembentukan Manusia Berkarakter melalui Tradisi
Religius



107

Pembentukan manusia berkarakter merupakan salah
satu tujuan utama pendidikan Islam. Karakter dalam
perspektif Islam tidak hanya diukur dari perilaku moral
eksternal, tetapi juga dari integrasi antara iman (faith), ilmu
(knowledge), dan amal (action). Tradisi religius, seperti
shalat berjamaah, zikir, tadarus, puasa, dan silaturahim,
berfungsi sebagai sarana internalisasi nilai-nilai spiritual
yang membentuk kepribadian moral seseorang. Dalam hal
ini, tradisi religius berperan sebagai living value system
yang menanamkan kesadaran transendental dan etika sosial
secara berkelanjutan.Menurut Marzuki (2017) dalam Jurnal
Pendidikan Karakter, proses pembentukan karakter melalui
tradisi religius berlangsung melalui tiga tahap: (1)
internalisasi nilai melalui praktik ritual dan simbol
keagamaan; (2) transmisi sosial melalui keteladanan guru,
tokoh agama, dan keluarga; serta (3) aktualisasi nilai
dalam perilaku sosial sehari-hari. Tradisi religius menjadi
medium habituasi di mana nilai seperti kejujuran, disiplin,
tanggung jawab, dan empati dibiasakan melalui
pengalaman spiritual yang kolektif.Penelitian Nata (2018)
menegaskan bahwa karakter peserta didik di lingkungan
madrasah atau pesantren terbentuk kuat karena aktivitas
religius dilakukan secara rutin dan bersama. Misalnya,
pembiasaan salat berjamaah melatih disiplin dan
kebersamaan; membaca Al-Qur’an  menumbuhkan
ketenangan dan kesadaran diri; sementara kegiatan tahlil
atau zikir jamaah menanamkan rasa solidaritas dan empati
sosial. Semua praktik ini bukan hanya bentuk ibadah, tetapi
juga instrumen pendidikan moral yang efektif karena
melibatkan aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik secara
terpadu.

Secara sosiologis, Durkheim (dalam The Elementary
Forms of Religious Life, 1912) menyebut agama sebagai
sistem sosial yang menciptakan solidaritas moral. Dalam
konteks Islam, solidaritas itu dibangun melalui ritual



108

kolektif yang mengikat individu pada nilai bersama dan
memperkuat ikatan sosial. Data empiris dari penelitian
Rahman & Fadli (2020) di pesantren Jawa Timur
menunjukkan bahwa tradisi religius seperti muhasabah
malam, halagah dzikir, dan majlis taklim mampu
menurunkan  perilaku  menyimpang  siswa  dan
meningkatkan rasa tanggung jawab serta empati terhadap
sesama.Lebih jauh, tradisi religius juga berfungsi sebagai
moral filter terhadap pengaruh negatif modernitas, seperti
hedonisme, individualisme, dan konsumerisme. Hidayat
(2019) menemukan bahwa keluarga Muslim yang konsisten
menanamkan tradisi doa bersama dan tadarus di rumah
memiliki anak-anak dengan tingkat kontrol diri dan empati
sosial yang lebih tinggi dibandingkan keluarga yang tidak
menjalankan praktik religius secara rutin. Hal ini
menunjukkan bahwa tradisi religius berperan sebagai
benteng spiritual dan sumber nilai moral yang konkret
dalam kehidupan sehari-hari.

Dari perspektif pendidikan karakter Islam, Al-
Ghazali menekankan pentingnya riyadhah al-nafs (latihan
jiwa) untuk menanamkan kebajikan moral. Tradisi religius
merupakan bentuk latihan jiwa kolektif yang melatih
kesabaran, keikhlasan, dan ketaatan. Dengan pembiasaan
tersebut, nilai-nilai moral tidak hanya dipahami secara
kognitif, tetapi dihidupi dalam bentuk perilaku dan
keputusan etis.Selain itu, Lickona (1991) menyatakan
bahwa pembentukan karakter efektif terjadi ketika nilai
ditanamkan melalui habituasi yang disertai refleksi moral.
Tradisi religius dalam Islam menyediakan kedua aspek
tersebut: praktik yang berulang (habituasi) dan refleksi
spiritual (kontemplasi), sehingga menghasilkan kepribadian
yang utuh.Dengan demikian, tradisi religius dalam Islam
memiliki  fungsi edukatif dan transformatif dalam
membentuk manusia berkarakter. la membangun kesadaran
spiritual, memperkuat integritas moral, dan menumbuhkan



109

solidaritas sosial. Melalui proses internalisasi nilai yang
berakar pada ajaran agama, manusia modern tidak hanya
cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara moral
dan spiritual. Oleh karena itu, revitalisasi tradisi religius
dalam keluarga, sekolah, dan masyarakat menjadi kunci
dalam menciptakan generasi berkarakter yang mampu
menghadapi tantangan global tanpa kehilangan identitas
spiritualnya.

E. Arah baru Spiritualitas Islam di Tanah Kaili

Spiritualitas Islam di Tanah Kaili mengalami
dinamika panjang yang mencerminkan proses adaptasi
antara ajaran Islam universal dan nilai-nilai kearifan lokal.
Sejak masa awal Islamisasi di wilayah Sulawesi Tengah
pada abad ke-17 yang dipengaruhi oleh jaringan dakwah
Buton, Wajo, dan Ternate Islam diterima bukan hanya
sebagai sistem keagamaan, tetapi juga sebagai tata moral
dan spiritual yang menyatu dengan adat Kaili. Menurut
Abd. Wahid (2020) dalam Jurnal Sejarah dan Budaya
Islam Nusantara, corak Islam di Tanah Kaili berkembang
dalam bentuk Islam kultural, di mana praktik keagamaan
berpadu dengan tradisi lokal tanpa kehilangan substansi
tauhid.Namun, dalam konteks masyarakat modern dewasa
ini, spiritualitas Islam di Tanah Kaili menunjukkan arah
baru yang lebih reflektif, inklusif, dan berorientasi sosial.
Data lapangan menunjukkan bahwa munculnya generasi
muda Muslim Kaili terdidik—baik dari lembaga formal
seperti madrasah maupun perguruan tinggi Islam—
mendorong transformasi pemahaman spiritual dari pola
ritualistik menuju kesadaran etis dan sosial. Rahim (2021)
dalam penelitiannya di Kabupaten Sigi mencatat bahwa
nilai-nilai spiritualitas Islam kini lebih banyak diwujudkan
dalam bentuk kepedulian sosial, gerakan filantropi, dan
inisiatif komunitas dakwah berbasis lingkungan dan
pendidikan.Perubahan arah spiritualitas ini tidak lepas dari



110

pengaruh pendidikan Islam modern dan kegiatan
keagamaan berbasis komunitas, seperti majelis taklim,
pesantren, dan lembaga dakwah kampus. Menurut Sahrul
& Baharuddin (2022) dalam Jurnal Pendidikan Islam dan
Kearifan Lokal, masyarakat Kaili kini mengembangkan
bentuk-bentuk baru spiritualitas yang menekankan
keseimbangan antara ibadah ritual dan tanggung jawab
sosial, misalnya gerakan “zikir sosial” dan kegiatan doa
bersama untuk bencana yang sering dilakukan
pascabencana gempa dan likuifaksi di Palu. Fenomena ini
menunjukkan bahwa spiritualitas Islam berfungsi sebagai
kekuatan moral kolektif yang menumbuhkan solidaritas
kemanusiaan.

Selain itu, spiritualitas Islam di Tanah Kaili Kini
bergerak menuju model reflektif dan ekologis.
Pengalaman masyarakat dengan bencana alam besar (2018)
memunculkan kesadaran spiritual baru bahwa hubungan
manusia dengan Allah harus diiringi dengan penghormatan
terhadap alam ciptaan-Nya. Riset Nuraini (2023) dalam
Jurnal Antropologi Agama Indonesia menunjukkan bahwa
komunitas Muslim Kaili mulai menafsirkan kembali
konsep amanah dan khalifah fil-ardh sebagai tanggung
jawab ekologis. Dalam doa, zikir, dan tradisi adat seperti
moponika (ritual syukur panen), nilai Islam dan kesadaran
lingkungan diintegrasikan menjadi bentuk spiritualitas
ekologis yang khas.Di sisi lain, arah baru spiritualitas Islam
di Tanah Kaili juga memperlihatkan rekonsiliasi antara
adat dan syariat. Jika pada masa lalu terdapat dikotomi
antara “agama” dan “adat”, kini banyak tokoh agama dan
adat membangun sinergi dalam kegiatan sosial dan
keagamaan. Latief (2022) mencatat bahwa forum
“Musyawarah Adat dan Agama” di beberapa desa di Sigi
dan Palolo menjadi wadah penting untuk menyatukan nilai
Islam dan budaya Kaili dalam mengatur kehidupan
masyarakat. Tradisi adat seperti nosarara nosabatutu



111

(persaudaraan dan kebersamaan) kini dipahami sebagai
manifestasi nilai ukhuwah Islamiyah.

Arah baru ini juga mencerminkan pergeseran
paradigma spiritual dari Islam simbolik menuju Islam
substansial. Jika sebelumnya spiritualitas lebih banyak
diekspresikan melalui seremonial keagamaan (seperti
perayaan Maulid atau tahlilan), kini ia berkembang menjadi
kesadaran etis yang menekankan kejujuran, tanggung
jawab, dan kepedulian sosial. Fadillah (2021) dalam Jurnal
Studi Keislaman UIN Datokarama Palu menyimpulkan
bahwa masyarakat Kaili tengah membangun spiritualitas
Islam yang berorientasi pada nilai-nilai kemanusiaan,
keadilan sosial, dan moderasi dalam beragama.Dengan
demikian, arah baru spiritualitas Islam di Tanah Kaili dapat
dirumuskan dalam tiga kecenderungan utama:

1. Spiritualitas reflektif dan sosial, yakni kesadaran
spiritual yang diwujudkan melalui aktivitas sosial,
kepedulian terhadap sesama, dan pelayanan
kemanusiaan.

2. Spiritualitas ekologis dan kosmologis, yang
menegaskan hubungan spiritual manusia dengan alam
sebagai bagian dari pengabdian kepada Allah.

3. Spiritualitas inklusif dan moderat, yang
mengharmonikan nilai-nilai Islam dengan kearifan
lokal Kaili serta membuka ruang dialog lintas agama
dan budaya.

Ketiga arah ini menunjukkan bahwa spiritualitas Islam
di Tanah Kaili bukanlah entitas statis, melainkan dapat
dilihat sebagai fenomena dinamis yang terus tumbuh dan
berkembang seraya menyesuaikan diri dengan tantangan
zaman modern dan digital tanpa kehilangan akar tradisinya.
Arah baru ini menjadi bukti bahwa Islam lokal di Sulawesi
Tengah dalam perjalanannya tidak hanya sekadar bertahan



112

dalam adat, tetapi berkembang menjadi kekuatan moral dan
peradaban yang membentuk identitas religius masyarakat
modern Kaili.Seluruh aspek kehidupan masyarakat Kaili
hari ini tercermin dalam perpaduan nilai-nilai sakral ajaran
islam dan nilai adat warisan masala lampau.Perpaduan
sudah membentuk suatu komunitas muslim lokal dengan
menampilkan wajah Islam kultural.



113

BAB VIII
PENUTUP

A. Kesimpulan Umum dari Hasil Refleksi Nilai, Tradisi,
dan Spiritualitas Islam Lokal

Berdasarkan hasil kajian dan refleksi terhadap
dinamika nilai, tradisi, dan spiritualitas Islam lokal di
Tanah Kaili, dapat disimpulkan bahwa Islam di wilayah ini
tumbuh melalui proses dialogis antara ajaran normatif dan
kearifan lokal yang telah mengakar dalam kehidupan
masyarakat. Integrasi tersebut melahirkan corak keislaman
yang moderat, terbuka, dan berorientasi kemanusiaan.
Dalam konteks ini, nilai-nilai Islam tidak hanya dipahami
sebagai doktrin teologis, tetapi juga menjadi sumber etika
sosial yang mengatur hubungan manusia dengan Allah,
sesama, dan alam.Menurut data penelitian Abd. Wabhid
(2020) dan Rahim (2021), Islamisasi di Tanah Kaili
berlangsung secara damai dan kultural, di mana para ulama
dan tokoh adat berperan sebagai mediator spiritual yang
mengharmonikan ajaran Islam dengan sistem nilai lokal
seperti  nosarara  nosabatutu  (persaudaraan  dan
kebersamaan) dan pombalango (musyawarah untuk
mufakat). Hal ini membuktikan bahwa keberhasilan
dakwah Islam di Tanah Kaili bukan semata karena
kekuatan dogma, tetapi karena kemampuan Islam untuk
beradaptasi dan menjiwai kebudayaan setempat.

Refleksi terhadap tradisi keagamaan masyarakat Kaili
menunjukkan bahwa ritual-ritual Islam, seperti doa
bersama, tahlilan, zikir kolektif, dan peringatan hari besar
Islam, bukan sekadar bentuk ibadah formal, melainkan
sarana pembentukan karakter dan solidaritas sosial. Nata



114

(2018) menjelaskan bahwa praktik keagamaan yang
dijalankan secara kolektif berfungsi sebagai pendidikan
moral komunal yang menanamkan nilai disiplin, empati,
dan tanggung jawab sosial. Dengan demikian, tradisi
religius lokal menjadi media internalisasi nilai Islam yang
efektif dan kontekstual.Dari sisi spiritualitas, hasil
penelitian Sahrul & Baharuddin (2022) dan Nuraini (2023)
menunjukkan adanya pergeseran arah baru spiritualitas
Islam di Tanah Kaili menuju spiritualitas reflektif, sosial,
dan ekologis. Masyarakat mulai menafsirkan ulang ibadah
dan zikir bukan hanya sebagai kewajiban pribadi, tetapi
sebagai bentuk kepedulian sosial dan tanggung jawab
terhadap alam. Hal ini menandai transisi dari spiritualitas
ritualistik menuju spiritualitas substantif yang memadukan
iman, amal, dan kesadaran kemanusiaan.

Kesimpulan ini juga memperkuat pandangan Al-
Ghazali dalam /lhya’ Ulum al-Din bahwa Kkesalehan
individu sejati adalah kesalehan yang memberi manfaat
bagi orang lain. Dalam konteks masyarakat Kaili, nilai
spiritual Islam menjadi energi moral untuk membangun
keharmonisan sosial, mendorong kerja sama lintas agama
dan budaya, serta memperkuat ketahanan sosial di tengah
perubahan modernitas.Secara umum, refleksi atas nilai,
tradisi, dan spiritualitas Islam lokal di Tanah Kaili
menunjukkan tiga temuan utama:

1. Integrasi nilai Islam dan adat lokal telah
melahirkan bentuk Islam yang ramah budaya
(culture-friendly Islam) dan menjadi fondasi etika
sosial masyarakat.

2. Tradisi religius lokal berperan sebagai mekanisme
sosial dalam menanamkan nilai moral, solidaritas,
dan spiritualitas yang membentuk karakter
masyarakat beriman dan beradab.



115

3. Arah baru spiritualitas Islam di Tanah Kaili
mengarah pada bentuk yang lebih moderat, reflektif,
dan berorientasi pada kemanusiaan universal serta
tanggung jawab ekologis.

Dengan demikian, Islam di Tanah Kaili bukan hanya
warisan keagamaan, tetapi juga sumber transformasi sosial
dan peradaban. Nilai-nilai Islam yang berakar pada budaya
lokal terbukti mampu menjaga kohesi sosial, memperkuat
etika publik, dan membangun harmoni antara agama, adat,
dan kemajuan modern. Sejalan dengan pandangan Nasr
(2002) dan Asad (2018), spiritualitas Islam yang berpijak
pada nilai-nilai kemanusiaan dan keseimbangan kosmik
menjadi fondasi bagi terbentuknya peradaban yang
berkeadaban (civilized society).Oleh karena itu, arah ke
depan yang perlu ditempuh adalah memperkuat dialog
antara ajaran Islam dan kearifan lokal secara terus-menerus,
menghidupkan tradisi religius sebagai sarana pendidikan
moral, serta mengembangkan spiritualitas Islam yang
responsif terhadap tantangan zaman. Dengan langkah
tersebut, masyarakat Kaili dapat terus mempertahankan
identitas religiusnya sembari menjadi bagian dari
peradaban Islam Nusantara yang damai, inklusif, dan
berdaya spiritual tinggi.

B. Implikasi Rekonstruksi Nilai bagi Pendidikan, Dakwah,
dan Kebudayaan

Rekonstruksi nilai-nilai Islam lokal di Tanah Kaili
memiliki implikasi strategis bagi tiga ranah utama
pembangunan sosial-keagamaan: pendidikan, dakwah,
dan kebudayaan. Ketiganya merupakan ruang praksis di
mana nilai-nilai ~ spiritual dan tradisional dapat
diinternalisasi secara dinamis, membentuk identitas
keislaman yang moderat, berakar pada budaya lokal,
namun tetap terbuka terhadap modernitas.



116
1. Implikasi bagi Pendidikan Islam

Dalam bidang pendidikan, rekonstruksi nilai
menuntut pendekatan baru yang menekankan integrasi
antara pengetahuan agama, kearifan lokal, dan nilai
kemanusiaan universal. Marzuki (2017) dalam Jurnal
Pendidikan Karakter menjelaskan bahwa pendidikan
karakter Islam yang efektif tidak hanya ditanamkan melalui
pengajaran kognitif, tetapi melalui habituasi nilai yang
berakar pada tradisi masyarakat. Dalam konteks
masyarakat Kaili, tradisi religius seperti doa bersama,
salamatan, dan gotong royong dapat dijadikan media
pembelajaran karakter berbasis budaya.Penelitian Sahrul &
Baharuddin (2022) menunjukkan bahwa madrasah dan
pesantren di Sulawesi Tengah mulai mengintegrasikan
kearifan lokal dalam kurikulum pendidikan Islam, seperti
penanaman nilai nosarara nosabatutu (persaudaraan dan
kebersamaan) sebagai wujud implementasi dari konsep
ukhuwah Islamiyah. Dengan demikian, pendidikan Islam di
daerah ini tidak hanya mencetak insan berilmu, tetapi juga
berakhlak dan beridentitas budaya.

Selain itu, rekonstruksi nilai dalam pendidikan
mendorong munculnya paradigma Islam humanis dan
ekologis. Peserta didik diarahkan untuk memahami ajaran
agama sebagai sistem nilai yang menuntun etika sosial,
pelestarian alam, dan tanggung jawab kemanusiaan. Hal ini
sejalan dengan gagasan Nata (2018) bahwa pembelajaran
Islam kontemporer harus mampu menumbuhkan kesadaran
spiritual yang kontekstual terhadap realitas sosial dan
ekologis masyarakat.

2. Implikasi bagi Dakwah dan Kehidupan Keagamaan

Dalam bidang dakwah, rekonstruksi nilai menggeser
pendekatan dakwah dari model normatif-doktrinal menuju



117

model kultural-partisipatif. Azra (2019) menjelaskan
bahwa dakwah yang efektif di masyarakat majemuk harus
memperhatikan konteks sosial dan budaya lokal agar pesan
Islam dapat diterima secara damai dan bermakna. Di Tanah
Kaili, hal ini tercermin dalam praktik dakwah para ulama
lokal yang memadukan ajaran Islam dengan nilai adat,
seperti pombalango (musyawarah) dan moponika (syukur
panen), tanpa menyalahi prinsip tauhid.Temuan Rahim
(2021) menunjukkan bahwa dakwah berbasis nilai lokal
mampu menumbuhkan spiritualitas sosial dan memperkuat
solidaritas antarwarga. Misalnya, kegiatan doa bersama
untuk keselamatan daerah dan zikir pascabencana di Palu
dan Sigi bukan hanya ritual keagamaan, tetapi juga bentuk
dakwah sosial yang membangun ketenangan dan empati
kolektif. Dengan demikian, dakwah berbasis nilai lokal
berperan sebagai jembatan antara Islam normatif dan Islam
kultural yang  mengedepankan  kedamaian  dan
kemanusiaan.

Lebih jauh, dakwah yang berakar pada nilai dan
spiritualitas lokal ~memiliki potensi besar dalam
memperkuat Islam moderat (wasathiyah). Haq (2020)
menegaskan bahwa internalisasi nilai-nilai moderasi seperti
toleransi, keadilan, dan kasih saying dapat tumbuh subur
dalam masyarakat yang menghargai tradisi religius dan
budaya lokalnya. Dengan cara ini, Tanah Kaili dapat
menjadi model penerapan Islam moderat Nusantara yang
adaptif dan damai.

3. Implikasi bagi Kebudayaan dan Identitas Sosial

Rekonstruksi nilai juga memiliki dampak mendalam
terhadap kebudayaan. Dalam konteks masyarakat Kaili,
rekonstruksi nilai Islam lokal memperkuat identitas kultural
sebagai masyarakat religius yang terbuka terhadap
perubahan. Latief (2022) dalam Jurnal Budaya dan



118

Keislaman Lokal mencatat bahwa revitalisasi nilai-nilai
Islam dalam adat seperti nosarara nosabatutu dan
pombalango menjadi simbol harmoni antara agama dan
budaya. Hal ini menunjukkan bahwa budaya lokal bukanlah
penghalang dakwah, melainkan wahana penyaluran nilai-
nilai Islam.Dari perspektif antropologi agama, Woodward
(2011) menilai bahwa Islam lokal yang berkarakter budaya
(cultural Islam) memainkan peran penting dalam menjaga
kohesi sosial. Rekonstruksi nilai-nilai Islam di Tanah Kaili
berimplikasi pada munculnya spiritualitas budaya, yaitu
bentuk keberagamaan yang menekankan keseimbangan
antara dimensi ritual, sosial, dan ekologis. Hal ini tampak
dalam kesadaran masyarakat terhadap pentingnya menjaga
harmoni antara manusia, alam, dan Tuhan—sebuah
gagasan yang sejalan dengan konsep tawazun dalam Islam.
Lebih dari itu, rekonstruksi nilai dalam kebudayaan dapat
menjadi dasar bagi transformasi sosial. Nilai-nilai Islam
yang telah diadaptasi ke dalam tradisi lokal mampu
membangun etos kerja, solidaritas sosial, dan ketahanan
moral di tengah perubahan modernitas. Dengan demikian,
kebudayaan tidak sekadar dipertahankan sebagai warisan,
tetapi dimaknai ulang sebagai sumber inspirasi spiritual dan
moral masyarakat modern.

Dari uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa
rekonstruksi nilai Islam lokal di Tanah Kaili berimplikasi
positif terhadap:

1. Pendidikan Islam, melalui integrasi nilai spiritual
dan budaya lokal dalam pembentukan karakter
peserta didik.

2. Dakwah Islam, melalui pendekatan kultural yang
menekankan nilai kemanusiaan, kedamaian, dan
moderasi.

3. Kebudayaan lokal, melalui revitalisasi tradisi
religius sebagai media pelestarian identitas dan
harmoni sosial.



119

Secara akademik, hal ini memperkuat pandangan Nasr
(2002) dan Asad (2018) bahwa spiritualitas Islam yang
berakar pada nilai lokal memiliki daya transformasi moral
yang besar dalam membentuk peradaban Islam yang
inklusif, ekologis, dan berkeadaban. Dengan demikian,
rekonstruksi nilai Islam di Tanah Kaili menjadi model
praksis bagi pengembangan Islam moderat Nusantara yang
mampu berdialog dengan budaya tanpa kehilangan
kemurnian spiritualitasnya.

C. Harapan Penulis terhadap Kesinambungan Kajian Islam
dan Budaya Lokal

Kajian tentang Islam dan budaya lokal memiliki
signifikansi penting dalam memahami wajah keberagamaan
masyarakat Indonesia yang plural, dinamis, dan
kontekstual. Islam di Indonesia, termasuk di Tanah Kaili,
bukan hadir dalam ruang kosong, melainkan tumbuh
melalui dialog panjang antara ajaran wahyu dan tradisi
lokal. Karena itu, kesinambungan kajian Islam dan budaya
lokal menjadi kebutuhan akademik sekaligus tanggung
jawab moral untuk menjaga warisan intelektual dan
spiritual bangsa.Penulis memandang bahwa
kesinambungan kajian ini harus diarahkan pada penguatan
paradigma integratif antara Islam normatif dan Islam
kultural. Sebagaimana dikemukakan oleh Azyumardi Azra
(2019), Islam Nusantara berkembang melalui jalur kultural
yang memadukan ajaran universal Islam dengan nilai-nilai
lokal yang berakar pada kearifan masyarakat. Dalam
konteks masyarakat Kaili, bentuk integrasi ini tampak pada
upaya mempertahankan nilai nosarara nosabatutu
(persaudaraan dan kebersamaan) sebagai manifestasi
ukhuwah Islamiyah dan etika sosial keagamaan. Maka,
penelitian dan kajian mendalam perlu terus dikembangkan



120

untuk  memahami  bagaimana nilai-nilai  tersebut
bertransformasi dalam konteks modernitas.

Dari perspektif akademik, kesinambungan kajian
Islam dan budaya lokal juga penting untuk memperkaya
epistemologi keilmuan Islam di Indonesia. Nata (2018)
menegaskan bahwa integrasi ilmu agama dan budaya dapat
melahirkan paradigma pendidikan Islam yang kontekstual
dan humanistik. Oleh karena itu, penulis berharap lembaga
pendidikan tinggi Islam, seperti UIN, IAIN, dan STAI,
terus mendorong riset interdisipliner yang menggabungkan
studi keislaman dengan antropologi, sosiologi, dan kajian
budaya. Langkah ini akan memperluas horizon pemahaman
Islam tidak hanya sebagai sistem teologis, tetapi juga
sebagai praktik sosial dan peradaban yang hidup di tengah
masyarakat.Secara praktis, kesinambungan kajian Islam
dan budaya lokal juga diharapkan mampu memperkuat
moderasi beragama (wasathiyah Islam). Penelitian
Rahman & Baharuddin (2022) menunjukkan bahwa
pemahaman Islam berbasis budaya lokal, seperti yang
berkembang di masyarakat Kaili, cenderung menghasilkan
pola keberagamaan yang damai, adaptif, dan toleran
terhadap perbedaan. Dengan memperdalam kajian ini,
generasi muda Muslim diharapkan dapat memahami agama
secara inklusif dan kontekstual, sehingga terhindar dari
paham ekstrem dan konflik identitas keagamaan.

Lebih jauh, kesinambungan kajian ini juga memiliki
implikasi terhadap pengembangan kebijakan sosial-
keagamaan di tingkat daerah. Latief (2022) menegaskan
bahwa kebijakan pemerintah daerah dalam bidang
keagamaan perlu didasarkan pada pemahaman mendalam
ternadap karakter budaya lokal. Dalam hal ini, hasil-hasil
kajian Islam dan budaya lokal dapat dijadikan landasan
dalam merancang program pemberdayaan masyarakat,
pelestarian tradisi religius, dan penguatan spiritualitas



121

komunitas berbasis nilai-nilai Islam yang moderat dan
berakar pada adat setempat.

Penulis juga menaruh harapan agar kajian ini terus
dikembangkan melalui pendekatan partisipatif dan
kolaboratif. Kolaborasi antara akademisi, tokoh agama,
dan masyarakat adat sangat penting agar penelitian tidak
berhenti pada tataran teoritis, tetapi mampu melahirkan
model praksis pembangunan sosial berbasis nilai spiritual
dan budaya. Dengan melibatkan masyarakat Kaili sebagai
subjek aktif, bukan sekadar objek penelitian, maka nilai-
nilai Islam lokal akan terus hidup dan berkembang sesuai
dengan dinamika zaman.

Akhirnya, penulis berharap bahwa kesinambungan
kajian Islam dan budaya lokal dapat menjadi fondasi
intelektual dan moral bagi peradaban Indonesia yang
berkeadaban. Sejalan dengan pemikiran Seyyed Hossein
Nasr (2002), Islam yang berpijak pada spiritualitas dan
kebijaksanaan  lokal akan mampu  menghadirkan
keseimbangan antara akal dan hati, antara kemajuan
material dan kedalaman makna hidup. Dalam konteks
Tanah Kaili, hal ini berarti menjaga agar Islam tidak
tercerabut dari akar budayanya, sekaligus membuka diri
terhadap modernitas yang beretika.

Kesinambungan kajian Islam dan budaya lokal

diharapkan:

1. Memperkuat integrasi ilmu dan budaya, sehingga
studi Islam menjadi lebih kontekstual dan humanis.

2. Mendorong moderasi beragama, melalui
pemahaman Islam yang ramah budaya dan inklusif.

3. Menjadi dasar kebijakan sosial-keagamaan, yang
relevan dengan karakter dan kebutuhan masyarakat
lokal.



122

4. Membangun peradaban Islam berkeadaban, yang
menyeimbangkan dimensi spiritual, sosial, dan
ekologis.

Dengan demikian, harapan penulis adalah agar Tanah
Kaili menjadi salah satu pusat pengembangan Islam
moderat berbasis budaya lokal di Sulawesi Tengah—
sebuah model integratif di mana nilai-nilai Islam dan adat
tidak berhadap-hadapan, tetapi saling memperkaya dalam
membangun harmoni sosial dan spiritualitas masyarakat
modern.

D. Kosakata Lokal Bernuansa Religius

Bahasa merupakan salah satu media penting dalam
mengekspresikan nilai-nilai keagamaan dan budaya. Dalam
masyarakat Kaili, banyak kosakata lokal yang memiliki
makna religius dan spiritual, mencerminkan proses
Islamisasi yang berjalan melalui jalur budaya. Kosakata-
kosakata ini tidak hanya berfungsi sebagai alat komunikasi,
tetapi juga sebagai sarana pewarisan nilai moral, etika
sosial, dan ajaran Islam yang telah berakulturasi dengan
kearifan lokal.

1. Bahasa sebagai Penanda Spiritualitas Lokal

Menurut teori antropologi linguistik (Duranti, 1997),
bahasa berperan sebagai cermin dari sistem kepercayaan
dan pandangan hidup masyarakat. Dalam konteks Kaili,
banyak kata dan ungkapan yang berakar dari pengalaman
spiritual masyarakat setempat, namun Kkini mengalami
islamisasi makna seiring dengan perkembangan dakwah.
Misalnya, kata “Podoa, Nolabe” yang bermakna “doa atau
permohonan kepada yang Maha Kuasa,” dulunya berkaitan
dengan keyakinan tradisional kepada roh leluhur, tetapi Kini
digunakan untuk menunjuk doa kepada Allah Swt. Ini



123

menunjukkan terjadinya pergeseran makna religius dari
lokal menuju tauhid.

2. Kosakata yang Mencerminkan Nilai Iman dan
Takwa

Sejumlah istilah dalam bahasa Kaili telah mengalami
penyerapaan dengan konsep Islam. Kata “Ngata” yang
berarti kampung atau komunitas sosial, dalam praktik
religius juga bermakna “umat” yang hidup dalam ikatan
moral dan spiritual bersama. Istilah ini kerap muncul dalam
ungkapan adat seperti “Ngata nosarara nosabatutu”
(kampung yang bersaudara dan bersatu), yang mengandung
nilai ukhuwah Islamiyah (persaudaraan seiman) dan
tanggung jawab sosial sebagaimana dianjurkan dalam Al-
Qur’an (QS. Al-Hujurat: 10).

Begitu pula dengan istilah “Ledo” (suci atau bersih),
yang sering digunakan dalam konteks ibadah dan
kebersihan diri. Dalam tradisi keagamaan masyarakat Kaili,
ledo tidak hanya bermakna kebersihan fisik, tetapi juga
kesucian hati dan moral, sejalan dengan prinsip tazkiyatun
nafs (penyucian jiwa) dalam Islam. Dengan demikian,
istilah lokal ini memuat nilai spiritual Islam dalam konteks
budaya lokal.

3. Ungkapan Religius dalam Ritual dan Adat

Kosakata religius lokal juga muncul dalam berbagai
bentuk ungkapan adat yang berorientasi religius. Misalnya,
ucapan “Ntodea mombine ntodea moane” (doa
perempuan dan laki-laki), sering digunakan dalam upacara
adat sebagai bentuk permohonan keselamatan kepada
Allah. Selain itu, istilah “Mombine mpalapi” (perempuan
yang menyiapkan doa dan sajian simbolik) kini dimaknai
sebagai bagian dari tradisi barzanji atau maulid nabi, yang



124

menunjukkan proses islamisasi adat melalui simbol bahasa
dan peran sosial.

Dalam konteks ritual kematian, dikenal istilah
“Nusala” yang berarti “mengantar” atau “mengantarkan
arwah,” kini mengalami pergeseran makna menjadi
kegiatan tahlilan atau doa bersama untuk almarhum.
Transformasi  semantik ini  menunjukkan adanya
penyesuaian nilai Islam dalam tradisi lokal tanpa
meniadakan struktur budaya yang sudah mapan.

4. Bahasa sebagai Medium Dakwah dan Pendidikan

Menurut penelitian Abd. Rahim (2021), kosakata
religius lokal berperan penting dalam penyebaran dakwah
Islam di Sulawesi Tengah. Para ulama dan mubalig
generasi awal, seperti Syekh Abdul Wahid bin Syarif
Sulaiman di Wolio dan jaringan dakwahnya di wilayah
Kaili, menggunakan bahasa lokal sebagai media dakwah
agar ajaran Islam lebih mudah diterima. Strategi linguistik
ini  memperkuat pesan Islam sebagai agama Yyang
menyesuaikan diri dengan budaya tanpa kehilangan
substansi ajarannya.

Oleh sebab itu, penggunaan kosakata religius lokal
dalam pendidikan agama, khutbah, dan pengajian menjadi
bentuk inkulturasi dakwah Islam. Bahasa yang familiar di
telinga masyarakat menumbuhkan kedekatan emosional
dan spiritual, sebagaimana ditegaskan oleh Geertz (1960)
bahwa agama yang berhasil berakar dalam masyarakat
adalah agama yang mampu berbicara dalam bahasa budaya
setempat.

5. Fungsi Sosial dan Spiritual Kosakata Religius

Secara sosiolinguistik, kosakata religius lokal
berfungsi sebagai penanda identitas kolektif masyarakat



125

Muslim Kaili. Kata-kata seperti “sura” (amanah atau
kesucian), “tuloli” (kembali kepada Tuhan), dan
“maradika” (kemerdekaan atau kehormatan) bukan hanya
sekadar leksikon budaya, tetapi mengandung makna
teologis dan etis. Penggunaan istilah-istilah tersebut dalam
percakapan sehari-hari menginternalisasikan nilai-nilai
Islam seperti keikhlasan, ketulusan, dan tanggung jawab
moral terhadap Allah dan sesama.

6. Kosakata sebagai Jejak Islamisasi Budaya

Penelitian etnolinguistik Dako (2018) menunjukkan
bahwa banyak istilah religius Kaili yang kini diserap dari
bahasa Arab melalui jalur dakwah dan pendidikan
pesantren. Misalnya, kata “sala” (salat), “doa”, “iman”,
dan “kasale” (masjid) menunjukkan proses adaptasi
linguistik sekaligus spiritual. Adaptasi ini memperlihatkan
betapa kuatnya hubungan antara transformasi bahasa dan
perubahan nilai dalam proses Islamisasi Tanah Kaili.

Kosakata lokal bernuansa religius di masyarakat Kaili
berfungsi sebagai:

1. Medium internalisasi nilai-nilai Islam melalui bahasa
sehari-hari.

2. Jembatan kultural antara ajaran Islam dan tradisi
lokal.

3. Identitas religius masyarakat yang memperlihatkan
integrasi antara iman, adat, dan etika sosial.

4. Sarana dakwah dan pendidikan Islam yang efektif
karena berpijak pada bahasa dan simbol budaya
masyarakat setempat.

Dengan demikian, bahasa lokal bukan sekadar alat
komunikasi, melainkan wadah spiritualitas dan cermin
proses akulturasi Islam dengan budaya Kaili. Kosakata
bernuansa religius ini menjadi bukti konkret bahwa Islam



126

di Tanah Kaili bukanlah agama yang datang memutus
tradisi, melainkan agama yang hadir untuk memperhalus,
memperkaya, dan memuliakan budaya lokal dalam bingkai

tauhid.

F. Glosarium Kosa Kata Adat Kaili

Kosa kata adat | Artinya dalam bahasa Indonesia

Sintuvu persatuan, kebersamaan, hidup rukun

Nosarara hidup bersaudara dan saling menyatu

Nosabatutu

Ngata kampung, wilayah adat

Ledo upacara adat, prosesi tradisional

Tovea Tovua hormat kepada orang tua dan pemimpin

Mombo doa atau permohonan keselamatan

Pombetua petuah, nasihat leluhur

Tanda simbol atau lambang adat

Karia upacara adat dalam siklus kehidupan

Balia tradisi penyembuhan dan spiritual adat

Ngataku ucapan atau sabda bermakna spiritual

Voa jiwa, roh, batin manusia

Tadulako pemimpin adat atau penjaga wilayah

Mboto ketenangan batin, kedamaian hati

Bongo tempat suci atau ruang kontemplasi

Mombine perempuan yang dihormati karena
kebajikan

Ngata Rala tanah kelahiran, kampung asal

Tampung jamuan makan, pemberian kepada tamu

Vunja gotong royong, kerja bersama

Balia Na Mboto | penyembuhan dengan doa dan dzikir

Pekasi tolong-menolong dalam hajatan atau
musibah

Lalondo nyanyian adat atau tembang tradisional

Pogau ucapan sakral atau doa adat




127

Pue sebutan untuk Tuhan atau Yang Maha
Kuasa

Mombangu penghormatan terhadap alam

Vurake pemberian simbolik untuk tamu
kehormatan

Nggeni suci, bersih, murni

G.Daftar Pustakan

Abdullah, 1. (2006). Konstruksi dan Reproduksi
Kebudayaan. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Abdullah, M. A. (2018). Islam dan Kearifan Lokal di
Nusantara. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Abdurrahman, M. (2012). Islam dan Budaya Lokal.
Bandung: Mizan.

Abu-Nimer, M. (2010). Peace-Building and Nonviolence in
Islam: Theory and Practice. Gainesville: University Press
of Florida.

Amin, S. M. (2015). Islam dan Pranata Sosial: Perspektif
Sejarah dan Sosiologi. Jakarta: Rajawali Pers.

Anwar, K. (2019). Islam Moderat dan Tantangan
Radikalisme di Indonesia. Jakarta: Kencana.

As’ad, M. (2017). Islam Nusantara: Dari Tradisi ke Relasi
Kuasa. Yogyakarta: Pustaka Ifada.

Azra, A. (1994). Jaringan Ulama Timur Tengah dan
Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII. Bandung:
Mizan.



128

Azra, A. (2019). Islam Nusantara dan Tantangan
Modernitas. Jakarta: Prenadamedia Group.

Badaruddin, M. (2021). Kearifan Lokal dan Ketahanan
Sosial Komunitas Muslim di Indonesia Timur. Makassar:
Alauddin Press.

Bakhtiar, A. (2020). Filsafat Islam: Kajian Tematik dan
Historis. Jakarta: RajaGrafindo Persada.

Basri, M. (2015). Islam dan Transformasi Sosial di
Sulawesi Tengah. Palu: IAIN Datokarama Press.

Dhofier, Z. (1982). Tradisi Pesantren: Studi tentang
Pandangan Hidup Kyai. Jakarta: LP3ES.

Fahmi, 1. (2021). Islam Moderat di Tengah Pluralitas
Budaya Lokal. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Faruqi, I. R. al-. (1982). Islamization of Knowledge:
General Principles and Workplan. Herndon, VA: IIT.

Geertz, C. (1960). The Religion of Java. New York: Free
Press.

Hefner, R. W. (2011). Civil Islam: Muslims and
Democratization in Indonesia. Princeton: Princeton
University Press.

Hidayat, K. (2013). Agama Punya Seribu Nyawa:
Spiritualitas dalam Tradisi Lokal. Jakarta: Paramadina.

Hodgson, M. G. S. (1974). The Venture of Islam:
Conscience and History in a World Civilization. Chicago:
University of Chicago Press.



129

Ikhwan, M. (2020). Islam dan Kebudayaan Nusantara:
Rekonstruksi Sejarah dan Nilai Lokal. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Igbal, M. (2003). Rekonstruksi Pemikiran Agama dalam
Islam. Yogyakarta: Jalasutra.

Kaelan. (2012). Metode Penelitian Kualitatif Bidang
Filsafat. Yogyakarta: Paradigma.

Koentjaraningrat. (1990). Kebudayaan, Mentalitas, dan
Pembangunan. Jakarta: Gramedia.

Latif, Y. (2018). Negara Paripurna: Historisitas,
Rasionalitas, dan Aktualitas Pancasila. Jakarta: Gramedia.

Mahfud, C. (2019). Islam dan Multikulturalisme di
Indonesia. Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga Press.

Malik, A. (2022). Rekonstruksi Islam Moderat dan Tradisi
Kearifan Lokal di Indonesia Timur. Palu: UIN Datokarama
Press.

Mudzhar, M. A. (2015). Pendekatan Studi Islam dalam
Teori dan Praktek. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Nasr, S. H. (1987). Traditional Islam in the Modern World.
London: Kegan Paul International.

Nasr, S. H. (2007). Islamic Spirituality: Foundations. New
York: Routledge.

Nurhayati, N. (2020). Islam dan Budaya Lokal: Studi pada
Masyarakat Sulawesi Tengah. Makassar: Alauddin
University Press.

Rahardjo, M. D. (1999). Paradigma Islam: Interpretasi
untuk Aksi. Jakarta: Paramadina.



130

Ricklefs, M. C. (2012). Islamisation and Its Opponents in
Java: A Political, Social, Cultural, and Religious History,
c. 1930 to Present. Singapore: NUS Press.

Shihab, M. Q. (2013). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir
Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat. Bandung: Mizan.

Siradj, S. A. (2019). Islam Rahmatan lil ‘Alamin: Pilar
Moderasi dan Kearifan Lokal. Jakarta: LKIiS.

Sukamto. (2016). Dinamika Islam di Sulawesi: Sejarah,
Tradisi, dan Modernitas. Makassar: Alauddin Press.

Syam, N. (2005). Islam Pesisir: Studi tentang Islam di
Madura, Sulawesi, dan Lombok. Yogyakarta: LKiS.

Tarmizi, A. (2020). Rekonstruksi Nilai Islam dalam
Konteks Budaya Lokal. Palu: Datokarama Press.

Trimingham, J. S. (1971). The Sufi Orders in Islam.
Oxford: Oxford University Press.

Woodward, M. R. (2011). Java, Indonesia and Islam. New
York: Springer.

Zarkasyi, H. F. (2019). Moderasi Islam: Konsep dan
Implementasi di Indonesia. Ponorogo: ISID Press.

1.Snopsis Buku

Buku Arah Baru Islam di Tanah Kaili: Rekonstruksi
Nilai, Tradisi, dan Spiritualitas menghadirkan refleksi
mendalam tentang perjalanan Islam di Tanah Kaili,
Sulawesi Tengah, yang tumbuh dalam harmoni antara
ajaran agama dan kearifan lokal. Melalui pendekatan
historis, antropologis, dan teologis, buku ini menelusuri



131

bagaimana Islam berakulturasi dengan nilai-nilai budaya
masyarakat Kaili tanpa kehilangan esensi spiritual dan
moralnya.

Penulis mengungkap bahwa Islam di Tanah Kaili
bukan sekadar sistem keyakinan, tetapi juga kekuatan sosial
dan spiritual yang membentuk tata nilai kehidupan
masyarakat. Tradisi adat seperti nosimpale, vaya, dan ritual
gotong royong ditafsirkan ulang dalam kerangka Islam
yang moderat dan berkeadaban. Kehadiran para ulama
lokal, lembaga keagamaan, serta transmisi nilai-nilai
keislaman melalui pendidikan, dakwah, dan adat istiadat
menjadi fondasi rekonstruksi moral masyarakat Kaili
modern.

Lebih jauh, buku ini menawarkan arah baru dalam
memahami Islam sebagai sumber etika dan spiritualitas
sosial. Islam diposisikan bukan hanya sebagai agama ritual,
tetapi juga sebagai kekuatan budaya yang menumbuhkan
perdamaian, solidaritas, dan keseimbangan antara manusia,
alam, dan Tuhan.

Dalam konteks global yang diwarnai oleh krisis
moral dan ekstremisme, buku ini menegaskan bahwa
spiritualitas Islam lokal memiliki potensi besar sebagai
model keberagamaan yang inklusif, toleran, dan berakar
kuat pada nilai-nilai kemanusiaan. Dengan gaya penulisan
reflektif dan berbasis riset, buku ini sangat relevan bagi
akademisi, pendidik, dai, dan siapa pun yang ingin
memahami wajah Islam yang damai dan berkeadaban di
Nusantara

2.Profil Penulis

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di
bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah,
UIN Datokarama Palu. la aktif mengajar mata kuliah



132

fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus
kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik
pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim.

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada
studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan
dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian
kualitatif. ~Minat akademiknya meliputi  fikih
pendidikan, fikih pembelajaran, pembentukan karakter
religius, serta integrasi kearifan lokal dalam pendidikan
Islam, khususnya di konteks madrasah dan masyarakat
Muslim Indonesia.

Selain  mengajar, penulis aktif melakukan
penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk
artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku
ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada
rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai
sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan
spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat
dalam penyusunan khutbah, modul keagamaan, dan
buku panduan ibadah yang digunakan di lingkungan
masyarakat. Melalui karya ini, penulis berharap dapat
mendorong lahirnya praktik pendidikan Islam yang
tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga berakar
kuat pada nilai-nilai syariat dan akhlak mulia.



