
1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 
 

 

HAK CIPTA/COPYRIGHT 

© 2023 Dr. Bahdar, M.H.I 

Email bahdar@uindatokarama ac.id 

HP.081.341.207.628 

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang. 

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh 

atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik 

cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari 

penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan 

pendidikan dengan menyebut sumbernya. 

 

Penerbit: 

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat  

Alamat:  Jl. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah 

Cetakan Pertama: Februari 2023 

ISBN: Nomor belum ada 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

 

KATA PENGANTAR 

Puji syukur ke hadirat Allah Swt. atas segala rahmat 

dan karunia-Nya, sehingga buku Islam Bersemi di 

Tanah Kaili: Nilai, Praktik, dan Pendidikan Keislaman 

dapat hadir di hadapan pembaca. Shalawat dan salam 

semoga senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad 

saw., sosok teladan yang mengajarkan Islam dengan 

hikmah, keteladanan, dan kelembutan. 

Buku ini berangkat dari keyakinan bahwa Islam bukan 

sekadar ajaran yang tertulis dalam kitab, tetapi nilai 

yang hidup dan tumbuh dalam keseharian umat. Di 

Tanah Kaili, Islam bersemi melalui adat, tradisi, relasi 

sosial, dan praktik pendidikan yang diwariskan dari 

generasi ke generasi. Nilai-nilai keislaman hadir dalam 

cara masyarakat bermusyawarah, menghormati guru 

dan orang tua, menjaga kebersamaan, serta merawat 

keseimbangan hidup dengan alam. 

Melalui buku ini, penulis mengajak pembaca untuk 

melihat pendidikan sebagai kunci utama keberlanjutan 

nilai Islam. Pendidikan tidak hanya berlangsung di 

ruang kelas, tetapi juga dalam kehidupan sosial 

masyarakat. Ketika Islam, adat, dan pendidikan 

dipahami sebagai satu kesatuan, maka pendidikan 

keislaman akan tumbuh secara alami, membumi, dan 

relevan dengan kehidupan nyata. 

Buku ini ditujukan bagi siapa saja yang peduli pada 

masa depan pendidikan dan kehidupan keislaman, baik 

pendidik, mahasiswa, tokoh masyarakat, maupun 



4 
 

pembaca umum. Dengan bahasa yang reflektif dan 

kontekstual, buku ini diharapkan dapat menjadi 

jembatan antara ajaran Islam dan realitas kehidupan 

lokal, khususnya di Tanah Kaili. 

Penulis menyadari bahwa buku ini masih memiliki 

keterbatasan. Oleh karena itu, masukan dan kritik dari 

para pembaca sangat diharapkan. Semoga buku ini 

dapat memberi manfaat, memperkaya cara pandang kita 

terhadap Islam lokal, dan menjadi bagian dari ikhtiar 

merawat Islam yang damai, beradab, dan berkelanjutan. 

 

Penulis 

 

 

Dr. Bahdar, M.H.I. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

 

DAFTAR ISI 

Halaman Judul………………………………..i 

Halaman Hak Cipta…………………………..ii 

Halaman Kata Pengantar……………………..iii 

Halaman Daftar Isi……………………………iv 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang……………………………… 1 

B. Islam sebagai agama nilai dan praktik sosial 3 

C. Tanah Kaili sebagai Ruang Kultural, Bukan 

Objek  

Sejarah………………………………….. 

5 

D. Posisi Buku dalam Kajian Pendidikan dan 

Fikih Sosial…………………………………. 

7 

E. Makna “Bersemi” dalam Perspektif 

Keislaman…………………………………… 

9 

F. Kerangka Teoretik dan Pendekatan Keilmuan 15 

BAB II 

NILAI-NILAI ISLAM DALAM KEHIDUPAN 

MASYARAKAT KAILI 

A. Tauhid sebagai Fondasi Etika Sosial……….. 23 

B. Nilai Ibadah dan Pembentukan Karakter…… 26 

C. Akhlak dan Etika Sosial Keislaman………… 30 

D. Nilai Keadilan dan Kemaslahatan…………... 34 

BAB III 

PRAKTIK KEISLAMAN DAN KEARIFAN LOKAL: 

PERSPEKTIF FIKIH SOSIAL 

A. Konsep ‘Urf dan Adat dalam Fikih Islam….. 39 

B. Integrasi Islam dan Adat Kaili……………… 43 

C. Praktik Ibadah dalam Konteks Sosial………. 46 

D. Fikih Sosial dan Harmoni Kehidupan………. 50 



6 
 

 

BAB IV. 

PENDIDIKAN KEISLAMAN DAN PROSES 

INTERNALISASI NILAI 

A. Pendidikan Islam sebagai Proses 

Berkelanjutan………………………………. 

54 

B. Peran Keluarga dalam Pendidikan Keislaman 57 

C. Masjid dan Tokoh Agama sebagai Agen  

 Pendidikan…………………………………. 

61 

D. Pendidikan Keislaman dan Moderasi 

Beragama…………………………………… 

64 

BAB V. 

ISLAM, MODERASI, DAN HARMONI SOSIAL 

MASYARAKAT KAILI 

A. Konsep Moderasi Beragama dalam Islam….. 69 

B. Praktik Moderasi dalam Kehidupan Sosial…. 74 

C. Peran Nilai Islam dalam Pencegahan Konflik 79 

D. Tantangan Kontemporer dan Respons  

Pendidikan Islam…………………………… 

85 

BAB VI. 

IMPLIKASI AKADEMIK DAN PRAKTIS BAGI 

PENDIDIKAN ISLAM 

A. Kontribusi Teoretis bagi Fikih Sosial dan  

Pendidikan Islam……………………………. 

89 

B. Implikasi Praktis bagi Guru dan Lembaga  

Pendidikan………………………………….. 

94 

C. Rekomendasi Pengembangan Pendidikan 

Keislaman…………………………………… 

99 

D. Arah Penelitian Lanjutan…………………… 104 

 

BAB VII. 

PENUTUP 

 



7 
 

A. Kesimpulan Umum…………………………. 110 

B. Daftar Pustakan……………………………... 117 

C. Lampiaran :  

1.Sanopsis Buklu………………………………….  121 

2.Profil Penulis…………………………………….  122 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A.Latar Belakang 

Islam hadir di Nusantara tidak melalui jalur kekerasan, 

melainkan melalui proses kultural yang dialogis, 

persuasif, dan berkelanjutan. Proses tersebut 

memungkinkan Islam tumbuh dan bersemi dalam 

harmoni dengan nilai-nilai lokal masyarakat setempat. 

Salah satu wilayah yang merepresentasikan dinamika 

tersebut adalah Tanah Kaili di Sulawesi Tengah. Di 

wilayah ini, Islam tidak hanya dipraktikkan sebagai 

sistem ibadah ritual, tetapi juga terinternalisasi dalam 

struktur sosial, adat istiadat, serta sistem pendidikan 

masyarakat Kaili. 

Sejarah masuk dan berkembangnya Islam di Tanah 

Kaili menunjukkan adanya proses akulturasi yang 

kreatif antara ajaran Islam dan kearifan lokal. Nilai-

nilai Islam diterjemahkan ke dalam simbol, norma, dan 

praktik sosial yang khas Kaili, sehingga melahirkan 

corak keberislaman yang moderat, inklusif, dan berakar 

kuat dalam kehidupan masyarakat. Prinsip-prinsip 

seperti musyawarah, keadilan, kesantunan, dan 

penghormatan terhadap sesama menemukan ruang 

ekspresinya dalam adat dan tradisi lokal, tanpa 

kehilangan substansi ajaran Islam itu sendiri. 

Dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Kaili, Islam 

tidak dipisahkan dari realitas sosial dan budaya. Praktik 

keagamaan seperti pengajian, tradisi perayaan hari 

besar Islam, ritual siklus kehidupan, hingga sistem 

pendidikan keluarga dan komunitas mencerminkan 



9 
 

integrasi antara nilai agama dan nilai lokal. Hal ini 

menunjukkan bahwa Islam di Tanah Kaili bukan 

sekadar identitas formal, melainkan menjadi etos hidup 

yang membentuk cara berpikir, bersikap, dan bertindak 

masyarakatnya. 

Namun demikian, perkembangan sosial modern, 

globalisasi budaya, serta perubahan sistem pendidikan 

formal menghadirkan tantangan tersendiri bagi 

keberlanjutan nilai-nilai Islam yang berakar pada 

kearifan lokal. Di satu sisi, modernisasi membuka 

ruang kemajuan dan rasionalitas, tetapi di sisi lain 

berpotensi mengikis praktik-praktik keislaman lokal 

yang selama ini berfungsi sebagai perekat sosial dan 

media pendidikan nilai. Generasi muda Kaili, 

khususnya, menghadapi arus nilai global yang sering 

kali tidak selaras dengan tradisi dan etika lokal-

keislaman. 

Dalam konteks inilah, kajian mengenai Islam yang 

bersemi di Tanah Kaili menjadi penting dan relevan. 

Buku ini berupaya mendokumentasikan, menganalisis, 

dan merefleksikan nilai-nilai keislaman, praktik sosial-

keagamaan, serta model pendidikan Islam yang tumbuh 

dan berkembang dalam masyarakat Kaili. Dengan 

pendekatan historis, sosiokultural, dan edukatif, buku 

ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik 

sekaligus praktis dalam memperkuat pemahaman 

tentang Islam Nusantara, khususnya di wilayah 

Sulawesi Tengah. 

Lebih jauh, buku ini juga dimaksudkan sebagai upaya 

pelestarian khazanah lokal-keislaman yang memiliki 



10 
 

nilai strategis bagi pembangunan pendidikan Islam 

yang kontekstual dan berkelanjutan. Dengan menggali 

pengalaman keberislaman masyarakat Kaili, diharapkan 

lahir inspirasi bagi pengembangan pendidikan Islam 

yang tidak tercerabut dari akar budaya lokal, tetapi 

tetap responsif terhadap tantangan zaman. 

B. Islam sebagai agama nilai dan praktik sosial 

Islam pada hakikatnya tidak hanya dipahami sebagai 

sistem kepercayaan (aqīdah) dan ritual ibadah (ʿibādah 

mahdhah), tetapi juga sebagai agama nilai dan praktik 

sosial yang mengatur relasi manusia dengan Tuhan, 

sesama manusia, dan lingkungan sekitarnya. Ajaran 

Islam hadir membawa seperangkat nilai universal 

seperti keadilan, kemanusiaan, keseimbangan, 

kemaslahatan, dan kasih sayang, yang diwujudkan 

secara konkret dalam kehidupan sosial umatnya. 

Nilai-nilai Islam tersebut tidak berhenti pada tataran 

normatif-teologis, melainkan menuntut aktualisasi 

dalam realitas sosial. Al-Qur’an dan Sunnah 

menegaskan bahwa kesalehan seseorang tidak diukur 

semata-mata dari intensitas ibadah ritual, tetapi juga 

dari komitmen sosialnya terhadap keadilan, kejujuran, 

solidaritas, dan kepedulian terhadap sesama. Dengan 

demikian, Islam menempatkan dimensi sosial sebagai 

bagian integral dari keberagamaan, bukan sekadar 

pelengkap. 

Dalam perspektif ini, praktik sosial umat Islam 

merupakan cerminan dari internalisasi nilai-nilai 

keislaman. Prinsip ukhuwah, ta‘āwun (tolong-

menolong), musyawarah, dan amar ma‘ruf nahi munkar 



11 
 

terwujud dalam berbagai bentuk aktivitas sosial, adat 

istiadat, dan pranata kemasyarakatan. Islam tidak 

menafikan realitas budaya, tetapi justru memberikan 

kerangka nilai yang membimbing dan memuliakan 

budaya agar sejalan dengan prinsip tauhid dan 

kemaslahatan umat. 

Keterkaitan antara nilai dan praktik sosial ini 

menjadikan Islam bersifat dinamis dan kontekstual. 

Dalam berbagai masyarakat Muslim, termasuk di Tanah 

Kaili, nilai-nilai Islam diterjemahkan sesuai dengan 

konteks sosial dan budaya setempat tanpa kehilangan 

substansi ajarannya. Proses ini melahirkan corak 

keberislaman yang khas, di mana Islam tidak tampil 

sebagai kekuatan yang menghapus tradisi lokal, tetapi 

sebagai sumber etika yang menyucikan dan 

mengarahkannya. 

Islam sebagai agama nilai dan praktik sosial juga 

memiliki implikasi penting dalam bidang pendidikan. 

Pendidikan Islam tidak cukup hanya mentransmisikan 

pengetahuan keagamaan secara tekstual, tetapi harus 

mampu menanamkan nilai-nilai Islam yang hidup dan 

fungsional dalam masyarakat. Melalui pendidikan, 

nilai-nilai keislaman ditanamkan, dipraktikkan, dan 

diwariskan lintas generasi, sehingga membentuk 

karakter individu dan tatanan sosial yang berkeadaban. 

Dengan demikian, memahami Islam sebagai agama 

nilai dan praktik sosial merupakan kunci untuk 

membaca dinamika keberislaman masyarakat secara 

utuh. Perspektif ini membantu melihat bahwa 

keberagamaan yang autentik adalah keberagamaan 



12 
 

yang menghadirkan dampak positif bagi kehidupan 

sosial, memperkuat harmoni, serta meneguhkan peran 

Islam sebagai rahmat bagi seluruh alam. 

C. Tanah Kaili sebagai Ruang Kultural, Bukan Objek  

     Sejarah 

Tanah Kaili tidak dapat dipahami semata-mata sebagai 

ruang geografis atau entitas sejarah yang beku dalam 

catatan masa lalu. Ia adalah ruang kultural yang 

hidup, tempat nilai, keyakinan, tradisi, dan praktik 

sosial terus berinteraksi, bernegosiasi, dan membentuk 

identitas kolektif masyarakatnya. Dalam konteks ini, 

Tanah Kaili bukanlah objek pasif dari proses sejarah, 

melainkan subjek aktif yang turut menentukan arah dan 

bentuk perkembangan sosial-keagamaan, termasuk 

dalam penerimaan dan penghayatan ajaran Islam. 

Pendekatan yang melihat Tanah Kaili hanya sebagai 

“objek sejarah” cenderung menempatkan masyarakat 

Kaili sebagai penerima pasif dari pengaruh luar, baik 

politik, ekonomi, maupun agama. Perspektif semacam 

ini sering kali mengabaikan agensi lokal, kreativitas 

budaya, serta kapasitas masyarakat dalam menafsirkan 

dan menginternalisasi nilai-nilai baru sesuai dengan 

struktur sosial dan pandangan hidup mereka. Padahal, 

sejarah Islam di Tanah Kaili menunjukkan proses 

dialog kultural yang dinamis antara ajaran Islam dan 

kearifan lokal. 

Sebagai ruang kultural, Tanah Kaili menyediakan 

konteks sosial yang memungkinkan nilai-nilai Islam 

tumbuh secara organik. Islam tidak hadir dalam ruang 

hampa, tetapi memasuki lanskap budaya yang telah 



13 
 

memiliki sistem nilai, norma adat, dan etika sosial. 

Melalui proses seleksi, adaptasi, dan integrasi, 

masyarakat Kaili mengolah ajaran Islam menjadi 

bagian dari kehidupan sehari-hari, baik dalam praktik 

keagamaan, relasi sosial, maupun sistem pendidikan 

informal dan formal. 

Pemahaman Tanah Kaili sebagai ruang kultural juga 

menegaskan bahwa tradisi lokal bukanlah residu masa 

lalu yang harus ditinggalkan, melainkan sumber makna 

yang terus diperbarui. Dalam banyak praktik sosial-

keagamaan, nilai-nilai Islam dan adat setempat saling 

menguatkan, menciptakan pola keberislaman yang 

khas, moderat, dan berorientasi pada harmoni sosial. Di 

sinilah tampak bahwa Islam di Tanah Kaili berkembang 

melalui pendekatan etis dan kultural, bukan koersif dan 

struktural semata. 

Lebih jauh, perspektif ini memiliki implikasi penting 

bagi kajian pendidikan Islam. Menempatkan Tanah 

Kaili sebagai ruang kultural berarti mengakui bahwa 

proses pendidikan tidak berlangsung di ruang abstrak, 

melainkan dalam konteks sosial-budaya tertentu. 

Pendidikan Islam yang efektif adalah pendidikan yang 

mampu membaca, menghargai, dan mengintegrasikan 

realitas kultural masyarakat Kaili sebagai sumber 

belajar dan media internalisasi nilai. 

Dengan demikian, melihat Tanah Kaili sebagai ruang 

kultural, bukan sekadar objek sejarah, membuka cara 

pandang yang lebih utuh dan humanis dalam 

memahami dinamika Islam lokal. Perspektif ini 

menegaskan bahwa Islam yang bersemi di Tanah Kaili 



14 
 

adalah hasil interaksi kreatif antara wahyu dan budaya, 

antara nilai universal dan pengalaman lokal, yang terus 

hidup dan berkembang hingga hari ini. 

D. Posisi Buku dalam Kajian Pendidikan dan Fikih  

     Sosial 

Buku ini diposisikan sebagai kontribusi akademik dan 

reflektif dalam dua ranah kajian yang saling 

berkelindan, yakni pendidikan Islam dan fikih sosial. 

Kedua bidang ini sama-sama menempatkan Islam tidak 

hanya sebagai sistem normatif-tekstual, tetapi sebagai 

ajaran yang hidup, kontekstual, dan berorientasi pada 

kemaslahatan umat dalam ruang sosial tertentu. Dengan 

menjadikan Tanah Kaili sebagai lokasi kajian, buku ini 

berupaya menghadirkan perspektif lokal yang memiliki 

signifikansi teoretis dan praktis dalam diskursus 

keislaman kontemporer. 

Dalam kajian pendidikan Islam, buku ini memperluas 

pemahaman bahwa proses pendidikan tidak semata-

mata berlangsung di ruang kelas formal, tetapi juga 

dalam ruang sosial dan kultural masyarakat. Nilai-nilai 

keislaman diwariskan melalui praktik sosial, tradisi 

lokal, keteladanan tokoh agama, serta relasi 

antargenerasi. Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu 

dibaca sebagai proses kultural yang melibatkan 

masyarakat secara luas. Buku ini menegaskan 

pentingnya pendidikan Islam yang kontekstual, yakni 

pendidikan yang mampu mengintegrasikan ajaran Islam 

dengan realitas sosial-budaya setempat tanpa 

kehilangan orientasi normatifnya. 



15 
 

Sementara itu, dalam ranah fikih sosial, buku ini 

berpijak pada pandangan bahwa fikih tidak berhenti 

pada hukum formal individual, tetapi mencakup 

dimensi sosial, etis, dan kemasyarakatan. Fikih sosial 

memandang realitas sosial sebagai bagian dari medan 

ijtihad, di mana nilai-nilai dasar syariat seperti keadilan, 

kemaslahatan, dan perlindungan martabat manusia 

menjadi acuan utama dalam merespons dinamika 

masyarakat. Melalui kajian praktik keislaman di Tanah 

Kaili, buku ini menunjukkan bagaimana nilai-nilai fikih 

sosial bekerja dalam kehidupan nyata masyarakat, 

terutama dalam menjaga harmoni sosial dan 

keberlanjutan budaya lokal. 

Keunikan buku ini terletak pada upayanya 

menjembatani kajian pendidikan Islam dan fikih sosial 

dalam satu bingkai analisis. Pendidikan dipahami 

sebagai medium utama internalisasi nilai-nilai fikih 

sosial, sementara fikih sosial memberikan landasan 

normatif bagi arah dan tujuan pendidikan Islam. 

Dengan demikian, buku ini tidak hanya bersifat 

deskriptif, tetapi juga analitis dan normatif, 

menawarkan kerangka pemahaman yang integratif 

antara nilai, praktik, dan pendidikan keislaman. 

Dalam konteks kajian keislaman Indonesia, buku ini 

juga berkontribusi pada penguatan wacana Islam 

Nusantara dan moderasi beragama. Pengalaman 

keberislaman masyarakat Kaili menunjukkan bahwa 

Islam dapat tumbuh dan berkembang secara damai 

melalui pendekatan kultural dan edukatif. Hal ini 

menjadi relevan di tengah tantangan fragmentasi sosial, 



16 
 

radikalisme, dan krisis keteladanan dalam pendidikan 

agama. 

Dengan demikian, posisi buku ini bukan sekadar 

sebagai dokumentasi lokal, tetapi sebagai tawaran 

konseptual bagi pengembangan pendidikan Islam dan 

fikih sosial yang berakar pada realitas masyarakat. 

Buku ini diharapkan dapat menjadi rujukan bagi 

akademisi, pendidik, mahasiswa, dan pemerhati studi 

Islam dalam memahami bagaimana nilai-nilai Islam 

dapat bersemi secara autentik dalam ruang sosial-

budaya lokal. 

E. Makna “Bersemi” dalam Perspektif Keislaman 

1. Islam sebagai Nilai yang Hidup (Living Islam) 

Istilah “bersemi” dalam judul buku ini tidak dimaknai 

secara metaforis semata, melainkan mengandung 

makna teologis, sosiologis, dan pedagogis yang 

mendalam. Dalam perspektif keislaman, “bersemi” 

menggambarkan proses tumbuhnya nilai-nilai Islam 

secara alami, berkelanjutan, dan membumi dalam 

kehidupan umat. Islam yang bersemi bukanlah Islam 

yang berhenti pada teks dan simbol formal, tetapi Islam 

yang hidup, dialami, dan dipraktikkan dalam keseharian 

masyarakat. Inilah yang dalam kajian kontemporer 

dikenal dengan istilah living Islam. 

Sebagai living Islam, ajaran Islam hadir sebagai 

seperangkat nilai yang membentuk cara pandang, sikap, 

dan perilaku umat. Nilai-nilai tersebut seperti tauhid, 

keadilan, amanah, kesantunan, dan kepedulian sosial 

tidak hanya diajarkan secara normatif, tetapi dihayati 



17 
 

dan diwujudkan dalam relasi sosial, adat istiadat, serta 

praktik budaya. Dengan demikian, keberislaman tidak 

dipahami sebatas kepatuhan ritual, melainkan sebagai 

kesadaran etis yang mengarahkan kehidupan bersama. 

Konsep Islam sebagai nilai yang hidup juga 

menegaskan bahwa ajaran Islam selalu berdialog 

dengan konteks sosial-budaya tempat ia tumbuh. Dalam 

masyarakat, nilai-nilai Islam mengalami proses 

internalisasi, adaptasi, dan aktualisasi sesuai dengan 

kondisi lokal tanpa kehilangan substansi ajarannya. 

Proses inilah yang membuat Islam tetap relevan lintas 

ruang dan waktu, sekaligus mampu menjawab 

tantangan kehidupan masyarakat secara nyata. 

Dalam konteks Tanah Kaili, Islam yang bersemi 

tampak dalam praktik sosial-keagamaan yang menyatu 

dengan kehidupan masyarakat. Nilai-nilai Islam tidak 

dipaksakan secara struktural, tetapi tumbuh melalui 

keteladanan, tradisi, dan pendidikan sosial yang 

berlangsung secara turun-temurun. Islam menjadi 

sumber etika sosial, perekat solidaritas, serta pedoman 

moral dalam menyelesaikan persoalan kehidupan 

bersama. 

Lebih jauh, Islam sebagai nilai yang hidup memiliki 

implikasi penting bagi pendidikan Islam. Pendidikan 

tidak cukup hanya mentransfer pengetahuan agama, 

tetapi harus mampu menumbuhkan kesadaran nilai dan 

membiasakan praktik keislaman dalam kehidupan 

nyata. Pendidikan Islam yang berorientasi pada living 

Islam menekankan keteladanan, pembiasaan, dan 



18 
 

penghayatan nilai, sehingga Islam benar-benar 

“bersemi” dalam diri peserta didik dan masyarakat. 

Dengan demikian, makna “bersemi” dalam perspektif 

keislaman menunjuk pada Islam yang hidup, dinamis, 

dan kontekstual. Islam tidak hadir sebagai doktrin yang 

kaku, tetapi sebagai nilai yang menumbuhkan 

kehidupan, membentuk peradaban, dan menghadirkan 

kemaslahatan bagi manusia dan lingkungannya. 

2. Bersemi sebagai Proses Internalisasi, bukan Peristiwa  

    Sejarah 

Makna “bersemi” dalam konteks keberislaman tidak 

dapat direduksi sebagai penanda waktu masuknya Islam 

atau rangkaian peristiwa sejarah semata. Bersemi 

menunjuk pada proses internalisasi nilai yang 

berlangsung secara perlahan, berkelanjutan, dan 

mendalam dalam kehidupan individu maupun 

masyarakat. Dengan perspektif ini, Islam tidak 

dipahami sebagai sesuatu yang “datang lalu selesai”, 

tetapi sebagai ajaran yang terus tumbuh dan 

membentuk kesadaran kolektif dari generasi ke 

generasi. 

Sebagai proses internalisasi, berseminya Islam terjadi 

melalui tahapan pengenalan, pemahaman, penghayatan, 

dan pengamalan nilai-nilai keislaman. Nilai tersebut 

tidak hanya dipelajari secara kognitif, tetapi diresapi 

secara afektif dan diwujudkan dalam tindakan nyata. 

Proses ini menjadikan Islam bukan sekadar identitas 

formal atau simbol keagamaan, melainkan bagian 

integral dari cara hidup masyarakat. 



19 
 

Berbeda dengan peristiwa sejarah yang bersifat 

episodik dan terbatas pada ruang dan waktu tertentu, 

internalisasi nilai bersifat dinamis dan terus 

berlangsung. Sejarah mencatat kapan Islam masuk ke 

suatu wilayah, tetapi internalisasi menjelaskan 

bagaimana Islam hidup, berkembang, dan berpengaruh 

dalam struktur sosial dan budaya masyarakat. Dalam 

konteks ini, fokus kajian tidak hanya pada “kapan” dan 

“oleh siapa” Islam diperkenalkan, tetapi pada 

“bagaimana” nilai-nilai Islam diterima, dimaknai, dan 

dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari. 

Dalam masyarakat lokal seperti Tanah Kaili, proses 

internalisasi ini tampak melalui pendidikan keluarga, 

tradisi adat, praktik keagamaan komunitas, serta 

keteladanan para tokoh agama dan adat. Nilai-nilai 

Islam ditanamkan secara halus melalui kebiasaan, 

simbol budaya, dan norma sosial, sehingga membentuk 

karakter keislaman masyarakat tanpa harus melalui 

pemaksaan. Inilah yang menjadikan Islam bersemi 

secara alamiah dan mengakar kuat dalam kehidupan 

sosial. 

Proses internalisasi juga menunjukkan bahwa 

keberislaman selalu terbuka terhadap pengayaan dan 

pembaruan. Setiap generasi mengalami proses bersemi 

yang berbeda sesuai dengan tantangan zamannya. Oleh 

karena itu, Islam yang bersemi bukanlah Islam yang 

statis, melainkan Islam yang terus hidup dan relevan, 

selama nilai-nilai dasarnya tetap dijaga. 

Dengan demikian, memahami “bersemi” sebagai proses 

internalisasi membantu melihat Islam sebagai kekuatan 



20 
 

transformatif yang bekerja dari dalam kesadaran 

masyarakat. Perspektif ini menegaskan bahwa 

keberhasilan Islam dalam membentuk peradaban bukan 

ditentukan oleh peristiwa sejarah semata, tetapi oleh 

kedalaman internalisasi nilai-nilainya dalam kehidupan 

manusia dan masyarakat. 

3. Relasi Iman, Amal, dan Budaya 

Dalam perspektif Islam, keberislaman yang utuh tidak 

hanya bertumpu pada aspek iman sebagai keyakinan 

batin, tetapi juga meniscayakan amal sebagai 

perwujudan nyata dari keyakinan tersebut. Iman dan 

amal merupakan dua dimensi yang saling terkait dan 

tidak dapat dipisahkan. Namun dalam realitas sosial, 

relasi iman dan amal selalu berlangsung dalam ruang 

budaya tertentu. Oleh karena itu, pemahaman tentang 

Islam yang bersemi menuntut pembacaan yang 

integratif terhadap iman, amal, dan budaya sebagai 

satu kesatuan yang saling memengaruhi. 

Iman berfungsi sebagai fondasi spiritual dan orientasi 

nilai yang mengarahkan cara pandang manusia terhadap 

kehidupan. Ia menanamkan kesadaran tauhid, tanggung 

jawab moral, serta tujuan hidup yang transenden. Amal, 

pada sisi lain, merupakan manifestasi konkret dari iman 

dalam bentuk tindakan individual dan sosial. Amal 

tidak hanya mencakup ibadah ritual, tetapi juga 

mencakup perilaku etis, kepedulian sosial, dan 

kontribusi terhadap kebaikan bersama. Dalam Islam, 

kualitas iman seseorang tercermin dari kualitas 

amalnya. 



21 
 

Budaya menjadi medium tempat iman dan amal 

diekspresikan dan diaktualisasikan. Budaya 

menyediakan simbol, bahasa, tradisi, dan norma sosial 

yang memungkinkan nilai-nilai iman diterjemahkan ke 

dalam praktik kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, 

budaya bukanlah entitas yang berdiri di luar agama, 

melainkan ruang ekspresif yang dapat memperkuat atau 

melemahkan internalisasi nilai-nilai keislaman, 

tergantung pada bagaimana relasi tersebut dibangun. 

Dalam konteks Islam yang bersemi, budaya berperan 

sebagai wahana internalisasi nilai iman dan pembiasaan 

amal. Ketika nilai-nilai Islam terintegrasi dalam budaya 

lokal, amal keislaman tidak lagi terasa sebagai beban 

normatif, tetapi menjadi kebiasaan sosial yang hidup 

dan bermakna. Proses inilah yang menjadikan Islam 

hadir secara membumi dan berkelanjutan dalam 

kehidupan masyarakat, termasuk di Tanah Kaili. 

Relasi iman, amal, dan budaya juga menunjukkan 

bahwa keberagamaan bersifat dinamis dan kontekstual. 

Iman memberikan orientasi nilai, amal menghadirkan 

dampak nyata, sementara budaya memastikan 

keberlanjutan dan penerimaan sosial. Ketiganya 

membentuk siklus keberislaman yang saling 

menguatkan: iman melahirkan amal, amal membentuk 

budaya, dan budaya pada gilirannya memperkuat iman. 

Dengan demikian, Islam yang bersemi dapat dipahami 

sebagai keberislaman yang mampu menjaga 

keseimbangan antara keyakinan spiritual, praktik nyata, 

dan ekspresi kultural. Perspektif ini menegaskan bahwa 

keberhasilan Islam dalam membentuk kehidupan 



22 
 

masyarakat tidak hanya terletak pada kekuatan doktrin, 

tetapi pada kemampuannya menyatu dengan budaya 

secara etis dan bermakna, sehingga melahirkan 

kehidupan sosial yang berkeadaban dan berorientasi 

pada kemaslahatan. 

F. Kerangka Teoretik dan Pendekatan Keilmuan 

1. Fikih Sosial sebagai Pisau Analisis 

Buku ini menggunakan fikih sosial sebagai pisau 

analisis utama dalam membaca dan memahami 

dinamika nilai, praktik, dan pendidikan keislaman di 

Tanah Kaili. Fikih sosial dipahami sebagai 

pengembangan pemikiran fikih yang tidak berhenti 

pada penetapan hukum individual-formal, tetapi 

menempatkan realitas sosial sebagai ruang penting bagi 

perwujudan nilai-nilai syariat. Pendekatan ini 

menegaskan bahwa fikih pada hakikatnya hadir untuk 

mewujudkan kemaslahatan umat dalam konteks 

kehidupan nyata. 

Dalam kerangka fikih sosial, hukum Islam tidak 

dipahami secara tekstual dan ahistoris, melainkan 

secara kontekstual dengan mempertimbangkan kondisi 

sosial, budaya, dan kemanusiaan. Prinsip-prinsip dasar 

syariat seperti keadilan (al-‘adl), kemaslahatan (al-

maṣlaḥah), keseimbangan, dan perlindungan martabat 

manusia (ḥifẓ al-karāmah al-insāniyyah) menjadi 

orientasi utama dalam analisis. Dengan demikian, fikih 

sosial memungkinkan pembacaan Islam yang responsif 

terhadap dinamika masyarakat tanpa kehilangan pijakan 

normatifnya. 



23 
 

Penggunaan fikih sosial sebagai pisau analisis dalam 

buku ini bertujuan untuk melihat bagaimana nilai-nilai 

Islam diinternalisasikan dan dipraktikkan dalam 

kehidupan sosial masyarakat Kaili. Praktik keagamaan, 

tradisi lokal, serta pola pendidikan keislaman dibaca 

sebagai ekspresi dari upaya masyarakat dalam 

mewujudkan nilai-nilai syariat sesuai dengan konteks 

kultural mereka. Fikih sosial membantu membedakan 

antara substansi nilai Islam yang bersifat universal dan 

bentuk praktiknya yang bersifat lokal dan kontekstual. 

Dalam perspektif ini, budaya lokal tidak serta-merta 

diposisikan sebagai sesuatu yang bertentangan dengan 

fikih, tetapi sebagai ruang ijtihad sosial yang perlu 

dibaca secara arif. Selama praktik budaya mengandung 

nilai kemaslahatan dan tidak bertentangan dengan 

prinsip dasar syariat, maka ia dapat dipahami sebagai 

bagian dari ekspresi keberislaman yang sah dan 

bermakna. Pendekatan ini sejalan dengan kaidah fikih 

yang menempatkan adat (al-‘urf) sebagai salah satu 

pertimbangan hukum. 

Selain itu, fikih sosial juga memberikan landasan 

teoretik bagi pengembangan pendidikan Islam yang 

kontekstual. Pendidikan dipahami sebagai sarana 

strategis untuk menanamkan nilai-nilai fikih sosial, 

seperti tanggung jawab sosial, keadilan, dan kepedulian 

terhadap sesama. Dengan menjadikan fikih sosial 

sebagai kerangka analisis, buku ini menegaskan bahwa 

pendidikan Islam tidak hanya bertujuan membentuk 

individu yang taat secara ritual, tetapi juga membentuk 

subjek sosial yang beretika dan berkontribusi bagi 

masyarakat. 



24 
 

Dengan demikian, fikih sosial sebagai pisau analisis 

memungkinkan pembacaan yang lebih komprehensif 

terhadap Islam yang bersemi di Tanah Kaili. 

Pendekatan ini menghubungkan teks dan konteks, 

norma dan realitas, serta iman dan kehidupan sosial, 

sehingga menghasilkan pemahaman keislaman yang 

hidup, membumi, dan berorientasi pada kemaslahatan 

bersama. 

2. Pendidikan Islam sebagai Medium Transmisi Nilai 

Dalam kerangka keilmuan buku ini, pendidikan Islam 

dipahami bukan sekadar sebagai proses pengajaran 

materi keagamaan, tetapi sebagai medium utama 

transmisi nilai-nilai Islam dari satu generasi ke generasi 

berikutnya. Pendidikan berfungsi sebagai ruang 

strategis untuk menanamkan, menginternalisasikan, dan 

membiasakan nilai keislaman agar hidup dan berakar 

dalam kesadaran individu serta kehidupan sosial 

masyarakat. 

Transmisi nilai dalam pendidikan Islam mencakup 

proses yang holistik, melibatkan dimensi kognitif, 

afektif, dan praksis. Nilai-nilai keislaman tidak hanya 

disampaikan sebagai pengetahuan normatif, tetapi 

dihayati melalui keteladanan, pembiasaan, dan 

pengalaman sosial-keagamaan. Dengan demikian, 

pendidikan Islam tidak berhenti pada transfer ilmu 

(ta‘līm), tetapi juga mencakup pembinaan karakter 

(tarbiyah) dan pembentukan adab (ta’dīb). 

Sebagai medium transmisi nilai, pendidikan Islam 

berlangsung dalam berbagai ruang dan bentuk. Selain 

lembaga formal seperti madrasah dan sekolah, transmisi 



25 
 

nilai juga terjadi dalam pendidikan keluarga, majelis 

taklim, tradisi keagamaan masyarakat, serta praktik 

sosial sehari-hari. Ruang-ruang ini saling melengkapi 

dan membentuk ekosistem pendidikan yang 

memungkinkan nilai-nilai Islam ditanamkan secara 

berkelanjutan dan kontekstual. 

Dalam konteks Tanah Kaili, pendidikan Islam berperan 

penting dalam menjembatani ajaran Islam dengan 

budaya lokal. Nilai-nilai keislaman ditransmisikan 

melalui bahasa budaya yang dipahami masyarakat, 

sehingga ajaran Islam tidak terasa asing atau terlepas 

dari realitas sosial. Proses ini memperlihatkan bahwa 

pendidikan Islam yang efektif adalah pendidikan yang 

mampu berdialog dengan kearifan lokal dan 

menjadikannya sebagai sumber belajar. 

Pendekatan pendidikan Islam sebagai transmisi nilai 

juga menegaskan pentingnya peran pendidik sebagai 

teladan moral dan sosial. Guru, tokoh agama, dan orang 

tua tidak hanya berfungsi sebagai penyampai materi, 

tetapi sebagai figur yang menghadirkan nilai Islam 

dalam sikap dan tindakan. Keteladanan ini menjadi 

kunci keberhasilan internalisasi nilai, karena nilai yang 

dicontohkan memiliki daya pengaruh yang lebih kuat 

dibandingkan nilai yang sekadar diajarkan. 

Dengan demikian, menempatkan pendidikan Islam 

sebagai medium transmisi nilai memperkuat 

pemahaman bahwa keberhasilan Islam bersemi dalam 

masyarakat sangat ditentukan oleh kualitas proses 

pendidikan. Pendidikan Islam yang berorientasi pada 

nilai, kontekstual, dan berkelanjutan akan melahirkan 



26 
 

generasi yang tidak hanya memahami Islam secara 

tekstual, tetapi mampu menghidupkan nilai-nilainya 

dalam praktik sosial dan budaya. 

3. Kearifan Lokal sebagai Konteks Praksis 

Kearifan lokal merupakan ruang praksis tempat nilai-

nilai Islam diwujudkan secara nyata dalam kehidupan 

masyarakat. Dalam kerangka buku ini, kearifan lokal 

tidak dipahami sebagai sekadar tradisi turun-temurun, 

tetapi sebagai sistem nilai, norma, dan praktik sosial 

yang mengandung kebijaksanaan kolektif masyarakat 

dalam merespons realitas kehidupan. Oleh karena itu, 

kearifan lokal menjadi konteks praksis yang penting 

dalam membaca bagaimana Islam bersemi dan dihidupi 

dalam masyarakat. 

Sebagai konteks praksis, kearifan lokal menyediakan 

medium konkret bagi aktualisasi nilai-nilai keislaman. 

Nilai iman dan ajaran fikih tidak berhenti pada tataran 

konseptual, tetapi diterjemahkan dalam bentuk praktik 

sosial yang dapat dirasakan dan dijalani bersama. 

Dalam banyak kasus, kearifan lokal berfungsi sebagai 

jembatan antara norma agama yang bersifat universal 

dan kebutuhan sosial masyarakat yang bersifat 

kontekstual. 

Dalam perspektif fikih sosial, kearifan lokal memiliki 

kedudukan penting sebagai bagian dari pertimbangan 

praksis keagamaan. Selama kearifan lokal tidak 

bertentangan dengan prinsip dasar syariat, ia dapat 

menjadi sarana untuk mewujudkan kemaslahatan dan 

menjaga harmoni sosial. Kaidah fikih tentang 

pengakuan terhadap adat (al-‘ādah muḥakkamah) 



27 
 

menunjukkan bahwa praktik lokal dapat memiliki 

legitimasi normatif dalam kerangka syariat. 

Dalam konteks pendidikan Islam, kearifan lokal 

berperan sebagai sumber belajar yang kontekstual dan 

bermakna. Nilai-nilai Islam lebih mudah 

diinternalisasikan ketika disampaikan melalui simbol, 

bahasa, dan praktik budaya yang akrab dengan 

kehidupan peserta didik. Pendidikan yang mengabaikan 

konteks lokal berisiko menjadikan ajaran Islam terasa 

abstrak dan terpisah dari realitas sosial, sementara 

pendidikan yang memanfaatkan kearifan lokal mampu 

menumbuhkan kesadaran nilai secara lebih mendalam. 

Di Tanah Kaili, kearifan lokal menjadi ruang praksis 

tempat nilai Islam, pendidikan, dan kehidupan sosial 

saling bertaut. Tradisi, norma adat, dan praktik sosial 

masyarakat menjadi medium pembiasaan nilai 

keislaman, seperti kebersamaan, kesantunan, tanggung 

jawab sosial, dan penghormatan terhadap sesama. 

Dalam konteks ini, Islam tidak tampil sebagai kekuatan 

yang menegasikan budaya, tetapi sebagai sumber nilai 

yang menjiwai dan mengarahkan budaya menuju 

kemaslahatan. 

Dengan demikian, menempatkan kearifan lokal sebagai 

konteks praksis menegaskan bahwa Islam yang bersemi 

adalah Islam yang membumi dan berdaya guna. 

Perspektif ini memungkinkan pembacaan keislaman 

yang lebih realistis dan humanis, di mana nilai-nilai 

agama diuji dan dihidupkan dalam praktik sosial sehari-

hari. Kearifan lokal, dalam kerangka ini, bukanlah 

penghalang bagi ajaran Islam, melainkan lahan subur 



28 
 

tempat nilai-nilai Islam tumbuh dan berbuah dalam 

kehidupan masyarakat. 

4. Penegasan Non-Historiografis Buku 

Perlu ditegaskan sejak awal bahwa buku Islam Bersemi 

di Tanah Kaili: Nilai, Praktik, dan Pendidikan 

Keislaman bukanlah karya historiografi yang 

berfokus pada rekonstruksi kronologis peristiwa 

sejarah, penelusuran tahun masuknya Islam, atau 

deskripsi tokoh-tokoh sejarah secara detail. Meskipun 

aspek sejarah tetap diakui sebagai latar penting, buku 

ini tidak menempatkan sejarah sebagai pusat analisis 

utama. 

Pendekatan non-historiografis yang digunakan dalam 

buku ini menempatkan Islam sebagai realitas nilai dan 

praktik yang hidup dalam masyarakat. Fokus kajian 

diarahkan pada bagaimana nilai-nilai Islam 

diinternalisasikan, dipraktikkan, dan ditransmisikan 

dalam kehidupan sosial dan pendidikan masyarakat 

Kaili. Dengan demikian, perhatian utama buku ini 

bukan pada “apa yang terjadi di masa lalu”, melainkan 

pada “bagaimana Islam dihayati dan dijalankan dalam 

kehidupan sosial masyarakat”. 

Sejarah dalam buku ini diposisikan sebagai konteks, 

bukan sebagai objek kajian tersendiri. Fakta dan narasi 

historis digunakan secara selektif sejauh relevan untuk 

memahami proses kultural dan sosial keberislaman. 

Pendekatan ini memungkinkan pembacaan Islam yang 

lebih dinamis, karena menempatkan masyarakat sebagai 

subjek aktif yang terus memaknai dan menghidupkan 

ajaran Islam sesuai dengan konteks zamannya. 



29 
 

Penegasan non-historiografis ini juga sejalan dengan 

kerangka fikih sosial dan pendidikan Islam yang 

digunakan dalam buku. Fikih sosial menekankan 

pentingnya membaca realitas sosial sebagai ruang 

praksis syariat, sementara pendidikan Islam dipahami 

sebagai proses transmisi nilai yang berlangsung lintas 

generasi. Keduanya menuntut pendekatan analisis yang 

bersifat normatif-kontekstual, bukan semata deskriptif-

historis. 

Dengan pendekatan ini, buku ini berupaya menghindari 

jebakan romantisasi masa lalu atau reduksi Islam pada 

narasi sejarah semata. Sebaliknya, buku ini berfokus 

pada penggalian makna, nilai, dan praktik keislaman 

yang relevan dengan kehidupan masyarakat 

kontemporer, khususnya dalam konteks Tanah Kaili. 

Islam dipahami sebagai ajaran yang terus “bersemi” 

dalam ruang sosial, budaya, dan pendidikan. 

Dengan demikian, penegasan non-historiografis ini 

memperjelas posisi buku sebagai karya reflektif dan 

analitis yang berorientasi pada penguatan nilai, praksis, 

dan pendidikan keislaman. Buku ini diharapkan dapat 

dibaca tidak hanya sebagai dokumentasi lokal, tetapi 

sebagai tawaran perspektif keilmuan bagi 

pengembangan kajian Islam kontekstual di Indonesia. 

 

 

 

 

 

 



30 
 

BAB II 

NILAI-NILAI ISLAM DALAM KEHIDUPAN 

MASYARAKAT KAILI 

 A. Tauhid sebagai Fondasi Etika Sosial 

1. Tauhid dan Kesadaran Moral 

Tauhid merupakan inti ajaran Islam dan fondasi utama 

dalam membangun etika sosial. Pengesaan Allah tidak 

hanya bermakna teologis, tetapi juga mengandung 

implikasi moral yang mendalam bagi kehidupan 

individu dan masyarakat. Tauhid menanamkan 

kesadaran bahwa seluruh aspek kehidupan berada 

dalam pengawasan dan kehendak Allah, sehingga setiap 

tindakan manusia memiliki dimensi 

pertanggungjawaban moral dan spiritual. 

Kesadaran tauhid melahirkan orientasi moral yang 

bersumber dari nilai ilahiah, bukan semata-mata 

kepentingan pragmatis atau tekanan sosial. Seorang 

Muslim yang bertauhid memahami bahwa kebaikan dan 

keburukan tidak ditentukan oleh keuntungan sesaat, 

melainkan oleh kesesuaian tindakan dengan nilai-nilai 

ketuhanan seperti keadilan, kejujuran, amanah, dan 

kasih sayang. Dengan demikian, tauhid menjadi sumber 

etika yang bersifat transenden sekaligus membumi. 

Dalam kehidupan sosial, tauhid membentuk kesadaran 

bahwa seluruh manusia adalah makhluk ciptaan Allah 

yang memiliki martabat yang sama. Kesadaran ini 

melahirkan sikap etis dalam relasi sosial, seperti 

penghormatan terhadap sesama, penolakan terhadap 

kezaliman, serta komitmen terhadap keadilan sosial. 



31 
 

Tauhid meniadakan klaim superioritas manusia atas 

manusia lain, karena hanya Allah yang Maha Tinggi 

dan Maha Berkuasa. 

Tauhid dan kesadaran moral juga berkaitan erat dengan 

konsistensi antara keyakinan dan perilaku. Pengakuan 

terhadap keesaan Allah menuntut kejujuran dan 

integritas dalam tindakan, baik dalam ruang privat 

maupun publik. Dalam perspektif ini, kemunafikan 

moral yakni ketidaksesuaian antara iman dan 

amaldipandang sebagai pengingkaran terhadap nilai 

tauhid itu sendiri. 

Dalam konteks masyarakat, tauhid berfungsi sebagai 

perekat etika sosial yang menuntun individu untuk 

bertindak tidak hanya demi kepentingan pribadi, tetapi 

demi kemaslahatan bersama. Kesadaran bahwa 

kehidupan sosial berada dalam bingkai pengabdian 

kepada Allah mendorong munculnya tanggung jawab 

sosial, kepedulian terhadap yang lemah, dan komitmen 

menjaga harmoni sosial. 

Dengan demikian, tauhid sebagai fondasi etika sosial 

menegaskan bahwa keberagamaan dalam Islam tidak 

berhenti pada pengakuan iman, tetapi meniscayakan 

kesadaran moral yang terwujud dalam perilaku sosial. 

Tauhid yang hidup akan melahirkan etika sosial yang 

adil, humanis, dan berorientasi pada kemaslahatan, 

sehingga Islam benar-benar hadir sebagai rahmat bagi 

kehidupan manusia. 

 

 



32 
 

2. Relasi Manusia,Tuhan  dan Sesama 

Tauhid tidak hanya menegaskan hubungan vertikal 

antara manusia dan Tuhan, tetapi juga membentuk pola 

relasi horizontal antara manusia dengan sesamanya. 

Dalam Islam, relasi dengan Allah (ḥabl min Allāh) dan 

relasi dengan manusia (ḥabl min al-nās) merupakan dua 

dimensi yang saling terkait dan tidak dapat dipisahkan. 

Kualitas hubungan seorang hamba dengan Allah 

tercermin dalam kualitas relasinya dengan sesama 

manusia. 

Relasi manusia dengan Tuhan berakar pada kesadaran 

penghambaan (‘ubūdiyyah) dan ketundukan (ṭā‘ah) 

kepada Allah. Kesadaran ini melahirkan sikap spiritual 

seperti keikhlasan, tawakkal, dan rasa tanggung jawab 

moral. Hubungan vertikal ini menanamkan kesadaran 

bahwa setiap tindakan manusia berada dalam 

pengawasan Allah dan akan dimintai 

pertanggungjawaban, sehingga menjadi landasan etis 

bagi seluruh perilaku sosial. 

Sementara itu, relasi manusia dengan sesama 

didasarkan pada prinsip kemanusiaan, keadilan, dan 

kasih sayang. Islam memandang manusia sebagai 

makhluk sosial yang memiliki kewajiban moral untuk 

menjaga martabat, hak, dan kesejahteraan orang lain. 

Prinsip-prinsip seperti ukhuwah, ta‘āwun, kejujuran, 

dan larangan berbuat zalim merupakan manifestasi 

konkret dari ajaran tauhid dalam kehidupan sosial. 

Relasi vertikal dan horizontal ini membentuk satu 

kesatuan etika yang utuh. Ibadah ritual yang 

menguatkan hubungan dengan Allah seharusnya 



33 
 

berdampak pada peningkatan kualitas relasi sosial. 

Sebaliknya, praktik sosial yang mengabaikan nilai 

keadilan dan kemanusiaan menunjukkan lemahnya 

internalisasi nilai tauhid. Dengan demikian, Islam 

menolak dikotomi antara kesalehan individual dan 

kesalehan sosial. 

Dalam konteks kehidupan bermasyarakat, relasi 

manusia, Tuhan, dan sesama menjadi dasar 

terbentuknya tatanan sosial yang berkeadaban. Tauhid 

menumbuhkan kesadaran bahwa kehidupan sosial 

bukan sekadar arena kepentingan, tetapi ruang 

pengabdian kepada Allah melalui pelayanan dan 

kebaikan kepada sesama. Perspektif ini mendorong 

lahirnya sikap saling menghormati, solidaritas sosial, 

dan tanggung jawab kolektif. 

Dengan demikian, relasi manusia, Tuhan, dan sesama 

dalam perspektif tauhid menegaskan bahwa etika sosial 

Islam bersifat integratif. Hubungan spiritual dan sosial 

saling menguatkan dan membentuk kepribadian 

Muslim yang utuh. Tauhid yang hidup akan melahirkan 

relasi sosial yang adil, humanis, dan berorientasi pada 

kemaslahatan bersama, sehingga Islam benar-benar 

hadir sebagai pedoman hidup yang menyeluruh. 

B. Nilai Ibadah dan Pembentukan Karakter 

1. Ibadah sebagai Disiplin Spiritual 

Ibadah dalam Islam tidak hanya dimaknai sebagai 

rangkaian ritual formal yang bersifat simbolik, tetapi 

sebagai disiplin spiritual yang membentuk kepribadian 

dan karakter manusia. Melalui ibadah, seorang Muslim 



34 
 

dilatih untuk menata niat, mengendalikan diri, serta 

menumbuhkan kesadaran akan kehadiran Allah dalam 

setiap aspek kehidupan. Ibadah dengan demikian 

berfungsi sebagai sarana pendidikan jiwa yang 

berkelanjutan. 

Sebagai disiplin spiritual, ibadah menuntut keteraturan, 

konsistensi, dan keikhlasan. Praktik ibadah seperti salat, 

puasa, zakat, dan ibadah lainnya melatih manusia untuk 

mematuhi aturan waktu, tata cara, dan etika tertentu. 

Keteraturan ini membentuk sikap disiplin, tanggung 

jawab, dan kesungguhan, yang tidak hanya berdampak 

pada kehidupan spiritual, tetapi juga tercermin dalam 

perilaku sosial dan profesional. 

Ibadah juga berfungsi sebagai mekanisme pengendalian 

diri. Dalam ibadah, manusia diajak untuk menahan 

dorongan hawa nafsu, mengelola emosi, dan 

mengarahkan keinginan pada nilai-nilai yang lebih 

luhur. Puasa, misalnya, melatih kesabaran dan empati 

sosial, sementara salat menumbuhkan ketenangan batin 

dan kesadaran moral. Disiplin spiritual ini membentuk 

karakter yang stabil, sabar, dan berorientasi pada 

kebaikan. 

Lebih jauh, ibadah sebagai disiplin spiritual 

menumbuhkan kesadaran etis yang berkesinambungan. 

Ibadah yang dilakukan secara benar akan melahirkan 

sensitivitas moral terhadap perbuatan baik dan buruk. 

Dalam perspektif ini, ibadah tidak berhenti pada 

hubungan vertikal dengan Allah, tetapi berdampak pada 

kualitas relasi horizontal dengan sesama manusia. 

Ibadah yang bermakna akan mencegah perilaku 



35 
 

menyimpang dan mendorong praktik sosial yang 

berkeadilan. 

Dalam konteks pendidikan Islam, pemahaman ibadah 

sebagai disiplin spiritual memiliki implikasi penting 

bagi pembentukan karakter peserta didik. Pendidikan 

ibadah tidak cukup diajarkan sebagai kewajiban hukum, 

tetapi perlu ditanamkan sebagai proses pembiasaan nilai 

dan pembentukan kepribadian. Keteladanan, 

pembiasaan, dan penghayatan menjadi kunci agar 

ibadah benar-benar membentuk karakter yang religius, 

etis, dan bertanggung jawab. 

Dengan demikian, ibadah sebagai disiplin spiritual 

menegaskan bahwa nilai ibadah dalam Islam bersifat 

transformatif. Ibadah yang dihayati dan dijalankan 

secara konsisten akan membentuk karakter yang kuat, 

berintegritas, dan berorientasi pada kemaslahatan, 

sehingga menjadikan keberagamaan tidak hanya 

tampak dalam ritual, tetapi nyata dalam sikap dan 

perilaku kehidupan sehari-hari. 

2. Implikasi Ibadah terhadap Etos Sosial 

Ibadah dalam Islam tidak berhenti pada pembentukan 

kesalehan individual, tetapi memiliki implikasi 

langsung terhadap pembentukan etos sosial umat. 

Ibadah yang dijalankan dengan kesadaran dan 

penghayatan nilai akan membentuk sikap mental, pola 

perilaku, dan orientasi hidup yang berdampak pada 

kehidupan bermasyarakat. Dengan demikian, ibadah 

berfungsi sebagai sumber etika dan energi moral bagi 

terbangunnya tatanan sosial yang berkeadaban. 



36 
 

Salah satu implikasi utama ibadah terhadap etos sosial 

adalah tumbuhnya sikap tanggung jawab dan kejujuran. 

Kesadaran bahwa setiap amal berada dalam 

pengawasan Allah mendorong individu untuk bertindak 

jujur, adil, dan amanah dalam relasi sosial. Salat, 

sebagai ibadah yang dilakukan secara rutin, 

menanamkan kesadaran moral yang berulang, sehingga 

membentuk integritas pribadi yang tercermin dalam 

kehidupan sosial dan profesional. 

Ibadah juga menumbuhkan etos kepedulian dan 

solidaritas sosial. Zakat, infak, dan sedekah secara 

langsung mengajarkan pentingnya berbagi dan 

memperhatikan kelompok rentan dalam masyarakat. 

Puasa, dengan latihan menahan diri dan merasakan 

lapar, menumbuhkan empati terhadap sesama. Nilai-

nilai ini membentuk etos sosial yang berorientasi pada 

keadilan distributif dan kepedulian kolektif. 

Selain itu, ibadah membentuk etos disiplin dan kerja 

keras. Keteraturan waktu dalam ibadah melatih 

manajemen diri dan komitmen terhadap tanggung 

jawab. Etos disiplin ini kemudian terbawa dalam 

berbagai aspek kehidupan sosial, seperti kerja, 

pendidikan, dan pelayanan masyarakat. Dengan 

demikian, ibadah berkontribusi pada terbentuknya 

budaya kerja yang tertib dan berorientasi pada kualitas. 

Implikasi ibadah terhadap etos sosial juga terlihat 

dalam pembentukan sikap moderasi dan pengendalian 

diri. Ibadah mengajarkan keseimbangan antara 

kepentingan pribadi dan kepentingan bersama, antara 

hak dan kewajiban. Etos sosial yang lahir dari ibadah 



37 
 

mendorong sikap toleran, menahan diri dari konflik, 

serta mengutamakan musyawarah dan perdamaian 

dalam menyelesaikan persoalan sosial. 

Dalam konteks pendidikan dan kehidupan masyarakat, 

etos sosial yang bersumber dari ibadah menjadi modal 

penting bagi pembangunan sosial yang berkelanjutan. 

Ibadah yang diinternalisasikan secara benar akan 

melahirkan individu-individu yang tidak hanya taat 

secara ritual, tetapi juga aktif berkontribusi dalam 

menciptakan kehidupan sosial yang adil, harmonis, dan 

bermartabat. 

Dengan demikian, implikasi ibadah terhadap etos sosial 

menegaskan bahwa ibadah dalam Islam bersifat 

transformatif dan sosial. Ibadah yang hidup akan 

melahirkan etos sosial yang kuat, menjadikan nilai-nilai 

keislaman hadir secara nyata dalam praktik kehidupan 

bersama, serta memperkuat peran Islam sebagai sumber 

etika sosial dan kemaslahatan umat. 

C. Akhlak dan Etika Sosial Keislaman 

1. Kejujuran, Amanah, dan Tanggung Jawab 

Akhlak merupakan inti ajaran Islam yang berfungsi 

membentuk kualitas pribadi dan tatanan sosial umat. 

Dalam konteks etika sosial keislaman, nilai-nilai seperti 

kejujuran, amanah, dan tanggung jawab menempati 

posisi sentral karena menjadi fondasi bagi terbangunnya 

kepercayaan dan keadaban sosial. Tanpa nilai-nilai 

tersebut, relasi sosial mudah terjebak dalam kecurigaan, 

ketidakadilan, dan disintegrasi moral. 



38 
 

Kejujuran (ṣidq) adalah nilai moral yang menuntut 

kesesuaian antara ucapan, niat, dan perbuatan. Dalam 

Islam, kejujuran tidak hanya bersifat personal, tetapi 

memiliki dimensi sosial yang luas. Kejujuran menjadi 

prasyarat bagi terciptanya kepercayaan dalam interaksi 

sosial, baik dalam keluarga, pendidikan, ekonomi, 

maupun kehidupan publik. Masyarakat yang 

menjunjung kejujuran akan memiliki stabilitas sosial 

dan integritas kolektif yang kuat. 

Amanah berkaitan erat dengan kejujuran, namun 

memiliki cakupan yang lebih luas. Amanah mencakup 

tanggung jawab dalam menjaga kepercayaan, 

melaksanakan tugas, dan memenuhi hak orang lain. 

Dalam perspektif Islam, amanah tidak hanya terbatas 

pada harta atau jabatan, tetapi mencakup seluruh peran 

dan tanggung jawab sosial yang diemban seseorang. 

Pengkhianatan terhadap amanah dipandang sebagai 

pelanggaran moral yang merusak tatanan sosial dan 

nilai keislaman. 

Tanggung jawab (mas’ūliyyah) merupakan konsekuensi 

logis dari kejujuran dan amanah. Setiap individu 

dipandang sebagai subjek moral yang bertanggung 

jawab atas perbuatannya, baik di hadapan manusia 

maupun di hadapan Allah. Kesadaran akan tanggung 

jawab ini mendorong seseorang untuk bertindak hati-

hati, adil, dan berorientasi pada kemaslahatan bersama. 

Dalam kehidupan sosial, tanggung jawab melahirkan 

sikap peduli, komitmen terhadap tugas, dan kesediaan 

mempertanggungjawabkan keputusan yang diambil. 



39 
 

Ketiga nilai ini kejujuran, amanah, dan tanggung jawab 

saling terkait dan membentuk satu kesatuan etika sosial 

keislaman. Kejujuran melahirkan kepercayaan, amanah 

menjaga keberlanjutan kepercayaan tersebut, dan 

tanggung jawab memastikan nilai-nilai tersebut 

terwujud secara konsisten dalam praktik sosial. Dalam 

pendidikan Islam, ketiga nilai ini menjadi indikator 

penting keberhasilan pembentukan karakter. 

Dengan demikian, akhlak kejujuran, amanah, dan 

tanggung jawab tidak hanya berfungsi sebagai tuntunan 

moral individual, tetapi sebagai pilar etika sosial 

keislaman. Nilai-nilai ini memungkinkan Islam hadir 

sebagai kekuatan etis yang membangun kehidupan 

sosial yang adil, terpercaya, dan bermartabat, sekaligus 

memperkuat peran agama dalam membentuk peradaban 

yang berkeadaban. 

2. Solidaritas, Gotong Royong, dan Kepedulian 

Solidaritas, gotong royong, dan kepedulian merupakan 

nilai-nilai etika sosial yang memiliki kedudukan 

penting dalam ajaran Islam. Nilai-nilai ini 

mencerminkan dimensi sosial dari akhlak Islam, di 

mana keberagamaan tidak diukur semata-mata dari 

kesalehan individual, tetapi dari sejauh mana seorang 

Muslim mampu hadir dan bermanfaat bagi kehidupan 

bersama. Islam memandang masyarakat sebagai 

kesatuan moral yang saling terikat oleh tanggung jawab 

kolektif. 

Solidaritas dalam Islam berakar pada prinsip ukhuwah, 

baik ukhuwah Islamiyah, ukhuwah insaniyah, maupun 

ukhuwah wathaniyah. Kesadaran bahwa manusia 



40 
 

adalah sesama makhluk ciptaan Allah menumbuhkan 

rasa kebersamaan dan empati sosial. Solidaritas 

mendorong individu untuk merasakan penderitaan 

orang lain sebagai bagian dari tanggung jawab 

moralnya, sehingga melahirkan sikap saling menopang 

dalam menghadapi berbagai persoalan kehidupan. 

Gotong royong merupakan bentuk konkret dari 

solidaritas yang diwujudkan dalam tindakan kolektif. 

Dalam perspektif Islam, gotong royong sejalan dengan 

prinsip ta‘āwun (tolong-menolong dalam kebaikan). 

Melalui gotong royong, masyarakat tidak hanya 

menyelesaikan persoalan praktis, tetapi juga 

membangun ikatan sosial, rasa memiliki, dan 

kepercayaan bersama. Praktik ini menunjukkan bahwa 

nilai keislaman dapat hidup dan berdaya guna dalam 

budaya lokal. 

Kepedulian sosial melengkapi solidaritas dan gotong 

royong sebagai sikap batin yang mendorong tindakan 

nyata. Kepedulian menuntut kepekaan terhadap kondisi 

sosial, terutama terhadap kelompok yang lemah dan 

rentan. Dalam Islam, kepedulian tidak bersifat sporadis, 

tetapi menjadi bagian dari etika hidup yang 

terinternalisasi melalui ibadah dan pendidikan nilai. 

Zakat, infak, dan sedekah merupakan instrumen 

normatif yang menegaskan pentingnya kepedulian 

dalam kehidupan sosial. 

Dalam konteks masyarakat lokal, termasuk di Tanah 

Kaili, nilai solidaritas, gotong royong, dan kepedulian 

menjadi sarana efektif internalisasi ajaran Islam. Nilai-

nilai tersebut tidak hanya diajarkan, tetapi dipraktikkan 



41 
 

secara langsung dalam kehidupan sehari-hari, sehingga 

membentuk budaya sosial yang berkeadaban dan 

harmonis. Islam dalam konteks ini tampil sebagai 

kekuatan moral yang menghidupkan dan memperkuat 

kearifan lokal. 

Dengan demikian, solidaritas, gotong royong, dan 

kepedulian merupakan pilar penting etika sosial 

keislaman. Nilai-nilai ini menegaskan bahwa Islam 

yang bersemi adalah Islam yang mampu membangun 

kebersamaan, menumbuhkan empati, dan 

menghadirkan kemaslahatan bagi seluruh anggota 

masyarakat. Melalui nilai-nilai tersebut, Islam tidak 

hanya diyakini, tetapi dirasakan manfaatnya dalam 

kehidupan sosial yang nyata. 

D. Nilai Keadilan dan Kemaslahatan 

1. Prinsip ‘Adl dan Maslahah 

Keadilan (‘adl) dan kemaslahatan (maṣlaḥah) 

merupakan dua prinsip fundamental dalam ajaran Islam 

yang menjadi landasan etika sosial dan hukum Islam. 

Keduanya tidak hanya berfungsi sebagai konsep 

normatif, tetapi sebagai orientasi praksis dalam 

mengatur relasi antarindividu, kelompok, dan struktur 

sosial. Dalam perspektif Islam, keadilan dan 

kemaslahatan menjadi tolok ukur keberagamaan yang 

berorientasi pada keseimbangan, kemanusiaan, dan 

kesejahteraan bersama. 

Prinsip ‘adl dalam Islam mencakup keadilan dalam 

sikap, keputusan, dan tindakan. Keadilan tidak 

dipahami sebagai keseragaman, melainkan sebagai 



42 
 

penempatan sesuatu pada tempatnya dan pemberian hak 

kepada yang berhak. Islam menuntut keadilan tidak 

hanya kepada sesama Muslim, tetapi kepada seluruh 

manusia tanpa diskriminasi. Dengan demikian, keadilan 

menjadi nilai universal yang mengikat seluruh dimensi 

kehidupan sosial. 

Maṣlaḥah, di sisi lain, mengacu pada segala hal yang 

membawa kebaikan, kemanfaatan, dan 

keberlangsungan hidup manusia. Dalam kerangka fikih 

sosial, maṣlaḥah dipahami sebagai tujuan substantif 

syariat yang melampaui sekadar kepatuhan formal 

terhadap aturan. Setiap praktik keagamaan dan 

kebijakan sosial dinilai dari sejauh mana ia 

menghadirkan kemanfaatan dan mencegah kerusakan 

(mafsadah) bagi masyarakat. 

Relasi antara ‘adl dan maṣlaḥah bersifat integratif. 

Keadilan tanpa kemaslahatan berpotensi menjadi kaku 

dan tidak responsif terhadap realitas sosial, sementara 

kemaslahatan tanpa keadilan berisiko melahirkan 

ketimpangan dan penyalahgunaan kekuasaan. Oleh 

karena itu, Islam menempatkan kedua prinsip ini 

sebagai fondasi etika dan hukum yang saling 

melengkapi dalam merespons dinamika kehidupan 

sosial. 

Dalam konteks masyarakat lokal, penerapan prinsip 

‘adl dan maṣlaḥah menuntut kepekaan terhadap kondisi 

sosial dan kultural setempat. Fikih sosial memberikan 

ruang bagi penyesuaian hukum dan etika Islam dengan 

realitas masyarakat, selama tidak bertentangan dengan 

nilai-nilai dasar syariat. Dengan pendekatan ini, Islam 



43 
 

tidak hadir sebagai sistem yang memaksakan, tetapi 

sebagai pedoman yang membimbing dan 

memanusiakan. 

Dengan demikian, prinsip ‘adl dan maṣlaḥah 

menegaskan bahwa tujuan utama ajaran Islam adalah 

menghadirkan keadilan sosial dan kemaslahatan umum. 

Islam yang bersemi dalam kehidupan masyarakat 

adalah Islam yang mampu menegakkan keadilan secara 

bermartabat dan menghadirkan manfaat nyata bagi 

kehidupan bersama, baik pada tingkat individu maupun 

sosial. 

2. Relevansi dalam Kehidupan Sosial Masyarakat Kaili 

Prinsip keadilan (‘adl) dan kemaslahatan (maṣlaḥah) 

memiliki relevansi yang kuat dalam kehidupan sosial 

masyarakat Kaili. Nilai-nilai tersebut tidak hanya hadir 

sebagai ajaran normatif Islam, tetapi terinternalisasi 

dalam praktik sosial dan budaya lokal yang 

menekankan keseimbangan, keharmonisan, dan 

kebersamaan. Dalam konteks ini, Islam berfungsi 

sebagai sumber nilai yang menguatkan tatanan sosial, 

bukan sebagai kekuatan yang menegasikan kearifan 

lokal. 

Keadilan dalam masyarakat Kaili tercermin dalam pola 

relasi sosial yang menjunjung musyawarah, 

penghormatan terhadap peran sosial, dan penyelesaian 

persoalan secara kolektif. Prinsip ini sejalan dengan 

konsep ‘adl dalam Islam yang menuntut keadilan 

prosedural dan substantif. Keputusan-keputusan sosial, 

baik dalam lingkup keluarga, adat, maupun komunitas, 



44 
 

diarahkan untuk menjaga keseimbangan hak dan 

kewajiban setiap anggota masyarakat. 

Aspek kemaslahatan tampak dalam orientasi sosial 

masyarakat Kaili yang mengutamakan kepentingan 

bersama di atas kepentingan individual. Praktik gotong 

royong, solidaritas komunal, dan kepedulian terhadap 

kelompok rentan merupakan bentuk nyata dari upaya 

mewujudkan kemanfaatan sosial. Dalam perspektif 

fikih sosial, praktik-praktik tersebut mencerminkan 

tujuan syariat dalam menjaga kemaslahatan umum dan 

mencegah kerusakan sosial. 

Relasi antara Islam dan budaya lokal dalam masyarakat 

Kaili menunjukkan bahwa prinsip ‘adl dan maṣlaḥah 

dapat hidup secara dialogis. Nilai-nilai keislaman tidak 

hadir sebagai aturan yang kaku, tetapi sebagai etika 

yang membimbing praktik sosial. Proses ini 

memungkinkan terjadinya internalisasi nilai Islam 

secara alami dan berkelanjutan, sehingga ajaran agama 

tidak terlepas dari realitas kehidupan masyarakat. 

Dalam bidang pendidikan dan pembinaan sosial, prinsip 

keadilan dan kemaslahatan juga berperan penting dalam 

membentuk karakter generasi muda Kaili. Pendidikan 

Islam yang kontekstual menanamkan nilai keadilan 

dalam bersikap dan kemaslahatan dalam bertindak, 

sehingga peserta didik tidak hanya memahami Islam 

sebagai doktrin, tetapi sebagai pedoman hidup yang 

berorientasi pada kebaikan bersama. 

Dengan demikian, relevansi prinsip ‘adl dan maṣlaḥah 

dalam kehidupan sosial masyarakat Kaili menegaskan 

bahwa Islam yang bersemi adalah Islam yang mampu 



45 
 

menyatu dengan konteks lokal. Keadilan dan 

kemaslahatan menjadi jembatan antara ajaran normatif 

Islam dan praktik sosial masyarakat, sehingga Islam 

hadir sebagai sumber nilai yang membangun kehidupan 

sosial yang adil, harmonis, dan bermartabat. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



46 
 

BAB III 

PRAKTIK KEISLAMAN DAN KEARIFAN LOKAL: 

PERSPEKTIF FIKIH SOSIAL 

 

A. Konsep ‘Urf dan Adat dalam Fikih Islam 

1. Urf sebagai Sumber Pertimbangan Hukum 

Dalam kajian ushul fikih, ‘urf menempati posisi 

penting sebagai salah satu sumber pertimbangan hukum 

Islam, khususnya dalam wilayah mu‘amalah dan 

praktik sosial. ‘Urf dipahami sebagai kebiasaan yang 

hidup, dikenal, dan diterima oleh masyarakat secara 

luas, sehingga memiliki kekuatan normatif dalam 

mengatur perilaku sosial. Pengakuan terhadap ‘urf 

menunjukkan bahwa hukum Islam tidak terlepas dari 

konteks sosial tempat ia diterapkan. 

Para ulama membedakan antara ‘urf ṣaḥīḥ dan ‘urf 

fāsid. ‘Urf ṣaḥīḥ adalah kebiasaan yang tidak 

bertentangan dengan nash syariat, prinsip tauhid, dan 

nilai keadilan. Sebaliknya, ‘urf fāsid adalah kebiasaan 

yang bertentangan dengan ajaran Islam, seperti yang 

mengandung unsur kezaliman, kemudaratan, atau 

pelanggaran hak. Hanya ‘urf ṣaḥīḥ yang dapat dijadikan 

dasar pertimbangan dalam penetapan hukum. 

Legitimasi ‘urf sebagai sumber hukum ditegaskan 

dalam kaidah fikih al-‘ādah muḥakkamah, yang berarti 

bahwa adat kebiasaan dapat dijadikan dasar hukum. 

Kaidah ini memberikan ruang bagi fleksibilitas hukum 

Islam dalam merespons perubahan sosial dan budaya. 



47 
 

Dengan demikian, hukum Islam tidak bersifat statis, 

tetapi dinamis dan kontekstual, selama tetap berada 

dalam koridor prinsip-prinsip syariat. 

Dalam perspektif fikih sosial, penggunaan ‘urf sebagai 

pertimbangan hukum tidak hanya bertujuan untuk 

menyesuaikan hukum dengan kebiasaan masyarakat, 

tetapi juga untuk menjaga kemaslahatan dan 

keharmonisan sosial. Hukum yang selaras dengan 

kebiasaan lokal cenderung lebih mudah diterima dan 

dijalankan oleh masyarakat, sehingga nilai-nilai 

keislaman dapat terinternalisasi secara lebih efektif 

dalam kehidupan sehari-hari. 

Pengakuan terhadap ‘urf juga mencerminkan prinsip 

keadilan substantif dalam Islam. Dengan 

mempertimbangkan realitas sosial masyarakat, hukum 

Islam mampu memberikan solusi yang relevan dan 

proporsional terhadap persoalan-persoalan konkret. 

Pendekatan ini menghindarkan hukum dari sikap kaku 

dan formalistik yang berpotensi menjauhkan agama dari 

kehidupan sosial umat. 

Dengan demikian, ‘urf sebagai sumber pertimbangan 

hukum menegaskan watak Islam yang adaptif dan 

humanis. Melalui ‘urf, fikih sosial menghadirkan Islam 

sebagai ajaran yang menghargai pengalaman hidup 

masyarakat dan mampu membimbing praktik sosial 

menuju keadilan dan kemaslahatan. Subbab ini menjadi 

landasan penting untuk memahami hubungan antara 

praktik keislaman dan kearifan lokal dalam kehidupan 

masyarakat. 

 



48 
 

2. Syarat Penerimaan Adat dalam Fikih 

Meskipun fikih Islam memberikan ruang yang luas 

terhadap adat dan kebiasaan masyarakat, tidak semua 

adat dapat diterima dan dijadikan dasar pertimbangan 

hukum. Penerimaan adat dalam fikih terikat oleh 

sejumlah syarat yang bertujuan menjaga kemurnian 

nilai-nilai syariat sekaligus memastikan tercapainya 

keadilan dan kemaslahatan. Dengan demikian, adat 

ditempatkan sebagai instrumen kontekstual, bukan 

sebagai sumber yang berdiri sendiri tanpa batasan 

normatif. 

Syarat utama penerimaan adat adalah tidak 

bertentangan dengan nash syariat. Adat yang 

mengandung unsur syirik, kezaliman, pelanggaran hak, 

atau kemaksiatan tidak dapat dibenarkan, meskipun 

telah lama dipraktikkan oleh masyarakat. Prinsip ini 

menegaskan bahwa wahyu tetap menjadi rujukan 

tertinggi, sementara adat berfungsi sebagai pelengkap 

dan penjelas dalam wilayah yang tidak diatur secara 

rinci oleh teks. 

Syarat kedua adalah adat tersebut berlaku umum dan 

konsisten dalam masyarakat. Adat yang dijadikan 

pertimbangan hukum harus merupakan kebiasaan yang 

dikenal luas dan dilakukan secara berulang, bukan 

praktik insidental atau kebiasaan kelompok kecil 

tertentu. Konsistensi praktik menunjukkan bahwa adat 

tersebut telah menjadi kesepakatan sosial yang 

mengikat secara moral. 

Syarat ketiga adalah adat tersebut berlaku pada saat 

penetapan hukum. Dalam fikih, adat yang telah 



49 
 

ditinggalkan atau tidak lagi relevan tidak dapat 

dijadikan dasar hukum. Hal ini menunjukkan bahwa 

fikih bersifat responsif terhadap perubahan sosial dan 

tidak terikat pada romantisasi tradisi masa lalu. Adat 

dipertimbangkan sejauh ia masih hidup dan berfungsi 

dalam kehidupan masyarakat. 

Syarat keempat adalah adat tersebut membawa 

kemaslahatan dan tidak menimbulkan mafsadah. 

Dalam kerangka fikih sosial, tujuan utama penerimaan 

adat adalah menjaga kesejahteraan sosial dan 

keharmonisan masyarakat. Adat yang berpotensi 

menimbulkan konflik, diskriminasi, atau ketidakadilan 

perlu ditinjau kembali atau direkonstruksi agar selaras 

dengan nilai-nilai Islam. 

Syarat kelima adalah adat tersebut tidak 

bertentangan dengan prinsip keadilan dan akhlak 

Islam. Meskipun tidak secara eksplisit bertentangan 

dengan nash, suatu adat tetap harus diuji secara etis. 

Islam menempatkan keadilan, kemanusiaan, dan 

penghormatan terhadap martabat manusia sebagai tolok 

ukur utama dalam menilai praktik sosial. 

Dengan memenuhi syarat-syarat tersebut, adat dapat 

diterima sebagai bagian dari pertimbangan hukum 

dalam fikih Islam. Pendekatan ini menunjukkan 

keseimbangan antara komitmen terhadap nilai normatif 

Islam dan keterbukaan terhadap realitas budaya lokal. 

Dalam perspektif fikih sosial, penerimaan adat yang 

selektif dan kritis memungkinkan Islam hadir sebagai 

agama yang membumi, adil, dan relevan dengan 

kehidupan masyarakat. 



50 
 

B. Integrasi Islam dan Adat Kaili 

1. Adat sebagai Medium Nilai Islam 

Dalam perspektif fikih sosial, adat tidak hanya 

dipahami sebagai kebiasaan sosial, tetapi sebagai 

medium strategis dalam mentransmisikan dan 

menginternalisasikan nilai-nilai Islam dalam kehidupan 

masyarakat. Adat menjadi ruang perjumpaan antara 

ajaran normatif Islam dan realitas kultural, sehingga 

nilai-nilai keislaman dapat hadir secara hidup, 

membumi, dan mudah diterima oleh masyarakat. 

Islam sebagai agama nilai tidak selalu menuntut 

perubahan bentuk budaya secara drastis, melainkan 

mengarahkan makna dan orientasi praktik budaya 

tersebut. Ketika adat mengandung nilai kebersamaan, 

penghormatan, keadilan, dan kepedulian sosial, maka 

nilai-nilai tersebut sejalan dengan prinsip-prinsip dasar 

Islam. Dalam konteks ini, adat berfungsi sebagai 

wadah etis yang menampung dan mengekspresikan 

ajaran Islam dalam bahasa budaya lokal. 

Adat sebagai medium nilai Islam juga memungkinkan 

terjadinya internalisasi nilai secara kultural, bukan 

sekadar indoktrinasi normatif. Nilai-nilai seperti tauhid, 

akhlak mulia, solidaritas, dan keadilan tidak hanya 

diajarkan secara verbal, tetapi dipraktikkan secara 

kolektif melalui tradisi dan ritual sosial. Proses ini 

menjadikan nilai Islam menyatu dengan habitus 

masyarakat dan diwariskan secara antargenerasi. 

Dalam kerangka fikih sosial, pemanfaatan adat sebagai 

medium nilai Islam harus tetap berada dalam koridor 



51 
 

syariat. Adat yang digunakan adalah adat yang telah 

mengalami proses penyaringan etis, sehingga tidak 

bertentangan dengan prinsip tauhid, keadilan, dan 

kemaslahatan. Dengan demikian, adat bukan sumber 

nilai yang otonom, tetapi sarana efektif untuk 

menghidupkan nilai-nilai Islam dalam praktik sosial. 

Penggunaan adat sebagai medium nilai Islam juga 

memiliki implikasi penting dalam bidang pendidikan 

dan dakwah. Pendekatan kultural memungkinkan 

pesan-pesan keislaman disampaikan secara lebih 

persuasif dan kontekstual. Islam tidak hadir sebagai 

ajaran yang asing atau mengancam identitas lokal, 

tetapi sebagai sumber nilai yang memperkaya dan 

memuliakan budaya masyarakat. 

Dengan demikian, adat sebagai medium nilai Islam 

menegaskan bahwa proses islamisasi bukan sekadar 

proses formal atau legalistik, melainkan proses kultural 

dan edukatif. Islam yang bersemi dalam masyarakat 

adalah Islam yang nilai-nilainya hidup dalam adat, 

membentuk perilaku sosial, dan menumbuhkan 

peradaban yang berkeadaban. Subbab ini menjadi 

pijakan penting untuk memahami praktik keislaman 

lokal sebagai ekspresi Islam yang kontekstual dan 

bermakna. 

2. Praktik Keagamaan Berbasis Kearifan Lokal 

Praktik keagamaan berbasis kearifan lokal merupakan 

wujud nyata dari perjumpaan antara ajaran Islam dan 

budaya masyarakat setempat. Dalam perspektif fikih 

sosial, praktik-praktik tersebut dipahami sebagai 

ekspresi keberagamaan yang kontekstual, di mana nilai-



52 
 

nilai Islam dihayati dan dijalankan melalui medium 

adat dan tradisi lokal. Praktik keagamaan tidak hadir 

dalam ruang hampa, melainkan tumbuh dan 

berkembang dalam konteks sosial dan kultural tertentu. 

Kearifan lokal menyediakan kerangka makna yang 

memungkinkan ajaran Islam diterima dan dipraktikkan 

secara lebih mendalam. Melalui tradisi sosial, ritual 

komunal, dan simbol budaya, nilai-nilai keislaman 

seperti tauhid, kebersamaan, kepedulian, dan rasa 

syukur diekspresikan dalam bentuk yang akrab bagi 

masyarakat. Praktik ini menjadikan agama hadir 

sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari, bukan 

sebagai sistem normatif yang terpisah dari realitas 

sosial. 

Dalam kerangka fikih sosial, praktik keagamaan 

berbasis kearifan lokal dinilai bukan dari bentuk 

lahiriahnya semata, tetapi dari substansi nilai yang 

dikandungnya. Selama praktik tersebut tidak 

bertentangan dengan prinsip dasar syariat dan 

mengandung kemaslahatan sosial, maka ia dapat 

diterima sebagai bagian dari ekspresi keislaman. 

Pendekatan ini menegaskan bahwa Islam memiliki 

fleksibilitas dalam bentuk, namun konsisten dalam 

nilai. 

Praktik keagamaan lokal juga berperan penting dalam 

menjaga kohesi sosial dan identitas kolektif 

masyarakat. Kegiatan keagamaan yang dilaksanakan 

secara komunal memperkuat solidaritas, mempererat 

relasi sosial, dan menumbuhkan rasa kebersamaan. 

Dalam konteks ini, agama berfungsi sebagai perekat 



53 
 

sosial yang menyatukan masyarakat dalam nilai dan 

tujuan bersama. 

Selain itu, praktik keagamaan berbasis kearifan lokal 

memiliki fungsi edukatif. Nilai-nilai Islam 

ditransmisikan melalui keteladanan, partisipasi sosial, 

dan pengalaman kolektif, sehingga proses pendidikan 

berlangsung secara alami dan berkelanjutan. Generasi 

muda belajar memahami Islam tidak hanya melalui teks 

dan pengajaran formal, tetapi melalui keterlibatan 

langsung dalam tradisi keagamaan masyarakat. 

Dengan demikian, praktik keagamaan berbasis kearifan 

lokal menunjukkan bahwa Islam yang hidup adalah 

Islam yang mampu berdialog dengan budaya. Melalui 

pendekatan fikih sosial, praktik-praktik tersebut 

dipahami sebagai bentuk aktualisasi nilai-nilai Islam 

dalam konteks lokal, yang memperkaya pengalaman 

keberagamaan sekaligus menjaga relevansi Islam dalam 

kehidupan sosial masyarakat. 

C. Praktik Ibadah dalam Konteks Sosial 

1. Ibadah Mahdhah dan Implikasi Sosial 

Ibadah maḥḍah merupakan bentuk ibadah yang tata 

cara, waktu, dan ketentuannya telah ditetapkan secara 

jelas dalam syariat, seperti shalat, puasa, zakat, dan 

haji. Dalam pemahaman fikih klasik, ibadah maḥḍah 

sering diposisikan sebagai relasi vertikal antara manusia 

dan Tuhan. Namun, dalam perspektif fikih sosial, 

ibadah maḥḍah tidak berhenti pada dimensi ritual, 

melainkan memiliki implikasi sosial yang luas dan 

mendalam. 



54 
 

Shalat, sebagai ibadah utama, mengajarkan nilai 

disiplin, kesetaraan, dan keteraturan sosial. Pelaksanaan 

shalat berjamaah, misalnya, merepresentasikan prinsip 

persamaan derajat tanpa membedakan status sosial, 

ekonomi, atau kultural. Nilai-nilai ini membentuk 

kesadaran sosial tentang pentingnya kebersamaan, 

kepatuhan pada aturan, dan penghormatan terhadap 

kepemimpinan yang adil. 

Puasa tidak hanya melatih pengendalian diri secara 

spiritual, tetapi juga menumbuhkan empati sosial. 

Pengalaman menahan lapar dan dahaga menumbuhkan 

kesadaran akan penderitaan orang lain, sehingga 

mendorong sikap kepedulian dan solidaritas sosial. 

Dalam konteks ini, puasa menjadi sarana pendidikan 

moral yang memperkuat tanggung jawab sosial umat 

Islam. 

Zakat secara eksplisit menunjukkan dimensi sosial 

ibadah maḥḍah. Kewajiban zakat menghubungkan 

kesalehan individual dengan keadilan sosial melalui 

distribusi kekayaan dan pemberdayaan kelompok 

lemah. Dalam perspektif fikih sosial, zakat bukan 

sekadar kewajiban finansial, tetapi instrumen 

transformasi sosial yang bertujuan mengurangi 

kesenjangan dan memperkuat kohesi sosial. 

Ibadah haji juga memiliki implikasi sosial yang 

signifikan. Pertemuan umat Islam dari berbagai latar 

belakang budaya dan bangsa menegaskan nilai 

universalitas Islam dan persaudaraan kemanusiaan. 

Pengalaman kolektif ini membentuk kesadaran global 



55 
 

tentang persatuan, kesetaraan, dan tanggung jawab 

moral sebagai umat manusia. 

Dengan demikian, ibadah maḥḍah dalam Islam 

mengandung dimensi sosial yang integral. Melalui 

pendekatan fikih sosial, ibadah dipahami sebagai sarana 

pembentukan etika sosial dan karakter kolektif. Islam 

yang bersemi dalam kehidupan masyarakat adalah 

Islam yang mampu menjembatani kesalehan ritual 

dengan kesalehan sosial, sehingga ibadah tidak hanya 

memperkuat relasi dengan Tuhan, tetapi juga 

memperbaiki kualitas kehidupan bersama. 

2. Ibadah Sosial (ibadah ghairu mahdhah) 

Ibadah ghairu maḥḍah merupakan bentuk ibadah yang 

tidak ditentukan secara rinci tata cara dan waktunya 

oleh syariat, tetapi sangat ditekankan nilai dan 

tujuannya. Ibadah jenis ini mencakup seluruh aktivitas 

sosial yang diniatkan karena Allah dan menghadirkan 

kemaslahatan bagi sesama. Dalam perspektif fikih 

sosial, ibadah ghairu maḥḍah menjadi jembatan antara 

kesalehan individual dan tanggung jawab sosial. 

Berbeda dengan ibadah maḥḍah yang bersifat ritual, 

ibadah sosial berwujud tindakan nyata dalam kehidupan 

sehari-hari, seperti tolong-menolong, menjaga 

lingkungan, menegakkan keadilan, menunaikan 

amanah, serta melayani kepentingan masyarakat. 

Seluruh aktivitas tersebut bernilai ibadah ketika 

dilandasi niat yang benar dan dilakukan sesuai dengan 

prinsip etika Islam. Dengan demikian, ruang ibadah 

dalam Islam menjadi sangat luas dan menyatu dengan 

kehidupan sosial. 



56 
 

Ibadah ghairu maḥḍah menegaskan bahwa Islam tidak 

memisahkan antara agama dan kehidupan sosial. 

Kesalehan seorang Muslim diukur tidak hanya dari 

ketekunan menjalankan ritual, tetapi juga dari 

kontribusinya terhadap kesejahteraan sosial. Dalam 

konteks ini, bekerja secara jujur, mendidik anak dengan 

penuh tanggung jawab, dan berpartisipasi aktif dalam 

kegiatan sosial merupakan bentuk ibadah yang 

memiliki nilai spiritual tinggi. 

Dalam kerangka fikih sosial, ibadah sosial memiliki 

orientasi kemaslahatan. Setiap tindakan dinilai dari 

sejauh mana ia membawa manfaat dan mencegah 

kerusakan dalam kehidupan masyarakat. Pendekatan ini 

menempatkan ibadah sebagai sarana transformasi 

sosial, bukan sekadar pemenuhan kewajiban individual. 

Islam hadir sebagai agama yang membangun tatanan 

sosial yang adil, peduli, dan berkeadaban. 

Ibadah ghairu maḥḍah juga berperan penting dalam 

konteks pendidikan dan pembentukan karakter. Melalui 

praktik ibadah sosial, nilai-nilai seperti empati, 

tanggung jawab, kerja sama, dan kepedulian 

ditanamkan secara langsung dalam pengalaman hidup. 

Proses ini menjadikan pendidikan keislaman bersifat 

aplikatif dan relevan dengan realitas sosial. 

Dengan demikian, ibadah sosial menegaskan keluasan 

makna ibadah dalam Islam. Melalui ibadah ghairu 

maḥḍah, Islam yang bersemi tidak hanya tampak dalam 

ritual keagamaan, tetapi terwujud dalam tindakan sosial 

yang membawa kemanfaatan nyata bagi masyarakat. 

Pendekatan fikih sosial membantu menempatkan 



57 
 

ibadah sebagai kekuatan etis yang menggerakkan 

kehidupan sosial menuju keadilan dan kemaslahatan 

bersama. 

D. Fikih Sosial dan Harmoni Kehidupan 

1. Resolusi Konflik Berbasis Nilai Islam 

Konflik merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari 

kehidupan sosial, baik yang bersumber dari perbedaan 

kepentingan, pandangan, maupun latar belakang sosial 

dan budaya. Dalam perspektif Islam, konflik tidak 

dipandang semata-mata sebagai ancaman, tetapi sebagai 

realitas sosial yang perlu dikelola secara adil dan 

bermartabat. Fikih sosial menempatkan resolusi konflik 

sebagai bagian dari tanggung jawab etis umat Islam 

dalam menjaga keharmonisan dan kemaslahatan 

bersama. 

Nilai utama dalam resolusi konflik berbasis Islam 

adalah keadilan (‘adl) dan perdamaian (ṣulḥ). Islam 

mendorong penyelesaian konflik melalui dialog, 

musyawarah, dan rekonsiliasi, bukan melalui kekerasan 

atau dominasi. Prinsip ini menegaskan bahwa tujuan 

penyelesaian konflik bukanlah kemenangan satu pihak 

atas pihak lain, melainkan pemulihan relasi sosial dan 

tercapainya keseimbangan hak dan kewajiban. 

Nilai ukhuwah dan kasih sayang (raḥmah) juga 

menjadi fondasi penting dalam resolusi konflik Islam. 

Kesadaran akan persaudaraan, baik dalam ikatan 

keislaman maupun kemanusiaan, mendorong pihak-

pihak yang berkonflik untuk mengedepankan empati 

dan saling memahami. Pendekatan ini membantu 



58 
 

meredam emosi dan membuka ruang bagi penyelesaian 

yang lebih konstruktif. 

Dalam fikih sosial, resolusi konflik juga 

memperhatikan aspek kemaslahatan jangka panjang. 

Penyelesaian konflik tidak hanya dinilai dari 

berhentinya pertikaian, tetapi dari sejauh mana solusi 

tersebut mampu mencegah konflik serupa di masa 

depan dan memperkuat kohesi sosial. Oleh karena itu, 

Islam mendorong penyelesaian yang adil, proporsional, 

dan berorientasi pada kebaikan bersama. 

Nilai pemaafan (‘afw) dan pengendalian diri menjadi 

unsur penting dalam proses rekonsiliasi. Islam 

memandang pemaafan sebagai sikap moral yang luhur 

dan berpotensi menyembuhkan luka sosial. Meskipun 

keadilan tetap ditegakkan, pemaafan memberikan ruang 

bagi pemulihan hubungan dan pembangunan 

kepercayaan kembali di tengah masyarakat. 

Dengan demikian, resolusi konflik berbasis nilai Islam 

menegaskan peran agama sebagai sumber etika sosial 

yang menyejukkan dan membangun. Melalui 

pendekatan fikih sosial, Islam hadir sebagai pedoman 

dalam mengelola konflik secara manusiawi, adil, dan 

bermartabat, sehingga konflik tidak berujung pada 

perpecahan, tetapi menjadi jalan menuju rekonsiliasi 

dan kemaslahatan sosial. 

2. Moderasi Beragama dalam Praksis Lokal 

Moderasi beragama merupakan prinsip penting dalam 

Islam yang menekankan sikap tengah, adil, dan 

proporsional dalam memahami serta mengamalkan 



59 
 

ajaran agama. Dalam perspektif fikih sosial, moderasi 

beragama tidak hanya dipahami sebagai konsep 

teologis, tetapi sebagai praktik sosial yang hidup dalam 

keseharian masyarakat. Moderasi menjadi kunci dalam 

menjaga keharmonisan sosial di tengah keberagaman 

budaya, pandangan, dan ekspresi keberagamaan. 

Dalam konteks praksis lokal, moderasi beragama 

tercermin dalam kemampuan masyarakat untuk 

mengelola perbedaan tanpa menegasikan identitas 

keagamaan. Nilai-nilai Islam dijalankan dengan 

mengedepankan toleransi, dialog, dan penghormatan 

terhadap kearifan lokal. Pendekatan ini memungkinkan 

ajaran Islam hadir secara inklusif dan membangun, 

bukan eksklusif dan konfrontatif. 

Fikih sosial memberikan kerangka untuk memahami 

moderasi beragama sebagai upaya menyeimbangkan 

antara komitmen terhadap ajaran normatif Islam dan 

kepekaan terhadap realitas sosial. Praktik keagamaan 

disesuaikan dengan konteks budaya setempat tanpa 

mengorbankan prinsip tauhid, keadilan, dan 

kemaslahatan. Dengan demikian, moderasi beragama 

menjadi strategi etis dalam menjaga keberlanjutan 

kehidupan sosial yang damai. 

Moderasi beragama dalam praksis lokal juga berperan 

penting dalam pencegahan konflik sosial. Sikap saling 

menghargai, keterbukaan terhadap perbedaan, dan 

penyelesaian masalah melalui musyawarah 

menciptakan ruang sosial yang kondusif bagi kehidupan 

bersama. Dalam konteks ini, agama berfungsi sebagai 



60 
 

sumber nilai yang menenangkan dan mempersatukan, 

bukan sebagai pemicu ketegangan. 

Dalam bidang pendidikan dan pembinaan masyarakat, 

moderasi beragama menjadi nilai yang ditanamkan 

melalui keteladanan dan praktik sosial. Generasi muda 

belajar memahami agama sebagai sumber etika yang 

mengajarkan keseimbangan, kebijaksanaan, dan 

tanggung jawab sosial. Proses ini memperkuat daya 

tahan masyarakat terhadap paham keagamaan yang 

ekstrem dan intoleran. 

Dengan demikian, moderasi beragama dalam praksis 

lokal menegaskan bahwa Islam yang bersemi adalah 

Islam yang ramah, kontekstual, dan berorientasi pada 

kemaslahatan. Melalui pendekatan fikih sosial, 

moderasi beragama menjadi jalan tengah yang 

memungkinkan nilai-nilai Islam hidup berdampingan 

dengan kearifan lokal, membangun perdamaian, dan 

memperkuat kohesi sosial dalam kehidupan 

masyarakat. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



61 
 

BAB IV. 

PENDIDIKAN KEISLAMAN DAN PROSES 

INTERNALISASI NILAI 

 

 

A. Pendidikan Islam sebagai Proses Berkelanjutan 

1. Pendidikan Formal, Nonformal, dan Informal 

Pendidikan memiliki peran strategis dalam menjaga 

keberlanjutan praktik keislaman dan kearifan lokal 

dalam kehidupan masyarakat. Dalam perspektif fikih 

sosial, pendidikan tidak hanya dipahami sebagai proses 

transfer pengetahuan, tetapi sebagai sarana internalisasi 

nilai, pembentukan karakter, dan transmisi budaya 

keislaman. Pendidikan menjadi medium utama agar 

Islam tidak berhenti sebagai ajaran normatif, tetapi 

hidup dan berakar dalam realitas sosial. 

Pendidikan formal, seperti sekolah dan madrasah, 

berfungsi sebagai institusi sistematis dalam 

menanamkan nilai-nilai keislaman secara terstruktur. 

Melalui kurikulum pendidikan agama Islam, peserta 

didik diperkenalkan pada ajaran akidah, ibadah, dan 

akhlak. Dalam konteks keislaman lokal, pendidikan 

formal memiliki peran penting untuk mengaitkan materi 

ajar dengan realitas sosial dan budaya masyarakat 

setempat, sehingga peserta didik memahami Islam 

secara kontekstual dan aplikatif. 

Pendidikan nonformal, seperti majelis taklim, 

pesantren, taman pendidikan Al-Qur’an, dan berbagai 

kegiatan keagamaan komunitas, berperan sebagai ruang 

pembelajaran yang fleksibel dan partisipatif. 



62 
 

Pendidikan nonformal memungkinkan nilai-nilai Islam 

ditransmisikan melalui pendekatan kultural dan 

relasional. Dalam praktiknya, pendidikan nonformal 

sering menjadi jembatan antara ajaran Islam dan 

kearifan lokal, karena berlangsung langsung dalam 

konteks kehidupan masyarakat. 

Sementara itu, pendidikan informal berlangsung secara 

alamiah dalam lingkungan keluarga dan masyarakat. 

Nilai-nilai keislaman ditanamkan melalui keteladanan, 

kebiasaan, dan interaksi sosial sehari-hari. Dalam 

konteks masyarakat lokal, pendidikan informal 

memiliki pengaruh yang sangat kuat karena membentuk 

habitus keagamaan sejak dini. Tradisi sosial, praktik 

keagamaan lokal, dan nilai adat menjadi sarana efektif 

dalam membentuk kesadaran keislaman yang 

membumi. 

Ketiga jalur pendidikan tersebut formal, nonformal, dan 

informal saling melengkapi dan tidak dapat dipisahkan. 

Fikih sosial memandang integrasi ketiganya sebagai 

kunci keberhasilan internalisasi nilai Islam dalam 

masyarakat. Ketika pendidikan formal bersinergi 

dengan pendidikan nonformal dan informal, nilai-nilai 

keislaman dapat terjaga secara berkelanjutan dan 

relevan dengan dinamika sosial. 

Dengan demikian, pendidikan formal, nonformal, dan 

informal merupakan pilar penting dalam merawat 

keislaman lokal. Melalui ketiga jalur ini, Islam bersemi 

tidak hanya sebagai sistem ajaran, tetapi sebagai nilai 

hidup yang membentuk perilaku, budaya, dan 

peradaban masyarakat secara berkesinambungan.  



63 
 

2. Pendidikan sebagai Pembentukan Kesadaran Nilai 

Pendidikan dalam perspektif Islam tidak hanya 

bertujuan mencerdaskan secara intelektual, tetapi 

membentuk kesadaran nilai yang menuntun sikap dan 

perilaku manusia dalam kehidupan sosial. Dalam 

kerangka fikih sosial, pendidikan dipahami sebagai 

proses internalisasi nilai-nilai keislaman yang 

berorientasi pada pembentukan akhlak, tanggung jawab 

sosial, dan kepekaan terhadap realitas masyarakat. 

Dengan demikian, pendidikan menjadi fondasi utama 

bagi keberlangsungan praktik keislaman yang 

berkeadaban. 

Kesadaran nilai dalam pendidikan Islam mencakup 

pemahaman, penghayatan, dan pengamalan nilai secara 

utuh. Nilai-nilai seperti tauhid, keadilan, amanah, 

solidaritas, dan kemaslahatan tidak cukup diajarkan 

sebagai konsep normatif, tetapi harus dihidupkan 

melalui pengalaman belajar yang kontekstual. Proses 

ini menuntut pendidikan yang mampu menghubungkan 

ajaran Islam dengan realitas sosial dan budaya peserta 

didik. 

Dalam konteks keislaman lokal, pendidikan berperan 

penting dalam menanamkan kesadaran bahwa nilai-

nilai Islam dapat hidup selaras dengan kearifan lokal. 

Peserta didik diajak memahami bahwa adat dan tradisi 

yang sejalan dengan prinsip syariat merupakan bagian 

dari ekspresi keislaman. Pendekatan ini memperkuat 

identitas keagamaan sekaligus menumbuhkan rasa 

penghargaan terhadap budaya lokal. 



64 
 

Pendidikan sebagai pembentukan kesadaran nilai juga 

menekankan pentingnya keteladanan. Nilai-nilai 

keislaman lebih efektif ditanamkan melalui perilaku 

nyata pendidik, tokoh agama, dan orang tua daripada 

sekadar pengajaran verbal. Keteladanan menciptakan 

pengalaman belajar yang autentik dan membekas dalam 

kesadaran peserta didik, sehingga nilai-nilai tersebut 

terinternalisasi secara mendalam. 

Dalam perspektif fikih sosial, kesadaran nilai yang 

dibentuk melalui pendidikan diharapkan melahirkan 

individu yang tidak hanya taat secara ritual, tetapi juga 

bertanggung jawab secara sosial. Pendidikan 

membimbing peserta didik untuk memahami implikasi 

sosial dari setiap ajaran Islam, sehingga mereka mampu 

berkontribusi secara positif dalam kehidupan 

bermasyarakat. 

Dengan demikian, pendidikan sebagai pembentukan 

kesadaran nilai menegaskan peran strategis pendidikan 

dalam merawat keislaman lokal. Melalui pendidikan 

yang berorientasi nilai, Islam bersemi sebagai ajaran 

yang hidup, membentuk karakter, dan mengarahkan 

kehidupan sosial menuju keadilan, keharmonisan, dan 

kemaslahatan bersama. 

B. Peran Keluarga dalam Pendidikan Keislaman 

1. Keluarga sebagai Madrasah Pertama 

Dalam Islam, keluarga menempati posisi sentral 

sebagai ruang pendidikan paling awal dan paling 

menentukan dalam pembentukan kepribadian manusia. 

Keluarga disebut sebagai madrasah pertama karena di 



65 
 

dalamnya nilai-nilai dasar keislaman ditanamkan 

sebelum individu mengenal pendidikan formal dan 

lingkungan sosial yang lebih luas. Dalam perspektif 

fikih sosial, keluarga bukan hanya institusi biologis, 

tetapi institusi moral dan edukatif yang berperan 

membentuk kesadaran nilai dan perilaku sosial. 

Pendidikan dalam keluarga berlangsung secara alami 

melalui keteladanan, pembiasaan, dan interaksi sehari-

hari. Nilai tauhid, akhlak mulia, tanggung jawab, serta 

kepedulian sosial diperkenalkan sejak dini melalui 

sikap dan perilaku orang tua. Proses ini menjadikan 

pendidikan keluarga bersifat mendalam dan 

berkelanjutan, karena menyentuh dimensi afektif dan 

moral anak secara langsung. 

Dalam konteks keislaman lokal, keluarga juga menjadi 

ruang utama transmisi kearifan lokal yang selaras 

dengan nilai Islam. Tradisi, adat, dan praktik sosial 

diwariskan dalam keluarga sebagai bagian dari identitas 

kolektif. Ketika nilai-nilai tersebut sejalan dengan 

prinsip syariat, keluarga berperan penting dalam 

menjaga kesinambungan budaya keislaman yang 

kontekstual dan membumi. 

Fikih sosial memandang keluarga sebagai basis 

pembentukan kesalehan individual dan sosial. 

Kesalehan tidak hanya diukur dari kepatuhan ritual, 

tetapi dari kemampuan individu menjalankan peran 

sosialnya secara bertanggung jawab. Pendidikan 

keluarga yang menanamkan nilai kejujuran, amanah, 

dan kepedulian akan melahirkan anggota masyarakat 



66 
 

yang berakhlak dan berkontribusi positif bagi 

kehidupan bersama. 

Peran orang tua dalam keluarga tidak hanya sebagai 

pengasuh, tetapi sebagai pendidik dan teladan. 

Keteladanan orang tua dalam beribadah, berinteraksi 

sosial, dan menyikapi perbedaan menjadi rujukan 

utama bagi anak dalam memahami ajaran Islam. Oleh 

karena itu, kualitas keislaman keluarga sangat 

menentukan kualitas keislaman masyarakat secara 

keseluruhan. 

Dengan demikian, keluarga sebagai madrasah pertama 

merupakan fondasi utama dalam merawat keislaman 

lokal. Melalui pendidikan keluarga yang berorientasi 

nilai dan keteladanan, Islam bersemi secara alami 

dalam kehidupan masyarakat, membentuk generasi 

yang beriman, berakhlak, dan berkeadaban sosial. 

2. Keteladanan dan Pembiasaan 

Keteladanan dan pembiasaan merupakan dua metode 

utama pendidikan dalam keluarga yang paling efektif 

dalam membentuk karakter dan kesadaran nilai 

keislaman. Dalam perspektif Islam, pendidikan tidak 

hanya berlangsung melalui nasihat dan instruksi verbal, 

tetapi terutama melalui contoh nyata yang ditampilkan 

oleh orang tua dan anggota keluarga. Apa yang dilihat 

dan dialami anak dalam kehidupan sehari-hari akan 

membentuk pola pikir, sikap, dan perilakunya secara 

berkelanjutan. 

Keteladanan memiliki kekuatan edukatif yang sangat 

besar karena menyentuh dimensi afektif dan moral 



67 
 

anak. Ketika orang tua menunjukkan kejujuran, 

kedisiplinan beribadah, sikap adil, serta kepedulian 

sosial, nilai-nilai tersebut tertanam secara alami dalam 

diri anak. Dalam kerangka fikih sosial, keteladanan 

tidak hanya membentuk kesalehan individual, tetapi 

juga menyiapkan anak untuk berperan secara etis dalam 

kehidupan sosial. 

Pembiasaan melengkapi keteladanan sebagai proses 

penguatan nilai melalui praktik yang berulang. 

Aktivitas seperti shalat berjamaah di rumah, membaca 

Al-Qur’an, saling menolong, menjaga adab berbicara, 

dan menghormati sesama menjadi rutinitas yang 

membentuk habitus keislaman. Melalui pembiasaan, 

nilai-nilai Islam tidak lagi dipahami sebagai kewajiban 

yang dipaksakan, tetapi sebagai bagian dari kehidupan 

sehari-hari. 

Dalam konteks keislaman lokal, keteladanan dan 

pembiasaan juga berperan dalam mentransmisikan 

nilai-nilai kearifan lokal yang selaras dengan ajaran 

Islam. Tradisi keluarga yang menekankan kebersamaan, 

musyawarah, dan kepedulian sosial menjadi sarana 

efektif dalam menanamkan nilai keislaman yang 

kontekstual. Proses ini menjadikan anak tumbuh 

dengan identitas keislaman yang kuat sekaligus 

menghargai budaya lokalnya. 

Fikih sosial memandang keteladanan dan pembiasaan 

sebagai bentuk pendidikan praksis yang berorientasi 

pada kemaslahatan. Nilai-nilai yang ditanamkan sejak 

dini melalui keluarga akan memengaruhi cara individu 

berinteraksi di ruang publik. Dengan demikian, 



68 
 

keluarga berkontribusi langsung dalam membangun 

tatanan sosial yang berakhlak dan harmonis. 

Dengan demikian, keteladanan dan pembiasaan 

menegaskan peran strategis keluarga sebagai madrasah 

pertama. Melalui contoh nyata dan praktik yang 

konsisten, nilai-nilai Islam bersemi dalam diri individu 

dan tercermin dalam kehidupan sosial. Inilah fondasi 

utama bagi terwujudnya masyarakat yang beriman, 

beretika, dan berkeadaban. 

C. Masjid dan Tokoh Agama sebagai Agen  

     Pendidikan 

1. Masjid sebagai Pusat Pembinaan Umat 

Masjid memiliki kedudukan strategis dalam kehidupan 

umat Islam, tidak hanya sebagai tempat pelaksanaan 

ibadah ritual, tetapi sebagai pusat pembinaan umat 

secara menyeluruh. Dalam perspektif fikih sosial, 

masjid dipahami sebagai institusi sosial-keagamaan 

yang berfungsi membentuk kesadaran spiritual, moral, 

dan sosial masyarakat. Sejak masa awal Islam, masjid 

menjadi ruang integratif yang menghubungkan dimensi 

ibadah dengan kehidupan sosial. 

Sebagai pusat pembinaan spiritual, masjid menanamkan 

nilai tauhid, ketakwaan, dan kedisiplinan beribadah. 

Aktivitas seperti shalat berjamaah, pengajian, dan zikir 

kolektif membentuk kesadaran keagamaan yang 

bersifat komunal. Kesadaran ini menjadi fondasi bagi 

lahirnya etika sosial yang menekankan kejujuran, 

tanggung jawab, dan kepedulian terhadap sesama. 



69 
 

Dalam kerangka fikih sosial, masjid juga berperan 

sebagai pusat pendidikan dan pembinaan moral. 

Melalui khutbah, kajian keislaman, dan kegiatan 

pembelajaran nonformal, masjid mentransmisikan nilai-

nilai Islam secara kontekstual dan aplikatif. Masjid 

menjadi ruang dialog antara ajaran normatif Islam dan 

realitas sosial umat, sehingga pendidikan keislaman 

tidak terlepas dari persoalan kehidupan nyata. 

Masjid memiliki fungsi sosial yang penting dalam 

memperkuat solidaritas dan kohesi masyarakat. 

Kegiatan sosial seperti pengelolaan zakat, infak, dan 

sedekah, bantuan kemanusiaan, serta musyawarah umat 

menunjukkan peran masjid sebagai pusat pelayanan 

sosial. Dalam konteks ini, masjid berkontribusi 

langsung dalam mewujudkan prinsip keadilan dan 

kemaslahatan sosial. 

Dalam masyarakat lokal, termasuk di Tanah Kaili, 

masjid sering menjadi titik temu antara nilai keislaman 

dan kearifan lokal. Masjid tidak berdiri terpisah dari 

kehidupan sosial masyarakat, tetapi menyatu dengan 

tradisi, adat, dan dinamika sosial setempat. Peran tokoh 

agama dan pengurus masjid menjadi kunci dalam 

menjaga keseimbangan antara ajaran Islam dan konteks 

budaya lokal. 

Dengan demikian, masjid sebagai pusat pembinaan 

umat menegaskan peran institusi keagamaan dalam 

merawat Islam yang hidup dan membumi. Melalui 

fungsi spiritual, edukatif, dan sosialnya, masjid menjadi 

ruang strategis bagi tumbuhnya kesalehan individual 

dan sosial. Islam yang bersemi di tengah masyarakat 



70 
 

tercermin dari masjid yang aktif membina umat, 

menumbuhkan nilai, dan menghadirkan kemaslahatan 

bagi kehidupan bersama. 

2. Ulama dan Guru sebagai Pendidik Sosial 

Ulama dan guru memiliki peran strategis dalam 

pembentukan kesadaran keislaman dan tatanan sosial 

masyarakat. Dalam perspektif fikih sosial, keduanya 

tidak hanya berfungsi sebagai penyampai ilmu, tetapi 

sebagai pendidik sosial yang membimbing umat dalam 

memahami dan mengamalkan nilai-nilai Islam dalam 

kehidupan nyata. Peran ini menjadikan ulama dan guru 

sebagai aktor kunci dalam merawat Islam yang hidup 

dan berakar di tengah masyarakat. 

Ulama berperan sebagai penjaga nilai normatif Islam 

sekaligus penafsir yang kontekstual terhadap realitas 

sosial. Melalui fatwa, ceramah, dan keteladanan hidup, 

ulama membimbing umat agar memahami ajaran Islam 

secara bijaksana dan moderat. Dalam konteks 

keislaman lokal, ulama menjadi jembatan antara teks 

keagamaan dan kearifan budaya, sehingga Islam dapat 

hadir secara relevan dan membumi. 

Guru, khususnya dalam pendidikan formal dan 

nonformal, berperan mentransmisikan nilai-nilai 

keislaman kepada generasi muda secara sistematis dan 

berkelanjutan. Guru tidak hanya mengajarkan 

pengetahuan agama, tetapi menanamkan etika, disiplin, 

dan tanggung jawab sosial. Keteladanan guru dalam 

sikap dan perilaku sehari-hari menjadi sarana utama 

pembentukan karakter siswa. 



71 
 

Dalam kerangka fikih sosial, ulama dan guru memiliki 

tanggung jawab moral untuk menumbuhkan kesalehan 

sosial, bukan hanya kesalehan ritual. Pendidikan yang 

mereka lakukan diarahkan agar peserta didik dan umat 

mampu membaca realitas sosial secara kritis, bersikap 

adil, serta berkontribusi positif dalam kehidupan 

masyarakat. Dengan demikian, pendidikan keislaman 

berfungsi sebagai sarana transformasi sosial. 

Peran ulama dan guru sebagai pendidik sosial juga 

tampak dalam upaya menjaga harmoni dan mencegah 

konflik sosial. Melalui dakwah yang menyejukkan, 

dialog yang inklusif, dan pendekatan edukatif, mereka 

membantu masyarakat mengelola perbedaan secara 

bijaksana. Dalam konteks masyarakat majemuk, peran 

ini menjadi semakin penting untuk menjaga persatuan 

dan kedamaian. 

Dengan demikian, ulama dan guru sebagai pendidik 

sosial menegaskan bahwa pendidikan Islam tidak 

terbatas pada ruang kelas atau mimbar, tetapi 

berlangsung dalam seluruh kehidupan sosial. Melalui 

keteladanan, pengajaran, dan pembinaan yang 

berorientasi nilai, ulama dan guru berkontribusi besar 

dalam menumbuhkan Islam yang bersemi Islam yang 

membentuk pribadi beriman, masyarakat berakhlak, 

dan kehidupan sosial yang berkeadaban. 

D. Pendidikan Keislaman dan Moderasi Beragama 

1. Internalisasi Sikap Toleran dan Inklusif 

Internalisasi sikap toleran dan inklusif merupakan 

bagian penting dari pembentukan keislaman sosial yang 



72 
 

berkeadaban. Dalam perspektif fikih sosial, toleransi 

dan inklusivitas bukanlah sikap kompromistis terhadap 

akidah, melainkan manifestasi dari kematangan iman 

dan keluasan etika Islam dalam menyikapi realitas 

kemajemukan. Islam memandang perbedaan sebagai 

keniscayaan sosial yang harus dikelola dengan 

kebijaksanaan dan keadilan. 

Sikap toleran dalam Islam berakar pada prinsip 

penghormatan terhadap martabat manusia. Setiap 

individu dipandang sebagai makhluk ciptaan Allah 

yang memiliki hak untuk dihormati, meskipun berbeda 

latar belakang keyakinan, budaya, atau pandangan. 

Toleransi dalam hal ini tidak berarti menyamakan 

semua keyakinan, tetapi menghormati keberadaan dan 

hak pihak lain dalam kehidupan sosial. 

Inklusivitas melengkapi toleransi sebagai sikap 

keterbukaan dan kesediaan untuk hidup berdampingan 

serta bekerja sama demi kemaslahatan bersama. Dalam 

fikih sosial, inklusivitas diwujudkan melalui partisipasi 

aktif dalam ruang sosial yang plural, dialog yang 

konstruktif, dan kerja sama lintas kelompok dalam 

urusan kemanusiaan. Sikap ini menegaskan bahwa 

nilai-nilai Islam memiliki orientasi sosial yang luas dan 

universal. 

Proses internalisasi sikap toleran dan inklusif 

berlangsung melalui pendidikan, keteladanan, dan 

pengalaman sosial. Keluarga, sekolah, masjid, serta 

tokoh agama dan pendidik memiliki peran penting 

dalam menanamkan sikap tersebut sejak dini. Ketika 

nilai toleransi dan inklusivitas diajarkan secara 



73 
 

konsisten dan dipraktikkan dalam kehidupan sehari-

hari, sikap tersebut menjadi bagian dari karakter 

individu dan budaya masyarakat. 

Dalam konteks keislaman lokal, internalisasi sikap 

toleran dan inklusif diperkuat oleh kearifan lokal yang 

menjunjung kebersamaan dan harmoni sosial. Tradisi 

musyawarah, gotong royong, dan penghormatan 

terhadap perbedaan menjadi medium efektif dalam 

menanamkan nilai-nilai tersebut. Islam yang bersemi 

dalam konteks ini hadir sebagai kekuatan moral yang 

menyatukan, bukan memecah belah. 

Dengan demikian, internalisasi sikap toleran dan 

inklusif menegaskan peran Islam sebagai agama rahmat 

bagi seluruh alam. Melalui pendekatan fikih sosial, 

sikap toleran dan inklusif dipahami sebagai bagian 

integral dari akhlak keislaman yang membentuk 

masyarakat damai, adil, dan bermartabat. Nilai-nilai 

inilah yang memungkinkan Islam tumbuh dan bersemi 

secara harmonis di tengah kehidupan sosial yang 

majemuk. 

2. Pendidikan sebagai Pencegah Konflik Sosial 

Pendidikan memiliki peran strategis sebagai instrumen 

pencegah konflik sosial dalam masyarakat majemuk. 

Dalam perspektif fikih sosial, pendidikan tidak hanya 

dimaknai sebagai proses transfer pengetahuan, tetapi 

sebagai upaya sistematis untuk membentuk kesadaran 

etis, sikap moderat, dan kemampuan mengelola 

perbedaan secara damai. Pendidikan dengan orientasi 

nilai menjadi fondasi penting bagi terciptanya harmoni 

sosial. 



74 
 

Konflik sosial seringkali berakar pada kesalahpahaman, 

prasangka, dan ketidakmampuan individu atau 

kelompok dalam menyikapi perbedaan. Pendidikan 

Islam hadir untuk menanamkan nilai tauhid, akhlak 

mulia, dan keadilan sosial yang mendorong sikap saling 

menghormati. Melalui pendidikan, peserta didik 

dibimbing untuk memahami bahwa perbedaan adalah 

sunnatullah yang harus dihadapi dengan kebijaksanaan, 

bukan dengan permusuhan. 

Dalam kerangka fikih sosial, pendidikan berfungsi 

sebagai ruang internalisasi nilai-nilai perdamaian dan 

kemaslahatan. Prinsip-prinsip seperti ta‘āruf (saling 

mengenal), tasāmuḥ (toleransi), dan iṣlāḥ (rekonsiliasi) 

menjadi bagian penting dari kurikulum nilai yang 

ditanamkan melalui proses pembelajaran. Pendidikan 

demikian mendorong lahirnya individu yang mampu 

menjadi agen perdamaian di lingkungan sosialnya. 

Pendidikan sebagai pencegah konflik sosial juga 

menekankan pengembangan kemampuan dialog dan 

penyelesaian masalah secara konstruktif. Melalui 

pembiasaan musyawarah, kerja kelompok, dan diskusi 

yang menghargai perbedaan pendapat, siswa dilatih 

untuk menyelesaikan konflik tanpa kekerasan. Proses 

ini memperkuat budaya damai dan mencegah eskalasi 

konflik di tingkat masyarakat. 

Dalam konteks masyarakat lokal, pendidikan berperan 

penting dalam mengintegrasikan nilai-nilai Islam 

dengan kearifan lokal yang menjunjung harmoni dan 

kebersamaan. Tradisi gotong royong, adat musyawarah, 

dan nilai kekeluargaan menjadi sarana efektif untuk 



75 
 

menanamkan kesadaran kolektif dalam menjaga 

perdamaian sosial. Pendidikan yang berakar pada 

konteks lokal menjadikan nilai-nilai keislaman lebih 

mudah dipahami dan dipraktikkan. 

Dengan demikian, pendidikan sebagai pencegah konflik 

sosial menegaskan fungsi strategis pendidikan Islam 

dalam membangun masyarakat yang damai dan 

berkeadaban. Melalui pendekatan fikih sosial, 

pendidikan tidak hanya mencegah konflik secara 

preventif, tetapi juga membentuk generasi yang 

memiliki kepekaan sosial, sikap adil, dan komitmen 

terhadap persatuan. Inilah wujud konkret Islam yang 

bersemi sebagai kekuatan moral dalam kehidupan sosial 

masyarakat. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



76 
 

BAB V. 

ISLAM, MODERASI, DAN HARMONI SOSIAL 

MASYARAKAT KAILI 

 

A. Konsep Moderasi Beragama dalam Islam 

Moderasi beragama merupakan prinsip fundamental 

dalam ajaran Islam yang menekankan sikap tengah, 

seimbang, dan adil dalam memahami serta 

mengamalkan agama. Dalam Islam, moderasi dikenal 

dengan istilah wasatiyyah, yaitu sikap yang 

menghindarkan umat dari dua kutub ekstrem: sikap 

berlebihan (ifrāṭ) dan sikap mengabaikan (tafrīṭ). 

Moderasi beragama tidak dimaksudkan untuk 

melemahkan komitmen keimanan, melainkan untuk 

menjaga kemurnian ajaran Islam agar tetap relevan dan 

membawa kemaslahatan dalam kehidupan sosial. 

Secara teologis, konsep moderasi beragama berakar 

pada prinsip tauhid yang menempatkan keseimbangan 

antara hubungan manusia dengan Allah dan hubungan 

manusia dengan sesama. Islam mengajarkan kesalehan 

individual yang harus berbanding lurus dengan 

kesalehan sosial. Oleh karena itu, praktik keberagamaan 

yang moderat tercermin dalam ibadah yang benar 

sekaligus perilaku sosial yang adil, santun, dan 

berkeadaban. 

Dalam perspektif fikih sosial, moderasi beragama 

tercermin dalam cara umat Islam memahami hukum 

Islam secara kontekstual tanpa melepaskan prinsip 

dasarnya. Fikih tidak diposisikan sebagai aturan kaku, 

tetapi sebagai instrumen etis yang bertujuan 



77 
 

mewujudkan kemaslahatan dan mencegah 

kemudaratan. Sikap moderat mendorong fleksibilitas 

ijtihad, penghargaan terhadap perbedaan pendapat 

(ikhtilāf), serta penolakan terhadap pemaksaan 

kehendak dalam urusan agama. 

Moderasi beragama juga meniscayakan sikap toleran 

dan inklusif dalam kehidupan masyarakat majemuk. 

Islam mengajarkan penghormatan terhadap perbedaan 

keyakinan dan budaya sebagai bagian dari realitas 

sosial. Sikap moderat tercermin dalam kemampuan 

umat Islam hidup berdampingan secara damai, bekerja 

sama dalam urusan kemanusiaan, serta menjaga 

harmoni sosial tanpa mengorbankan prinsip akidah. 

Dalam konteks pendidikan Islam, moderasi beragama 

menjadi nilai strategis yang harus ditanamkan secara 

sistematis. Pendidikan berperan membentuk cara 

pandang keagamaan yang terbuka, kritis, dan 

bertanggung jawab. Melalui pendidikan, generasi muda 

dibimbing untuk memahami Islam secara utuh, tidak 

tekstualistik sempit, dan tidak pula liberal tanpa batas, 

sehingga mampu menjadi pribadi beriman sekaligus 

warga sosial yang dewasa. 

Dengan demikian, konsep moderasi beragama dalam 

Islam menegaskan bahwa Islam adalah agama 

keseimbangan yang mengedepankan keadilan, rahmat, 

dan kemaslahatan. Dalam kerangka fikih sosial, 

moderasi beragama menjadi landasan penting bagi 

terwujudnya kehidupan keagamaan yang damai dan 

berkeadaban. Nilai inilah yang memungkinkan Islam 



78 
 

terus bersemi dan memberi makna positif dalam 

kehidupan sosial masyarakat. 

1. Wasathiyyah sebagai Prinsip Dasar 

Wasathiyyah merupakan prinsip dasar dalam ajaran 

Islam yang menegaskan pentingnya sikap tengah, 

seimbang, dan proporsional dalam beragama. Konsep 

ini berakar kuat dalam Al-Qur’an yang menyebut umat 

Islam sebagai ummatan wasaṭan, yakni umat yang adil 

dan moderat. Predikat tersebut mengandung makna 

tanggung jawab moral agar umat Islam mampu menjadi 

teladan dalam menjaga keseimbangan antara dimensi 

spiritual, sosial, dan kemanusiaan. 

Sebagai prinsip dasar, wasathiyyah tidak dimaknai 

sebagai sikap netral tanpa pendirian, melainkan sebagai 

komitmen kuat terhadap kebenaran yang dijalani 

dengan kebijaksanaan. Islam menolak sikap ekstrem 

dalam beragama, baik yang berlebihan dalam 

menjalankan ajaran hingga menafikan realitas sosial, 

maupun yang terlalu longgar hingga mengabaikan 

prinsip-prinsip dasar agama. Wasathiyyah hadir untuk 

menjaga keberagamaan agar tetap otentik sekaligus 

relevan. 

Dalam perspektif fikih sosial, wasathiyyah menjadi 

landasan metodologis dalam memahami dan 

menerapkan hukum Islam. Prinsip ini mendorong 

penggunaan akal dan ijtihad secara bertanggung jawab, 

mempertimbangkan konteks sosial, serta 

mengutamakan tujuan-tujuan syariat (maqāṣid al-

syarī‘ah). Dengan demikian, fikih tidak dipraktikkan 



79 
 

secara kaku, tetapi sebagai panduan etis yang berpihak 

pada keadilan dan kemaslahatan. 

Wasathiyyah juga tercermin dalam relasi sosial umat 

Islam. Sikap moderat menuntun individu untuk 

menghargai perbedaan, menghindari kekerasan, dan 

mengedepankan dialog. Dalam masyarakat majemuk, 

prinsip ini menjadi fondasi penting bagi terciptanya 

harmoni dan perdamaian sosial, karena mendorong 

sikap saling menghormati tanpa harus mengorbankan 

identitas keagamaan. 

Dalam konteks pendidikan Islam, wasathiyyah 

berfungsi sebagai nilai inti yang harus 

diinternalisasikan sejak dini. Pendidikan berperan 

membentuk cara pandang keagamaan yang seimbang, 

kritis, dan bertanggung jawab. Melalui pembelajaran 

yang menekankan moderasi, peserta didik dibimbing 

untuk memahami Islam secara utuh dan 

mengamalkannya secara bijaksana dalam kehidupan 

sosial. 

Dengan demikian, wasathiyyah sebagai prinsip dasar 

menegaskan karakter Islam sebagai agama 

keseimbangan dan keadilan. Prinsip ini menjadi fondasi 

bagi moderasi beragama dan sekaligus penyangga bagi 

tumbuhnya kehidupan sosial yang damai, adil, dan 

berkeadaban. Inilah nilai kunci yang memungkinkan 

Islam terus bersemi sebagai rahmat dalam kehidupan 

masyarakat. 

 

 



80 
 

2. Keseimbangan Teks dan Konteks 

Keseimbangan antara teks dan konteks merupakan 

prinsip penting dalam moderasi beragama Islam. Teks 

keagamaan Al-Qur’an dan Sunnah menjadi sumber 

normatif utama dalam Islam, sementara konteks sosial, 

budaya, dan sejarah menjadi ruang aktualisasi ajaran 

tersebut. Moderasi beragama menuntut kemampuan 

memahami teks secara mendalam sekaligus membaca 

realitas sosial secara bijaksana, sehingga ajaran Islam 

dapat diterapkan secara tepat dan bermakna. 

Pemahaman keagamaan yang hanya berpegang pada 

teks secara literal tanpa mempertimbangkan konteks 

berpotensi melahirkan sikap kaku dan eksklusif. 

Sebaliknya, penekanan berlebihan pada konteks tanpa 

pijakan teks dapat mengaburkan prinsip-prinsip dasar 

ajaran Islam. Oleh karena itu, keseimbangan teks dan 

konteks menjadi jalan tengah yang menjaga kemurnian 

ajaran sekaligus memastikan relevansinya dalam 

kehidupan sosial. 

Dalam perspektif fikih sosial, keseimbangan teks dan 

konteks tercermin dalam penggunaan metodologi 

ijtihad yang mempertimbangkan tujuan-tujuan syariat 

(maqāṣid al-syarī‘ah). Hukum Islam dipahami tidak 

semata sebagai aturan formal, tetapi sebagai instrumen 

untuk mewujudkan keadilan, kemaslahatan, dan 

kemanusiaan. Pendekatan ini memungkinkan teks 

keagamaan diterjemahkan secara kontekstual tanpa 

kehilangan otoritas normatifnya. 

Keseimbangan ini juga tampak dalam penerimaan 

terhadap adat dan kearifan lokal selama tidak 



81 
 

bertentangan dengan prinsip syariat. Tradisi lokal 

dipandang sebagai ruang praksis bagi nilai-nilai Islam 

untuk bersemi dan hidup. Dengan demikian, Islam tidak 

hadir sebagai kekuatan yang meniadakan budaya, tetapi 

sebagai nilai yang menuntun dan memuliakan budaya 

menuju kebaikan. 

Dalam konteks pendidikan Islam, keseimbangan teks 

dan konteks diajarkan melalui pendekatan pembelajaran 

yang kritis dan reflektif. Peserta didik dibimbing untuk 

memahami dalil keagamaan sekaligus mengaitkannya 

dengan realitas kehidupan sehari-hari. Proses ini 

membentuk cara pandang keagamaan yang matang, 

moderat, dan bertanggung jawab. 

Dengan demikian, keseimbangan teks dan konteks 

menegaskan watak Islam sebagai agama yang normatif 

sekaligus historis. Prinsip ini menjadi pilar penting 

moderasi beragama dan landasan bagi fikih sosial 

dalam merespons dinamika kehidupan. Melalui 

keseimbangan inilah Islam dapat terus bersemi secara 

relevan dan membawa kemaslahatan dalam kehidupan 

sosial masyarakat. 

B. Praktik Moderasi dalam Kehidupan Sosial 

Praktik moderasi beragama dalam kehidupan sosial 

merupakan wujud konkret dari prinsip wasathiyyah 

yang telah tertanam dalam kesadaran keagamaan umat. 

Moderasi tidak berhenti pada tataran konsep, tetapi 

hadir dalam sikap, perilaku, dan pola relasi sosial 

sehari-hari. Dalam perspektif fikih sosial, praktik 

moderasi menjadi indikator keberhasilan internalisasi 

nilai-nilai Islam dalam kehidupan bermasyarakat. 



82 
 

Salah satu bentuk praktik moderasi tampak dalam 

kemampuan masyarakat mengelola perbedaan 

pandangan keagamaan dan sosial secara dewasa. 

Perbedaan tidak dipandang sebagai ancaman, 

melainkan sebagai ruang dialog dan pembelajaran. 

Sikap saling menghargai pendapat, menghindari klaim 

kebenaran tunggal, serta mengedepankan musyawarah 

mencerminkan keberagamaan yang moderat dan 

berkeadaban. 

Praktik moderasi juga terlihat dalam relasi antarumat 

beragama dan antarkelompok sosial. Islam mengajarkan 

kerja sama dalam urusan kemanusiaan dan sosial tanpa 

harus mencampuradukkan akidah. Dalam kehidupan 

sosial, sikap ini diwujudkan melalui partisipasi bersama 

dalam kegiatan sosial, kepedulian terhadap sesama, 

serta komitmen menjaga perdamaian dan ketertiban 

masyarakat. 

Dalam konteks fikih sosial, moderasi beragama 

tercermin dalam cara umat mempraktikkan ibadah dan 

muamalah secara seimbang. Ibadah ritual dijalankan 

dengan sungguh-sungguh, namun tidak menafikan 

tanggung jawab sosial. Nilai-nilai ibadah seperti 

kejujuran, kedisiplinan, dan kepedulian sosial 

diterjemahkan dalam perilaku nyata di tengah 

masyarakat. 

Praktik moderasi juga diperkuat melalui peran lembaga 

sosial dan keagamaan, seperti keluarga, masjid, dan 

lembaga pendidikan. Keteladanan tokoh agama dan 

pendidik dalam bersikap inklusif dan dialogis menjadi 

faktor penting dalam membentuk budaya moderat. 



83 
 

Moderasi yang ditampilkan dalam praktik sosial 

memiliki daya pengaruh yang lebih kuat dibandingkan 

sekadar wacana normatif. 

Dengan demikian, praktik moderasi dalam kehidupan 

sosial menegaskan bahwa moderasi beragama adalah 

sikap hidup yang menyatu dengan keseharian umat. 

Melalui pendekatan fikih sosial, praktik moderasi 

menjadi sarana menjaga harmoni, keadilan, dan 

kemaslahatan bersama. Inilah bentuk nyata Islam yang 

bersemi sebagai kekuatan moral yang menuntun 

kehidupan sosial menuju kedamaian dan keberadaban. 

1. Sikap Keberagamaan yang Adaptif 

Sikap keberagamaan yang adaptif merupakan salah satu 

ciri utama praktik moderasi beragama dalam kehidupan 

sosial. Adaptivitas dalam beragama tidak berarti 

mengubah atau mengurangi prinsip-prinsip ajaran 

Islam, melainkan kemampuan untuk memahami dan 

mengamalkan nilai-nilai Islam secara kontekstual 

sesuai dengan dinamika sosial, budaya, dan 

perkembangan zaman. Sikap ini mencerminkan 

kedewasaan beragama yang berpijak pada nilai, bukan 

semata pada formalitas. 

Dalam perspektif fikih sosial, sikap adaptif berangkat 

dari kesadaran bahwa realitas sosial selalu mengalami 

perubahan. Oleh karena itu, penerapan ajaran Islam 

memerlukan kepekaan terhadap konteks agar tetap 

relevan dan membawa kemaslahatan. Prinsip al-ḥukm 

yadūru ma‘a ‘illatihi wujūdan wa ‘adaman 

menunjukkan bahwa hukum Islam mempertimbangkan 



84 
 

sebab dan tujuan, bukan sekadar bentuk lahiriah praktik 

keagamaan. 

Sikap keberagamaan yang adaptif tercermin dalam 

kemampuan umat Islam menerima perbedaan tradisi 

dan praktik keagamaan selama tidak bertentangan 

dengan prinsip akidah dan syariat. Dalam konteks lokal, 

adaptivitas memungkinkan integrasi nilai-nilai Islam 

dengan kearifan budaya setempat. Tradisi lokal 

dipandang sebagai media ekspresi keislaman yang sah 

dan bermakna, bukan sebagai ancaman terhadap 

kemurnian agama. 

Adaptivitas juga tampak dalam respons umat terhadap 

perubahan sosial, seperti perkembangan ilmu 

pengetahuan, teknologi, dan pola kehidupan 

masyarakat. Sikap keberagamaan yang adaptif 

mendorong pemanfaatan kemajuan tersebut untuk 

kemaslahatan umat, termasuk dalam pendidikan, 

dakwah, dan pelayanan sosial. Islam dengan demikian 

hadir sebagai agama yang solutif dan responsif terhadap 

tantangan zaman. 

Dalam konteks pendidikan Islam, sikap keberagamaan 

yang adaptif ditanamkan melalui pembelajaran yang 

dialogis, reflektif, dan kontekstual. Peserta didik 

dibimbing untuk memahami ajaran Islam secara 

substantif dan mengamalkannya secara bijaksana dalam 

kehidupan nyata. Proses ini membentuk karakter 

beragama yang lentur, inklusif, dan bertanggung jawab. 

Dengan demikian, sikap keberagamaan yang adaptif 

menegaskan bahwa Islam adalah agama yang dinamis 

dan relevan sepanjang zaman. Dalam kerangka fikih 



85 
 

sosial, adaptivitas menjadi kunci agar nilai-nilai Islam 

terus bersemi dan memberi makna dalam kehidupan 

sosial yang terus berubah, tanpa kehilangan jati diri dan 

orientasi moralnya. 

2. Harmoni Antarumat Beragama 

Harmoni antarumat beragama merupakan wujud nyata 

dari praktik moderasi beragama dalam kehidupan sosial 

yang majemuk. Dalam Islam, harmoni tidak dimaknai 

sebagai pengaburan identitas atau pencampuran akidah, 

melainkan sebagai sikap hidup berdampingan secara 

damai, saling menghormati, dan bekerja sama dalam 

urusan kemanusiaan. Prinsip ini sejalan dengan misi 

Islam sebagai agama rahmat bagi seluruh alam. 

Dalam perspektif fikih sosial, harmoni antarumat 

beragama berakar pada pengakuan terhadap 

keberagaman sebagai realitas sosial yang dikehendaki 

Allah. Perbedaan keyakinan dipandang sebagai bagian 

dari dinamika kehidupan yang harus dikelola dengan 

keadilan dan kebijaksanaan. Oleh karena itu, Islam 

menekankan larangan terhadap pemaksaan agama dan 

mendorong dialog yang santun serta bermartabat. 

Harmoni antarumat beragama tercermin dalam sikap 

saling menghargai praktik keagamaan masing-masing 

tanpa prasangka dan diskriminasi. Umat Islam 

diajarkan untuk menjaga hubungan sosial yang baik, 

menepati kesepakatan bersama, serta menjunjung tinggi 

nilai keadilan dalam relasi sosial lintas agama. Sikap ini 

menjadi fondasi penting bagi terciptanya rasa aman dan 

kepercayaan antarwarga masyarakat. 



86 
 

Dalam konteks kehidupan sosial lokal, harmoni 

antarumat beragama sering terwujud melalui kerja sama 

dalam kegiatan sosial dan kemasyarakatan. Tradisi 

gotong royong, musyawarah, dan kepedulian terhadap 

kepentingan bersama menjadi ruang perjumpaan yang 

memperkuat solidaritas sosial. Melalui praktik ini, nilai-

nilai keislaman diwujudkan dalam tindakan nyata yang 

menumbuhkan kedamaian. 

Peran pendidikan, tokoh agama, dan pemimpin 

masyarakat sangat penting dalam merawat harmoni 

antarumat beragama. Melalui keteladanan, dialog lintas 

iman, dan pendekatan edukatif, nilai-nilai toleransi dan 

saling menghormati dapat diinternalisasikan secara 

berkelanjutan. Harmoni yang dibangun melalui proses 

pendidikan cenderung lebih kokoh dan tahan terhadap 

provokasi konflik. 

Dengan demikian, harmoni antarumat beragama 

menegaskan bahwa keberagamaan yang moderat 

berkontribusi langsung terhadap stabilitas dan 

kedamaian sosial. Dalam kerangka fikih sosial, harmoni 

bukan sekadar tujuan sosial, tetapi bagian dari 

pengamalan nilai-nilai Islam yang berorientasi pada 

keadilan, kemaslahatan, dan kemanusiaan. Inilah salah 

satu wujud Islam yang bersemi dalam kehidupan 

masyarakat yang plural dan berkeadaban. 

C. Peran Nilai Islam dalam Pencegahan Konflik 

Nilai-nilai Islam memiliki peran strategis dalam 

mencegah dan meredam konflik sosial di tengah 

masyarakat majemuk. Islam tidak hanya hadir sebagai 

sistem kepercayaan individual, tetapi sebagai pedoman 



87 
 

etika sosial yang menata relasi antarmanusia secara adil 

dan bermartabat. Dalam perspektif fikih sosial, 

pencegahan konflik merupakan bagian dari upaya 

mewujudkan kemaslahatan umum dan menjaga 

stabilitas sosial. 

Salah satu nilai fundamental Islam dalam pencegahan 

konflik adalah prinsip keadilan (‘adl). Islam 

menempatkan keadilan sebagai landasan utama dalam 

setiap relasi sosial, tanpa membedakan latar belakang 

agama, suku, maupun status sosial. Ketidakadilan 

sering menjadi pemicu utama konflik; oleh karena itu, 

internalisasi nilai keadilan dalam kehidupan 

bermasyarakat menjadi langkah preventif yang efektif. 

Nilai persaudaraan (ukhuwwah) juga berperan penting 

dalam mencegah konflik. Islam mengajarkan 

persaudaraan dalam berbagai dimensi, baik 

persaudaraan sesama muslim (ukhuwwah islāmiyyah), 

persaudaraan kebangsaan (ukhuwwah waṭaniyyah), 

maupun persaudaraan kemanusiaan (ukhuwwah 

basyariyyah). Kesadaran akan persaudaraan ini 

menumbuhkan empati, kepedulian, dan sikap saling 

menjaga dalam kehidupan sosial. 

Selain itu, nilai musyawarah (shūrā) menjadi 

mekanisme penting dalam penyelesaian perbedaan dan 

potensi konflik. Islam mendorong dialog dan 

pengambilan keputusan bersama yang menghargai 

pendapat berbagai pihak. Dalam kerangka fikih sosial, 

musyawarah dipandang sebagai instrumen etis untuk 

mencegah dominasi, meminimalkan ketegangan, dan 

membangun kesepakatan yang adil. 



88 
 

Nilai kesabaran (ṣabr) dan pengendalian diri juga 

memiliki peran signifikan dalam pencegahan konflik. 

Islam mengajarkan pengelolaan emosi dan penyelesaian 

masalah secara damai, bukan reaktif dan destruktif. 

Sikap ini membantu individu dan kelompok untuk 

merespons perbedaan dan provokasi dengan cara yang 

konstruktif. 

Dalam konteks sosial lokal, nilai-nilai Islam tersebut 

berpadu dengan kearifan lokal yang menjunjung 

harmoni dan kebersamaan. Integrasi antara nilai agama 

dan budaya lokal memperkuat daya tahan masyarakat 

terhadap konflik. Dengan demikian, Islam hadir sebagai 

kekuatan moral yang menuntun masyarakat menuju 

kehidupan yang damai dan berkeadaban. 

Dengan demikian, peran nilai Islam dalam pencegahan 

konflik menegaskan fungsi Islam sebagai agama 

pembawa kedamaian. Dalam kerangka fikih sosial, 

nilai-nilai tersebut tidak hanya menjadi ajaran normatif, 

tetapi menjadi pedoman praksis dalam mengelola 

perbedaan dan membangun harmoni sosial. Inilah 

bentuk nyata Islam yang bersemi sebagai sumber nilai 

dan solusi bagi kehidupan masyarakat. 

1. Etika Dialog dan Musyawarah 

Etika dialog dan musyawarah merupakan nilai penting 

dalam Islam yang berfungsi sebagai sarana pencegahan 

konflik dan penguatan harmoni sosial. Islam 

menempatkan dialog dan musyawarah bukan sekadar 

sebagai teknik komunikasi, tetapi sebagai praktik etis 

yang mencerminkan kedewasaan iman dan tanggung 

jawab sosial. Dalam perspektif fikih sosial, dialog dan 



89 
 

musyawarah menjadi instrumen utama dalam 

mengelola perbedaan secara damai dan bermartabat. 

Dialog dalam Islam dibangun atas dasar kejujuran, 

saling menghormati, dan keterbukaan. Setiap pihak 

didorong untuk menyampaikan pandangan dengan 

santun serta bersedia mendengarkan pendapat orang 

lain tanpa prasangka. Etika ini mencegah sikap merasa 

paling benar dan menutup ruang komunikasi, yang 

sering menjadi pemicu konflik sosial. 

Musyawarah (shūrā) merupakan mekanisme kolektif 

dalam pengambilan keputusan yang menempatkan 

kepentingan bersama di atas kepentingan pribadi atau 

kelompok. Dalam musyawarah, setiap pendapat 

dihargai dan dipertimbangkan secara adil. Prinsip ini 

mencerminkan nilai keadilan dan persamaan, sekaligus 

memperkuat rasa memiliki terhadap keputusan yang 

dihasilkan. 

Dalam kerangka fikih sosial, etika dialog dan 

musyawarah juga menekankan tujuan kemaslahatan. 

Proses dialog tidak diarahkan untuk memenangkan 

perdebatan, melainkan untuk menemukan solusi terbaik 

bagi semua pihak. Dengan orientasi ini, dialog dan 

musyawarah berfungsi sebagai sarana rekonsiliasi dan 

pencegah eskalasi konflik. 

Dalam konteks kehidupan sosial lokal, tradisi 

musyawarah sering kali telah menjadi bagian dari 

budaya masyarakat. Ketika nilai-nilai Islam tentang 

dialog dan musyawarah berpadu dengan kearifan lokal, 

terbentuklah mekanisme penyelesaian masalah yang 

efektif dan diterima secara sosial. Hal ini memperkuat 



90 
 

legitimasi keputusan dan menjaga keharmonisan 

komunitas. 

Dengan demikian, etika dialog dan musyawarah 

menegaskan bahwa Islam menawarkan pendekatan 

damai dan beradab dalam menghadapi perbedaan. 

Dalam perspektif fikih sosial, dialog dan musyawarah 

bukan hanya metode komunikasi, tetapi wujud 

pengamalan nilai keislaman yang berorientasi pada 

keadilan, kemaslahatan, dan persatuan. Inilah salah satu 

cara Islam bersemi sebagai kekuatan moral dalam 

kehidupan sosial masyarakat. 

2. Resolusi Konflik Berbasis Nilai Keagamaan 

Resolusi konflik berbasis nilai keagamaan merupakan 

pendekatan yang menempatkan ajaran Islam sebagai 

sumber etika dan inspirasi dalam penyelesaian 

perselisihan sosial. Dalam perspektif fikih sosial, 

konflik tidak hanya dipahami sebagai persoalan 

kepentingan, tetapi juga sebagai ujian moral yang 

menuntut kebijaksanaan, keadilan, dan pengendalian 

diri. Nilai-nilai keagamaan menjadi pedoman utama 

untuk mencegah konflik berkembang menjadi 

kekerasan dan perpecahan. 

Salah satu prinsip utama dalam resolusi konflik Islam 

adalah iṣlāḥ (perdamaian dan perbaikan hubungan). 

Islam mendorong upaya rekonsiliasi yang 

mengedepankan keadilan dan kejujuran, bukan 

pembalasan. Proses iṣlāḥ menuntut keterlibatan pihak-

pihak yang berkonflik dalam suasana dialog yang 

terbuka dan saling menghormati, dengan tujuan 

memulihkan hubungan sosial yang terganggu. 



91 
 

Nilai keadilan (‘adl) dan kasih sayang (raḥmah) juga 

menjadi fondasi penting dalam penyelesaian konflik. 

Keadilan memastikan bahwa setiap pihak diperlakukan 

secara proporsional dan tidak ada yang dirugikan secara 

sewenang-wenang, sementara kasih sayang mendorong 

sikap empati dan pemaafan. Kombinasi keduanya 

mencegah penyelesaian konflik yang bersifat represif 

dan berpotensi melahirkan konflik baru. 

Dalam kerangka fikih sosial, resolusi konflik berbasis 

nilai keagamaan juga menekankan peran tokoh agama 

dan pemimpin masyarakat sebagai mediator moral. 

Dengan otoritas keilmuan dan keteladanan etis, mereka 

berfungsi menjembatani kepentingan yang bertentangan 

serta menuntun proses penyelesaian konflik menuju 

kemaslahatan bersama. 

Dalam konteks sosial lokal, pendekatan keagamaan 

sering kali berpadu dengan kearifan adat dalam 

menyelesaikan konflik. Nilai-nilai Islam seperti 

musyawarah, persaudaraan, dan kejujuran memperkuat 

mekanisme adat yang telah ada, sehingga penyelesaian 

konflik dapat diterima secara sosial dan berkelanjutan. 

Dengan demikian, resolusi konflik berbasis nilai 

keagamaan menegaskan peran Islam sebagai sumber 

etika perdamaian dalam kehidupan sosial. Dalam 

perspektif fikih sosial, pendekatan ini tidak hanya 

menyelesaikan konflik secara teknis, tetapi juga 

memulihkan relasi sosial dan menumbuhkan kesadaran 

moral kolektif. Inilah wujud Islam yang bersemi 

sebagai agama perdamaian dan kemaslahatan bagi 

masyarakat. 



92 
 

D. Tantangan Kontemporer dan Respons  

     Pendidikan Islam 

 

1. Globalisasi dan Perubahan Sosial 

Globalisasi merupakan proses sosial yang membawa 

perubahan signifikan dalam berbagai aspek kehidupan, 

termasuk budaya, ekonomi, teknologi, dan pola 

keberagamaan masyarakat. Arus informasi yang cepat, 

mobilitas manusia yang tinggi, serta penetrasi nilai-nilai 

global menjadikan masyarakat lokal berhadapan dengan 

dinamika baru yang kompleks. Dalam konteks ini, 

globalisasi tidak hanya menghadirkan peluang, tetapi 

juga tantangan bagi keberlanjutan nilai-nilai keislaman 

dan harmoni sosial. 

Perubahan sosial akibat globalisasi memengaruhi cara 

pandang, sikap, dan praktik keagamaan masyarakat. 

Nilai-nilai tradisional yang sebelumnya menjadi 

pedoman hidup perlahan mengalami pergeseran, 

terutama di kalangan generasi muda. Di satu sisi, 

globalisasi membuka ruang keterbukaan dan kemajuan 

pengetahuan; di sisi lain, ia berpotensi melemahkan 

ikatan sosial, memicu individualisme, serta melahirkan 

sikap keberagamaan yang ekstrem—baik eksklusif 

maupun permisif. 

Dalam perspektif fikih sosial, globalisasi dipahami 

sebagai realitas yang harus direspons secara kritis dan 

bijaksana. Islam tidak menolak perubahan, tetapi 

menuntun perubahan agar tetap berada dalam koridor 

nilai-nilai etika dan kemaslahatan. Prinsip moderasi, 

keseimbangan teks dan konteks, serta orientasi pada 



93 
 

tujuan syariat menjadi landasan dalam merespons 

tantangan globalisasi. 

Perubahan sosial juga menuntut adaptasi dalam 

pendidikan dan pembinaan keagamaan. Pendidikan 

Islam memiliki peran strategis dalam membekali 

masyarakat dengan kemampuan literasi keagamaan 

yang kuat, sikap kritis terhadap arus informasi, serta 

kepekaan sosial. Melalui pendidikan, nilai-nilai Islam 

dapat ditransformasikan secara kreatif dan relevan 

tanpa kehilangan substansi. 

Dalam konteks masyarakat lokal, globalisasi menantang 

keberlangsungan kearifan budaya yang selama ini 

menjadi medium internalisasi nilai Islam. Oleh karena 

itu, diperlukan upaya sadar untuk merawat dan 

merevitalisasi nilai-nilai lokal agar mampu berdialog 

dengan nilai global. Integrasi antara Islam, budaya 

lokal, dan realitas global menjadi kunci bagi terjaganya 

identitas dan harmoni sosial. 

Dengan demikian, globalisasi dan perubahan sosial 

merupakan medan ujian sekaligus peluang bagi 

aktualisasi nilai-nilai Islam. Dalam kerangka fikih 

sosial, respons terhadap globalisasi diarahkan pada 

penguatan nilai moderasi, toleransi, dan keadaban. 

Melalui pendekatan ini, Islam dapat terus bersemi 

sebagai kekuatan moral yang membimbing masyarakat 

menghadapi perubahan zaman dengan bijaksana dan 

berkeadilan. 

 

 



94 
 

2. Penguatan Nilai Keislaman Berbasis Lokal 

Penguatan nilai keislaman berbasis lokal merupakan 

upaya strategis untuk menjaga keberlanjutan ajaran 

Islam di tengah arus globalisasi dan perubahan sosial. 

Pendekatan ini menempatkan budaya dan kearifan lokal 

sebagai medium penting dalam internalisasi nilai-nilai 

Islam, sehingga ajaran agama tidak hadir secara 

abstrak, melainkan berakar kuat dalam kehidupan 

masyarakat. Dalam perspektif fikih sosial, lokalitas 

dipahami sebagai ruang praksis bagi nilai-nilai Islam 

untuk tumbuh dan bersemi secara kontekstual. 

Nilai keislaman berbasis lokal dibangun melalui proses 

dialog antara ajaran normatif Islam dan tradisi 

masyarakat setempat. Selama tidak bertentangan 

dengan prinsip akidah dan syariat, kearifan lokal dapat 

menjadi sarana efektif untuk menanamkan nilai 

kejujuran, kebersamaan, tanggung jawab, dan 

kepedulian sosial. Pendekatan ini sejalan dengan 

konsep ‘urf dalam fikih, yang mengakui adat sebagai 

pertimbangan hukum dan etika sosial. 

Dalam konteks pendidikan dan dakwah, penguatan nilai 

keislaman berbasis lokal dilakukan dengan 

memanfaatkan bahasa, simbol, dan praktik budaya yang 

akrab dengan masyarakat. Metode ini memudahkan 

pemahaman dan penerimaan nilai-nilai Islam, sekaligus 

mencegah resistensi budaya. Islam dengan demikian 

hadir sebagai nilai yang memuliakan tradisi, bukan 

meniadakannya. 

Penguatan nilai keislaman berbasis lokal juga berfungsi 

sebagai benteng terhadap pengaruh negatif globalisasi. 



95 
 

Ketika nilai Islam tertanam kuat dalam budaya lokal, 

masyarakat memiliki identitas keagamaan yang kokoh 

dan tidak mudah tergerus oleh nilai-nilai asing yang 

bertentangan dengan etika dan kemaslahatan. Lokalitas 

menjadi sumber kekuatan moral dan sosial dalam 

menghadapi perubahan zaman. 

Dalam kehidupan sosial, penguatan nilai keislaman 

berbasis lokal berkontribusi pada terjaganya harmoni 

dan kohesi sosial. Tradisi gotong royong, musyawarah 

adat, dan solidaritas komunal menjadi ruang aktualisasi 

ajaran Islam tentang persaudaraan dan keadilan. 

Integrasi ini memperkuat peran Islam sebagai sumber 

nilai pemersatu dalam masyarakat majemuk. 

Dengan demikian, penguatan nilai keislaman berbasis 

lokal menegaskan bahwa Islam memiliki kemampuan 

adaptif yang tinggi tanpa kehilangan prinsip dasarnya. 

Dalam kerangka fikih sosial, pendekatan ini 

memungkinkan Islam terus bersemi secara autentik dan 

relevan, sekaligus menjadi fondasi etis dalam 

membangun kehidupan sosial yang berkeadaban dan 

bermakna. 

 

 

 

 

 

 

 

 



96 
 

BAB VI. 

IMPLIKASI AKADEMIK DAN PRAKTIS BAGI 

PENDIDIKAN ISLAM 

 

A. Kontribusi Teoretis bagi Fikih Sosial dan  

     Pendidikan Islam 

Buku Islam Bersemi di Tanah Kaili memberikan 

kontribusi teoretis yang signifikan bagi pengembangan 

kajian fikih sosial dan pendidikan Islam, khususnya 

dalam konteks masyarakat lokal yang majemuk dan 

dinamis. Kontribusi ini terletak pada upaya 

merekonstruksi pemahaman keislaman yang tidak 

berhenti pada dimensi normatif dan ritual, tetapi 

menekankan dimensi praksis, sosial, dan kultural 

sebagai bagian integral dari keberagamaan Islam. 

Dalam ranah fikih sosial, buku ini memperkuat 

pendekatan kontekstual dalam memahami dan 

menerapkan hukum Islam. Fikih tidak diposisikan 

semata sebagai kumpulan aturan formal, melainkan 

sebagai kerangka etika sosial yang berorientasi pada 

kemaslahatan, keadilan, dan harmoni. Dengan 

menjadikan kearifan lokal sebagai ruang praksis nilai 

Islam, buku ini menegaskan relevansi konsep ‘urf, 

maqāṣid al-syarī‘ah, dan moderasi beragama sebagai 

landasan teoretis fikih sosial yang hidup dan responsif 

terhadap realitas masyarakat. 

Kontribusi teoretis lainnya adalah penegasan fikih 

sosial sebagai pendekatan yang menjembatani teks dan 

konteks. Buku ini menunjukkan bahwa keberagamaan 

yang sehat menuntut keseimbangan antara otoritas nash 



97 
 

dan dinamika sosial. Dengan demikian, fikih sosial 

dipahami sebagai disiplin keilmuan yang bersifat 

dialogis, adaptif, dan berorientasi solusi, bukan rigid 

dan eksklusif. Pendekatan ini memperkaya khazanah 

fikih kontemporer yang selama ini cenderung normatif-

legalistik. 

Dalam bidang pendidikan Islam, buku ini menawarkan 

kerangka teoretis pendidikan nilai yang menempatkan 

Islam sebagai living values. Pendidikan Islam dipahami 

sebagai proses internalisasi nilai keimanan, akhlak, dan 

tanggung jawab sosial melalui jalur formal, nonformal, 

dan informal. Konsep pendidikan yang dikembangkan 

tidak hanya berorientasi pada kognisi keagamaan, tetapi 

pada pembentukan karakter, kesadaran sosial, dan sikap 

moderat. 

Buku ini juga berkontribusi dalam memperluas 

perspektif pendidikan Islam sebagai instrumen 

pencegahan konflik dan penguatan harmoni sosial. 

Pendidikan tidak lagi dipahami secara sempit sebagai 

aktivitas pedagogis di ruang kelas, tetapi sebagai 

praksis sosial yang membentuk cara pandang, sikap, 

dan etika hidup bermasyarakat. Dengan demikian, 

pendidikan Islam memiliki fungsi transformatif dalam 

membangun masyarakat yang damai dan berkeadaban. 

Secara teoretis, buku ini menegaskan pentingnya 

integrasi antara fikih sosial dan pendidikan Islam 

sebagai dua ranah keilmuan yang saling menguatkan. 

Fikih sosial menyediakan kerangka etis dan normatif, 

sementara pendidikan Islam menjadi medium transmisi 

dan internalisasi nilai. Integrasi ini menghasilkan 



98 
 

paradigma keislaman yang utuh berakar pada nilai 

wahyu, kontekstual dalam praksis sosial, dan 

berorientasi pada kemaslahatan umat. 

Dengan kontribusi tersebut, buku Islam Bersemi di 

Tanah Kaili diharapkan dapat memperkaya diskursus 

akademik tentang fikih sosial dan pendidikan Islam, 

serta menjadi rujukan konseptual bagi para akademisi, 

pendidik, dan praktisi keagamaan dalam 

mengembangkan Islam yang hidup, membumi, dan 

berkeadaban di tengah masyarakat. 

1. Pengayaan kajian fikih kontekstual 

Buku Islam Bersemi di Tanah Kaili berkontribusi 

dalam pengayaan kajian fikih kontekstual dengan 

menegaskan pentingnya pembacaan fikih yang berpijak 

pada realitas sosial dan budaya masyarakat. Fikih dalam 

perspektif ini tidak dipahami sebagai produk hukum 

yang statis, melainkan sebagai proses ijtihad 

berkelanjutan yang senantiasa berdialog dengan 

konteks zaman dan lokalitas tempat ia dipraktikkan. 

Pendekatan ini memperluas horizon kajian fikih dari 

ranah normatif-legal menuju ranah etis-sosial. 

Pengayaan kajian fikih kontekstual tampak pada 

penggunaan konsep fikih sosial sebagai pisau analisis 

utama. Fikih sosial memungkinkan pemahaman hukum 

Islam yang mempertimbangkan kemaslahatan, keadilan, 

dan keharmonisan sosial sebagai tujuan utama 

penerapan syariat. Dengan demikian, teks keagamaan 

tidak dibaca secara literal semata, tetapi dipahami 

melalui pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah yang 

berorientasi pada tujuan dan dampak sosial. 



99 
 

Buku ini juga memperkaya kajian fikih kontekstual 

melalui pengakuan terhadap kearifan lokal sebagai 

bagian dari realitas sosial umat. Konsep ‘urf dan adat 

diposisikan bukan sebagai ancaman terhadap 

kemurnian syariat, melainkan sebagai medium praksis 

nilai-nilai Islam. Pendekatan ini menegaskan bahwa 

fikih kontekstual memiliki kemampuan adaptif tanpa 

kehilangan prinsip normatifnya. 

Selain itu, pengayaan kajian fikih kontekstual 

diwujudkan melalui penekanan pada moderasi 

beragama dan keseimbangan antara teks dan konteks. 

Buku ini menunjukkan bahwa fikih yang kontekstual 

tidak identik dengan relativisme, tetapi justru menjaga 

keberagamaan agar tetap otentik, adil, dan relevan. 

Fikih kontekstual menjadi sarana untuk mencegah sikap 

ekstrem dan membangun keberagamaan yang 

berkeadaban. 

Dengan demikian, buku ini memberikan sumbangan 

teoretis berupa perluasan paradigma fikih kontekstual 

yang tidak hanya menjawab persoalan hukum, tetapi 

juga persoalan sosial, budaya, dan pendidikan. 

Pengayaan ini diharapkan dapat mendorong lahirnya 

kajian fikih yang lebih responsif, dialogis, dan 

berorientasi pada kemaslahatan umat di tengah 

dinamika kehidupan masyarakat. 

2. Pendidikan Islam Berbasis Budaya Lokal 

Buku Islam Bersemi di Tanah Kaili memberikan 

kontribusi teoretis penting dalam pengembangan 

pendidikan Islam berbasis budaya lokal. Pendidikan 

Islam tidak dipahami semata sebagai proses transfer 



100 
 

ajaran normatif, tetapi sebagai upaya internalisasi nilai 

keislaman yang berlangsung dalam ruang sosial dan 

kultural masyarakat. Pendekatan ini menegaskan bahwa 

budaya lokal merupakan medium strategis dalam 

pembentukan kesadaran keagamaan yang autentik dan 

berkelanjutan. 

Pendidikan Islam berbasis budaya lokal menempatkan 

kearifan lokal sebagai sumber belajar yang bernilai 

pedagogis. Nilai-nilai seperti kebersamaan, gotong 

royong, musyawarah, dan penghormatan terhadap 

sesama dipahami sebagai ekspresi konkret ajaran Islam 

dalam kehidupan sehari-hari. Integrasi ini memperkaya 

praksis pendidikan Islam dengan konteks yang dekat 

dengan pengalaman hidup peserta didik. 

Secara teoretis, buku ini memperluas paradigma 

pendidikan Islam dengan menekankan pendekatan 

kontekstual dan transformatif. Pendidikan tidak hanya 

diarahkan pada penguasaan kognitif ajaran agama, 

tetapi pada pembentukan karakter dan kesadaran sosial. 

Budaya lokal berfungsi sebagai jembatan antara nilai 

normatif Islam dan realitas sosial, sehingga pendidikan 

Islam menjadi lebih membumi dan relevan. 

Pendekatan pendidikan Islam berbasis budaya lokal 

juga berkontribusi dalam pencegahan konflik dan 

penguatan harmoni sosial. Ketika nilai-nilai Islam 

diajarkan melalui tradisi dan praktik lokal yang 

menjunjung kebersamaan, peserta didik lebih mudah 

menginternalisasi sikap toleran, inklusif, dan moderat. 

Dengan demikian, pendidikan Islam berperan sebagai 

agen pembentukan masyarakat damai dan berkeadaban. 



101 
 

Dengan demikian, kontribusi teoretis buku ini terletak 

pada penegasan bahwa pendidikan Islam yang efektif 

adalah pendidikan yang mampu berdialog dengan 

budaya lokal. Pendekatan ini memperkaya khazanah 

teori pendidikan Islam dan menawarkan model 

pendidikan yang adaptif, kontekstual, dan berorientasi 

pada kemaslahatan sosial. 

B. Implikasi Praktis bagi Guru dan Lembaga  

     Pendidikan 

Kajian dalam buku Islam Bersemi di Tanah Kaili tidak 

hanya memberikan kontribusi teoretis, tetapi juga 

menghadirkan implikasi praktis yang dapat diterapkan 

oleh guru dan lembaga pendidikan Islam. Implikasi ini 

berkaitan dengan penguatan peran pendidikan sebagai 

medium internalisasi nilai keislaman, pembentukan 

karakter, serta pencegahan konflik sosial di tengah 

masyarakat majemuk. 

Bagi guru, buku ini menegaskan pentingnya peran 

pendidik sebagai teladan moral dan pendidik sosial. 

Guru tidak hanya bertugas menyampaikan materi ajar, 

tetapi juga menanamkan nilai moderasi, toleransi, dan 

kepedulian sosial melalui keteladanan sikap dan 

perilaku. Pendekatan pembelajaran yang dialogis, 

kontekstual, dan reflektif menjadi strategi penting agar 

nilai-nilai Islam dapat dipahami dan dihayati oleh 

siswa. 

Guru juga didorong untuk mengintegrasikan budaya 

lokal dalam proses pembelajaran. Pemanfaatan kearifan 

lokal sebagai sumber belajar memungkinkan peserta 

didik memahami ajaran Islam secara lebih dekat dengan 



102 
 

realitas kehidupannya. Strategi ini tidak hanya 

meningkatkan relevansi pembelajaran, tetapi juga 

memperkuat identitas keislaman yang berakar pada 

budaya dan lingkungan sosial. 

Bagi lembaga pendidikan, implikasi praktis buku ini 

terletak pada penguatan visi pendidikan Islam yang 

berorientasi nilai dan kemaslahatan sosial. Lembaga 

pendidikan perlu mengembangkan kurikulum yang 

tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga 

afektif dan sosial. Integrasi nilai fikih sosial, moderasi 

beragama, dan pendidikan karakter menjadi kebutuhan 

mendesak dalam menghadapi tantangan globalisasi dan 

keberagaman. 

Lembaga pendidikan juga memiliki tanggung jawab 

menciptakan iklim pendidikan yang inklusif dan damai. 

Melalui kebijakan, program ekstrakurikuler, dan 

budaya sekolah, nilai toleransi, musyawarah, dan kerja 

sama dapat ditumbuhkan secara sistematis. Lingkungan 

pendidikan yang kondusif akan memperkuat peran 

sekolah dan madrasah sebagai ruang pembentukan 

generasi yang berkeadaban. 

Dengan demikian, implikasi praktis bagi guru dan 

lembaga pendidikan menegaskan bahwa pendidikan 

Islam memiliki peran strategis dalam membangun 

masyarakat yang harmonis dan bermartabat. Melalui 

penerapan nilai-nilai fikih sosial dan kearifan lokal, 

guru dan lembaga pendidikan dapat menjadi agen 

transformasi yang menumbuhkan Islam sebagai nilai 

yang hidup dan bersemi dalam kehidupan sosial. 

1. Pengembangan Kurikulum Kontekstual 



103 
 

Pengembangan kurikulum kontekstual merupakan 

implikasi praktis penting dari kajian fikih sosial dan 

pendidikan Islam berbasis budaya lokal. Kurikulum 

tidak hanya dipahami sebagai dokumen akademik, 

tetapi sebagai instrumen strategis untuk 

mentransformasikan nilai-nilai Islam agar relevan 

dengan realitas sosial peserta didik. Kurikulum yang 

kontekstual memungkinkan ajaran Islam dipelajari dan 

dihayati sebagai nilai hidup, bukan sekadar 

pengetahuan teoritis. 

Dalam pengembangan kurikulum kontekstual, guru dan 

lembaga pendidikan didorong untuk mengintegrasikan 

nilai-nilai Islam dengan konteks sosial, budaya, dan 

lingkungan lokal. Materi pembelajaran fikih, akidah, 

dan akhlak dapat dikaitkan dengan praktik sosial sehari-

hari, tradisi masyarakat, serta persoalan aktual yang 

dihadapi peserta didik. Pendekatan ini memperkuat 

keterkaitan antara teks keagamaan dan pengalaman 

hidup nyata. 

Kurikulum kontekstual juga menekankan keseimbangan 

antara aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik. 

Pendidikan Islam tidak hanya berorientasi pada 

pemahaman dalil, tetapi pada pembentukan sikap 

moderat, toleran, dan bertanggung jawab. Melalui 

kegiatan diskusi, studi kasus, dan pembelajaran berbasis 

proyek sosial, peserta didik dilatih untuk menerapkan 

nilai Islam dalam kehidupan sosial. 

Dalam perspektif fikih sosial, pengembangan 

kurikulum kontekstual harus berorientasi pada tujuan 

kemaslahatan. Prinsip keadilan, persaudaraan, dan 



104 
 

kepedulian sosial menjadi nilai inti yang perlu 

diinternalisasikan secara sistematis. Kurikulum 

demikian berfungsi sebagai sarana pencegahan konflik 

dan penguatan harmoni sosial di lingkungan pendidikan 

dan masyarakat. 

Dengan demikian, pengembangan kurikulum 

kontekstual menegaskan peran strategis lembaga 

pendidikan Islam dalam menjawab tantangan zaman. 

Kurikulum yang adaptif, berbasis nilai, dan berakar 

pada budaya lokal akan menghasilkan siswa yang 

beriman, berakhlak, serta mampu hidup secara damai 

dan berkeadaban di tengah masyarakat yang majemuk. 

2. Strategi Pembelajaran Berbasis Nilai Lokal 

Strategi pembelajaran berbasis nilai lokal merupakan 

langkah praktis dalam mengimplementasikan 

pendidikan Islam yang kontekstual dan bermakna. 

Pembelajaran tidak hanya diarahkan pada penguasaan 

materi ajar, tetapi pada proses internalisasi nilai-nilai 

Islam yang hidup dalam budaya masyarakat. Dengan 

menjadikan nilai lokal sebagai sumber dan media 

pembelajaran, peserta didik diajak memahami Islam 

sebagai ajaran yang dekat dengan realitas sosialnya. 

Salah satu strategi utama adalah mengaitkan materi 

keislaman dengan tradisi dan praktik sosial lokal. Guru 

dapat menggunakan contoh-contoh dari kehidupan 

masyarakat setempat untuk menjelaskan konsep fikih, 

akhlak, dan muamalah. Pendekatan ini membantu 

peserta didik melihat keterhubungan antara ajaran Islam 

dan kehidupan nyata, sekaligus memperkuat identitas 

keislaman yang berakar pada budaya. 



105 
 

Strategi pembelajaran berbasis nilai lokal juga dapat 

diterapkan melalui metode pembelajaran partisipatif. 

Diskusi kelompok, studi kasus berbasis fenomena lokal, 

dan pembelajaran berbasis proyek sosial mendorong 

peserta didik untuk terlibat aktif dalam proses belajar. 

Melalui kegiatan ini, nilai kebersamaan, musyawarah, 

dan tanggung jawab sosial dapat diinternalisasikan 

secara langsung. 

Selain itu, pemanfaatan tokoh masyarakat, ulama lokal, 

dan lingkungan sekitar sebagai sumber belajar menjadi 

strategi efektif. Kehadiran figur lokal yang memiliki 

keteladanan moral memberikan inspirasi nyata bagi 

peserta didik dalam memahami nilai keislaman. 

Lingkungan sosial dengan demikian berfungsi sebagai 

ruang belajar yang memperkaya pengalaman 

pendidikan. 

Dalam perspektif fikih sosial, strategi pembelajaran 

berbasis nilai lokal menekankan orientasi kemaslahatan 

dan pencegahan konflik. Pembelajaran diarahkan untuk 

membentuk sikap toleran, inklusif, dan moderat dalam 

menghadapi perbedaan. Nilai-nilai lokal yang 

menjunjung harmoni sosial menjadi sarana efektif 

untuk menanamkan etika hidup bermasyarakat. 

Dengan demikian, strategi pembelajaran berbasis nilai 

lokal memperkuat peran guru sebagai fasilitator 

pembentukan karakter dan kesadaran sosial. Pendekatan 

ini menjadikan pendidikan Islam lebih hidup, 

kontekstual, dan berdaya guna dalam membentuk 

generasi yang beriman, berakhlak, serta mampu 

menjaga harmoni sosial di tengah masyarakat majemuk. 



106 
 

C. Rekomendasi Pengembangan Pendidikan Keislaman 

Berdasarkan pembahasan mengenai nilai, praktik 

keislaman, dan peran pendidikan dalam konteks 

kearifan lokal masyarakat Kaili, pengembangan 

pendidikan keislaman ke depan perlu diarahkan pada 

penguatan dimensi nilai, konteks, dan praksis sosial. 

Pendidikan Islam tidak cukup dipahami sebagai 

transmisi pengetahuan normatif, tetapi harus menjadi 

proses pembentukan kesadaran keagamaan yang 

membumi dan berorientasi pada kemaslahatan sosial. 

Pertama, pendidikan keislaman perlu dikembangkan 

dengan pendekatan kontekstual-kultural. Kurikulum 

dan pembelajaran hendaknya memberi ruang bagi 

integrasi nilai-nilai Islam dengan budaya lokal yang 

selaras dengan prinsip syariat. Pendekatan ini tidak 

hanya menjaga identitas kultural masyarakat, tetapi 

juga memperkuat internalisasi ajaran Islam sebagai nilai 

yang hidup (living Islam) dalam keseharian peserta 

didik. 

Kedua, penguatan perspektif fikih sosial dalam 

pendidikan keislaman menjadi kebutuhan mendesak. 

Materi fikih tidak semata diajarkan dalam kerangka 

hukum ibadah individual, tetapi juga diarahkan pada 

pemahaman dimensi sosial, etika publik, dan tanggung 

jawab kemasyarakatan. Dengan demikian, peserta didik 

dibekali kemampuan memahami dan merespons 

persoalan sosial secara bijak dan berkeadilan. 

Ketiga, peningkatan kompetensi guru sebagai pendidik 

nilai perlu menjadi prioritas. Guru pendidikan Islam 

diharapkan tidak hanya menguasai materi ajar, tetapi 



107 
 

juga memiliki kepekaan sosial dan kultural. Pelatihan 

guru hendaknya diarahkan pada penguatan pedagogi 

reflektif, kemampuan kontekstualisasi ajaran Islam, 

serta pengembangan strategi pembelajaran berbasis 

nilai lokal. 

Keempat, pengembangan pendidikan keislaman perlu 

melibatkan sinergi antara lembaga pendidikan, 

keluarga, dan masyarakat. Masjid, majelis taklim, dan 

institusi adat dapat berperan sebagai ruang edukatif 

yang memperkuat nilai-nilai keislaman dan sosial. 

Kolaborasi ini menjadikan pendidikan Islam sebagai 

gerakan bersama dalam membentuk karakter umat. 

Kelima, pendidikan keislaman perlu diarahkan pada 

penguatan sikap moderat dan inklusif. Nilai 

wasathiyyah harus menjadi ruh dalam seluruh proses 

pendidikan, baik dalam materi, metode, maupun 

interaksi sosial. Pendidikan yang demikian berfungsi 

sebagai instrumen pencegahan konflik dan penguat 

harmoni sosial di tengah pluralitas masyarakat. 

Dengan menerapkan rekomendasi-rekomendasi 

tersebut, pendidikan keislaman diharapkan mampu 

berkembang secara relevan, kontekstual, dan 

transformatif. Pendidikan Islam tidak hanya melahirkan 

individu yang taat secara ritual, tetapi juga pribadi yang 

berakhlak, berkeadaban, dan berkontribusi aktif dalam 

membangun kehidupan sosial yang damai dan 

berkeadilan. 

1. Penguatan Peran Guru dan Tokoh Agama 



108 
 

Pendidik dan tokoh agama memiliki posisi strategis 

dalam pengembangan pendidikan keislaman yang 

berakar pada nilai dan kearifan lokal. Mereka tidak 

hanya berperan sebagai penyampai pengetahuan 

keagamaan, tetapi juga sebagai pembentuk orientasi 

moral, etika sosial, dan kesadaran keislaman 

masyarakat. Oleh karena itu, penguatan peran pendidik 

dan tokoh agama menjadi fondasi utama dalam proses 

internalisasi nilai Islam yang berkelanjutan. 

Dalam konteks pendidikan formal, pendidik agama di 

madrasah dan sekolah perlu diposisikan sebagai 

pendidik nilai (value educator). Guru tidak cukup 

berperan sebagai pengajar materi fikih, akidah, atau 

akhlak secara tekstual, tetapi dituntut mampu 

mengontekstualisasikan ajaran Islam dengan realitas 

sosial dan budaya lokal. Pendekatan ini membantu 

peserta didik memahami Islam sebagai pedoman hidup 

yang relevan dengan lingkungannya. 

Sementara itu, tokoh agama seperti ulama, imam 

masjid, dan mubalig berperan sebagai pendidik sosial 

yang menjangkau ruang-ruang nonformal dan informal. 

Melalui khutbah, pengajian, dan keteladanan hidup, 

tokoh agama menjadi figur rujukan dalam pembentukan 

sikap keberagamaan yang moderat, toleran, dan 

berkeadaban. Peran ini sangat penting dalam menjaga 

harmoni sosial di tengah masyarakat yang majemuk. 

Penguatan peran pendidik dan tokoh agama juga 

menuntut peningkatan kapasitas keilmuan dan sosial 

mereka. Program pelatihan, forum ilmiah, dan dialog 

lintas budaya perlu dikembangkan untuk memperluas 



109 
 

wawasan fikih sosial, moderasi beragama, serta 

pendekatan pendidikan berbasis kearifan lokal. Dengan 

demikian, mereka memiliki bekal yang memadai dalam 

merespons tantangan perubahan sosial. 

Selain itu, sinergi antara pendidik dan tokoh agama 

perlu terus diperkuat. Kolaborasi antara sekolah, 

masjid, dan komunitas adat memungkinkan terciptanya 

ekosistem pendidikan keislaman yang holistik. 

Pendidikan tidak hanya berlangsung di ruang kelas, 

tetapi juga hidup dalam praktik sosial masyarakat. 

Dengan penguatan peran pendidik dan tokoh agama 

secara berkelanjutan, pendidikan keislaman akan 

mampu menjalankan fungsi transformasinya. Islam 

tidak hanya diajarkan sebagai doktrin, tetapi dihadirkan 

sebagai nilai yang membimbing perilaku individu dan 

kolektif, serta berkontribusi nyata dalam membangun 

kehidupan sosial yang damai dan berkeadilan. 

2. Sinergi Adat, Agama, dan Pendidikan 

Sinergi antara adat, agama, dan pendidikan merupakan 

kunci pengembangan pendidikan keislaman yang 

kontekstual dan berkelanjutan di Tanah Kaili. 

Ketiganya bukan entitas yang saling menegasikan, 

melainkan ruang nilai yang saling menguatkan dalam 

membentuk tatanan sosial yang berkeadaban. 

Pendidikan keislaman yang efektif justru lahir dari 

kemampuan menjalin dialog konstruktif antara ajaran 

normatif Islam dan praktik budaya lokal. 

Dalam perspektif fikih sosial, adat (‘urf) dipahami 

sebagai bagian dari realitas sosial yang dapat dijadikan 



110 
 

medium internalisasi nilai Islam selama tidak 

bertentangan dengan prinsip syariat. Oleh karena itu, 

adat Kaili yang mengandung nilai kebersamaan, 

musyawarah, penghormatan terhadap sesama, dan 

keseimbangan sosial dapat diposisikan sebagai wahana 

edukatif dalam pendidikan keislaman. Nilai-nilai 

tersebut memperkuat ajaran Islam dalam ranah praksis 

kehidupan sehari-hari. 

Agama berperan sebagai sumber nilai transenden yang 

memberikan arah etik dan moral bagi adat dan 

pendidikan. Sementara itu, pendidikan menjadi medium 

strategis untuk mentransmisikan dan merekonstruksi 

nilai-nilai tersebut agar tetap relevan dengan 

perkembangan zaman. Sinergi ini menjadikan 

pendidikan Islam tidak terlepas dari akar budaya 

masyarakat, sekaligus tetap berpijak pada prinsip-

prinsip ajaran Islam. 

Dalam praktiknya, sinergi adat, agama, dan pendidikan 

dapat diwujudkan melalui keterlibatan tokoh adat dan 

tokoh agama dalam proses pendidikan, baik di sekolah 

maupun di ruang-ruang sosial masyarakat. Kegiatan 

keagamaan, upacara adat, dan tradisi lokal dapat 

dimaknai secara edukatif sebagai sarana pembelajaran 

nilai, bukan sekadar rutinitas seremonial. 

Lebih jauh, sinergi ini berkontribusi pada penguatan 

moderasi beragama dan pencegahan konflik sosial. 

Ketika nilai adat, agama, dan pendidikan berjalan 

seiring, masyarakat memiliki mekanisme kultural dan 

religius untuk menyelesaikan perbedaan secara damai 

dan bermartabat. Pendidikan keislaman dengan 



111 
 

demikian berfungsi sebagai penjaga harmoni sosial dan 

penguat kohesi masyarakat. 

Dengan membangun sinergi yang harmonis antara adat, 

agama, dan pendidikan, pengembangan pendidikan 

keislaman di Tanah Kaili diharapkan mampu 

melahirkan generasi yang beriman, berakhlak, dan 

berakar kuat pada budaya lokal. Islam tidak hanya 

dipahami sebagai ajaran normatif, tetapi dihayati 

sebagai nilai yang hidup dan bersemi dalam ruang 

sosial masyarakat. 

D. Arah Penelitian Lanjutan 

Buku ini membuka ruang refleksi sekaligus peluang 

pengembangan kajian lebih lanjut terkait relasi Islam, 

budaya lokal, dan pendidikan keislaman. Meskipun 

telah berupaya memotret nilai, praktik, dan peran 

pendidikan dalam konteks masyarakat Kaili, kajian ini 

memiliki keterbatasan ruang dan pendekatan. Oleh 

karena itu, penelitian lanjutan diperlukan untuk 

memperdalam, memperluas, dan memperkaya 

pemahaman tentang Islam sebagai nilai yang hidup 

dalam realitas sosial. 

Pertama, penelitian lanjutan dapat diarahkan pada studi 

empiris yang lebih mendalam mengenai praktik 

keislaman berbasis kearifan lokal. Penelitian etnografis, 

studi kasus, atau pendekatan fenomenologis dapat 

digunakan untuk menggali bagaimana nilai-nilai Islam 

diinternalisasikan dalam tradisi adat, ritual sosial, dan 

kehidupan sehari-hari masyarakat Kaili, termasuk 

dinamika perubahan yang terjadi akibat modernisasi 

dan globalisasi. 



112 
 

Kedua, kajian komparatif antarwilayah atau 

antarkomunitas adat menjadi penting untuk melihat 

variasi praksis Islam lokal di berbagai daerah. 

Perbandingan antara masyarakat Kaili dengan 

komunitas Muslim lokal lainnya di Indonesia dapat 

memperkaya perspektif fikih sosial serta menunjukkan 

keragaman model internalisasi Islam dalam konteks 

budaya yang berbeda. 

Ketiga, penelitian lanjutan perlu mengkaji lebih spesifik 

peran lembaga pendidikan Islam seperti madrasah, 

pesantren, dan perguruan tinggi dalam mentransmisikan 

nilai-nilai keislaman berbasis budaya lokal. Fokus 

penelitian dapat diarahkan pada kurikulum, metode 

pembelajaran, kompetensi guru, serta dampaknya 

terhadap pembentukan sikap moderat dan inklusif 

peserta didik. 

Keempat, kajian interdisipliner yang mengintegrasikan 

fikih sosial dengan sosiologi agama, antropologi 

budaya, dan studi pendidikan sangat diperlukan. 

Pendekatan lintas disiplin ini akan memperkaya analisis 

tentang relasi iman, amal, dan budaya, serta membantu 

merumuskan model pendidikan keislaman yang lebih 

komprehensif dan kontekstual. 

Kelima, penelitian ke depan juga dapat difokuskan pada 

isu-isu kontemporer seperti moderasi beragama, 

resolusi konflik sosial, dan penguatan kohesi sosial 

berbasis nilai Islam lokal. Kajian ini relevan untuk 

merespons tantangan pluralitas, perubahan sosial, dan 

potensi konflik di masyarakat majemuk. 



113 
 

Dengan arah penelitian lanjutan tersebut, diharapkan 

kajian tentang Islam dan kearifan lokal tidak berhenti 

pada tataran konseptual, tetapi terus berkembang 

menjadi pengetahuan yang aplikatif dan transformatif. 

Penelitian lanjutan menjadi bagian penting dalam upaya 

menjaga Islam tetap bersemi sebagai nilai, praktik, dan 

inspirasi kehidupan sosial yang berkeadaban. 

1. Peluang Riset Pendidikan Islam Kontekstual 

Pendidikan Islam kontekstual membuka peluang riset 

yang luas dan strategis dalam pengembangan keilmuan 

dan praktik pendidikan keislaman. Perubahan sosial, 

dinamika budaya lokal, serta tantangan globalisasi 

menuntut pendidikan Islam untuk terus beradaptasi 

tanpa kehilangan nilai dasarnya. Kondisi ini 

menghadirkan ruang penelitian yang tidak hanya 

bersifat normatif, tetapi juga empiris dan transformatif. 

Salah satu peluang riset penting adalah kajian tentang 

integrasi nilai Islam dan kearifan lokal dalam 

kurikulum dan pembelajaran. Penelitian dapat 

diarahkan untuk menganalisis bagaimana nilai-nilai 

budaya lokal seperti musyawarah, gotong royong, dan 

penghormatan terhadap sesame diinternalisasikan 

dalam materi pendidikan agama Islam, serta 

dampaknya terhadap pembentukan karakter dan sikap 

sosial peserta didik. 

Peluang riset lainnya terletak pada pengembangan 

model pembelajaran berbasis konteks sosial-budaya. 

Studi tentang metode pembelajaran partisipatif, berbasis 

proyek sosial, atau pembelajaran reflektif yang 

bersumber dari realitas lokal dapat memberikan 



114 
 

kontribusi signifikan bagi inovasi pedagogi pendidikan 

Islam. Penelitian semacam ini membantu menjembatani 

kesenjangan antara teks ajaran dan praktik kehidupan 

nyata. 

Selain itu, riset mengenai peran guru dan lingkungan 

sosial dalam pendidikan Islam kontekstual juga sangat 

relevan. Kajian dapat difokuskan pada kompetensi 

kultural guru, peran keluarga dan komunitas adat, serta 

sinergi antara sekolah, masjid, dan masyarakat dalam 

mentransmisikan nilai-nilai keislaman. Pendekatan ini 

menempatkan pendidikan sebagai proses sosial yang 

melibatkan banyak aktor. 

Dalam perspektif fikih sosial, peluang riset juga terbuka 

pada kajian implementasi nilai keadilan, kemaslahatan, 

dan moderasi beragama dalam pendidikan Islam. 

Penelitian ini penting untuk menilai sejauh mana 

pendidikan Islam berkontribusi dalam membangun 

sikap toleran, mencegah konflik, dan memperkuat 

harmoni sosial di tengah masyarakat majemuk. 

Dengan memanfaatkan peluang-peluang riset tersebut, 

pendidikan Islam kontekstual dapat dikembangkan 

sebagai disiplin keilmuan yang responsif terhadap 

realitas sosial dan budaya. Riset yang berakar pada 

konteks lokal tidak hanya memperkaya khazanah 

akademik, tetapi juga memberikan kontribusi nyata 

bagi penguatan praktik pendidikan Islam yang relevan, 

humanis, dan berkeadaban. 

2. Pengembangan Kajian Islam Lokal Non-Historis 



115 
 

Kajian Islam lokal selama ini cenderung didominasi 

oleh pendekatan historis yang menempatkan Islam lokal 

sebagai artefak masa lalu, baik dalam bentuk tradisi, 

ritual, maupun jejak dakwah ulama terdahulu. 

Pendekatan tersebut memang penting untuk memahami 

genealogi dan proses Islamisasi suatu wilayah, namun 

memiliki keterbatasan ketika dihadapkan pada 

kebutuhan praksis pendidikan dan kehidupan keislaman 

kontemporer. Oleh karena itu, pengembangan kajian 

Islam lokal non-historis menjadi kebutuhan mendesak 

dalam rangka menjadikan Islam lokal sebagai sumber 

nilai yang hidup (living values) dan relevan dengan 

dinamika masyarakat modern. 

Kajian Islam lokal non-historis berfokus pada analisis 

nilai, makna, dan fungsi ajaran Islam yang terintegrasi 

dalam praktik sosial, pendidikan, hukum adat, dan 

relasi sosial masyarakat saat ini. Pendekatan ini tidak 

berhenti pada pertanyaan “bagaimana Islam hadir di 

suatu daerah”, tetapi meluas pada pertanyaan 

“bagaimana Islam dipraktikkan, dimaknai, dan 

ditransformasikan dalam kehidupan sehari-hari umat”. 

Dengan demikian, Islam lokal dipahami sebagai realitas 

sosial-keagamaan yang terus bergerak, beradaptasi, dan 

berdialog dengan perubahan zaman. 

Dalam konteks pendidikan Islam, kajian non-historis 

memungkinkan integrasi nilai-nilai lokal ke dalam 

kurikulum, metode pembelajaran, dan relasi pedagogis 

guru–siswa. Nilai seperti musyawarah, gotong royong, 

penghormatan terhadap guru dan orang tua, serta etika 

sosial yang hidup dalam masyarakat lokal dapat dikaji 

sebagai bagian dari implementasi fikih mu‘āmalah, 



116 
 

adab, dan maqāṣid al-syarī‘ah. Dengan cara ini, 

pembelajaran fikih tidak lagi bersifat normatif-tekstual 

semata, melainkan kontekstual dan membumi sesuai 

realitas siswa. 

Lebih jauh, kajian Islam lokal non-historis juga 

berkontribusi pada penguatan Islam moderat dan 

inklusif. Dengan menempatkan kearifan lokal sebagai 

mitra dialog ajaran Islam, pendekatan ini mampu 

mereduksi ketegangan antara agama dan budaya, 

sekaligus mencegah lahirnya sikap keagamaan yang 

rigid dan eksklusif. Islam tidak diposisikan sebagai 

kekuatan yang meniadakan budaya lokal, tetapi sebagai 

nilai normatif yang menyaring, mengarahkan, dan 

memuliakan tradisi masyarakat. 

Secara metodologis, pengembangan kajian ini menuntut 

penggunaan pendekatan interdisipliner, seperti 

antropologi agama, sosiologi pendidikan, dan fikih 

kontekstual. Pendekatan kualitatif melalui observasi, 

wawancara, dan analisis praktik sosial menjadi 

instrumen penting untuk menangkap makna Islam lokal 

sebagaimana dipahami dan dijalankan oleh masyarakat. 

Dengan demikian, kajian Islam lokal non-historis tidak 

hanya memperkaya khazanah keilmuan Islam, tetapi 

juga memberikan kontribusi nyata bagi pengembangan 

pendidikan Islam yang relevan, humanis, dan berakar 

pada realitas lokal. 

 

 

 

 



117 
 

BAB VII. 

PENUTUP 

 

A.Kesimpulan umum 

Buku Islam Bersemi di Tanah Kaili: Nilai, Praktik, dan 

Pendidikan Keislaman menegaskan bahwa Islam yang 

berkembang di Tanah Kaili bukan sekadar agama 

formal, melainkan hidup dan menyatu dengan nilai-

nilai budaya lokal. Praktik keagamaan masyarakat Kaili 

mencerminkan harmoni antara syariat dan tradisi, di 

mana ritual ibadah, etika sosial, dan pendidikan 

keislaman dijalankan secara kontekstual dan relevan 

dengan kehidupan sehari-hari. 

Nilai-nilai Islam yang tertanam dalam masyarakat Kaili  

seperti kejujuran, gotong royong, kesopanan, dan 

toleransi menjadi fondasi bagi pengembangan 

pendidikan keislaman yang mengedepankan karakter, 

moral, dan kecerdasan spiritual. Pendidikan Islam di 

wilayah ini tidak hanya menekankan transfer 

pengetahuan, tetapi juga pembentukan akhlak dan 

pemahaman religius yang berakar pada budaya lokal. 

Secara keseluruhan, kajian ini menunjukkan bahwa 

keberhasilan pendidikan keislaman di Tanah Kaili 

sangat bergantung pada sinergi antara agama, budaya, 

dan praktik sosial, serta peran aktif guru, tokoh agama, 

dan masyarakat dalam membimbing generasi muda. 

Temuan ini membuka peluang bagi pengembangan 

model pendidikan Islam yang kontekstual, humanis, 

dan berkelanjutan, serta menjadi referensi penting bagi 

peneliti, pendidik, dan pembuat kebijakan dalam upaya 



118 
 

memadukan nilai-nilai lokal dan prinsip-prinsip 

keislaman. 

Buku ini juga menegaskan pentingnya integrasi nilai-

nilai Islam lokal non-historis sebagai sumber 

kontekstualisasi pendidikan Islam. Kearifan lokal yang 

hidup dalam masyarakat seperti musyawarah, gotong 

royong, penghormatan terhadap guru, dan etika 

sosialdapat menjadi medium efektif untuk 

membumikan fikih pendidikan dalam praktik 

pembelajaran. Integrasi ini tidak hanya memperkaya 

metode dan materi ajar, tetapi juga memperkuat 

karakter moderat, inklusif, dan humanis dalam 

pendidikan Islam. 

Secara keseluruhan, buku ini memberikan kontribusi 

teoretis dan praktis dalam pengembangan fikih 

pendidikan yang responsif terhadap tantangan zaman 

tanpa kehilangan akar normatifnya. Rekonstruksi relasi 

guru dan siswa dalam pembelajaran aktif yang 

ditawarkan diharapkan menjadi landasan bagi lahirnya 

praktik pendidikan Islam yang bermakna, kontekstual, 

dan berorientasi pada pembentukan insan beradab serta 

berdaya saing, baik dalam ranah keilmuan maupun 

kehidupan sosial. 

1. Islam sebagai Nilai yang Bersemi 

Islam dalam konteks pendidikan dan kehidupan sosial 

tidak semata-mata hadir sebagai seperangkat aturan 

normatif yang kaku, melainkan sebagai nilai yang 

bersemi dan hidup dalam kesadaran, sikap, serta praktik 

keseharian umat. Nilai-nilai Islam bertumbuh melalui 

proses internalisasi yang berkelanjutan, dipelihara oleh 



119 
 

relasi yang sehat antara guru dan siswa, serta diperkuat 

oleh lingkungan sosial dan budaya yang mendukung. 

Dalam makna inilah Islam dipahami bukan hanya 

sebagai sistem hukum, tetapi sebagai sumber etika dan 

peradaban. 

Sebagai nilai yang bersemi, Islam menampakkan 

dirinya dalam adab belajar, kejujuran akademik, 

tanggung jawab moral, serta semangat menuntut ilmu 

sebagai ibadah. Pendidikan Islam yang berlandaskan 

fikih pendidikan berperan sebagai media penyemaian 

nilai tersebut, sehingga pembelajaran aktif tidak 

sekadar melahirkan siswa yang cakap secara kognitif, 

tetapi juga matang secara spiritual dan sosial. Keaktifan 

belajar menjadi ekspresi kesadaran religius, bukan 

sekadar tuntutan metodologis. 

Proses persemaian nilai Islam juga menuntut 

pendekatan kontekstual yang memperhatikan realitas 

lokal. Nilai-nilai Islam menemukan relevansinya ketika 

berdialog dengan kearifan lokal yang hidup dalam 

masyarakat, seperti sikap saling menghormati, 

musyawarah, dan kepedulian sosial. Integrasi antara 

ajaran Islam dan nilai lokal ini menjadikan pendidikan 

Islam lebih membumi, diterima, dan bermakna bagi 

peserta didik, sekaligus menjaga substansi ajaran dari 

reduksi makna. 

Dengan demikian, Islam sebagai nilai yang bersemi 

menegaskan bahwa keberhasilan pendidikan Islam 

tidak diukur semata oleh penguasaan materi ajar, tetapi 

oleh tumbuhnya kesadaran beragama yang tercermin 

dalam sikap, perilaku, dan tanggung jawab sosial siswa. 



120 
 

Guru menjadi ladang persemaian nilai, guru berperan 

sebagai penanam dan perawat, sementara siswa tumbuh 

sebagai insan berilmu dan beradab yang siap memberi 

manfaat bagi kehidupan. 

2. Pendidikan sebagai Kunci Keberlanjutan 

Keberlanjutan nilai-nilai Islam tidak terjadi secara 

otomatis, melainkan bergantung pada proses pendidikan 

yang terarah, berkesinambungan, dan berakar pada 

realitas sosial umat. Pendidikan menjadi instrumen 

strategis dalam memastikan bahwa ajaran Islam tidak 

berhenti sebagai warisan normatif, tetapi terus hidup, 

berkembang, dan relevan lintas generasi. Dalam 

konteks ini, pendidikan Islam berfungsi sebagai 

jembatan antara tradisi keilmuan klasik dan tantangan 

kehidupan kontemporer. 

Melalui perspektif fikih pendidikan, keberlanjutan 

dimaknai sebagai proses pemeliharaan (ḥifẓ) dan 

pengembangan nilai yang selaras dengan tujuan syariat 

(maqāṣid al-syarī‘ah). Pembelajaran aktif berperan 

penting dalam proses ini karena mendorong keterlibatan 

sadar peserta didik dalam memahami, menghayati, dan 

mengamalkan ajaran Islam. Pendidikan tidak lagi 

bersifat indoktrinatif, tetapi transformatif, 

menumbuhkan kesadaran kritis sekaligus tanggung 

jawab moral. 

Pendidikan juga menjadi ruang strategis bagi pewarisan 

nilai Islam yang berinteraksi dengan kearifan lokal. 

Melalui kurikulum kontekstual, metode pembelajaran 

partisipatif, dan keteladanan pendidik, nilai-nilai Islam 

dapat ditransmisikan tanpa tercerabut dari akar budaya 



121 
 

masyarakat. Pola pendidikan semacam ini menjamin 

keberlanjutan Islam sebagai sistem nilai yang inklusif, 

moderat, dan adaptif terhadap perubahan zaman. 

Dengan demikian, pendidikan sebagai kunci 

keberlanjutan menegaskan bahwa masa depan Islam 

sangat ditentukan oleh kualitas proses pembelajaran 

hari ini. Guru, lembaga pendidikan, dan lingkungan 

sosial memiliki tanggung jawab kolektif dalam menjaga 

kesinambungan nilai, adab, dan keilmuan Islam. 

Pendidikan Islam yang berorientasi pada keberlanjutan 

akan melahirkan generasi yang tidak hanya mewarisi 

ajaran, tetapi mampu merawat, mengembangkan, dan 

mengaktualisasikannya dalam kehidupan 

bermasyarakat dan berbangsa. 

3. Islam, Adat, dan Pendidikan sebagai Satu Kesatuan 

Islam, adat, dan pendidikan merupakan tiga unsur yang 

tidak berdiri sendiri, melainkan saling berkelindan 

dalam membentuk tatanan nilai dan perilaku 

masyarakat. Islam memberikan landasan normatif dan 

etis, adat menghadirkan ekspresi kultural yang hidup 

dan membumi, sementara pendidikan berfungsi sebagai 

medium transmisi dan internalisasi nilai dari satu 

generasi ke generasi berikutnya. Ketiganya membentuk 

satu kesatuan ekosistem yang menentukan arah 

keberlanjutan kehidupan keagamaan dan sosial umat. 

Dalam perspektif fikih pendidikan, adat (‘urf) memiliki 

posisi penting selama tidak bertentangan dengan 

prinsip-prinsip syariat. Adat justru dapat menjadi 

wahana konkret untuk mengaktualisasikan nilai-nilai 

Islam dalam praktik pendidikan dan kehidupan sosial. 



122 
 

Pendidikan Islam yang mengabaikan adat berpotensi 

kehilangan konteks dan daya hidupnya, sementara adat 

yang dilepaskan dari nilai Islam berisiko kehilangan 

arah normatif. Oleh karena itu, sinergi Islam dan adat 

melalui pendidikan menjadi keniscayaan metodologis 

dan praksis. 

Pendidikan berperan strategis dalam menjembatani 

nilai-nilai Islam dan adat agar tidak berhenti pada 

simbol atau ritual, tetapi bertransformasi menjadi 

kesadaran etis dan tanggung jawab sosial. Melalui 

pembelajaran aktif dan kontekstual, peserta didik diajak 

memahami makna religius di balik praktik adat, 

sekaligus mengkritisinya secara konstruktif berdasarkan 

nilai-nilai Islam. Proses ini menumbuhkan sikap 

keagamaan yang moderat, inklusif, dan berakar pada 

realitas lokal. 

Dengan demikian, integrasi Islam, adat, dan pendidikan 

sebagai satu kesatuan menegaskan bahwa keberhasilan 

pendidikan Islam tidak hanya diukur dari kepatuhan 

normatif, tetapi dari kemampuannya membentuk 

manusia yang beradab, beridentitas, dan mampu hidup 

harmonis dalam masyarakatnya. Pendidikan Islam yang 

bersinergi dengan adat lokal akan melahirkan generasi 

yang tidak tercerabut dari akar budayanya, namun tetap 

teguh pada nilai-nilai Islam sebagai pedoman hidup. 

4. Tanah Kaili sebagai Ruang Pembelajaran Keislaman 

Tanah Kaili tidak hanya merupakan ruang geografis 

dan kultural, tetapi juga ruang pedagogis tempat nilai-

nilai Islam tumbuh, dipraktikkan, dan diwariskan. 

Kehidupan masyarakat Kaili yang menjunjung tinggi 



123 
 

kebersamaan, penghormatan kepada orang tua dan 

guru, serta keseimbangan hubungan manusia dengan 

alam merupakan modal sosial yang kaya untuk 

pembelajaran keislaman. Dalam konteks ini, Islam 

hadir bukan sebagai ajaran yang asing, melainkan 

sebagai nilai yang menyatu dengan denyut kehidupan 

masyarakat. 

Sebagai ruang pembelajaran keislaman, Tanah Kaili 

menyediakan pengalaman nyata (experiential learning) 

bagi peserta didik untuk memahami Islam secara 

kontekstual. Nilai-nilai fikih mu‘āmalah, adab, dan 

etika sosial dapat dipelajari melalui praktik sosial 

sehari-hari, seperti musyawarah adat, solidaritas 

komunal, serta kepedulian terhadap lingkungan. 

Pendidikan Islam yang berangkat dari realitas ini 

menjadikan pembelajaran lebih bermakna dan mudah 

diinternalisasi karena bersentuhan langsung dengan 

pengalaman hidup peserta didik. 

Pendidikan di Tanah Kaili juga menunjukkan 

bagaimana Islam dan adat dapat berinteraksi secara 

harmonis. Tradisi lokal yang selaras dengan nilai-nilai 

Islam berfungsi sebagai media pembelajaran karakter, 

sementara pendidikan formal berperan 

menyistematisasi dan memberi landasan normatif 

terhadap praktik tersebut. Sinergi ini memperkuat 

identitas keislaman lokal yang moderat, inklusif, dan 

berakar kuat pada budaya masyarakat. 

Dengan demikian, Tanah Kaili sebagai ruang 

pembelajaran keislaman menegaskan bahwa pendidikan 

Islam idealnya tidak terlepas dari konteks sosial dan 



124 
 

kultural tempat ia dijalankan. Tanah, budaya, dan 

masyarakat menjadi “kelas besar” yang melengkapi 

peran madrasah dan sekolah. Melalui pendekatan ini, 

pendidikan Islam di Tanah Kaili diharapkan mampu 

melahirkan generasi yang berilmu, beradab, serta 

memiliki kesadaran keislaman yang membumi dan 

berkelanjutan. 

B.Daftar Pustaka 

 

Abdullah, M. A. (2018). Islamic Studies di 

Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Al-Abrasyi, M. A. (2016). Dasar-Dasar Pokok 

Pendidikan Islam. Jakarta: Bulan Bintang. 

Al-Attas, S. M. N. (1995). The Concept of 

Education in Islam. Kuala Lumpur: ISTAC. 

Al-Ghazali, A. H. (2008). Ihya’ ‘Ulum al-Din. 

Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

An-Nahlawi, A. (2017). Pendidikan Islam di 

Rumah, Sekolah, dan Masyarakat. Jakarta: Gema Insani 

Press. 

Azra, A. (2002). Pendidikan Islam: Tradisi dan 

Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium III. 

Jakarta: Kencana. 

Bourdieu, P. (1977). Outline of a Theory of 

Practice. Cambridge: Cambridge University Press. 



125 
 

Bruinessen, M. van. (2013). Islam Nusantara. 

Yogyakarta: LKiS. 

Dhofier, Z. (1994). Tradisi Pesantren. Jakarta: 

LP3ES. 

Fathurrahman, M. (2019). Model-Model 

Pembelajaran Inovatif. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media. 

Freire, P. (1970). Pedagogy of the Oppressed. 

New York: Continuum. 

Hallaq, W. B. (2009). An Introduction to Islamic 

Law. Cambridge: Cambridge University Press. 

Hasan, N. (2011). Islam Politik di Dunia 

Kontemporer. Yogyakarta: Suka Press. 

Ibn Khaldun. (2005). Muqaddimah Ibn Khaldun. 

Beirut: Dar al-Fikr. 

Ibn Qayyim al-Jauziyyah. (2006). Miftah Dar al-

Sa‘adah. Kairo: Dar al-Hadits. 

Johnson, D. W., & Johnson, R. T. (2009). Active 

Learning: Cooperation in the Classroom. Boston: 

Allyn and Bacon. 

Langgulung, H. (2000). Asas-Asas Pendidikan 

Islam. Jakarta: Pustaka Al-Husna. 

Madjid, N. (2002). Islam Doktrin dan Peradaban. 

Jakarta: Paramadina. 



126 
 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. 

(2014). Qualitative Data Analysis. Thousand Oaks: 

Sage. 

Moleong, L. J. (2017). Metodologi Penelitian 

Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Muhaimin. (2001). Paradigma Pendidikan Islam. 

Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Nasution, H. (1995). Islam Rasional. Bandung: 

Mizan. 

Nata, A. (2003). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: 

Kencana. 

Permendikbud Republik Indonesia Nomor 22 

Tahun 2016 tentang Standar Proses Pendidikan Dasar 

dan Menengah. 

Qardhawi, Y. al-. (1999). Fiqh al-Awlawiyyat. 

Kairo: Dar al-Shuruq. 

Rahman, F. (1982). Islam and Modernity. 

Chicago: University of Chicago Press. 

Salim, A. (2010). Perubahan Sosial: Sketsa Teori 

dan Refleksi Metodologi Kasus Indonesia. Yogyakarta: 

Tiara Wacana. 

Sanjaya, W. (2015). Strategi Pembelajaran 

Berorientasi Standar Proses Pendidikan. Jakarta: 

Kencana. 



127 
 

Shihab, M. Q. (2002). Wawasan Al-Qur’an. 

Bandung: Mizan. 

Suharto, T. (2004). Filsafat Pendidikan Islam. 

Yogyakarta: Ar-Ruzz Media. 

Sugiyono. (2017). Metode Penelitian Pendidikan. 

Bandung: Alfabeta. 

Tilaar, H. A. R. (2007). Pendidikan, Kebudayaan, 

dan Masyarakat Madani Indonesia. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 

Usman, H. (2010). Manajemen Pendidikan. 

Jakarta: Bumi Aksara. 

Zubaedi. (2015). Pendidikan Berbasis 

Masyarakat. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Zuhaili, W. al-. (2003). Ushul al-Fiqh al-Islami. 

Damaskus: Dar al-Fikr. 

Al-Maududi, S. Abul. (2002). Towards 

Understanding Islam. Leicester: Islamic Foundation. 

Chater, N. (2018). Active Learning in Higher 

Education. London: Routledge. 

Esposito, J. L. (2002). The Oxford History of 

Islam. New York: Oxford University Press. 

Fischer, M. M. J. (1996). Anthropology of 

Religion, Magic, and Witchcraft. New York: 

HarperCollins. 



128 
 

Nasr, S. H. (2003). The Heart of Islam: Enduring 

Values for Humanity. New York: HarperOne. 

Rahim, A. (2014). Islamic Pedagogy in Southeast 

Asia: Local Practices and Global Contexts. Kuala 

Lumpur: IIUM Press. 

 

C.Lampiran : 

 

1.Snopsis Buku 

Buku Islam Bersemi di Tanah Kaili: Nilai, Praktik, 

dan Pendidikan Keislaman mengkaji Islam sebagai 

nilai yang hidup dan bertumbuh dalam ruang sosial, 

budaya, dan pendidikan masyarakat Kaili. Islam tidak 

dipahami semata sebagai warisan historis atau sistem 

normatif yang kaku, melainkan sebagai nilai yang 

bersemi melalui praktik keseharian, relasi sosial, serta 

proses pendidikan yang berkelanjutan. 

Buku ini menyoroti bagaimana nilai-nilai Islam 

berinteraksi secara harmonis dengan adat dan kearifan 

lokal Tanah Kaili, membentuk praktik keislaman yang 

moderat, inklusif, dan membumi. Melalui pendekatan 

fikih pendidikan dan kajian Islam kontekstual, 

pembahasan diarahkan pada internalisasi nilai, 

pembelajaran aktif, serta peran pendidik dan lembaga 

pendidikan dalam merawat keberlanjutan Islam sebagai 

sistem nilai dan etika sosial. 

Dengan menjadikan Tanah Kaili sebagai ruang 

pembelajaran keislaman, buku ini menunjukkan bahwa 



129 
 

pendidikan merupakan kunci utama dalam menjaga 

kesinambungan nilai Islam lintas generasi. Integrasi 

antara Islam, adat, dan pendidikan dipaparkan sebagai 

satu kesatuan yang saling menguatkan dalam 

membentuk insan beriman, berilmu, dan beradab. Buku 

ini diharapkan menjadi rujukan bagi guru, mahasiswa, 

peneliti, dan pemerhati pendidikan Islam yang ingin 

memahami praktik keislaman lokal sebagai sumber 

pengembangan pendidikan Islam yang kontekstual dan 

berkelanjutan. 

2.Profil Penulis 

 

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di 

bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah, 

UIN Datokarama Palu. Ia aktif mengajar mata kuliah 

fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus 

kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik 

pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim. 

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada 

studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan 

dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian 

kualitatif. Minat akademiknya meliputi fikih 

pendidikan, fikih pembelajaran, pembentukan 

karakter religius, serta integrasi kearifan lokal 

dalam pendidikan Islam, khususnya di konteks 

Madrasah dan Masyarakat Muslim Indonesia. 

Selain mengajar, penulis aktif melakukan 

penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk 

artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku 

ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada 

rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai 

sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan 



130 
 

spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat 

dalam penyusunan khutbah, modul keagamaan, dan 

buku panduan ibadah yang digunakan di lingkungan  

masyarakat. Melalui karya ini, penulis berharap dapat 

mendorong lahirnya praktik pendidikan Islam yang 

tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga berakar 

kuat pada nilai-nilai syariat dan akhlak mulia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 


