Lorem ipsum dolor sit amet, consectetur adipiscing elit. Phasellus
ac lacus ut sapien sagittis tincidunt. Pellentesque habitant morbi
tristique senectus et netus et malesuadd a fames ac turpis egestas.
Proin sit amet felis vitae nisi ultricies falicibus. Curabitur v

mauris euismod, tincidunt tortor quis, fermentum ligula.

Sed dapibus lectus id sapien dapibus, ut feugiat orci lacinia.
Vestibulum nec posuere leo. Duis ut ante euismod, tempus

mi vel, pulvinar libero. Integer nec sapien vehicula, aliquet sa-

pien non, iaculis nisi

—_—
w
o
—
=1
o
-—
w
(&)
—
=
—
=
l
=
t<5)
s

Dr.
Bahdar,
M.H

TIslam Bersemi

diTanah Kaili

Nilai, Praktik, dan Pendidikan Keislaman

Dr. Bahdar, M.H.I.




HAK CIPTA/COPYRIGHT

© 2023 Dr. Bahdar, M.H.I
Email bahdar@uindatokarama ac.id
HP.081.341.207.628

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang.

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh
atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik
cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari
penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan
pendidikan dengan menyebut sumbernya.

Penerbit:

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat

Alamat: J1. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah
Cetakan Pertama: Februari 2023

ISBN: Nomor belum ada



KATA PENGANTAR

Puji syukur ke hadirat Allah Swt. atas segala rahmat
dan karunia-Nya, sehingga buku Islam Bersemi di
Tanah Kaili: Nilai, Praktik, dan Pendidikan Keislaman
dapat hadir di hadapan pembaca. Shalawat dan salam
semoga senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad
saw., sosok teladan yang mengajarkan Islam dengan
hikmah, keteladanan, dan kelembutan.

Buku ini berangkat dari keyakinan bahwa Islam bukan
sekadar ajaran yang tertulis dalam kitab, tetapi nilai
yang hidup dan tumbuh dalam keseharian umat. Di
Tanah Kaili, Islam bersemi melalui adat, tradisi, relasi
sosial, dan praktik pendidikan yang diwariskan dari
generasi ke generasi. Nilai-nilai keislaman hadir dalam
cara masyarakat bermusyawarah, menghormati guru
dan orang tua, menjaga kebersamaan, serta merawat
keseimbangan hidup dengan alam.

Melalui buku ini, penulis mengajak pembaca untuk
melihat pendidikan sebagai kunci utama keberlanjutan
nilai Islam. Pendidikan tidak hanya berlangsung di
ruang kelas, tetapi juga dalam kehidupan sosial
masyarakat. Ketika Islam, adat, dan pendidikan
dipahami sebagai satu kesatuan, maka pendidikan
keislaman akan tumbuh secara alami, membumi, dan
relevan dengan kehidupan nyata.

Buku ini ditujukan bagi siapa saja yang peduli pada
masa depan pendidikan dan kehidupan keislaman, baik
pendidik, mahasiswa, tokoh masyarakat, maupun



pembaca umum. Dengan bahasa yang reflektif dan
kontekstual, buku ini diharapkan dapat menjadi
jembatan antara ajaran Islam dan realitas kehidupan
lokal, khususnya di Tanah Kaili.

Penulis menyadari bahwa buku ini masih memiliki
keterbatasan. Oleh karena itu, masukan dan kritik dari
para pembaca sangat diharapkan. Semoga buku ini
dapat memberi manfaat, memperkaya cara pandang kita
terhadap Islam lokal, dan menjadi bagian dari ikhtiar
merawat [slam yang damai, beradab, dan berkelanjutan.

Penulis

Dr. Bahdar, M.H.1.



DAFTAR ISI
Halaman Judul.....................i, 1
Halaman Hak Cipta.......................oooeal. 1
Halaman Kata Pengantar.......................... il
Halaman Daftar Isi.................oooii, v
BAB I
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang....................oooiiil, |
B. Islam sebagai agama nilai dan praktik sosial 3
C. Tanah Kaili sebagai Ruang Kultural, Bukan 5

Objek

Sejarah..........cooo

D. Posisi Buku dalam Kajian Pendidikan dan 7
Fikih Sosial............coooiii
E. Makna  “Bersemi” dalam  Perspektif 9

Keislaman............oooooiiiiiiii i

F. Kerangka Teoretik dan Pendekatan Keilmuan 15

BAB 11
NILAI-NILAI ISLAM DALAM KEHIDUPAN
MASYARAKAT KAILI

A. Tauhid sebagai Fondasi Etika Sosial........... 23

B. Nilai Ibadah dan Pembentukan Karakter...... 26

C. Akhlak dan Etika Sosial Keislaman............ 30

D. Nilai Keadilan dan Kemaslahatan............... 34
BAB III

PRAKTIK KEISLAMAN DAN KEARIFAN LOKAL:
PERSPEKTIF FIKIH SOSIAL

A. Konsep ‘Urf dan Adat dalam Fikih Islam..... 39
B. Integrasi Islam dan Adat Kaili.................. 43
C. Praktik Ibadah dalam Konteks Sosial.......... 46
D.

Fikih Sosial dan Harmoni Kehidupan.......... 50



BAB IV.
PENDIDIKAN KEISLAMAN DAN PROSES
INTERNALISASI NILAI
A. Pendidikan Islam sebagai Proses 54
Berkelanjutan......................oo
B. Peran Keluarga dalam Pendidikan Keislaman 57
C. Masjid dan Tokoh Agama sebagai Agen 61
Pendidikan.....................
D. Pendidikan Keislaman dan  Moderasi 64
Beragama...............oooi
BAB V.
ISLAM, MODERASI, DAN HARMONI SOSIAL
MASYARAKAT KAILI
A. Konsep Moderasi Beragama dalam Islam..... 69
B. Praktik Moderasi dalam Kehidupan Sosial.... 74
C. Peran Nilai Islam dalam Pencegahan Konflik 79
D. Tantangan Kontemporer dan Respons 85

Pendidikan Islam.................................
BAB VI
IMPLIKASI AKADEMIK DAN PRAKTIS BAGI
PENDIDIKAN ISLAM

A. Kontribusi Teoretis bagi Fikih Sosial dan 89
Pendidikan Islam..........................ooll.

B. Implikasi Praktis bagi Guru dan Lembaga 94
Pendidikan..................oo

C. Rekomendasi Pengembangan Pendidikan 99
Keislaman................ooooiiiiiiiin .

D. Arah Penelitian Lanjutan........................ 104

BAB VII.
PENUTUP



A. Kesimpulan Umum...............................
B. DaftarPustakan...................oooooiil

C. Lampiaran

1.Sanopsis Buklu................oooo

2.Profil Penulis



BAB I
PENDAHULUAN
A.Latar Belakang

Islam hadir di Nusantara tidak melalui jalur kekerasan,
melainkan melalui proses kultural yang dialogis,
persuasif, dan berkelanjutan. Proses tersebut
memungkinkan Islam tumbuh dan bersemi dalam
harmoni dengan nilai-nilai lokal masyarakat setempat.
Salah satu wilayah yang merepresentasikan dinamika
tersebut adalah Tanah Kaili di Sulawesi Tengah. Di
wilayah ini, Islam tidak hanya dipraktikkan sebagai
sistem ibadah ritual, tetapi juga terinternalisasi dalam
struktur sosial, adat istiadat, serta sistem pendidikan
masyarakat Kaili.

Sejarah masuk dan berkembangnya Islam di Tanah
Kaili menunjukkan adanya proses akulturasi yang
kreatif antara ajaran Islam dan kearifan lokal. Nilai-
nilai Islam diterjemahkan ke dalam simbol, norma, dan
praktik sosial yang khas Kaili, sehingga melahirkan
corak keberislaman yang moderat, inklusif, dan berakar
kuat dalam kehidupan masyarakat. Prinsip-prinsip
seperti musyawarah, keadilan, kesantunan, dan
penghormatan terhadap sesama menemukan ruang
ckspresinya dalam adat dan tradisi lokal, tanpa
kehilangan substansi ajaran Islam itu sendiri.

Dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Kaili, Islam
tidak dipisahkan dari realitas sosial dan budaya. Praktik
keagamaan seperti pengajian, tradisi perayaan hari
besar Islam, ritual siklus kehidupan, hingga sistem
pendidikan keluarga dan komunitas mencerminkan



integrasi antara nilai agama dan nilai lokal. Hal ini
menunjukkan bahwa Islam di Tanah Kaili bukan
sekadar identitas formal, melainkan menjadi etos hidup
yang membentuk cara berpikir, bersikap, dan bertindak
masyarakatnya.

Namun demikian, perkembangan sosial modern,
globalisasi budaya, serta perubahan sistem pendidikan
formal menghadirkan tantangan tersendiri bagi
keberlanjutan nilai-nilai Islam yang berakar pada
kearifan lokal. Di satu sisi, modernisasi membuka
ruang kemajuan dan rasionalitas, tetapi di sisi lain
berpotensi mengikis praktik-praktik keislaman lokal
yang selama ini berfungsi sebagai perekat sosial dan
media pendidikan nilai. Generasi muda Kaili,
khususnya, menghadapi arus nilai global yang sering
kali tidak selaras dengan tradisi dan etika lokal-
keislaman.

Dalam konteks inilah, kajian mengenai Islam yang
bersemi di Tanah Kaili menjadi penting dan relevan.
Buku ini berupaya mendokumentasikan, menganalisis,
dan merefleksikan nilai-nilai keislaman, praktik sosial-
keagamaan, serta model pendidikan Islam yang tumbuh
dan berkembang dalam masyarakat Kaili. Dengan
pendekatan historis, sosiokultural, dan edukatif, buku
ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik
sekaligus praktis dalam memperkuat pemahaman
tentang Islam Nusantara, khususnya di wilayah
Sulawesi Tengah.

Lebih jauh, buku ini juga dimaksudkan sebagai upaya
pelestarian khazanah lokal-keislaman yang memiliki



10

nilai strategis bagi pembangunan pendidikan Islam
yang kontekstual dan berkelanjutan. Dengan menggali
pengalaman keberislaman masyarakat Kaili, diharapkan
lahir inspirasi bagi pengembangan pendidikan Islam
yang tidak tercerabut dari akar budaya lokal, tetapi
tetap responsif terhadap tantangan zaman.

B. Islam sebagai agama nilai dan praktik sosial

Islam pada hakikatnya tidak hanya dipahami sebagai
sistem kepercayaan (aqidah) dan ritual ibadah (‘ibadah
mahdhah), tetapi juga sebagai agama nilai dan praktik
sosial yang mengatur relasi manusia dengan Tuhan,
sesama manusia, dan lingkungan sekitarnya. Ajaran
Islam hadir membawa seperangkat nilai universal
seperti  keadilan,  kemanusiaan,  keseimbangan,
kemaslahatan, dan kasih sayang, yang diwujudkan
secara konkret dalam kehidupan sosial umatnya.

Nilai-nilai Islam tersebut tidak berhenti pada tataran
normatif-teologis, melainkan menuntut aktualisasi
dalam realitas sosial. Al-Qur’an dan Sunnah
menegaskan bahwa kesalehan seseorang tidak diukur
semata-mata dari intensitas ibadah ritual, tetapi juga
dari komitmen sosialnya terhadap keadilan, kejujuran,
solidaritas, dan kepedulian terhadap sesama. Dengan
demikian, Islam menempatkan dimensi sosial sebagai
bagian integral dari keberagamaan, bukan sekadar
pelengkap.

Dalam perspektif ini, praktik sosial umat Islam
merupakan cerminan dari internalisasi nilai-nilai
keislaman. Prinsip ukhuwah, ta‘awun (tolong-
menolong), musyawarah, dan amar ma‘ruf nahi munkar



11

terwujud dalam berbagai bentuk aktivitas sosial, adat
istiadat, dan pranata kemasyarakatan. Islam tidak
menafikan realitas budaya, tetapi justru memberikan
kerangka nilai yang membimbing dan memuliakan
budaya agar sejalan dengan prinsip tauhid dan
kemaslahatan umat.

Keterkaitan antara nilai dan praktik sosial ini
menjadikan Islam bersifat dinamis dan kontekstual.
Dalam berbagai masyarakat Muslim, termasuk di Tanah
Kaili, nilai-nilai Islam diterjemahkan sesuai dengan
konteks sosial dan budaya setempat tanpa kehilangan
substansi ajarannya. Proses ini melahirkan corak
keberislaman yang khas, di mana Islam tidak tampil
sebagai kekuatan yang menghapus tradisi lokal, tetapi
sebagai sumber etika yang menyucikan dan
mengarahkannya.

Islam sebagai agama nilai dan praktik sosial juga
memiliki implikasi penting dalam bidang pendidikan.
Pendidikan Islam tidak cukup hanya mentransmisikan
pengetahuan keagamaan secara tekstual, tetapi harus
mampu menanamkan nilai-nilai Islam yang hidup dan
fungsional dalam masyarakat. Melalui pendidikan,
nilai-nilai keislaman ditanamkan, dipraktikkan, dan
diwariskan lintas generasi, sehingga membentuk
karakter individu dan tatanan sosial yang berkeadaban.

Dengan demikian, memahami Islam sebagai agama
nilai dan praktik sosial merupakan kunci untuk
membaca dinamika keberislaman masyarakat secara
utuh. Perspektif ini membantu melihat bahwa
keberagamaan yang autentik adalah keberagamaan



12

yang menghadirkan dampak positif bagi kehidupan
sosial, memperkuat harmoni, serta meneguhkan peran
Islam sebagai rahmat bagi seluruh alam.

C. Tanah Kaili sebagai Ruang Kultural, Bukan Objek
Sejarah

Tanah Kaili tidak dapat dipahami semata-mata sebagai
ruang geografis atau entitas sejarah yang beku dalam
catatan masa lalu. Ia adalah ruang kultural yang
hidup, tempat nilai, keyakinan, tradisi, dan praktik
sosial terus berinteraksi, bernegosiasi, dan membentuk
identitas kolektif masyarakatnya. Dalam konteks ini,
Tanah Kaili bukanlah objek pasif dari proses sejarah,
melainkan subjek aktif yang turut menentukan arah dan
bentuk perkembangan sosial-keagamaan, termasuk
dalam penerimaan dan penghayatan ajaran Islam.

Pendekatan yang melihat Tanah Kaili hanya sebagai
“objek sejarah” cenderung menempatkan masyarakat
Kaili sebagai penerima pasif dari pengaruh luar, baik
politik, ekonomi, maupun agama. Perspektif semacam
ini sering kali mengabaikan agensi lokal, kreativitas
budaya, serta kapasitas masyarakat dalam menafsirkan
dan menginternalisasi nilai-nilai baru sesuai dengan
struktur sosial dan pandangan hidup mereka. Padahal,
sejarah Islam di Tanah Kaili menunjukkan proses
dialog kultural yang dinamis antara ajaran Islam dan
kearifan lokal.

Sebagai ruang kultural, Tanah Kaili menyediakan
konteks sosial yang memungkinkan nilai-nilai Islam
tumbuh secara organik. Islam tidak hadir dalam ruang
hampa, tetapi memasuki lanskap budaya yang telah



13

memiliki sistem nilai, norma adat, dan etika sosial.
Melalui proses seleksi, adaptasi, dan integrasi,
masyarakat Kaili mengolah ajaran Islam menjadi
bagian dari kehidupan sehari-hari, baik dalam praktik
keagamaan, relasi sosial, maupun sistem pendidikan
informal dan formal.

Pemahaman Tanah Kaili sebagai ruang kultural juga
menegaskan bahwa tradisi lokal bukanlah residu masa
lalu yang harus ditinggalkan, melainkan sumber makna
yang terus diperbarui. Dalam banyak praktik sosial-
keagamaan, nilai-nilai Islam dan adat setempat saling
menguatkan, menciptakan pola keberislaman yang
khas, moderat, dan berorientasi pada harmoni sosial. Di
sinilah tampak bahwa Islam di Tanah Kaili berkembang
melalui pendekatan etis dan kultural, bukan koersif dan
struktural semata.

Lebih jauh, perspektif ini memiliki implikasi penting
bagi kajian pendidikan Islam. Menempatkan Tanah
Kaili sebagai ruang kultural berarti mengakui bahwa
proses pendidikan tidak berlangsung di ruang abstrak,
melainkan dalam konteks sosial-budaya tertentu.
Pendidikan Islam yang efektif adalah pendidikan yang
mampu membaca, menghargai, dan mengintegrasikan
realitas kultural masyarakat Kaili sebagai sumber
belajar dan media internalisasi nilai.

Dengan demikian, melihat Tanah Kaili sebagai ruang
kultural, bukan sekadar objek sejarah, membuka cara
pandang vyang lebih utuh dan humanis dalam
memahami dinamika Islam lokal. Perspektif ini
menegaskan bahwa Islam yang bersemi di Tanah Kaili



14

adalah hasil interaksi kreatif antara wahyu dan budaya,
antara nilai universal dan pengalaman lokal, yang terus
hidup dan berkembang hingga hari ini.

D. Posisi Buku dalam Kajian Pendidikan dan Fikih
Sosial

Buku ini diposisikan sebagai kontribusi akademik dan
reflektif dalam dua ranah kajian yang saling
berkelindan, yakni pendidikan Islam dan fikih sosial.
Kedua bidang ini sama-sama menempatkan Islam tidak
hanya sebagai sistem normatif-tekstual, tetapi sebagai
ajaran yang hidup, kontekstual, dan berorientasi pada
kemaslahatan umat dalam ruang sosial tertentu. Dengan
menjadikan Tanah Kaili sebagai lokasi kajian, buku ini
berupaya menghadirkan perspektif lokal yang memiliki
signifikansi teoretis dan praktis dalam diskursus
keislaman kontemporer.

Dalam kajian pendidikan Islam, buku ini memperluas
pemahaman bahwa proses pendidikan tidak semata-
mata berlangsung di ruang kelas formal, tetapi juga
dalam ruang sosial dan kultural masyarakat. Nilai-nilai
keislaman diwariskan melalui praktik sosial, tradisi
lokal, keteladanan tokoh agama, serta relasi
antargenerasi. Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu
dibaca sebagai proses kultural yang melibatkan
masyarakat secara luas. Buku ini menegaskan
pentingnya pendidikan Islam yang kontekstual, yakni
pendidikan yang mampu mengintegrasikan ajaran Islam
dengan realitas sosial-budaya setempat tanpa
kehilangan orientasi normatifnya.



15

Sementara itu, dalam ranah fikih sosial, buku ini
berpijak pada pandangan bahwa fikih tidak berhenti
pada hukum formal individual, tetapi mencakup
dimensi sosial, etis, dan kemasyarakatan. Fikih sosial
memandang realitas sosial sebagai bagian dari medan
ijtihad, di mana nilai-nilai dasar syariat seperti keadilan,
kemaslahatan, dan perlindungan martabat manusia
menjadi acuan utama dalam merespons dinamika
masyarakat. Melalui kajian praktik keislaman di Tanah
Kaili, buku ini menunjukkan bagaimana nilai-nilai fikih
sosial bekerja dalam kehidupan nyata masyarakat,
terutama dalam menjaga harmoni sosial dan
keberlanjutan budaya lokal.

Keunikan buku ini terletak pada upayanya
menjembatani kajian pendidikan Islam dan fikih sosial
dalam satu bingkai analisis. Pendidikan dipahami
sebagai medium utama internalisasi nilai-nilai fikih
sosial, sementara fikih sosial memberikan landasan
normatif bagi arah dan tujuan pendidikan Islam.
Dengan demikian, buku ini tidak hanya bersifat
deskriptif, tetapi juga analitis dan normatif,
menawarkan kerangka pemahaman yang integratif
antara nilai, praktik, dan pendidikan keislaman.

Dalam konteks kajian keislaman Indonesia, buku ini
juga berkontribusi pada penguatan wacana Islam
Nusantara dan moderasi beragama. Pengalaman
keberislaman masyarakat Kaili menunjukkan bahwa
Islam dapat tumbuh dan berkembang secara damai
melalui pendekatan kultural dan edukatif. Hal ini
menjadi relevan di tengah tantangan fragmentasi sosial,



16

radikalisme, dan krisis keteladanan dalam pendidikan
agama.

Dengan demikian, posisi buku ini bukan sekadar
sebagai dokumentasi lokal, tetapi sebagai tawaran
konseptual bagi pengembangan pendidikan Islam dan
fikih sosial yang berakar pada realitas masyarakat.
Buku ini diharapkan dapat menjadi rujukan bagi
akademisi, pendidik, mahasiswa, dan pemerhati studi
Islam dalam memahami bagaimana nilai-nilai Islam
dapat bersemi secara autentik dalam ruang sosial-
budaya lokal.

E. Makna “Bersemi” dalam Perspektif Keislaman

1. Islam sebagai Nilai yang Hidup (Living Islam)

Istilah “bersemi” dalam judul buku ini tidak dimaknai
secara metaforis semata, melainkan mengandung
makna teologis, sosiologis, dan pedagogis yang
mendalam. Dalam perspektif keislaman, “bersemi”
menggambarkan proses tumbuhnya nilai-nilai Islam
secara alami, berkelanjutan, dan membumi dalam
kehidupan umat. Islam yang bersemi bukanlah Islam
yang berhenti pada teks dan simbol formal, tetapi Islam
yang hidup, dialami, dan dipraktikkan dalam keseharian
masyarakat. Inilah yang dalam kajian kontemporer
dikenal dengan istilah living Islam.

Sebagai [living Islam, ajaran Islam hadir sebagai
seperangkat nilai yang membentuk cara pandang, sikap,
dan perilaku umat. Nilai-nilai tersebut seperti tauhid,
keadilan, amanah, kesantunan, dan kepedulian sosial
tidak hanya diajarkan secara normatif, tetapi dihayati



17

dan diwujudkan dalam relasi sosial, adat istiadat, serta
praktik budaya. Dengan demikian, keberislaman tidak
dipahami sebatas kepatuhan ritual, melainkan sebagai
kesadaran etis yang mengarahkan kehidupan bersama.

Konsep Islam sebagai nilai yang hidup juga
menegaskan bahwa ajaran Islam selalu berdialog
dengan konteks sosial-budaya tempat ia tumbuh. Dalam
masyarakat, nilai-nilai Islam mengalami proses
internalisasi, adaptasi, dan aktualisasi sesuai dengan
kondisi lokal tanpa kehilangan substansi ajarannya.
Proses inilah yang membuat Islam tetap relevan lintas
ruang dan waktu, sekaligus mampu menjawab
tantangan kehidupan masyarakat secara nyata.

Dalam konteks Tanah Kaili, Islam yang bersemi
tampak dalam praktik sosial-keagamaan yang menyatu
dengan kehidupan masyarakat. Nilai-nilai Islam tidak
dipaksakan secara struktural, tetapi tumbuh melalui
keteladanan, tradisi, dan pendidikan sosial yang
berlangsung secara turun-temurun. Islam menjadi
sumber etika sosial, perekat solidaritas, serta pedoman
moral dalam menyelesaikan persoalan kehidupan
bersama.

Lebih jauh, Islam sebagai nilai yang hidup memiliki
implikasi penting bagi pendidikan Islam. Pendidikan
tidak cukup hanya mentransfer pengetahuan agama,
tetapi harus mampu menumbuhkan kesadaran nilai dan
membiasakan praktik keislaman dalam kehidupan
nyata. Pendidikan Islam yang berorientasi pada /iving
Islam menekankan keteladanan, pembiasaan, dan



18

penghayatan nilai, sehingga Islam benar-benar
“bersemi” dalam diri peserta didik dan masyarakat.

Dengan demikian, makna “bersemi” dalam perspektif
keislaman menunjuk pada Islam yang hidup, dinamis,
dan kontekstual. Islam tidak hadir sebagai doktrin yang
kaku, tetapi sebagai nilai yang menumbuhkan
kehidupan, membentuk peradaban, dan menghadirkan
kemaslahatan bagi manusia dan lingkungannya.

2. Bersemi sebagai Proses Internalisasi, bukan Peristiwa
Sejarah

Makna “bersemi” dalam konteks keberislaman tidak
dapat direduksi sebagai penanda waktu masuknya Islam
atau rangkaian peristiwa sejarah semata. Bersemi
menunjuk pada proses internalisasi nilai yang
berlangsung secara perlahan, berkelanjutan, dan
mendalam dalam  kehidupan individu maupun
masyarakat. Dengan perspektif 1ini, Islam tidak
dipahami sebagai sesuatu yang “datang lalu selesai”,
tetapi sebagai ajaran yang terus tumbuh dan
membentuk kesadaran kolektif dari generasi ke
generasi.

Sebagai proses internalisasi, berseminya Islam terjadi
melalui tahapan pengenalan, pemahaman, penghayatan,
dan pengamalan nilai-nilai keislaman. Nilai tersebut
tidak hanya dipelajari secara kognitif, tetapi diresapi
secara afektif dan diwujudkan dalam tindakan nyata.
Proses ini menjadikan Islam bukan sekadar identitas
formal atau simbol keagamaan, melainkan bagian
integral dari cara hidup masyarakat.



19

Berbeda dengan peristiwa sejarah yang bersifat
episodik dan terbatas pada ruang dan waktu tertentu,
internalisasi  nilai  bersifat dinamis dan terus
berlangsung. Sejarah mencatat kapan Islam masuk ke
suatu  wilayah, tetapi internalisasi menjelaskan
bagaimana Islam hidup, berkembang, dan berpengaruh
dalam struktur sosial dan budaya masyarakat. Dalam
konteks ini, fokus kajian tidak hanya pada “kapan” dan
“oleh siapa” Islam diperkenalkan, tetapi pada
“bagaimana” nilai-nilai Islam diterima, dimaknai, dan
dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari.

Dalam masyarakat lokal seperti Tanah Kaili, proses
internalisasi ini tampak melalui pendidikan keluarga,
tradisi adat, praktik keagamaan komunitas, serta
keteladanan para tokoh agama dan adat. Nilai-nilai
Islam ditanamkan secara halus melalui kebiasaan,
simbol budaya, dan norma sosial, sehingga membentuk
karakter keislaman masyarakat tanpa harus melalui
pemaksaan. Inilah yang menjadikan Islam bersemi
secara alamiah dan mengakar kuat dalam kehidupan
sosial.

Proses internalisasi juga menunjukkan bahwa
keberislaman selalu terbuka terhadap pengayaan dan
pembaruan. Setiap generasi mengalami proses bersemi
yang berbeda sesuai dengan tantangan zamannya. Oleh
karena itu, Islam yang bersemi bukanlah Islam yang
statis, melainkan Islam yang terus hidup dan relevan,
selama nilai-nilai dasarnya tetap dijaga.

Dengan demikian, memahami “bersemi” sebagai proses
internalisasi membantu melihat Islam sebagai kekuatan



20

transformatif yang bekerja dari dalam kesadaran
masyarakat. Perspektif ini menegaskan bahwa
keberhasilan Islam dalam membentuk peradaban bukan
ditentukan oleh peristiwa sejarah semata, tetapi oleh
kedalaman internalisasi nilai-nilainya dalam kehidupan
manusia dan masyarakat.

3. Relasi Iman, Amal, dan Budaya

Dalam perspektif Islam, keberislaman yang utuh tidak
hanya bertumpu pada aspek iman sebagai keyakinan
batin, tetapi juga meniscayakan amal sebagai
perwujudan nyata dari keyakinan tersebut. Iman dan
amal merupakan dua dimensi yang saling terkait dan
tidak dapat dipisahkan. Namun dalam realitas sosial,
relasi iman dan amal selalu berlangsung dalam ruang
budaya tertentu. Oleh karena itu, pemahaman tentang
Islam yang bersemi menuntut pembacaan yang
integratif terhadap iman, amal, dan budaya sebagai
satu kesatuan yang saling memengarubhi.

Iman berfungsi sebagai fondasi spiritual dan orientasi
nilai yang mengarahkan cara pandang manusia terhadap
kehidupan. Ia menanamkan kesadaran tauhid, tanggung
jawab moral, serta tujuan hidup yang transenden. Amal,
pada sisi lain, merupakan manifestasi konkret dari iman
dalam bentuk tindakan individual dan sosial. Amal
tidak hanya mencakup ibadah ritual, tetapi juga
mencakup perilaku etis, kepedulian sosial, dan
kontribusi terhadap kebaikan bersama. Dalam Islam,
kualitas iman seseorang tercermin dari kualitas
amalnya.



21

Budaya menjadi medium tempat iman dan amal
diekspresikan dan diaktualisasikan. Budaya
menyediakan simbol, bahasa, tradisi, dan norma sosial
yang memungkinkan nilai-nilai iman diterjemahkan ke
dalam praktik kehidupan sehari-hari. Dengan demikian,
budaya bukanlah entitas yang berdiri di luar agama,
melainkan ruang ekspresif yang dapat memperkuat atau
melemahkan  internalisasi  nilai-nilai  keislaman,
tergantung pada bagaimana relasi tersebut dibangun.

Dalam konteks Islam yang bersemi, budaya berperan
sebagai wahana internalisasi nilai iman dan pembiasaan
amal. Ketika nilai-nilai Islam terintegrasi dalam budaya
lokal, amal keislaman tidak lagi terasa sebagai beban
normatif, tetapi menjadi kebiasaan sosial yang hidup
dan bermakna. Proses inilah yang menjadikan Islam
hadir secara membumi dan berkelanjutan dalam
kehidupan masyarakat, termasuk di Tanah Kaili.

Relasi iman, amal, dan budaya juga menunjukkan
bahwa keberagamaan bersifat dinamis dan kontekstual.
Iman memberikan orientasi nilai, amal menghadirkan
dampak nyata, sementara budaya memastikan
keberlanjutan dan penerimaan sosial. Ketiganya
membentuk  siklus  keberislaman  yang  saling
menguatkan: iman melahirkan amal, amal membentuk
budaya, dan budaya pada gilirannya memperkuat iman.

Dengan demikian, Islam yang bersemi dapat dipahami
sebagai  keberislaman yang ~mampu menjaga
keseimbangan antara keyakinan spiritual, praktik nyata,
dan ekspresi kultural. Perspektif ini menegaskan bahwa
keberhasilan Islam dalam membentuk kehidupan



22

masyarakat tidak hanya terletak pada kekuatan doktrin,
tetapi pada kemampuannya menyatu dengan budaya
secara etis dan bermakna, sehingga melahirkan
kehidupan sosial yang berkeadaban dan berorientasi
pada kemaslahatan.

F. Kerangka Teoretik dan Pendekatan Keilmuan
1. Fikih Sosial sebagai Pisau Analisis

Buku ini menggunakan fikih sosial sebagai pisau
analisis utama dalam membaca dan memahami
dinamika nilai, praktik, dan pendidikan keislaman di
Tanah  Kaili. Fikih  sosial dipahami sebagai
pengembangan pemikiran fikih yang tidak berhenti
pada penetapan hukum individual-formal, tetapi
menempatkan realitas sosial sebagai ruang penting bagi
perwujudan  nilai-nilai  syariat. Pendekatan ini
menegaskan bahwa fikih pada hakikatnya hadir untuk
mewujudkan kemaslahatan umat dalam konteks
kehidupan nyata.

Dalam kerangka fikih sosial, hukum Islam tidak
dipahami secara tekstual dan ahistoris, melainkan
secara kontekstual dengan mempertimbangkan kondisi
sosial, budaya, dan kemanusiaan. Prinsip-prinsip dasar
syariat seperti keadilan (al-‘adl), kemaslahatan (al-
maslahah), keseimbangan, dan perlindungan martabat
manusia (hifz al-karamah al-insaniyyah) menjadi
orientasi utama dalam analisis. Dengan demikian, fikih
sosial memungkinkan pembacaan Islam yang responsif
terhadap dinamika masyarakat tanpa kehilangan pijakan
normatifnya.



23

Penggunaan fikih sosial sebagai pisau analisis dalam
buku ini bertujuan untuk melihat bagaimana nilai-nilai
Islam diinternalisasikan dan dipraktikkan dalam
kehidupan sosial masyarakat Kaili. Praktik keagamaan,
tradisi lokal, serta pola pendidikan keislaman dibaca
sebagai ekspresi dari upaya masyarakat dalam
mewujudkan nilai-nilai syariat sesuai dengan konteks
kultural mereka. Fikih sosial membantu membedakan
antara substansi nilai Islam yang bersifat universal dan
bentuk praktiknya yang bersifat lokal dan kontekstual.

Dalam perspektif ini, budaya lokal tidak serta-merta
diposisikan sebagai sesuatu yang bertentangan dengan
fikih, tetapi sebagai ruang ijtihad sosial yang perlu
dibaca secara arif. Selama praktik budaya mengandung
nilai kemaslahatan dan tidak bertentangan dengan
prinsip dasar syariat, maka ia dapat dipahami sebagai
bagian dari ekspresi keberislaman yang sah dan
bermakna. Pendekatan ini sejalan dengan kaidah fikih
yang menempatkan adat (al-‘urf) sebagai salah satu
pertimbangan hukum.

Selain 1tu, fikih sosial juga memberikan landasan
teoretik bagi pengembangan pendidikan Islam yang
kontekstual. Pendidikan dipahami sebagai sarana
strategis untuk menanamkan nilai-nilai fikih sosial,
seperti tanggung jawab sosial, keadilan, dan kepedulian
terhadap sesama. Dengan menjadikan fikih sosial
sebagai kerangka analisis, buku ini menegaskan bahwa
pendidikan Islam tidak hanya bertujuan membentuk
individu yang taat secara ritual, tetapi juga membentuk
subjek sosial yang beretika dan berkontribusi bagi
masyarakat.



24

Dengan demikian, fikih sosial sebagai pisau analisis
memungkinkan pembacaan yang lebih komprehensif
terhadap Islam yang bersemi di Tanah Kaili.
Pendekatan ini menghubungkan teks dan konteks,
norma dan realitas, serta iman dan kehidupan sosial,
sehingga menghasilkan pemahaman keislaman yang
hidup, membumi, dan berorientasi pada kemaslahatan
bersama.

2. Pendidikan Islam sebagai Medium Transmisi Nilai

Dalam kerangka keilmuan buku ini, pendidikan Islam
dipahami bukan sekadar sebagai proses pengajaran
materi keagamaan, tetapt sebagai medium utama
transmisi nilai-nilai Islam dari satu generasi ke generasi
berikutnya. Pendidikan berfungsi sebagai ruang
strategis untuk menanamkan, menginternalisasikan, dan
membiasakan nilai keislaman agar hidup dan berakar
dalam kesadaran individu serta kehidupan sosial
masyarakat.

Transmisi nilai dalam pendidikan Islam mencakup
proses yang holistik, melibatkan dimensi kognitif,
afektif, dan praksis. Nilai-nilai keislaman tidak hanya
disampaikan sebagai pengetahuan normatif, tetapi
dihayati melalui keteladanan, pembiasaan, dan
pengalaman sosial-keagamaan. Dengan demikian,
pendidikan Islam tidak berhenti pada transfer ilmu
(ta‘ltm), tetapi juga mencakup pembinaan karakter
(tarbiyah) dan pembentukan adab (ta’dib).

Sebagai medium transmisi nilai, pendidikan Islam
berlangsung dalam berbagai ruang dan bentuk. Selain
lembaga formal seperti madrasah dan sekolah, transmisi



25

nilai juga terjadi dalam pendidikan keluarga, majelis
taklim, tradisi keagamaan masyarakat, serta praktik
sosial sehari-hari. Ruang-ruang ini saling melengkapi
dan membentuk  ekosistem  pendidikan  yang
memungkinkan nilai-nilai Islam ditanamkan secara
berkelanjutan dan kontekstual.

Dalam konteks Tanah Kaili, pendidikan Islam berperan
penting dalam menjembatani ajaran Islam dengan
budaya lokal. Nilai-nilai keislaman ditransmisikan
melalui bahasa budaya yang dipahami masyarakat,
sehingga ajaran Islam tidak terasa asing atau terlepas
dari realitas sosial. Proses ini memperlihatkan bahwa
pendidikan Islam yang efektif adalah pendidikan yang
mampu  berdialog dengan kearifan lokal dan
menjadikannya sebagai sumber belajar.

Pendekatan pendidikan Islam sebagai transmisi nilai
juga menegaskan pentingnya peran pendidik sebagai
teladan moral dan sosial. Guru, tokoh agama, dan orang
tua tidak hanya berfungsi sebagai penyampai materi,
tetapi sebagai figur yang menghadirkan nilai Islam
dalam sikap dan tindakan. Keteladanan ini menjadi
kunci keberhasilan internalisasi nilai, karena nilai yang
dicontohkan memiliki daya pengaruh yang lebih kuat
dibandingkan nilai yang sekadar diajarkan.

Dengan demikian, menempatkan pendidikan Islam
sebagai medium transmisi nilai  memperkuat
pemahaman bahwa keberhasilan Islam bersemi dalam
masyarakat sangat ditentukan oleh kualitas proses
pendidikan. Pendidikan Islam yang berorientasi pada
nilai, kontekstual, dan berkelanjutan akan melahirkan



26

generasi yang tidak hanya memahami Islam secara
tekstual, tetapi mampu menghidupkan nilai-nilainya
dalam praktik sosial dan budaya.

3. Kearifan Lokal sebagai Konteks Praksis

Kearifan lokal merupakan ruang praksis tempat nilai-
nilai Islam diwujudkan secara nyata dalam kehidupan
masyarakat. Dalam kerangka buku ini, kearifan lokal
tidak dipahami sebagai sekadar tradisi turun-temurun,
tetapi sebagai sistem nilai, norma, dan praktik sosial
yang mengandung kebijaksanaan kolektif masyarakat
dalam merespons realitas kehidupan. Oleh karena itu,
kearifan lokal menjadi konteks praksis yang penting
dalam membaca bagaimana Islam bersemi dan dihidupi
dalam masyarakat.

Sebagai konteks praksis, kearifan lokal menyediakan
medium konkret bagi aktualisasi nilai-nilai keislaman.
Nilai iman dan ajaran fikih tidak berhenti pada tataran
konseptual, tetapi diterjemahkan dalam bentuk praktik
sosial yang dapat dirasakan dan dijalani bersama.
Dalam banyak kasus, kearifan lokal berfungsi sebagai
jembatan antara norma agama yang bersifat universal
dan kebutuhan sosial masyarakat yang bersifat
kontekstual.

Dalam perspektif fikih sosial, kearifan lokal memiliki
kedudukan penting sebagai bagian dari pertimbangan
praksis keagamaan. Selama kearifan lokal tidak
bertentangan dengan prinsip dasar syariat, ia dapat
menjadi sarana untuk mewujudkan kemaslahatan dan
menjaga harmoni sosial. Kaidah fikih tentang
pengakuan terhadap adat (al-‘adah muhakkamah)



27

menunjukkan bahwa praktik lokal dapat memiliki
legitimasi normatif dalam kerangka syariat.

Dalam konteks pendidikan Islam, kearifan lokal
berperan sebagai sumber belajar yang kontekstual dan
bermakna. Nilai-nilai Islam lebth ~ mudah
diinternalisasikan ketika disampaikan melalui simbol,
bahasa, dan praktik budaya yang akrab dengan
kehidupan peserta didik. Pendidikan yang mengabaikan
konteks lokal berisiko menjadikan ajaran Islam terasa
abstrak dan terpisah dari realitas sosial, sementara
pendidikan yang memanfaatkan kearifan lokal mampu
menumbuhkan kesadaran nilai secara lebih mendalam.

Di Tanah Kaili, kearifan lokal menjadi ruang praksis
tempat nilai Islam, pendidikan, dan kehidupan sosial
saling bertaut. Tradisi, norma adat, dan praktik sosial
masyarakat menjadi medium pembiasaan nilai
keislaman, seperti kebersamaan, kesantunan, tanggung
jawab sosial, dan penghormatan terhadap sesama.
Dalam konteks ini, Islam tidak tampil sebagai kekuatan
yang menegasikan budaya, tetapi sebagai sumber nilai
yang menjiwai dan mengarahkan budaya menuju
kemaslahatan.

Dengan demikian, menempatkan kearifan lokal sebagai
konteks praksis menegaskan bahwa Islam yang bersemi
adalah Islam yang membumi dan berdaya guna.
Perspektif ini memungkinkan pembacaan keislaman
yang lebih realistis dan humanis, di mana nilai-nilai
agama diuji dan dihidupkan dalam praktik sosial sehari-
hari. Kearifan lokal, dalam kerangka ini, bukanlah
penghalang bagi ajaran Islam, melainkan lahan subur



28

tempat nilai-nilai Islam tumbuh dan berbuah dalam
kehidupan masyarakat.

4. Penegasan Non-Historiografis Buku

Perlu ditegaskan sejak awal bahwa buku Islam Bersemi
di Tanah Kaili: Nilai, Praktik, dan Pendidikan
Keislaman bukanlah karya historiografi yang
berfokus pada rekonstruksi kronologis peristiwa
sejarah, penelusuran tahun masuknya Islam, atau
deskripsi tokoh-tokoh sejarah secara detail. Meskipun
aspek sejarah tetap diakui sebagai latar penting, buku
ini tidak menempatkan sejarah sebagai pusat analisis
utama.

Pendekatan non-historiografis yang digunakan dalam
buku ini menempatkan Islam sebagai realitas nilai dan
praktik yang hidup dalam masyarakat. Fokus kajian
diarahkan = pada  bagaimana  nilai-nilai  Islam
diinternalisasikan, dipraktikkan, dan ditransmisikan
dalam kehidupan sosial dan pendidikan masyarakat
Kaili. Dengan demikian, perhatian utama buku ini
bukan pada “apa yang terjadi di masa lalu”, melainkan
pada “bagaimana Islam dihayati dan dijalankan dalam
kehidupan sosial masyarakat”.

Sejarah dalam buku ini diposisikan sebagai konteks,
bukan sebagai objek kajian tersendiri. Fakta dan narasi
historis digunakan secara selektif sejauh relevan untuk
memahami proses kultural dan sosial keberislaman.
Pendekatan in1 memungkinkan pembacaan Islam yang
lebih dinamis, karena menempatkan masyarakat sebagai
subjek aktif yang terus memaknai dan menghidupkan
ajaran Islam sesuai dengan konteks zamannya.



29

Penegasan non-historiografis ini juga sejalan dengan
kerangka fikih sosial dan pendidikan Islam yang
digunakan dalam buku. Fikih sosial menekankan
pentingnya membaca realitas sosial sebagai ruang
praksis syariat, sementara pendidikan Islam dipahami
sebagai proses transmisi nilai yang berlangsung lintas
generasi. Keduanya menuntut pendekatan analisis yang
bersifat normatif-kontekstual, bukan semata deskriptif-
historis.

Dengan pendekatan ini, buku ini berupaya menghindari
jebakan romantisasi masa lalu atau reduksi Islam pada
narasi sejarah semata. Sebaliknya, buku ini berfokus
pada penggalian makna, nilai, dan praktik keislaman
yang relevan  dengan  kehidupan  masyarakat
kontemporer, khususnya dalam konteks Tanah Kaili.
Islam dipahami sebagai ajaran yang terus ‘“bersemi”
dalam ruang sosial, budaya, dan pendidikan.

Dengan demikian, penegasan non-historiografis ini
memperjelas posisi buku sebagai karya reflektif dan
analitis yang berorientasi pada penguatan nilai, praksis,
dan pendidikan keislaman. Buku ini diharapkan dapat
dibaca tidak hanya sebagai dokumentasi lokal, tetapi
sebagai  tawaran  perspektif  keilmuan  bagi
pengembangan kajian Islam kontekstual di Indonesia.



30

BAB 11
NILAI-NILAI ISLAM DALAM KEHIDUPAN
MASYARAKAT KAILI

A. Tauhid sebagai Fondasi Etika Sosial
1. Tauhid dan Kesadaran Moral

Tauhid merupakan inti ajaran Islam dan fondasi utama
dalam membangun etika sosial. Pengesaan Allah tidak
hanya bermakna teologis, tetapi juga mengandung
implikasi moral yang mendalam bagi kehidupan
individu dan masyarakat. Tauhid menanamkan
kesadaran bahwa seluruh aspek kehidupan berada
dalam pengawasan dan kehendak Allah, sehingga setiap
tindakan manusia memiliki dimensi
pertanggungjawaban moral dan spiritual.

Kesadaran tauhid melahirkan orientasi moral yang
bersumber dari nilai 1ilahiah, bukan semata-mata
kepentingan pragmatis atau tekanan sosial. Seorang
Muslim yang bertauhid memahami bahwa kebaikan dan
keburukan tidak ditentukan oleh keuntungan sesaat,
melainkan oleh kesesuaian tindakan dengan nilai-nilai
ketuhanan seperti keadilan, kejujuran, amanah, dan
kasih sayang. Dengan demikian, tauhid menjadi sumber
etika yang bersifat transenden sekaligus membumi.

Dalam kehidupan sosial, tauhid membentuk kesadaran
bahwa seluruh manusia adalah makhluk ciptaan Allah
yang memiliki martabat yang sama. Kesadaran ini
melahirkan sikap etis dalam relasi sosial, seperti
penghormatan terhadap sesama, penolakan terhadap
kezaliman, serta komitmen terhadap keadilan sosial.



31

Tauhid meniadakan klaim superioritas manusia atas
manusia lain, karena hanya Allah yang Maha Tinggi
dan Maha Berkuasa.

Tauhid dan kesadaran moral juga berkaitan erat dengan
konsistensi antara keyakinan dan perilaku. Pengakuan
terhadap keesaan Allah menuntut kejujuran dan
integritas dalam tindakan, baik dalam ruang privat
maupun publik. Dalam perspektif ini, kemunafikan
moral yakni ketidaksesuaian antara 1man dan
amaldipandang sebagai pengingkaran terhadap nilai
tauhid itu sendiri.

Dalam konteks masyarakat, tauhid berfungsi sebagai
perekat etika sosial yang menuntun individu untuk
bertindak tidak hanya demi kepentingan pribadi, tetapi
demi kemaslahatan bersama. Kesadaran bahwa
kehidupan sosial berada dalam bingkai pengabdian
kepada Allah mendorong munculnya tanggung jawab
sosial, kepedulian terhadap yang lemah, dan komitmen
menjaga harmoni sosial.

Dengan demikian, tauhid sebagai fondasi etika sosial
menegaskan bahwa keberagamaan dalam Islam tidak
berhenti pada pengakuan iman, tetapi meniscayakan
kesadaran moral yang terwujud dalam perilaku sosial.
Tauhid yang hidup akan melahirkan etika sosial yang
adil, humanis, dan berorientasi pada kemaslahatan,
sehingga Islam benar-benar hadir sebagai rahmat bagi
kehidupan manusia.



32

2. Relasi Manusia,Tuhan dan Sesama

Tauhid tidak hanya menegaskan hubungan vertikal
antara manusia dan Tuhan, tetapi juga membentuk pola
relasi horizontal antara manusia dengan sesamanya.
Dalam Islam, relasi dengan Allah (habl min Allah) dan
relasi dengan manusia (habl min al-nas) merupakan dua
dimensi yang saling terkait dan tidak dapat dipisahkan.
Kualitas hubungan seorang hamba dengan Allah
tercermin dalam kualitas relasinya dengan sesama
manusia.

Relasi manusia dengan Tuhan berakar pada kesadaran
penghambaan (‘ubiidiyyah) dan ketundukan (ta‘ah)
kepada Allah. Kesadaran ini melahirkan sikap spiritual
seperti keikhlasan, tawakkal, dan rasa tanggung jawab
moral. Hubungan vertikal ini menanamkan kesadaran
bahwa setiap tindakan manusia berada dalam
pengawasan Allah dan akan dimintai
pertanggungjawaban, sehingga menjadi landasan etis
bagi seluruh perilaku sosial.

Sementara itu, relasi manusia dengan sesama
didasarkan pada prinsip kemanusiaan, keadilan, dan
kasih sayang. Islam memandang manusia sebagai
makhluk sosial yang memiliki kewajiban moral untuk
menjaga martabat, hak, dan kesejahteraan orang lain.
Prinsip-prinsip seperti ukhuwah, ta‘awun, kejujuran,
dan larangan berbuat zalim merupakan manifestasi
konkret dari ajaran tauhid dalam kehidupan sosial.

Relasi vertikal dan horizontal ini membentuk satu
kesatuan etika yang utuh. Ibadah ritual yang
menguatkan hubungan dengan Allah seharusnya



33

berdampak pada peningkatan kualitas relasi sosial.
Sebaliknya, praktik sosial yang mengabaikan nilai
keadilan dan kemanusiaan menunjukkan lemahnya
internalisasi nilai tauhid. Dengan demikian, Islam
menolak dikotomi antara kesalehan individual dan
kesalehan sosial.

Dalam konteks kehidupan bermasyarakat, relasi
manusia, Tuhan, dan sesama menjadi dasar
terbentuknya tatanan sosial yang berkeadaban. Tauhid
menumbuhkan kesadaran bahwa kehidupan sosial
bukan sekadar arena kepentingan, tetapi ruang
pengabdian kepada Allah melalui pelayanan dan
kebaikan kepada sesama. Perspektif ini mendorong
lahirnya sikap saling menghormati, solidaritas sosial,
dan tanggung jawab kolektif.

Dengan demikian, relasi manusia, Tuhan, dan sesama
dalam perspektif tauhid menegaskan bahwa etika sosial
Islam bersifat integratif. Hubungan spiritual dan sosial
saling menguatkan dan membentuk kepribadian
Muslim yang utuh. Tauhid yang hidup akan melahirkan
relasi sosial yang adil, humanis, dan berorientasi pada
kemaslahatan bersama, sehingga Islam benar-benar
hadir sebagai pedoman hidup yang menyeluruh.

B. Nilai Ibadah dan Pembentukan Karakter
1. Ibadah sebagai Disiplin Spiritual

Ibadah dalam Islam tidak hanya dimaknai sebagai
rangkaian ritual formal yang bersifat simbolik, tetapi
sebagai disiplin spiritual yang membentuk kepribadian
dan karakter manusia. Melalui ibadah, seorang Muslim



34

dilatith untuk menata niat, mengendalikan diri, serta
menumbuhkan kesadaran akan kehadiran Allah dalam
setiap aspek kehidupan. Ibadah dengan demikian
berfungsi sebagai sarana pendidikan jiwa yang
berkelanjutan.

Sebagai disiplin spiritual, ibadah menuntut keteraturan,
konsistensi, dan keikhlasan. Praktik ibadah seperti salat,
puasa, zakat, dan ibadah lainnya melatih manusia untuk
mematuhi aturan waktu, tata cara, dan etika tertentu.
Keteraturan ini membentuk sikap disiplin, tanggung
jawab, dan kesungguhan, yang tidak hanya berdampak
pada kehidupan spiritual, tetapi juga tercermin dalam
perilaku sosial dan profesional.

Ibadah juga berfungsi sebagai mekanisme pengendalian
diri. Dalam ibadah, manusia diajak untuk menahan
dorongan hawa nafsu, mengelola emosi, dan
mengarahkan keinginan pada nilai-nilai yang lebih
luhur. Puasa, misalnya, melatih kesabaran dan empati
sosial, sementara salat menumbuhkan ketenangan batin
dan kesadaran moral. Disiplin spiritual ini membentuk

karakter yang stabil, sabar, dan berorientasi pada
kebaikan.

Lebith jauh, 1badah sebagai disiplin spiritual
menumbuhkan kesadaran etis yang berkesinambungan.
Ibadah yang dilakukan secara benar akan melahirkan
sensitivitas moral terhadap perbuatan baik dan buruk.
Dalam perspektif ini, ibadah tidak berhenti pada
hubungan vertikal dengan Allah, tetapi berdampak pada
kualitas relasi horizontal dengan sesama manusia.
Ibadah yang bermakna akan mencegah perilaku



35

menyimpang dan mendorong praktik sosial yang
berkeadilan.

Dalam konteks pendidikan Islam, pemahaman ibadah
sebagai disiplin spiritual memiliki implikasi penting
bagi pembentukan karakter peserta didik. Pendidikan
ibadah tidak cukup diajarkan sebagai kewajiban hukum,
tetapi perlu ditanamkan sebagai proses pembiasaan nilai
dan  pembentukan  kepribadian. Keteladanan,
pembiasaan, dan penghayatan menjadi kunci agar
ibadah benar-benar membentuk karakter yang religius,
etis, dan bertanggung jawab.

Dengan demikian, ibadah sebagai disiplin spiritual
menegaskan bahwa nilai ibadah dalam Islam bersifat
transformatif. Ibadah yang dihayati dan dijalankan
secara konsisten akan membentuk karakter yang kuat,
berintegritas, dan berorientasi pada kemaslahatan,
sehingga menjadikan keberagamaan tidak hanya
tampak dalam ritual, tetapi nyata dalam sikap dan
perilaku kehidupan sehari-hari.

2. Implikasi Ibadah terhadap Etos Sosial

Ibadah dalam Islam tidak berhenti pada pembentukan
kesalehan individual, tetapi memiliki 1mplikasi
langsung terhadap pembentukan etos sosial umat.
Ibadah yang dijalankan dengan kesadaran dan
penghayatan nilai akan membentuk sikap mental, pola
perilaku, dan orientasi hidup yang berdampak pada
kehidupan bermasyarakat. Dengan demikian, ibadah
berfungsi sebagai sumber etika dan energi moral bagi
terbangunnya tatanan sosial yang berkeadaban.



36

Salah satu implikasi utama ibadah terhadap etos sosial
adalah tumbuhnya sikap tanggung jawab dan kejujuran.
Kesadaran bahwa setiap amal berada dalam
pengawasan Allah mendorong individu untuk bertindak
jujur, adil, dan amanah dalam relasi sosial. Salat,
sebagai ibadah yang dilakukan secara rutin,
menanamkan kesadaran moral yang berulang, sehingga
membentuk integritas pribadi yang tercermin dalam
kehidupan sosial dan profesional.

Ibadah juga menumbuhkan etos kepedulian dan
solidaritas sosial. Zakat, infak, dan sedekah secara
langsung mengajarkan pentingnya berbagi dan
memperhatikan kelompok rentan dalam masyarakat.
Puasa, dengan latthan menahan diri dan merasakan
lapar, menumbuhkan empati terhadap sesama. Nilai-
nilai ini membentuk etos sosial yang berorientasi pada
keadilan distributif dan kepedulian kolektif.

Selain itu, ibadah membentuk etos disiplin dan kerja
keras. Keteraturan waktu dalam ibadah melatih
manajemen diri dan komitmen terhadap tanggung
jawab. Etos disiplin ini kemudian terbawa dalam
berbagai aspek kehidupan sosial, seperti kerja,
pendidikan, dan pelayanan masyarakat. Dengan
demikian, ibadah berkontribusi pada terbentuknya
budaya kerja yang tertib dan berorientasi pada kualitas.

Implikasi ibadah terhadap etos sosial juga terlihat
dalam pembentukan sikap moderasi dan pengendalian
diri. Ibadah mengajarkan keseimbangan antara
kepentingan pribadi dan kepentingan bersama, antara
hak dan kewajiban. Etos sosial yang lahir dari ibadah



37

mendorong sikap toleran, menahan diri dari konflik,
serta mengutamakan musyawarah dan perdamaian
dalam menyelesaikan persoalan sosial.

Dalam konteks pendidikan dan kehidupan masyarakat,
etos sosial yang bersumber dari ibadah menjadi modal
penting bagi pembangunan sosial yang berkelanjutan.
Ibadah yang diinternalisasikan secara benar akan
melahirkan individu-individu yang tidak hanya taat
secara ritual, tetapi juga aktif berkontribusi dalam
menciptakan kehidupan sosial yang adil, harmonis, dan
bermartabat.

Dengan demikian, implikasi ibadah terhadap etos sosial
menegaskan bahwa ibadah dalam Islam bersifat
transformatif dan sosial. Ibadah yang hidup akan
melahirkan etos sosial yang kuat, menjadikan nilai-nilai
keislaman hadir secara nyata dalam praktik kehidupan
bersama, serta memperkuat peran Islam sebagai sumber
etika sosial dan kemaslahatan umat.

C. Akhlak dan Etika Sosial Keislaman
1. Kejujuran, Amanah, dan Tanggung Jawab

Akhlak merupakan inti ajaran Islam yang berfungsi
membentuk kualitas pribadi dan tatanan sosial umat.
Dalam konteks etika sosial keislaman, nilai-nilai seperti
kejujuran, amanah, dan tanggung jawab menempati
posisi sentral karena menjadi fondasi bagi terbangunnya
kepercayaan dan keadaban sosial. Tanpa nilai-nilai
tersebut, relasi sosial mudah terjebak dalam kecurigaan,
ketidakadilan, dan disintegrasi moral.



38

Kejujuran (sidq) adalah nilai moral yang menuntut
kesesuaian antara ucapan, niat, dan perbuatan. Dalam
Islam, kejujuran tidak hanya bersifat personal, tetapi
memiliki dimensi sosial yang luas. Kejujuran menjadi
prasyarat bagi terciptanya kepercayaan dalam interaksi
sosial, baik dalam keluarga, pendidikan, ekonomi,
maupun  kehidupan  publik.  Masyarakat yang
menjunjung kejujuran akan memiliki stabilitas sosial
dan integritas kolektif yang kuat.

Amanah berkaitan erat dengan kejujuran, namun
memiliki cakupan yang lebih luas. Amanah mencakup
tanggung jawab dalam menjaga kepercayaan,
melaksanakan tugas, dan memenuhi hak orang lain.
Dalam perspektif Islam, amanah tidak hanya terbatas
pada harta atau jabatan, tetapi mencakup seluruh peran
dan tanggung jawab sosial yang diemban seseorang.
Pengkhianatan terhadap amanah dipandang sebagai
pelanggaran moral yang merusak tatanan sosial dan
nilai keislaman.

Tanggung jawab (mas’tliyyah) merupakan konsekuensi
logis dari kejujuran dan amanah. Setiap individu
dipandang sebagai subjek moral yang bertanggung
jawab atas perbuatannya, baik di hadapan manusia
maupun di hadapan Allah. Kesadaran akan tanggung
jawab ini mendorong seseorang untuk bertindak hati-
hati, adil, dan berorientasi pada kemaslahatan bersama.
Dalam kehidupan sosial, tanggung jawab melahirkan
sikap peduli, komitmen terhadap tugas, dan kesediaan
mempertanggungjawabkan keputusan yang diambil.



39

Ketiga nilai ini kejujuran, amanah, dan tanggung jawab
saling terkait dan membentuk satu kesatuan etika sosial
keislaman. Kejujuran melahirkan kepercayaan, amanah
menjaga keberlanjutan kepercayaan tersebut, dan
tanggung jawab memastikan nilai-nilai tersebut
terwujud secara konsisten dalam praktik sosial. Dalam
pendidikan Islam, ketiga nilai ini menjadi indikator
penting keberhasilan pembentukan karakter.

Dengan demikian, akhlak kejujuran, amanah, dan
tanggung jawab tidak hanya berfungsi sebagai tuntunan
moral individual, tetapi sebagai pilar etika sosial
keislaman. Nilai-nilai ini memungkinkan Islam hadir
sebagai kekuatan etis yang membangun kehidupan
sosial yang adil, terpercaya, dan bermartabat, sekaligus
memperkuat peran agama dalam membentuk peradaban
yang berkeadaban.

2. Solidaritas, Gotong Royong, dan Kepedulian

Solidaritas, gotong royong, dan kepedulian merupakan
nilai-nilai etika sosial yang memiliki kedudukan
penting dalam ajaran Islam. Nilai-nilai  1ni
mencerminkan dimensi sosial dari akhlak Islam, di
mana keberagamaan tidak diukur semata-mata dari
kesalehan individual, tetapi dari sejauh mana seorang
Muslim mampu hadir dan bermanfaat bagi kehidupan
bersama. Islam memandang masyarakat sebagai

kesatuan moral yang saling terikat oleh tanggung jawab
kolektif.

Solidaritas dalam Islam berakar pada prinsip ukhuwah,
baik ukhuwah Islamiyah, ukhuwah insaniyah, maupun
ukhuwah wathaniyah. Kesadaran bahwa manusia



40

adalah sesama makhluk ciptaan Allah menumbuhkan
rasa kebersamaan dan empati sosial. Solidaritas
mendorong individu untuk merasakan penderitaan
orang lain sebagai bagian dari tanggung jawab
moralnya, sehingga melahirkan sikap saling menopang
dalam menghadapi berbagai persoalan kehidupan.

Gotong royong merupakan bentuk konkret dari
solidaritas yang diwujudkan dalam tindakan kolektif.
Dalam perspektif Islam, gotong royong sejalan dengan
prinsip ta‘awun (tolong-menolong dalam kebaikan).
Melalui gotong royong, masyarakat tidak hanya
menyelesaikan  persoalan  praktis, tetapi  juga
membangun ikatan sosial, rasa memiliki, dan
kepercayaan bersama. Praktik in1i menunjukkan bahwa
nilai keislaman dapat hidup dan berdaya guna dalam
budaya lokal.

Kepedulian sosial melengkapi solidaritas dan gotong
royong sebagai sikap batin yang mendorong tindakan
nyata. Kepedulian menuntut kepekaan terhadap kondisi
sosial, terutama terhadap kelompok yang lemah dan
rentan. Dalam Islam, kepedulian tidak bersifat sporadis,
tetapi menjadi bagian dari etika hidup yang
terinternalisasi melalui ibadah dan pendidikan nilai.
Zakat, infak, dan sedekah merupakan instrumen
normatif yang menegaskan pentingnya kepedulian
dalam kehidupan sosial.

Dalam konteks masyarakat lokal, termasuk di Tanah
Kaili, nilai solidaritas, gotong royong, dan kepedulian
menjadi sarana efektif internalisasi ajaran Islam. Nilai-
nilai tersebut tidak hanya diajarkan, tetapi dipraktikkan



41

secara langsung dalam kehidupan sehari-hari, sehingga
membentuk budaya sosial yang berkeadaban dan
harmonis. Islam dalam konteks ini tampil sebagai
kekuatan moral yang menghidupkan dan memperkuat
kearifan lokal.

Dengan demikian, solidaritas, gotong royong, dan
kepedulian merupakan pilar penting etika sosial
keislaman. Nilai-nilai ini menegaskan bahwa Islam
yang bersemi adalah Islam yang mampu membangun
kebersamaan, menumbuhkan empati, dan
menghadirkan kemaslahatan bagi seluruh anggota
masyarakat. Melalui nilai-nilai tersebut, Islam tidak
hanya diyakini, tetapi dirasakan manfaatnya dalam
kehidupan sosial yang nyata.

D. Nilai Keadilan dan Kemaslahatan
1. Prinsip ‘Adl dan Maslahah

Keadilan (‘adl) dan kemaslahatan (maslahah)
merupakan dua prinsip fundamental dalam ajaran Islam
yang menjadi landasan etika sosial dan hukum Islam.
Keduanya tidak hanya berfungsi sebagai konsep
normatif, tetapi sebagai orientasi praksis dalam
mengatur relasi antarindividu, kelompok, dan struktur
sosial. Dalam perspektif Islam, keadilan dan
kemaslahatan menjadi tolok ukur keberagamaan yang
berorientasi pada keseimbangan, kemanusiaan, dan
kesejahteraan bersama.

Prinsip ‘adl dalam Islam mencakup keadilan dalam
sikap, keputusan, dan tindakan. Keadilan tidak
dipahami sebagai keseragaman, melainkan sebagai



42

penempatan sesuatu pada tempatnya dan pemberian hak
kepada yang berhak. Islam menuntut keadilan tidak
hanya kepada sesama Muslim, tetapi kepada seluruh
manusia tanpa diskriminasi. Dengan demikian, keadilan
menjadi nilai universal yang mengikat seluruh dimensi
kehidupan sosial.

Maslahah, di sisi lain, mengacu pada segala hal yang
membawa kebaikan, kemanfaatan, dan
keberlangsungan hidup manusia. Dalam kerangka fikih
sosial, maslahah dipahami sebagai tujuan substantif
syariat yang melampaui sekadar kepatuhan formal
terhadap aturan. Setiap praktik keagamaan dan
kebijakan sosial dinilai dari sejauh mana 1ia
menghadirkan kemanfaatan dan mencegah kerusakan
(mafsadah) bagi masyarakat.

Relasi antara ‘adl dan maslahah bersifat integratif.
Keadilan tanpa kemaslahatan berpotensi menjadi kaku
dan tidak responsif terhadap realitas sosial, sementara
kemaslahatan tanpa keadilan berisiko melahirkan
ketimpangan dan penyalahgunaan kekuasaan. Oleh
karena itu, Islam menempatkan kedua prinsip ini
sebagai fondasi etika dan hukum yang saling
melengkapt dalam merespons dinamika kehidupan
sosial.

Dalam konteks masyarakat lokal, penerapan prinsip
‘adl dan maslahah menuntut kepekaan terhadap kondisi
sosial dan kultural setempat. Fikih sosial memberikan
ruang bagi penyesuaian hukum dan etika Islam dengan
realitas masyarakat, selama tidak bertentangan dengan
nilai-nilai dasar syariat. Dengan pendekatan ini, Islam



43

tidak hadir sebagai sistem yang memaksakan, tetapi
sebagai  pedoman  yang  membimbing  dan
memanusiakan.

Dengan demikian, prinsip ‘adl dan maslahah
menegaskan bahwa tujuan utama ajaran Islam adalah
menghadirkan keadilan sosial dan kemaslahatan umum.
Islam yang bersemi dalam kehidupan masyarakat
adalah Islam yang mampu menegakkan keadilan secara
bermartabat dan menghadirkan manfaat nyata bagi
kehidupan bersama, baik pada tingkat individu maupun
sosial.

2. Relevansi dalam Kehidupan Sosial Masyarakat Kaili

Prinsip keadilan (‘adl) dan kemaslahatan (maslahah)
memiliki relevansi yang kuat dalam kehidupan sosial
masyarakat Kaili. Nilai-nilai tersebut tidak hanya hadir
sebagai ajaran normatif Islam, tetapi terinternalisasi
dalam praktik sosial dan budaya lokal yang
menekankan  keseimbangan, keharmonisan, dan
kebersamaan. Dalam konteks ini, Islam berfungsi
sebagai sumber nilai yang menguatkan tatanan sosial,
bukan sebagai kekuatan yang menegasikan kearifan

lokal.

Keadilan dalam masyarakat Kaili tercermin dalam pola
relasi  sosial yang menjunjung  musyawarah,
penghormatan terhadap peran sosial, dan penyelesaian
persoalan secara kolektif. Prinsip ini sejalan dengan
konsep ‘adl dalam Islam yang menuntut keadilan
prosedural dan substantif. Keputusan-keputusan sosial,
baik dalam lingkup keluarga, adat, maupun komunitas,



44

diarahkan untuk menjaga keseimbangan hak dan
kewajiban setiap anggota masyarakat.

Aspek kemaslahatan tampak dalam orientasi sosial
masyarakat Kaili yang mengutamakan kepentingan
bersama di atas kepentingan individual. Praktik gotong
royong, solidaritas komunal, dan kepedulian terhadap
kelompok rentan merupakan bentuk nyata dari upaya
mewujudkan kemanfaatan sosial. Dalam perspektif
fikih sosial, praktik-praktik tersebut mencerminkan
tujuan syariat dalam menjaga kemaslahatan umum dan
mencegah kerusakan sosial.

Relasi antara Islam dan budaya lokal dalam masyarakat
Kaili menunjukkan bahwa prinsip ‘adl dan maslahah
dapat hidup secara dialogis. Nilai-nilai keislaman tidak
hadir sebagai aturan yang kaku, tetapi sebagai etika
yang membimbing praktik sosial. Proses ini
memungkinkan terjadinya internalisasi nilai Islam
secara alami dan berkelanjutan, sehingga ajaran agama
tidak terlepas dari realitas kehidupan masyarakat.

Dalam bidang pendidikan dan pembinaan sosial, prinsip
keadilan dan kemaslahatan juga berperan penting dalam
membentuk karakter generasi muda Kaili. Pendidikan
Islam yang kontekstual menanamkan nilai keadilan
dalam bersikap dan kemaslahatan dalam bertindak,
sehingga peserta didik tidak hanya memahami Islam
sebagai doktrin, tetapi sebagai pedoman hidup yang
berorientasi pada kebaikan bersama.

Dengan demikian, relevansi prinsip ‘adl dan maslahah
dalam kehidupan sosial masyarakat Kaili menegaskan
bahwa Islam yang bersemi adalah Islam yang mampu



45

menyatu dengan konteks lokal. Keadilan dan
kemaslahatan menjadi jembatan antara ajaran normatif
Islam dan praktik sosial masyarakat, sehingga Islam
hadir sebagai sumber nilai yang membangun kehidupan
sosial yang adil, harmonis, dan bermartabat.



46

BAB III
PRAKTIK KEISLAMAN DAN KEARIFAN LOKAL:
PERSPEKTIF FIKIH SOSIAL

A. Konsep ‘Urf dan Adat dalam Fikih Islam

1. Urf sebagai Sumber Pertimbangan Hukum

Dalam kajian ushul fikih, ‘urf menempati posisi
penting sebagai salah satu sumber pertimbangan hukum
Islam, khususnya dalam wilayah mu‘amalah dan
praktik sosial. ‘Urf dipahami sebagai kebiasaan yang
hidup, dikenal, dan diterima oleh masyarakat secara
luas, sehingga memiliki kekuatan normatif dalam
mengatur perilaku sosial. Pengakuan terhadap ‘urf
menunjukkan bahwa hukum Islam tidak terlepas dari
konteks sosial tempat ia diterapkan.

Para ulama membedakan antara ‘urf sahih dan ‘urf
fasid. ‘Urf sahith adalah kebiasaan yang tidak
bertentangan dengan nash syariat, prinsip tauhid, dan
nilai keadilan. Sebaliknya, ‘urf fasid adalah kebiasaan
yang bertentangan dengan ajaran Islam, seperti yang
mengandung unsur kezaliman, kemudaratan, atau
pelanggaran hak. Hanya ‘urf sahth yang dapat dijadikan
dasar pertimbangan dalam penetapan hukum.

Legitimasi ‘urf sebagai sumber hukum ditegaskan
dalam kaidah fikih al-‘adah muhakkamah, yang berarti
bahwa adat kebiasaan dapat dijadikan dasar hukum.
Kaidah ini memberikan ruang bagi fleksibilitas hukum
Islam dalam merespons perubahan sosial dan budaya.



47

Dengan demikian, hukum Islam tidak bersifat statis,
tetapi dinamis dan kontekstual, selama tetap berada
dalam koridor prinsip-prinsip syariat.

Dalam perspektif fikih sosial, penggunaan ‘urf sebagai
pertimbangan hukum tidak hanya bertujuan untuk
menyesuaikan hukum dengan kebiasaan masyarakat,
tetapi juga untuk menjaga kemaslahatan dan
keharmonisan sosial. Hukum yang selaras dengan
kebiasaan lokal cenderung lebih mudah diterima dan
dijalankan oleh masyarakat, sehingga nilai-nilai
keislaman dapat terinternalisasi secara lebih efektif
dalam kehidupan sehari-hari.

Pengakuan terhadap ‘urf juga mencerminkan prinsip
keadilan  substantif = dalam  Islam. Dengan
mempertimbangkan realitas sosial masyarakat, hukum
Islam mampu memberikan solusi yang relevan dan
proporsional terhadap persoalan-persoalan konkret.
Pendekatan ini menghindarkan hukum dari sikap kaku
dan formalistik yang berpotensi menjauhkan agama dari
kehidupan sosial umat.

Dengan demikian, ‘urf sebagai sumber pertimbangan
hukum menegaskan watak Islam yang adaptif dan
humanis. Melalui ‘urf, fikih sosial menghadirkan Islam
sebagai ajaran yang menghargai pengalaman hidup
masyarakat dan mampu membimbing praktik sosial
menuju keadilan dan kemaslahatan. Subbab in1 menjadi
landasan penting untuk memahami hubungan antara
praktik keislaman dan kearifan lokal dalam kehidupan
masyarakat.



48

2. Syarat Penerimaan Adat dalam Fikih

Meskipun fikih Islam memberikan ruang yang luas
terhadap adat dan kebiasaan masyarakat, tidak semua
adat dapat diterima dan dijadikan dasar pertimbangan
hukum. Penerimaan adat dalam fikih terikat oleh
sejumlah syarat yang bertujuan menjaga kemurnian
nilai-nilai syariat sekaligus memastikan tercapainya
keadilan dan kemaslahatan. Dengan demikian, adat
ditempatkan sebagai instrumen kontekstual, bukan
sebagai sumber yang berdiri sendiri tanpa batasan
normatif.

Syarat utama penerimaan adat adalah tidak
bertentangan dengan nash syariat. Adat yang
mengandung unsur syirik, kezaliman, pelanggaran hak,
atau kemaksiatan tidak dapat dibenarkan, meskipun
telah lama dipraktikkan oleh masyarakat. Prinsip ini
menegaskan bahwa wahyu tetap menjadi rujukan
tertinggi, sementara adat berfungsi sebagai pelengkap
dan penjelas dalam wilayah yang tidak diatur secara
rinci oleh teks.

Syarat kedua adalah adat tersebut berlaku umum dan
konsisten dalam masyarakat. Adat yang dijadikan
pertimbangan hukum harus merupakan kebiasaan yang
dikenal luas dan dilakukan secara berulang, bukan
praktik insidental atau kebiasaan kelompok kecil
tertentu. Konsistensi praktik menunjukkan bahwa adat
tersebut telah menjadi kesepakatan sosial yang
mengikat secara moral.

Syarat ketiga adalah adat tersebut berlaku pada saat
penetapan hukum. Dalam fikih, adat yang telah



49

ditinggalkan atau tidak lagi relevan tidak dapat
dijadikan dasar hukum. Hal ini menunjukkan bahwa
fikih bersifat responsif terhadap perubahan sosial dan
tidak terikat pada romantisasi tradisi masa lalu. Adat
dipertimbangkan sejauh ia masih hidup dan berfungsi
dalam kehidupan masyarakat.

Syarat keempat adalah adat tersebut membawa
kemaslahatan dan tidak menimbulkan mafsadah.
Dalam kerangka fikih sosial, tujuan utama penerimaan
adat adalah menjaga kesejahteraan sosial dan
keharmonisan masyarakat. Adat yang berpotensi
menimbulkan konflik, diskriminasi, atau ketidakadilan
perlu ditinjau kembali atau direkonstruksi agar selaras
dengan nilai-nilai Islam.

Syarat kelima adalah adat tersebut tidak
bertentangan dengan prinsip keadilan dan akhlak
Islam. Meskipun tidak secara eksplisit bertentangan
dengan nash, suatu adat tetap harus diuji secara etis.
Islam menempatkan keadilan, kemanusiaan, dan
penghormatan terhadap martabat manusia sebagai tolok
ukur utama dalam menilai praktik sosial.

Dengan memenuhi syarat-syarat tersebut, adat dapat
diterima sebagai bagian dari pertimbangan hukum
dalam fikih Islam. Pendekatan ini menunjukkan
keseimbangan antara komitmen terhadap nilai normatif
Islam dan keterbukaan terhadap realitas budaya lokal.
Dalam perspektif fikih sosial, penerimaan adat yang
selektif dan kritis memungkinkan Islam hadir sebagai
agama yang membumi, adil, dan relevan dengan
kehidupan masyarakat.



50

B. Integrasi Islam dan Adat Kaili
1. Adat sebagai Medium Nilai Islam

Dalam perspektif fikih sosial, adat tidak hanya
dipahami sebagai kebiasaan sosial, tetapi sebagai
medium strategis dalam mentransmisikan dan
menginternalisasikan nilai-nilai Islam dalam kehidupan
masyarakat. Adat menjadi ruang perjumpaan antara
ajaran normatif Islam dan realitas kultural, sehingga
nilai-nilai keislaman dapat hadir secara hidup,
membumi, dan mudah diterima oleh masyarakat.

Islam sebagai agama nilai tidak selalu menuntut
perubahan bentuk budaya secara drastis, melainkan
mengarahkan makna dan orientasi praktik budaya
tersebut. Ketika adat mengandung nilai kebersamaan,
penghormatan, keadilan, dan kepedulian sosial, maka
nilai-nilai tersebut sejalan dengan prinsip-prinsip dasar
Islam. Dalam konteks ini, adat berfungsi sebagai
wadah etis yang menampung dan mengekspresikan
ajaran Islam dalam bahasa budaya lokal.

Adat sebagai medium nilai Islam juga memungkinkan
terjadinya internalisasi nilai secara kultural, bukan
sekadar indoktrinasi normatif. Nilai-nilai seperti tauhid,
akhlak mulia, solidaritas, dan keadilan tidak hanya
diajarkan secara verbal, tetapi dipraktikkan secara
kolektif melalui tradisi dan ritual sosial. Proses ini
menjadikan nilai Islam menyatu dengan habitus
masyarakat dan diwariskan secara antargenerasi.

Dalam kerangka fikih sosial, pemanfaatan adat sebagai
medium nilai Islam harus tetap berada dalam koridor



51

syariat. Adat yang digunakan adalah adat yang telah
mengalami proses penyaringan etis, sehingga tidak
bertentangan dengan prinsip tauhid, keadilan, dan
kemaslahatan. Dengan demikian, adat bukan sumber
nilai yang otonom, tetapi sarana efektif untuk
menghidupkan nilai-nilai Islam dalam praktik sosial.

Penggunaan adat sebagai medium nilai Islam juga
memiliki implikasi penting dalam bidang pendidikan
dan dakwah. Pendekatan kultural memungkinkan
pesan-pesan keislaman disampaikan secara lebih
persuasif dan kontekstual. Islam tidak hadir sebagai
ajaran yang asing atau mengancam identitas lokal,
tetapi sebagai sumber nilai yang memperkaya dan
memuliakan budaya masyarakat.

Dengan demikian, adat sebagai medium nilai Islam
menegaskan bahwa proses islamisasi bukan sekadar
proses formal atau legalistik, melainkan proses kultural
dan edukatif. Islam yang bersemi dalam masyarakat
adalah Islam yang nilai-nilainya hidup dalam adat,
membentuk perilaku sosial, dan menumbuhkan
peradaban yang berkeadaban. Subbab ini menjadi
pyakan penting untuk memahami praktik keislaman
lokal sebagai ekspresi Islam yang kontekstual dan
bermakna.

2. Praktik Keagamaan Berbasis Kearifan Lokal

Praktik keagamaan berbasis kearifan lokal merupakan
wujud nyata dari perjumpaan antara ajaran Islam dan
budaya masyarakat setempat. Dalam perspektif fikih
sosial, praktik-praktik tersebut dipahami sebagai
ckspresi keberagamaan yang kontekstual, di mana nilai-



52

nilai Islam dihayati dan dijalankan melalui medium
adat dan tradisi lokal. Praktik keagamaan tidak hadir
dalam ruang hampa, melainkan tumbuh dan
berkembang dalam konteks sosial dan kultural tertentu.

Kearifan lokal menyediakan kerangka makna yang
memungkinkan ajaran Islam diterima dan dipraktikkan
secara lebih mendalam. Melalui tradisi sosial, ritual
komunal, dan simbol budaya, nilai-nilai keislaman
seperti tauhid, kebersamaan, kepedulian, dan rasa
syukur diekspresikan dalam bentuk yang akrab bagi
masyarakat. Praktik ini menjadikan agama hadir
sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari, bukan
sebagai sistem normatif yang terpisah dari realitas
sosial.

Dalam kerangka fikih sosial, praktik keagamaan
berbasis kearifan lokal dinilai bukan dari bentuk
lahiriahnya semata, tetapi dari substansi nilai yang
dikandungnya. Selama  praktik tersebut tidak
bertentangan dengan prinsip dasar syariat dan
mengandung kemaslahatan sosial, maka 1ia dapat
diterima sebagai bagian dari ekspresi keislaman.
Pendekatan ini menegaskan bahwa Islam memiliki
fleksibilitas dalam bentuk, namun konsisten dalam
nilai.

Praktik keagamaan lokal juga berperan penting dalam
menjaga kohesi sosial dan identitas  kolektif
masyarakat. Kegiatan keagamaan yang dilaksanakan
secara komunal memperkuat solidaritas, mempererat
relasi sosial, dan menumbuhkan rasa kebersamaan.
Dalam konteks ini, agama berfungsi sebagai perekat



53

sosial yang menyatukan masyarakat dalam nilai dan
tujuan bersama.

Selain itu, praktik keagamaan berbasis kearifan lokal
memiliki  fungsi  edukatif.  Nilai-nilai  Islam
ditransmisikan melalui keteladanan, partisipasi sosial,
dan pengalaman kolektif, sehingga proses pendidikan
berlangsung secara alami dan berkelanjutan. Generasi
muda belajar memahami Islam tidak hanya melalui teks
dan pengajaran formal, tetapi melalui keterlibatan
langsung dalam tradisi keagamaan masyarakat.

Dengan demikian, praktik keagamaan berbasis kearifan
lokal menunjukkan bahwa Islam yang hidup adalah
Islam yang mampu berdialog dengan budaya. Melalui
pendekatan fikih sosial, praktik-praktik tersebut
dipahami sebagai bentuk aktualisasi nilai-nilai Islam
dalam konteks lokal, yang memperkaya pengalaman
keberagamaan sekaligus menjaga relevansi Islam dalam
kehidupan sosial masyarakat.

C. Praktik Ibadah dalam Konteks Sosial

1. Ibadah Mahdhah dan Implikasi Sosial

Ibadah mahdah merupakan bentuk ibadah yang tata
cara, waktu, dan ketentuannya telah ditetapkan secara
jelas dalam syariat, seperti shalat, puasa, zakat, dan
haji. Dalam pemahaman fikih klasik, ibadah mahdah
sering diposisikan sebagai relasi vertikal antara manusia
dan Tuhan. Namun, dalam perspektif fikih sosial,
ibadah mahdah tidak berhenti pada dimensi ritual,
melainkan memiliki 1mplikasi sosial yang luas dan
mendalam.



54

Shalat, sebagai ibadah utama, mengajarkan nilai
disiplin, kesetaraan, dan keteraturan sosial. Pelaksanaan
shalat berjamaah, misalnya, merepresentasikan prinsip
persamaan derajat tanpa membedakan status sosial,
ekonomi, atau kultural. Nilai-nilai ini membentuk
kesadaran sosial tentang pentingnya kebersamaan,
kepatuhan pada aturan, dan penghormatan terhadap
kepemimpinan yang adil.

Puasa tidak hanya melatih pengendalian diri secara
spiritual, tetapi juga menumbuhkan empati sosial.
Pengalaman menahan lapar dan dahaga menumbuhkan
kesadaran akan penderitaan orang lain, sehingga
mendorong sikap kepedulian dan solidaritas sosial.
Dalam konteks ini, puasa menjadi sarana pendidikan
moral yang memperkuat tanggung jawab sosial umat
Islam.

Zakat secara eksplisit menunjukkan dimensi sosial
ibadah mahdah. Kewajiban zakat menghubungkan
kesalehan individual dengan keadilan sosial melalui
distribusi kekayaan dan pemberdayaan kelompok
lemah. Dalam perspektif fikih sosial, zakat bukan
sekadar kewajiban  finansial, tetapt instrumen
transformasi sosial yang bertuyjuan mengurangi
kesenjangan dan memperkuat kohesi sosial.

Ibadah haji juga memiliki implikasi sosial yang
signifikan. Pertemuan umat Islam dari berbagai latar
belakang budaya dan bangsa menegaskan nilai
universalitas Islam dan persaudaraan kemanusiaan.
Pengalaman kolektif in1 membentuk kesadaran global



55

tentang persatuan, kesetaraan, dan tanggung jawab
moral sebagai umat manusia.

Dengan demikian, ibadah mahdah dalam Islam
mengandung dimensi sosial yang integral. Melalui
pendekatan fikih sosial, ibadah dipahami sebagai sarana
pembentukan etika sosial dan karakter kolektif. Islam
yang bersemi dalam kehidupan masyarakat adalah
Islam yang mampu menjembatani kesalehan ritual
dengan kesalehan sosial, sehingga ibadah tidak hanya
memperkuat relasi dengan Tuhan, tetapi juga
memperbaiki kualitas kehidupan bersama.

2. Ibadah Sosial (ibadah ghairu mahdhah)

Ibadah ghairu mahdah merupakan bentuk ibadah yang
tidak ditentukan secara rinci tata cara dan waktunya
oleh syariat, tetapi sangat ditekankan nilai dan
tujuannya. Ibadah jenis ini mencakup seluruh aktivitas
sosial yang diniatkan karena Allah dan menghadirkan
kemaslahatan bagi sesama. Dalam perspektif fikih
sosial, ibadah ghairu mahdah menjadi jembatan antara
kesalehan individual dan tanggung jawab sosial.

Berbeda dengan ibadah mahdah yang bersifat ritual,
ibadah sosial berwujud tindakan nyata dalam kehidupan
sehari-hari,  seperti  tolong-menolong,  menjaga
lingkungan, menegakkan keadilan, menunaikan
amanah, serta melayani kepentingan masyarakat.
Seluruh aktivitas tersebut bernilai 1badah ketika
dilandasi niat yang benar dan dilakukan sesuai dengan
prinsip etika Islam. Dengan demikian, ruang ibadah
dalam Islam menjadi sangat luas dan menyatu dengan
kehidupan sosial.



56

Ibadah ghairu mahdah menegaskan bahwa Islam tidak
memisahkan antara agama dan kehidupan sosial.
Kesalehan seorang Muslim diukur tidak hanya dari
ketekunan menjalankan ritual, tetapi juga dari
kontribusinya terhadap kesejahteraan sosial. Dalam
konteks ini, bekerja secara jujur, mendidik anak dengan
penuh tanggung jawab, dan berpartisipasi aktif dalam
kegiatan sosial merupakan bentuk ibadah yang
memiliki nilai spiritual tinggi.

Dalam kerangka fikih sosial, ibadah sosial memiliki
orientasi kemaslahatan. Setiap tindakan dinilai dari
sejauh mana ia membawa manfaat dan mencegah
kerusakan dalam kehidupan masyarakat. Pendekatan ini
menempatkan ibadah sebagai sarana transformasi
sosial, bukan sekadar pemenuhan kewajiban individual.
Islam hadir sebagai agama yang membangun tatanan
sosial yang adil, peduli, dan berkeadaban.

Ibadah ghairu mahdah juga berperan penting dalam
konteks pendidikan dan pembentukan karakter. Melalui
praktik 1ibadah sosial, nilai-nilai seperti empati,
tanggung jawab, kerja sama, dan kepedulian
ditanamkan secara langsung dalam pengalaman hidup.
Proses ini menjadikan pendidikan keislaman bersifat
aplikatif dan relevan dengan realitas sosial.

Dengan demikian, ibadah sosial menegaskan keluasan
makna ibadah dalam Islam. Melalui ibadah ghairu
mahdah, Islam yang bersemi tidak hanya tampak dalam
ritual keagamaan, tetapi terwujud dalam tindakan sosial
yang membawa kemanfaatan nyata bagi masyarakat.
Pendekatan fikih sosial membantu menempatkan



57

ibadah sebagai kekuatan etis yang menggerakkan
kehidupan sosial menuju keadilan dan kemaslahatan
bersama.

D. Fikih Sosial dan Harmoni Kehidupan

1. Resolusi Konflik Berbasis Nilai Islam

Konflik merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari
kehidupan sosial, baik yang bersumber dari perbedaan
kepentingan, pandangan, maupun latar belakang sosial
dan budaya. Dalam perspektif Islam, konflik tidak
dipandang semata-mata sebagai ancaman, tetapi sebagai
realitas sosial yang perlu dikelola secara adil dan
bermartabat. Fikih sosial menempatkan resolusi konflik
sebagai bagian dari tanggung jawab etis umat Islam
dalam menjaga keharmonisan dan kemaslahatan
bersama.

Nilai utama dalam resolusi konflik berbasis Islam
adalah keadilan (‘adl) dan perdamaian (sulh). Islam
mendorong penyelesaian konflik melalui dialog,
musyawarah, dan rekonsiliasi, bukan melalui kekerasan
atau dominasi. Prinsip ini menegaskan bahwa tujuan
penyelesaian konflik bukanlah kemenangan satu pihak
atas pihak lain, melainkan pemulihan relasi sosial dan
tercapainya keseimbangan hak dan kewajiban.

Nilai ukhuwah dan kasih sayang (rahmah) juga
menjadi fondasi penting dalam resolusi konflik Islam.
Kesadaran akan persaudaraan, baik dalam ikatan
keislaman maupun kemanusiaan, mendorong pihak-
pthak yang berkonflik untuk mengedepankan empati
dan saling memahami. Pendekatan ini membantu



58

meredam emosi dan membuka ruang bagi penyelesaian
yang lebih konstruktif.

Dalam  fikih  sosial, resolusi  konflik juga
memperhatikan aspek kemaslahatan jangka panjang.
Penyelesaian  konflik tidak hanya dinilai dari
berhentinya pertikaian, tetapi dari sejauh mana solusi
tersebut mampu mencegah konflik serupa di masa
depan dan memperkuat kohesi sosial. Oleh karena itu,
Islam mendorong penyelesaian yang adil, proporsional,
dan berorientasi pada kebaikan bersama.

Nilai pemaafan (‘afw) dan pengendalian diri menjadi
unsur penting dalam proses rekonsiliasi. Islam
memandang pemaafan sebagai sikap moral yang luhur
dan berpotensi menyembuhkan luka sosial. Meskipun
keadilan tetap ditegakkan, pemaafan memberikan ruang
bagi pemulihan hubungan dan pembangunan
kepercayaan kembali di tengah masyarakat.

Dengan demikian, resolusi konflik berbasis nilai Islam
menegaskan peran agama sebagai sumber etika sosial
yang menyejukkan dan membangun. Melalui
pendekatan fikih sosial, Islam hadir sebagai pedoman
dalam mengelola konflik secara manusiawi, adil, dan
bermartabat, sehingga konflik tidak berujung pada
perpecahan, tetapi menjadi jalan menuju rekonsiliasi
dan kemaslahatan sosial.

2. Moderasi Beragama dalam Praksis Lokal

Moderasi beragama merupakan prinsip penting dalam
Islam yang menekankan sikap tengah, adil, dan
proporsional dalam memahami serta mengamalkan



59

ajaran agama. Dalam perspektif fikih sosial, moderasi
beragama tidak hanya dipahami sebagai konsep
teologis, tetapi sebagai praktik sosial yang hidup dalam
keseharian masyarakat. Moderasi menjadi kunci dalam
menjaga keharmonisan sosial di tengah keberagaman
budaya, pandangan, dan ekspresi keberagamaan.

Dalam konteks praksis lokal, moderasi beragama
tercermin dalam kemampuan masyarakat untuk
mengelola perbedaan tanpa menegasikan identitas
keagamaan. Nilai-nilai Islam dijalankan dengan
mengedepankan toleransi, dialog, dan penghormatan
terhadap kearifan lokal. Pendekatan ini memungkinkan
ajaran Islam hadir secara inklusif dan membangun,
bukan eksklusif dan konfrontatif.

Fikih sosial memberikan kerangka untuk memahami
moderasi beragama sebagai upaya menyeimbangkan
antara komitmen terhadap ajaran normatif Islam dan
kepekaan terhadap realitas sosial. Praktik keagamaan
disesuaikan dengan konteks budaya setempat tanpa
mengorbankan  prinsip  tauhid, keadilan, dan
kemaslahatan. Dengan demikian, moderasi beragama
menjadi strategi etis dalam menjaga keberlanjutan
kehidupan sosial yang damai.

Moderasi beragama dalam praksis lokal juga berperan
penting dalam pencegahan konflik sosial. Sikap saling
menghargai, keterbukaan terhadap perbedaan, dan
penyelesaian masalah melalui musyawarah
menciptakan ruang sosial yang kondusif bagi kehidupan
bersama. Dalam konteks ini, agama berfungsi sebagai



60

sumber nilai yang menenangkan dan mempersatukan,
bukan sebagai pemicu ketegangan.

Dalam bidang pendidikan dan pembinaan masyarakat,
moderasi beragama menjadi nilai yang ditanamkan
melalui keteladanan dan praktik sosial. Generasi muda
belajar memahami agama sebagai sumber etika yang
mengajarkan  keseimbangan, kebijaksanaan, dan
tanggung jawab sosial. Proses ini memperkuat daya
tahan masyarakat terhadap paham keagamaan yang
ekstrem dan intoleran.

Dengan demikian, moderasi beragama dalam praksis
lokal menegaskan bahwa Islam yang bersemi adalah
Islam yang ramah, kontekstual, dan berorientasi pada
kemaslahatan. Melalui pendekatan fikih  sosial,
moderasi beragama menjadi jalan tengah yang
memungkinkan nilai-nilai Islam hidup berdampingan
dengan kearifan lokal, membangun perdamaian, dan
memperkuat  kohesi  sosial dalam  kehidupan
masyarakat.



61

BAB IV.
PENDIDIKAN KEISLAMAN DAN PROSES
INTERNALISASI NILAI

A. Pendidikan Islam sebagai Proses Berkelanjutan
1. Pendidikan Formal, Nonformal, dan Informal

Pendidikan memiliki peran strategis dalam menjaga
keberlanjutan praktik keislaman dan kearifan lokal
dalam kehidupan masyarakat. Dalam perspektif fikih
sosial, pendidikan tidak hanya dipahami sebagai proses
transfer pengetahuan, tetapi sebagai sarana internalisasi
nilai, pembentukan karakter, dan transmisi budaya
keislaman. Pendidikan menjadi medium utama agar
Islam tidak berhenti sebagai ajaran normatif, tetapi
hidup dan berakar dalam realitas sosial.

Pendidikan formal, seperti sekolah dan madrasah,
berfungsi  sebagai  institusi  sistematis  dalam
menanamkan nilai-nilai keislaman secara terstruktur.
Melalui kurikulum pendidikan agama Islam, peserta
didik diperkenalkan pada ajaran akidah, ibadah, dan
akhlak. Dalam konteks keislaman lokal, pendidikan
formal memiliki peran penting untuk mengaitkan materi
ajar dengan realitas sosial dan budaya masyarakat
setempat, sehingga peserta didik memahami Islam
secara kontekstual dan aplikatif.

Pendidikan nonformal, seperti majelis taklim,
pesantren, taman pendidikan Al-Qur’an, dan berbagai
kegiatan keagamaan komunitas, berperan sebagai ruang
pembelajaran  yang  fleksibel dan  partisipatif.



62

Pendidikan nonformal memungkinkan nilai-nilai Islam
ditransmisikan melalui pendekatan kultural dan
relasional. Dalam praktiknya, pendidikan nonformal
sering menjadi jembatan antara ajaran Islam dan
kearifan lokal, karena berlangsung langsung dalam
konteks kehidupan masyarakat.

Sementara itu, pendidikan informal berlangsung secara
alamiah dalam lingkungan keluarga dan masyarakat.
Nilai-nilai keislaman ditanamkan melalui keteladanan,
kebiasaan, dan interaksi sosial sehari-hari. Dalam
konteks masyarakat lokal, pendidikan informal
memiliki pengaruh yang sangat kuat karena membentuk
habitus keagamaan sejak dini. Tradisi sosial, praktik
keagamaan lokal, dan nilai adat menjadi sarana efektif
dalam  membentuk  kesadaran keislaman yang
membumi.

Ketiga jalur pendidikan tersebut formal, nonformal, dan
informal saling melengkapi dan tidak dapat dipisahkan.
Fikih sosial memandang integrasi ketiganya sebagai
kunci keberhasilan internalisasi nilai Islam dalam
masyarakat. Ketika pendidikan formal bersinergi
dengan pendidikan nonformal dan informal, nilai-nilai
keislaman dapat terjaga secara berkelanjutan dan
relevan dengan dinamika sosial.

Dengan demikian, pendidikan formal, nonformal, dan
informal merupakan pilar penting dalam merawat
keislaman lokal. Melalui ketiga jalur ini, Islam bersemi
tidak hanya sebagai sistem ajaran, tetapi sebagai nilai
hidup yang membentuk perilaku, budaya, dan
peradaban masyarakat secara berkesinambungan.



63

2. Pendidikan sebagai Pembentukan Kesadaran Nilai

Pendidikan dalam perspektif Islam tidak hanya
bertujuan mencerdaskan secara intelektual, tetapi
membentuk kesadaran nilai yang menuntun sikap dan
perilaku manusia dalam kehidupan sosial. Dalam
kerangka fikih sosial, pendidikan dipahami sebagai
proses internalisasi nilai-nilai  keislaman yang
berorientasi pada pembentukan akhlak, tanggung jawab
sosial, dan kepekaan terhadap realitas masyarakat.
Dengan demikian, pendidikan menjadi fondasi utama

bagi  keberlangsungan praktik keislaman yang
berkeadaban.

Kesadaran nilai dalam pendidikan Islam mencakup
pemahaman, penghayatan, dan pengamalan nilai secara
utuh. Nilai-nilai seperti tauhid, keadilan, amanah,
solidaritas, dan kemaslahatan tidak cukup diajarkan
sebagai konsep normatif, tetapi harus dihidupkan
melalui pengalaman belajar yang kontekstual. Proses
ini menuntut pendidikan yang mampu menghubungkan

ajaran Islam dengan realitas sosial dan budaya peserta
didik.

Dalam konteks keislaman lokal, pendidikan berperan
penting dalam menanamkan kesadaran bahwa nilai-
nilai Islam dapat hidup selaras dengan kearifan lokal.
Peserta didik diajak memahami bahwa adat dan tradisi
yang sejalan dengan prinsip syariat merupakan bagian
dari ekspresi keislaman. Pendekatan ini memperkuat
identitas keagamaan sekaligus menumbuhkan rasa
penghargaan terhadap budaya lokal.



64

Pendidikan sebagai pembentukan kesadaran nilai juga
menekankan pentingnya keteladanan.  Nilai-nilai
keislaman lebih efektif ditanamkan melalui perilaku
nyata pendidik, tokoh agama, dan orang tua daripada
sekadar pengajaran verbal. Keteladanan menciptakan
pengalaman belajar yang autentik dan membekas dalam
kesadaran peserta didik, sehingga nilai-nilai tersebut
terinternalisasi secara mendalam.

Dalam perspektif fikih sosial, kesadaran nilai yang
dibentuk melalui pendidikan diharapkan melahirkan
individu yang tidak hanya taat secara ritual, tetapi juga
bertanggung jawab  secara sosial. Pendidikan
membimbing peserta didik untuk memahami implikasi
sosial dari setiap ajaran Islam, sehingga mereka mampu
berkontribusi  secara  positif dalam  kehidupan
bermasyarakat.

Dengan demikian, pendidikan sebagai pembentukan
kesadaran nilai menegaskan peran strategis pendidikan
dalam merawat keislaman lokal. Melalui pendidikan
yang berorientasi nilai, Islam bersemi sebagai ajaran
yang hidup, membentuk karakter, dan mengarahkan
kehidupan sosial menuju keadilan, keharmonisan, dan
kemaslahatan bersama.

B. Peran Keluarga dalam Pendidikan Keislaman
1. Keluarga sebagai Madrasah Pertama

Dalam Islam, keluarga menempati posisi sentral
sebagai ruang pendidikan paling awal dan paling
menentukan dalam pembentukan kepribadian manusia.
Keluarga disebut sebagai madrasah pertama karena di



65

dalamnya nilai-nilai dasar keislaman ditanamkan
sebelum individu mengenal pendidikan formal dan
lingkungan sosial yang lebih luas. Dalam perspektif
fikih sosial, keluarga bukan hanya institusi biologis,
tetapi institusi moral dan edukatif yang berperan
membentuk kesadaran nilai dan perilaku sosial.

Pendidikan dalam keluarga berlangsung secara alami
melalui keteladanan, pembiasaan, dan interaksi sehari-
hari. Nilai tauhid, akhlak mulia, tanggung jawab, serta
kepedulian sosial diperkenalkan sejak dini melalui
sikap dan perilaku orang tua. Proses ini menjadikan
pendidikan  keluarga  bersifat mendalam  dan
berkelanjutan, karena menyentuh dimensi afektif dan
moral anak secara langsung.

Dalam konteks keislaman lokal, keluarga juga menjadi
ruang utama transmisi kearifan lokal yang selaras
dengan nilai Islam. Tradisi, adat, dan praktik sosial
diwariskan dalam keluarga sebagai bagian dari identitas
kolektif. Ketika nilai-nilai tersebut sejalan dengan
prinsip syariat, keluarga berperan penting dalam
menjaga kesinambungan budaya keislaman yang
kontekstual dan membumi.

Fikih sosial memandang keluarga sebagai basis
pembentukan kesalehan individual dan sosial.
Kesalehan tidak hanya diukur dari kepatuhan ritual,
tetapi dari kemampuan individu menjalankan peran
sosialnya secara bertanggung jawab. Pendidikan
keluarga yang menanamkan nilai kejujuran, amanah,
dan kepedulian akan melahirkan anggota masyarakat



66

yang berakhlak dan berkontribusi positif bagi
kehidupan bersama.

Peran orang tua dalam keluarga tidak hanya sebagai
pengasuh, tetapi sebagai pendidik dan teladan.
Keteladanan orang tua dalam beribadah, berinteraksi
sosial, dan menyikapi perbedaan menjadi rujukan
utama bagi anak dalam memahami ajaran Islam. Oleh
karena itu, kualitas keislaman keluarga sangat
menentukan kualitas keislaman masyarakat secara
keseluruhan.

Dengan demikian, keluarga sebagai madrasah pertama
merupakan fondasi utama dalam merawat keislaman
lokal. Melalui pendidikan keluarga yang berorientasi
nilai dan keteladanan, Islam bersemi secara alami
dalam kehidupan masyarakat, membentuk generasi
yang beriman, berakhlak, dan berkeadaban sosial.

2. Keteladanan dan Pembiasaan

Keteladanan dan pembiasaan merupakan dua metode
utama pendidikan dalam keluarga yang paling efektif
dalam membentuk karakter dan kesadaran nilai
keislaman. Dalam perspektif Islam, pendidikan tidak
hanya berlangsung melalui nasihat dan instruksi verbal,
tetapi terutama melalui contoh nyata yang ditampilkan
oleh orang tua dan anggota keluarga. Apa yang dilihat
dan dialami anak dalam kehidupan sehari-hari akan
membentuk pola pikir, sikap, dan perilakunya secara
berkelanjutan.

Keteladanan memiliki kekuatan edukatif yang sangat
besar karena menyentuh dimensi afektif dan moral



67

anak. Ketika orang tua menunjukkan kejujuran,
kedisiplinan beribadah, sikap adil, serta kepedulian
sosial, nilai-nilai tersebut tertanam secara alami dalam
diri anak. Dalam kerangka fikih sosial, keteladanan
tidak hanya membentuk kesalehan individual, tetapi
juga menyiapkan anak untuk berperan secara etis dalam
kehidupan sosial.

Pembiasaan melengkapi keteladanan sebagai proses
penguatan nilai melalui praktik yang berulang.
Aktivitas seperti shalat berjamaah di rumah, membaca
Al-Qur’an, saling menolong, menjaga adab berbicara,
dan menghormati sesama menjadi rutinitas yang
membentuk habitus keislaman. Melalui pembiasaan,
nilai-nilai Islam tidak lagi dipahami sebagai kewajiban
yang dipaksakan, tetapi sebagai bagian dari kehidupan
sehari-hari.

Dalam konteks keislaman lokal, keteladanan dan
pembiasaan juga berperan dalam mentransmisikan
nilai-nilai kearifan lokal yang selaras dengan ajaran
Islam. Tradisi keluarga yang menekankan kebersamaan,
musyawarah, dan kepedulian sosial menjadi sarana
efektif dalam menanamkan nilai keislaman yang
kontekstual. Proses ini menjadikan anak tumbuh
dengan identitas keislaman yang kuat sekaligus
menghargai budaya lokalnya.

Fikih sosial memandang keteladanan dan pembiasaan
sebagai bentuk pendidikan praksis yang berorientasi
pada kemaslahatan. Nilai-nilai yang ditanamkan sejak
dini melalui keluarga akan memengaruhi cara individu
berinteraksi di ruang publik. Dengan demikian,



68

keluarga berkontribusi langsung dalam membangun
tatanan sosial yang berakhlak dan harmonis.

Dengan demikian, keteladanan dan pembiasaan
menegaskan peran strategis keluarga sebagai madrasah
pertama. Melalui contoh nyata dan praktik yang
konsisten, nilai-nilai Islam bersemi dalam diri individu
dan tercermin dalam kehidupan sosial. Inilah fondasi
utama bagi terwujudnya masyarakat yang beriman,
beretika, dan berkeadaban.

C. Masjid dan Tokoh Agama sebagai Agen
Pendidikan

1. Masjid sebagai Pusat Pembinaan Umat

Masjid memiliki kedudukan strategis dalam kehidupan
umat Islam, tidak hanya sebagai tempat pelaksanaan
ibadah ritual, tetapi sebagai pusat pembinaan umat
secara menyeluruh. Dalam perspektif fikih sosial,
masjid dipahami sebagai institusi sosial-keagamaan
yang berfungsi membentuk kesadaran spiritual, moral,
dan sosial masyarakat. Sejak masa awal Islam, masjid
menjadi ruang integratif yang menghubungkan dimensi
ibadah dengan kehidupan sosial.

Sebagai pusat pembinaan spiritual, masjid menanamkan
nilai tauhid, ketakwaan, dan kedisiplinan beribadah.
Aktivitas seperti shalat berjamaah, pengajian, dan zikir
kolektif membentuk kesadaran keagamaan yang
bersifat komunal. Kesadaran ini menjadi fondasi bagi
lahirnya etika sosial yang menekankan kejujuran,
tanggung jawab, dan kepedulian terhadap sesama.



69

Dalam kerangka fikih sosial, masjid juga berperan
sebagai pusat pendidikan dan pembinaan moral.
Melalui khutbah, kajian keislaman, dan kegiatan
pembelajaran nonformal, masjid mentransmisikan nilai-
nilai Islam secara kontekstual dan aplikatif. Masjid
menjadi ruang dialog antara ajaran normatif Islam dan
realitas sosial umat, sehingga pendidikan keislaman
tidak terlepas dari persoalan kehidupan nyata.

Masjid memiliki fungsi sosial yang penting dalam
memperkuat solidaritas dan kohesi masyarakat.
Kegiatan sosial seperti pengelolaan zakat, infak, dan
sedekah, bantuan kemanusiaan, serta musyawarah umat
menunjukkan peran masjid sebagai pusat pelayanan
sosial. Dalam konteks ini, masjid berkontribusi
langsung dalam mewujudkan prinsip keadilan dan
kemaslahatan sosial.

Dalam masyarakat lokal, termasuk di Tanah Kaili,
masjid sering menjadi titik temu antara nilai keislaman
dan kearifan lokal. Masjid tidak berdiri terpisah dari
kehidupan sosial masyarakat, tetapi menyatu dengan
tradisi, adat, dan dinamika sosial setempat. Peran tokoh
agama dan pengurus masjid menjadi kunci dalam
menjaga keseimbangan antara ajaran Islam dan konteks
budaya lokal.

Dengan demikian, masjid sebagai pusat pembinaan
umat menegaskan peran institusi keagamaan dalam
merawat Islam yang hidup dan membumi. Melalui
fungsi spiritual, edukatif, dan sosialnya, masjid menjadi
ruang strategis bagi tumbuhnya kesalehan individual
dan sosial. Islam yang bersemi di tengah masyarakat



70

tercermin dari masjid yang aktif membina umat,
menumbuhkan nilai, dan menghadirkan kemaslahatan
bagi kehidupan bersama.

2. Ulama dan Guru sebagai Pendidik Sosial

Ulama dan guru memiliki peran strategis dalam
pembentukan kesadaran keislaman dan tatanan sosial
masyarakat. Dalam perspektif fikih sosial, keduanya
tidak hanya berfungsi sebagai penyampai ilmu, tetapi
sebagai pendidik sosial yang membimbing umat dalam
memahami dan mengamalkan nilai-nilai Islam dalam
kehidupan nyata. Peran ini menjadikan ulama dan guru
sebagai aktor kunci dalam merawat Islam yang hidup
dan berakar di tengah masyarakat.

Ulama berperan sebagai penjaga nilai normatif Islam
sekaligus penafsir yang kontekstual terhadap realitas
sosial. Melalui fatwa, ceramah, dan keteladanan hidup,
ulama membimbing umat agar memahami ajaran Islam
secara bijaksana dan moderat. Dalam konteks
keislaman lokal, ulama menjadi jembatan antara teks
keagamaan dan kearifan budaya, sehingga Islam dapat
hadir secara relevan dan membumi.

Guru, khususnya dalam pendidikan formal dan
nonformal, berperan mentransmisikan nilai-nilai
keislaman kepada generasi muda secara sistematis dan
berkelanjutan. Guru tidak hanya mengajarkan
pengetahuan agama, tetapi menanamkan etika, disiplin,
dan tanggung jawab sosial. Keteladanan guru dalam
sikap dan perilaku sehari-hari menjadi sarana utama
pembentukan karakter siswa.



71

Dalam kerangka fikih sosial, ulama dan guru memiliki
tanggung jawab moral untuk menumbuhkan kesalehan
sosial, bukan hanya kesalehan ritual. Pendidikan yang
mereka lakukan diarahkan agar peserta didik dan umat
mampu membaca realitas sosial secara kritis, bersikap
adil, serta berkontribusi positif dalam kehidupan
masyarakat. Dengan demikian, pendidikan keislaman
berfungsi sebagai sarana transformasi sosial.

Peran ulama dan guru sebagai pendidik sosial juga
tampak dalam upaya menjaga harmoni dan mencegah
konflik sosial. Melalui dakwah yang menyejukkan,
dialog yang inklusif, dan pendekatan edukatif, mereka
membantu masyarakat mengelola perbedaan secara
bijaksana. Dalam konteks masyarakat majemuk, peran
ini menjadi semakin penting untuk menjaga persatuan
dan kedamaian.

Dengan demikian, ulama dan guru sebagai pendidik
sosial menegaskan bahwa pendidikan Islam tidak
terbatas pada ruang kelas atau mimbar, tetapi
berlangsung dalam seluruh kehidupan sosial. Melalui
keteladanan, pengajaran, dan pembinaan yang
berorientasi nilai, ulama dan guru berkontribusi besar
dalam menumbuhkan Islam yang bersemi Islam yang
membentuk pribadi beriman, masyarakat berakhlak,
dan kehidupan sosial yang berkeadaban.

D. Pendidikan Keislaman dan Moderasi Beragama
1. Internalisasi Sikap Toleran dan Inklusif

Internalisasi sikap toleran dan inklusif merupakan
bagian penting dari pembentukan keislaman sosial yang



72

berkeadaban. Dalam perspektif fikih sosial, toleransi
dan inklusivitas bukanlah sikap kompromistis terhadap
akidah, melainkan manifestasi dari kematangan iman
dan keluasan etika Islam dalam menyikapi realitas
kemajemukan. Islam memandang perbedaan sebagai
keniscayaan sosial yang harus dikelola dengan
kebijaksanaan dan keadilan.

Sikap toleran dalam Islam berakar pada prinsip
penghormatan terhadap martabat manusia. Setiap
individu dipandang sebagai makhluk ciptaan Allah
yang memiliki hak untuk dihormati, meskipun berbeda
latar belakang keyakinan, budaya, atau pandangan.
Toleransi dalam hal ini tidak berarti menyamakan
semua keyakinan, tetapi menghormati keberadaan dan
hak pihak lain dalam kehidupan sosial.

Inklusivitas melengkapi toleransi sebagai sikap
keterbukaan dan kesediaan untuk hidup berdampingan
serta bekerja sama demi kemaslahatan bersama. Dalam
fikih sosial, inklusivitas diwujudkan melalui partisipasi
aktif dalam ruang sosial yang plural, dialog yang
konstruktif, dan kerja sama lintas kelompok dalam
urusan kemanusiaan. Sikap ini menegaskan bahwa
nilai-nilai Islam memiliki orientasi sosial yang luas dan
universal.

Proses internalisasi sikap toleran dan inklusif
berlangsung melalui pendidikan, keteladanan, dan
pengalaman sosial. Keluarga, sekolah, masjid, serta
tokoh agama dan pendidik memiliki peran penting
dalam menanamkan sikap tersebut sejak dini. Ketika
nilai toleransi dan inklusivitas diajarkan secara



73

konsisten dan dipraktikkan dalam kehidupan sehari-
hari, sikap tersebut menjadi bagian dari karakter
individu dan budaya masyarakat.

Dalam konteks keislaman lokal, internalisasi sikap
toleran dan inklusif diperkuat oleh kearifan lokal yang
menjunjung kebersamaan dan harmoni sosial. Tradisi
musyawarah, gotong royong, dan penghormatan
terhadap perbedaan menjadi medium efektif dalam
menanamkan nilai-nilai tersebut. Islam yang bersemi
dalam konteks ini hadir sebagai kekuatan moral yang
menyatukan, bukan memecah belah.

Dengan demikian, internalisasi sikap toleran dan
inklusif menegaskan peran Islam sebagai agama rahmat
bagi seluruh alam. Melalui pendekatan fikih sosial,
sikap toleran dan inklusif dipahami sebagai bagian
integral dari akhlak keislaman yang membentuk
masyarakat damai, adil, dan bermartabat. Nilai-nilai
inilah yang memungkinkan Islam tumbuh dan bersemi
secara harmonis di tengah kehidupan sosial yang
majemuk.

2. Pendidikan sebagai Pencegah Konflik Sosial

Pendidikan memiliki peran strategis sebagai instrumen
pencegah konflik sosial dalam masyarakat majemuk.
Dalam perspektif fikih sosial, pendidikan tidak hanya
dimaknai sebagai proses transfer pengetahuan, tetapi
sebagai upaya sistematis untuk membentuk kesadaran
etis, sikap moderat, dan kemampuan mengelola
perbedaan secara damai. Pendidikan dengan orientasi
nilai menjadi fondasi penting bagi terciptanya harmoni
sosial.



74

Konflik sosial seringkali berakar pada kesalahpahaman,
prasangka, dan ketidakmampuan individu atau
kelompok dalam menyikapi perbedaan. Pendidikan
Islam hadir untuk menanamkan nilai tauhid, akhlak
mulia, dan keadilan sosial yang mendorong sikap saling
menghormati. Melalui pendidikan, peserta didik
dibimbing untuk memahami bahwa perbedaan adalah
sunnatullah yang harus dihadapi dengan kebijaksanaan,
bukan dengan permusuhan.

Dalam kerangka fikih sosial, pendidikan berfungsi
sebagai ruang internalisasi nilai-nilai perdamaian dan
kemaslahatan. Prinsip-prinsip seperti fa ‘aruf (saling
mengenal), tasamuh (toleransi), dan islah (rekonsiliasi)
menjadi bagian penting dari kurikulum nilai yang
ditanamkan melalui proses pembelajaran. Pendidikan
demikian mendorong lahirnya individu yang mampu
menjadi agen perdamaian di lingkungan sosialnya.

Pendidikan sebagai pencegah konflik sosial juga
menekankan pengembangan kemampuan dialog dan
penyelesaian masalah secara konstruktif. Melalui
pembiasaan musyawarah, kerja kelompok, dan diskusi
yang menghargai perbedaan pendapat, siswa dilatih
untuk menyelesaikan konflik tanpa kekerasan. Proses
ini memperkuat budaya damai dan mencegah eskalasi
konflik di tingkat masyarakat.

Dalam konteks masyarakat lokal, pendidikan berperan
penting dalam mengintegrasikan nilai-nilai Islam
dengan kearifan lokal yang menjunjung harmoni dan
kebersamaan. Tradisi gotong royong, adat musyawarah,
dan nilai kekeluargaan menjadi sarana efektif untuk



75

menanamkan kesadaran kolektif dalam menjaga
perdamaian sosial. Pendidikan yang berakar pada
konteks lokal menjadikan nilai-nilai keislaman lebih
mudah dipahami dan dipraktikkan.

Dengan demikian, pendidikan sebagai pencegah konflik
sosial menegaskan fungsi strategis pendidikan Islam
dalam membangun masyarakat yang damai dan
berkeadaban. Melalui pendekatan fikih  sosial,
pendidikan tidak hanya mencegah konflik secara
preventif, tetapi juga membentuk generasi yang
memiliki kepekaan sosial, sikap adil, dan komitmen
terhadap persatuan. Inilah wujud konkret Islam yang
bersemi sebagai kekuatan moral dalam kehidupan sosial
masyarakat.



76

BAB V.
ISLAM, MODERASI, DAN HARMONI SOSIAL
MASYARAKAT KAILI

A. Konsep Moderasi Beragama dalam Islam

Moderasi beragama merupakan prinsip fundamental
dalam ajaran Islam yang menekankan sikap tengah,
seimbang, dan adil dalam memahami serta
mengamalkan agama. Dalam Islam, moderasi dikenal
dengan istilah  wasatiyyah, yaitu sikap yang
menghindarkan umat dari dua kutub ekstrem: sikap
berlebihan (ifrar) dan sikap mengabaikan (zafrit).
Moderasi beragama tidak dimaksudkan untuk
melemahkan komitmen keimanan, melainkan untuk
menjaga kemurnian ajaran Islam agar tetap relevan dan
membawa kemaslahatan dalam kehidupan sosial.

Secara teologis, konsep moderasi beragama berakar
pada prinsip tauhid yang menempatkan keseimbangan
antara hubungan manusia dengan Allah dan hubungan
manusia dengan sesama. Islam mengajarkan kesalehan
individual yang harus berbanding lurus dengan
kesalehan sosial. Oleh karena itu, praktik keberagamaan
yang moderat tercermin dalam ibadah yang benar

sekaligus perilaku sosial yang adil, santun, dan
berkeadaban.

Dalam perspektif fikih sosial, moderasi beragama
tercermin dalam cara umat Islam memahami hukum
Islam secara kontekstual tanpa melepaskan prinsip
dasarnya. Fikih tidak diposisikan sebagai aturan kaku,
tetapi sebagai instrumen etis yang bertujuan



77

mewujudkan kemaslahatan dan mencegah
kemudaratan. Sikap moderat mendorong fleksibilitas
ijjtihad, penghargaan terhadap perbedaan pendapat
(ikhtilaf), serta penolakan terhadap pemaksaan
kehendak dalam urusan agama.

Moderasi beragama juga meniscayakan sikap toleran
dan inklusif dalam kehidupan masyarakat majemuk.
Islam mengajarkan penghormatan terhadap perbedaan
keyakinan dan budaya sebagai bagian dari realitas
sosial. Sikap moderat tercermin dalam kemampuan
umat Islam hidup berdampingan secara damai, bekerja
sama dalam urusan kemanusiaan, serta menjaga
harmoni sosial tanpa mengorbankan prinsip akidah.

Dalam konteks pendidikan Islam, moderasi beragama
menjadi nilai strategis yang harus ditanamkan secara
sistematis. Pendidikan berperan membentuk cara
pandang keagamaan yang terbuka, kritis, dan
bertanggung jawab. Melalui pendidikan, generasi muda
dibimbing untuk memahami Islam secara utuh, tidak
tekstualistik sempit, dan tidak pula liberal tanpa batas,
sehingga mampu menjadi pribadi beriman sekaligus
warga sosial yang dewasa.

Dengan demikian, konsep moderasi beragama dalam
Islam menegaskan bahwa Islam adalah agama
keseimbangan yang mengedepankan keadilan, rahmat,
dan kemaslahatan. Dalam kerangka fikih sosial,
moderasi beragama menjadi landasan penting bagi
terwujudnya kehidupan keagamaan yang damai dan
berkeadaban. Nilai inilah yang memungkinkan Islam



78

terus bersemi dan memberi makna positif dalam
kehidupan sosial masyarakat.

1. Wasathiyyah sebagai Prinsip Dasar

Wasathiyyah merupakan prinsip dasar dalam ajaran
Islam yang menegaskan pentingnya sikap tengah,
seimbang, dan proporsional dalam beragama. Konsep
ini berakar kuat dalam Al-Qur’an yang menyebut umat
Islam sebagai ummatan wasatan, yakni umat yang adil
dan moderat. Predikat tersebut mengandung makna
tanggung jawab moral agar umat I[slam mampu menjadi
teladan dalam menjaga keseimbangan antara dimensi
spiritual, sosial, dan kemanusiaan.

Sebagai prinsip dasar, wasathiyyah tidak dimaknai
sebagai sikap netral tanpa pendirian, melainkan sebagai
komitmen kuat terhadap kebenaran yang dijalani
dengan kebijaksanaan. Islam menolak sikap ekstrem
dalam beragama, baik yang berlebihan dalam
menjalankan ajaran hingga menafikan realitas sosial,
maupun yang terlalu longgar hingga mengabaikan
prinsip-prinsip dasar agama. Wasathiyyah hadir untuk
menjaga keberagamaan agar tetap otentik sekaligus
relevan.

Dalam perspektif fikih sosial, wasathiyyah menjadi
landasan  metodologis dalam  memahami dan
menerapkan hukum Islam. Prinsip ini mendorong
penggunaan akal dan ijtihad secara bertanggung jawab,
mempertimbangkan konteks sosial, serta
mengutamakan tujuan-tujuan syariat (magasid al-
syari ‘ah). Dengan demikian, fikih tidak dipraktikkan



79

secara kaku, tetapi sebagai panduan etis yang berpihak
pada keadilan dan kemaslahatan.

Wasathiyyah juga tercermin dalam relasi sosial umat
Islam. Sikap moderat menuntun individu untuk
menghargai perbedaan, menghindari kekerasan, dan
mengedepankan dialog. Dalam masyarakat majemuk,
prinsip ini menjadi fondasi penting bagi terciptanya
harmoni dan perdamaian sosial, karena mendorong
sikap saling menghormati tanpa harus mengorbankan
identitas keagamaan.

Dalam konteks pendidikan Islam, wasathiyyah
berfungsi  sebagai  nilai  intt  yang  harus
diinternalisasikan sejak dini. Pendidikan berperan
membentuk cara pandang keagamaan yang seimbang,
kritis, dan bertanggung jawab. Melalui pembelajaran
yang menekankan moderasi, peserta didik dibimbing
untuk  memahami  Islam  secara utuh  dan
mengamalkannya secara bijaksana dalam kehidupan
sosial.

Dengan demikian, wasathiyyah sebagai prinsip dasar
menegaskan  karakter  Islam  sebagai  agama
keseimbangan dan keadilan. Prinsip ini menjadi fondasi
bagi moderasi beragama dan sekaligus penyangga bagi
tumbuhnya kehidupan sosial yang damai, adil, dan
berkeadaban. Inilah nilai kunci yang memungkinkan
Islam terus bersemi sebagai rahmat dalam kehidupan
masyarakat.



80

2. Keseimbangan Teks dan Konteks

Keseimbangan antara teks dan konteks merupakan
prinsip penting dalam moderasi beragama Islam. Teks
keagamaan Al-Qur’an dan Sunnah menjadi sumber
normatif utama dalam Islam, sementara konteks sosial,
budaya, dan sejarah menjadi ruang aktualisasi ajaran
tersebut. Moderasi beragama menuntut kemampuan
memahami teks secara mendalam sekaligus membaca
realitas sosial secara bijaksana, sehingga ajaran Islam
dapat diterapkan secara tepat dan bermakna.

Pemahaman keagamaan yang hanya berpegang pada
teks secara literal tanpa mempertimbangkan konteks
berpotensi melahirkan sikap kaku dan eksklusif.
Sebaliknya, penekanan berlebihan pada konteks tanpa
pijakan teks dapat mengaburkan prinsip-prinsip dasar
ajaran Islam. Oleh karena itu, keseimbangan teks dan
konteks menjadi jalan tengah yang menjaga kemurnian
ajaran sekaligus memastikan relevansinya dalam
kehidupan sosial.

Dalam perspektif fikih sosial, keseimbangan teks dan
konteks tercermin dalam penggunaan metodologi
ijtihad yang mempertimbangkan tujuan-tujuan syariat
(maqasid al-syart‘ah). Hukum Islam dipahami tidak
semata sebagai aturan formal, tetapi sebagai instrumen
untuk mewujudkan keadilan, kemaslahatan, dan
kemanusiaan. Pendekatan ini memungkinkan teks
keagamaan diterjemahkan secara kontekstual tanpa
kehilangan otoritas normatifnya.

Keseimbangan ini juga tampak dalam penerimaan
terhadap adat dan kearifan lokal selama tidak



81

bertentangan dengan prinsip syariat. Tradisi lokal
dipandang sebagai ruang praksis bagi nilai-nilai Islam
untuk bersemi dan hidup. Dengan demikian, Islam tidak
hadir sebagai kekuatan yang meniadakan budaya, tetapi
sebagai nilai yang menuntun dan memuliakan budaya
menuju kebaikan.

Dalam konteks pendidikan Islam, keseimbangan teks
dan konteks diajarkan melalui pendekatan pembelajaran
yang kritis dan reflektif. Peserta didik dibimbing untuk
memahami dalil keagamaan sekaligus mengaitkannya
dengan realitas kehidupan sehari-hari. Proses ini
membentuk cara pandang keagamaan yang matang,
moderat, dan bertanggung jawab.

Dengan demikian, keseimbangan teks dan konteks
menegaskan watak Islam sebagai agama yang normatif
sekaligus historis. Prinsip ini menjadi pilar penting
moderasi beragama dan landasan bagi fikih sosial
dalam merespons dinamika kehidupan. Melalui
keseimbangan inilah Islam dapat terus bersemi secara
relevan dan membawa kemaslahatan dalam kehidupan
sosial masyarakat.

B. Praktik Moderasi dalam Kehidupan Sosial

Praktik moderasi beragama dalam kehidupan sosial
merupakan wujud konkret dari prinsip wasathiyyah
yang telah tertanam dalam kesadaran keagamaan umat.
Moderasi tidak berhenti pada tataran konsep, tetapi
hadir dalam sikap, perilaku, dan pola relasi sosial
sehari-hari. Dalam perspektif fikih sosial, praktik
moderasi menjadi indikator keberhasilan internalisasi
nilai-nilai Islam dalam kehidupan bermasyarakat.



82

Salah satu bentuk praktik moderasi tampak dalam
kemampuan  masyarakat  mengelola  perbedaan
pandangan keagamaan dan sosial secara dewasa.
Perbedaan tidak dipandang sebagai ancaman,
melainkan sebagai ruang dialog dan pembelajaran.
Sikap saling menghargai pendapat, menghindari klaim
kebenaran tunggal, serta mengedepankan musyawarah
mencerminkan keberagamaan yang moderat dan

berkeadaban.

Praktik moderasi juga terlihat dalam relasi antarumat
beragama dan antarkelompok sosial. Islam mengajarkan
kerja sama dalam urusan kemanusiaan dan sosial tanpa
harus mencampuradukkan akidah. Dalam kehidupan
sosial, sikap ini diwujudkan melalui partisipasi bersama
dalam kegiatan sosial, kepedulian terhadap sesama,
serta komitmen menjaga perdamaian dan ketertiban
masyarakat.

Dalam konteks fikih sosial, moderasi beragama
tercermin dalam cara umat mempraktikkan ibadah dan
muamalah secara seimbang. Ibadah ritual dijalankan
dengan sungguh-sungguh, namun tidak menafikan
tanggung jawab sosial. Nilai-nilai ibadah seperti
kejujuran, kedisiplinan, dan kepedulian sosial
diterjemahkan dalam perilaku nyata di tengah
masyarakat.

Praktik moderasi juga diperkuat melalui peran lembaga
sosial dan keagamaan, seperti keluarga, masjid, dan
lembaga pendidikan. Keteladanan tokoh agama dan
pendidik dalam bersikap inklusif dan dialogis menjadi
faktor penting dalam membentuk budaya moderat.



83

Moderasi yang ditampilkan dalam praktik sosial
memiliki daya pengaruh yang lebih kuat dibandingkan
sekadar wacana normatif.

Dengan demikian, praktik moderasi dalam kehidupan
sosial menegaskan bahwa moderasi beragama adalah
sikap hidup yang menyatu dengan keseharian umat.
Melalui pendekatan fikih sosial, praktik moderasi
menjadi sarana menjaga harmoni, keadilan, dan
kemaslahatan bersama. Inilah bentuk nyata Islam yang
bersemi sebagai kekuatan moral yang menuntun
kehidupan sosial menuju kedamaian dan keberadaban.

1. Sikap Keberagamaan yang Adaptif

Sikap keberagamaan yang adaptif merupakan salah satu
ciri utama praktik moderasi beragama dalam kehidupan
sosial. Adaptivitas dalam beragama tidak berarti
mengubah atau mengurangi prinsip-prinsip ajaran
Islam, melainkan kemampuan untuk memahami dan
mengamalkan nilai-nilai Islam secara kontekstual
sesuai dengan dinamika sosial, budaya, dan
perkembangan zaman. Sikap ini mencerminkan
kedewasaan beragama yang berpijak pada nilai, bukan
semata pada formalitas.

Dalam perspektif fikih sosial, sikap adaptif berangkat
dari kesadaran bahwa realitas sosial selalu mengalami
perubahan. Oleh karena itu, penerapan ajaran Islam
memerlukan kepekaan terhadap konteks agar tetap
relevan dan membawa kemaslahatan. Prinsip al-hukm
vadioru  ma‘a  ‘illatihi  wujidan wa  ‘adaman
menunjukkan bahwa hukum Islam mempertimbangkan



84

sebab dan tujuan, bukan sekadar bentuk lahiriah praktik
keagamaan.

Sikap keberagamaan yang adaptif tercermin dalam
kemampuan umat Islam menerima perbedaan tradisi
dan praktik keagamaan selama tidak bertentangan
dengan prinsip akidah dan syariat. Dalam konteks lokal,
adaptivitas memungkinkan integrasi nilai-nilai Islam
dengan kearifan budaya setempat. Tradisi lokal
dipandang sebagai media ekspresi keislaman yang sah
dan bermakna, bukan sebagai ancaman terhadap
kemurnian agama.

Adaptivitas juga tampak dalam respons umat terhadap
perubahan  sosial, seperti perkembangan ilmu
pengetahuan, teknologi, dan pola  kehidupan
masyarakat. Sikap keberagamaan yang adaptif
mendorong pemanfaatan kemajuan tersebut untuk
kemaslahatan umat, termasuk dalam pendidikan,
dakwah, dan pelayanan sosial. Islam dengan demikian
hadir sebagai agama yang solutif dan responsif terhadap
tantangan zaman.

Dalam konteks pendidikan Islam, sikap keberagamaan
yang adaptif ditanamkan melalui pembelajaran yang
dialogis, reflektif, dan kontekstual. Peserta didik
dibimbing untuk memahami ajaran Islam secara
substantif dan mengamalkannya secara bijaksana dalam
kehidupan nyata. Proses ini membentuk karakter
beragama yang lentur, inklusif, dan bertanggung jawab.

Dengan demikian, sikap keberagamaan yang adaptif
menegaskan bahwa Islam adalah agama yang dinamis
dan relevan sepanjang zaman. Dalam kerangka fikih



85

sosial, adaptivitas menjadi kunci agar nilai-nilai Islam
terus bersemi dan memberi makna dalam kehidupan
sosial yang terus berubah, tanpa kehilangan jati diri dan
orientasi moralnya.

2. Harmoni Antarumat Beragama

Harmoni antarumat beragama merupakan wujud nyata
dari praktik moderasi beragama dalam kehidupan sosial
yang majemuk. Dalam Islam, harmoni tidak dimaknai
sebagai pengaburan identitas atau pencampuran akidah,
melainkan sebagai sikap hidup berdampingan secara
damai, saling menghormati, dan bekerja sama dalam
urusan kemanusiaan. Prinsip ini sejalan dengan misi
Islam sebagai agama rahmat bagi seluruh alam.

Dalam perspektif fikih sosial, harmoni antarumat
beragama  berakar pada pengakuan terhadap
keberagaman sebagai realitas sosial yang dikehendaki
Allah. Perbedaan keyakinan dipandang sebagai bagian
dari dinamika kehidupan yang harus dikelola dengan
keadilan dan kebijaksanaan. Oleh karena itu, Islam
menekankan larangan terhadap pemaksaan agama dan
mendorong dialog yang santun serta bermartabat.

Harmoni antarumat beragama tercermin dalam sikap
saling menghargai praktik keagamaan masing-masing
tanpa prasangka dan diskriminasi. Umat Islam
diajarkan untuk menjaga hubungan sosial yang baik,
menepati kesepakatan bersama, serta menjunjung tinggi
nilai keadilan dalam relasi sosial lintas agama. Sikap ini
menjadi fondasi penting bagi terciptanya rasa aman dan
kepercayaan antarwarga masyarakat.



86

Dalam konteks kehidupan sosial lokal, harmoni
antarumat beragama sering terwujud melalui kerja sama
dalam kegiatan sosial dan kemasyarakatan. Tradisi
gotong royong, musyawarah, dan kepedulian terhadap
kepentingan bersama menjadi ruang perjumpaan yang
memperkuat solidaritas sosial. Melalui praktik ini, nilai-
nilai keislaman diwujudkan dalam tindakan nyata yang
menumbuhkan kedamaian.

Peran pendidikan, tokoh agama, dan pemimpin
masyarakat sangat penting dalam merawat harmoni
antarumat beragama. Melalui keteladanan, dialog lintas
iman, dan pendekatan edukatif, nilai-nilai toleransi dan
saling menghormati dapat diinternalisasikan secara
berkelanjutan. Harmoni yang dibangun melalui proses
pendidikan cenderung lebih kokoh dan tahan terhadap
provokasi konflik.

Dengan demikian, harmoni antarumat beragama
menegaskan bahwa keberagamaan yang moderat
berkontribusi  langsung terhadap stabilitas dan
kedamaian sosial. Dalam kerangka fikih sosial, harmoni
bukan sekadar tujuan sosial, tetapi bagian dari
pengamalan nilai-nilai Islam yang berorientasi pada
keadilan, kemaslahatan, dan kemanusiaan. Inilah salah
satu wujud Islam yang bersemi dalam kehidupan
masyarakat yang plural dan berkeadaban.

C. Peran Nilai Islam dalam Pencegahan Konflik

Nilai-nilai Islam memiliki peran strategis dalam
mencegah dan meredam konflik sosial di tengah
masyarakat majemuk. Islam tidak hanya hadir sebagai
sistem kepercayaan individual, tetapi sebagai pedoman



87

ctika sosial yang menata relasi antarmanusia secara adil
dan bermartabat. Dalam perspektif fikih sosial,
pencegahan konflik merupakan bagian dari upaya
mewujudkan kemaslahatan umum dan menjaga
stabilitas sosial.

Salah satu nilai fundamental Islam dalam pencegahan
konflik adalah prinsip keadilan (‘adl). Islam
menempatkan keadilan sebagai landasan utama dalam
setiap relasi sosial, tanpa membedakan latar belakang
agama, suku, maupun status sosial. Ketidakadilan
sering menjadi pemicu utama konflik; oleh karena itu,
internalisasi  nilai  keadilan dalam  kehidupan
bermasyarakat menjadi langkah preventif yang efektif.

Nilai persaudaraan (ukhuwwah) juga berperan penting
dalam  mencegah  konflik. Islam  mengajarkan
persaudaraan  dalam  berbagai  dimensi, baik
persaudaraan sesama muslim (ukhuwwah islamiyyah),
persaudaraan kebangsaan (ukhuwwah wataniyyah),
maupun  persaudaraan  kemanusiaan  (ukhuwwah
basyariyyah). Kesadaran akan persaudaraan ini
menumbuhkan empati, kepedulian, dan sikap saling
menjaga dalam kehidupan sosial.

Selain itu, nilai musyawarah (shira) menjadi
mekanisme penting dalam penyelesaian perbedaan dan
potensi konflik. Islam mendorong dialog dan
pengambilan keputusan bersama yang menghargai
pendapat berbagai pihak. Dalam kerangka fikih sosial,
musyawarah dipandang sebagai instrumen etis untuk
mencegah dominasi, meminimalkan ketegangan, dan
membangun kesepakatan yang adil.



88

Nilai kesabaran (sabr) dan pengendalian diri juga
memiliki peran signifikan dalam pencegahan konflik.
Islam mengajarkan pengelolaan emosi dan penyelesaian
masalah secara damai, bukan reaktif dan destruktif.
Sikap ini membantu individu dan kelompok untuk
merespons perbedaan dan provokasi dengan cara yang
konstruktif.

Dalam konteks sosial lokal, nilai-nilai Islam tersebut
berpadu dengan kearifan lokal yang menjunjung
harmoni dan kebersamaan. Integrasi antara nilai agama
dan budaya lokal memperkuat daya tahan masyarakat
terhadap konflik. Dengan demikian, Islam hadir sebagai
kekuatan moral yang menuntun masyarakat menuju
kehidupan yang damai dan berkeadaban.

Dengan demikian, peran nilai Islam dalam pencegahan
konflik menegaskan fungsi Islam sebagai agama
pembawa kedamaian. Dalam kerangka fikih sosial,
nilai-nilai tersebut tidak hanya menjadi ajaran normatif,
tetapi menjadi pedoman praksis dalam mengelola
perbedaan dan membangun harmoni sosial. Inilah
bentuk nyata Islam yang bersemi sebagai sumber nilai
dan solusi bagi kehidupan masyarakat.

1. Etika Dialog dan Musyawarah

Etika dialog dan musyawarah merupakan nilai penting
dalam Islam yang berfungsi sebagai sarana pencegahan
konflik dan penguatan harmoni sosial. Islam
menempatkan dialog dan musyawarah bukan sekadar
sebagai teknik komunikasi, tetapi sebagai praktik etis
yang mencerminkan kedewasaan iman dan tanggung
jawab sosial. Dalam perspektif fikih sosial, dialog dan



89

musyawarah menjadi  instrumen utama dalam
mengelola perbedaan secara damai dan bermartabat.

Dialog dalam Islam dibangun atas dasar kejujuran,
saling menghormati, dan keterbukaan. Setiap pihak
didorong untuk menyampaikan pandangan dengan
santun serta bersedia mendengarkan pendapat orang
lain tanpa prasangka. Etika ini mencegah sikap merasa
paling benar dan menutup ruang komunikasi, yang
sering menjadi pemicu konflik sosial.

Musyawarah (shiira) merupakan mekanisme kolektif
dalam pengambilan keputusan yang menempatkan
kepentingan bersama di atas kepentingan pribadi atau
kelompok. Dalam musyawarah, setiap pendapat
dihargai dan dipertimbangkan secara adil. Prinsip ini
mencerminkan nilai keadilan dan persamaan, sekaligus

memperkuat rasa memiliki terhadap keputusan yang
dihasilkan.

Dalam kerangka fikih sosial, etika dialog dan
musyawarah juga menekankan tujuan kemaslahatan.
Proses dialog tidak diarahkan untuk memenangkan
perdebatan, melainkan untuk menemukan solusi terbaik
bagi semua pihak. Dengan orientasi ini, dialog dan
musyawarah berfungsi sebagai sarana rekonsiliasi dan
pencegah eskalasi konflik.

Dalam konteks kehidupan sosial lokal, tradisi
musyawarah sering kali telah menjadi bagian dari
budaya masyarakat. Ketika nilai-nilai Islam tentang
dialog dan musyawarah berpadu dengan kearifan lokal,
terbentuklah mekanisme penyelesaian masalah yang
efektif dan diterima secara sosial. Hal in1 memperkuat



90

legitimasi keputusan dan menjaga keharmonisan
komunitas.

Dengan demikian, etika dialog dan musyawarah
menegaskan bahwa Islam menawarkan pendekatan
damai dan beradab dalam menghadapi perbedaan.
Dalam perspektif fikih sosial, dialog dan musyawarah
bukan hanya metode komunikasi, tetapi wujud
pengamalan nilai keislaman yang berorientasi pada
keadilan, kemaslahatan, dan persatuan. Inilah salah satu
cara Islam bersemi sebagai kekuatan moral dalam
kehidupan sosial masyarakat.

2. Resolusi Konflik Berbasis Nilai Keagamaan

Resolusi konflik berbasis nilai keagamaan merupakan
pendekatan yang menempatkan ajaran Islam sebagai
sumber etika dan inspirasi dalam penyelesaian
perselisihan sosial. Dalam perspektif fikih sosial,
konflik tidak hanya dipahami sebagai persoalan
kepentingan, tetapi juga sebagai ujian moral yang
menuntut kebijaksanaan, keadilan, dan pengendalian
diri. Nilai-nilai keagamaan menjadi pedoman utama
untuk mencegah konflik berkembang menjadi
kekerasan dan perpecahan.

Salah satu prinsip utama dalam resolusi konflik Islam
adalah islah (perdamaian dan perbaikan hubungan).
Islam  mendorong  upaya  rekonsiliasi  yang
mengedepankan keadilan dan kejujuran, bukan
pembalasan. Proses islah menuntut keterlibatan pihak-
pithak yang berkonflik dalam suasana dialog yang
terbuka dan saling menghormati, dengan tujuan
memulihkan hubungan sosial yang terganggu.



91

Nilai keadilan (‘adl) dan kasih sayang (rahmah) juga
menjadi fondasi penting dalam penyelesaian konflik.
Keadilan memastikan bahwa setiap pihak diperlakukan
secara proporsional dan tidak ada yang dirugikan secara
sewenang-wenang, sementara kasih sayang mendorong
sikap empati dan pemaafan. Kombinasi keduanya
mencegah penyelesaian konflik yang bersifat represif
dan berpotensi melahirkan konflik baru.

Dalam kerangka fikih sosial, resolusi konflik berbasis
nilai keagamaan juga menekankan peran tokoh agama
dan pemimpin masyarakat sebagai mediator moral.
Dengan otoritas keilmuan dan keteladanan etis, mereka
berfungsi menjembatani kepentingan yang bertentangan
serta menuntun proses penyelesaian konflik menuju
kemaslahatan bersama.

Dalam konteks sosial lokal, pendekatan keagamaan
sering kali berpadu dengan kearifan adat dalam
menyelesaikan  konflik. Nilai-nilai  Islam  seperti
musyawarah, persaudaraan, dan kejujuran memperkuat
mekanisme adat yang telah ada, sehingga penyelesaian
konflik dapat diterima secara sosial dan berkelanjutan.

Dengan demikian, resolusi konflik berbasis nilai
keagamaan menegaskan peran Islam sebagai sumber
ettka perdamaian dalam kehidupan sosial. Dalam
perspektif fikih sosial, pendekatan ini tidak hanya
menyelesaikan konflik secara teknis, tetapi juga
memulihkan relasi sosial dan menumbuhkan kesadaran
moral kolektif. Inilah wujud Islam yang bersemi
sebagai agama perdamaian dan kemaslahatan bagi
masyarakat.



92

D. Tantangan Kontemporer dan Respons
Pendidikan Islam

1. Globalisasi dan Perubahan Sosial

Globalisasi merupakan proses sosial yang membawa
perubahan signifikan dalam berbagai aspek kehidupan,
termasuk budaya, ekonomi, teknologi, dan pola
keberagamaan masyarakat. Arus informasi yang cepat,
mobilitas manusia yang tinggi, serta penetrasi nilai-nilai
global menjadikan masyarakat lokal berhadapan dengan
dinamika baru yang kompleks. Dalam konteks ini,
globalisasi tidak hanya menghadirkan peluang, tetapi
juga tantangan bagi keberlanjutan nilai-nilai keislaman
dan harmoni sosial.

Perubahan sosial akibat globalisasi memengaruhi cara
pandang, sikap, dan praktik keagamaan masyarakat.
Nilai-nilai tradisional yang sebelumnya menjadi
pedoman hidup perlahan mengalami pergeseran,
terutama di kalangan generasi muda. Di satu sisi,
globalisasi membuka ruang keterbukaan dan kemajuan
pengetahuan; di sisi lain, 1a berpotensi melemahkan
tkatan sosial, memicu individualisme, serta melahirkan
sikap keberagamaan yang ekstrem—baik eksklusif
maupun permisif.

Dalam perspektif fikih sosial, globalisasi dipahami
sebagai realitas yang harus direspons secara kritis dan
bijaksana. Islam tidak menolak perubahan, tetapi
menuntun perubahan agar tetap berada dalam koridor
nilai-nilai etika dan kemaslahatan. Prinsip moderasi,
keseimbangan teks dan konteks, serta orientasi pada



93

tujuan syariat menjadi landasan dalam merespons
tantangan globalisasi.

Perubahan sosial juga menuntut adaptasi dalam
pendidikan dan pembinaan keagamaan. Pendidikan
Islam memiliki peran strategis dalam membekali
masyarakat dengan kemampuan literasi keagamaan
yang kuat, sikap kritis terhadap arus informasi, serta
kepekaan sosial. Melalui pendidikan, nilai-nilai Islam
dapat ditransformasikan secara kreatif dan relevan
tanpa kehilangan substansi.

Dalam konteks masyarakat lokal, globalisasi menantang
keberlangsungan kearifan budaya yang selama ini
menjadi medium internalisasi nilai Islam. Oleh karena
itu, diperlukan upaya sadar untuk merawat dan
merevitalisasi nilai-nilai lokal agar mampu berdialog
dengan nilai global. Integrasi antara Islam, budaya
lokal, dan realitas global menjadi kunci bagi terjaganya
identitas dan harmoni sosial.

Dengan demikian, globalisasi dan perubahan sosial
merupakan medan ujian sekaligus peluang bagi
aktualisasi nilai-nilai Islam. Dalam kerangka fikih
sosial, respons terhadap globalisasi diarahkan pada
penguatan nilai moderasi, toleransi, dan keadaban.
Melalui pendekatan ini, Islam dapat terus bersemi
sebagai kekuatan moral yang membimbing masyarakat
menghadapi perubahan zaman dengan bijaksana dan
berkeadilan.



94

2. Penguatan Nilai Keislaman Berbasis Lokal

Penguatan nilai keislaman berbasis lokal merupakan
upaya strategis untuk menjaga keberlanjutan ajaran
Islam di tengah arus globalisasi dan perubahan sosial.
Pendekatan ini menempatkan budaya dan kearifan lokal
sebagai medium penting dalam internalisasi nilai-nilai
Islam, sehingga ajaran agama tidak hadir secara
abstrak, melainkan berakar kuat dalam kehidupan
masyarakat. Dalam perspektif fikih sosial, lokalitas
dipahami sebagai ruang praksis bagi nilai-nilai Islam
untuk tumbuh dan bersemi secara kontekstual.

Nilai keislaman berbasis lokal dibangun melalui proses
dialog antara ajaran normatif Islam dan tradisi
masyarakat setempat. Selama tidak bertentangan
dengan prinsip akidah dan syariat, kearifan lokal dapat
menjadi sarana efektif untuk menanamkan nilai
kejujuran, kebersamaan, tanggung jawab, dan
kepedulian sosial. Pendekatan ini sejalan dengan
konsep ‘urf dalam fikih, yang mengakui adat sebagai
pertimbangan hukum dan etika sosial.

Dalam konteks pendidikan dan dakwah, penguatan nilai
keislaman  berbasis  lokal  dilakukan  dengan
memanfaatkan bahasa, simbol, dan praktik budaya yang
akrab dengan masyarakat. Metode ini memudahkan
pemahaman dan penerimaan nilai-nilai Islam, sekaligus
mencegah resistensi budaya. Islam dengan demikian
hadir sebagai nilai yang memuliakan tradisi, bukan
meniadakannya.

Penguatan nilai keislaman berbasis lokal juga berfungsi
sebagai benteng terhadap pengaruh negatif globalisasi.



95

Ketika nilai Islam tertanam kuat dalam budaya lokal,
masyarakat memiliki identitas keagamaan yang kokoh
dan tidak mudah tergerus oleh nilai-nilai asing yang
bertentangan dengan etika dan kemaslahatan. Lokalitas
menjadi sumber kekuatan moral dan sosial dalam
menghadapi perubahan zaman.

Dalam kehidupan sosial, penguatan nilai keislaman
berbasis lokal berkontribusi pada terjaganya harmoni
dan kohesi sosial. Tradisi gotong royong, musyawarah
adat, dan solidaritas komunal menjadi ruang aktualisasi
ajaran Islam tentang persaudaraan dan keadilan.
Integrasi ini memperkuat peran Islam sebagai sumber
nilai pemersatu dalam masyarakat majemuk.

Dengan demikian, penguatan nilai keislaman berbasis
lokal menegaskan bahwa Islam memiliki kemampuan
adaptif yang tinggi tanpa kehilangan prinsip dasarnya.
Dalam kerangka fikih sosial, pendekatan ini
memungkinkan Islam terus bersemi secara autentik dan
relevan, sekaligus menjadi fondasi etis dalam
membangun kehidupan sosial yang berkeadaban dan
bermakna.



96

BAB VI.
IMPLIKASI AKADEMIK DAN PRAKTIS BAGI
PENDIDIKAN ISLAM

A. Kontribusi Teoretis bagi Fikih Sosial dan
Pendidikan Islam

Buku Islam Bersemi di Tanah Kaili memberikan
kontribusi teoretis yang signifikan bagi pengembangan
kajian fikih sosial dan pendidikan Islam, khususnya
dalam konteks masyarakat lokal yang majemuk dan
dinamis. Kontribusi 1n1 terletak pada upaya
merekonstruksi pemahaman keislaman yang tidak
berhenti pada dimensi normatif dan ritual, tetapi
menekankan dimensi praksis, sosial, dan kultural
sebagai bagian integral dari keberagamaan Islam.

Dalam ranah fikih sosial, buku ini memperkuat
pendekatan  kontekstual ~dalam memahami dan
menerapkan hukum Islam. Fikih tidak diposisikan
semata sebagai kumpulan aturan formal, melainkan
sebagai kerangka etika sosial yang berorientasi pada
kemaslahatan, keadilan, dan harmoni. Dengan
menjadikan kearifan lokal sebagai ruang praksis nilai
Islam, buku ini menegaskan relevansi konsep ‘urf,
magqasid al-syari‘ah, dan moderasi beragama sebagai
landasan teoretis fikih sosial yang hidup dan responsif
terhadap realitas masyarakat.

Kontribusi teoretis lainnya adalah penegasan fikih
sosial sebagai pendekatan yang menjembatani teks dan
konteks. Buku ini menunjukkan bahwa keberagamaan
yang sehat menuntut keseimbangan antara otoritas nash



97

dan dinamika sosial. Dengan demikian, fikih sosial
dipahami sebagai disiplin keilmuan yang bersifat
dialogis, adaptif, dan berorientasi solusi, bukan rigid
dan eksklusif. Pendekatan ini memperkaya khazanah
fikih kontemporer yang selama ini cenderung normatif-
legalistik.

Dalam bidang pendidikan Islam, buku ini menawarkan
kerangka teoretis pendidikan nilai yang menempatkan
Islam sebagai living values. Pendidikan Islam dipahami
sebagai proses internalisasi nilai keimanan, akhlak, dan
tanggung jawab sosial melalui jalur formal, nonformal,
dan informal. Konsep pendidikan yang dikembangkan
tidak hanya berorientasi pada kognisi keagamaan, tetapi
pada pembentukan karakter, kesadaran sosial, dan sikap
moderat.

Buku ini juga berkontribusi dalam memperluas
perspektif pendidikan Islam sebagai instrumen
pencegahan konflik dan penguatan harmoni sosial.
Pendidikan tidak lagi dipahami secara sempit sebagai
aktivitas pedagogis di ruang kelas, tetapi sebagai
praksis sosial yang membentuk cara pandang, sikap,
dan etika hidup bermasyarakat. Dengan demikian,
pendidikan Islam memiliki fungsi transformatif dalam
membangun masyarakat yang damai dan berkeadaban.

Secara teoretis, buku ini menegaskan pentingnya
integrasi antara fikih sosial dan pendidikan Islam
sebagai dua ranah keilmuan yang saling menguatkan.
Fikih sosial menyediakan kerangka etis dan normatif,
sementara pendidikan Islam menjadi medium transmisi
dan internalisasi nilai. Integrasi ini menghasilkan



98

paradigma keislaman yang utuh berakar pada nilai
wahyu, kontekstual dalam praksis sosial, dan
berorientasi pada kemaslahatan umat.

Dengan kontribusi tersebut, buku Islam Bersemi di
Tanah Kaili diharapkan dapat memperkaya diskursus
akademik tentang fikih sosial dan pendidikan Islam,
serta menjadi rujukan konseptual bagi para akademisi,
pendidik, dan praktisi keagamaan dalam
mengembangkan Islam yang hidup, membumi, dan
berkeadaban di tengah masyarakat.

1. Pengayaan kajian fikih kontekstual

Buku Islam Bersemi di Tanah Kaili berkontribusi
dalam pengayaan kajian fikih kontekstual dengan
menegaskan pentingnya pembacaan fikih yang berpijak
pada realitas sosial dan budaya masyarakat. Fikih dalam
perspektif ini tidak dipahami sebagai produk hukum
yang statis, melainkan sebagai proses 1jtihad
berkelanjutan yang senantiasa berdialog dengan
konteks zaman dan lokalitas tempat ia dipraktikkan.
Pendekatan ini memperluas horizon kajian fikih dari
ranah normatif-legal menuju ranah etis-sosial.

Pengayaan kajian fikih kontekstual tampak pada
penggunaan konsep fikih sosial sebagai pisau analisis
utama. Fikih sosial memungkinkan pemahaman hukum
Islam yang mempertimbangkan kemaslahatan, keadilan,
dan keharmonisan sosial sebagai tujuan utama
penerapan syariat. Dengan demikian, teks keagamaan
tidak dibaca secara literal semata, tetapi dipahami
melalui  pendekatan magqgdasid al-syari‘ah  yang
berorientasi pada tujuan dan dampak sosial.



99

Buku ini juga memperkaya kajian fikih kontekstual
melalui pengakuan terhadap kearifan lokal sebagai
bagian dari realitas sosial umat. Konsep ‘urf dan adat
diposisikan  bukan sebagai ancaman terhadap
kemurnian syariat, melainkan sebagai medium praksis
nilai-nilai Islam. Pendekatan ini menegaskan bahwa
fikih kontekstual memiliki kemampuan adaptif tanpa
kehilangan prinsip normatifnya.

Selain itu, pengayaan kajian fikih kontekstual
diwujudkan melalui penekanan pada moderasi
beragama dan keseimbangan antara teks dan konteks.
Buku ini menunjukkan bahwa fikih yang kontekstual
tidak identik dengan relativisme, tetapi justru menjaga
keberagamaan agar tetap otentik, adil, dan relevan.
Fikih kontekstual menjadi sarana untuk mencegah sikap
ekstrem dan membangun keberagamaan yang

berkeadaban.

Dengan demikian, buku ini memberikan sumbangan
teoretis berupa perluasan paradigma fikih kontekstual
yang tidak hanya menjawab persoalan hukum, tetapi
juga persoalan sosial, budaya, dan pendidikan.
Pengayaan ini diharapkan dapat mendorong lahirnya
kajian fikih yang lebih responsif, dialogis, dan
berorientasi pada kemaslahatan umat di tengah
dinamika kehidupan masyarakat.

2. Pendidikan Islam Berbasis Budaya Lokal

Buku Islam Bersemi di Tanah Kaili memberikan
kontribusi teoretis penting dalam pengembangan
pendidikan Islam berbasis budaya lokal. Pendidikan
Islam tidak dipahami semata sebagai proses transfer



100

ajaran normatif, tetapi sebagai upaya internalisasi nilai
keislaman yang berlangsung dalam ruang sosial dan
kultural masyarakat. Pendekatan in1i menegaskan bahwa
budaya lokal merupakan medium strategis dalam
pembentukan kesadaran keagamaan yang autentik dan
berkelanjutan.

Pendidikan Islam berbasis budaya lokal menempatkan
kearifan lokal sebagai sumber belajar yang bernilai
pedagogis. Nilai-nilai seperti kebersamaan, gotong
royong, musyawarah, dan penghormatan terhadap
sesama dipahami sebagai ekspresi konkret ajaran Islam
dalam kehidupan sehari-hari. Integrasi ini memperkaya
praksis pendidikan Islam dengan konteks yang dekat
dengan pengalaman hidup peserta didik.

Secara teoretis, buku ini memperluas paradigma
pendidikan Islam dengan menekankan pendekatan
kontekstual dan transformatif. Pendidikan tidak hanya
diarahkan pada penguasaan kognitif ajaran agama,
tetapi pada pembentukan karakter dan kesadaran sosial.
Budaya lokal berfungsi sebagai jembatan antara nilai
normatif Islam dan realitas sosial, sehingga pendidikan
Islam menjadi lebih membumi dan relevan.

Pendekatan pendidikan Islam berbasis budaya lokal
juga berkontribusi dalam pencegahan konflik dan
penguatan harmoni sosial. Ketika nilai-nilai Islam
diajarkan melalui tradisi dan praktik lokal yang
menjunjung kebersamaan, peserta didik lebih mudah
menginternalisasi sikap toleran, inklusif, dan moderat.
Dengan demikian, pendidikan Islam berperan sebagai
agen pembentukan masyarakat damai dan berkeadaban.



101

Dengan demikian, kontribusi teoretis buku ini terletak
pada penegasan bahwa pendidikan Islam yang efektif
adalah pendidikan yang mampu berdialog dengan
budaya lokal. Pendekatan ini memperkaya khazanah
teor1 pendidikan Islam dan menawarkan model
pendidikan yang adaptif, kontekstual, dan berorientasi
pada kemaslahatan sosial.

B. Implikasi Praktis bagi Guru dan Lembaga
Pendidikan

Kajian dalam buku Islam Bersemi di Tanah Kaili tidak
hanya memberikan kontribusi teoretis, tetapi juga
menghadirkan implikasi praktis yang dapat diterapkan
oleh guru dan lembaga pendidikan Islam. Implikasi ini
berkaitan dengan penguatan peran pendidikan sebagai
medium internalisasi nilai keislaman, pembentukan
karakter, serta pencegahan konflik sosial di tengah
masyarakat majemuk.

Bagi guru, buku ini menegaskan pentingnya peran
pendidik sebagai teladan moral dan pendidik sosial.
Guru tidak hanya bertugas menyampaikan materi ajar,
tetapi juga menanamkan nilai moderasi, toleransi, dan
kepedulian sosial melalui keteladanan sikap dan
perilaku. Pendekatan pembelajaran yang dialogis,
kontekstual, dan reflektif menjadi strategi penting agar
nilai-nilai Islam dapat dipahami dan dihayati oleh
siswa.

Guru juga didorong untuk mengintegrasikan budaya
lokal dalam proses pembelajaran. Pemanfaatan kearifan
lokal sebagai sumber belajar memungkinkan peserta
didik memahami ajaran Islam secara lebih dekat dengan



102

realitas kehidupannya. Strategi ini tidak hanya
meningkatkan relevansi pembelajaran, tetapi juga
memperkuat identitas keislaman yang berakar pada
budaya dan lingkungan sosial.

Bagi lembaga pendidikan, implikasi praktis buku ini
terletak pada penguatan visi pendidikan Islam yang
berorientasi nilai dan kemaslahatan sosial. Lembaga
pendidikan perlu mengembangkan kurikulum yang
tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga
afektif dan sosial. Integrasi nilai fikih sosial, moderasi
beragama, dan pendidikan karakter menjadi kebutuhan
mendesak dalam menghadapi tantangan globalisasi dan
keberagaman.

Lembaga pendidikan juga memiliki tanggung jawab
menciptakan iklim pendidikan yang inklusif dan damai.
Melalui kebijakan, program ekstrakurikuler, dan
budaya sekolah, nilai toleransi, musyawarah, dan kerja
sama dapat ditumbuhkan secara sistematis. Lingkungan
pendidikan yang kondusif akan memperkuat peran
sekolah dan madrasah sebagai ruang pembentukan
generasi yang berkeadaban.

Dengan demikian, implikasi praktis bagi guru dan
lembaga pendidikan menegaskan bahwa pendidikan
Islam memiliki peran strategis dalam membangun
masyarakat yang harmonis dan bermartabat. Melalui
penerapan nilai-nilai fikih sosial dan kearifan lokal,
guru dan lembaga pendidikan dapat menjadi agen
transformasi yang menumbuhkan Islam sebagai nilai
yang hidup dan bersemi dalam kehidupan sosial.

1. Pengembangan Kurikulum Kontekstual



103

Pengembangan kurikulum kontekstual merupakan
implikasi praktis penting dari kajian fikih sosial dan
pendidikan Islam berbasis budaya lokal. Kurikulum
tidak hanya dipahami sebagai dokumen akademik,
tetapi sebagai instrumen strategis untuk
mentransformasikan nilai-nilai Islam agar relevan
dengan realitas sosial peserta didik. Kurikulum yang
kontekstual memungkinkan ajaran Islam dipelajari dan
dihayati sebagai nilai  hidup, bukan sekadar
pengetahuan teoritis.

Dalam pengembangan kurikulum kontekstual, guru dan
lembaga pendidikan didorong untuk mengintegrasikan
nilai-nilai Islam dengan konteks sosial, budaya, dan
lingkungan lokal. Materi pembelajaran fikih, akidah,
dan akhlak dapat dikaitkan dengan praktik sosial sehari-
hari, tradisi masyarakat, serta persoalan aktual yang
dihadapi peserta didik. Pendekatan ini memperkuat
keterkaitan antara teks keagamaan dan pengalaman
hidup nyata.

Kurikulum kontekstual juga menekankan keseimbangan
antara aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik.
Pendidikan Islam tidak hanya berorientasi pada
pemahaman dalil, tetapi pada pembentukan sikap
moderat, toleran, dan bertanggung jawab. Melalui
kegiatan diskusi, studi kasus, dan pembelajaran berbasis
proyek sosial, peserta didik dilatih untuk menerapkan
nilai Islam dalam kehidupan sosial.

Dalam  perspektif fikih  sosial, pengembangan
kurikulum kontekstual harus berorientasi pada tujuan
kemaslahatan. Prinsip keadilan, persaudaraan, dan



104

kepedulian sosial menjadi nilai inti yang perlu
diinternalisasikan ~ secara  sistematis.  Kurikulum
demikian berfungsi sebagai sarana pencegahan konflik
dan penguatan harmoni sosial di lingkungan pendidikan
dan masyarakat.

Dengan  demikian,  pengembangan  kurikulum
kontekstual menegaskan peran strategis lembaga
pendidikan Islam dalam menjawab tantangan zaman.
Kurikulum yang adaptif, berbasis nilai, dan berakar
pada budaya lokal akan menghasilkan siswa yang
beriman, berakhlak, serta mampu hidup secara damai
dan berkeadaban di tengah masyarakat yang majemuk.

2. Strategi Pembelajaran Berbasis Nilai Lokal

Strategi pembelajaran berbasis nilai lokal merupakan
langkah  praktis dalam  mengimplementasikan
pendidikan Islam yang kontekstual dan bermakna.
Pembelajaran tidak hanya diarahkan pada penguasaan
materi ajar, tetapi pada proses internalisasi nilai-nilai
Islam yang hidup dalam budaya masyarakat. Dengan
menjadikan nilai lokal sebagai sumber dan media
pembelajaran, peserta didik diajak memahami Islam
sebagai ajaran yang dekat dengan realitas sosialnya.

Salah satu strategi utama adalah mengaitkan materi
keislaman dengan tradisi dan praktik sosial lokal. Guru
dapat menggunakan contoh-contoh dari kehidupan
masyarakat setempat untuk menjelaskan konsep fikih,
akhlak, dan muamalah. Pendekatan ini membantu
peserta didik melihat keterhubungan antara ajaran Islam
dan kehidupan nyata, sekaligus memperkuat identitas
keislaman yang berakar pada budaya.



105

Strategi pembelajaran berbasis nilai lokal juga dapat
diterapkan melalui metode pembelajaran partisipatif.
Diskusi kelompok, studi kasus berbasis fenomena lokal,
dan pembelajaran berbasis proyek sosial mendorong
peserta didik untuk terlibat aktif dalam proses belajar.
Melalui kegiatan ini, nilai kebersamaan, musyawarah,
dan tanggung jawab sosial dapat diinternalisasikan
secara langsung.

Selain itu, pemanfaatan tokoh masyarakat, ulama lokal,
dan lingkungan sekitar sebagai sumber belajar menjadi
strategi efektif. Kehadiran figur lokal yang memiliki
keteladanan moral memberikan inspirasi nyata bagi
peserta didik dalam memahami nilai keislaman.
Lingkungan sosial dengan demikian berfungsi sebagai
ruang belajar yang memperkaya pengalaman
pendidikan.

Dalam perspektif fikih sosial, strategi pembelajaran
berbasis nilai lokal menekankan orientasi kemaslahatan
dan pencegahan konflik. Pembelajaran diarahkan untuk
membentuk sikap toleran, inklusif, dan moderat dalam
menghadapi  perbedaan. Nilai-nilai lokal yang
menjunjung harmoni sosial menjadi sarana efektif
untuk menanamkan etika hidup bermasyarakat.

Dengan demikian, strategi pembelajaran berbasis nilai
lokal memperkuat peran guru sebagai fasilitator
pembentukan karakter dan kesadaran sosial. Pendekatan
ini menjadikan pendidikan Islam lebih hidup,
kontekstual, dan berdaya guna dalam membentuk
generasi yang beriman, berakhlak, serta mampu
menjaga harmoni sosial di tengah masyarakat majemuk.



106

C. Rekomendasi Pengembangan Pendidikan Keislaman

Berdasarkan pembahasan mengenai nilai, praktik
keislaman, dan peran pendidikan dalam konteks
kearifan lokal masyarakat Kaili, pengembangan
pendidikan keislaman ke depan perlu diarahkan pada
penguatan dimensi nilai, konteks, dan praksis sosial.
Pendidikan Islam tidak cukup dipahami sebagai
transmisi pengetahuan normatif, tetapi harus menjadi
proses pembentukan kesadaran keagamaan yang
membumi dan berorientasi pada kemaslahatan sosial.

Pertama, pendidikan keislaman perlu dikembangkan
dengan pendekatan kontekstual-kultural. Kurikulum
dan pembelajaran hendaknya memberi ruang bagi
integrasi nilai-nilai Islam dengan budaya lokal yang
selaras dengan prinsip syariat. Pendekatan ini tidak
hanya menjaga identitas kultural masyarakat, tetapi
juga memperkuat internalisasi ajaran Islam sebagai nilai

yang hidup (living Islam) dalam keseharian peserta
didik.

Kedua, penguatan perspektif fikih sosial dalam
pendidikan keislaman menjadi kebutuhan mendesak.
Materi fikih tidak semata diajarkan dalam kerangka
hukum ibadah individual, tetapi juga diarahkan pada
pemahaman dimensi sosial, etika publik, dan tanggung
jawab kemasyarakatan. Dengan demikian, peserta didik
dibekali kemampuan memahami dan merespons
persoalan sosial secara bijak dan berkeadilan.

Ketiga, peningkatan kompetensi guru sebagai pendidik
nilai perlu menjadi prioritas. Guru pendidikan Islam
diharapkan tidak hanya menguasai materi ajar, tetapi



107

juga memiliki kepekaan sosial dan kultural. Pelatihan
guru hendaknya diarahkan pada penguatan pedagogi
reflektif, kemampuan kontekstualisasi ajaran Islam,
serta pengembangan strategi pembelajaran berbasis
nilai lokal.

Keempat, pengembangan pendidikan keislaman perlu
melibatkan sinergi antara lembaga pendidikan,
keluarga, dan masyarakat. Masjid, majelis taklim, dan
institusi adat dapat berperan sebagai ruang edukatif
yang memperkuat nilai-nilai keislaman dan sosial.
Kolaborasi in1 menjadikan pendidikan Islam sebagai
gerakan bersama dalam membentuk karakter umat.

Kelima, pendidikan keislaman perlu diarahkan pada
penguatan sikap moderat dan inklusif. Nilai
wasathiyyah harus menjadi ruh dalam seluruh proses
pendidikan, baik dalam materi, metode, maupun
interaksi sosial. Pendidikan yang demikian berfungsi
sebagai instrumen pencegahan konflik dan penguat
harmoni sosial di tengah pluralitas masyarakat.

Dengan menerapkan rekomendasi-rekomendasi
tersebut, pendidikan keislaman diharapkan mampu
berkembang secara relevan, kontekstual, dan
transformatif. Pendidikan Islam tidak hanya melahirkan
individu yang taat secara ritual, tetapi juga pribadi yang
berakhlak, berkeadaban, dan berkontribusi aktif dalam
membangun kehidupan sosial yang damai dan
berkeadilan.

1. Penguatan Peran Guru dan Tokoh Agama



108

Pendidik dan tokoh agama memiliki posisi strategis
dalam pengembangan pendidikan keislaman yang
berakar pada nilai dan kearifan lokal. Mereka tidak
hanya berperan sebagai penyampai pengetahuan
keagamaan, tetapi juga sebagai pembentuk orientasi
moral, etika sosial, dan kesadaran keislaman
masyarakat. Oleh karena itu, penguatan peran pendidik
dan tokoh agama menjadi fondasi utama dalam proses
internalisasi nilai Islam yang berkelanjutan.

Dalam konteks pendidikan formal, pendidik agama di
madrasah dan sekolah perlu diposisikan sebagai
pendidik nilai (value educator). Guru tidak cukup
berperan sebagai pengajar materi fikih, akidah, atau
akhlak secara tekstual, tetapi dituntut mampu
mengontekstualisasikan ajaran Islam dengan realitas
sosial dan budaya lokal. Pendekatan ini membantu
peserta didik memahami Islam sebagai pedoman hidup
yang relevan dengan lingkungannya.

Sementara itu, tokoh agama seperti ulama, 1mam
masjid, dan mubalig berperan sebagai pendidik sosial
yang menjangkau ruang-ruang nonformal dan informal.
Melalui khutbah, pengajian, dan keteladanan hidup,
tokoh agama menjadi figur rujukan dalam pembentukan
sikap keberagamaan yang moderat, toleran, dan
berkeadaban. Peran ini sangat penting dalam menjaga
harmoni sosial di tengah masyarakat yang majemuk.

Penguatan peran pendidik dan tokoh agama juga
menuntut peningkatan kapasitas keilmuan dan sosial
mereka. Program pelatihan, forum ilmiah, dan dialog
lintas budaya perlu dikembangkan untuk memperluas



109

wawasan fikih sosial, moderasi beragama, serta
pendekatan pendidikan berbasis kearifan lokal. Dengan
demikian, mereka memiliki bekal yang memadai dalam
merespons tantangan perubahan sosial.

Selain itu, sinergi antara pendidik dan tokoh agama
perlu terus diperkuat. Kolaborasi antara sekolah,
masjid, dan komunitas adat memungkinkan terciptanya
ekosistem pendidikan keislaman yang holistik.
Pendidikan tidak hanya berlangsung di ruang kelas,
tetapi juga hidup dalam praktik sosial masyarakat.

Dengan penguatan peran pendidik dan tokoh agama
secara berkelanjutan, pendidikan keislaman akan
mampu menjalankan fungsi transformasinya. Islam
tidak hanya diajarkan sebagai doktrin, tetapi dihadirkan
sebagai nilai yang membimbing perilaku individu dan
kolektif, serta berkontribusi nyata dalam membangun
kehidupan sosial yang damai dan berkeadilan.

2. Sinergi Adat, Agama, dan Pendidikan

Sinergi antara adat, agama, dan pendidikan merupakan
kunci pengembangan pendidikan keislaman yang
kontekstual dan berkelanjutan di Tanah Kaili.
Ketiganya bukan entitas yang saling menegasikan,
melainkan ruang nilai yang saling menguatkan dalam
membentuk  tatanan sosial yang berkeadaban.
Pendidikan keislaman yang efektif justru lahir dari
kemampuan menjalin dialog konstruktif antara ajaran
normatif Islam dan praktik budaya lokal.

Dalam perspektif fikih sosial, adat (‘urf) dipahami
sebagai bagian dari realitas sosial yang dapat dijadikan



110

medium internalisasi nilai Islam selama tidak
bertentangan dengan prinsip syariat. Oleh karena itu,
adat Kaili yang mengandung nilai kebersamaan,
musyawarah, penghormatan terhadap sesama, dan
keseimbangan sosial dapat diposisikan sebagai wahana
edukatif dalam pendidikan keislaman. Nilai-nilai
tersebut memperkuat ajaran Islam dalam ranah praksis
kehidupan sehari-hari.

Agama berperan sebagai sumber nilai transenden yang
memberikan arah etik dan moral bagi adat dan
pendidikan. Sementara itu, pendidikan menjadi medium
strategis untuk mentransmisikan dan merekonstruksi
nilai-nilai  tersebut agar tetap relevan dengan
perkembangan zaman. Sinergi ini menjadikan
pendidikan Islam tidak terlepas dari akar budaya
masyarakat, sekaligus tetap berpijak pada prinsip-
prinsip ajaran Islam.

Dalam praktiknya, sinergi adat, agama, dan pendidikan
dapat diwujudkan melalui keterlibatan tokoh adat dan
tokoh agama dalam proses pendidikan, baik di sekolah
maupun di ruang-ruang sosial masyarakat. Kegiatan
keagamaan, upacara adat, dan tradisi lokal dapat
dimaknai secara edukatif sebagai sarana pembelajaran
nilai, bukan sekadar rutinitas seremonial.

Lebih jauh, sinergi ini berkontribusi pada penguatan
moderasi beragama dan pencegahan konflik sosial.
Ketika nilai adat, agama, dan pendidikan berjalan
seiring, masyarakat memiliki mekanisme kultural dan
religius untuk menyelesaikan perbedaan secara damai
dan bermartabat. Pendidikan keislaman dengan



111

demikian berfungsi sebagai penjaga harmoni sosial dan
penguat kohesi masyarakat.

Dengan membangun sinergi yang harmonis antara adat,
agama, dan pendidikan, pengembangan pendidikan
keislaman di Tanah Kaili diharapkan mampu
melahirkan generasi yang beriman, berakhlak, dan
berakar kuat pada budaya lokal. Islam tidak hanya
dipahami sebagai ajaran normatif, tetapi dihayati
sebagai nilai yang hidup dan bersemi dalam ruang
sosial masyarakat.

D. Arah Penelitian Lanjutan

Buku ini membuka ruang refleksi sekaligus peluang
pengembangan kajian lebih lanjut terkait relasi Islam,
budaya lokal, dan pendidikan keislaman. Meskipun
telah berupaya memotret nilai, praktik, dan peran
pendidikan dalam konteks masyarakat Kaili, kajian ini
memiliki keterbatasan ruang dan pendekatan. Oleh
karena 1itu, penelitian lanjutan diperlukan untuk
memperdalam,  memperluas, dan  memperkaya
pemahaman tentang Islam sebagai nilai yang hidup
dalam realitas sosial.

Pertama, penelitian lanjutan dapat diarahkan pada studi
empiris yang lebih mendalam mengenai praktik
keislaman berbasis kearifan lokal. Penelitian etnografis,
studi kasus, atau pendekatan fenomenologis dapat
digunakan untuk menggali bagaimana nilai-nilai Islam
diinternalisasikan dalam tradisi adat, ritual sosial, dan
kehidupan sehari-hari masyarakat Kaili, termasuk
dinamika perubahan yang terjadi akibat modernisasi
dan globalisasi.



112

Kedua, kajian  komparatif antarwilayah atau
antarkomunitas adat menjadi penting untuk melihat
variasi praksis Islam lokal di berbagai daerah.
Perbandingan antara masyarakat Kaili dengan
komunitas Muslim lokal lainnya di Indonesia dapat
memperkaya perspektif fikih sosial serta menunjukkan
keragaman model internalisasi Islam dalam konteks
budaya yang berbeda.

Ketiga, penelitian lanjutan perlu mengkaji lebih spesifik
peran lembaga pendidikan Islam seperti madrasah,
pesantren, dan perguruan tinggi dalam mentransmisikan
nilai-nilai keislaman berbasis budaya lokal. Fokus
penelitian dapat diarahkan pada kurikulum, metode
pembelajaran, kompetensi guru, serta dampaknya
terhadap pembentukan sikap moderat dan inklusif
peserta didik.

Keempat, kajian interdisipliner yang mengintegrasikan
fikih sosial dengan sosiologi agama, antropologi
budaya, dan studi pendidikan sangat diperlukan.
Pendekatan lintas disiplin ini akan memperkaya analisis
tentang relasi iman, amal, dan budaya, serta membantu
merumuskan model pendidikan keislaman yang lebih
komprehensif dan kontekstual.

Kelima, penelitian ke depan juga dapat difokuskan pada
isu-isu  kontemporer seperti moderasi beragama,
resolusi konflik sosial, dan penguatan kohesi sosial
berbasis nilai Islam lokal. Kajian ini relevan untuk
merespons tantangan pluralitas, perubahan sosial, dan
potensi konflik di masyarakat majemuk.



113

Dengan arah penelitian lanjutan tersebut, diharapkan
kajian tentang Islam dan kearifan lokal tidak berhenti
pada tataran konseptual, tetapi terus berkembang
menjadi pengetahuan yang aplikatif dan transformatif.
Penelitian lanjutan menjadi bagian penting dalam upaya
menjaga Islam tetap bersemi sebagai nilai, praktik, dan
inspirasi kehidupan sosial yang berkeadaban.

1. Peluang Riset Pendidikan Islam Kontekstual

Pendidikan Islam kontekstual membuka peluang riset
yang luas dan strategis dalam pengembangan keilmuan
dan praktik pendidikan keislaman. Perubahan sosial,
dinamika budaya lokal, serta tantangan globalisasi
menuntut pendidikan Islam untuk terus beradaptasi
tanpa kehilangan nilai dasarnya. Kondisi ini
menghadirkan ruang penelitian yang tidak hanya
bersifat normatif, tetapi juga empiris dan transformatif.

Salah satu peluang riset penting adalah kajian tentang
integrasi nilai Islam dan kearifan lokal dalam
kurikulum dan pembelajaran. Penelitian  dapat
diarahkan untuk menganalisis bagaimana nilai-nilai
budaya lokal seperti musyawarah, gotong royong, dan
penghormatan terhadap sesame diinternalisasikan
dalam materi pendidikan agama Islam, serta
dampaknya terhadap pembentukan karakter dan sikap
sosial peserta didik.

Peluang riset lainnya terletak pada pengembangan
model pembelajaran berbasis konteks sosial-budaya.
Studi tentang metode pembelajaran partisipatif, berbasis
proyek sosial, atau pembelajaran reflektif yang
bersumber dari realitas lokal dapat memberikan



114

kontribusi signifikan bagi inovasi pedagogi pendidikan
Islam. Penelitian semacam ini membantu menjembatani
kesenjangan antara teks ajaran dan praktik kehidupan
nyata.

Selain itu, riset mengenai peran guru dan lingkungan
sosial dalam pendidikan Islam kontekstual juga sangat
relevan. Kajian dapat difokuskan pada kompetensi
kultural guru, peran keluarga dan komunitas adat, serta
sinergi antara sekolah, masjid, dan masyarakat dalam
mentransmisikan nilai-nilai keislaman. Pendekatan ini
menempatkan pendidikan sebagai proses sosial yang
melibatkan banyak aktor.

Dalam perspektif fikih sosial, peluang riset juga terbuka
pada kajian implementasi nilai keadilan, kemaslahatan,
dan moderasi beragama dalam pendidikan Islam.
Penelitian ini penting untuk menilai sejauh mana
pendidikan Islam berkontribusi dalam membangun
sikap toleran, mencegah konflik, dan memperkuat
harmoni sosial di tengah masyarakat majemuk.

Dengan memanfaatkan peluang-peluang riset tersebut,
pendidikan Islam kontekstual dapat dikembangkan
sebagai disiplin keilmuan yang responsif terhadap
realitas sosial dan budaya. Riset yang berakar pada
konteks lokal tidak hanya memperkaya khazanah
akademik, tetapi juga memberikan kontribusi nyata
bagi penguatan praktik pendidikan Islam yang relevan,
humanis, dan berkeadaban.

2. Pengembangan Kajian Islam Lokal Non-Historis



115

Kajian Islam lokal selama ini cenderung didominasi
oleh pendekatan historis yang menempatkan Islam lokal
sebagai artefak masa lalu, baik dalam bentuk tradisi,
ritual, maupun jejak dakwah ulama terdahulu.
Pendekatan tersebut memang penting untuk memahami
genealogi dan proses Islamisasi suatu wilayah, namun
memiliki  keterbatasan ketika dihadapkan pada
kebutuhan praksis pendidikan dan kehidupan keislaman
kontemporer. Oleh karena itu, pengembangan kajian
Islam lokal non-historis menjadi kebutuhan mendesak
dalam rangka menjadikan Islam lokal sebagai sumber
nilai yang hidup (/iving values) dan relevan dengan
dinamika masyarakat modern.

Kajian Islam lokal non-historis berfokus pada analisis
nilai, makna, dan fungsi ajaran Islam yang terintegrasi
dalam praktik sosial, pendidikan, hukum adat, dan
relasi sosial masyarakat saat ini. Pendekatan ini tidak
berhenti pada pertanyaan “bagaimana Islam hadir di
suatu daerah”, tetapi meluas pada pertanyaan
“bagaimana Islam dipraktikkan, dimaknai, dan
ditransformasikan dalam kehidupan sehari-hari umat”.
Dengan demikian, Islam lokal dipahami sebagai realitas
sosial-keagamaan yang terus bergerak, beradaptasi, dan
berdialog dengan perubahan zaman.

Dalam konteks pendidikan Islam, kajian non-historis
memungkinkan integrasi nilai-nilai lokal ke dalam
kurikulum, metode pembelajaran, dan relasi pedagogis
guru—siswa. Nilai seperti musyawarah, gotong royong,
penghormatan terhadap guru dan orang tua, serta etika
sosial yang hidup dalam masyarakat lokal dapat dikaji
sebagai bagian dari implementasi fikih mu‘amalah,



116

adab, dan maqasid al-syari‘ah. Dengan cara ini,
pembelajaran fikih tidak lagi bersifat normatif-tekstual
semata, melainkan kontekstual dan membumi sesuai
realitas siswa.

Lebih jauh, kajian Islam lokal non-historis juga
berkontribusi pada penguatan Islam moderat dan
inklusif. Dengan menempatkan kearifan lokal sebagai
mitra dialog ajaran Islam, pendekatan ini mampu
mereduksi ketegangan antara agama dan budaya,
sekaligus mencegah lahirnya sikap keagamaan yang
rigid dan eksklusif. Islam tidak diposisikan sebagai
kekuatan yang meniadakan budaya lokal, tetapi sebagai
nilai normatif yang menyaring, mengarahkan, dan
memuliakan tradisi masyarakat.

Secara metodologis, pengembangan kajian ini menuntut
penggunaan  pendekatan  interdisipliner,  seperti
antropologi agama, sosiologi pendidikan, dan fikih
kontekstual. Pendekatan kualitatif melalui observasi,
wawancara, dan analisis praktik sosial menjadi
instrumen penting untuk menangkap makna Islam lokal
sebagaimana dipahami dan dijalankan oleh masyarakat.
Dengan demikian, kajian Islam lokal non-historis tidak
hanya memperkaya khazanah keilmuan Islam, tetapi
juga memberikan kontribusi nyata bagi pengembangan
pendidikan Islam yang relevan, humanis, dan berakar
pada realitas lokal.



117

BAB VII.
PENUTUP

A .Kesimpulan umum

Buku Islam Bersemi di Tanah Kaili: Nilai, Praktik, dan
Pendidikan Keislaman menegaskan bahwa Islam yang
berkembang di Tanah Kaili bukan sekadar agama
formal, melainkan hidup dan menyatu dengan nilai-
nilai budaya lokal. Praktik keagamaan masyarakat Kaili
mencerminkan harmoni antara syariat dan tradisi, di
mana ritual ibadah, etika sosial, dan pendidikan
keislaman dijalankan secara kontekstual dan relevan
dengan kehidupan sehari-hari.

Nilai-nilai Islam yang tertanam dalam masyarakat Kaili
seperti kejujuran, gotong royong, kesopanan, dan
toleransi menjadi fondasi bagi pengembangan
pendidikan keislaman yang mengedepankan karakter,
moral, dan kecerdasan spiritual. Pendidikan Islam di
wilayah 1ini tidak hanya menekankan transfer
pengetahuan, tetapi juga pembentukan akhlak dan
pemahaman religius yang berakar pada budaya lokal.

Secara keseluruhan, kajian ini menunjukkan bahwa
keberhasilan pendidikan keislaman di Tanah Kaili
sangat bergantung pada sinergi antara agama, budaya,
dan praktik sosial, serta peran aktif guru, tokoh agama,
dan masyarakat dalam membimbing generasi muda.
Temuan ini membuka peluang bagi pengembangan
model pendidikan Islam yang kontekstual, humanis,
dan berkelanjutan, serta menjadi referensi penting bagi
peneliti, pendidik, dan pembuat kebijakan dalam upaya



118

memadukan nilai-nilai  lokal dan prinsip-prinsip
keislaman.

Buku ini juga menegaskan pentingnya integrasi nilai-
nilai Islam lokal non-historis sebagai sumber
kontekstualisasi pendidikan Islam. Kearifan lokal yang
hidup dalam masyarakat seperti musyawarah, gotong
royong, penghormatan terhadap guru, dan etika
sosialdapat menjadi  medium  efektif  untuk
membumikan fikih  pendidikan dalam  praktik
pembelajaran. Integrasi ini tidak hanya memperkaya
metode dan materi ajar, tetapi juga memperkuat
karakter moderat, inklusif, dan humanis dalam
pendidikan Islam.

Secara keseluruhan, buku ini memberikan kontribusi
teoretis dan praktis dalam pengembangan fikih
pendidikan yang responsif terhadap tantangan zaman
tanpa kehilangan akar normatifnya. Rekonstruksi relasi
guru dan siswa dalam pembelajaran aktif yang
ditawarkan diharapkan menjadi landasan bagi lahirnya
praktik pendidikan Islam yang bermakna, kontekstual,
dan berorientasi pada pembentukan insan beradab serta
berdaya saing, baik dalam ranah keilmuan maupun
kehidupan sosial.

1. Islam sebagai Nilai yang Bersemi

Islam dalam konteks pendidikan dan kehidupan sosial
tidak semata-mata hadir sebagai seperangkat aturan
normatif yang kaku, melainkan sebagai nilai yang
bersemi dan hidup dalam kesadaran, sikap, serta praktik
keseharian umat. Nilai-nilai Islam bertumbuh melalui
proses internalisasi yang berkelanjutan, dipelihara oleh



119

relasi yang sehat antara guru dan siswa, serta diperkuat
oleh lingkungan sosial dan budaya yang mendukung.
Dalam makna inilah Islam dipahami bukan hanya
sebagai sistem hukum, tetapi sebagai sumber etika dan
peradaban.

Sebagai nilai yang bersemi, Islam menampakkan
dirinya dalam adab belajar, kejujuran akademik,
tanggung jawab moral, serta semangat menuntut ilmu
sebagai ibadah. Pendidikan Islam yang berlandaskan
fikih pendidikan berperan sebagai media penyemaian
nilai tersebut, sehingga pembelajaran aktif tidak
sekadar melahirkan siswa yang cakap secara kognitif,
tetapi juga matang secara spiritual dan sosial. Keaktifan
belajar menjadi ekspresi kesadaran religius, bukan
sekadar tuntutan metodologis.

Proses persemaian nilai Islam juga menuntut
pendekatan kontekstual yang memperhatikan realitas
lokal. Nilai-nilai Islam menemukan relevansinya ketika
berdialog dengan kearifan lokal yang hidup dalam
masyarakat, seperti sikap saling menghormati,
musyawarah, dan kepedulian sosial. Integrasi antara
ajaran Islam dan nilai lokal ini menjadikan pendidikan
Islam lebih membumi, diterima, dan bermakna bagi
peserta didik, sekaligus menjaga substansi ajaran dari
reduksi makna.

Dengan demikian, Islam sebagai nilai yang bersemi
menegaskan bahwa keberhasilan pendidikan Islam
tidak diukur semata oleh penguasaan materi ajar, tetapi
oleh tumbuhnya kesadaran beragama yang tercermin
dalam sikap, perilaku, dan tanggung jawab sosial siswa.



120

Guru menjadi ladang persemaian nilai, guru berperan
sebagai penanam dan perawat, sementara siswa tumbuh
sebagai insan berilmu dan beradab yang siap memberi
manfaat bagi kehidupan.

2. Pendidikan sebagai Kunci Keberlanjutan

Keberlanjutan nilai-nilai Islam tidak terjadi secara
otomatis, melainkan bergantung pada proses pendidikan
yang terarah, berkesinambungan, dan berakar pada
realitas sosial umat. Pendidikan menjadi instrumen
strategis dalam memastikan bahwa ajaran Islam tidak
berhenti sebagai warisan normatif, tetapi terus hidup,
berkembang, dan relevan lintas generasi. Dalam
konteks 1ini, pendidikan Islam berfungsi sebagai
jembatan antara tradisi keilmuan klasik dan tantangan
kehidupan kontemporer.

Melalui perspektif fikih pendidikan, keberlanjutan
dimaknai sebagai proses pemeliharaan (kifz) dan
pengembangan nilai yang selaras dengan tujuan syariat
(magasid al-syari‘ah). Pembelajaran aktif berperan
penting dalam proses ini karena mendorong keterlibatan
sadar peserta didik dalam memahami, menghayati, dan
mengamalkan ajaran Islam. Pendidikan tidak lagi
bersifat indoktrinatif, tetapi transformatif,
menumbuhkan kesadaran kritis sekaligus tanggung
jawab moral.

Pendidikan juga menjadi ruang strategis bagi pewarisan
nilai Islam yang berinteraksi dengan kearifan lokal.
Melalui kurikulum kontekstual, metode pembelajaran
partisipatif, dan keteladanan pendidik, nilai-nilai Islam
dapat ditransmisikan tanpa tercerabut dari akar budaya



121

masyarakat. Pola pendidikan semacam ini menjamin
keberlanjutan Islam sebagai sistem nilai yang inklusif,
moderat, dan adaptif terhadap perubahan zaman.

Dengan  demikian, pendidikan sebagai  kunci
keberlanjutan menegaskan bahwa masa depan Islam
sangat ditentukan oleh kualitas proses pembelajaran
hari ini. Guru, lembaga pendidikan, dan lingkungan
sosial memiliki tanggung jawab kolektif dalam menjaga
kesinambungan nilai, adab, dan keilmuan Islam.
Pendidikan Islam yang berorientasi pada keberlanjutan
akan melahirkan generasi yang tidak hanya mewarisi
ajaran, tetapi mampu merawat, mengembangkan, dan
mengaktualisasikannya dalam kehidupan
bermasyarakat dan berbangsa.

3. Islam, Adat, dan Pendidikan sebagai Satu Kesatuan

Islam, adat, dan pendidikan merupakan tiga unsur yang
tidak berdirt sendiri, melainkan saling berkelindan
dalam membentuk tatanan nilai dan perilaku
masyarakat. Islam memberikan landasan normatif dan
etis, adat menghadirkan ekspresi kultural yang hidup
dan membumi, sementara pendidikan berfungsi sebagai
medium transmisi dan internalisasi nilai dari satu
generasi ke generasi berikutnya. Ketiganya membentuk
satu kesatuan ekosistem yang menentukan arah
keberlanjutan kehidupan keagamaan dan sosial umat.

Dalam perspektif fikih pendidikan, adat ( ‘urf) memiliki
posisi penting selama tidak bertentangan dengan
prinsip-prinsip syariat. Adat justru dapat menjadi
wahana konkret untuk mengaktualisasikan nilai-nilai
Islam dalam praktik pendidikan dan kehidupan sosial.



122

Pendidikan Islam yang mengabaikan adat berpotensi
kehilangan konteks dan daya hidupnya, sementara adat
yang dilepaskan dari nilai Islam berisiko kehilangan
arah normatif. Oleh karena itu, sinergi Islam dan adat
melalui pendidikan menjadi keniscayaan metodologis
dan praksis.

Pendidikan berperan strategis dalam menjembatani
nilai-nilai Islam dan adat agar tidak berhenti pada
simbol atau ritual, tetapi bertransformasi menjadi
kesadaran etis dan tanggung jawab sosial. Melalui
pembelajaran aktif dan kontekstual, peserta didik diajak
memahami makna religius di balik praktik adat,
sekaligus mengkritisinya secara konstruktif berdasarkan
nilai-nilai Islam. Proses ini menumbuhkan sikap
keagamaan yang moderat, inklusif, dan berakar pada
realitas lokal.

Dengan demikian, integrasi Islam, adat, dan pendidikan
sebagai satu kesatuan menegaskan bahwa keberhasilan
pendidikan Islam tidak hanya diukur dari kepatuhan
normatif, tetapi dari kemampuannya membentuk
manusia yang beradab, beridentitas, dan mampu hidup
harmonis dalam masyarakatnya. Pendidikan Islam yang
bersinergi dengan adat lokal akan melahirkan generasi
yang tidak tercerabut dari akar budayanya, namun tetap
teguh pada nilai-nilai Islam sebagai pedoman hidup.

4. Tanah Kaili sebagai Ruang Pembelajaran Keislaman

Tanah Kaili tidak hanya merupakan ruang geografis
dan kultural, tetapi juga ruang pedagogis tempat nilai-
nilai Islam tumbuh, dipraktikkan, dan diwariskan.
Kehidupan masyarakat Kaili yang menjunjung tinggi



123

kebersamaan, penghormatan kepada orang tua dan
guru, serta keseimbangan hubungan manusia dengan
alam merupakan modal sosial yang kaya untuk
pembelajaran keislaman. Dalam konteks ini, Islam
hadir bukan sebagai ajaran yang asing, melainkan
sebagai nilai yang menyatu dengan denyut kehidupan
masyarakat.

Sebagai ruang pembelajaran keislaman, Tanah Kaili
menyediakan pengalaman nyata (experiential learning)
bagi peserta didik untuk memahami Islam secara
kontekstual. Nilai-nilai fikih mu‘amalah, adab, dan
etika sosial dapat dipelajari melalui praktik sosial
sehari-hari, sepertt musyawarah adat, solidaritas
komunal, serta kepedulian terhadap lingkungan.
Pendidikan Islam yang berangkat dari realitas ini
menjadikan pembelajaran lebih bermakna dan mudah
diinternalisasi karena bersentuhan langsung dengan
pengalaman hidup peserta didik.

Pendidikan di  Tanah Kaili juga menunjukkan
bagaimana Islam dan adat dapat berinteraksi secara
harmonis. Tradisi lokal yang selaras dengan nilai-nilai
Islam berfungsi sebagai media pembelajaran karakter,
sementara pendidikan formal berperan
menyistematisasi dan memberi landasan normatif
terhadap praktik tersebut. Sinergi ini memperkuat
identitas keislaman lokal yang moderat, inklusif, dan
berakar kuat pada budaya masyarakat.

Dengan demikian, Tanah Kaili sebagai ruang
pembelajaran keislaman menegaskan bahwa pendidikan
Islam idealnya tidak terlepas dari konteks sosial dan



124

kultural tempat 1a dijalankan. Tanah, budaya, dan
masyarakat menjadi “kelas besar” yang melengkapi
peran madrasah dan sekolah. Melalui pendekatan ini,
pendidikan Islam di Tanah Kaili diharapkan mampu
melahirkan generasi yang berilmu, beradab, serta
memiliki kesadaran keislaman yang membumi dan
berkelanjutan.

B.Daftar Pustaka

Abdullah, M. A. (2018). Islamic Studies di
Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Al-Abrasyi, M. A. (2016). Dasar-Dasar Pokok
Pendidikan Islam. Jakarta: Bulan Bintang.

Al-Attas, S. M. N. (1995). The Concept of
Education in Islam. Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Ghazali, A. H. (2008). Ihya’ ‘Ulum al-Din.
Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyabh.

An-Nahlawi, A. (2017). Pendidikan Islam di
Rumah, Sekolah, dan Masyarakat. Jakarta: Gema Insani
Press.

Azra, A. (2002). Pendidikan Islam: Tradisi dan
Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium II1.
Jakarta: Kencana.

Bourdieu, P. (1977). Outline of a Theory of
Practice. Cambridge: Cambridge University Press.



125

Bruinessen, M. van. (2013). Islam Nusantara.
Yogyakarta: LKiS.

Dhofier, Z. (1994). Tradisi Pesantren. Jakarta:
LP3ES.

Fathurrahman, M. (2019). Model-Model
Pembelajaran Inovatif. Y ogyakarta: Ar-Ruzz Media.

Freire, P. (1970). Pedagogy of the Oppressed.
New York: Continuum.

Hallaq, W. B. (2009). An Introduction to Islamic
Law. Cambridge: Cambridge University Press.

Hasan, N. (2011). Islam Politik di Dunia
Kontemporer. Yogyakarta: Suka Press.

Ibn Khaldun. (2005). Mugaddimah Ibn Khaldun.
Beirut: Dar al-Fikr.

Ibn Qayyim al-Jauziyyah. (2006). Miftah Dar al-
Sa ‘adah. Kairo: Dar al-Hadits.

Johnson, D. W., & Johnson, R. T. (2009). Active
Learning: Cooperation in the Classroom. Boston:
Allyn and Bacon.

Langgulung, H. (2000). Asas-Asas Pendidikan
Islam. Jakarta: Pustaka Al-Husna.

Madjid, N. (2002). Islam Doktrin dan Peradaban.
Jakarta: Paramadina.



126

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaiia, J.
(2014). Qualitative Data Analysis. Thousand Oaks:
Sage.

Moleong, L. J. (2017). Metodologi Penelitian
Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Muhaimin. (2001). Paradigma Pendidikan Islam.
Bandung: Remaja Rosdakarya.

Nasution, H. (1995). Islam Rasional. Bandung:
Mizan.

Nata, A. (2003). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta:
Kencana.

Permendikbud Republik Indonesia Nomor 22
Tahun 2016 tentang Standar Proses Pendidikan Dasar
dan Menengabh.

Qardhawi, Y. al-. (1999). Figh al-Awlawiyyat.
Kairo: Dar al-Shurugq.

Rahman, F. (1982). Islam and Modernity.
Chicago: University of Chicago Press.

Salim, A. (2010). Perubahan Sosial: Sketsa Teori
dan Refleksi Metodologi Kasus Indonesia. Y ogyakarta:
Tiara Wacana.

Sanjaya, W. (2015). Strategi Pembelajaran
Berorientasi Standar Proses Pendidikan. Jakarta:
Kencana.



127

Shihab, M. Q. (2002). Wawasan Al-Qur’an.
Bandung: Mizan.

Suharto, T. (2004). Filsafat Pendidikan Islam.
Yogyakarta: Ar-Ruzz Media.

Sugiyono. (2017). Metode Penelitian Pendidikan.
Bandung: Alfabeta.

Tilaar, H. A. R. (2007). Pendidikan, Kebudayaan,
dan Masyarakat Madani Indonesia. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Usman, H. (2010). Manajemen Pendidikan.
Jakarta: Bumi Aksara.

Zubaedi. (2015). Pendidikan Berbasis
Masyarakat. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Zuhaili, W. al-. (2003). Ushul al-Figh al-Islami.
Damaskus: Dar al-Fikr.

Al-Maududi, S. Abul. (2002). Towards
Understanding Islam. Leicester: Islamic Foundation.

Chater, N. (2018). Active Learning in Higher
Education. London: Routledge.

Esposito, J. L. (2002). The Oxford History of
Islam. New York: Oxford University Press.

Fischer, M. M. J. (1996). Anthropology of
Religion, Magic, and Witchcraft. New Y ork:
HarperCollins.



128

Nasr, S. H. (2003). The Heart of Islam: Enduring
Values for Humanity. New Y ork: HarperOne.

Rahim, A. (2014). Islamic Pedagogy in Southeast
Asia: Local Practices and Global Contexts. Kuala
Lumpur: ITUM Press.

C.Lampiran :

1.Snopsis Buku

Buku Islam Bersemi di Tanah Kaili: Nilai, Praktik,
dan Pendidikan Keislaman mengkaji Islam sebagai
nilai yang hidup dan bertumbuh dalam ruang sosial,
budaya, dan pendidikan masyarakat Kaili. Islam tidak
dipahami semata sebagai warisan historis atau sistem
normatif yang kaku, melainkan sebagai nilai yang
bersemi melalui praktik keseharian, relasi sosial, serta
proses pendidikan yang berkelanjutan.

Buku ini menyoroti bagaimana nilai-nilai Islam
berinteraksi secara harmonis dengan adat dan kearifan
lokal Tanah Kaili, membentuk praktik keislaman yang
moderat, inklusif, dan membumi. Melalui pendekatan
fikih pendidikan dan kajian Islam kontekstual,
pembahasan diarahkan pada internalisasi nilai,
pembelajaran aktif, serta peran pendidik dan lembaga
pendidikan dalam merawat keberlanjutan Islam sebagai
sistem nilai dan etika sosial.

Dengan menjadikan Tanah Kaili sebagai ruang
pembelajaran keislaman, buku ini menunjukkan bahwa



129

pendidikan merupakan kunci utama dalam menjaga
kesinambungan nilai Islam lintas generasi. Integrasi
antara Islam, adat, dan pendidikan dipaparkan sebagai
satu  kesatuan yang saling menguatkan dalam
membentuk insan beriman, berilmu, dan beradab. Buku
ini diharapkan menjadi rujukan bagi guru, mahasiswa,
peneliti, dan pemerhati pendidikan Islam yang ingin
memahami praktik keislaman lokal sebagai sumber
pengembangan pendidikan Islam yang kontekstual dan
berkelanjutan.

2.Profil Penulis

Dr. Bahdar, M.H.I1. adalah dosen dan akademisi di
bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah,
UIN Datokarama Palu. Ia aktif mengajar mata kuliah
fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus
kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik
pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim.

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada
studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan
dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian
kualitatif. =~ Minat akademiknya meliputi fikih
pendidikan, fikih pembelajaran, pembentukan
karakter religius, serta integrasi kearifan lokal
dalam pendidikan Islam, khususnya di konteks
Madrasah dan Masyarakat Muslim Indonesia.

Selain  mengajar, penulis aktif melakukan
penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk
artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku
ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada
rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai
sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan



130

spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat
dalam penyusunan khutbah, modul keagamaan, dan
buku panduan ibadah yang digunakan di lingkungan
masyarakat. Melalui karya ini, penulis berharap dapat
mendorong lahirnya praktik pendidikan Islam yang
tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga berakar
kuat pada nilai-nilai syariat dan akhlak mulia.



