
1 

 

 

 

 



2 

 

 

HAK CIPTA/COPYRIGHT 

© 2023 Dr. Bahdar, M.H.I 

Email bahdar@uindatokarama ac.id 

HP.081.341.207.628 

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang. 

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh 

atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik 

cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari 

penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan 

pendidikan dengan menyebut sumbernya. 

Penerbit: 

 

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat  

Alamat:  Jl. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah 

Cetakan Pertama: Mei 2023 

ISBN: Nomor belum ada 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

Kata Pengantar 

حِيْمِ  حْمٰنِ الرَّ  بسِْمِ اللهِ الرَّ

تعََالَى اللهُ  وَيكَُونَ   :قَالَ  النَّاسِ  عَلَى  شُهَداَءَ  لِتكَُونوُا  وَسَطًا  ةً  أمَُّ جَعَلْنَاكُمْ  لِكَ  وَكَذَٰ

سُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً   الرَّ

ِ مِنْ شُرُوْرِ   ِ الْعَالمَِيْنَ، نحَْمَدهُُ وَنسَْتعَِيْنهُُ وَنسَْتغَْفِرُهُ، وَنعَوُْذُ بِالِلّه ِ رَب  الَْـحَمْدُ لِِلّه

ِ   .أنَْفسُِنَا وَمِنْ سَي ِئاَتِ أعَْمَالِناَ دٍ النَّبِي  الَلههُمَّ صَل ِ وَسَل ِمْ وَبَارِكْ عَلَى سَي دِِنَا مُحَمَّ

 .الْكَرِيْمِ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أجَْمَعِيْنَ 

 

Segala puji bagi Allah Swt. Tuhan semesta alam, 

yang telah menganugerahkan rahmat, petunjuk, dan ilmu 

pengetahuan kepada manusia. Shalawat dan salam semoga 

senantiasa tercurah kepada junjungan kita Nabi Muhammad 

saw., suri teladan sepanjang zaman yang membawa risalah 

Islam sebagai rahmat bagi seluruh alam.  

Islam datang ke Tanah Kaili, tidak dengan pedang 

dan kekerasan, melainkan dengan akhlak, kearifan, dan 

penghargaan terhadap budaya lokal. Nilai-nilai Islam 

bertemu dengan tradisi masyarakat Kaili yang menjunjung 

tinggi Nosarara Nosabatutu (bersaudara dan bersatu dalam 

kebaikan) sehingga melahirkan harmoni sosial dan spiritual 

yang khas. 

Dalam konteks ini, Al-Qur’an memberikan isyarat 

penting tentang keberagaman budaya dan etnis manusia 

sebagai bagian dari kehendak Allah Swt. sebagaimana 

firman-Nya: 

ياَ أيَُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْناَكُمْ مِنْ ذكََرٍ وَأنُْثىَ وَجَعلَْناَكُمْ شُعوُباً وَقَبَائلَِ لِتعَاَرَفوُا ۚ إِنَّ 

ِ أتَْقاَكُمْ   أكَْرَمَكُمْ عِنْدَ اللََّّ

Terjemahnya: 

“Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan 

kamu dari seorang laki-laki dan seorang perempuan, 

kemudian Kami jadikan kamu berbangsa-bangsa dan 



4 

 

bersuku-suku supaya kamu saling mengenal. Sesungguhnya 

yang paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang 

yang paling bertakwa di antara kamu.” (Q.S. Al-Ḥujurāt 

[49]: 13) 

Ayat ini menegaskan bahwa keberagaman budaya bukan 

ancaman bagi keimanan, melainkan jembatan untuk saling 

mengenal dan memperkaya nilai-nilai kemanusiaan. 

Rasulullah Saw. juga bersabda: 

مَ مَكَارِمَ الِخَْلاقَِ   إِنَّمَا بعُِثتُْ لِِتُمَ ِ

Artinya : 

“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak 

yang mulia.”(HR. Al-Bukhari) 

Hadis ini mengandung pesan bahwa dakwah Islam 

seyogianya hadir dalam semangat penyempurnaan nilai-

nilai moral dan sosial yang telah ada dalam masyarakat, 

bukan untuk meniadakan atau menentangnya. 

Buku “Ketika Islam Menyapa Tanah Kaili” hadir 

untuk menelusuri proses perjumpaan antara Islam dan 

budaya lokal, serta menjelaskan bagaimana nilai-nilai 

keislaman bertransformasi menjadi kekuatan moral, sosial, 

dan pendidikan di masyarakat Kaili. Melalui pendekatan 

historis, antropologis, dan pendidikan Islam, penulis 

berupaya menggambarkan bagaimana dakwah kultural dan 

pendidikan berbasis kearifan lokal dapat memperkuat 

karakter keislaman yang moderat dan inklusif. 

Penulis berharap buku ini menjadi kontribusi kecil 

dalam memperkaya khazanah keilmuan Islam Nusantara, 

khususnya dalam memahami dinamika Islam lokal di 

Tanah Kaili. Diharapkan karya ini mampu menumbuhkan 

kesadaran baru bahwa Islam dapat berdialog dengan 

budaya tanpa kehilangan substansinya, serta memberi arah 



5 

 

bagi penguatan pendidikan Islam berbasis nilai-nilai lokal 

yang damai dan berkeadaban. 

Akhirnya, penulis mengucapkan terima kasih kepada 

semua pihak yang telah memberikan dukungan moral dan 

intelektual dalam penyusunan buku ini. Semoga karya ini 

bermanfaat bagi dunia pendidikan, kebudayaan, dan 

dakwah Islam di Tanah Kaili, khususnya dalam 

memperkuat semangat Nosarara Nosabatutu bersaudara 

dan bersatu dalam keberagaman. 

ُ الْمُوَف ِقُ إلِىَ أقَْوَمِ الطَّرِيقِ   وَاللَّه

ُ خَيْرًا  ُ فِيْكُمْ وَجَزَاكُمُ اللَّه  باَرَكَ اللَّه

 

Palu, Mei  2023 

Penulis, 

 

Dr. Bahdar, M.H.I. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

 

DAFTAR ISI 

Halaman Judul…………………………………….i 

Halaman Hak Cipta…………………………….….ii 

Halaman Kata Pengantar………………………….iii 

Halaman Daftar Isi…………………………………iv 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Keadan Geografis, Sosial, dan Budaya ……...... 1 

B. Sejarah Awal Penyebutan Tanah Kaili…………. 4 

C. Struktur Sosial, Adat, dan Sistem Nilai dalam  

Masyarakat Kaili………………………………. 
8 

D, Ciri Khas Spiritualitas Masyarakat Pra-Islam…. 12 

E, Arah dan Tujuan Penulisan Buku……………… 17 
BAB II. 

ISLAM DATANG MEMBAWA CAHAYA 

A. Sejarah Masuknya Islam di Tanah Kaili………. 21 

B. Peran  Pedagang Ulama, dan Kerajaan dalam    

Penyebaran  Islam di Tanah Kaili……………… 
25 

C. Jalur Dakwah Kultural…………………………. 29 

D. Respon Masyarakat Lokal terhadap Ajaran Islam 32 
BAB III 

DIALONG NILAI ISLAM DAN KEARIFAN LOKAL 

KAILI 

A. Prinsip Dasar Kearifan Lokal Nosarara 

Nosabatutu……………………………………… 
35 

B. Nilai-Nilai Sosial Budaya Kaili………………… 37 

C. Integrasi Nilai Islam……………………………. 40 

D. Bentuk Sinkretisasi dan Akulturasi yang Tetap 

Menjaga  Kemurnian Tauhid…………………… 
44 

BAB IV 

SPRITUALITAS DAN TRADISI KEAGAMAAN 

A. Tradisi Zikir, Doa, dan Ritual Sosial Bernuansa 

Islam……………………………………………. 
47 

B. Simbol dan Makna Spiritual dalam Adat Kaili… 49 



7 

 

C. Harmoni Antara Syariat dan Tradisi  Antara 

Masjid dan Balia ………………………………. 
51 

D. Potensi Spiritualitas Lokal dalam Memperkuat 

Moral Sosial……………………………………. 
54 

BAB V 

PENDIDIKAN DAN DAKWAH DI TANAH KAILI 

A. Peran Madrasah  dalam internalisasi Islam di 

Tanah  Kaili…………………………………….. 
57 

B. Tokoh-Tokoh Penyebar Islam Lokal di Tanah 

Kaili…………………………………………….. 
60 

C. Metode Dakwah Kultural di Tanah 

Kaili.................. 
63 

D. Dampak Islam terhadap Perubahan Nilai Sosial 

dan 

Pendidikan……………………………………… 

67 

BAB VI 

ISLAM DAN ETIKA SOSIAL BUDAYA KAILI 

A. Islam sebagai Sumber Etika Sosial dan Moral 

Publik…………………………………………… 
73 

B. Perubahan Struktur Sosial dan Nilai Pasca-

Islamisasi……………………………………….. 
76 

C. Islam dalam Kehidupan Sehari-hari: dari 

Keluarga hingga Masyarakat…………………… 
81 

D. Nilai Moderasi dan Toleransi dalam Masyarakat 

Kaili…………………………………………….. 
86 

BAB VII 

REKONSTRUKSI NILAI BUDAYA KAILI DALAM 

PRESPEKTIF ISLAM 

A. Pemaknaan Ulang Nilai Adat dalam Cahaya 

Islam……………………………………………. 
88 

B. Transformasi Simbol-Simbol Budaya Menjadi 

Media Dakwah…………………………………. 
89 

C. Kearifan Lokal sebagai Basis Pendidikan 

Karakter Islami…………………………………. 
92 

D. Model Integratif antara Syariat dan Budaya……. 94 



8 

 

 
 

BAB VIII 

ISLAM DAN MASA DEPAN TANAH KAILI 

A. Tantangan Modernitas, Digitalisasi, dan 

Perubahan Sosial……………………………….. 
97 

B. Peran Ulama, guru, dan Masyarakat Adat dalam  

Menjaga Nilai Lokal…………………………… 
99 

C. Rekonseptualisasi Islam Moderat Berbasis 

Budaya Kaili…………………………………… 
101 

D. Islam Lokal sebagai Model Harmoni Peradaban  

Nusantara………………………………………. 
103 

BAB IX 

PENUTUP 

A. Kesimpulan Umum……………………………. 107 

B. Implikasi bagi Pengembangan Dakwah,  

Kebudayaan, dan Pendidikan………………….. 
109 

C. Harapan Penulis………………………………... 111 

D. Daftar Pustaka……………………………….. 112 

E. Lampiran  

1. Snopsis Buku………………………………... 116 

2. Profil Penulis………………………………... 117 

 
 

BAB I 

TANAH KAILI 

 

A. Keadan Geografis, Sosial, dan Budaya 

1. Latak Geografis  

Secara geografis, Tanah Kaili terletak di Lembah 

Palu Provinsi Sulawesi Tengah.Saat ini wilayanya sudah 

terbagi menjadi empat, tiga Kabupaten dan satu Kota. 

Keempat wilayah dimaksud adalah Kabupaten Donggala 



9 

 

dibagian Barat, Kabupaten Sigi di Selatan dan Kota Palu 

bagian di Utara tepatnya di teluk Palu serta Kabupaten 

Parigi Moutong di bagianTimur.Kota Palu menjadi Ibu 

Kota Provinsi Sulawesi Tengah. 

Tanah Kaili diapit oleh dua buah Pegunungan, 

gunung Gawalise di sebelah Barat, dan Gunung Nokilalaki 

di sebelah Selatan, serta Teluk Palu di sebelah Utara, 

menjadikannya daerah dengan topografi yang bervariasi 

terdiri atas lembah yang subur, pesisir, dan 

perbukitan.Secara ekologis, wilayah Kaili memiliki iklim 

tropis lembab dengan curah hujan sedang hingga tinggi, 

yang memungkinkan aktivitas pertanian dan perkebunan. 

Daerah ini juga dilalui oleh dua buah Sungai besar yaitu 

sungai Palu dan Sungai Gumbasa, keduanya menjadi 

sumber air utama bagi pertanian tradisional dan 

permukiman. 

Kepadatan penduduk wilayah dari tahun ke tahun 

menunjukkan peningakatan, sebagaimana dilaporkan oleh 

Badan Pusat Statistik (BPS Sulawesi Tengah, 2023),bahwa 

kepadatan penduduk di kawasan Kota Palu dan Kabupaten 

Sigi menunjukkan peningkatan signifikan, yang diiringi 

dengan berkembangan pusat pendidikan, pemerintahan, dan 

perdagangan. Namun, di beberapa tempat khususnya di 

wilayah pedalaman seperti daerah Danau Lindu dan 

Kecamatan Kulawi, masyarakat masih mempertahankan 

pola hidup agraris dan, bergantung pada alam. 

2. Keadaan Sosial  

Secara sosial, masyarakat Kaili tergolong masyarakat 

majemuk (heterogen), namun memiliki kohesi sosial yang 

kuat melalui nilai “nosarara nosabatutu”yang berarti 

bersaudara dan bersatu. Nilai ini menjadi fondasi etika 

sosial dan solidaritas antarwarga, baik dalam hubungan 

kekerabatan maupun hubungan antarkampung.Sistem sosial 

tradisional masyarakat Kaili bersifat komunal dan gotong 



10 

 

royong, di mana setiap kegiatan seperti pembangunan 

rumah, panen, atau upacara adat dilakukan secara bersama. 

Struktur sosial tradisional dipimpin oleh totua ngata (tetua 

kampung) yang berperan dalam menjaga keseimbangan 

sosial, hukum adat (givu), dan spiritualitas 

masyarakat.Dalam konteks kontemporer, masyarakat Kaili 

telah mengalami transformasi sosial akibat urbanisasi dan 

modernisasi, namun prinsip harmoni sosial, penghormatan 

terhadap leluhur, dan solidaritas komunitas masih sangat 

kuat. Penelitian Soehadha (2017) dan Nurhasanah (2020) 

menunjukkan bahwa masyarakat Kaili tetap 

mempertahankan pola interaksi sosial yang menekankan 

kebersamaan, kejujuran, dan keseimbangan antara 

kehidupan dunia dan akhirat. 

3. Keadaan Kebudayaan  

a. Bahasa dan Identitas 

Bahasa Kaili merupakan ciri khas suku yang 

membedakannya dengan suku lain di Sulawesi Tengah dan 

bahasa Kaili ini memiliki beberapa dialek antara lain dialek 

Kalili Ledo, Rai, Daa, Unde, Ija, dan Taa yang tersebar di 

Kabupaten Donggala,Sigi, Parigi Moutong dan Kota Palu. 

Bahasa ini bukan hanya alat komunikasi, tetapi juga wadah 

ekspresi nilai dan pandangan hidup.Dalam konteks 

keagamaan, banyak istilah Islam yang diserap dan 

disesuaikan dengan bahasa lokal, menunjukkan adanya 

asimilasi linguistik antara Islam dan budaya Kaili. 

b. Sistem Kepercayaan dan Upacara 

Sebelum Islam datang, masyarakat Kaili menganut 

kepercayaan animistik dan dinamistik, yang dikenal dengan 

istilah adat mpolibu, yaitu keyakinan terhadap roh leluhur 

dan kekuatan alam. Setelah Islam masuk pada abad ke-17 



11 

 

melalui jalur perdagangan dan dakwah ulama dari daerah 

sekitar seperti dari Kerajaan Wajo, Bone, Makassar dari 

Sulawesi Selatan,Kerajaan Mandar dari Sulawesi Barat dan 

Kerjaan Buton dari Sulawesi Tenggara, maka terjadilah 

proses sinkretisasi antara ajaran Islam dengan nilai-nilai-

nilai tradisi lokal sehingga dalam pelaksanaan upacara 

Vunja (selamatan kampung), Mpae (syukuran panen), 

dan Balia (ritual penyembuhan) di dalamnya telah 

dimasukkan doa-doa Islam dan bacaan yasinan. Ini 

mencerminkan perpaduan antara spiritualitas Islam dan 

tradisi lokal. Ritual-ritual ini kini banyak diinterpretasi 

ulang dalam kerangka Islam kultural yakni bentuk 

keberagamaan yang mengedepankan nilai harmoni dan 

penghormatan terhadap tradisi. 

c. Kesenian dan Ekspresi Budaya 

Seni tradisional seperti Tari Raego, Musik Gimba, 

dan pakaian adat Nuha Kaili merupakan simbol identitas 

kultural.Tari Raego, misalnya, pada awalnya merupakan 

ritual pemanggilan arwah leluhur, namun kini telah 

diislamkan menjadi tari syukur atau penyambutan 

tamu.Seni tutur dan syair Vunja sering berisi doa dan puji-

pujian kepada Allah, mencerminkan internalisasi nilai 

Islam dalam ekspresi budaya lokal. 

 4. Integrasi Sosial-Religius 

Integrasi antara Islam dan budaya Kaili telah 

melahirkan bentuk Islam lokal  yang khas yakni Islam yang 

menerima tradisi tanpa kehilangan inti tauhidnya. 

Penelitian Nuraini (2019) dan Bahdar (2022) menunjukkan 

bahwa proses Islamisasi di Tanah Kaili berlangsung secara 

damai, dialogis, dan akomodatif, di mana tokoh agama 

(guru ngaji, imaa, dan khatibi sebutan ulama lokal yang 

mengabdi di masjid) berperan penting dalam mengadaptasi 



12 

 

ajaran Islam ke dalam simbol dan praktik adat 

setempat.Tradisi seperti doa tolangga (doa bersama 

sebelum panen), zikir kampung, menjadi ruang 

perjumpaan antara agama dan budaya. Praktik tersebut 

memperkuat identitas Islam moderat yang menghargai 

keberagaman dan kearifan lokal. 

Secara keseluruhan, masyarakat Kaili menunjukkan 

keterpaduan antara geografi, sosial, dan budaya yang saling 

memperkuat: 

a. Geografi membentuk karakter agraris dan komunal; 

b. Sistem sosial menekankan solidaritas dan kesetaraan; 

c. Budaya lokal bertransformasi harmonis dengan 

ajaran Islam. 

Kombinasi ini menjadikan Tanah Kaili sebagai ruang 

hidup yang kaya akan nilai kearifan lokal dan religiusitas, 

serta menjadi contoh penting bagaimana Islam 

berakulturasi tanpa menegasikan identitas lokal. 

B. Sejarah Awal Penyebutan Tanah Kaili 

1. Asal-usul Istilah Kaili secara Linguistik 

Dalam penelitian etnolinguistik yang dilakukan oleh 

Adriani dan Kruyt (1912) dua antropolog Belanda yang 

banyak meneliti masyarakat Sulawesi Tengah  disebutkan 

bahwa istilah Kaili pada mulanya bukan nama suku 

tunggal, melainkan sebutan kolektif bagi kelompok 

masyarakat yang mendiami lembah Palu dan 

sekitarnya.Dalam bahasa setempat, kata “Kaili” diyakini 

berasal dari kata “Kae” atau “Kaili” yang berarti “tanah 

datar yang diapit gunung” atau “daerah tempat hidup 

bersama”. Istilah ini kemudian mengalami perluasan 

makna menjadi penanda identitas etnik dan geografis. 

Dalam konteks linguistik modern, para ahli bahasa seperti 



13 

 

N. K. Sugiyono (2005) dan Hajamarani (2010) menegaskan 

bahwa “Kaili” tidak merujuk pada satu bahasa, melainkan 

kelompok bahasa dalam rumpun Austronesia bagian barat 

yang memiliki berbagai dialek di antaranya Ledo, Unde, 

Daa, Rai, Ija, dan Taa. Karena itu, penyebutan “Tanah 

Kaili” lebih tepat dimaknai sebagai wilayah kultural 

multi-dialektal yang memiliki kesamaan sejarah dan 

sistem sosial. 

2. Konteks Historis dan Wilayah yang Disebut Tanah Kaili 

Dalam catatan sejarah lokal Sulawesi Tengah, istilah 

Tanah Kaili  mulai digunakan secara lebih luas pada masa 

kerajaan-kerajaan lokal abad ke-17 hingga 19, terutama 

setelah pengaruh Kesultanan Ternate dan Bone mencapai 

wilayah ini.Menurut Abdurrahim (2014) dan Soedarto 

(2008), wilayah yang disebut “Tanah Kaili” mencakup: 

a. Lembah Palu (Ngata Lero dan Ngata Nunu), 

b. Wilayah Donggala, Banawa, Kulawi, Lindu, dan 

Sigi, 

c. serta daerah pesisir yang berinteraksi dengan para 

pedagang Bugis, Mandar, dan Ternate. 

Dalam dokumen kolonial Hindia Belanda (Arsip 

“Gouvernement Celebes en Onderhoorigheden”, 1896), 

“Kaili-landen” atau “Kaili-land” disebut sebagai daerah 

administratif yang dihuni oleh orang-orang Kaili di sekitar 

Teluk Palu, yang dikenal karena sistem adatnya yang kuat 

dan struktur sosialnya yang terorganisasi. 

3. Tanah Kaili sebagai Identitas Kolektif 

Seiring berkembangnya interaksi antarwilayah, 

terutama setelah Islam masuk melalui para saudagar dan 

ulama Bugis-Makassar pada abad ke-17, masyarakat lokal 

mulai membangun identitas kolektif yang mengacu pada 



14 

 

istilah Tana Kaili Penyebutan ini bukan hanya bersifat 

geografis, tetapi juga kultural dan spiritual menandai 

kesatuan wilayah adat dan masyarakat yang memiliki 

kesamaan nilai dan sistem sosial. 

Penelitian Bahdar (2022) dan Nuraini (2019) 

menegaskan bahwa penyebutan Tanah Kaili  juga menjadi 

simbol “rumah besar kebudayaan Kaili” yang memuat 

beragam subetnik dan komunitas seperti Kaili Ledo, Kaili 

Unde, Kaili Daa, dan Kaili Rai. 

Masing-masing memiliki perbedaan bahasa dan adat, tetapi 

tetap mengikat diri pada semboyan “Nosarara Nosabatutu” 

(bersaudara dan bersatu), yang menjadi identitas moral dan 

sosial orang Kaili. 

4. Transformasi Makna Tanah Kaili dalam Periode  

     Kolonial dan Modern 

Pada masa kolonial Belanda (abad ke-19 hingga awal 

abad ke-20), istilah Kaili digunakan oleh pemerintah 

kolonial untuk mengelompokkan penduduk asli Lembah 

Palu dan sekitarnya ke dalam satu kategori etnografis. 

Peneliti Belanda seperti Nicolaus Adriani dan Albert C. 

Kruyt dalam karya klasik mereka “De Bare’e-sprekende 

Toradja’s van Midden-Celebes” (1912) menyebut “Kaili” 

sebagai kelompok masyarakat yang mendiami wilayah 

barat lembah Palu dan memiliki struktur sosial setara 

dengan masyarakat Toraja di selatan. 

Namun dalam perkembangan modern, terutama 

setelah terbentuknya Provinsi Sulawesi Tengah (1964), 

istilah “Tanah Kaili” digunakan kembali oleh para 

budayawan dan akademisi lokal untuk menegaskan 

identitas kultural masyarakat Palu dan sekitarnya, berbeda 

dari kelompok etnis lain di provinsi tersebut (seperti 

Pamona, Mori, dan Bungku).Dalam konteks kontemporer, 



15 

 

Tanah Kaili tidak hanya menunjuk pada batas geografis, 

tetapi juga merujuk pada ruang budaya yang menjadi pusat 

interaksi antara Islam, adat, dan modernitas. 

5. Makna Filosofis Penyebutan “Tanah Kaili” 

Bagi masyarakat lokal, “Tanah Kaili” bukan hanya 

tempat tinggal, melainkan tanah leluhur yang sakral (tana 

ngata), tempat nilai-nilai kehidupan dan keagamaan 

tumbuh. 

Dalam pandangan budaya Kaili, hubungan manusia dengan 

tanahnya bersifat kosmologis, di mana tanah dianggap 

sebagai warisan nenek moyang yang harus dijaga. Karena 

itu, penyebutan “Tanah Kaili” mengandung nilai: 

a. Identitas etnik ( kita sebagai orang Kaili), 

b. Keterikatan spiritual (tanah sebagai tempat suci dan 

asal kehidupan), dan 

c. Kesatuan sosial-budaya (tanah yang menyatukan 

berbagai subetnis). 

Berdasarkan data etnografis dan sejarah, dapat disimpulkan 

bahwa: 

1. Istilah “Tanah Kaili” berasal dari penyebutan 

geografis dan linguistik yang kemudian berkembang 

menjadi identitas kultural. 

2. Penyebutannya sudah dikenal sejak abad ke-17 dan 

diperkuat dalam catatan kolonial abad ke-19. 

3. Makna “Tanah Kaili” mengalami transformasi dari 

penanda wilayah adat menjadi simbol kesatuan 

budaya dan religiusitas masyarakat di Lembah Palu 

dan sekitarnya. 

4. Dalam konteks modern, istilah ini menjadi identitas 

lokal yang menegaskan akar budaya Islam dan nilai 

kearifan lokal masyarakat Sulawesi Tengah. 

C. Struktur Sosial, Adat, dan Sistem Nilai dalam  

     Masyarakat Kaili 



16 

 

1. Struktur Sosial Masyarakat Kaili 

Struktur sosial masyarakat Kaili terbentuk dari sistem 

kekerabatan, kepemimpinan adat, dan pembagian peran 

sosial yang berakar pada nilai kolektivitas dan harmoni. 

a. Sistem Kekerabatan dan Komunitas 

Menurut Nicolaus Adriani dan A. C. Kruyt (1912), 

masyarakat Kaili mengenal sistem kekerabatan patrilineal 

yang berpusat pada keluarga besar (ngata), tetapi dalam 

praktik sosial mereka menampilkan sifat egaliter dan 

komunal.Setiap individu terikat pada satuan sosial yang 

disebut Ngata (kampung), yang terdiri atas beberapa 

keluarga inti. Satuan ini menjadi pusat identitas sosial dan 

politik tradisional masyarakat Kaili.Kekerabatan juga diatur 

oleh prinsip nosarara nosabatutu (bersaudara dan bersatu), 

yang tidak hanya berarti hubungan darah, tetapi juga ikatan 

sosial dan moral antarwarga. Prinsip ini menegaskan bahwa 

keharmonisan masyarakat lebih penting daripada 

kepentingan individu. 

b. Lapisan Sosial dan Kepemimpinan 

Dalam sistem tradisional, masyarakat Kaili mengenal tiga 

lapisan sosial: 

1) Maradika golongan bangsawan atau pemimpin adat. 

2) To Manuru  rakyat biasa yang bekerja sebagai petani, 

nelayan, dan pengrajin. 

3) Batua  kelompok yang dulu berstatus rendah (pekerja 

atau pengabdi keluarga bangsawan), meskipun kini 

struktur ini tidak lagi bersifat hierarkis. 

Kepemimpinan tradisional dipegang oleh Totua Ngata 

(tetua adat atau kepala kampung), yang berperan sebagai 

penjaga hukum adat, mediator konflik, dan pelindung nilai 



17 

 

spiritual masyarakat.Menurut Soehadha (2017), peran totua 

ngata mencerminkan sistem kepemimpinan berbasis 

karisma moral dan pengetahuan adat, bukan kekuasaan 

politik semata. 

2. Sistem Adat Masyarakat Kaili 

a. Konsep dan Fungsi Adat 

Adat dalam masyarakat Kaili disebut Givu, yang 

mencakup seluruh sistem norma, tata cara hidup, dan nilai 

spiritual yang diwariskan leluhur.Menurut penelitian 

Bahdar (2022) dan Nuraini (2019), givu berfungsi sebagai 

penjaga keseimbangan (harmony keeper) antara manusia, 

alam, dan Tuhan.Adat tidak hanya mengatur hubungan 

sosial, tetapi juga mengandung nilai religius yang 

kemudian berintegrasi dengan ajaran Islam. 

b. Struktur Adat 

Sistem adat diatur dalam hirarki tertentu: 

1) Totua Ngata pemimpin tertinggi adat dan spiritual 

kampung. 

2) Totua Balia ahli ritual atau penyembuh tradisional. 

3) Totua Nculau  penasehat adat yang memahami 

hukum dan silsilah keluarga. 

4) To Maroso  masyarakat pelaksana adat (seperti 

pelaksana upacara, penjaga tradisi, dll). 

Dalam konteks sosial-keagamaan, tokoh agama seperti 

ima, guru ngaji, dan khatibi kemudian berperan 

berdampingan dengan totua ngata, membentuk sistem 

“dual leadership” antara adat dan agama. Menurut Sulastri 

(2018), struktur ganda ini memungkinkan sinergi antara 

hukum adat dan syariat Islam tanpa saling menegasikan. 



18 

 

c. Upacara dan Tradisi Adat 

Adat masyarakat Kaili diwujudkan dalam berbagai upacara, 

seperti: 

1) Vunja (selamatan kampung dan doa keselamatan), 

2) Mpae (upacara syukur panen), 

3) Balia (ritual penyembuhan spiritual), dan 

4) Pogau (upacara perkawinan adat). 

Dalam praktik kontemporer, sebagian besar ritual ini telah 

diislamkan melalui doa, zikir, dan pembacaan ayat suci Al-

Qur’an, yang menunjukkan proses akomodasi nilai agama 

terhadap tradisi lokal. 

3. Sistem Nilai dalam Masyarakat Kaili 

Sistem nilai masyarakat Kaili mencerminkan 

perpaduan antara adat leluhur, norma sosial, dan ajaran 

Islam. Nilai-nilai ini menjadi dasar dalam mengatur 

perilaku individu dan menjaga keseimbangan sosial. 

a. Nilai-Nilai Utama 

1) Nosarara Nosabatutu  bermakna bersaudara dan 

bersatu, mencerminkan solidaritas sosial dan 

kesetiaan terhadap komunitas. 

2) Sintuvu  berarti kebersamaan dan persatuan dalam 

kerja, yang menjadi dasar semangat gotong royong. 

3) Maroso  bermakna kuat dan berani secara moral, 

yakni keberanian yang didasari oleh kebenaran, 

bukan kekerasan. 

4) Ntodea  nilai penghormatan dan kepatuhan kepada 

orang tua serta pemimpin. 

5) Sangkaru  nilai kejujuran dan ketulusan dalam 

bekerja dan berinteraksi sosial. 



19 

 

Menurut Alim (2016), nilai-nilai tersebut menjadi inti 

etos sosial orang Kaili dan terus diwariskan melalui 

pendidikan keluarga, upacara adat, dan tradisi lisan. 

b. Integrasi Nilai Islam dan Adat 

Masuknya Islam sejak abad ke-17 tidak menghapus 

sistem nilai lokal, tetapi menyempurnakannya. 

Nilai nosarara nosabatutu misalnya, diartikulasikan 

kembali dalam semangat ukhuwah Islamiyah, sedangkan 

nilai maroso dihubungkan dengan konsep jihad moral dan 

istiqamah. 

Penelitian Bahdar (2022) menyimpulkan bahwa integrasi 

nilai Islam dan adat menghasilkan bentuk Islam kultural 

Kaili, yaitu Islam yang berpijak pada kearifan lokal dan 

menghargai tradisi sebagai sarana penguatan moral. 

4. Fungsi Sosial dan Religius Sistem Nilai 

Sistem sosial dan nilai masyarakat Kaili berfungsi dalam 

tiga dimensi: 

a. Dimensi sosial  menjaga solidaritas dan kohesi 

komunitas. 

b. Dimensi moral menuntun perilaku individu agar 

sejalan dengan norma sosial dan agama. 

c. Dimensi spiritual  menghubungkan manusia dengan 

leluhur, alam, dan Tuhan. 

Menurut Koentjaraningrat (1993) dan Soehadha (2017), 

kekuatan masyarakat Kaili terletak pada kemampuannya 

menyeimbangkan adat, agama, dan kehidupan modern, 

tanpa kehilangan akar budaya. 

5. Kesimpulan Akademik 



20 

 

a. Struktur sosial masyarakat Kaili bersifat komunal, 

egaliter, dan berorientasi pada kekerabatan (ngata) 

yang diikat oleh nilai solidaritas. 

b. Adat (givu) berperan sebagai sistem hukum dan etika 

lokal yang terintegrasi dengan Islam. 

c. Sistem nilai seperti nosarara nosabatutu dan sintuvu 

membentuk fondasi moral yang menjaga 

keseimbangan antara manusia, masyarakat, dan 

Tuhan. 

d. Integrasi adat dan Islam melahirkan identitas 

keagamaan yang khas, yaitu Islam yang berakar 

dalam budaya lokal sebuah contoh nyata dari Islam 

moderat Nusantara. 

D. Ciri Khas Spiritualitas Masyarakat Pra-Islam 

1. Pengantar 

Sebelum kedatangan Islam pada abad ke-17, 

masyarakat Kaili telah memiliki sistem kepercayaan yang 

kompleks, berakar pada animisme, dinamisme, dan 

pemujaan leluhur.Spiritualitas mereka tidak bersifat 

doktrinal seperti agama samawi, melainkan kosmologis dan 

ekologis yakni keyakinan terhadap kesatuan antara 

manusia, alam, dan roh-roh gaib. 

Menurut Adriani dan Kruyt (1912) dalam karya 

klasik De Bare’e-sprekende Toradja’s van Midden-

Celebes, sistem kepercayaan masyarakat Kaili pra-Islam 

sangat menekankan keseimbangan (harmony) antara dunia 

nyata dan dunia roh, yang diyakini dapat memengaruhi 

kehidupan manusia. 

2. Ciri Khas Spiritualitas Pra-Islam 

a. Konsep Ketuhanan dan Dunia Gaib 



21 

 

Masyarakat Kaili mengenal konsep ketuhanan yang 

plural, di mana Tuhan Tertinggi (Pue) menempati posisi 

tertinggi dalam hierarki spiritual, sementara berbagai roh 

atau makhluk halus disebut tompalingga atau tombarata 

berperan sebagai penjaga alam, gunung, sungai, dan 

ladang. 

Menurut Koentjaraningrat (1993) dan Sulastri (2018), 

keyakinan ini merupakan bentuk animisme-dinamisme 

yang umum di Nusantara, tetapi memiliki kekhasan lokal: 

roh leluhur tidak hanya disembah, tetapi juga dianggap 

sebagai pelindung moral dan spiritual komunitas. 

Hubungan dengan roh tersebut dijaga melalui upacara dan 

persembahan, bukan sebagai penyembahan murni, tetapi 

sebagai ungkapan hormat dan permohonan restu. 

 

 

b. Ritual dan Upacara Keagamaan 

Ritual keagamaan menjadi pusat kehidupan spiritual 

masyarakat pra-Islam. Beberapa bentuk ritual penting 

antara lain: 

1) Balia  upacara penyembuhan dan pembersihan diri 

dari gangguan roh jahat, dipimpin oleh totua balia 

atau dukun spiritual. 

2) Vunja ritual selamatan kampung dan doa kepada roh 

penjaga tanah agar masyarakat terhindar dari 

bencana. 

3) Mpae upacara syukur atas hasil panen yang 

melibatkan doa, tarian, dan persembahan makanan. 

4) Posono  upacara permohonan hujan dan kesuburan 

tanah. 



22 

 

Menurut Nuraini (2019), fungsi utama ritual-ritual ini 

bukan semata-mata magis, tetapi membangun harmoni 

antara manusia, alam, dan roh leluhur, yang dipandang 

sebagai bagian dari satu tatanan kosmos ilahi. 

c. Kedudukan Roh Leluhur (Totua) 

Spiritualitas masyarakat pra-Islam sangat dipengaruhi 

oleh kultus leluhur (ancestor veneration).Roh leluhur 

disebut totua (orang tua yang telah wafat), dan dipercaya 

tetap hidup di alam lain, namun memiliki hubungan batin 

dengan keturunannya di dunia.Totua diyakini mampu 

memberikan berkah atau musibah tergantung pada moral 

dan perilaku keturunannya.Menurut Bahdar (2022), 

hubungan dengan totua diungkapkan melalui ritual tahunan 

dan larangan adat (palea). Nilai moral yang terkandung di 

dalamnya menekankan kesetiaan, rasa hormat, dan 

tanggung jawab terhadap garis keturunan. 

 

3. Hubungan dengan Alam dan Kosmos 

Spiritualitas pra-Islam masyarakat Kaili sangat erat 

dengan alam.Mereka memandang alam bukan sebagai 

objek yang dieksploitasi, tetapi sebagai entitas hidup yang 

sakral (pue ngata). Gunung, sungai, hutan, dan batu besar 

dianggap memiliki roh penjaga (tompalingga).Penelitian 

Adriani dan Kruyt (1912) menunjukkan bahwa masyarakat 

Kaili percaya pada konsep “tana ngata” yakni tanah tempat 

tinggal manusia yang memiliki jiwa dan harus dijaga 

kesuciannya.Setiap pelanggaran terhadap alam (misalnya 

menebang pohon keramat atau mengotori sungai) diyakini 

akan mendatangkan penyakit atau malapetaka, sehingga 

ritual pemulihan keseimbangan (balia) harus 

dilakukan.Konsep ini menunjukkan bentuk ekoteologi 



23 

 

lokal, yaitu pandangan bahwa kesejahteraan manusia 

tergantung pada keharmonisan dengan alam dan kekuatan 

spiritual di dalamnya. 

4. Struktur Spiritualitas dan Tokoh Religius 

Dalam masyarakat pra-Islam, struktur spiritual diatur oleh 

para tokoh adat dan pemuka spiritual: 

a. Totua Ngata  tetua kampung yang memimpin upacara 

adat dan berperan sebagai mediator antara manusia 

dan dunia roh. 

b. Totua Balia  ahli ritual atau penyembuh spiritual. 

c. Totua Nculau  penjaga tradisi dan hukum adat yang 

memahami larangan sakral (palea). 

Menurut Soehadha (2017), keberadaan tokoh-tokoh ini 

membentuk struktur sosial-religius yang berfungsi menjaga 

tatanan moral dan spiritual masyarakat.Pemimpin spiritual 

tidak hanya berperan dalam upacara, tetapi juga menjadi 

penjaga norma sosial dan etika komunitas. 

5. Dimensi Moral dan Filosofis 

Spiritualitas pra-Islam masyarakat Kaili tidak hanya 

berorientasi pada ritual, tetapi juga memiliki dimensi etika 

yang kuat. Nilai-nilai seperti: 

1) Sintuvu (kebersamaan dan gotong royong), 

2) Nosarara nosabatutu (persaudaraan dan kesatuan), 

3) Ntodea (penghormatan kepada orang tua dan 

pemimpin), 

berakar dari pandangan spiritual bahwa setiap 

tindakan manusia berdampak pada keseimbangan 

kosmos. 



24 

 

Kesalahan moral (seperti berbohong, menipu, atau 

menodai tanah keramat) dianggap melanggar hukum 

spiritual alam, yang akan berakibat pada kutukan atau 

penyakit (balia). 

Dengan demikian, spiritualitas pra-Islam berfungsi sebagai 

mekanisme moral tradisional yang menjaga keteraturan 

sosial sebelum munculnya hukum agama Islam. 

6. Transisi Menuju Islam 

Ketika Islam mulai masuk ke wilayah Lembah Palu 

pada abad ke-17 melalui jalur perdagangan dan dakwah 

dari Bugis dan Wajo, masyarakat Kaili tidak menolak, 

karena nilai spiritual Islam seperti keesaan Tuhan, 

penghormatan leluhur, dan keseimbangan moralselaras 

dengan pandangan kosmologis mereka.Proses Islamisasi 

berlangsung damai dan gradual, dengan cara mengislamkan 

simbol dan ritual lama, bukan menggantikannya secara 

total.Menurut Nuraini (2019) dan Bahdar (2022), hal inilah 

yang menyebabkan spiritualitas pra-Islam masyarakat Kaili 

tidak punah, tetapi bertransformasi menjadi Islam kultural, 

yang hingga kini tampak dalam tradisi seperti vunja, mpae, 

dan balia Islami. 

a. Spiritualitas masyarakat Kaili pra-Islam berakar pada 

animisme, dinamisme, dan pemujaan leluhur, dengan 

penekanan pada keseimbangan kosmos dan moralitas 

sosial. 

b. Keyakinan terhadap Pue (Tuhan Tertinggi) dan roh 

alam menunjukkan sistem religius yang bercorak 

monoteisme samar, khas masyarakat Nusantara pra-

Islam. 

c. Ritual seperti balia dan vunja berfungsi menjaga 

harmoni antara manusia, alam, dan roh. 



25 

 

d. Nilai-nilai seperti nosarara nosabatutu dan sintuvu 

berakar dalam spiritualitas pra-Islam, kemudian 

diadaptasi dalam ajaran Islam. 

e. Proses Islamisasi berjalan inklusif dan dialogis, 

menjadikan spiritualitas lama sebagai fondasi bagi 

Islam moderat dan berakar budaya di Tanah Kaili. 

E.Arah dan Tujuan Penulisan Buku 

1. Arah Penulisan Buku 

Secara akademik, penulisan buku ini diarahkan untuk 

menjelajahi dinamika interaksi antara Islam dan 

kebudayaan lokal masyarakat Kaili di Sulawesi Tengah 

dalam bingkai sejarah, sosial, dan spiritual. Arah ini 

didasari oleh upaya ilmiah untuk mengungkap bagaimana 

proses islamisasi tidak hanya berlangsung secara teologis, 

tetapi juga melalui jalur kultural yang melibatkan sistem 

nilai, adat istiadat, dan simbol-simbol sosial masyarakat 

Kaili.Pendekatan yang digunakan bersifat interdisipliner, 

memadukan kajian antropologi budaya, sejarah lokal, dan 

studi keislaman. Hal ini sejalan dengan pandangan Clifford 

Geertz (1973) bahwa agama dan budaya tidak dapat 

dipisahkan dalam kehidupan masyarakat tradisional karena 

keduanya membentuk satu sistem makna yang saling 

meneguhkan. Dengan demikian, arah utama penulisan buku 

ini adalah: 

a. Menggambarkan proses historis dan sosial masuknya 

Islam di Tanah Kaili. 

b. Menganalisis proses akulturasi antara nilai-nilai 

Islam dan tradisi lokal. 

c. Menunjukkan peran Islam sebagai kekuatan 

transformasi sosial dan spiritual yang berakar pada 

kearifan lokal. 



26 

 

d. Menggali identitas Islam lokal Kaili yang moderat, 

inklusif, dan berakar pada prinsip nosarara 

nosabatutu (bersaudara dan bersatu). 

2. Tujuan Penulisan Buku 

Secara ilmiah, tujuan penulisan buku ini adalah untuk: 

a. Dokumentasi dan Pelestarian Budaya Lokal 

Menjadi upaya dokumentatif dalam menjaga warisan 

budaya masyarakat Kaili yang telah berinteraksi dengan 

Islam selama berabad-abad. Hal ini penting karena menurut 

Koentjaraningrat (2009), dokumentasi budaya lokal 

merupakan bagian dari pelestarian identitas nasional yang 

rentan terhadap perubahan global. 

b. Analisis Ilmiah tentang Integrasi Agama dan Budaya 

Memberikan analisis akademik mengenai bagaimana 

Islam beradaptasi dan bertransformasi dalam konteks 

budaya Kaili, sekaligus bagaimana tradisi Kaili 

menafsirkan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari. 

Buku ini ingin menampilkan Islam bukan sebagai kekuatan 

yang meniadakan adat, tetapi sebagai sistem nilai yang 

memperkaya kearifan lokal. 

c. Penguatan Wawasan Islam Moderat 

Mendorong pemahaman tentang Islam yang damai, 

terbuka, dan kontekstual sesuai dengan karakter masyarakat 

Kaili. Tujuan ini relevan dengan arah kebijakan moderasi 

beragama Kementerian Agama RI (2021), yang 

menekankan pentingnya integrasi nilai-nilai lokal dalam 

penguatan Islam rahmatan lil ‘alamin. 



27 

 

d. Kontribusi Akademik bagi Studi Islam Nusantara 

Menyumbang pada khazanah keilmuan tentang Islam 

lokal (local Islam) di Indonesia Timur, yang selama ini 

kurang mendapat perhatian dalam literatur akademik 

dibandingkan wilayah Jawa atau Sumatra. Dengan 

demikian, buku ini berupaya memperkaya perspektif Islam 

Nusantara melalui studi kasus masyarakat Kaili. 

e. Refleksi Pendidikan dan Sosial 

Menyajikan refleksi kritis mengenai bagaimana nilai-

nilai keislaman dan budaya Kaili dapat dijadikan sumber 

pendidikan karakter dan sosial dalam masyarakat modern. 

Nilai-nilai seperti gotong royong, musyawarah, dan 

kekeluargaan yang terkandung dalam budaya Kaili dapat 

diintegrasikan ke dalam sistem pendidikan Islam. 

3. Relevansi Akademik dan Praktis 

Secara akademik, buku ini relevan bagi bidang kajian: 

a. Antropologi agama 

b. Sejarah sosial Islam di Indonesia Timur 

c. Kajian Islam lokal dan moderasi beragama 

d. Pendidikan berbasis nilai budaya lokal 

Secara praktis, buku ini diharapkan dapat menjadi 

rujukan bagi peneliti, pendidik, dan tokoh agama dalam 

mengembangkan model dakwah dan pendidikan Islam yang 

kontekstual, humanis, dan berakar pada tradisi masyarakat 

setempat. 

 

 

 

 



28 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB II. 

ISLAM DATANG MEMBAWA CAHAYA 

A. Sejarah Masuknya Islam di Tanah Kaili 

1. Konteks Historis dan Geografis 

Wilayah yang kini dikenal sebagai Tanah Kaili 

merupakan bagian dari kawasan Lembah Palu dan 

sekitarnya di Sulawesi Tengah, yang sejak abad ke-15 telah 

menjadi jalur strategis perdagangan antara wilayah pesisir 

barat Sulawesi, Ternate, Gorontalo, serta daerah pesisir 



29 

 

timur Kalimantan dan kepulauan Maluku. Kondisi 

geografis ini menjadikan masyarakat Kaili terbuka terhadap 

pengaruh budaya dan agama luar, termasuk Islam (Hafid, 

2008; Abdullah, 2015). Masyarakat Kaili kala itu mendiami 

sejumlah kerajaan kecil seperti Banawa, Dolo, Palu, dan 

Sigi. Masing-masing kerajaan memiliki struktur 

pemerintahan adat dan hubungan sosial yang kuat, sehingga 

proses islamisasi berlangsung melalui jalur politik, 

perdagangan, dan perkawinan antar elite. 

2. Jalur Masuknya Islam: Perdagangan dan Dakwah 

Penelusuran ilmiah menunjukkan bahwa Islam mulai 

masuk ke Tanah Kaili sekitar akhir abad ke-16 hingga awal 

abad ke-17 M, beriringan dengan pengaruh Kesultanan 

Ternate dan Kesultanan Bone (Noorduyn, 1987; Lapian, 

2009).Beberapa jalur penting penyebaran Islam di Sulawesi 

Tengah antara lain: 

a. Jalur Maritim Barat melalui pedagang Muslim dari 

Mandar dan Bugis yang melakukan aktivitas dagang 

di Teluk Palu dan Donggala. Mereka bukan hanya 

berdagang, tetapi juga memperkenalkan ajaran Islam 

melalui hubungan sosial dan perkawinan. 

b. Jalur Utara danTimur melalui pengaruh Kesultanan 

Ternate, yang sejak abad ke-16 memiliki jaringan 

dakwah Islam di kawasan timur Nusantara. Para 

mubalig Ternate diketahui mengunjungi wilayah 

Kaili untuk mengislamkan para bangsawan lokal 

(Abdullah, 2015). 

Metode dakwah pada masa awal bersifat kultural dan 

persuasif, tidak dengan paksaan. Para penyebar Islam 

menggunakan pendekatan nilai dan simbol-simbol adat, 

sehingga Islam diterima sebagai agama yang menyatu 

dengan tatanan sosial masyarakat Kaili. 



30 

 

3. Peran Tokoh dan Kerajaan Lokal 

Sumber lisan dan naskah lokal menyebutkan bahwa 

penyebaran Islam di Tanah Kaili tidak terlepas dari peran 

tokoh-tokoh bangsawan yang pertama kali memeluk Islam, 

seperti: 

a. Raja Banawa yang dikenal sebagai salah satu 

penguasa pertama di daerah pesisir barat Sulawesi 

Tengah yang menerima Islam. 

b. Raja Dolo dan Sigi, yang kemudian mengikuti jejak 

Islamisasi melalui hubungan diplomatik dan 

kekerabatan dengan penguasa di wilayah pesisir. 

Menurut penelitian Sulaeman (2012), penerimaan Islam 

oleh bangsawan lokal berperan penting dalam mempercepat 

islamisasi rakyat. Setelah para pemimpin adat memeluk 

Islam, mereka memperkenalkan syariat Islam secara 

bertahap, disesuaikan dengan tradisi yang sudah ada. 

4. Proses Akulturasi dan Adaptasi Budaya 

Dalam proses islamisasi, terjadi sinkretisme dan 

akulturasi budaya yang kuat antara ajaran Islam dan sistem 

kepercayaan lokal. Sebelum kedatangan Islam, masyarakat 

Kaili memiliki sistem kepercayaan animisme dan 

dinamisme, percaya pada roh leluhur (tadulako) dan 

kekuatan alam (tombolotutu).Islam kemudian 

mengislamkan simbol-simbol lokal tanpa menghapusnya 

secara total. Contohnya: 

a. Ritual penghormatan leluhur digantikan dengan doa 

dan tahlilan. 

b. Upacara adat seperti “vaya” (kenduri) dan 

“motika” (pembersihan kampung) diberi makna 

baru dalam bingkai syukur kepada Allah. 



31 

 

c. Konsep moral seperti nosarara nosabatutu 

(bersaudara dan bersatu) dipandang selaras dengan 

ajaran ukhuwah Islamiyah (persaudaraan dalam 

Islam). 

Proses ini menunjukkan pola Islamisasi yang 

akomodatif dan kontekstual, sebagaimana dijelaskan oleh 

Azyumardi Azra (2002), bahwa Islam di Nusantara 

berkembang melalui prinsip dialog dan adaptasi budaya 

lokal. 

5. Perkembangan Lembaga Keagamaan 

Seiring dengan semakin kuatnya Islam di Tanah Kaili, 

muncul lembaga-lembaga pendidikan dan dakwah 

tradisional seperti: 

a. Surau dan langgar sebagai tempat belajar membaca 

Al-Qur’an, fiqih, dan akhlak. 

b. Rumah Guru ngaji dan imam kampung yang berperan 

sebagai otoritas moral masyarakat. 

c. Tradisi keagamaan lokal seperti doa kampung, 

mombine adat (pernikahan adat Islam), dan ziarah 

kubur yang menunjukkan integrasi antara nilai Islam 

dan budaya Kaili. 

Pada abad ke-19 dan awal abad ke-20, pengaruh Islam 

semakin kuat dengan masuknya gerakan pembaruan Islam 

dari Sulawesi Selatan dan Jawa, yang membawa corak 

pendidikan modern dan semangat tajdid (pembaharuan). 

6. Islam sebagai Identitas Sosial dan Kultural 

Kini, Islam telah menjadi identitas utama masyarakat 

Kaili. Ia tidak hanya dipahami sebagai sistem kepercayaan, 

tetapi juga menjadi sumber nilai sosial, moral, dan budaya. 

Identitas “Kaili Islam” memadukan antara tradisi adat dan 



32 

 

ajaran agama, menciptakan bentuk Islam yang khas, 

moderat, dan berbasis komunitas. 

Fenomena ini menunjukkan bahwa proses islamisasi 

di Tanah Kaili berlangsung damai, bertahap, dan berbasis 

nilai lokal bukan melalui penaklukan atau kekerasan, 

melainkan melalui internalisasi budaya dan spiritualitas. 

Dari data historis dan antropologis dapat disimpulkan 

bahwa: 

1. Islam masuk ke Tanah Kaili pada akhir abad ke-16 

hingga awal abad ke-17 melalui jalur perdagangan, 

dakwah, dan hubungan politik dengan kerajaan Islam 

di sekitarnya. 

2. Proses islamisasi bersifat kultural dan akomodatif, 

mengintegrasikan nilai Islam ke dalam sistem adat 

dan kepercayaan lokal. 

3. Islam tidak menghapus budaya Kaili, tetapi 

memperkaya dan memberi arah moral serta spiritual 

baru bagi masyarakatnya. 

Dengan demikian, sejarah masuknya Islam di Tanah 

Kaili merupakan cerminan keberhasilan dialog antara 

agama dan budaya lokal, yang hingga kini menjadi fondasi 

bagi praktik Islam moderat di Sulawesi Tengah. 

B. Peran  Pedagang Ulama, dan Kerajaan dalam    

      Penyebaran  Islam di Tanah Kaili 

1. Pendahuluan Historis 

Penyebaran Islam di Tanah Kaili, Sulawesi Tengah, 

merupakan hasil dari proses panjang interaksi sosial, 

ekonomi, dan budaya antara masyarakat lokal dengan dunia 

Islam yang lebih luas. Islam tidak datang melalui 

penaklukan atau kekuasaan militer, melainkan melalui jalur 



33 

 

perdagangan, dakwah ulama, dan legitimasi politik 

kerajaan lokal (Hafid, 2008; Lapian, 2009; Abdullah, 

2015).Menurut penelitian sejarah dan antropologi 

keagamaan, proses islamisasi di Tanah Kaili dimulai pada 

akhir abad ke-16 hingga awal abad ke-17 M, beriringan 

dengan pengaruh Kesultanan Ternate, Bone, Buton dan 

Luwu, yang telah terlebih dahulu memeluk Islam. Keempat 

unsur pedagang, ulama, dan kerajaan memiliki peran 

berbeda tetapi saling melengkapi dalam memperluas ajaran 

Islam dan membentuk identitas keislaman masyarakat 

Kaili. 

2. Peran Pedagang: Jalur Ekonomi dan Sosial Islamisasi 

a. Jaringan Perdagangan sebagai Jalur Dakwah 

Jalur perdagangan maritim menjadi faktor utama 

dalam penyebaran Islam di wilayah pesisir Sulawesi 

Tengah, seperti Banawa, Donggala, dan Palu. Para 

pedagang Muslim dari Bugis, Mandar, dan Ternate 

menjadikan kawasan ini sebagai bagian dari rute 

perdagangan antar kepulauan. Mereka tidak hanya 

membawa barang dagangan (rotan, damar, hasil laut), tetapi 

juga nilai-nilai etika Islam, seperti kejujuran, keadilan, dan 

amanah dalam berdagang (Lapian, 2009; Azra, 2002).Etika 

Islam yang diperlihatkan para pedagang menarik simpati 

masyarakat lokal dan penguasa setempat. Interaksi sosial 

yang intens melalui kegiatan ekonomi ini membuka ruang 

bagi dialog budaya dan keagamaan, sehingga dakwah Islam 

dapat diterima secara damai dan alami. 

b. Perkawinan dan Pembentukan Komunitas Muslim 

Banyak pedagang Muslim menikah dengan 

perempuan lokal, membentuk keluarga Muslim awal di 

Tanah Kaili. Dari perkawinan inilah muncul komunitas 



34 

 

Muslim pesisir, yang kemudian menjadi basis penyebaran 

Islam ke daerah pedalaman seperti Dolo, Sigi, dan Kulawi 

(Abdullah, 2015).Perkawinan silang ini juga memperkuat 

hubungan sosial antara para pedagang dan bangsawan 

lokal, menciptakan jaringan sosial keagamaan yang 

menopang proses islamisasi lintas generasi. 

3. Peran Ulama: Dakwah, Pendidikan, dan Adaptasi  

    Budaya 

a. Ulama Sebagai Pembawa Ajaran Islam 

Para ulama dan guru agama memainkan peran sentral 

dalam penyebaran Islam di Tanah Kaili. Mereka datang 

dari berbagai pusat keilmuan di Nusantara khususnya 

Ternate, Bone, dan Mandar dan menetap di wilayah pesisir 

untuk mengajarkan dasar-dasar Islam kepada masyarakat 

(Sulaeman, 2012).Ulama berfungsi tidak hanya sebagai 

mubalig (pendakwah), tetapi juga pendidik (mu‘allim) dan 

penasihat sosial bagi raja dan masyarakat. Melalui metode 

pengajaran sederhana di langgar dan surau, mereka 

mengenalkan Al-Qur’an, akhlak, dan ibadah dasar. 

Pendidikan Islam awal ini kemudian berkembang menjadi 

sistem pembelajaran tradisional yang mengakar di 

komunitas Kaili. 

b. Pendekatan Dakwah yang Kultural 

Ulama menggunakan pendekatan akomodatif terhadap 

adat lokal. Mereka tidak langsung menolak kepercayaan 

masyarakat terhadap roh leluhur, tetapi menggantinya 

dengan nilai-nilai Islam. Misalnya: 

1) Ritual motika (pembersihan kampung) diislamkan 

menjadi doa tolak bala. 

2) Tradisi vaya (kenduri adat) diberi makna syukur 

kepada Allah. 



35 

 

3) Konsep nosarara nosabatutu (bersaudara dan 

bersatu) disepadankan dengan ukhuwah Islamiyah. 

 

Pendekatan ini sesuai dengan teori Azyumardi Azra 

(2002) tentang Islamisasi kultural, yaitu proses dakwah 

yang menyesuaikan diri dengan sistem sosial dan simbol-

simbol budaya masyarakat setempat agar diterima tanpa 

konflik. 

c. Ulama Sebagai Penengah Sosial 

Dalam konteks sosial, ulama juga berperan sebagai 

mediator dan penegak moral. Mereka sering diminta 

menjadi penasehat kerajaan dalam urusan hukum dan adat. 

Dengan demikian, ulama menjadi jembatan antara ajaran 

Islam dan struktur adat Kaili, memperkuat legitimasi 

keagamaan dalam kehidupan politik dan sosial. 

 

 

 

4. Peran Kerajaan: Legitimasi Politik dan Kelembagaan 

Islam 

a. Konversi Raja dan Elite Lokal 

Islam memperoleh legitimasi politik ketika para raja 

dan bangsawan Kaili memeluk Islam. Berdasarkan catatan 

lokal dan tradisi lisan, Raja Banawa dan Raja Dolo 

termasuk penguasa pertama yang masuk Islam melalui 

pengaruh pedagang dan ulama Ternate (Hafid, 2008).Teori 

top-down Islamization (Johns, 1975) menjelaskan bahwa 

dalam masyarakat tradisional, agama baru akan diterima 

secara luas setelah elite politik mengadopsinya. Hal ini juga 



36 

 

terjadi di Tanah Kaili: setelah raja memeluk Islam, rakyat 

mengikuti dan menjadikan Islam sebagai agama resmi 

kerajaan. 

b. Integrasi Islam dalam Sistem Pemerintahan 

Setelah Islam diterima, kerajaan-kerajaan di Tanah Kaili 

mulai mengadopsi nilai dan hukum Islam dalam kehidupan 

pemerintahan. Misalnya: 

1) Adanya jabatan imam kerajaan dan khatib istana. 

2) Pelaksanaan hari raya Islam sebagai perayaan resmi 

kerajaan. 

3) Penggunaan syariat Islam dalam penyelesaian 

sengketa bersama hukum adat. 

Hal ini menunjukkan bahwa kerajaan berperan sebagai 

institusi yang melembagakan Islam, memastikan ajarannya 

menjadi bagian dari tatanan sosial dan budaya masyarakat 

Kaili. 

Berdasarkan kajian sejarah dan antropologi: 

1. Pedagang menjadi pintu awal islamisasi melalui 

hubungan ekonomi dan sosial. 

2. Ulama berperan sebagai penyebar ajaran dan 

penerjemah nilai Islam ke dalam konteks budaya 

Kaili. 

3. Kerajaan memberikan legitimasi politik, memastikan 

Islam diterima sebagai sistem sosial yang sah. 

Dengan demikian, penyebaran Islam di Tanah Kaili 

adalah hasil dari kerja sama tiga aktor sosial utama yang 

saling menopang. Islam tidak menggantikan budaya Kaili, 

melainkan mengislamkan tradisi dan memperkaya identitas 

masyarakat dengan nilai-nilai moral, spiritual, dan sosial 

yang baru. 



37 

 

C. Jalur Dakwah Kultural 

1. Pengertian Dakwah Kultural 

Secara akademik, dakwah kultural merujuk pada 

strategi penyebaran Islam yang mengintegrasikan nilai, 

simbol, dan ekspresi budaya lokal ke dalam proses 

penyampaian ajaran Islam. Jalur ini menekankan 

pendekatan persuasif dan akomodatif, bukan konfrontatif. 

Menurut Azyumardi Azra (2004), dakwah kultural di 

Nusantara berlangsung melalui proses akomodasi budaya  

di mana ajaran Islam diterima masyarakat setempat dengan 

cara menyesuaikan dengan sistem nilai dan tradisi yang 

telah ada. Dengan kata lain, Islam hadir tidak untuk 

meniadakan kebudayaan lokal, melainkan mengislamkan 

budaya secara perlahan dan dialogis.Pendekatan ini sejalan 

dengan teori “cultural diffusion” dalam antropologi 

(Koentjaraningrat, 2009), yang menjelaskan bahwa 

penyebaran nilai baru dalam masyarakat selalu melalui 

proses adaptasi terhadap struktur sosial dan simbol-simbol 

budaya yang sudah mapan. 

2. Jalur Dakwah Kultural di Tanah Kaili 

Di Tanah Kaili, dakwah kultural menjadi salah satu 

jalur paling efektif dalam memperkenalkan Islam kepada 

masyarakat lokal. Proses islamisasi tidak terjadi melalui 

peperangan atau paksaan, tetapi melalui interaksi sosial, 

ekonomi, dan budaya yang dijalankan oleh pedagang 

sekaligus ulama dan tokoh-tokoh lokal.Menurut Hamid 

(2019) dan Rahman (2016), penyebaran Islam di wilayah 

Palu, Sigi, dan Donggala mengikuti pola dakwah kultural 

yang berlangsung melalui beberapa medium sosial berikut: 



38 

 

a. Bahasa dan Simbol Lokal 

Para dai dan pedagang muslim menggunakan bahasa 

Kaili serta simbol budaya setempat dalam menyampaikan 

ajaran Islam. Misalnya, konsep nosarara nosabatutu 

(bersaudara dan bersatu) dimaknai sebagai cerminan nilai 

ukhuwah Islamiyah (persaudaraan dalam Islam). Dengan 

cara ini, masyarakat Kaili merasa bahwa Islam bukan 

ajaran asing, tetapi selaras dengan nilai kemanusiaan dan 

kebersamaan mereka. 

b. Ritual dan Upacara Adat 

Islam masuk ke dalam ruang-ruang budaya lokal, 

seperti ritual kelahiran, pernikahan, dan panen, tanpa 

langsung menghapusnya. Dalam proses ini, unsur-unsur 

Islam seperti doa, zikir, dan pembacaan surah Al-Fatihah 

mulai disisipkan dalam upacara adat. Hal ini menunjukkan 

bentuk sinkretisasi awal yang kemudian berkembang 

menjadi praktik keislaman yang khas.Penelitian Dg. 

Mangemba (2021) di Palu mencatat bahwa banyak tradisi 

lokal yang “diislamkan,” seperti mompalo (selamatan 

kampung) yang kini disertai doa dan pembacaan ayat Al-

Qur’an. 

c. Kesenian dan Tradisi Lisan 

Dakwah kultural juga disampaikan melalui kesenian 

tradisional Kaili, seperti musik gimba (gendang) dan tarian 

rakyat yang kemudian disertai pesan moral dan religius. 

Tradisi lisan seperti karia (syair-syair nasihat) diadaptasi 

menjadi sarana dakwah untuk menyampaikan ajaran moral 

Islam dengan cara yang menyentuh dan mudah diterima 

masyarakat awam. 



39 

 

d. Lembaga Sosial dan Pendidikan 

Beberapa kerajaan lokal seperti Dolo dan Palu 

mendukung dakwah kultural dengan membuka pengajian di 

lingkungan istana serta mendirikan surau dan langgar yang 

berfungsi ganda sebagai tempat belajar dan pusat 

kebudayaan. Menurut Alimuddin (2020), model pendidikan 

Islam tradisional ini berperan penting dalam membentuk 

generasi awal muslim Kaili yang religius sekaligus 

menjunjung nilai-nilai adat. 

3. Karakteristik Dakwah Kultural di Tanah Kaili 

Ciri khas dakwah kultural di wilayah ini adalah: 

a. Inklusif dan toleran  menghargai adat sebagai bagian 

dari identitas sosial. 

b. Simbolik dan adaptif menggunakan bahasa dan 

makna lokal sebagai jembatan dakwah. 

c. Komunal dan gotong royong  dakwah berlangsung 

dalam konteks sosial kolektif, seperti perayaan adat 

atau kerja bersama. 

d. Berkesinambungan  dakwah tidak bersifat sesaat, 

tetapi berlangsung melalui hubungan sosial yang 

terus-menerus antara dai, pedagang, dan masyarakat 

lokal. 

4. Implikasi Sosio-Religius 

Jalur dakwah kultural telah menghasilkan bentuk 

Islam lokal Kaili yang damai, dialogis, dan selaras dengan 

identitas budaya setempat. Proses ini melahirkan model 

keislaman moderat yang menekankan harmoni antara 

agama dan adat, sebagaimana digambarkan dalam 

ungkapan masyarakat setempat:“Adat to Kaili simbayu 

Islamu, Islamu simbayu adat” 

(Adat orang Kaili sejalan dengan Islam, dan Islam sejalan 



40 

 

dengan adat).Dengan demikian, dakwah kultural bukan 

sekadar strategi penyebaran Islam, tetapi juga proses 

internalisasi nilai-nilai Islam ke dalam kebudayaan Kaili 

yang masih terasa kuat hingga masa kini. 

D. Respon Masyarakat Lokal terhadap Ajaran Islam 

Proses penerimaan Islam di Tanah Kaili berlangsung 

secara bertahap, damai, dan akomodatif, bukan melalui 

penaklukan politik atau paksaan militer. Hal ini sesuai 

dengan pola umum penyebaran Islam di Nusantara bagian 

timur, di mana jalur dakwah kultural dan perdagangan 

menjadi instrumen utama (Azra, 2004; Lapian, 

2011).Masyarakat Kaili pada masa pra-Islam telah 

memiliki sistem kepercayaan dan tatanan sosial yang kuat, 

dengan orientasi spiritualitas yang bercorak animisme dan 

dinamisme. Mereka meyakini adanya roh nenek moyang 

(opo) dan kekuatan gaib (vatu) yang mengatur kehidupan 

alam dan manusia (Nuralang, 2018). Oleh karena itu, ketika 

Islam datang, masyarakat tidak serta-merta menolak, tetapi 

melakukan proses selektif dan adaptif terhadap ajaran baru 

tersebut. 

Beberapa faktor penting yang memengaruhi respon 

positif masyarakat Kaili terhadap Islam antara lain: 

1. Kedekatan nilai dan simbol keagamaan lokal dengan 

ajaran Islam. 

Misalnya, konsep Nosarara Nosabatutu (bersaudara 

dan bersatu) memiliki kesesuaian makna dengan 

prinsip ukhuwah islamiyah dan persatuan umat. 

Sehingga Islam mudah diterima karena tidak 

dianggap merusak tatanan nilai sosial yang telah 

mapan (Said, 2015). 

2. Peran elite lokal dan bangsawan. 

Islam diterima lebih cepat setelah sejumlah 

bangsawan atau pemimpin adat memeluk Islam dan 



41 

 

mengintegrasikan ajaran baru ini ke dalam sistem 

pemerintahan lokal. Dalam konteks ini, pengaruh 

Kesultanan Ternate, Buton, dan Gorontalo sangat 

signifikan, karena mereka menjalin hubungan politik 

dan perdagangan dengan para bangsawan Kaili, 

terutama di wilayah Palu, Banawa, dan Parigi 

(Noorduyn, 1991). 

3. Metode dakwah yang persuasif dan akomodatif. 

Para pedagang-ulama dari Bugis, Mandar, dan 

Ternate tidak memaksakan Islam, tetapi 

menyampaikan ajaran Islam melalui pendekatan 

sosial, ekonomi, dan budaya. Mereka terlibat dalam 

kehidupan masyarakat, menikah dengan penduduk 

lokal, serta mengajarkan Islam melalui kegiatan 

perdagangan dan pendidikan dasar seperti mengaji 

(Syamsuddin, 2009). 

4. Adaptasi ritual dan simbol. 

Beberapa unsur tradisi lokal tidak dihapuskan, tetapi 

diislamkan. Misalnya, ritual syukuran panen, upacara 

kematian, dan prosesi perkawinan diberi nilai-nilai 

keislaman. Akulturasi ini melahirkan bentuk Islam 

lokal Kaili yang khas memadukan norma syariah 

dengan kearifan budaya daerah (Bahdar, 2023). 

Secara umum, masyarakat Kaili merespon Islam dengan 

keterbukaan dan proses asimilasi bertahap, di mana nilai-

nilai Islam diterima setelah melalui penyaringan budaya. 

Akibatnya, Islam di Tanah Kaili berkembang dalam bentuk 

Islam yang berkarakter kultural dan harmonis, bukan 

dogmatis, dengan semangat nosarara nosabatutu sebagai 

landasan moral sosial yang selaras dengan nilai-nilai Islam. 

 

 

 

 



42 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB III 

DIALONG NILAI ISLAM DAN KEARIFAN LOKAL 

KAILI 

  

A. Prinsip Dasar Kearifan Lokal Nosarara Nosabatutu  

Kearifan lokal masyarakat Kaili yang paling menonjol 

dan menjadi dasar dalam kehidupan sosial adalah konsep 

“Nosarara Nosabatutu”, yang secara harfiah berarti 

bersaudara dan bersatu atau persaudaraan dalam kesatuan 

hidup. Prinsip ini bukan sekadar ungkapan budaya, 

melainkan falsafah hidup (philosophical foundation) yang 

mengatur relasi sosial, etika bermasyarakat, dan cara 



43 

 

pandang orang Kaili terhadap harmoni kehidupan (Said, 

2015; Kadir, 2020). 

1. Makna Filosofis 

Secara etimologis, kata Nosarara berasal dari kata 

dasar sarara yang berarti “saudara” atau “persaudaraan”, 

sedangkan Nosabatutu berasal dari batutu yang berarti 

“bersatu” atau “menyatukan diri dalam tujuan bersama”. 

Jika digabungkan, Nosarara Nosabatutu mencerminkan ide 

kolektivitas dan solidaritas sosial, yaitu kesadaran bahwa 

setiap individu adalah bagian dari satu keluarga besar 

masyarakat Kaili.Falsafah ini mengandung nilai 

kekeluargaan, gotong royong, keadilan, dan saling 

menghargai, yang menjadi pedoman dalam kehidupan 

bermasyarakat. Dalam konteks historis, nilai ini lahir dari 

pengalaman hidup masyarakat agraris dan pesisir yang 

sangat bergantung pada kerja sama dan kebersamaan untuk 

bertahan hidup di tengah tantangan alam dan sosial (Said, 

2015). 

2. Dimensi Sosial dan Moral 

Dalam praktik sosial, Nosarara Nosabatutu 

diterapkan dalam bentuk tolong-menolong, musyawarah, 

dan solidaritas sosial. Ketika ada warga yang membangun 

rumah, mengadakan hajatan, atau menghadapi musibah, 

seluruh anggota komunitas akan saling membantu tanpa 

pamrih. Konsep ini kemudian berkembang menjadi etika 

sosial yang mengatur hubungan antarindividu agar tetap 

harmonis dan tidak menimbulkan perpecahan.Secara moral, 

prinsip ini menanamkan nilai “tina nggaraluvu” (saling 

menghormati), “tina nggonau” (saling memahami), dan 

“tina nggadombi” (saling menolong), yang seluruhnya 

memperkuat kohesi sosial. Dalam pandangan antropologis, 

sistem nilai seperti ini termasuk dalam kategori communal 



44 

 

ethics, yakni moralitas yang berakar pada kebersamaan dan 

keseimbangan sosial (Geertz, 1973; Humaedi, 2017). 

3. Hubungan dengan Nilai-nilai Islam 

Setelah Islam masuk ke Tanah Kaili, falsafah 

Nosarara Nosabatutu mengalami reinterpretasi teologis 

dan diharmonisasikan dengan ajaran Islam, khususnya 

dengan konsep ukhuwah islamiyah (persaudaraan sesama 

Muslim) dan ummah wahidah (kesatuan umat).Nilai 

solidaritas dan persaudaraan yang terkandung dalam 

falsafah ini sangat sejalan dengan firman Allah dalam 

Surah Al-Hujurat ayat 10: 

 إِنَّمَا الْمُؤْمِنوُنَ إِخْوَةٌ فَأصَْلِحُوا بَيْنَ أخََوَيْكُمْ 

 

Terjemahnya : 

“Sesungguhnya orang-orang beriman itu bersaudara, karena 

itu damaikanlah antara kedua 

saudaramu.”(QS.Alhujurat:10) 

Dengan dasar kesamaan makna ini, para ulama dan 

tokoh adat menjadikan Nosarara Nosabatutu sebagai 

jembatan dialog antara budaya lokal dan Islam, sehingga 

Islam dapat diterima tanpa menimbulkan benturan kultural. 

Bahkan, dalam masyarakat Kaili modern, istilah ini sering 

digunakan dalam kegiatan keagamaan, pendidikan, dan 

pemerintahan daerah sebagai simbol persatuan berbasis 

nilai keislaman dan kearifan lokal (Bahdar, 2023). 

4. Relevansi Kontemporer 

Dalam konteks sekarang, prinsip Nosarara 

Nosabatutu tidak hanya menjadi warisan budaya, tetapi 

juga modal sosial (social capital) yang penting bagi 



45 

 

pembangunan masyarakat multikultural. Nilai-nilai ini 

memperkuat upaya deradikalisasi, perdamaian antaragama, 

dan pendidikan karakter di Sulawesi Tengah, khususnya 

pascakonflik sosial awal tahun 2000-an (Syamsuddin, 

2019; Amiruddin, 2021).Oleh karena itu, kearifan lokal ini 

menjadi fondasi penting bagi model integrasi nilai Islam 

dan budaya yang mampu membangun masyarakat inklusif, 

damai, dan berkeadaban. 

B. Nilai-Nilai Sosial Budaya Kaili 

Masyarakat Kaili yang mendiami wilayah Palu, Sigi, 

dan Donggala memiliki sistem nilai sosial budaya yang 

kompleks dan berakar kuat pada pandangan hidup kolektif. 

Nilai-nilai tersebut tidak hanya membentuk identitas etnis, 

tetapi juga menjadi pedoman moral dan sosial dalam 

mengatur hubungan antarindividu, komunitas, dan 

lingkungan. Secara akademik, nilai-nilai budaya Kaili 

dikategorikan dalam beberapa dimensi utama: kekerabatan, 

gotong royong, musyawarah, kehormatan, religiositas, dan 

harmoni sosial (Said, 2015; Kadir, 2020; Nuralang, 2018). 

1. Nilai Kekerabatan dan Kolektivitas 

Masyarakat Kaili dikenal memiliki struktur sosial 

berbasis kekerabatan (nosarara) yang sangat kuat. 

Keluarga tidak hanya mencakup hubungan darah, tetapi 

juga hubungan sosial dan adat. Prinsip ini sejalan dengan 

falsafah “Nosarara Nosabatutu” yang menekankan 

kesatuan dan persaudaraan dalam komunitas.Dalam 

praktiknya, masyarakat Kaili menjunjung tinggi “tina 

nggau” (saling peduli) dan “tina nggadombi” (saling 

membantu), yang menjadi dasar dalam aktivitas sosial 

seperti membangun rumah (mopopate), melaksanakan 

upacara adat, dan membantu sesama yang tertimpa musibah 

(Said, 2015). 



46 

 

2. Nilai Gotong Royong dan Solidaritas Sosial 

Gotong royong atau ntina nggadombi merupakan 

ekspresi nyata dari kebersamaan masyarakat Kaili. 

Kegiatan seperti maradika (kerja bersama) dilakukan untuk 

kepentingan umum, seperti membuka ladang, memperbaiki 

jalan, atau menyiapkan acara adat dan keagamaan.Nilai ini 

memperkuat konsep solidaritas sosial (social cohesion) 

sebagaimana dijelaskan oleh Durkheim (1964), di mana 

masyarakat tradisional mempertahankan harmoni melalui 

kerja kolektif dan kesadaran bersama (collective 

consciousness). Dalam konteks masyarakat Kaili, gotong 

royong juga menjadi instrumen dakwah kultural yang 

mempererat hubungan antara nilai Islam dan budaya lokal 

(Kadir, 2020). 

3. Nilai Musyawarah dan Keadilan 

Musyawarah (mopokatu) merupakan mekanisme 

penting dalam penyelesaian persoalan sosial dan adat. 

Semua keputusan penting seperti pernikahan, sengketa 

tanah, atau pelanggaran norma adat dibicarakan dalam 

forum bersama yang disebut posintuwu. Dalam forum ini, 

setiap suara dianggap berharga dan keputusan diambil 

dengan semangat mufakat (nosabatutu).Nilai ini paralel 

dengan ajaran Islam tentang syura (musyawarah) 

sebagaimana termaktub dalam QS. Asy-Syura [42]: 38, 

sehingga integrasi antara Islam dan adat dalam hal ini 

sangat harmonis. Musyawarah menjadi simbol keadilan 

sosial dan bentuk penghormatan terhadap kebijaksanaan 

kolektif masyarakat Kaili (Nuralang, 2018). 

4. Nilai Kehormatan dan Tanggung Jawab Moral 

Konsep kehormatan (maradika) dan rasa malu (siri’ 

dalam konteks Bugis; masigi dalam konteks Kaili) menjadi 



47 

 

unsur penting dalam menjaga etika sosial. Seseorang 

dianggap bermartabat bila memegang teguh kejujuran, 

menepati janji, menghormati orang tua, dan menjaga nama 

baik keluarga.Nilai ini berfungsi sebagai kontrol sosial 

informal yang efektif, menanamkan rasa tanggung jawab 

moral dalam setiap tindakan individu (Humaedi, 2017). 

Nilai kehormatan ini sejalan dengan prinsip Islam tentang 

‘izzah (kemuliaan) dan amanah (tanggung jawab moral). 

5. Nilai Religius dan Spiritualitas Alam 

Sebelum masuknya Islam, masyarakat Kaili telah 

memiliki sistem kepercayaan terhadap kekuatan roh dan 

alam, yang kemudian mengalami proses Islamisasi secara 

halus. Setelah Islam diterima, nilai-nilai spiritual itu 

mengalami transformasi menjadi bentuk religiokultural, 

yakni penghayatan keagamaan yang berpadu dengan 

tradisi.Misalnya, ritual syukuran panen atau vatuvatu 

diganti dengan doa syukur (doa mopahaki), dan upacara 

kematian disertai tahlilan yang mengandung nilai Islam. 

Hal ini mencerminkan akulturasi religius antara Islam dan 

tradisi lokal, menjadikan Islam di Tanah Kaili bersifat 

inklusif dan adaptif (Bahdar, 2023; Syamsuddin, 2019). 

6. Nilai Harmoni dan Perdamaian 

Masyarakat Kaili menjunjung tinggi nilai harmoni 

sosial (nosabatutu), yang menolak konflik dan mendorong 

perdamaian. Nilai ini menjadi landasan penting dalam 

proses rekonsiliasi pascakonflik sosial Poso dan Palu pada 

awal 2000-an. Kearifan lokal digunakan untuk membangun 

kembali kepercayaan dan persaudaraan antarumat 

beragama (Amiruddin, 2021).Konsep harmoni ini 

memperlihatkan bahwa kearifan lokal masyarakat Kaili 

memiliki daya hidup yang kuat dan relevan dengan upaya 

pembangunan sosial berbasis nilai lokal dan pendidikan 



48 

 

karakter Islam di Sulawesi Tengah.Secara akademik, nilai-

nilai sosial budaya masyarakat Kaili membentuk struktur 

etika kolektif yang mengintegrasikan antara adat, moral, 

dan agama. Nilai-nilai seperti nosarara nosabatutu, tina 

nggadombi, mopokatu, dan masigi menunjukkan 

kedalaman filosofi hidup masyarakat yang selaras dengan 

nilai-nilai Islam universal seperti ukhuwah, syura, amanah, 

dan rahmah. Inilah yang menjadikan masyarakat Kaili 

mampu mempertahankan identitasnya sekaligus membuka 

ruang bagi transformasi keagamaan yang damai dan 

inklusif. 

C. Integrasi Nilai Islam 

Proses Islamisasi di Tanah Kaili tidak hanya 

berlangsung melalui dakwah verbal atau politik kerajaan, 

tetapi melalui jalur kultural yang menekankan asimilasi 

nilai-nilai Islam ke dalam struktur sosial dan budaya lokal. 

Integrasi ini menghasilkan bentuk Islam lokal yang khas, di 

mana ajaran Islam diterima, dihayati, dan diamalkan tanpa 

menghapus identitas budaya masyarakat Kaili.Menurut 

Azra (2004) dan Syamsuddin (2019), model Islamisasi 

semacam ini merupakan ciri utama perkembangan Islam di 

Nusantara bagian timur, termasuk Sulawesi Tengah, yang 

mengedepankan pendekatan budaya dan nilai-nilai 

kemasyarakatan. 

1. Integrasi Melalui Falsafah Nosarara Nosabatutu 

Falsafah Nosarara Nosabatutu (“bersaudara dan 

bersatu”) menjadi pintu utama dalam proses integrasi Islam 

ke dalam budaya Kaili. Nilai dasar persaudaraan dan 

kesatuan yang terkandung dalam falsafah ini sangat sejalan 

dengan konsep ukhuwah islamiyah (persaudaraan sesama 

Muslim) dan ummah wahidah (kesatuan umat).Para ulama 

dan dai yang datang dari Bugis, Mandar, dan Ternate 



49 

 

memahami kedekatan nilai ini, sehingga menjadikan 

Nosarara Nosabatutu sebagai medium dakwah kultural. 

Mereka menafsirkan prinsip persatuan lokal sebagai bagian 

dari nilai tauhid dan ajaran moral Islam tentang keadilan 

sosial, sebagaimana disebut dalam QS. Al-Hujurat [49]: 13 

dan QS. Asy-Syura [42]: 38.Dengan cara ini, ajaran Islam 

diterima bukan sebagai ancaman terhadap budaya lokal, 

melainkan sebagai penyempurna nilai-nilai moral yang 

telah ada (Bahdar, 2023). 

2. Integrasi dalam Etika Sosial dan Kekerabatan 

Islam memperkuat nilai-nilai sosial yang sudah 

mengakar dalam masyarakat Kaili, seperti tolong-menolong 

(tina nggadombi), saling menghargai (tina nggaraluvu), 

dan tanggung jawab terhadap sesama.Konsep tolong-

menolong ini kemudian diperkaya oleh ajaran Islam dalam 

QS. Al-Ma’idah [5]: 2: 

ثْمِ وَالْعدُْوَانِ   وَتعَاَوَنوُا عَلىَ الْبرِ ِ وَالتَّقْوَى وَلََ تعَاَوَنوُا عَلىَ الِْْ

 

Terjemahnya : 

“Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) 

kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam 

berbuat dosa dan permusuhan.” QS. Al-Ma’idah [5]: 2: 

Dengan demikian, nilai-nilai sosial tradisional yang 

bersifat komunal diperkuat dengan dimensi spiritual dan 

moral Islam, sehingga membentuk struktur etika 

masyarakat yang religius sekaligus kultural. 

3. Integrasi dalam Tradisi Adat dan Upacara 

Akulturasi Islam dan budaya Kaili tampak jelas dalam 

ritual dan tradisi adat. Misalnya: 



50 

 

a. Upacara syukuran panen yang semula ditujukan 

kepada roh alam diubah menjadi doa mopahaki 

(syukuran kepada Allah). 

b. Ritual kematian dan kelahiran diberi warna Islam 

melalui pembacaan tahlil, doa, dan sedekah (mopahi). 

c. Upacara perkawinan diatur berdasarkan hukum Islam 

tetapi tetap mempertahankan unsur simbolik lokal 

seperti pakaian adat dan musik tradisional (gimba). 

Proses ini menunjukkan bahwa Islam tidak menghapus 

tradisi, tetapi menuntunnya menuju nilai tauhid dan 

kesucian moral (Syamsuddin, 2019; Kadir, 2020). 

4. Integrasi dalam Sistem Nilai dan Pendidikan 

Nilai-nilai Islam juga masuk ke dalam pendidikan 

adat (pembinaan moral generasi muda), terutama melalui 

pengajaran Al-Qur’an di rumah, masjid, dan surau. Dalam 

konteks Kaili, pendidikan Islam awal dikenal dengan istilah 

“mengaji balale”  tempat belajar agama dasar yang 

sekaligus menanamkan nilai sosial seperti hormat kepada 

orang tua, jujur, dan bekerja keras (Nuralang, 

2018).Integrasi nilai ini kemudian berkembang dalam 

sistem pendidikan formal dan nonformal, di mana falsafah 

Nosarara Nosabatutu dijadikan dasar penguatan karakter 

berbasis Islam, seperti yang diterapkan di sekolah dan 

madrasah di Palu dan Sigi (Bahdar, 2023). 

5. Integrasi dalam Nilai Perdamaian dan Rekonsiliasi 

Nilai Islam tentang kasih sayang (rahmah) dan 

perdamaian (salam) berpadu dengan nilai harmoni lokal 

(nosabatutu). Setelah konflik sosial di Poso dan Palu awal 

2000-an, tokoh agama dan adat menggunakan prinsip 

Nosarara Nosabatutu sebagai dasar untuk rekonsiliasi 

antaragama dan pemulihan sosial.Pendekatan ini efektif 



51 

 

karena masyarakat melihat bahwa Islam mendukung 

perdamaian dan menghargai keberagaman. Dalam konteks 

ini, integrasi nilai Islam dan budaya lokal menjadi modal 

sosial (social capital) yang menjaga keutuhan masyarakat 

multikultural di Sulawesi Tengah (Amiruddin, 2021). 

6. Karakter Islam Lokal Kaili 

Hasil dari integrasi panjang antara Islam dan budaya 

Kaili melahirkan corak Islam lokal yang moderat, terbuka, 

dan inklusif. Ciri-cirinya antara lain: 

a. Mengutamakan persaudaraan dan kebersamaan di 

atas perbedaan. 

b. Menjaga tradisi adat sebagai bagian dari identitas 

keagamaan. 

c. Menerapkan ajaran Islam dalam konteks sosial 

budaya lokal. 

d. Mengedepankan dialog dan toleransi dalam 

kehidupan antaragama. 

Corak ini menunjukkan bahwa Islam di Tanah Kaili 

bukan hanya sistem keyakinan, tetapi juga etika sosial dan 

pandangan hidup yang bersenyawa dengan kearifan lokal 

masyarakatnya (Bahdar, 2023; Said, 2015).Integrasi nilai 

Islam dengan nilai sosial budaya masyarakat Kaili 

merupakan proses historis dan kultural yang melahirkan 

harmoni antara agama dan adat. Islam memperkuat nilai-

nilai luhur yang sudah ada, seperti persaudaraan, gotong 

royong, musyawarah, dan keadilan, lalu menambahkannya 

dengan dimensi spiritual dan moral universal.Dengan 

demikian, Islam di Tanah Kaili bukan hadir untuk 

menggantikan budaya lokal, tetapi untuk menyucikan, 

menuntun, dan memperkaya kebudayaan itu dengan nilai-

nilai ketauhidan dan kemanusiaan universal. 



52 

 

D. Bentuk Sinkretisasi dan Akulturasi yang Tetap Menjaga  

      Kemurnian Tauhid 

Proses penerimaan Islam di Tanah Kaili tidak 

berlangsung secara radikal, melainkan melalui pendekatan 

kultural yang mengedepankan dialog antara ajaran Islam 

dan nilai-nilai lokal masyarakat. Dalam konteks ini, terjadi 

proses sinkretisasi dan akulturasi budaya, yakni pertemuan 

antara sistem kepercayaan dan tradisi lokal dengan ajaran 

Islam. Namun demikian, proses tersebut tidak mengarah 

pada penyimpangan akidah, melainkan justru memperkuat 

kemurnian tauhid dengan cara mengislamkan simbol-

simbol dan praktik budaya yang sudah ada.Secara 

akademik, sinkretisasi yang terjadi dalam masyarakat Kaili 

dapat dipahami sebagai bentuk adaptasi sosial-religius, di 

mana Islam hadir bukan untuk meniadakan budaya lokal, 

tetapi mengarahkannya agar selaras dengan prinsip tawḥīd 

(keesaan Tuhan). Misalnya, dalam beberapa ritual sosial 

seperti mopotilolo (upacara penyambutan tamu atau 

pembukaan hajat besar) dan morombo (ritual tolak bala), 

para ulama lokal tidak menghapus praktik tersebut, tetapi 

menanamkan nilai-nilai Islam dengan mengganti unsur 

magis dengan pembacaan doa, surah Yasin, dan salawat. 

Ini menunjukkan bahwa masyarakat Kaili mampu 

melakukan transformasi simbolik dari praktik animistik 

menjadi praktik islami yang tauhidik.Penelitian etnografis 

oleh Sangaji (2012) dan Mahmuddin (2018) menegaskan 

bahwa akulturasi Islam di Tanah Kaili berlangsung melalui 

internalisasi nilai, bukan melalui penyeragaman budaya. 

Nilai-nilai lokal seperti nosarara nosabatutu (persaudaraan 

dan kesatuan sosial) dan pombalondo (gotong royong) 

dipertahankan karena sejalan dengan etika Islam dalam 

menjaga ukhuwah (ukhuwwah islamiyyah dan ukhuwwah 

insaniyyah). Dalam kerangka ini, akulturasi bukan berarti 

mencampuradukkan keimanan, tetapi mengintegrasikan 

Islam dalam tatanan budaya tanpa kehilangan 



53 

 

substansi teologisnya.Selain itu, proses Islamisasi di 

Tanah Kaili juga diwarnai oleh pendekatan da’wah bil 

ḥikmah, di mana para ulama dan pedagang Bugis serta 

Mandar yang datang ke pesisir Donggala menggunakan 

simbol-simbol budaya lokal sebagai sarana dakwah. 

Mereka tidak menolak tradisi masyarakat, tetapi 

memberikan penafsiran baru yang bersumber dari Al-

Qur’an dan hadis. Misalnya, konsep penghormatan kepada 

leluhur dialihkan menjadi bentuk tahlilan atau doa bersama 

bagi orang yang telah meninggal, bukan pemujaan. Dengan 

cara ini, Islam menjadi bagian organik dari kebudayaan 

lokal tanpa kehilangan ruh tauhidnya.Dengan demikian, 

bentuk sinkretisasi dan akulturasi Islam di Tanah Kaili 

dapat dikategorikan sebagai sinkretisasi korektif, yaitu 

pertemuan budaya yang berujung pada purifikasi makna 

keagamaan. Islam hadir bukan sebagai kekuatan 

hegemonik yang menggusur budaya, melainkan sebagai 

spirit transformatif yang memperkaya identitas lokal 

dengan nilai tauhid. Model Islamisasi ini menjadi bukti 

bagaimana Islam lokal Kaili tumbuh sebagai Islam yang 

inklusif, adaptif, namun tetap berlandaskan keesaan Allah 

SWT sebagai prinsip utama dalam kehidupan spiritual dan 

sosial masyarakatnya. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



54 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB IV 

SPRITUALITAS DAN TRADISI KEAGAMAAN 

A. Tradisi Zikir, Doa, dan Ritual Sosial Bernuansa Islam 

Proses Islamisasi di Tanah Kaili tidak hanya 

membentuk sistem kepercayaan baru, tetapi juga 

melahirkan sinkretisasi budaya religius dalam bentuk 

tradisi zikir, doa, dan ritual sosial yang bernuansa Islam. 

Tradisi ini menjadi medium internalisasi nilai-nilai spiritual 

Islam ke dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Kaili, 

sekaligus memperlihatkan bagaimana agama dan budaya 

berinteraksi secara harmonis tanpa menimbulkan konflik 

teologis.Secara antropologis, tradisi zikir dan doa di 

masyarakat Kaili berfungsi sebagai ritus komunal yang 

memperkuat solidaritas sosial, memperdalam pengalaman 



55 

 

spiritual, dan meneguhkan rasa kebersamaan dalam bingkai 

nosarara nosabatutu (persaudaraan dan kesatuan). Zikir 

dan doa tidak hanya menjadi amalan pribadi, tetapi juga 

bagian integral dari kegiatan sosial seperti mopotilolo 

(pembukaan acara besar), morombo (tolak bala), 

mosampaya (doa panen), dan tahlilan (doa bersama bagi 

yang wafat). Dalam setiap kegiatan tersebut, unsur magis 

yang dahulu mewarnai praktik pra-Islam berangsur 

digantikan oleh pembacaan ayat Al-Qur’an, zikir, dan 

doa Islam, menunjukkan transformasi spiritual masyarakat. 

Menurut Mahmuddin (2018), ritual doa bersama dan 

pembacaan surah Yasin di Tanah Kaili menunjukkan 

keberhasilan Islam dalam menginternalisasi nilai spiritual 

ke dalam adat. Upacara seperti mopotilolo misalnya, kini 

dibuka dengan bacaan basmalah dan salawat, 

menggantikan mantra-mantra lama. Hal ini membuktikan 

adanya proses islamisasi simbolik, di mana Islam menjadi 

sumber legitimasi spiritual baru dalam budaya lokal.Selain 

itu, tradisi zikir berjamaah juga berkembang pesat di 

lingkungan masyarakat pesisir seperti di Donggala dan 

Palu. Para ulama dan tokoh masyarakat memimpin majelis 

zikir yang dikenal dengan sebutan rampoe atau majelis 

ratib, yang diadopsi dari tarekat Qadiriyah dan Syattariyah 

yang dibawa oleh ulama Bugis-Mandar. Tradisi ini 

berfungsi tidak hanya sebagai sarana dzikrullah, tetapi juga 

sebagai media dakwah dan pendidikan moral masyarakat. 

Sebagaimana dicatat oleh Sangaji (2012), bentuk zikir 

kolektif ini menjadi wadah bagi masyarakat untuk 

meneguhkan iman dan memurnikan akidah melalui 

pendekatan emosional dan spiritual.Ritual sosial lain yang 

berakar dari nilai-nilai Islam ialah doa selamatan 

(mobonggo), syukuran panen, dan acara kelahiran serta 

pernikahan. Semua kegiatan ini diisi dengan doa bersama, 

pembacaan ayat suci Al-Qur’an, dan tausiah singkat, 

menandakan bahwa Islam telah menjadi basis moral bagi 



56 

 

setiap momentum kehidupan masyarakat. Ritual tersebut 

tidak lagi sekadar tradisi sosial, tetapi berkembang menjadi 

manifestasi spiritual kolektif yang menghubungkan 

manusia dengan Allah SWT dan sesama manusia. 

Menurut Abdullah (2006), ritual-ritual Islam lokal 

seperti yang terjadi di Tanah Kaili mencerminkan cultural 

Islam, yaitu bentuk keberagamaan yang terinternalisasi 

dalam pola hidup masyarakat tanpa kehilangan substansi 

tauhid. Dengan demikian, tradisi zikir, doa, dan ritual sosial 

di Tanah Kaili bukanlah bentuk penyimpangan dari ajaran 

Islam, tetapi transformasi budaya yang menjadikan Islam 

sebagai sumber makna, etika, dan spiritualitas dalam 

kehidupan masyarakat.Tradisi zikir, doa, dan ritual sosial 

bernuansa Islam di Tanah Kaili menunjukkan bahwa Islam 

mampu beradaptasi secara dinamis dengan budaya lokal 

tanpa mengorbankan kemurnian tauhid. Islam hadir sebagai 

kekuatan yang memurnikan, menata ulang, dan 

memperkaya tradisi spiritual masyarakat dengan nilai-nilai 

Qur’ani. Melalui zikir dan doa, Islam tidak hanya dihayati 

sebagai ajaran teologis, tetapi juga sebagai identitas 

budaya dan sosial masyarakat Kaili yang religius, 

harmonis, dan berakar kuat pada nilai persaudaraan. 

B. Simbol dan Makna Spiritual dalam Adat Kaili 

Dalam kebudayaan masyarakat Kaili, simbol-simbol 

adat memiliki peran sentral sebagai media komunikasi 

nilai, kepercayaan, dan pandangan hidup. Setiap simbol 

yang digunakan dalam upacara, benda pusaka, atau 

perilaku sosial bukan sekadar hiasan atau bentuk estetika, 

melainkan mengandung makna spiritual yang dalam dan 

merefleksikan hubungan manusia dengan Tuhan, alam, dan 

sesama manusia. Kajian antropologis dan sosiologis 

menunjukkan bahwa sistem simbolik masyarakat Kaili 

merupakan warisan budaya yang telah mengalami 



57 

 

transformasi spiritual setelah berinteraksi dengan ajaran 

Islam.Sebelum Islam masuk, masyarakat Kaili mengenal 

sistem kepercayaan tomanuru, yakni keyakinan terhadap 

kekuatan roh leluhur dan makhluk halus yang mendiami 

alam. Dalam konteks ini, simbol-simbol adat seperti air, 

tanah, pohon, dan batu memiliki makna spiritual karena 

dianggap sebagai perantara kekuatan ilahi. Namun, setelah 

Islam masuk dan menguat di wilayah Kaili, makna simbol-

simbol tersebut mengalami reinterpretasi teologis, yakni 

dari pandangan animistik menuju pemahaman tauhid 

bahwa segala kekuatan berasal dari Allah Swt. 

Menurut Mahmuddin (2018), simbol-simbol adat 

yang dipertahankan masyarakat Kaili pasca-islamisasi tidak 

lagi bersifat sakral dalam pengertian magis, tetapi lebih 

kepada simbol moral dan spiritual. Misalnya, air dalam 

upacara mopotilolo (pembukaan acara) kini dipahami 

sebagai lambang kesucian dan rahmat Allah, bukan lagi 

sebagai medium roh. Sementara itu, pohon kelapa atau 

janur yang sering digunakan dalam upacara adat 

melambangkan keikhlasan dan keseimbangan hidup, yang 

dimaknai selaras dengan prinsip Islam tentang tawazun 

(keseimbangan antara dunia dan akhirat).Simbol-simbol 

lain juga berfungsi sebagai pengingat terhadap nilai-nilai 

etika sosial. Dalam tradisi nosarara nosabatutu, misalnya, 

pengikatan tali atau simpul dalam acara keluarga bukan 

sekadar ritual adat, melainkan melambangkan ikatan 

persaudaraan dan kesatuan umat, yang memiliki makna 

spiritual serupa dengan konsep ukhuwah islamiyah dalam 

Islam. Dengan demikian, simbol adat Kaili menjadi sarana 

untuk menguatkan relasi sosial dan spiritual di antara 

masyarakat, sesuai dengan ajaran Islam yang menekankan 

pentingnya persaudaraan dan persatuan.Kajian Abdullah 

(2006) menegaskan bahwa masyarakat Kaili memiliki 

kemampuan melakukan sinkretisasi simbolik tanpa 

kehilangan substansi tauhid. Artinya, simbol-simbol adat 



58 

 

tetap dipertahankan sebagai bagian dari identitas budaya, 

tetapi maknanya diselaraskan dengan nilai-nilai Islam. 

Proses ini menunjukkan kemampuan adaptif masyarakat 

Kaili dalam mengintegrasikan agama dan budaya, di mana 

spiritualitas Islam menjadi dasar interpretasi baru terhadap 

simbol-simbol lokal. 

Selain itu, simbol-simbol dalam adat seperti warna 

putih, kuning, dan merah yang digunakan dalam pakaian 

adat atau upacara juga memiliki makna spiritual yang 

sejalan dengan etika Islam. Warna putih melambangkan 

kesucian dan niat tulus, kuning melambangkan kemuliaan 

dan kebijaksanaan, sedangkan merah menggambarkan 

semangat dan keberanian dalam kebenaran. Ketiga warna 

ini sering muncul dalam ritual sosial keagamaan seperti 

mobonggo (selamatan) dan mosampaya (syukuran panen), 

di mana simbol warna dipadukan dengan doa dan 

pembacaan ayat suci Al-Qur’an.Menurut Sangaji (2012) 

dan Azra (2004), simbol-simbol adat yang tetap hidup 

dalam masyarakat Kaili membuktikan bahwa Islam di 

wilayah ini berkembang melalui jalur kultural dan 

persuasif, bukan melalui pemaksaan. Islam tidak 

meniadakan simbol lama, melainkan mengislamkan 

maknanya sehingga tercipta bentuk Islam lokal yang 

berakar kuat pada budaya, namun tetap murni dalam ajaran 

tauhid.Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa simbol 

dan makna spiritual dalam adat Kaili merupakan hasil 

dialog kreatif antara Islam dan budaya lokal. Simbol-

simbol tersebut berfungsi sebagai jembatan antara dunia 

spiritual dan sosial, mengandung pesan moral, dan 

memperkuat kesadaran ketuhanan masyarakat. Islam tidak 

menghapus simbol budaya Kaili, tetapi memberikan makna 

baru yang lebih transendental, sehingga tradisi lokal tetap 

hidup sebagai bagian dari identitas Islam Nusantara yang 

berakar di tanah Kaili. 



59 

 

C. Harmoni Antara Syariat dan Tradisi  Antara Masjid dan  

      Balia  

Kehidupan keagamaan masyarakat Kaili 

memperlihatkan suatu bentuk keseimbangan dinamis antara 

syariat Islam dan tradisi lokal, yang dalam konteks 

antropologis dikenal sebagai cultural symbiosis  yakni 

hubungan saling menyesuaikan antara agama dan budaya. 

Dalam masyarakat Kaili, dua pusat simbolik keagamaan 

sering disebut: masjid sebagai lambang syariat Islam, dan 

balia sebagai simbol spiritualitas tradisional. Keduanya 

tidak berdiri sebagai entitas yang bertentangan secara 

frontal, melainkan berada dalam hubungan yang dialogis 

dan adaptif, mencerminkan proses panjang islamisasi 

kultural di Sulawesi Tengah.Secara historis, balia 

merupakan sistem ritual dan pengobatan tradisional 

masyarakat Kaili yang berakar pada kepercayaan terhadap 

roh dan kekuatan gaib. Ritual balia dilakukan untuk 

memulihkan keseimbangan antara dunia manusia dan dunia 

roh, biasanya dipimpin oleh seorang pobalia (pemimpin 

ritual). Namun, setelah Islam masuk ke Tanah Kaili melalui 

jaringan pedagang dan ulama Bugis, Mandar, Ternate, dan 

Buton pada abad ke-17, praktik balia tidak serta-merta 

hilang, melainkan mengalami proses reinterpretasi 

spiritual. 

Menurut Mahmuddin (2018), proses islamisasi di 

wilayah Kaili tidak bersifat puritan, melainkan akomodatif 

dan transformasional. Ulama dan dai lokal tidak langsung 

menghapus praktik balia, tetapi mengarahkan maknanya 

agar selaras dengan ajaran tauhid. Doa-doa yang dulu 

bersifat magis diganti dengan bacaan Al-Qur’an dan dzikir, 

sedangkan persembahan kepada roh digantikan dengan 

sedekah dan doa bersama. Dengan cara ini, balia 

mengalami desakralisasi magis dan reorientasi teologis, di 

mana substansi spiritualnya dipahami sebagai bagian dari 



60 

 

ikhtiar manusia untuk memohon kesembuhan dan 

keberkahan kepada Allah Swt. Di sisi lain, masjid menjadi 

simbol dari pusat kehidupan syariat Islam. Di masjid, 

masyarakat belajar tentang ibadah, moralitas, dan 

kehidupan sosial yang Islami. Namun, fungsi masjid di 

masyarakat Kaili tidak terbatas pada tempat ibadah formal 

semata, tetapi juga sebagai ruang sosial dan kultural 

tempat berlangsungnya musyawarah, pengajian, dan 

kegiatan adat yang telah diislamkan. Dalam pandangan 

Sangaji (2012), keberadaan masjid dan balia di satu 

komunitas menggambarkan bahwa masyarakat Kaili 

mampu menata dua ranah spiritual  formal-religius dan 

kultural-tradisional secara harmonis tanpa menimbulkan 

konflik nilai. 

Kajian antropolog Abdullah (2006) menjelaskan 

bahwa harmoni antara masjid dan balia mencerminkan pola 

keberagamaan masyarakat yang inklusif dan kontekstual. 

Islam hadir bukan sebagai kekuatan hegemonik yang 

menyingkirkan tradisi, tetapi sebagai kekuatan moral yang 

memberi makna baru pada sistem simbolik yang sudah ada. 

Dengan demikian, balia dipahami bukan sebagai tandingan 

masjid, tetapi sebagai ruang ekspresi spiritualitas lokal 

yang telah disinari oleh nilai-nilai Islam.Dalam praktik 

sosial, banyak masyarakat Kaili tetap menghadiri balia 

ketika ada anggota keluarga yang sakit, namun mereka juga 

melaksanakan doa bersama, membaca Al-Qur’an, dan 

memohon kesembuhan kepada Allah SWT. Fenomena ini 

menunjukkan bahwa Islam tidak menggantikan budaya, 

tetapi mengislamkannya. Hal ini sejalan dengan teori 

Clifford Geertz (1973) tentang “agama sebagai sistem 

budaya”, di mana agama dapat hidup secara kontekstual 

melalui simbol dan tradisi masyarakat tanpa kehilangan 

makna transendentalnya.Dari perspektif antropologi Islam 

Nusantara, harmoni antara masjid dan balia di Tanah Kaili 

menegaskan model dakwah kultural yang menekankan 



61 

 

pendekatan adaptif, non-konfrontatif, dan berbasis dialog 

nilai. Ulama dan tokoh adat menjadi mediator spiritual 

antara dunia Islam dan dunia lokal, membentuk apa yang 

disebut “Islam kultural Kaili”  yakni bentuk keberislaman 

yang taat syariat namun tetap menghargai ekspresi 

budaya.Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa 

harmoni antara syariat dan tradisi di Tanah Kaili 

menggambarkan kemampuan masyarakat lokal untuk 

menegakkan tauhid dalam kerangka budaya. Masjid dan 

balia bukanlah simbol pertentangan, melainkan dua ruang 

spiritual yang menunjukkan perjalanan panjang integrasi 

Islam dalam kebudayaan Kaili  di mana nilai syariat 

memperkuat moralitas masyarakat, dan tradisi memberikan 

konteks budaya bagi ajaran Islam agar tetap membumi dan 

hidup di hati umatnya. 

 

 

D. Potensi Spiritualitas Lokal dalam Memperkuat Moral  

     Sosial 

 

Spiritualitas lokal masyarakat Kaili memiliki potensi 

besar dalam memperkuat moral sosial dan membangun 

tatanan kehidupan yang harmonis. Spiritualitas dalam 

konteks budaya Kaili tidak hanya dipahami sebagai 

hubungan individu dengan Tuhan, tetapi juga mencakup 

nilai-nilai etika sosial yang mengatur hubungan 

antarsesama manusia dan antara manusia dengan alam. 

Nilai-nilai ini membentuk kesadaran kolektif yang 

menjiwai kehidupan masyarakat, dan ketika disinergikan 

dengan ajaran Islam, menghasilkan moral sosial yang 

kokoh, inklusif, dan berakar pada budaya lokal.Secara 

antropologis, spiritualitas lokal masyarakat Kaili 

berlandaskan pada falsafah hidup nosarara nosabatutu, 



62 

 

yang berarti bersaudara dan bersatu dalam keharmonisan. 

Nilai ini menjadi fondasi moral masyarakat dalam menjaga 

solidaritas sosial, gotong royong, dan empati terhadap 

sesama. Menurut Mahmuddin (2018), falsafah tersebut 

merupakan bentuk spiritualitas sosial yang diinternalisasi 

dalam berbagai aspek kehidupan, seperti musyawarah adat, 

kerja kolektif (pomombangu), dan saling tolong menolong 

dalam kegiatan keagamaan maupun sosial. Ketika nilai-

nilai ini diintegrasikan dengan prinsip Islam seperti 

ukhuwah, ta’awun, dan ihsan, maka terbentuklah moral 

sosial yang berbasis spiritualitas, bukan semata aturan 

formal. 

Dalam perspektif Islam, spiritualitas yang bersumber 

dari iman dan takwa merupakan inti dari pembentukan 

moral sosial. Oleh karena itu, spiritualitas lokal yang 

menekankan harmoni, keselarasan, dan kebersamaan 

menjadi sarana efektif untuk mengaktualisasikan ajaran 

Islam secara kontekstual. Abdullah (2006) menjelaskan 

bahwa dalam konteks masyarakat multikultural seperti 

Kaili, agama dan budaya berfungsi sebagai dua kekuatan 

moral yang saling memperkaya. Spiritualitas lokal 

menyediakan wadah kultural bagi nilai-nilai Islam untuk 

berakar dalam kehidupan sosial masyarakat.Contoh konkret 

dari potensi spiritualitas lokal ini terlihat dalam praktik 

sosial-keagamaan seperti mobonggo (doa selamatan), 

mosampaya (syukuran panen), dan mopotilolo (pembukaan 

acara besar). Tradisi-tradisi ini selalu disertai doa, zikir, 

dan bacaan Al-Qur’an, menunjukkan bagaimana 

masyarakat menanamkan nilai-nilai religius dalam 

kebiasaan sosial. Menurut Sangaji (2012), praktik ini 

mencerminkan bentuk moral spirituality, yaitu kesadaran 

etis yang tumbuh dari spiritualitas komunal. Melalui ritual 

bersama, masyarakat memperkuat rasa tanggung jawab 

sosial, menghormati sesama, dan menegakkan keadilan 

sosial. 



63 

 

Selain itu, spiritualitas lokal juga memiliki potensi 

besar dalam mengatasi krisis moral modern. Dalam era 

modernisasi dan individualisme, nilai-nilai spiritual seperti 

nosarara nosabatutu, morambanga (rasa malu berbuat 

salah), dan patoddo (saling menghormati) menjadi benteng 

moral masyarakat. Latif (2015) menyebut bahwa kekuatan 

moral bangsa Indonesia terletak pada modal spiritual 

kolektif yang berakar pada kearifan lokal, yang bila 

dihidupkan kembali dapat memperkuat etika publik dan 

integritas sosial.Dengan demikian, spiritualitas lokal tidak 

hanya berfungsi sebagai warisan budaya, tetapi juga 

sebagai energi moral yang menumbuhkan kesadaran 

kolektif, solidaritas sosial, dan tanggung jawab etis. Ketika 

spiritualitas lokal disinergikan dengan nilai-nilai Islam, 

maka terbentuklah etika sosial yang menekankan 

keseimbangan antara dunia dan akhirat, antara individu dan 

komunitas. Dalam konteks ini, Islam di Tanah Kaili tidak 

hanya menjadi agama formal, tetapi menjadi spiritual force 

yang menghidupkan budaya dan memperkuat moral sosial 

masyarakat.Potensi spiritualitas lokal masyarakat Kaili 

dalam memperkuat moral sosial terletak pada 

kemampuannya menjembatani ajaran Islam dengan realitas 

budaya. Spiritualitas lokal yang berakar pada nilai harmoni, 

persaudaraan, dan kebersamaan, memberikan ruang bagi 

internalisasi nilai-nilai moral Islam secara kontekstual dan 

alami. Melalui pendekatan spiritual ini, masyarakat tidak 

hanya menjalankan ajaran agama secara ritual, tetapi juga 

menampilkannya dalam bentuk perilaku sosial yang 

berakhlak, toleran, dan humanis. 

 

 

 

 

 

 



64 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB V 

PENDIDIKAN DAN DAKWAH DI TANAH KAILI 

 

A. Peran Madrasah  dalam internalisasi Islam di Tanah  

     Kaili 

1. Pendahuluan 

Madrasah dan pesantren merupakan dua institusi 

pendidikan Islam yang memiliki peranan strategis dalam 

proses internalisasi nilai-nilai Islam di tengah masyarakat. 

Di Tanah Kaili yang secara kultural memiliki tradisi lokal 

yang kuat seperti nosarara nosabatutu (persaudaraan, 

kebersamaan, dan persatuan) kedua lembaga ini berfungsi 

bukan hanya sebagai pusat transmisi ilmu agama, tetapi 

juga sebagai agen transformasi sosial dan budaya. Melalui 

pendidikan yang berorientasi pada nilai, madrasah dan 



65 

 

pesantren menjadi wadah utama dalam membentuk 

karakter keislaman yang harmonis dengan kearifan lokal 

masyarakat Kaili. 

2. Konteks Historis dan Kultural Islam di Tanah Kaili 

Islam masuk ke Tanah Kaili melalui jalur dakwah 

kultural yang damai, ditandai dengan pendekatan para 

ulama dan mubalig yang menghargai adat serta simbol-

simbol tradisional. Nilai-nilai Islam kemudian berasimilasi 

dengan tradisi Kaili tanpa menghapus identitas budaya 

lokal. Dalam konteks ini, madrasah dan pesantren muncul 

sebagai kelanjutan dari model dakwah tradisional yang 

menekankan etika sosial, kearifan, dan pendidikan berbasis 

komunitas.Menurut penelitian lokal (lihat: Asmawi, 2020; 

Bahdar, 2023), proses pendidikan Islam di Sigi dan Palu 

memperlihatkan adanya sintesis antara pendidikan formal 

di madrasah dan pendidikan berbasis nilai spiritual di 

pesantren tradisional. Keduanya berperan dalam 

memperkuat karakter masyarakat yang religius, toleran, dan 

berakar pada nilai-nilai nosarara nosabatutu. 

3. Peran Madrasah dalam Internalisasi Islam 

Madrasah di Tanah Kaili berperan sebagai lembaga 

pendidikan formal yang menyatukan ilmu agama dan 

umum. Secara akademik, madrasah menjalankan fungsi 

transformatif, edukatif, dan integratif, yakni: 

a. Transformatif, karena madrasah mengubah cara 

berpikir siswa agar memahami Islam secara rasional 

dan kontekstual, sesuai kebutuhan zaman tanpa 

meninggalkan nilai-nilai lokal. 

b. Edukatif, karena madrasah mengajarkan ajaran 

Islam dalam bentuk kurikulum fikih, akidah akhlak, 



66 

 

dan sejarah kebudayaan Islam, yang dikaitkan dengan 

praktik kehidupan sosial masyarakat Kaili. 

c. Integratif, karena madrasah menanamkan nilai-nilai 

Islam yang sejalan dengan adat lokal, seperti gotong 

royong (mapalus), musyawarah (pombetuwe), dan 

solidaritas sosial. 

Melalui kegiatan keagamaan seperti tadarus, zikir 

bersama, doa kampung, dan pengajian adat, madrasah 

berperan menanamkan Islam yang membumi—yakni Islam 

yang tidak berjarak dengan kehidupan masyarakat sehari-

hari. 

4. Peran Pesantren dalam Internalisasi Islam 

Sementara itu, pesantren di Tanah Kaili, baik 

tradisional (salafiyah) maupun modern, memiliki peran 

yang lebih intens dalam pembentukan moral dan spiritual 

masyarakat. Dengan sistem kiai–santri, pesantren 

menanamkan nilai-nilai keikhlasan, disiplin, dan 

ketawadhuan, yang secara kultural beresonansi dengan 

nilai-nilai adat Kaili. 

Beberapa Peran Penting Pesantren adalah: 

a. Sebagai pusat dakwah dan pembinaan moral: 

Pesantren menjadi motor dakwah Islam yang adaptif 

terhadap konteks sosial Kaili, di mana ajaran tasawuf 

dan akhlak lebih mudah diterima masyarakat adat. 

b. Sebagai pelestari budaya religius lokal: Banyak 

pesantren di Palu dan Sigi yang mengintegrasikan 

kegiatan maulid, doa leluhur, dan zikir tradisional 

dalam pendidikan spiritual santri. 

c. Sebagai agen perdamaian sosial: Pesantren juga 

berperan menjaga harmoni antarumat beragama di 



67 

 

daerah plural seperti Sigi dan Palu, melalui 

pendekatan Islam wasathiyah (Islam moderat). 

Dalam kajian pendidikan Islam kontekstual (Nata, 2019; 

Zuhri, 2021), pesantren dianggap sebagai model pendidikan 

yang paling efektif dalam menginternalisasi nilai-nilai 

Islam berbasis budaya karena mengutamakan pembiasaan 

dan keteladanan (uswah hasanah). 

5. Sinergi Madrasah dan Pesantren dalam Konteks  

     Kaili 

Hubungan antara madrasah dan pesantren di Tanah Kaili 

bersifat komplementer. Madrasah membentuk kerangka 

kognitif dan intelektual keislaman siswa, sementara 

pesantren memperkuat dimensi moral dan spiritualnya. 

Kolaborasi keduanya menghasilkan model pendidikan 

Islam yang: 

a. Moderat dan toleran, selaras dengan nilai nosarara 

nosabatutu. 

b. Menjaga keseimbangan antara ilmu agama dan ilmu 

dunia. 

c. Mengintegrasikan Islam dengan adat, bukan 

menegasikan budaya lokal. 

Sinergi ini menciptakan pola internalisasi Islam yang 

khas, yakni Islam lokalitas Kaili—sebuah bentuk Islam 

yang kontekstual, humanis, dan berakar pada nilai-nilai 

komunitas.Secara akademik, internalisasi Islam di Tanah 

Kaili tidak dapat dilepaskan dari peran strategis madrasah 

dan pesantren sebagai lembaga pendidikan dan dakwah. 

Keduanya berfungsi sebagai penjaga nilai-nilai keislaman 

yang menyatu dengan kearifan lokal, sekaligus peneguh 

identitas budaya masyarakat. Melalui kurikulum, 

pembiasaan, dan keteladanan, madrasah dan pesantren di 



68 

 

Tanah Kaili menjadi model pendidikan Islam kontekstual 

yang menanamkan keimanan, moralitas, dan harmoni 

sosial.Dengan demikian, peran keduanya tidak hanya dalam 

bidang pendidikan agama, tetapi juga dalam membangun 

peradaban Islam lokal yang damai dan berkeadaban di 

tengah pluralitas budaya Sulawesi Tengah. 

B. Tokoh-Tokoh Penyebar Islam Lokal di Tanah Kaili 

1. Pendahuluan 

Penyebaran Islam di Tanah Kaili (wilayah etnis Kaili 

di Sulawesi Tengah, meliputi Palu, Sigi, Donggala, dan 

sekitarnya) tidak berlangsung secara revolusioner, tetapi 

melalui proses evolutif dan kultural. Islam masuk ke 

wilayah ini sejak abad ke-17 hingga 19 melalui jaringan 

ulama, saudagar, dan perantau dari pesisir Sulawesi Selatan 

(Gowa, Wajo, Bone) serta jalur laut dari Ternate dan 

Buton. Para tokoh penyebar Islam memadukan dakwah 

dengan pendekatan budaya, sehingga nilai-nilai Islam 

berakulturasi dengan adat nosarara nosabatutu 

(persaudaraan dan kebersamaan), yang menjadi landasan 

moral masyarakat Kaili hingga kini.Pendekatan ini sejalan 

dengan temuan akademik (lihat: Lapadjawa, 1993; 

Abdullah, 2015; Bahdar, 2023) bahwa Islamisasi di Tanah 

Kaili bersifat kultural-integratif, bukan konfrontatif, dan 

dijalankan oleh para tokoh yang memahami karakter 

masyarakat lokal. 

2. To Salama (Para Ulama Awal Islam di Kaili) 

Sebelum hadirnya lembaga formal seperti Alkhairaat, 

penyebaran Islam di Tanah Kaili dilakukan oleh para To 

Salama (orang-orang saleh atau wali lokal). Mereka 

dikenal sebagai penyebar Islam awal yang berbaur dengan 

masyarakat adat dan menggunakan metode dakwah 



69 

 

berbasis kultural.Beberapa nama yang sering disebut dalam 

tradisi lokal dan penelitian sejarah (Syam, 2002; Anwar, 

2016) antara lain: 

a. Imam Lapeo (Syeikh Abdul Rahman Assegaf), 

dari Mandar, yang berdakwah di pesisir barat 

Sulawesi Tengah. 

b. Datok Saile di wilayah Biromaru dan Dolo, dikenal 

sebagai penyebar Islam yang menekankan zikir, doa 

kampung, dan penghormatan leluhur. 

c. Imam Bajeng di Palu bagian selatan, yang 

mengajarkan salat berjamaah, wirid, dan tarekat 

secara damai. 

Para To Salama ini memadukan ajaran Islam dengan 

simbol-simbol lokal, seperti penggunaan adat vua 

(upacara adat) yang diberi makna baru sebagai sarana 

syukur kepada Allah. Dengan demikian, Islam diterima 

tanpa konflik dengan adat. 

 

3. Raja-Raja Kaili sebagai Pelindung Dakwah 

Dalam sejarah Islamisasi lokal, beberapa Raja Kaili 

memiliki peranan besar dalam mempercepat penerimaan 

Islam. 

a. Raja Palu (La Kodi) dan Raja Dolo (Tojo Sigi) 

pada abad ke-18 menerima Islam melalui dakwah 

ulama Gowa dan Mandar, lalu menjadikannya agama 

kerajaan. 

b. Mereka membantu membangun langgar dan tempat 

belajar Al-Qur’an, serta memerintahkan rakyatnya 

untuk memeluk Islam secara damai. 



70 

 

Peran elite adat dan bangsawan ini penting karena 

menunjukkan koalisi antara Islam dan kekuasaan lokal, 

yang membuat Islam menjadi bagian dari identitas sosial 

masyarakat Kaili (Abdullah, 2015; Yatim, 2019). 

4. Sayyid Idrus bin Salim al-Jufri dan Jaringan Alkhairaat 

Melalui lembaga Alkhairaat, penyebaran Islam di 

Tanah Kaili berkembang secara sistematis. Lembaga ini 

bukan hanya sekolah, tetapi gerakan sosial-religius yang 

menanamkan nilai ukhuwah Islamiyah dan nosarara 

nosabatutu.Para alumninya menjadi penggerak madrasah, 

masjid, dan pesantren di berbagai wilayah Kaili. Secara 

akademik, Alkhairaat disebut sebagai “institusi dakwah 

berbasis kearifan lokal” karena menerjemahkan nilai-nilai 

Islam dalam bahasa budaya Kaili yang halus dan 

bersahabat (lihat: Niam, 2020; Bahdar, 2023). 

5. Ciri Dakwah Islam Lokal di Tanah Kaili 

Berdasarkan analisis akademik, para tokoh penyebar 

Islam di Tanah Kaili memiliki beberapa karakter dakwah 

khas, yaitu: 

1. Kultural dan dialogis  dakwah dilakukan melalui 

bahasa dan adat lokal. 

2. Spiritual dan etis  penekanan pada akhlak, bukan 

pada doktrin teologis semata. 

3. Integratif  Islam diinternalisasi tanpa menegasikan 

adat dan simbol-simbol lokal. 

4. Transformasional  dakwah diiringi pembangunan 

sosial, pendidikan, dan ekonomi umat. 

Model ini menghasilkan Islam lokal yang moderat dan 

inklusif, yang kini menjadi identitas keagamaan masyarakat 

Kaili modern.Tokoh-tokoh penyebar Islam di Tanah Kaili 

dari To Salama hingga Sayyid Idrus bin Salim al-Jufri telah 



71 

 

memainkan peran fundamental dalam membentuk wajah 

Islam yang damai, berakar pada tradisi, dan adaptif 

terhadap budaya lokal. Melalui dakwah berbasis 

pendidikan, adat, dan spiritualitas, mereka mewariskan 

model Islamisasi yang khas: Islam yang berwajah Kaili 

yakni Islam yang menumbuhkan harmoni antara agama, 

budaya, dan kemanusiaan. 

C.Metode Dakwah Kultural di Tanah Kaili 

1. Pendahuluan 

Dakwah Islam di Tanah Kaili tidak hanya dipahami 

sebagai aktivitas menyampaikan ajaran agama secara 

verbal, tetapi juga sebagai proses kultural dan simbolik 

yang menanamkan nilai-nilai Islam melalui media budaya 

lokal. Pendekatan ini disebut sebagai dakwah kultural 

(cultural da‘wah), yaitu strategi penyebaran Islam yang 

menyesuaikan pesan keagamaan dengan konteks sosial, 

bahasa, dan tradisi masyarakat setempat.Secara akademik, 

pendekatan ini sesuai dengan teori akomodasi budaya 

dalam dakwah (Azra, 2010; Syam, 2002), di mana Islam 

hadir bukan untuk meniadakan adat, tetapi untuk 

menyucikan dan mengislamkan budaya lokal melalui 

proses transformasi nilai. Dengan metode ini, Islam dapat 

diterima secara damai dan berkelanjutan oleh masyarakat 

Kaili yang memiliki sistem adat dan simbol sosial yang 

kuat. 

2. Pendekatan Bahasa Lokal 

Bahasa merupakan jembatan kultural yang efektif 

dalam dakwah. Para ulama dan mubalig di Tanah Kaili, 

seperti To Salama dan Dato Karama, memahami bahwa 

pesan keagamaan hanya dapat diterima jika disampaikan 



72 

 

dengan bahasa hati dan bahasa daerah yang dikenal 

masyarakat. 

Aspek Akademik: 

a. Menurut teori linguistik budaya (Duranti, 1997), 

bahasa adalah representasi nilai sosial yang 

membentuk cara pandang suatu komunitas. Dalam 

konteks dakwah, penggunaan bahasa lokal 

memperlihatkan penghormatan terhadap identitas 

budaya pendengar. 

b. Para dai menggunakan bahasa Kaili dalam 

pengajaran dasar Islam (syahadat, salat, dan akhlak) 

agar lebih mudah dipahami, seperti istilah Mombangu 

Ropo (menata diri), Ngata (komunitas), dan 

Nosarara Nosabatutu (persaudaraan). 

c. Dato Karama, misalnya, dalam ceramahnya sering 

memadukan bahasa Arab dengan istilah lokal Kaili 

untuk menjelaskan makna ukhuwah dan ikhlas, 

sehingga ajaran Islam terasa dekat dan tidak asing. 

Dengan pendekatan linguistik ini, dakwah menjadi 

komunikatif dan partisipatif, bukan instruktif. Hal ini 

terbukti mampu menumbuhkan penerimaan Islam secara 

luas di seluruh lembah Palu dan wilayah pegunungan Sigi. 

3. Pendekatan Adat dan Tradisi Lokal 

Adat Kaili sarat dengan nilai-nilai sosial seperti 

musyawarah (pombetuwe), gotong royong (mapalus), dan 

kesetiaan komunitas (nosarara nosabatutu). Nilai-nilai 

tersebut dijadikan pintu masuk oleh para ulama untuk 

memperkenalkan prinsip Islam.Pendekatan ini berdasar 

pada teori “cultural continuity” (Haviland, 2005) yang 

menekankan bahwa transformasi agama akan berhasil jika 



73 

 

dilakukan dengan menghargai struktur sosial dan tradisi 

lokal. Dalam praktiknya: 

a. Upacara adat seperti vua (selamatan kampung), 

monggo (ritual panen), dan mompasu (pembersihan 

diri) diberi makna baru dalam Islam sebagai wujud 

syukur kepada Allah, bukan sekadar ritual leluhur. 

b. Nilai gotong royong dalam budaya mapalus dikaitkan 

dengan konsep ta‘awun dalam Islam. 

c. Musyawarah adat pombetuwe dihubungkan dengan 

prinsip syura dalam Islam. 

Melalui reinterpretasi ini, masyarakat tidak merasa 

kehilangan adatnya, tetapi justru menemukan makna 

religius baru dalam tradisi lama. Akademisi seperti Nata 

(2019) dan Bahdar (2023) menyebutnya sebagai bentuk 

Islamisasi nilai, bukan Islamisasi simbol, yakni 

menanamkan esensi Islam tanpa menghapus ekspresi lokal. 

4. Pendekatan Simbol dan Ritual Lokal 

Simbol dan ritual memiliki kekuatan afektif dalam 

masyarakat Kaili. Para penyebar Islam memanfaatkan 

simbol-simbol lokal sebagai media komunikasi dakwah. 

Misalnya: 

a. Simbol air dan gunung dalam kepercayaan lokal 

digunakan untuk menjelaskan makna kesucian 

(thaharah) dan keagungan Allah. 

b. Ritual doa kampung (vua) dijadikan sarana dakwah 

kolektif dengan bacaan tahlil, zikir, dan doa 

keselamatan, yang menggantikan bentuk-bentuk 

persembahan non-Islam. 

c. Zikir bersama dan maulid dipertahankan sebagai 

ekspresi kegembiraan spiritual, sekaligus 

memperkuat solidaritas sosial. 



74 

 

Dalam perspektif antropologi simbolik (Geertz, 1973), 

strategi ini disebut sebagai resemantisasi simbol lokal, 

yaitu memberikan makna baru pada simbol-simbol 

tradisional agar sejalan dengan nilai Islam. Proses ini tidak 

menghapus budaya, melainkan memperkaya tafsir 

keagamaannya. 

5. Dakwah Kultural sebagai Model Islam Moderat 

Pendekatan bahasa, adat, dan simbol lokal 

menjadikan Islam di Tanah Kaili bersifat inklusif, damai, 

dan berakar kuat pada budaya. Dakwah tidak dipahami 

sebagai upaya “mengislamkan masyarakat”, tetapi sebagai 

proses dialog spiritual antara Islam dan budaya 

Kaili.Menurut Azyumardi Azra (2010) dan Syamsul Arifin 

(2018), model dakwah seperti ini melahirkan Islam 

wasathiyah, yakni Islam moderat yang mampu hidup 

berdampingan dengan tradisi. Di Tanah Kaili, hal ini 

terlihat dalam: 

a. Kuatnya solidaritas sosial berbasis nilai nosarara 

nosabatutu yang sejalan dengan ajaran ukhuwah 

Islamiyah. 

b. Kehadiran lembaga seperti Alkhairaat yang 

mengajarkan Islam dengan menghormati adat dan 

bahasa daerah. 

c. Terpeliharanya ritual keagamaan lokal seperti doa 

kampung dan pengajian adat yang tetap bernuansa 

Islami. 

Dengan demikian, dakwah kultural bukan sekadar 

strategi penyebaran agama, tetapi juga pembentukan 

peradaban Islam lokal yang harmonis dan 

kontekstual.Metode dakwah kultural di Tanah Kaili 

menunjukkan bahwa Islam dapat tumbuh dengan damai 

ketika disampaikan melalui bahasa, adat, dan simbol yang 



75 

 

akrab bagi masyarakat. Pendekatan ini mencerminkan 

hikmah dan mau‘izhah hasanah sebagaimana disebut 

dalam Al-Qur’an (QS. An-Nahl: 125), yakni berdakwah 

dengan kebijaksanaan dan cara yang baik.Dakwah kultural 

menjadikan Islam tidak hanya diterima secara teologis, 

tetapi juga dihidupi secara sosial. Dengan strategi ini, para 

ulama di Tanah Kaili berhasil menciptakan model Islam 

yang berwajah lokal, bernilai universal, dan menjadi 

warisan penting bagi pembangunan peradaban Islam 

Nusantara. 

D. Dampak Islam terhadap Perubahan Nilai Sosial dan  

     Pendidikan 

1. Pendahuluan 

Masuknya Islam ke Tanah Kaili membawa dampak 

yang signifikan terhadap struktur nilai, tatanan sosial, dan 

sistem pendidikan masyarakat setempat. Sebelum Islam 

datang, masyarakat Kaili hidup dengan sistem kepercayaan 

animistik dan adat yang berpusat pada harmoni dengan 

alam dan leluhur. Setelah Islam diterima, terjadi 

transformasi nilai sosial dari orientasi magis menjadi 

orientasi religius dan moral, serta reorientasi pendidikan 

dari pola pewarisan lisan menjadi sistem pembelajaran 

berbasis ilmu dan teks suci.Secara akademik, proses ini 

disebut transformasi kultural-religius (Cultural Religious 

Transformation), yakni perubahan sistem nilai yang 

berlangsung melalui internalisasi ajaran Islam dalam 

kehidupan sosial dan pendidikan masyarakat (Azra, 2010; 

Nata, 2019; Bahdar, 2023). 

2. Islam sebagai Kekuatan Transformasi Sosial 

Islam di Tanah Kaili tidak hadir secara revolusioner, 

melainkan melalui jalur kultural dan moral. Dakwah para 



76 

 

ulama seperti To Salama  mengajarkan Islam dengan 

menekankan aspek etika, solidaritas, dan keadilan sosial. 

Hal ini melahirkan perubahan signifikan dalam tatanan 

nilai masyarakat. 

a. Perubahan dari sistem nilai magis ke nilai tauhid 

Sebelum Islam, masyarakat Kaili mengenal sistem 

kepercayaan terhadap roh nenek moyang dan kekuatan 

alam (vua, tompoi, ngginau). Setelah Islam masuk, nilai-

nilai tersebut ditransformasikan menjadi pemahaman 

tentang kekuasaan Tuhan yang satu (tauhid). Upacara adat 

seperti monggo dan mompasu diberi makna baru sebagai 

bentuk syukur kepada Allah. 

b. Perubahan dari struktur hierarkis menuju egalitarianisme 

Islam menekankan kesetaraan di hadapan Tuhan (QS. 

Al-Hujurat: 13), yang mengikis struktur sosial tradisional 

berbasis kasta dan status adat. Semua warga dianggap 

setara sebagai umat Allah, yang kemudian memperkuat 

prinsip nosarara nosabatutu (persaudaraan dan 

kebersamaan). 

c. Penguatan nilai solidaritas sosial 

Konsep ta‘awun (tolong-menolong) dan ukhuwah 

Islamiyah memperkuat tradisi gotong royong (mapalus) 

dalam budaya Kaili. Islam tidak menghapus nilai lama, 

tetapi mengislamkan semangat kebersamaan itu dengan 

dasar ibadah dan niat lillahi ta‘ala.Dalam pandangan Weber 

(1958), perubahan nilai sosial semacam ini merupakan 

manifestasi dari religious ethicyakni etika agama yang 

mengubah orientasi sosial-ekonomi masyarakat. 

3. Islam dan Pembentukan Moralitas Sosial 



77 

 

Islam di Tanah Kaili juga berperan penting dalam 

membentuk moralitas masyarakat yang religius dan 

berkeadaban. 

a. Konsep akhlak dalam Islam menjadi standar moral 

baru dalam pergaulan sosial. Nilai seperti kejujuran, 

kesederhanaan, dan penghormatan kepada orang tua 

menjadi dasar pembentukan karakter masyarakat. 

b. Melalui kegiatan keagamaan seperti maulid, zikir 

bersama, doa kampung, dan pengajian adat, nilai 

moral Islam diinternalisasi secara sosial, bukan hanya 

melalui ajaran formal. 

c. Lembaga keagamaan seperti masjid dan majelis 

taklim menjadi pusat pembinaan akhlak kolektif, 

menggantikan fungsi bala (rumah adat) sebagai 

pusat spiritual lama. 

Penelitian Abdullah (2015) dan Samad (2021) 

menunjukkan bahwa pergeseran nilai moral masyarakat 

Kaili dari adat-sakral ke nilai Islam telah melahirkan 

identitas sosial baru yang religius, terbuka, dan inklusif. 

 

4. Islam dan Perubahan Sistem Pendidikan 

Salah satu dampak paling nyata dari Islam di Tanah 

Kaili adalah transformasi dalam sistem pendidikan 

masyarakat. 

a. Dari pendidikan adat ke pendidikan Islam 

Sebelum Islam, pendidikan bersifat informal, diwariskan 

secara lisan dalam bentuk nasihat dan ritual adat. Islam 

memperkenalkan pendidikan berbasis teks dan institusi 

melalui pengajaran Al-Qur’an, madrasah, dan pesantren. 



78 

 

1) Guru mengaji (imam kampung) menggantikan posisi 

to mombine (penjaga adat spiritual). 

2) Muncul lembaga-lembaga pendidikan Islam seperti 

madrasah diniyah, pesantren, dan Alkhairaat yang 

memperluas akses pendidikan berbasis nilai 

keagamaan. 

b. Lahirnya lembaga pendidikan modern berbasis Islam 

Sejak berdirinya Alkhairaat oleh Sayyid Idrus bin Salim 

al-Jufri (Dato Karama) pada tahun 1930, pendidikan Islam 

di Tanah Kaili mengalami modernisasi. 

1) Kurikulum Alkhairaat menggabungkan ilmu agama 

dan umum, menjadi model integrasi ilmu (ta’dib dan 

ta‘lim). 

2) Alkhairaat juga membuka sekolah bagi anak 

perempuan, menandai perubahan paradigma sosial 

tentang pendidikan dan kesetaraan gender. 

3) Lembaga ini melahirkan generasi guru, kiai, dan 

tokoh masyarakat yang menyebarkan nilai Islam di 

pelosok Kaili. 

Menurut Nata (2019), pendidikan Islam seperti 

Alkhairaat merupakan bentuk nyata dari Islamisasi sistem 

pengetahuan lokal, di mana nilai-nilai Islam diintegrasikan 

dengan kebutuhan sosial-budaya masyarakat. 

5. Dampak Terhadap Identitas Sosial dan Kebudayaan 

Islam telah membentuk identitas sosial baru masyarakat 

Kaili, yang berakar pada nilai religius dan budaya lokal. 

a. Tradisi nosarara nosabatutu kini dimaknai sebagai 

ukhuwah Islamiyah (persaudaraan seiman). 

b. Nilai mombangu ropo (menata diri) selaras dengan 

prinsip tazkiyatun nafs (penyucian jiwa). 



79 

 

c. Adat penghormatan kepada orang tua dipertegas 

dengan konsep birrul walidain. 

Kombinasi nilai Islam dan adat ini menghasilkan bentuk 

Islam lokal Kaili, yaitu Islam yang damai, bersahabat, dan 

adaptif terhadap budaya setempat. Penelitian Bahdar (2023) 

menunjukkan bahwa Islam tidak menggantikan budaya 

Kaili, tetapi memberikan ruh moral dan makna spiritual 

baru bagi nilai-nilai sosial lama.Secara akademik, Islam di 

Tanah Kaili telah menjadi kekuatan transformatif yang 

mengubah sistem nilai sosial dan pendidikan masyarakat 

dari orientasi adat magis ke arah rasional, religius, dan 

moral. 

a. Dalam bidang sosial, Islam memperkuat nilai 

egalitarianisme, solidaritas, dan moralitas 

masyarakat. 

b. Dalam bidang pendidikan, Islam melahirkan sistem 

pembelajaran berbasis ilmu, akhlak, dan integrasi 

nilai budaya lokal. 

c. Perubahan ini melahirkan masyarakat religius yang 

berpijak pada prinsip nosarara nosabatutu sebagai 

perwujudan ukhuwah Islamiyah. 

Dengan demikian, Islam tidak hanya menjadi agama 

yang dianut, tetapi juga kekuatan kultural yang 

membentuk peradaban sosial dan pendidikan 

masyarakat Kaili hingga masa kini. 

 

 

 

 

 

 

 



80 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB VI 

ISLAM DAN ETIKA SOSIAL BUDAYA KAILI 

 

A. Islam sebagai Sumber Etika Sosial dan Moral Publik 

1. Pendahuluan 

Islam, sebagai agama yang membawa risalah 

rahmatan lil ‘alamin, memiliki sistem etika yang 

menyeluruh, mencakup hubungan manusia dengan Allah 

(ḥablun min Allāh) dan hubungan manusia dengan sesama 

(ḥablun min an-nās). Etika sosial dalam Islam bukan hanya 

berbicara tentang kebaikan individu, melainkan tentang 

tanggung jawab sosial dan moral publik yang membangun 

tatanan masyarakat yang adil, beradab, dan harmonis. 



81 

 

Dalam konteks masyarakat lokal seperti di Tanah Kaili, 

nilai-nilai etika Islam sering kali menyatu dengan kearifan 

tradisional seperti nosarara nosabatutu—sebuah falsafah 

kebersamaan dan persaudaraan yang memperkuat moral 

sosial. 

2. Landasan Etika Sosial dalam Islam 

Etika sosial dalam Islam bersumber dari Al-Qur’an 

dan Sunnah, yang memberikan prinsip universal bagi 

kehidupan bersama. Al-Qur’an menegaskan pentingnya 

keadilan, kejujuran, kasih sayang, dan tanggung jawab 

sosial sebagai dasar etika publik. 

Beberapa ayat penting sebagai dasar etika sosial adalah: 

َ يأَمُْرُ باِلْعَدْلِ وَالِْحْسَانِ وَإِيتاَءِ ذِي الْقرُْبىَ وَيَنْهَى عَنِ الْفحَْشَاءِ وَالْمُنكَرِ   إِنَّ اللََّّ

 وَالْبَغْيِ 

 

Terjemahnya : 

“Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil, 

berbuat kebajikan, dan memberi kepada kaum kerabat, dan 

Allah melarang dari perbuatan keji, kemungkaran, dan 

permusuhan.” 

(QS. An-Nahl [16]: 90) 

Ayat ini menjadi fondasi moral publik yang 

menuntun perilaku individu maupun institusi sosial agar 

berpihak pada keadilan, kebajikan, dan harmoni 

sosial.Menurut Al-Ghazali (Iḥyā’ ‘Ulūm ad-Dīn), moral 

publik dalam Islam merupakan bagian dari akhlaq al-

‘āmmah (akhlak sosial), di mana kebaikan seseorang tidak 

diukur dari ibadah ritual semata, melainkan juga dari 

kontribusinya dalam menciptakan masyarakat yang 

beretika. 



82 

 

3. Etika Sosial Islam dalam Konteks Masyarakat 

Etika sosial Islam membentuk tatanan kehidupan 

masyarakat yang berorientasi pada nilai-nilai kemaslahatan 

(al-maṣlaḥah al-‘āmmah). Nilai-nilai seperti kejujuran, 

tanggung jawab, solidaritas, dan keadilan sosial menjadi 

norma sosial yang menuntun perilaku publik. 

Dalam konteks masyarakat lokal, nilai-nilai ini 

termanifestasi dalam bentuk: 

a. Gotong royong dan solidaritas sosial, yang sejalan 

dengan konsep ta‘āwun ‘alā al-birr wa al-taqwā 

(tolong-menolong dalam kebaikan dan ketakwaan). 

b. Musyawarah dan mufakat, sebagai bentuk aktualisasi 

prinsip syūrā dalam kehidupan masyarakat. 

c. Keadilan sosial dan kepedulian terhadap yang lemah, 

sebagaimana diajarkan Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم dalam 

hadis: 

“Tidak beriman seseorang di antara kamu 

hingga ia mencintai saudaranya sebagaimana ia 

mencintai dirinya sendiri.” 

(HR. Bukhari dan Muslim) 

Etika ini mendorong lahirnya moral publik yang 

menolak egoisme dan ketimpangan sosial, serta 

menguatkan kesadaran kolektif untuk hidup berdampingan 

secara damai. 

4. Islam dan Pembentukan Moral Publik 

Moral publik dalam Islam mencakup nilai-nilai 

universal yang membentuk karakter masyarakat 

berperadaban. Al-Farabi dalam al-Madinah al-Fadhilah 

menegaskan bahwa masyarakat ideal adalah masyarakat 

yang menjadikan nilai-nilai ketuhanan sebagai fondasi etika 



83 

 

publik. Dalam pandangan Nasr Hamid Abu Zayd (2005), 

teks-teks keagamaan memiliki fungsi sosial yakni 

membentuk kesadaran moral kolektif yang menuntun 

perilaku publik agar selaras dengan nilai-nilai keadilan dan 

kemanusiaan.Dalam konteks Indonesia, termasuk di Tanah 

Kaili, Islam berperan besar dalam membentuk moral publik 

masyarakat melalui lembaga pendidikan Islam (madrasah, 

pesantren), organisasi sosial keagamaan, dan tradisi 

keagamaan lokal. Praktik seperti pengajian, zikir bersama, 

maulid, dan musyawarah adat menjadi arena sosial tempat 

nilai-nilai moral Islam diinternalisasi secara kolektif. 

5. Integrasi Etika Islam dengan Kearifan Lokal Kaili 

Dalam masyarakat Kaili, prinsip nosarara nosabatutu 

(bersaudara, bersatu, dan hidup rukun) memiliki 

kesepadanan moral dengan konsep ukhuwah islamiyah 

dalam Islam. Proses integrasi ini melahirkan bentuk etika 

sosial khas Kaili-Islam yang menekankan: 

a. Hormat kepada sesama dan pemimpin, sesuai ajaran 

birrul walidain dan adab dalam Islam. 

b. Keadilan dan kesetaraan sosial, yang sejalan dengan 

prinsip al-‘adl (keadilan) dalam syariah. 

c. Kedamaian sosial (al-silm), yang menjadi inti dari 

dakwah Islam lokal di Sulawesi Tengah. 

Melalui integrasi tersebut, Islam tidak sekadar menjadi 

sistem kepercayaan, melainkan menjadi sistem moral yang 

mengatur relasi sosial dan kehidupan publik.Islam 

merupakan sumber utama etika sosial dan moral publik 

yang menuntun umat manusia menuju kehidupan yang 

berkeadilan, beradab, dan berperikemanusiaan. Etika Islam 

berakar pada nilai tauhid yang menegaskan kesatuan moral 

antara individu dan masyarakat. Dalam konteks masyarakat 

lokal seperti di Tanah Kaili, etika sosial Islam 



84 

 

bertransformasi secara harmonis dengan nilai-nilai budaya 

seperti nosarara nosabatutu, membentuk karakter 

masyarakat religius yang inklusif dan berkeadaban.Dengan 

demikian, Islam tidak hanya menjadi pedoman spiritual, 

tetapi juga menjadi kekuatan moral publik yang menuntun 

kehidupan sosial, pendidikan, dan pemerintahan ke arah 

masyarakat yang bermartabat dan berkeadilan. 

B. Perubahan Struktur Sosial dan Nilai Pasca-Islamisasi 

1. Pendahuluan 

Islamisasi merupakan proses historis dan kultural 

yang tidak hanya membawa perubahan dalam sistem 

keagamaan, tetapi juga memengaruhi tatanan sosial, politik, 

ekonomi, dan pendidikan masyarakat. Dalam konteks lokal 

seperti Tanah Kaili, masuknya Islam menandai transisi 

penting dari sistem kepercayaan animistik dan tradisional 

menuju sistem nilai yang lebih terstruktur secara moral dan 

spiritual. Perubahan ini bersifat evolutif, yakni melalui 

proses adaptasi dan asimilasi antara ajaran Islam dengan 

nilai-nilai kearifan lokal yang telah lama hidup dalam 

masyarakat. 

2. Struktur Sosial Pra-Islam: Hierarki Tradisional dan     

     Sakralitas Alam 

Sebelum Islam datang, masyarakat Kaili memiliki 

struktur sosial yang berpusat pada kepemimpinan adat 

(totua nu ada’) dan keyakinan animistik-dinamis yang 

menempatkan kekuatan gaib dan roh leluhur sebagai 

pengatur kehidupan sosial. Struktur sosial bersifat hierarkis, 

di mana pemimpin adat dan balia (pemimpin ritual) 

memiliki otoritas spiritual sekaligus sosial. Nilai yang 

dominan adalah kesakralan alam, keharmonisan dengan roh 

leluhur, dan keteraturan kosmis.Dalam struktur ini, 



85 

 

hubungan sosial didasarkan pada prinsip kolektivitas dan 

kekerabatan (pobine-bine) yang kuat, namun belum 

memiliki kerangka moral universal yang mengikat seluruh 

komunitas di luar batas etnis atau marga. 

3. Transformasi Sosial Pasca-Islamisasi 

Masuknya Islam ke Tanah Kaili sejak abad ke-17–18 

M membawa perubahan mendasar terhadap struktur sosial 

dan nilai budaya masyarakat. Proses Islamisasi tidak 

berlangsung melalui penaklukan, melainkan lewat 

pendekatan dakwah kultural oleh ulama dan tokoh lokal 

yang memadukan ajaran Islam dengan adat. 

Perubahan utama yang muncul antara lain: 

1. Perubahan Struktur Kepemimpinan Sosial: 

a. Posisi balia dan pemuka adat digantikan atau 

disinergikan dengan imam, khatib, dan guru 

agama, yang menjadi sumber legitimasi moral 

dan spiritual baru. 

b. Kepemimpinan berbasis kekerabatan 

digantikan oleh kepemimpinan religius-

moral, yang menekankan keadilan dan 

tanggung jawab sosial. 

c. Terbentuknya struktur sosial baru seperti imam 

kampung, modin, dan guru ngaji, yang menjadi 

agen perubahan masyarakat. 

2. Perubahan Sistem Nilai dan Norma Sosial: 

a. Nilai sakralitas alam bergeser menuju nilai 

tauhid, yang menempatkan Allah sebagai 

sumber kekuasaan tertinggi. 

b. Muncul etika sosial baru yang menekankan 

kejujuran, tanggung jawab, kesederhanaan, 

dan solidaritas sebagai bagian dari ajaran 

Islam. 



86 

 

c. Ritual adat seperti balia dan mompida mulai 

ditransformasikan ke dalam bentuk dzikir, doa 

selamatan, dan maulid Nabi dengan nuansa 

Islam yang kuat. 

3. Perubahan Struktur Sosial Komunitas: 

a. Islam menciptakan identitas sosial baru 

berbasis keimanan (ummah), menggantikan 

ikatan marga sebagai dasar kebersamaan. 

b. Terjadi proses demokratisasi sosial, di mana 

status sosial tidak lagi ditentukan oleh garis 

keturunan, tetapi oleh ilmu, takwa, dan 

akhlak. 

c. Hubungan sosial menjadi lebih terbuka dan 

universal karena nilai Islam mengajarkan 

kesetaraan dan persaudaraan antar manusia. 

4. Dampak terhadap Sistem Pendidikan dan  

     Pengetahuan 

Pasca-Islamisasi, masyarakat Kaili mengalami 

perubahan dalam sistem transmisi pengetahuan. Tradisi 

lisan dan ritual adat yang sebelumnya menjadi sumber 

pengetahuan mulai bergeser ke arah pendidikan berbasis 

kitab dan keagamaan. 

Perubahan ini terlihat dalam: 

a. Lahirnya lembaga pendidikan Islam tradisional 

(rumah guru ngaji, dan langgar,) yang mengajarkan 

Al-Qur’an, fikih, dan akhlak. 

b. Modernisasi pendidikan melalui berdirinya madrasah 

dan sekolah Islam di Palu, Sigi, dan Donggala pada 

abad ke-20, yang memperluas akses pendidikan dan 

memperkuat identitas keislaman masyarakat. 



87 

 

c. Perubahan epistemologi pengetahuan, di mana 

kebenaran tidak lagi ditentukan oleh mitos dan ritual 

adat, tetapi oleh wahyu dan akal rasional. 

Dengan demikian, Islamisasi memicu transformasi 

budaya pengetahuan, menjadikan masyarakat Kaili lebih 

terbuka terhadap ilmu dan modernitas, tanpa melepaskan 

akar budaya lokalnya. 

5. Perubahan Nilai Sosial dan Relasi Budaya 

Nilai sosial pasca-Islamisasi di Tanah Kaili 

memperlihatkan proses reorientasi moral dari budaya 

kosmik ke budaya etis. Islam menanamkan nilai-nilai baru 

seperti: 

a. Keadilan (al-‘adl) dalam hubungan sosial. 

b. Persaudaraan (ukhuwwah) lintas komunitas dan etnis. 

c. Ketaatan hukum (syar‘iyyah) sebagai pengganti 

hukum adat murni. 

d. Kehormatan (karamah insaniyyah) sebagai dasar 

penghargaan terhadap sesama. 

Nilai-nilai ini melahirkan budaya sosial baru yang 

religius-humanis, di mana adat dan agama berjalin secara 

harmonis. Dalam konteks Kaili, nilai Islam diinternalisasi 

melalui konsep nosarara nosabatutu, yang memperkuat 

etika sosial dan moral publik dalam kehidupan sehari-hari. 

6. Islamisasi dan Pembentukan Identitas Kolektif 

Pasca-Islamisasi, masyarakat Kaili membangun identitas 

baru sebagai komunitas Muslim yang tetap menjunjung 

tinggi adat. Hal ini menciptakan identitas ganda yang saling 

melengkapi: 



88 

 

a. Sebagai Muslim, mereka tunduk pada syariat dan 

etika Islam. 

b. Sebagai orang Kaili, mereka memegang teguh tradisi 

lokal yang bernilai kebersamaan dan perdamaian. 

Dalam perspektif antropologis (Geertz, 1968; 

Woodward, 2011), bentuk Islam seperti ini disebut Islam 

lokal yakni Islam yang tumbuh dari dalam kebudayaan 

masyarakat dan menjadi landasan moral dalam struktur 

sosial baru.Perubahan struktur sosial dan nilai pasca-

Islamisasi di Tanah Kaili menunjukkan proses integrasi 

yang harmonis antara ajaran Islam dan budaya lokal. Islam 

tidak menghapus sistem sosial tradisional, tetapi 

mengislamkan nilai-nilai lokal agar sejalan dengan ajaran 

tauhid, keadilan, dan kemanusiaan. 

Akibatnya, masyarakat Kaili mengalami: 

a. Reorientasi nilai dari sakralitas adat ke moralitas 

Islam. 

b. Rekonstruksi struktur sosial berbasis keimanan dan 

ilmu. 

c. Penguatan etika sosial dan tanggung jawab publik. 

Dengan demikian, Islamisasi di Tanah Kaili bukan 

hanya proses keagamaan, tetapi juga transformasi sosial 

dan peradaban yang memperkaya identitas lokal dalam 

bingkai Islam yang inklusif dan berkeadaban. 

C. Islam dalam Kehidupan Sehari-hari: dari Keluarga  

     hingga Masyarakat 

1. Pendahuluan 

Islam bukan hanya sistem kepercayaan teologis, 

tetapi juga panduan hidup (way of life) yang mencakup 

seluruh aspek kehidupan manusia. Prinsip Islam mengatur 



89 

 

dimensi spiritual, sosial, ekonomi, politik, hingga budaya, 

dengan tujuan membentuk insan kamil—manusia yang 

beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Dalam konteks 

kehidupan sehari-hari, Islam hadir sebagai pedoman moral 

dan sosial yang mengarahkan setiap tindakan, mulai dari 

lingkungan keluarga hingga masyarakat luas.Dalam 

masyarakat lokal seperti Tanah Kaili, ajaran Islam 

berinteraksi dengan nilai-nilai kearifan lokal seperti 

nosarara nosabatutu (persaudaraan dan kebersamaan), 

menciptakan harmoni antara nilai agama dan budaya. 

Integrasi ini menjadikan Islam bukan hanya keyakinan 

pribadi, tetapi juga fondasi moral kolektif dalam kehidupan 

sosial masyarakat Kaili. 

2. Islam sebagai Pedoman Kehidupan 

Ajaran Islam mencakup tiga dimensi utama  akidah 

(iman), syariah (ibadah dan muamalah), dan akhlak 

(etika sosial)  yang membentuk perilaku manusia dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Al-Qur’an menegaskan: 

ِ الْعَالَمِينَ  ِ رَب   قلُْ إِنَّ صَلَاتيِ وَنسُُكِي وَمَحْياَيَ وَمَمَاتيِ لِِلَّّ

 

“Terjemahnya : 

Katakanlah: Sesungguhnya shalatku, ibadahku, hidupku, 

dan matiku hanyalah untuk Allah, Tuhan semesta 

alam.”(QS. Al-An‘ām [6]: 162) 

Ayat ini menegaskan bahwa seluruh aspek kehidupan 

baik individu maupun sosialharus diorientasikan kepada 

nilai-nilai ketuhanan. Karena itu, Islam menuntut 

keterpaduan antara iman (spiritualitas), amal (perbuatan 



90 

 

sosial), dan ihsan (etika moral) dalam kehidupan sehari-

hari. 

3. Islam dalam Kehidupan Keluarga 

Keluarga adalah unit sosial pertama dan terpenting 

dalam pembentukan karakter Islami. Dalam perspektif 

pendidikan Islam (Nata, 2019; Daradjat, 2008), keluarga 

berfungsi sebagai madrasah pertama (al-madrasah al-ūlā), 

tempat nilai-nilai keimanan, akhlak, dan tanggung jawab 

sosial ditanamkan. 

Etika kehidupan keluarga dalam Islam mencakup: 

a. Kepemimpinan dan tanggung jawab moral: Suami 

dan ayah sebagai qawwam (pemimpin keluarga) yang 

menegakkan nilai keadilan, kasih sayang, dan 

amanah (QS. An-Nisā’: 34). 

b. Keadilan gender dan penghormatan terhadap 

perempuan: Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم menegaskan, 

“Sebaik-baik kalian adalah yang paling baik 

terhadap keluarganya” (HR. Tirmidzi). 

c. Pendidikan anak berbasis nilai Islam: Orang tua 

diwajibkan menanamkan iman dan akhlak sejak dini 

(QS. Luqmān: 13–19). 

Dalam konteks masyarakat Kaili, nilai-nilai Islam di 

rumah tangga sering diinternalisasi melalui praktik doa 

bersama, zikir keluarga, dan pengajaran Al-Qur’an di 

rumah. Keluarga menjadi ruang utama pembiasaan moral 

dan spiritualitas Islam yang diwariskan turun-temurun. 

4. Islam dalam Kehidupan Bermasyarakat 

Dalam tataran sosial, Islam menegaskan pentingnya 

hubungan yang harmonis antara individu dan komunitas. 



91 

 

Konsep ukhuwah (persaudaraan) menjadi dasar etika sosial 

Islam. 

Tiga bentuk ukhuwah yang diajarkan Nabi adalah: 

1. Ukhuwah Islamiyyah  persaudaraan sesama Muslim. 

2. Ukhuwah Wathaniyyah persaudaraan sebangsa dan 

setanah air. 

3. Ukhuwah Insaniyyah  persaudaraan universal sesama 

manusia. 

Etika sosial ini diwujudkan dalam kehidupan sehari-hari 

melalui prinsip: 

a. Tolong-menolong dalam kebaikan (ta‘āwun ‘alā al-

birr wa al-taqwā). 

b. Keadilan sosial (‘adl) dan kepedulian terhadap fakir 

miskin (zakat, sedekah, infaq). 

c. Musyawarah dan kebersamaan (syūrā) dalam 

menyelesaikan persoalan sosial. 

Menurut Al-Farabi dalam al-Madinah al-Fadhilah, 

masyarakat ideal dalam pandangan Islam adalah 

masyarakat yang menegakkan nilai kebenaran, keadilan, 

dan solidaritas—bukan berdasarkan kekuasaan, tetapi atas 

dasar moralitas dan ilmu. 

Dalam masyarakat Kaili, prinsip-prinsip ini tampak pada 

praktik sosial seperti: 

a. Tradisi gotong royong (pompaya) dalam 

pembangunan rumah dan kebun. 

b. Musyawarah adat (pombetuwe) yang diadaptasi 

dalam struktur keislaman kampung. 

c. Solidaritas sosial melalui kegiatan maulid, doa 

bersama, dan pengajian kampung yang memperkuat 

persaudaraan. 



92 

 

5. Islam sebagai Pengatur Moral Publik 

Islam menempatkan moralitas sebagai inti kehidupan 

sosial. Rasulullah saw.bersabda: 

“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak 

yang mulia.”(HR. Ahmad) 

Moral publik dalam Islam meliputi nilai kejujuran, 

keadilan, kesetiaan, amanah, dan kasih sayang. Nilai-nilai 

ini menjadi panduan dalam aktivitas sosial, politik, dan 

ekonomi.Dalam konteks masyarakat modern, Islam 

mendorong terciptanya etika publik seperti: 

a. Kejujuran dalam pemerintahan dan bisnis (al-

amānah). 

b. Keadilan dalam kebijakan sosial (al-‘adl). 

c. Kepedulian terhadap lingkungan (al-khalifah fi al-

ardh). 

Etika ini juga hidup dalam masyarakat lokal seperti 

Kaili, yang memaknai Islam tidak hanya dalam ibadah 

ritual, tetapi juga dalam tanggung jawab sosial, solidaritas 

antarwarga, dan perdamaian komunitas. 

6. Integrasi Islam dan Kearifan Lokal dalam  

    Kehidupan Sosial 

Dalam masyarakat Kaili, Islam tidak datang untuk 

menggantikan adat, tetapi untuk memurnikan dan 

memperkaya nilai-nilai lokal agar selaras dengan prinsip 

tauhid. Nilai-nilai seperti: 

a. Nosarara nosabatutu (persaudaraan dan kesatuan), 

b. Modera (keterbukaan dan musyawarah), 

c. Hintuvu (solidaritas dan saling menghormati), 



93 

 

Ketiganya telah menjadi cerminan penerapan nilai-nilai 

Islam dalam konteks lokal. Dengan demikian, Islam tidak 

dipahami secara formalistik, melainkan sebagai etika hidup 

sehari-hari yang membentuk masyarakat yang beriman, 

berakhlak, dan berkeadaban.Islam dalam kehidupan sehari-

hari berfungsi sebagai sistem nilai yang menuntun manusia 

menuju keseimbangan spiritual dan sosial. Dalam keluarga, 

Islam membentuk kepribadian dan moralitas individu; 

dalam masyarakat, Islam mengatur etika sosial dan 

hubungan antar manusia; sedangkan dalam kehidupan 

publik, Islam menjadi panduan moral bagi keadilan dan 

kesejahteraan bersama.Dalam konteks masyarakat Kaili, 

Islam telah bertransformasi menjadi kekuatan sosial dan 

kultural, yang menanamkan nilai-nilai kebersamaan, 

kedamaian, dan ketaatan moral. Integrasi Islam dengan 

kearifan lokal menjadikan kehidupan sehari-hari 

masyarakat tidak hanya religius secara simbolik, tetapi juga 

berakar pada etika sosial yang hidup dan berkeadilan. 

 

 

D. Nilai Moderasi dan Toleransi dalam Masyarakat Kaili 

Masyarakat Kaili di Sulawesi Tengah merupakan 

salah satu komunitas etnis yang berhasil mengintegrasikan 

ajaran Islam ke dalam struktur budaya lokal secara 

harmonis. Nilai moderasi dan toleransi yang hidup dalam 

masyarakat ini mencerminkan bentuk Islam lokal yang 

adaptif terhadap konteks sosial dan budaya setempat. 

Dalam kajian akademik, fenomena ini dapat dijelaskan 

melalui pendekatan antropologi agama dan sosiologi Islam 

yang menyoroti bagaimana nilai-nilai keislaman 

mengalami proses internalisasi kultural dalam sistem sosial 

masyarakat.Pertama, moderasi beragama (wasathiyah 



94 

 

Islam) dalam masyarakat Kaili tampak pada keseimbangan 

antara pelaksanaan syariat dengan penghormatan terhadap 

tradisi leluhur. Dalam berbagai praktik sosial, masyarakat 

Kaili tidak serta-merta meninggalkan adat, melainkan 

melakukan reinterpretasi simbolik terhadap unsur-unsur 

tradisional yang sejalan dengan nilai Islam. Misalnya, 

tradisi nosarara nosabatutu (bersaudara dan saling 

menolong) dimaknai sebagai bentuk penerapan ajaran 

ukhuwah Islamiyah. Prinsip ini menunjukkan bagaimana 

Islam mengafirmasi nilai lokal yang mendukung kohesi 

sosial dan menjauhkan ekstremisme. 

Kedua, toleransi antarumat beragama di Tanah Kaili 

lahir dari kesadaran kolektif bahwa Islam datang bukan 

untuk menegasikan budaya, tetapi untuk memperhalusnya. 

Pendekatan dakwah yang digunakan para tokoh Islam 

lokal, seperti metode kultural dan simbolik, menekankan 

nilai dialog dan penghargaan terhadap keragaman 

keyakinan. Penelitian lokal (Nur, 2021; Bahdar, 2023) 

menunjukkan bahwa masyarakat Kaili terbiasa hidup 

berdampingan dengan pemeluk agama lain melalui 

kegiatan sosial bersama seperti gotong royong, 

musyawarah kampung, dan acara adat. Nilai ini berakar 

pada pemahaman Islam yang inklusif sebagaimana 

ditegaskan dalam QS. Al-Hujurat [49]:13 tentang 

pentingnya saling mengenal dan menghormati 

perbedaan.Ketiga, dari perspektif pendidikan dan sosial 

budaya, nilai moderasi dan toleransi diinternalisasikan 

melalui pendidikan agama berbasis komunitas, seperti 

madrasah dan pesantren lokal. Lembaga-lembaga ini tidak 

hanya mengajarkan fikih dan tauhid, tetapi juga 

menanamkan akhlakul karimah dalam konteks kehidupan 

masyarakat majemuk. Pesantren dan madrasah di Palu, 

Dolo, dan Sigi berperan penting dalam membentuk 

generasi muda yang memahami Islam secara rasional, 

humanis, dan terbuka terhadap nilai-nilai budaya 



95 

 

lokal.Secara teoretis, proses ini menunjukkan adanya 

sinkretisme sosial-religius yang tidak menyalahi prinsip 

tauhid, melainkan memperkaya ekspresi keislaman lokal. 

Dalam kerangka sosiologi agama, moderasi dan toleransi di 

Tanah Kaili merupakan hasil dari negosiasi budaya antara 

doktrin Islam universal dan nilai-nilai kearifan lokal yang 

menekankan solidaritas sosial, kedamaian, dan 

keseimbangan hidup.Dengan demikian, Islam di Tanah 

Kaili bukan hanya dipahami sebagai sistem kepercayaan 

normatif, tetapi juga sebagai etika sosial yang hidup dalam 

keseharian masyarakat. Nilai moderasi dan toleransi 

menjadikan masyarakat Kaili mampu menjaga harmoni 

antaragama, memperkuat identitas budaya lokal, sekaligus 

menampilkan wajah Islam yang damai dan berkeadaban. 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB VII 

REKONSTRUKSI NILAI BUDAYA KAILI DALAM 

PRESPEKTIF ISLAM 

 

A. Pemaknaan Ulang Nilai Adat dalam Cahaya Islam 

Proses Islamisasi di Tanah Kaili tidak berlangsung 

secara konfrontatif, melainkan melalui pemaknaan ulang 

(reinterpretasi) terhadap nilai-nilai adat lokal agar sejalan 

dengan prinsip-prinsip Islam. Dalam perspektif akademik, 

proses ini dikenal sebagai cultural recontextualization atau 



96 

 

kontekstualisasi budaya, yaitu upaya menempatkan ajaran 

Islam dalam ruang sosial dan simbolik masyarakat 

setempat tanpa menghilangkan akar tradisinya (Abdullah, 

2019).Pertama, pemaknaan ulang adat Kaili dalam cahaya 

Islam tampak pada upaya mengislamkan struktur moral dan 

simbol budaya masyarakat. Sebelum datangnya Islam, 

masyarakat Kaili mengenal sistem nilai berbasis pombo 

(kesucian), nosarara nosabatutu (persaudaraan dan 

kesatuan), serta vaya (pantangan moral). Setelah Islam 

hadir, nilai-nilai ini ditafsir ulang melalui prinsip tauhid, 

akhlakul karimah, dan ukhuwah Islamiyah. Misalnya, 

konsep pombo tidak lagi diartikan sekadar kesucian ritual, 

tetapi diperluas menjadi kebersihan hati dan moral 

sebagaimana ditegaskan dalam hadis “ath-thahuru syathrul 

iman” (kebersihan adalah sebagian dari iman). 

Kedua, dalam bidang hukum dan adat sosial, Islam 

memperkenalkan dimensi normatif baru tanpa meniadakan 

fungsi adat. Misalnya, sistem penyelesaian sengketa yang 

semula mengandalkan musyawarah adat (lembaga balia 

dan moponja) kemudian diadaptasi menjadi bentuk 

musyawarah syar’i, dengan dasar prinsip keadilan dan 

kemaslahatan dalam hukum Islam. Hal ini menunjukkan 

adanya proses integrasi hukum adat dan hukum Islam yang 

menciptakan harmoni antara norma lokal dan norma agama 

(Bahdar, 2023). 

Ketiga, reinterpretasi adat juga terjadi dalam ritual 

dan praktik keagamaan lokal. Sejumlah tradisi seperti 

patojo (doa bersama untuk keselamatan kampung), 

molontugi (penyucian diri menjelang acara adat), dan 

mopotombulu (tolong-menolong) kini dimaknai sebagai 

ekspresi spiritual Islam dalam bentuk lokal. Dalam 

pandangan antropolog Clifford Geertz (1973), proses 

seperti ini merupakan bentuk localization of Islam yakni 



97 

 

Islam yang menyesuaikan diri dengan simbol dan ekspresi 

budaya tanpa kehilangan substansinya. 

Keempat, secara sosiologis, pemaknaan ulang adat 

dalam cahaya Islam memperkuat kohesi sosial dan identitas 

budaya religius masyarakat Kaili. Islam tidak dipahami 

sebagai ajaran asing, tetapi sebagai penyempurna nilai-nilai 

luhur yang telah ada. Dalam teori integrasi sosial Parsons 

(1951), kondisi ini menunjukkan adanya cultural 

adaptation di mana sistem nilai baru (Islam) berasimilasi 

dengan sistem lama (adat) untuk menciptakan stabilitas 

sosial dan moral masyarakat.Dengan demikian, pemaknaan 

ulang adat Kaili dalam cahaya Islam menghasilkan sintesis 

kultural yang khas: Islam tidak menegasi adat, melainkan 

memberi makna baru yang spiritual, etis, dan rasional. 

Hasilnya adalah munculnya Islam lokal yang moderat, 

berakar pada budaya, namun tetap berorientasi pada ajaran 

universal Islam. 

B. Transformasi Simbol-Simbol Budaya Menjadi Media  

      Dakwah 

Proses penyebaran Islam di Tanah Kaili 

menunjukkan bahwa simbol-simbol budaya lokal tidak 

dihapus atau digantikan, melainkan ditransformasikan 

menjadi media dakwah yang efektif dan kontekstual. 

Pendekatan ini merupakan bentuk dakwah kultural yang 

memanfaatkan kekuatan simbol, bahasa, dan ritus sosial 

sebagai sarana internalisasi nilai-nilai Islam. Dalam 

perspektif akademik, strategi tersebut sejalan dengan teori 

cultural da’wah (dakwah berbasis budaya) yang 

menekankan pentingnya mengislamkan kebudayaan tanpa 

merusak identitas lokal (Azra, 2002; Abdullah, 2019). 

Pertama, secara historis, para ulama dan tokoh Islam 

di Tanah Kaili memahami bahwa keberhasilan dakwah 



98 

 

bergantung pada kemampuan mengontekstualkan pesan 

Islam dalam kerangka simbolik masyarakat setempat. 

Dalam tradisi Kaili, banyak simbol budaya seperti nosarara 

nosabatutu (persaudaraan dan kesatuan), pombo (kesucian), 

dan vaya (pantangan moral) yang kemudian dimaknai 

ulang secara Islam. Misalnya, simbol nosarara nosabatutu 

diangkat sebagai lambang ukhuwah Islamiyah dan 

solidaritas sosial, sedangkan pombo ditafsirkan sebagai 

kebersihan jiwa dan niat dalam ibadah. Transformasi 

semacam ini menjadikan Islam tidak hadir sebagai 

kekuatan asing, tetapi sebagai energi spiritual yang 

memperkaya makna budaya lokal. 

Kedua, simbol-simbol dalam ritus adat juga 

mengalami reinterpretasi dakwah. Upacara molontugi 

(ritual penyucian diri sebelum hajatan) kini diislamkan 

dengan doa, dzikir, dan pembacaan ayat suci Al-Qur’an. 

Tradisi patojo (doa bersama untuk keselamatan kampung) 

dijadikan sarana memperkuat ukhuwah dan dakwah sosial, 

di mana nilai-nilai Islam disisipkan dalam bentuk doa 

bersama dan ceramah singkat. Pendekatan ini menunjukkan 

bahwa dakwah tidak selalu berbentuk ceramah formal, 

tetapi juga bisa hadir melalui ekspresi budaya yang 

simbolik dan komunikatif. 

Ketiga, dalam perspektif komunikasi dakwah, 

transformasi simbol budaya merupakan bentuk akomodasi 

kultural yang sejalan dengan teori cultural adaptation 

(Samovar & Porter, 2009). Melalui simbol-simbol yang 

dikenal masyarakat, pesan Islam dapat diterima tanpa 

resistensi. Hal ini selaras dengan prinsip dakwah Rasulullah 

saw. dalam QS. An-Nahl [16]:125: 

“Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah 

dan pelajaran yang baik...” 



99 

 

Ayat ini menegaskan pentingnya kebijaksanaan 

dalam berdakwah, termasuk dengan menyesuaikan pesan 

terhadap konteks sosial dan budaya penerimanya. 

Keempat, transformasi simbol budaya menjadi media 

dakwah di Tanah Kaili juga memperlihatkan fungsi sosial 

Islam sebagai kekuatan moral dan edukatif. Dalam tradisi 

musik dan seni lokal, seperti gimba (gendang adat) dan 

tarian ritual, unsur-unsur keislaman seperti shalawat dan 

zikir mulai diintegrasikan. Ini menunjukkan adanya proses 

islamisasi budaya yang bersifat kreatif dan non-destruktif. 

Melalui jalur seni, Islam menjadi lebih mudah dihayati, 

terutama oleh generasi muda, tanpa kehilangan kedalaman 

spiritualnya.Secara akademik, fenomena ini 

menggambarkan proses dialektika antara agama dan 

budaya di mana Islam memberikan ruh baru pada simbol-

simbol lokal, sementara budaya memberi wadah dan bentuk 

ekspresif bagi nilai-nilai Islam. Transformasi ini tidak 

hanya memperkaya identitas keagamaan masyarakat Kaili, 

tetapi juga memperkokoh fondasi dakwah yang ramah, 

moderat, dan berakar pada realitas sosial.Dengan demikian, 

simbol-simbol budaya Kaili bukan lagi sekadar 

peninggalan tradisi leluhur, melainkan menjadi media 

dakwah kontekstual yang menghubungkan masa lalu, nilai 

lokal, dan ajaran Islam universal. 

C. Kearifan Lokal sebagai Basis Pendidikan Karakter  

     Islami 

Kearifan lokal (local wisdom) merupakan salah satu 

sumber nilai yang sangat penting dalam membentuk 

karakter masyarakat. Dalam konteks masyarakat Kaili di 

Sulawesi Tengah, kearifan lokal tidak hanya berfungsi 

sebagai pedoman sosial, tetapi juga menjadi basis 

pendidikan karakter Islami yang menanamkan nilai-nilai 

moral, spiritual, dan kemanusiaan. Kajian akademik 



100 

 

menunjukkan bahwa integrasi antara kearifan lokal dan 

ajaran Islam dapat menghasilkan model pendidikan yang 

lebih kontekstual, humanis, dan berakar pada budaya 

masyarakat (Abdullah, 2019; Bahdar, 2023). 

Pertama, secara konseptual, pendidikan karakter 

Islami bertujuan menumbuhkan akhlakul karimah karakter 

baik yang mencerminkan nilai-nilai Islam seperti kejujuran, 

keadilan, tanggung jawab, dan kasih sayang. Nilai-nilai ini 

sejatinya sudah tertanam dalam kearifan lokal masyarakat 

Kaili seperti nosarara nosabatutu (persaudaraan dan 

persatuan), mombine siwole (malu berbuat salah), dan 

patonggo (ketaatan pada norma moral). Dalam perspektif 

sosiologis, nilai-nilai lokal ini berfungsi sebagai cultural 

capital yang memperkuat pendidikan Islam agar lebih 

dekat dengan realitas sosial masyarakat (Bourdieu, 1986). 

Kedua, dari segi metodologis, pendekatan pendidikan 

berbasis kearifan lokal menekankan proses internalisasi 

nilai melalui keteladanan dan partisipasi sosial, bukan 

hanya pengajaran normatif di kelas. Misalnya, praktik 

gotong royong dalam budaya Kaili diajarkan bersamaan 

dengan nilai ukhuwah Islamiyah dan amal saleh. Dengan 

demikian, pendidikan karakter Islami tidak hanya 

mentransmisikan pengetahuan agama, tetapi juga 

membentuk habitus sosial yang Islami melalui pengalaman 

budaya yang hidup di masyarakat (Tilaar, 2004). 

Ketiga, secara historis, lembaga-lembaga seperti 

madrasah dan pesantren lokal di Tanah Kaili telah 

memainkan peran penting dalam mengintegrasikan kearifan 

lokal dalam kurikulum dan kegiatan pendidikan. Para 

pendidik tidak hanya mengajarkan fikih dan akidah, tetapi 

juga nilai-nilai budaya seperti saling menghargai, 

kesederhanaan, dan tanggung jawab sosial. Hal ini 

menunjukkan adanya sinergi antara pendidikan formal 



101 

 

Islam dan pendidikan informal berbasis budaya yang 

memperkuat karakter peserta didik secara holistik. 

Keempat, dari perspektif pendidikan multikultural, 

integrasi kearifan lokal dalam pendidikan Islam juga 

menjadi bentuk moderasi beragama. Nilai-nilai seperti 

nosarara nosabatutu mendorong penghormatan terhadap 

perbedaan dan persaudaraan lintas agama maupun suku, 

yang sejalan dengan prinsip rahmatan lil ‘alamin. Dengan 

demikian, pendidikan karakter Islami di Tanah Kaili bukan 

hanya berorientasi pada kesalehan individual, tetapi juga 

pada kesalehan sosial dan kohesi antarwarga. 

Kelima, secara filosofis, kearifan lokal menjadi 

sarana untuk menjembatani antara ajaran Islam yang 

universal dan konteks budaya yang partikular. Hal ini 

sesuai dengan prinsip tawazun (keseimbangan) dalam 

Islam, yaitu keseimbangan antara nilai transendental dan 

nilai kemanusiaan. Dengan menjadikan kearifan lokal 

sebagai basis pendidikan karakter, Islam dapat hadir secara 

kontekstual, menyentuh aspek kehidupan nyata, dan 

memperkuat identitas keislaman yang inklusif serta 

berkeadaban.Dengan demikian, pendidikan karakter Islami 

berbasis kearifan lokal di Tanah Kaili mencerminkan 

model pendidikan yang berakar pada tradisi, berjiwa Islam, 

dan berorientasi pada pembentukan manusia berakhlak 

mulia. Ini menjadi fondasi penting bagi pengembangan 

pendidikan Islam yang berkelanjutan, adaptif terhadap 

perubahan sosial, namun tetap berpijak pada nilai-nilai 

luhur masyarakat. 

D. Model Integratif antara Syariat dan Budaya 

Model integratif antara syariat Islam dan budaya 

lokal merupakan pendekatan yang menempatkan agama 

dan tradisi dalam posisi saling melengkapi, bukan 



102 

 

bertentangan. Dalam konteks masyarakat Kaili di Sulawesi 

Tengah, model ini menjadi kerangka utama dalam proses 

Islamisasi yang berlangsung secara damai dan kultural. 

Islam tidak hadir untuk mengganti atau meniadakan adat, 

tetapi mengislamkan nilai-nilai budaya lokal melalui 

reinterpretasi dan penyesuaian yang selaras dengan prinsip-

prinsip syariat.Dari perspektif akademik, model integratif 

ini berakar pada paradigma antropologi Islam, yang 

memandang bahwa ajaran Islam memiliki kemampuan 

tinggi untuk beradaptasi dengan konteks sosial-budaya 

tanpa kehilangan substansinya (Abdullah, 2019; Azra, 

2002). Dalam teori cultural integration, sebagaimana 

dijelaskan oleh Talcott Parsons (1951), sistem agama dan 

budaya dapat membentuk struktur nilai yang harmonis bila 

keduanya memiliki titik temu dalam tujuan moral dan 

sosial. 

Pertama, secara konseptual, model integratif ini 

berasumsi bahwa syariat Islam bersifat normatif-universal, 

sedangkan budaya bersifat kontekstual dan partikular. 

Ketika keduanya dipertemukan, syariat memberi arah 

moral dan etika bagi budaya, sementara budaya 

memberikan bentuk konkret dan ekspresi sosial bagi nilai-

nilai Islam. Misalnya, dalam budaya Kaili, nilai nosarara 

nosabatutu (persaudaraan dan kesatuan) dipadukan dengan 

prinsip ukhuwah Islamiyah. Hasilnya, lahir etika sosial 

Islam yang membumi dalam kehidupan masyarakat, namun 

tetap berlandaskan nilai tauhid. 

Kedua, dalam praktik kehidupan masyarakat, model 

integratif ini tampak melalui pengislaman simbol, ritus, dan 

norma adat. Tradisi seperti patojo (doa bersama) atau 

molontugi (ritual penyucian diri) tidak dihapus, tetapi diberi 

makna baru sesuai ajaran Islam. Doa dan dzikir 

menggantikan mantra lama, dan nilai kesucian dipahami 

sebagai bagian dari thaharah (bersuci). Proses ini 



103 

 

menunjukkan akomodasi budaya dalam bingkai syariat, di 

mana ajaran Islam mengoreksi, mengarahkan, dan 

memperhalus nilai adat tanpa menimbulkan konflik sosial 

(Bahdar, 2023). 

Ketiga, secara kelembagaan, model integratif terlihat 

pada fungsi madrasah, pesantren, dan lembaga adat dalam 

memadukan pendidikan syariat dengan nilai-nilai budaya 

lokal. Misalnya, pengajaran fikih dan akhlak di madrasah 

sering dikontekstualkan dengan kearifan lokal masyarakat 

Kaili seperti nilai kebersamaan, kejujuran, dan tanggung 

jawab sosial. Pendekatan ini memperkuat internalisasi nilai 

Islam melalui bahasa dan simbol budaya yang mudah 

dipahami oleh peserta didik. 

Keempat, dari perspektif teologi sosial, integrasi 

syariat dan budaya di Tanah Kaili mencerminkan prinsip 

tawazun (keseimbangan) dan tawassuth (moderat). Islam di 

sini tidak kaku dan tekstualistik, tetapi dinamis serta 

terbuka terhadap realitas sosial. Hal ini sesuai dengan 

gagasan maqāṣid al-syarī‘ah (tujuan syariat) yang 

menekankan pada penjagaan agama, jiwa, akal, keturunan, 

dan harta (al-Ghazali, 1992). Bila nilai budaya sejalan 

dengan maqāṣid ini, maka ia dapat menjadi bagian dari 

implementasi syariat itu sendiri. 

Kelima, secara sosiologis, model integratif ini 

memperkuat kohesi sosial dan identitas religius masyarakat 

Kaili. Dengan menerima Islam sebagai bagian dari 

kebudayaan dan bukan sebagai ancaman terhadap tradisi, 

masyarakat mampu mempertahankan harmoni sosial dan 

menghindari konflik keagamaan. Islam menjadi ruh moral 

bagi budaya, dan budaya menjadi wadah ekspresif bagi 

Islam—mewujudkan Islam yang membumi (grounded 

Islam) khas Tanah Kaili.Dengan demikian, model integratif 

antara syariat dan budaya bukan hanya menunjukkan 



104 

 

fleksibilitas Islam terhadap lokalitas, tetapi juga 

menggambarkan kematangan spiritual dan intelektual 

masyarakat Kaili dalam memaknai agamanya. Model ini 

dapat dijadikan paradigma pendidikan, dakwah, dan 

pembangunan masyarakat beradab yang menyeimbangkan 

antara nilai religius dan kebudayaan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB VIII 

ISLAM DAN MASA DEPAN TANAH KAILI 

 

 

A. Tantangan Modernitas, Digitalisasi, dan Perubahan  

     Sosial 

Masyarakat Kaili, seperti komunitas Muslim lainnya 

di Indonesia, kini menghadapi tantangan besar akibat arus 

modernitas, digitalisasi, dan perubahan sosial yang cepat. 



105 

 

Ketiga faktor ini membawa dampak signifikan terhadap 

pola keberagamaan, pendidikan Islam, dan pelestarian 

nilai-nilai budaya lokal. Dalam kajian akademik, fenomena 

ini dapat dijelaskan melalui pendekatan sosiologi 

perubahan dan antropologi digital Islam, yang melihat 

bahwa transformasi teknologi dan globalisasi turut 

memengaruhi struktur nilai, cara berpikir, dan sistem sosial 

keagamaan masyarakat (Giddens, 1990; Campbell, 2013). 

Pertama, dari aspek modernitas, masyarakat Kaili 

mengalami pergeseran nilai dari orientasi kolektif menuju 

individualistik. Modernitas menekankan rasionalitas, 

efisiensi, dan kebebasan personal, yang sering kali 

berbenturan dengan nilai-nilai komunal seperti nosarara 

nosabatutu (persaudaraan dan kesatuan). Akibatnya, 

solidaritas sosial dan spiritualitas masyarakat mulai 

mengalami erosi. Dalam pandangan sosiolog agama seperti 

Peter L. Berger (1999), modernitas membawa proses 

secularizing effect yakni melemahnya peran agama dalam 

ruang publik. Namun, di Tanah Kaili, proses ini tidak 

berarti penolakan terhadap agama, melainkan menuntut 

adanya reinterpretasi nilai Islam agar tetap relevan dengan 

perubahan zaman. 

Kedua, digitalisasi menghadirkan tantangan sekaligus 

peluang bagi masyarakat Islam lokal. Kehadiran media 

sosial, platform dakwah digital, dan sistem pendidikan 

berbasis teknologi mengubah cara masyarakat belajar dan 

beragama. Generasi muda Kaili kini lebih banyak 

berinteraksi dengan sumber-sumber keagamaan global 

yang tidak selalu sejalan dengan konteks lokal. Hal ini 

memunculkan risiko fragmentasi otoritas keagamaan, di 

mana peran ulama tradisional dan tokoh adat mulai tergeser 

oleh figur-figur digital. Fenomena ini dikenal dalam 

literatur akademik sebagai digital religion (Campbell, 



106 

 

2013), yang menggambarkan perubahan otoritas dan makna 

religius di ruang maya. 

Ketiga, dari sisi perubahan sosial, mobilitas 

penduduk, urbanisasi, dan penetrasi ekonomi pasar turut 

menggeser struktur tradisional masyarakat Kaili. Hubungan 

sosial berbasis kekerabatan dan adat mulai bergeser 

menjadi hubungan fungsional dan transaksional. Dalam 

kondisi ini, nilai-nilai Islam lokal yang menekankan 

kebersamaan, gotong royong, dan musyawarah menghadapi 

tantangan serius untuk tetap eksis. Namun demikian, 

perubahan sosial ini juga membuka ruang baru bagi 

rekonstruksi nilai Islam yang lebih responsif terhadap 

kebutuhan masyarakat modern misalnya dengan 

mengintegrasikan etika Islam dalam pendidikan, ekonomi 

kreatif, dan tata kelola sosial. 

Keempat, secara epistemologis, tantangan modernitas 

dan digitalisasi menuntut pendidikan Islam dan dakwah 

kultural untuk bertransformasi. Madrasah dan pesantren 

lokal di Tanah Kaili dituntut mengembangkan kurikulum 

yang adaptif terhadap teknologi, tetapi tetap menanamkan 

nilai spiritual dan moral Islam. Penggunaan media digital 

untuk dakwah, pembelajaran daring, dan penguatan 

karakter berbasis nilai lokal dapat menjadi strategi untuk 

menjaga kesinambungan Islam lokal di tengah derasnya 

arus globalisasi (Bahdar, 2023). 

Kelima, dari perspektif teologi sosial Islam, 

modernitas dan digitalisasi tidak harus dipandang sebagai 

ancaman, melainkan sebagai peluang untuk memperluas 

fungsi rahmatan lil ‘alamin. Ajaran Islam tentang 

keseimbangan (tawazun), kemajuan (ishlah), dan 

kebijaksanaan (hikmah) dapat menjadi landasan etis untuk 

mengarahkan perkembangan teknologi dan modernitas ke 

arah kemaslahatan. Dalam konteks masyarakat Kaili, hal 



107 

 

ini berarti mengembangkan model keberislaman yang 

kritis, moderat, dan kontekstual, yang mampu menjaga 

tradisi sekaligus memanfaatkan teknologi untuk 

memperkuat nilai-nilai budaya dan keagamaan.Dengan 

demikian, tantangan modernitas dan digitalisasi bukan 

sekadar persoalan teknologis, tetapi juga ujian identitas dan 

spiritualitas. Islam di Tanah Kaili perlu terus meneguhkan 

diri sebagai kekuatan moral yang adaptif terhadap 

perubahan, tanpa kehilangan akar nilai lokal dan 

spiritualitasnya. 

B. Peran Ulama, guru, dan Masyarakat Adat dalam  

     Menjaga Nilai Lokal 

Dalam konteks masyarakat Kaili, peran ulama, guru, 

dan tokoh adat menjadi pilar penting dalam menjaga 

kesinambungan nilai-nilai lokal yang berakar pada tradisi 

dan ajaran Islam. Integrasi antara kepemimpinan 

keagamaan (ulama), pendidikan (guru), dan kebudayaan 

(tokoh adat) membentuk ekosistem sosial yang mampu 

menjaga harmoni antara agama dan budaya lokal. Secara 

akademik, peran mereka dapat dijelaskan melalui tiga 

pendekatan utama: transformasi nilai, reproduksi sosial, 

dan ketahanan budaya. 

Pertama, ulama berperan sebagai agen transformasi 

nilai dan penjaga ortodoksi Islam di tengah dinamika 

budaya lokal. Dalam teori cultural transmission (Parsons, 

1951), ulama berfungsi sebagai mediator antara teks agama 

dan konteks sosial masyarakat. Di tanah Kaili, ulama tidak 

hanya mengajarkan ilmu agama, tetapi juga melakukan 

reinterpretasi terhadap nilai adat seperti nosarara 

nosabatutu (persaudaraan dan kebersamaan) agar selaras 

dengan prinsip-prinsip Islam. Melalui khutbah, pengajian, 

dan fatwa sosial, ulama turut membentuk kesadaran moral 



108 

 

kolektif yang menyeimbangkan antara tradisi leluhur dan 

tuntunan syariat. 

Kedua, guru (khususnya guru madrasah dan guru 

fikih di sekolah Islam) berperan dalam internalisasi nilai 

melalui pendidikan formal. Secara akademik, peran guru 

dapat dianalisis melalui perspektif hidden curriculum 

(Jackson, 1968), di mana nilai-nilai sosial dan keagamaan 

tidak hanya diajarkan melalui materi pelajaran, tetapi juga 

melalui keteladanan, etika, dan budaya sekolah. Di 

Kabupaten Sigi dan wilayah Kaili lainnya, guru menjadi 

jembatan antara tradisi Islam dan pendidikan modern, 

mengajarkan moderasi, toleransi, dan cinta terhadap budaya 

lokal sebagai bagian dari identitas keislaman. 

Ketiga, masyarakat adat memiliki peran strategis 

sebagai penjaga kontinuitas budaya lokal yang telah 

terislamisasi. Dalam teori cultural resilience (Adger, 2000), 

masyarakat adat dianggap sebagai pengelola pengetahuan 

tradisional dan nilai-nilai kearifan lokal yang berfungsi 

menjaga stabilitas sosial. Mereka memastikan bahwa nilai-

nilai Islam tidak menegasikan adat, melainkan memperkaya 

makna simbolik dan praktik budaya, seperti dalam ritual 

mopotombulu (musyawarah bersama) atau molabot tumbu 

(doa syukuran panen) yang kini dipadukan dengan doa-doa 

Islami.Kolaborasi antara ulama, guru, dan tokoh adat ini 

mencerminkan model sosial yang disebut triple cultural 

synergy, yaitu kerja sama tiga elemen sosial dalam 

mengelola perubahan tanpa kehilangan jati diri. Melalui 

sinergi ini, masyarakat Kaili mampu mempertahankan 

identitas Islam lokal yang damai, moderat, dan terbuka 

terhadap perubahan zaman, sekaligus menjaga akar budaya 

yang menjadi kekuatan moral masyarakat.Dengan 

demikian, secara akademik dapat disimpulkan bahwa 

keberhasilan internalisasi nilai Islam di tanah Kaili tidak 

hanya bergantung pada lembaga formal keagamaan, tetapi 



109 

 

juga pada peran kolaboratif antara ulama, guru, dan 

masyarakat adat sebagai penjaga kesinambungan nilai dan 

moral sosial berbasis kearifan lokal. 

C. Rekonseptualisasi Islam Moderat Berbasis Budaya Kaili 

Rekonseptualisasi Islam moderat berbasis budaya 

Kaili merupakan upaya akademik untuk menafsirkan 

kembali ajaran Islam secara kontekstual dengan 

memperhatikan nilai-nilai sosial, etika, dan spiritual yang 

hidup dalam masyarakat lokal. Pendekatan ini sejalan 

dengan paradigma Islam Nusantara atau Islam lokalitas, 

yang menekankan pentingnya hubungan timbal balik antara 

agama dan budaya sebagai dua unsur pembentuk peradaban 

yang saling melengkapi (Azra, 2019; Abdullah, 2007). 

Dalam konteks masyarakat Kaili di Sulawesi Tengah, 

rekonstruksi Islam moderat tidak hanya berfungsi menjaga 

kemurnian ajaran Islam, tetapi juga memperkuat karakter 

sosial yang menjunjung tinggi harmoni, toleransi, dan 

solidaritas.Secara akademik, rekonstruksi ini dapat 

dijelaskan melalui tiga dimensi utama: teologis, kultural, 

dan sosial-transformatif. 

1. Dimensi Teologis: Islam sebagai Rahmatan lil-

‘Alamin 

Islam moderat dalam pandangan masyarakat Kaili 

berakar pada pemahaman teologis bahwa Islam 

adalah agama kasih sayang dan keseimbangan 

(tawazun). Ulama dan tokoh agama di wilayah ini 

menafsirkan ajaran Islam secara kontekstual dengan 

mempertimbangkan kondisi sosial-budaya 

masyarakat. Misalnya, prinsip nosarara nosabatutu 

(bersaudara dan bersatu) diinternalisasi sebagai 

pengejawantahan nilai ukhuwah Islamiyah dan 

ukhuwah insaniyah. Pendekatan ini menghindarkan 

masyarakat dari sikap ekstrem, baik dalam beragama 



110 

 

maupun dalam berbudaya, sebagaimana ditegaskan 

oleh Madjid (1992) bahwa Islam moderat selalu 

berupaya mencari titik tengah antara teks dan realitas 

sosial. 

2. Dimensi Kultural: Dialog Islam dan Adat Kaili 

Dalam kerangka cultural approach to Islamization 

(Woodward, 2011), Islam di tanah Kaili tidak 

menegasikan adat, tetapi berdialog dengannya secara 

terbuka. Nilai-nilai adat seperti nosarara nosabatutu, 

mopombalu (tolong-menolong), dan pombetulangi 

(musyawarah) mengalami islamisasi tanpa 

kehilangan makna dasarnya. Ritual adat yang semula 

bersifat animistik diislamkan melalui penggunaan 

doa dan simbol Islami, menjadikan budaya lokal 

sebagai media dakwah yang efektif. Hal ini 

menunjukkan bentuk Islam moderat yang menghargai 

tradisi tanpa kompromi terhadap prinsip-prinsip 

aqidah. 

3. Dimensi Sosial-Transformatif: Islam Sebagai 

Etika Publik 

Islam moderat berbasis budaya Kaili juga memiliki 

fungsi sosial sebagai etika publik (public ethics). 

Dalam konteks ini, nilai-nilai Islam digunakan untuk 

memperkuat moralitas sosial, mendorong 

perdamaian, dan menolak kekerasan berbasis agama. 

Studi Lapian (2020) tentang Islam di Sulawesi 

Tengah menunjukkan bahwa masyarakat Kaili 

mampu membangun ruang sosial yang toleran berkat 

nilai-nilai kearifan lokal yang disinergikan dengan 

ajaran Islam. Madrasah, pesantren, dan lembaga adat 

berperan aktif dalam mentransmisikan nilai-nilai 

moderasi seperti kejujuran, tanggung jawab, dan 

kebersamaan, yang menjadi basis pendidikan 

karakter Islami di era modern. 



111 

 

Rekonseptualisasi Islam moderat berbasis budaya Kaili 

pada akhirnya melahirkan bentuk keislaman yang inklusif, 

kontekstual, dan berakar pada identitas lokal. Islam tidak 

lagi dipahami sebagai sistem normatif yang kaku, tetapi 

sebagai kekuatan moral yang hidup di tengah masyarakat, 

mengalir melalui bahasa, seni, simbol, dan praktik sosial. 

Pendekatan ini selaras dengan teori living Islam (Feener, 

2018), yaitu Islam yang dihayati dan diekspresikan secara 

nyata dalam kehidupan sehari-hari.Dengan demikian, Islam 

moderat berbasis budaya Kaili bukanlah kompromi antara 

agama dan adat, melainkan rekonstruksi spiritualitas dan 

etika sosial yang menjadikan budaya lokal sebagai wahana 

dakwah dan pendidikan moral. Model ini tidak hanya 

memperkuat identitas keislaman masyarakat Kaili, tetapi 

juga menjadi inspirasi bagi pengembangan Islam rahmatan 

lil-‘alamin di kawasan Indonesia Timur. 

D. Islam Lokal sebagai Model Harmoni Peradaban  

     Nusantara 

Islam lokal merupakan manifestasi khas dari proses 

akulturasi Islam dengan budaya setempat yang 

menghasilkan bentuk keberislaman yang damai, inklusif, 

dan menghargai keberagaman. Dalam konteks peradaban 

Nusantara, Islam lokal berfungsi sebagai model harmoni 

sosial dan budaya yang mempertemukan nilai-nilai 

universal Islam dengan tradisi dan kearifan lokal. 

Pendekatan akademik terhadap fenomena ini menunjukkan 

bahwa Islam lokal bukan sekadar hasil kompromi antara 

agama dan adat, tetapi merupakan ekspresi teologis dan 

kultural yang lahir dari proses dialog panjang antara teks 

dan konteks sosial masyarakat Indonesia (Azra, 2019; 

Abdullah, 2017). 

1. Islam Lokal dalam Perspektif Historis 



112 

 

Secara historis, Islam masuk ke Nusantara melalui 

jalur budaya dan perdagangan, bukan penaklukan militer. 

Para dai, ulama, dan sufi yang menyebarkan Islam di 

wilayah-wilayah seperti Sumatera, Jawa, Sulawesi, dan 

Maluku menerapkan pendekatan dakwah kultural—yakni 

metode yang menyesuaikan nilai-nilai Islam dengan tradisi 

masyarakat lokal (Ricklefs, 2006). Di tanah Kaili, 

pendekatan serupa tampak dalam bagaimana nilai-nilai adat 

seperti nosarara nosabatutu (persaudaraan dan 

kebersamaan) diintegrasikan dengan konsep ukhuwah 

dalam Islam. Dengan demikian, proses Islamisasi 

berlangsung damai dan berkelanjutan, memperlihatkan 

karakter harmoni khas Islam Nusantara. 

2. Islam Lokal dan Etika Sosial 

Secara akademik, Islam lokal menciptakan sistem 

etika sosial yang bersumber dari ajaran Islam namun 

dikontekstualisasikan dalam budaya setempat. Nilai-nilai 

seperti musyawarah, gotong royong, dan solidaritas sosial 

diadopsi menjadi bagian dari praksis keagamaan 

masyarakat. Hal ini sesuai dengan teori cultural hybridity 

(Bhabha, 1994) yang menjelaskan bagaimana dua budaya 

berbeda dapat saling mempengaruhi dan melahirkan bentuk 

baru yang kreatif. Dalam masyarakat Kaili, misalnya, 

tradisi mopombalu (tolong-menolong) dan pombetulangi 

(kerjasama kolektif) telah menjadi sarana penguatan etika 

sosial Islam melalui kegiatan sosial keagamaan seperti 

pengajian, sedekah, dan gotong royong keagamaan. 

3. Islam Lokal sebagai Model Harmoni Peradaban 

Dalam kerangka peradaban Nusantara, Islam lokal 

menjadi model harmoni karena ia menolak dikotomi antara 

agama dan budaya. Sebagaimana dikemukakan oleh 

Syamsuddin (2018), Islam Nusantara berfungsi sebagai 



113 

 

“ruang perjumpaan” antara dimensi spiritual Islam dan 

dimensi kultural masyarakat lokal. Model ini menampilkan 

Islam yang tidak hanya menekankan tasyri’ (hukum), tetapi 

juga tasawuf (spiritualitas) dan akhlaq (etika). Hasilnya 

adalah peradaban yang lembut, menghargai perbedaan, 

serta menumbuhkan toleransi antaragama. Di Sulawesi 

Tengah, Islam lokal berkontribusi besar dalam membangun 

kohesi sosial, mencegah konflik antarumat, dan 

memperkuat identitas kolektif yang inklusif. 

4. Dimensi Pendidikan dan Transmisi Nilai 

Dalam konteks pendidikan, Islam lokal juga 

berfungsi sebagai wahana transmisi nilai-nilai kemanusiaan 

universal. Madrasah, pesantren, dan lembaga adat 

memainkan peran penting dalam mengajarkan ajaran Islam 

yang moderat, terbuka, dan berakar pada budaya lokal. 

Menurut penelitian Abdullah (2020), pendidikan Islam 

berbasis kearifan lokal di Sulawesi Tengah telah berhasil 

menanamkan nilai-nilai seperti toleransi, musyawarah, dan 

tanggung jawab sosial kepada generasi muda. Dengan 

demikian, Islam lokal berperan sebagai fondasi bagi 

pembangunan peradaban yang berimbang antara 

spiritualitas, rasionalitas, dan kemanusiaan. 

5. Implikasi terhadap Peradaban Global 

Secara akademik, Islam lokal di Nusantara dapat 

menjadi model alternatif peradaban global—yakni bentuk 

Islam yang mampu berdialog dengan modernitas tanpa 

kehilangan akar spiritualnya. Konsep ini sejalan dengan 

gagasan Islam kosmopolitan (Abdullah, 2017) yang 

menempatkan Islam sebagai kekuatan moral global yang 

menghargai pluralitas dan kemajuan. Dalam hal ini, Islam 

lokal bukanlah bentuk inferior dari Islam universal, tetapi 

justru memperkaya ekspresi keislaman dunia dengan wajah 



114 

 

yang humanis, damai, dan berbudaya. Dengan demikian, 

Islam lokal di Nusantara, termasuk di Tanah Kaili, 

mencerminkan model peradaban yang harmonis karena 

mampu menggabungkan nilai-nilai universal Islam dengan 

tradisi lokal secara kreatif dan konstruktif. Model ini layak 

dijadikan rujukan akademik dan praktis dalam 

mengembangkan peradaban Islam yang damai, moderat, 

dan berakar pada realitas sosial masyarakat. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB IX 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan Umum 



115 

 

Berdasarkan keseluruhan uraian dan analisis 

akademik dalam buku ini, dapat disimpulkan bahwa proses 

internalisasi Islam di Tanah Kaili merupakan hasil dari 

perjumpaan yang dinamis antara agama dan budaya lokal. 

Islam hadir bukan sebagai kekuatan yang meniadakan 

tradisi, melainkan sebagai energi spiritual yang 

menghidupkan nilai-nilai budaya Kaili, sehingga 

melahirkan bentuk keberislaman yang moderat, damai, dan 

kontekstual. Proses ini mencerminkan model khas Islam 

lokal Nusantara—yakni Islam yang berakar kuat pada 

ajaran tauhid, namun tumbuh dalam kearifan sosial dan 

simbol-simbol budaya yang hidup di tengah masyarakat. 

Pertama, dalam dimensi historis, penyebaran Islam 

di Tanah Kaili berlangsung secara damai melalui dakwah 

kultural yang menggunakan pendekatan bahasa, adat, dan 

simbol-simbol lokal. Para ulama, guru, dan tokoh adat 

berperan penting dalam membangun jembatan antara nilai-

nilai Islam dan kearifan lokal seperti nosarara nosabatutu 

(persaudaraan dan kebersamaan), mopombalu (tolong-

menolong), dan pombetulangi (musyawarah). Pendekatan 

yang lembut dan komunikatif ini menjadikan Islam 

diterima bukan sebagai agama luar, melainkan sebagai 

bagian dari identitas budaya masyarakat Kaili. 

Kedua, dalam dimensi sosial dan kultural, Islam 

telah mengubah struktur nilai masyarakat Kaili tanpa 

merusak tatanan sosial yang ada. Transformasi ini terlihat 

pada cara masyarakat memaknai kembali adat dalam 

cahaya Islam. Ritual dan simbol budaya yang semula 

berorientasi animistik diislamkan dengan menambahkan 

doa, nilai moral, dan semangat kebersamaan. Proses ini 

melahirkan harmoni antara syariat dan budaya, sekaligus 

memperkuat integrasi sosial dalam kehidupan masyarakat. 

Ketiga, dalam dimensi pendidikan dan moral 

publik, madrasah, pesantren, dan lembaga adat memainkan 

peran strategis sebagai pusat transmisi nilai Islam dan 



116 

 

kearifan lokal. Melalui proses pendidikan formal maupun 

nonformal, masyarakat Kaili mengembangkan model 

pembelajaran yang berorientasi pada pembentukan 

karakter, moderasi beragama, dan penghormatan terhadap 

perbedaan. Hal ini memperlihatkan bahwa Islam lokal tidak 

hanya menjadi identitas spiritual, tetapi juga landasan etika 

sosial yang memperkuat peradaban manusia. 

Keempat, dalam dimensi peradaban, Islam lokal di 

Tanah Kaili menjadi model harmoni peradaban Nusantara. 

Ia memperlihatkan bahwa Islam mampu berdialog dengan 

modernitas tanpa kehilangan akar tradisi. Dalam konteks 

global yang ditandai oleh konflik identitas dan krisis moral, 

model Islam lokal ini memberikan inspirasi tentang 

pentingnya moderasi, keseimbangan, dan kearifan sebagai 

jalan membangun masyarakat yang adil, beradab, dan 

berkepribadian.Dengan demikian, secara akademik dapat 

disimpulkan bahwa Islam di Tanah Kaili merupakan 

wujud Islam moderat yang berakar pada budaya, 

berwajah damai, dan bersifat transformatif. Ia mampu 

menjaga nilai-nilai leluhur sekaligus membuka ruang bagi 

kemajuan. Sinergi antara ulama, guru, dan masyarakat adat 

menjadi fondasi kuat bagi keberlanjutan peradaban Islam 

lokal yang adaptif terhadap zaman, namun tetap teguh pada 

nilai spiritual dan moral universal Islam.Model 

keberislaman masyarakat Kaili pada akhirnya 

memperlihatkan bahwa agama dan budaya bukan dua 

entitas yang saling menegasikan, melainkan dua kekuatan 

yang jika dipadukan dengan bijak, akan melahirkan 

peradaban yang harmoni, berkeadaban, dan berkepribadian 

luhur. 

B. Implikasi bagi Pengembangan Dakwah,  

     Kebudayaan, dan Pendidikan 

Hasil kajian mengenai internalisasi Islam dan 

kearifan lokal di Tanah Kaili memberikan sejumlah 

implikasi penting bagi pengembangan dakwah, 



117 

 

kebudayaan, dan pendidikan Islam di Indonesia, khususnya 

dalam konteks masyarakat multikultural. Implikasi ini tidak 

hanya bersifat teoritis, tetapi juga praktis dalam 

membangun strategi pembinaan umat dan transformasi 

sosial yang berkelanjutan. 

1. Implikasi bagi Pengembangan Dakwah 

Pendekatan dakwah di Tanah Kaili menunjukkan 

bahwa strategi yang paling efektif adalah dakwah 

kultural, yakni dakwah yang menghargai bahasa, simbol, 

adat, dan struktur sosial lokal. Para ulama dan dai 

hendaknya meneladani metode dakwah para penyebar 

Islam terdahulu yang menekankan hikmah, mau‘izhah 

hasanah, dan mujadalah bil-lati hiya ahsan (QS. An-Nahl 

[16]: 125). Dalam konteks masyarakat yang berakar kuat 

pada tradisi, dakwah tidak seharusnya konfrontatif terhadap 

adat, tetapi bersifat dialogis dan transformatif. 

Pendekatan ini menuntut para dai memahami budaya lokal 

sebagai pintu masuk penyampaian ajaran Islam. Dengan 

demikian, dakwah tidak hanya mengislamkan masyarakat 

secara formal, tetapi juga mengislamkan makna-makna 

budaya agar sesuai dengan nilai-nilai tauhid, moralitas, 

dan kemanusiaan. Model ini sejalan dengan gagasan Islam 

rahmatan lil-‘alamin yang menebarkan kedamaian serta 

memperkuat solidaritas sosial lintas komunitas. 

 

 

2. Implikasi bagi Pengembangan Kebudayaan 

Dari perspektif kebudayaan, Islam di Tanah Kaili 

memberikan contoh konkret tentang sinergi antara agama 

dan budaya. Proses Islamisasi tidak meniadakan identitas 

kultural, melainkan memperkaya makna dan nilai-nilai 



118 

 

spiritual di dalamnya. Hal ini membuktikan bahwa kearifan 

lokal bukanlah hambatan bagi kemurnian agama, tetapi 

wadah bagi ekspresi religius yang kontekstual dan 

membumi.Implikasinya, lembaga kebudayaan dan 

pemerintah daerah perlu mengembangkan program 

pelestarian budaya yang berpijak pada nilai-nilai Islam 

moderat, seperti gotong royong, kejujuran, kesederhanaan, 

dan penghormatan terhadap sesama. Revitalisasi tradisi 

lokal seperti molabot tumbu (syukuran panen), 

mopotombulu (musyawarah), dan nosarara nosabatutu 

(persaudaraan dan kesatuan) harus diarahkan menjadi 

sarana pendidikan moral masyarakat. Dengan demikian, 

budaya tidak sekadar menjadi warisan, tetapi juga media 

dakwah dan pembangunan karakter bangsa. 

3. Implikasi bagi Pengembangan Pendidikan 

Dalam ranah pendidikan, temuan ini menunjukkan 

pentingnya integrasi antara ilmu keislaman dan kearifan 

lokal. Madrasah, pesantren, dan sekolah Islam perlu 

mengembangkan kurikulum kontekstual yang menanamkan 

nilai-nilai budaya setempat sebagai bagian dari pendidikan 

karakter Islami. Guru berperan sebagai agen pembentuk 

moral dan mediator nilai, bukan sekadar pengajar 

pengetahuan formal.Pendidikan berbasis budaya lokal juga 

memperkuat kemampuan peserta didik memahami Islam 

secara moderat dan rasional, jauh dari ekstremisme dan 

intoleransi. Model pembelajaran yang kontekstual ini dapat 

membentuk generasi yang memiliki spiritual intelligence 

sekaligus cultural awareness yakni kesadaran beragama 

yang peka terhadap lingkungan sosial dan budaya.Dalam 

kerangka yang lebih luas, implikasi ini mendorong lahirnya 

pendidikan Islam transformatif, yang tidak hanya 

mencetak individu saleh secara ritual, tetapi juga berdaya 

secara sosial dan budaya. 



119 

 

4. Implikasi bagi Ketahanan Sosial dan Peradaban 

Hasil refleksi ini juga berimplikasi pada penguatan 

ketahanan sosial dan harmoni peradaban di tingkat 

lokal dan nasional. Islam lokal di Tanah Kaili telah terbukti 

menjadi instrumen perdamaian dan integrasi sosial. Oleh 

karena itu, model keberislaman seperti ini perlu 

diarusutamakan dalam kebijakan sosial dan pendidikan 

nasional sebagai strategi deradikalisasi dan penguatan 

moderasi beragama.Secara global, Islam lokal dapat 

dipromosikan sebagai wajah Islam Nusantara yang damai, 

toleran, dan beradab sebuah model alternatif bagi dunia 

yang sedang mencari jalan tengah antara modernitas dan 

spiritualitas.Dengan demikian, implikasi utama dari kajian 

ini adalah bahwa harmoni antara Islam dan budaya 

lokal merupakan kekuatan peradaban yang perlu 

dijaga dan dikembangkan secara berkelanjutan. 

Dakwah, kebudayaan, dan pendidikan harus saling 

menopang untuk menciptakan masyarakat yang religius, 

berbudaya, dan berperadaban tinggi.Islam lokal bukan 

hanya warisan sejarah, tetapi juga model masa depan bagi 

pembangunan spiritual dan sosial bangsa Indonesia di 

tengah tantangan globalisasi dan modernitas. 

C. Harapan Penulis 

Penulis memiliki harapan besar agar kajian tentang 

Islam lokal di Tanah Kaili tidak berhenti sebagai wacana 

akademik semata, melainkan menjadi inspirasi nyata dalam 

membangun peradaban Islam yang berakar kuat pada nilai-

nilai budaya lokal. Islam yang hadir dan tumbuh di bumi 

Kaili telah membuktikan bahwa agama ini mampu 

berdialog dengan adat, menyatu dalam tradisi, dan memberi 

arah bagi kehidupan sosial yang damai dan berkeadaban. 

Oleh karena itu, penulis berharap generasi muda, para 

pendidik, ulama, serta tokoh adat terus melestarikan 



120 

 

warisan kearifan lokal tersebut dalam semangat 

wasathiyyah (moderasi) dan ukhuwah insaniyyah 

(persaudaraan kemanusiaan). 

Lebih jauh, penulis mengharapkan agar hasil kajian 

ini menjadi bahan rujukan bagi pengembangan kurikulum 

pendidikan Islam berbasis budaya lokal, sehingga 

pembelajaran agama tidak tercerabut dari akar sosial dan 

historisnya. Integrasi antara ilmu pengetahuan modern 

dengan nilai-nilai kearifan lokal diyakini dapat melahirkan 

generasi Muslim yang cerdas, berkarakter, dan berakhlak 

mulia. 

Akhirnya, penulis berharap karya ini menjadi 

sumbangan kecil dalam upaya memperkuat jembatan antara 

agama dan kebudayaan, antara Islam universal dan tradisi 

lokal Kaili, serta antara pengetahuan akademik dan praksis 

sosial keagamaan masyarakat. Semoga semangat Nosarara 

Nosabatutu bersaudara dan bersatu senantiasa menjadi 

landasan dalam mewujudkan Islam yang rahmatan lil 

‘alamin di Tanah Kaili. 

D.Daftar Pustaka 

Abdullah, T. (1987). Islam dan Masyarakat: 

Pantulan Sejarah Indonesia. Jakarta: LP3ES. 

Abdurrahman, M. (2018). Islam Nusantara: Dari 

Islamisasi hingga Moderasi Beragama. Yogyakarta: LKiS. 

Abubakar, I. (2020). Moderasi Beragama di 

Indonesia: Konsep, Genealogi, dan Implementasi. Jakarta: 

Kemenag RI. 

Alatas, S. F. (2010). Islam dan Modernisasi di Dunia 

Melayu-Indonesia. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan 

Pustaka. 



121 

 

Alim, M. (2019). Islam Moderat: Konsep dan 

Implementasinya di Indonesia. Malang: UIN Malang Press. 

Amin, A. R. (2014). Sejarah Islam di Sulawesi 

Tengah. Palu: Balai Penelitian dan Pengembangan Agama 

Makassar. 

Azra, A. (1999). Jaringan Ulama Timur Tengah dan 

Kepulauan Nusantara Abad XVII dan XVIII. Jakarta: 

Kencana. 

Azra, A. (2013). Islam Nusantara: Jaringan Global 

dan Lokal. Bandung: Mizan. 

Basri, H. (2017). Kearifan Lokal dalam Pendidikan 

Islam di Indonesia. Yogyakarta: Deepublish. 

Bahdar, Ketika Islam Menyapa Tanah Kaili: Kisah 

Perjumpaan Agama dan Budaya 

Daulay, H. P. (2014). Pendidikan Islam dalam 

Perspektif Filsafat. Jakarta: Kencana. 

Darwis, M. (2015). Islam dan Budaya Lokal di 

Sulawesi Tengah. Palu: LPP UIN Datokarama. 

Geertz, C. (1960). The Religion of Java. Chicago: 

University of Chicago Press. 

Giddens, A. (1990). The Consequences of Modernity. 

Cambridge: Polity Press. 

Hidayat, K. (2006). Tren Pluralisme Agama. Jakarta: 

Paramadina. 

Huda, M. (2020). Islam Moderat dan Tantangan 

Modernitas. Yogyakarta: UII Press. 



122 

 

Ibrahim, M. (2016). Islam dan Adat di Tanah Kaili: 

Perspektif Sosio-Kultural. Palu: Pusat Kajian Islam dan 

Budaya Kaili. 

Kadir, M. (2018). Pendidikan Islam dan Kearifan 

Lokal di Sulawesi Tengah. Palu: UIN Datokarama Press. 

Koentjaraningrat. (1984). Kebudayaan Jawa dan 

Masyarakat Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka. 

Kuntowijoyo. (1994). Identitas Politik Umat Islam. 

Bandung: Mizan. 

Madjid, N. (1995). Islam Doktrin dan Peradaban. 

Jakarta: Paramadina. 

Mahfud, C. (2019). Islam Nusantara dan Revitalisasi 

Nilai Lokal dalam Pendidikan. Semarang: Pustaka Pelajar. 

Malik, A. (2021). Dakwah Kultural dan 

Transformasi Sosial di Indonesia. Jakarta: Prenada Media. 

Mudzhar, M. A. (2002). Pendekatan Studi Islam 

dalam Era Globalisasi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Mustofa, A. (2020). Islam dan Tradisi Lokal: 

Dialektika Syariat dan Budaya. Malang: UIN Maliki Press. 

Noor, F. (2018). Islam di Nusantara: Sejarah Sosial 

Intelektual. Yogyakarta: Ombak. 

Nur, L. (2020). Pendidikan Karakter Berbasis 

Kearifan Lokal di Madrasah. Jakarta: Rajawali Pers. 

Rahman, F. (2015). Islam dan Transformasi Sosial 

Budaya di Indonesia Timur. Makassar: Alauddin 

University Press. 



123 

 

Rahman, F. (2021). Revitalisasi Nilai Kearifan Lokal 

dalam Pendidikan Islam Kontemporer. Yogyakarta: 

Deepublish. 

Rahman, F. (2023). Islam di Bumi Kaili: Narasi 

Historis dan Budaya Lokal. Palu: UIN Datokarama Press. 

Rahman, Y. (2017). Pesantren dan Modernitas: Arah 

Baru Pendidikan Islam di Indonesia. Bandung: Alfabeta. 

Shihab, M. Q. (2005). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir 

Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat. Bandung: Mizan. 

Soekanto, S. (2012). Sosiologi Suatu Pengantar. 

Jakarta: Rajawali Pers. 

Subhan, Z. (2011). Islam, Tradisi, dan Perubahan 

Sosial di Indonesia. Jakarta: Paramadina. 

Sukri, M. (2021). Islam dan Budaya Lokal di Tanah 

Kaili: Refleksi Antropologis. Palu: Datokarama Press. 

Sutrisno, M. (2018). Filsafat Kebudayaan dan 

Kearifan Lokal. Yogyakarta: Kanisius. 

Syam, N. (2005). Islam Pesisir dan Islam 

Pedalaman: Dialektika, Konflik dan Integrasi Sosial. 

Yogyakarta: LKiS. 

Syamsuddin, A. (2019). Ulama dan Tradisi Keilmuan 

Islam di Nusantara. Jakarta: Kemenag RI. 

Thoha, M. (2018). Islam Moderat di Tengah 

Pluralitas Budaya Nusantara. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Woodward, M. (2011). Java, Indonesia, and Islam. 

Arizona: Arizona State University Press. 



124 

 

Yamin, M. (2022). Rekonstruksi Islam Lokal di 

Indonesia: Perspektif Sosial, Budaya, dan Pendidikan. 

Yogyakarta: Deepublish. 

Lampiran  

1. Snopsis Buku 

 

Buku ini mengisahkan perjalanan panjang Islam 

ketika hadir dan berakulturasi dengan budaya masyarakat 

Kaili di Sulawesi Tengah. Melalui pendekatan historis, 

antropologis, dan pendidikan Islam, karya ini menelusuri 

bagaimana dakwah Islam tidak datang dengan benturan, 

tetapi melalui jalan kultural menyapa hati masyarakat lewat 

bahasa, adat, simbol, dan nilai-nilai lokal yang sarat 

makna.Penulis menegaskan bahwa Islam di Tanah Kaili 

tidak hanya menjadi sistem keyakinan, tetapi juga kekuatan 

moral dan sosial yang membentuk tatanan kehidupan 

masyarakat. Dalam proses Islamisasi, nilai-nilai luhur 

seperti nosarara nosabatutu (bersaudara dan bersatu) 

berpadu dengan ajaran Islam tentang ukhuwah, toleransi, 

dan keadilan sosial, menciptakan harmoni antara agama 

dan budaya yang khas. 

Buku ini juga menyoroti peran penting madrasah, 

pesantren, ulama, dan tokoh adat dalam menjaga 

kesinambungan nilai-nilai Islam lokal yang moderat. Di 

tengah arus modernitas dan digitalisasi, penulis mengajak 

pembaca untuk menafsirkan ulang hubungan Islam dan 

budaya lokal sebagai fondasi pendidikan karakter Islami 

yang kontekstual dan membumi.Lebih dari sekadar kajian 

akademik, buku ini adalah refleksi tentang bagaimana 

Islam dapat menjadi sumber etika sosial, spiritualitas, dan 

peradaban yang damai tanpa kehilangan akar budayanya. Ia 

menjadi jembatan antara tradisi dan pembaruan, antara 

warisan lokal dan universalitas Islam. 



125 

 

Bagi pembaca baik akademisi, mahasiswa, pendidik, 

maupun pemerhati budaya buku ini menghadirkan 

pemahaman mendalam tentang wajah Islam Nusantara 

yang hidup, dinamis, dan penuh kearifan di Tanah Kaili. 

 

2. Profil Penulis 

 

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di 

bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah, 

UIN Datokarama Palu. Ia aktif mengajar mata kuliah 

fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus 

kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik 

pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim. 

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada 

studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan 

dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian 

kualitatif. Minat akademiknya meliputi fikih 

pendidikan, fikih pembelajaran, pembentukan karakter 

religius, serta integrasi kearifan lokal dalam pendidikan 

Islam, khususnya di konteks madrasah dan masyarakat 

Muslim Indonesia. 

Selain mengajar, penulis aktif melakukan 

penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk 

artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku 

ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada 

rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai 

sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan 

spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat 

dalam penyusunan khutbah, modul keagamaan, dan 

buku panduan ibadah yang digunakan di lingkungan  

masyarakat.Melalui karya ini, penulis berharap dapat 

mendorong lahirnya praktik pendidikan Islam yang 

tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga berakar 

kuat pada nilai-nilai syariat dan akhlak mulia. 



126 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 


