Ketika Islam
Menyapa
Tanah Kaili

Kisah Perjumpaan Agama dan Budaya
Lokal

;LG(( Dr. Bahdar,M H.I D))@Jé




HAK CIPTA/COPYRIGHT

© 2023 Dr. Bahdar, M.H.I
Email bahdar@uindatokarama ac.id
HP.081.341.207.628

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang.

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh
atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik
cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari
penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan
pendidikan dengan menyebut sumbernya.

Penerbit:

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat
Alamat: JI. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah

Cetakan Pertama: Mei 2023
ISBN: Nomor belum ada



Kata Pengantar
a5l el Sl Al ol

Ok G S g 15888 s Bl atudes ali 5 0 i
\J.m.@_u(‘S.dcd 3&\
J}wwmbqﬂj‘wmjwﬁm‘Mu\quM\
@J\Wb@é&d)\.}}eﬂu}dm?@j\ ul.ar_\&_u\.u.uwjhus.a\
um\mjd\ésjcﬁ)ﬁ\

Segala puji bagi Allah Swt. Tuhan semesta alam,
yang telah menganugerahkan rahmat, petunjuk, dan ilmu
pengetahuan kepada manusia. Shalawat dan salam semoga
senantiasa tercurah kepada junjungan kita Nabi Muhammad
saw., suri teladan sepanjang zaman yang membawa risalah
Islam sebagai rahmat bagi seluruh alam.

Islam datang ke Tanah Kaili, tidak dengan pedang
dan kekerasan, melainkan dengan akhlak, kearifan, dan
penghargaan terhadap budaya lokal. Nilai-nilai Islam
bertemu dengan tradisi masyarakat Kaili yang menjunjung
tinggi Nosarara Nosabatutu (bersaudara dan bersatu dalam
kebaikan) sehingga melahirkan harmoni sosial dan spiritual
yang khas.

Dalam konteks ini, Al-Qur’an memberikan isyarat
penting tentang keberagaman budaya dan etnis manusia
sebagai bagian dari kehendak Allah Swt. sebagaimana
firman-Nya:

O $80a0 (JiGh 3 gt a8l g (A 5 3 (e IS 1) Gl gl
95133\ 4 die & K

Terjemahnya:

“Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan
kamu dari seorang laki-laki dan seorang perempuan,
kemudian Kami jadikan kamu berbangsa-bangsa dan



4

bersuku-suku supaya kamu saling mengenal. Sesungguhnya
vang paling mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang
vang paling bertakwa di antara kamu.” (Q.S. Al-Hujurat
[49]: 13)

Ayat ini menegaskan bahwa keberagaman budaya bukan
ancaman bagi keimanan, melainkan jembatan untuk saling
mengenal dan memperkaya nilai-nilai kemanusiaan.
Rasulullah Saw. juga bersabda:

AT A & alY dad W)
Artinya :

“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak
yvang mulia. "(HR. Al-Bukhari)

Hadis ini mengandung pesan bahwa dakwah Islam
seyogianya hadir dalam semangat penyempurnaan nilai-
nilai moral dan sosial yang telah ada dalam masyarakat,
bukan untuk meniadakan atau menentangnya.

Buku “Ketika Islam Menyapa Tanah Kaili” hadir
untuk menelusuri proses perjumpaan antara Islam dan
budaya lokal, serta menjelaskan bagaimana nilai-nilai
keislaman bertransformasi menjadi kekuatan moral, sosial,
dan pendidikan di masyarakat Kaili. Melalui pendekatan
historis, antropologis, dan pendidikan Islam, penulis
berupaya menggambarkan bagaimana dakwah kultural dan
pendidikan berbasis kearifan lokal dapat memperkuat
karakter keislaman yang moderat dan inklusif.

Penulis berharap buku ini menjadi kontribusi kecil
dalam memperkaya khazanah keilmuan Islam Nusantara,
khususnya dalam memahami dinamika Islam lokal di
Tanah Kaili. Diharapkan karya ini mampu menumbuhkan
kesadaran baru bahwa Islam dapat berdialog dengan
budaya tanpa kehilangan substansinya, serta memberi arah



5

bagi penguatan pendidikan Islam berbasis nilai-nilai lokal
yang damai dan berkeadaban.

Akhirnya, penulis mengucapkan terima kasih kepada
semua pihak yang telah memberikan dukungan moral dan
intelektual dalam penyusunan buku ini. Semoga karya ini
bermanfaat bagi dunia pendidikan, kebudayaan, dan
dakwah Islam di Tanah Kaili, khususnya dalam
memperkuat semangat Nosarara Nosabatutu bersaudara
dan bersatu dalam keberagaman.

Gkl a3l ) (38 5all 4y

1A 40 a%0 5 K8 40 &L

Palu, Me1 2023
Penulis,

Dr. Bahdar, M.H.I.



DAFTAR ISI
Halaman Judul................... 1
Halaman Hak Cipta..................cooiiiiiinn. 11
Halaman Kata Pengantar............................... 11
Halaman Daftar Isi...............ccoooiiiiiiiin.l, v
BAB I
PENDAHULUAN
A. Keadan Geografis, Sosial, dan Budaya ............ 1
B. Sejarah Awal Penyebutan Tanah Kaili............. 4
C. Struktur Sosial, Adat, dan Sistem Nilai dalam 8
Masyarakat Kaili......................o
D, Ciri Khas Spiritualitas Masyarakat Pra-Islam.... 12
E, Arah dan Tujuan Penulisan Buku.................. 17
BAB II.
ISLAM DATANG MEMBAWA CAHAYA
A. Sejarah Masuknya Islam di Tanah Kaili.......... 21
B. Peran Pedagang Ulama, dan Kerajaan dalam 25
Penyebaran Islam di Tanah Kaili..................
C. Jalur Dakwah Kultural............................... 29
D. Respon Masyarakat Lokal terhadap Ajaran Islam 32
BAB 111
DIALONG NILAI ISLAM DAN KEARIFAN LOKAL
KAILI
A. Prinsip Dasar Kearifan Lokal Nosarara 35
Nosabatutu. ......o.ovuiiiiiiiii e
B. Nilai-Nilai Sosial Budaya Kaili..................... 37
C. Integrasi NilaiIslam........................oooel. 40
D. Bentuk Sinkretisasi dan Akulturasi yang Tetap 44
Menjaga Kemurnian Tauhid........................
BAB IV
SPRITUALITAS DAN TRADISI KEAGAMAAN
A. Tradisi Zikir, Doa, dan Ritual Sosial Bernuansa 47

B. Simbol dan Makna Spiritual dalam Adat Kaili... 49



C. Harmoni Antara Syariat dan Tradisi Antara 51
Masjiddan Balia ...

D. Potensi Spiritualitas Lokal dalam Memperkuat 54

Moral Sosial............coooiiiiiii
BAB V
PENDIDIKAN DAN DAKWAH DI TANAH KAILI

A. Peran Madrasah dalam internalisasi Islam di 57
Tanah Kaili.....................

B. Tokoh-Tokoh Penyebar Islam Lokal di Tanah 60
Kaili...ooo

C. Metode Dakwah Kultural di Tanah 63
Kaili.................

D. Dampak Islam terhadap Perubahan Nilai Sosial 67
dan
Pendidikan................ooo

BAB VI

ISLAM DAN ETIKA SOSIAL BUDAYA KAILI

A. Islam sebagai Sumber Etika Sosial dan Moral 73
Publik........oooi

B. Perubahan Struktur Sosial dan Nilai Pasca- 76
[slamisasi........cooevuiiiniiiiiiiii e,

C. Islam dalam Kehidupan Sehari-hari: dari 81
Keluarga hingga Masyarakat........................

D. Nilai Moderasi dan Toleransi dalam Masyarakat 86
Kaili. ..o

BAB VII
REKONSTRUKSI NILAI BUDAYA KAILI DALAM
PRESPEKTIF ISLAM

A. Pemaknaan Ulang Nilai Adat dalam Cahaya 88
Islam.......coooiiii

B. Transformasi Simbol-Simbol Budaya Menjadi 89
Media Dakwah..............coooi

C. Kearifan Lokal sebagai Basis Pendidikan 92
Karakter Islami...................oooooiia,

D. Model Integratif antara Syariat dan Budaya....... 94



BAB VIII
ISLAM DAN MASA DEPAN TANAH KAILI

A. Tantangan Modernitas, Digitalisasi, dan 97

Perubahan Sosial......................l
B. Peran Ulama, guru, dan Masyarakat Adat dalam 99

Menjaga Nilai Lokal........................... L.
C. Rekonseptualisasi Islam Moderat Berbasis 101

Budaya Kaili................ooiii
D. Islam Lokal sebagai Model Harmoni Peradaban 103

Nusantara..........coooeeeiiiiiiiiiiii e,

BAB IX
PENUTUP

A. Kesimpulan Umum.................................. 107
B. Implikasi bagi Pengembangan Dakwah, 109

Kebudayaan, dan Pendidikan.......................
C. Harapan Penulis...............cooiiiiiiiiin, 111
D. Daftar Pustaka...................ooooiiii, 112
E. Lampiran
I. Snopsis Buku...............oooooiii 116
2. Profil Penulis.............coooiiiiiiii, 117

BAB I
TANAH KAILI

A. Keadan Geografis, Sosial, dan Budaya
1. Latak Geografis

Secara geografis, Tanah Kaili terletak di Lembah
Palu Provinsi Sulawesi Tengah.Saat ini wilayanya sudah
terbagi menjadi empat, tiga Kabupaten dan satu Kota.
Keempat wilayah dimaksud adalah Kabupaten Donggala



9

dibagian Barat, Kabupaten Sigi di Selatan dan Kota Palu
bagian di Utara tepatnya di teluk Palu serta Kabupaten
Parigi Moutong di bagianTimur.Kota Palu menjadi Ibu
Kota Provinsi Sulawesi Tengah.

Tanah Kaili diapit oleh dua buah Pegunungan,
gunung Gawalise di sebelah Barat, dan Gunung Nokilalaki
di sebelah Seclatan, serta Teluk Palu di sebelah Utara,
menjadikannya daerah dengan topografi yang bervariasi
terdiri atas lembah yang subur, pesisir, dan
perbukitan.Secara ekologis, wilayah Kaili memiliki iklim
tropis lembab dengan curah hujan sedang hingga tinggi,
yang memungkinkan aktivitas pertanian dan perkebunan.
Daerah ini juga dilalui oleh dua buah Sungai besar yaitu
sungai Palu dan Sungai Gumbasa, keduanya menjadi
sumber air utama bagi pertanian tradisional dan
permukiman.

Kepadatan penduduk wilayah dari tahun ke tahun
menunjukkan peningakatan, sebagaimana dilaporkan oleh
Badan Pusat Statistik (BPS Sulawesi Tengah, 2023),bahwa
kepadatan penduduk di kawasan Kota Palu dan Kabupaten
Sigi menunjukkan peningkatan signifikan, yang diiringi
dengan berkembangan pusat pendidikan, pemerintahan, dan
perdagangan. Namun, di beberapa tempat khususnya di
wilayah pedalaman seperti daerah Danau Lindu dan
Kecamatan Kulawi, masyarakat masih mempertahankan
pola hidup agraris dan, bergantung pada alam.

2. Keadaan Sosial

Secara sosial, masyarakat Kaili tergolong masyarakat
majemuk (heterogen), namun memiliki kohesi sosial yang
kuat melalui nilai “nosarara nosabatutu”yang berarti
bersaudara dan bersatu. Nilai ini menjadi fondasi etika
sosial dan solidaritas antarwarga, baik dalam hubungan
kekerabatan maupun hubungan antarkampung.Sistem sosial
tradisional masyarakat Kaili bersifat komunal dan gotong



10

royong, di mana setiap kegiatan seperti pembangunan
rumah, panen, atau upacara adat dilakukan secara bersama.
Struktur sosial tradisional dipimpin oleh totua ngata (tetua
kampung) yang berperan dalam menjaga keseimbangan
sosial, hukum  adat (givu), dan  spiritualitas
masyarakat.Dalam konteks kontemporer, masyarakat Kaili
telah mengalami transformasi sosial akibat urbanisasi dan
modernisasi, namun prinsip harmoni sosial, penghormatan
terhadap leluhur, dan solidaritas komunitas masih sangat
kuat. Penelitian Soehadha (2017) dan Nurhasanah (2020)
menunjukkan bahwa masyarakat Kaili tetap
mempertahankan pola interaksi sosial yang menekankan
kebersamaan, kejujuran, dan keseimbangan antara
kehidupan dunia dan akhirat.

3. Keadaan Kebudayaan
a. Bahasa dan Identitas

Bahasa Kaili merupakan ciri khas suku yang
membedakannya dengan suku lain di Sulawesi Tengah dan
bahasa Kaili ini memiliki beberapa dialek antara lain dialek
Kalili Ledo, Rai, Daa, Unde, Ija, dan Taa yang tersebar di
Kabupaten Donggala,Sigi, Parigi Moutong dan Kota Palu.
Bahasa ini bukan hanya alat komunikasi, tetapi juga wadah
ekspresi nilai dan pandangan hidup.Dalam konteks
keagamaan, banyak istilah Islam yang diserap dan
disesuaikan dengan bahasa lokal, menunjukkan adanya
asimilasi linguistik antara Islam dan budaya Kaili.

b. Sistem Kepercayaan dan Upacara

Sebelum Islam datang, masyarakat Kaili menganut
kepercayaan animistik dan dinamistik, yang dikenal dengan
istilah adat mpolibu, yaitu keyakinan terhadap roh leluhur
dan kekuatan alam. Setelah Islam masuk pada abad ke-17



11

melalui jalur perdagangan dan dakwah ulama dari daerah
sekitar seperti dari Kerajaan Wajo, Bone, Makassar dari
Sulawesi Selatan,Kerajaan Mandar dari Sulawesi Barat dan
Kerjaan Buton dari Sulawesi Tenggara, maka terjadilah
proses sinkretisasi antara ajaran Islam dengan nilai-nilai-
nilai tradisi lokal sehingga dalam pelaksanaan upacara
Vunja (selamatan kampung), Mpae (syukuran panen),
dan Balia (ritual penyembuhan) di dalamnya telah
dimasukkan doa-doa Islam dan bacaan yasinan. Ini
mencerminkan perpaduan antara spiritualitas Islam dan
tradisi lokal. Ritual-ritual ini kini banyak diinterpretasi
ulang dalam kerangka Islam kultural yakni bentuk
keberagamaan yang mengedepankan nilai harmoni dan
penghormatan terhadap tradisi.

c. Kesenian dan Ekspresi Budaya

Seni tradisional seperti Tari Raego, Musik Gimba,
dan pakaian adat Nuha Kaili merupakan simbol identitas
kultural. Tar1 Raego, misalnya, pada awalnya merupakan
ritual pemanggilan arwah leluhur, namun kini telah
diislamkan menjadi tari syukur atau penyambutan
tamu.Seni tutur dan syair Vunja sering berisi doa dan puji-
pujian kepada Allah, mencerminkan internalisasi nilai
Islam dalam ekspresi budaya lokal.

4. Integrasi Sosial-Religius

Integrasi antara Islam dan budaya Kaili telah
melahirkan bentuk Islam lokal yang khas yakni Islam yang
menerima tradisi tanpa kehilangan inti tauhidnya.
Penelitian Nuraini (2019) dan Bahdar (2022) menunjukkan
bahwa proses Islamisasi di Tanah Kaili berlangsung secara
damai, dialogis, dan akomodatif, di mana tokoh agama
(guru ngaji, imaa, dan khatibi sebutan ulama lokal yang
mengabdi di masjid) berperan penting dalam mengadaptasi



12

ajaran Islam ke dalam simbol dan praktik adat
setempat.Tradisi seperti doa tolangga (doa bersama
sebelum panen), zikir kampung, menjadi ruang
perjumpaan antara agama dan budaya. Praktik tersebut
memperkuat identitas Islam moderat yang menghargai
keberagaman dan kearifan lokal.

Secara keseluruhan, masyarakat Kaili menunjukkan
keterpaduan antara geografi, sosial, dan budaya yang saling
memperkuat:

a. Geografi membentuk karakter agraris dan komunal;

b. Sistem sosial menekankan solidaritas dan kesetaraan;

c. Budaya lokal bertransformasi harmonis dengan
ajaran Islam.

Kombinasi ini menjadikan Tanah Kaili sebagai ruang
hidup yang kaya akan nilai kearifan lokal dan religiusitas,
serta menjadi contoh penting bagaimana Islam
berakulturasi tanpa menegasikan identitas lokal.

B. Sejarah Awal Penyebutan Tanah Kaili
1. Asal-usul Istilah Kaili secara Linguistik

Dalam penelitian etnolinguistik yang dilakukan oleh
Adriani dan Kruyt (1912) dua antropolog Belanda yang
banyak meneliti masyarakat Sulawesi Tengah disebutkan
bahwa istilah Kaili pada mulanya bukan nama suku
tunggal, melainkan sebutan kolektif bagi kelompok
masyarakat yang mendiami lembah Palu dan
sekitarnya.Dalam bahasa setempat, kata “Kaili” diyakini
berasal dari kata “Kae” atau “Kaili” yang berarti “tanah
datar yang diapit gunung” atau “daerah tempat hidup
bersama”. Istilah ini kemudian mengalami perluasan
makna menjadi penanda identitas etnik dan geografis.
Dalam konteks linguistik modern, para ahli bahasa seperti



13

N. K. Sugiyono (2005) dan Hajamarani (2010) menegaskan
bahwa “Kaili” tidak merujuk pada satu bahasa, melainkan
kelompok bahasa dalam rumpun Austronesia bagian barat
yang memiliki berbagai dialek di antaranya Ledo, Unde,
Daa, Rai, Ija, dan Taa. Karena itu, penyebutan “Tanah
Kaili” lebih tepat dimaknai sebagai wilayah kultural
multi-dialektal yang memiliki kesamaan sejarah dan
sistem sosial.

2. Konteks Historis dan Wilayah yang Disebut Tanah Kaili

Dalam catatan sejarah lokal Sulawesi Tengah, istilah
Tanah Kaili mulai digunakan secara lebih luas pada masa
kerajaan-kerajaan lokal abad ke-17 hingga 19, terutama
setelah pengaruh Kesultanan Ternate dan Bone mencapai
wilayah ini.Menurut Abdurrahim (2014) dan Soedarto
(2008), wilayah yang disebut “Tanah Kaili” mencakup:

a. Lembah Palu (Ngata Lero dan Ngata Nunu),

b. Wilayah Donggala, Banawa, Kulawi, Lindu, dan
Sigi,

c. serta daerah pesisir yang berinteraksi dengan para
pedagang Bugis, Mandar, dan Ternate.

Dalam dokumen kolonial Hindia Belanda (Arsip
“Gouvernement Celebes en Onderhoorigheden™, 1896),
“Kaili-landen” atau “Kaili-land” disebut sebagai daerah
administratif yang dihuni oleh orang-orang Kaili di sekitar
Teluk Palu, yang dikenal karena sistem adatnya yang kuat
dan struktur sosialnya yang terorganisasi.

3. Tanah Kaili sebagai Identitas Kolektif

Seiring berkembangnya interaksi antarwilayah,
terutama setelah Islam masuk melalui para saudagar dan
ulama Bugis-Makassar pada abad ke-17, masyarakat lokal
mulai membangun identitas kolektif yang mengacu pada



14

istilah Tana Kaili Penyebutan ini bukan hanya bersifat
geografis, tetapi juga kultural dan spiritual menandai
kesatuan wilayah adat dan masyarakat yang memiliki
kesamaan nilai dan sistem sosial.

Penelitian Bahdar (2022) dan Nuraini (2019)
menegaskan bahwa penyebutan Tanah Kaili juga menjadi
simbol “rumah besar kebudayaan Kaili” yang memuat
beragam subetnik dan komunitas seperti Kaili Ledo, Kaili
Unde, Kaili Daa, dan Kaili Rai.
Masing-masing memiliki perbedaan bahasa dan adat, tetapi
tetap mengikat diri pada semboyan “Nosarara Nosabatutu”
(bersaudara dan bersatu), yang menjadi identitas moral dan
sosial orang Kaili.

4. Transformasi Makna Tanah Kaili dalam Periode
Kolonial dan Modern

Pada masa kolonial Belanda (abad ke-19 hingga awal
abad ke-20), istilah Kaili digunakan oleh pemerintah
kolonial untuk mengelompokkan penduduk asli Lembah
Palu dan sekitarnya ke dalam satu kategori etnografis.
Peneliti Belanda seperti Nicolaus Adriani dan Albert C.
Kruyt dalam karya klasik mereka “De Bare’e-sprekende
Toradja’s van Midden-Celebes” (1912) menyebut “Kaili”
sebagai kelompok masyarakat yang mendiami wilayah
barat lembah Palu dan memiliki struktur sosial setara
dengan masyarakat Toraja di selatan.

Namun dalam perkembangan modern, terutama
setelah terbentuknya Provinsi Sulawesi Tengah (1964),
istilah “Tanah Kaili” digunakan kembali oleh para
budayawan dan akademisi lokal untuk menegaskan
identitas kultural masyarakat Palu dan sekitarnya, berbeda
dari kelompok etnis lain di provinsi tersebut (seperti
Pamona, Mori, dan Bungku).Dalam konteks kontemporer,



15

Tanah Kaili tidak hanya menunjuk pada batas geografis,
tetapi juga merujuk pada ruang budaya yang menjadi pusat
interaksi antara Islam, adat, dan modernitas.

5. Makna Filosofis Penyebutan “Tanah Kaili”

Bagi masyarakat lokal, “Tanah Kaili” bukan hanya

tempat tinggal, melainkan tanah leluhur yang sakral (tana
ngata), tempat nilai-nilai kehidupan dan keagamaan
tumbuh.
Dalam pandangan budaya Kaili, hubungan manusia dengan
tanahnya bersifat kosmologis, di mana tanah dianggap
sebagai warisan nenek moyang yang harus dijaga. Karena
itu, penyebutan “Tanah Kaili” mengandung nilai:

a. Identitas etnik ( kita sebagai orang Kaili),

b. Keterikatan spiritual (tanah sebagai tempat suci dan

asal kehidupan), dan

c. Kesatuan sosial-budaya (tanah yang menyatukan
berbagai subetnis).

Berdasarkan data etnografis dan sejarah, dapat disimpulkan
bahwa:

1. Istilah “Tanah Kaili” berasal dari penyebutan
geografis dan linguistik yang kemudian berkembang
menjadi identitas kultural.

2. Penyebutannya sudah dikenal sejak abad ke-17 dan
diperkuat dalam catatan kolonial abad ke-19.

3. Makna “Tanah Kaili” mengalami transformasi dari
penanda wilayah adat menjadi simbol kesatuan
budaya dan religiusitas masyarakat di Lembah Palu
dan sekitarnya.

4. Dalam konteks modern, istilah ini menjadi identitas
lokal yang menegaskan akar budaya Islam dan nilai
kearifan lokal masyarakat Sulawesi Tengah.

C. Struktur Sosial, Adat, dan Sistem Nilai dalam
Masyarakat Kaili



16
1. Struktur Sosial Masyarakat Kaili

Struktur sosial masyarakat Kaili terbentuk dari sistem
kekerabatan, kepemimpinan adat, dan pembagian peran
sosial yang berakar pada nilai kolektivitas dan harmoni.

a. Sistem Kekerabatan dan Komunitas

Menurut Nicolaus Adriani dan A. C. Kruyt (1912),
masyarakat Kaili mengenal sistem kekerabatan patrilineal
yang berpusat pada keluarga besar (ngata), tetapi dalam
praktik sosial mereka menampilkan sifat egaliter dan
komunal.Setiap individu terikat pada satuan sosial yang
disebut Ngata (kampung), yang terdiri atas beberapa
keluarga inti. Satuan ini menjadi pusat identitas sosial dan
politik tradisional masyarakat Kaili.Kekerabatan juga diatur
oleh prinsip nosarara nosabatutu (bersaudara dan bersatu),
yang tidak hanya berarti hubungan darah, tetapi juga ikatan
sosial dan moral antarwarga. Prinsip ini menegaskan bahwa
keharmonisan masyarakat lebih penting daripada
kepentingan individu.

b. Lapisan Sosial dan Kepemimpinan

Dalam sistem tradisional, masyarakat Kaili mengenal tiga
lapisan sosial:

1) Maradika golongan bangsawan atau pemimpin adat.

2) To Manuru rakyat biasa yang bekerja sebagai petani,
nelayan, dan pengrajin.

3) Batua kelompok yang dulu berstatus rendah (pekerja
atau pengabdi keluarga bangsawan), meskipun kini
struktur 1ni tidak lagi bersifat hierarkis.

Kepemimpinan tradisional dipegang oleh Totua Ngata
(tetua adat atau kepala kampung), yang berperan sebagai
penjaga hukum adat, mediator konflik, dan pelindung nilai



17

spiritual masyarakat.Menurut Soehadha (2017), peran totua
ngata mencerminkan sistem kepemimpinan berbasis
karisma moral dan pengetahuan adat, bukan kekuasaan
politik semata.

2. Sistem Adat Masyarakat Kaili
a. Konsep dan Fungsi Adat

Adat dalam masyarakat Kaili disebut Givu, yang
mencakup seluruh sistem norma, tata cara hidup, dan nilai
spiritual yang diwariskan leluhur.Menurut penelitian
Bahdar (2022) dan Nuraini (2019), givu berfungsi sebagai
penjaga keseimbangan (harmony keeper) antara manusia,
alam, dan Tuhan.Adat tidak hanya mengatur hubungan
sosial, tetapt juga mengandung nilai religius yang
kemudian berintegrasi dengan ajaran Islam.

b. Struktur Adat
Sistem adat diatur dalam hirarki tertentu:

1) Totua Ngata pemimpin tertinggi adat dan spiritual
kampung.

2) Totua Balia ahli ritual atau penyembubh tradisional.

3) Totua Nculau penasehat adat yang memahami
hukum dan silsilah keluarga.

4) To Maroso masyarakat pelaksana adat (seperti
pelaksana upacara, penjaga tradisi, dll).

Dalam konteks sosial-keagamaan, tokoh agama seperti
ima, guru ngaji, dan khatibi kemudian berperan
berdampingan dengan fofua ngata, membentuk sistem
“dual leadership” antara adat dan agama. Menurut Sulastri
(2018), struktur ganda ini memungkinkan sinergi antara
hukum adat dan syariat Islam tanpa saling menegasikan.



18
c. Upacara dan Tradisi Adat

Adat masyarakat Kaili diwujudkan dalam berbagai upacara,
seperti:

1) Vunja (selamatan kampung dan doa keselamatan),
2) Mpae (upacara syukur panen),

3) Balia (ritual penyembuhan spiritual), dan

4) Pogau (upacara perkawinan adat).

Dalam praktik kontemporer, sebagian besar ritual ini telah
diislamkan melalui doa, zikir, dan pembacaan ayat suci Al-
Qur’an, yang menunjukkan proses akomodasi nilai agama
terhadap tradisi lokal.

3. Sistem Nilai dalam Masyarakat Kaili

Sistem nilai masyarakat Kaili mencerminkan
perpaduan antara adat leluhur, norma sosial, dan ajaran
Islam. Nilai-nilai ini menjadi dasar dalam mengatur
perilaku individu dan menjaga keseimbangan sosial.

a. Nilai-Nilai Utama

1) Nosarara Nosabatutu bermakna bersaudara dan
bersatu, mencerminkan solidaritas sosial dan
kesetiaan terhadap komunitas.

2) Sintuvu berarti kebersamaan dan persatuan dalam
kerja, yang menjadi dasar semangat gotong royong.

3) Maroso bermakna kuat dan berani secara moral,
yakni keberanian yang didasari oleh kebenaran,
bukan kekerasan.

4) Ntodea nilai penghormatan dan kepatuhan kepada
orang tua serta pemimpin.

5) Sangkaru nilai kejujuran dan ketulusan dalam
bekerja dan berinteraksi sosial.



19

Menurut Alim (2016), nilai-nilai tersebut menjadi inti
etos sosial orang Kaili dan terus diwariskan melalui
pendidikan keluarga, upacara adat, dan tradisi lisan.

b. Integrasi Nilai Islam dan Adat

Masuknya Islam sejak abad ke-17 tidak menghapus

sistem  nilai  lokal, tetapi  menyempurnakannya.
Nilai nosarara nosabatutu misalnya, diartikulasikan
kembali dalam semangat ukhuwah Islamiyah, sedangkan
nilai maroso dihubungkan dengan konsep jihad moral dan
istigamabh.
Penelitian Bahdar (2022) menyimpulkan bahwa integrasi
nilai Islam dan adat menghasilkan bentuk Islam kultural
Kaili, yaitu Islam yang berpijak pada kearifan lokal dan
menghargai tradisi sebagai sarana penguatan moral.

4. Fungsi Sosial dan Religius Sistem Nilai

Sistem sosial dan nilai masyarakat Kaili berfungsi dalam
tiga dimensi:

a. Dimensi sosial menjaga solidaritas dan kohesi
komunitas.

b. Dimensi moral menuntun perilaku individu agar
sejalan dengan norma sosial dan agama.

c. Dimensi spiritual menghubungkan manusia dengan
leluhur, alam, dan Tuhan.

Menurut Koentjaraningrat (1993) dan Soehadha (2017),
kekuatan masyarakat Kaili terletak pada kemampuannya
menyeimbangkan adat, agama, dan kehidupan modern,
tanpa kehilangan akar budaya.

5. Kesimpulan Akademik



20

a. Struktur sosial masyarakat Kaili bersifat komunal,
egaliter, dan berorientasi pada kekerabatan (ngata)
yang diikat oleh nilai solidaritas.

b. Adat (givu) berperan sebagai sistem hukum dan etika
lokal yang terintegrasi dengan Islam.

c. Sistem nilai seperti nosarara nosabatutu dan sintuvu
membentuk fondasi moral yang menjaga
keseimbangan antara manusia, masyarakat, dan
Tuhan.

d. Integrasi adat dan Islam melahirkan identitas
keagamaan yang khas, yaitu Islam yang berakar
dalam budaya lokal sebuah contoh nyata dari Islam
moderat Nusantara.

D. Ciri Khas Spiritualitas Masyarakat Pra-Islam
1. Pengantar

Sebelum kedatangan Islam pada abad ke-17,
masyarakat Kaili telah memiliki sistem kepercayaan yang
kompleks, berakar pada animisme, dinamisme, dan
pemujaan leluhur.Spiritualitas mereka tidak bersifat
doktrinal seperti agama samawi, melainkan kosmologis dan
ekologis yakni keyakinan terhadap kesatuan antara
manusia, alam, dan roh-roh gaib.

Menurut Adriani dan Kruyt (1912) dalam karya
klasik De Bare’e-sprekende Toradja’s van Midden-
Celebes, sistem kepercayaan masyarakat Kaili pra-Islam
sangat menekankan keseimbangan (harmony) antara dunia
nyata dan dunia roh, yang diyakini dapat memengaruhi
kehidupan manusia.

2. Ciri Khas Spiritualitas Pra-Islam

a. Konsep Ketuhanan dan Dunia Gaib



21

Masyarakat Kaili mengenal konsep ketuhanan yang
plural, di mana Tuhan Tertinggi (Pue) menempati posisi
tertinggi dalam hierarki spiritual, sementara berbagai roh
atau makhluk halus disebut tompalingga atau tombarata
berperan sebagai penjaga alam, gunung, sungai, dan
ladang.

Menurut Koentjaraningrat (1993) dan Sulastri (2018),
keyakinan ini merupakan bentuk animisme-dinamisme
yang umum di Nusantara, tetapi memiliki kekhasan lokal:
roh leluhur tidak hanya disembah, tetapi juga dianggap
sebagai pelindung moral dan spiritual komunitas.
Hubungan dengan roh tersebut dijaga melalui upacara dan
persembahan, bukan sebagai penyembahan murni, tetapi
sebagai ungkapan hormat dan permohonan restu.

b. Ritual dan Upacara Keagamaan

Ritual keagamaan menjadi pusat kehidupan spiritual
masyarakat pra-Islam. Beberapa bentuk ritual penting
antara lain:

1) Balia upacara penyembuhan dan pembersihan diri
dari gangguan roh jahat, dipimpin oleh totua balia
atau dukun spiritual.

2) Vunja ritual selamatan kampung dan doa kepada roh
penjaga tanah agar masyarakat terhindar dari
bencana.

3) Mpae upacara syukur atas hasil panen yang
melibatkan doa, tarian, dan persembahan makanan.

4) Posono upacara permohonan hujan dan kesuburan
tanah.



22

Menurut Nuraini (2019), fungsi utama ritual-ritual ini
bukan semata-mata magis, tetapi membangun harmoni
antara manusia, alam, dan roh leluhur, yang dipandang
sebagai bagian dari satu tatanan kosmos ilahi.

c. Kedudukan Roh Leluhur (Totua)

Spiritualitas masyarakat pra-Islam sangat dipengaruhi
oleh kultus leluhur (ancestor veneration).Roh leluhur
disebut totua (orang tua yang telah wafat), dan dipercaya
tetap hidup di alam lain, namun memiliki hubungan batin
dengan keturunannya di dunia.Totua diyakini mampu
memberikan berkah atau musibah tergantung pada moral
dan perilaku keturunannya.Menurut Bahdar (2022),
hubungan dengan fofua diungkapkan melalui ritual tahunan
dan larangan adat (palea). Nilai moral yang terkandung di
dalamnya menekankan kesetiaan, rasa hormat, dan
tanggung jawab terhadap garis keturunan.

3. Hubungan dengan Alam dan Kosmos

Spiritualitas pra-Islam masyarakat Kaili sangat erat
dengan alam.Mereka memandang alam bukan sebagai
objek yang dieksploitasi, tetapi sebagai entitas hidup yang
sakral (pue ngata). Gunung, sungai, hutan, dan batu besar
dianggap memiliki roh penjaga (fompalingga).Penelitian
Adriani dan Kruyt (1912) menunjukkan bahwa masyarakat
Kaili percaya pada konsep “tana ngata” yakni tanah tempat
tinggal manusia yang memiliki jiwa dan harus dijaga
kesuciannya.Setiap pelanggaran terhadap alam (misalnya
menebang pohon keramat atau mengotori sungai) diyakini
akan mendatangkan penyakit atau malapetaka, sehingga
ritual  pemulihan  keseimbangan (balia) harus
dilakukan.Konsep ini menunjukkan bentuk ekoteologi



23

lokal, yaitu pandangan bahwa kesejahteraan manusia
tergantung pada keharmonisan dengan alam dan kekuatan
spiritual di dalamnya.

4. Struktur Spiritualitas dan Tokoh Religius

Dalam masyarakat pra-Islam, struktur spiritual diatur oleh
para tokoh adat dan pemuka spiritual:

a. Totua Ngata tetua kampung yang memimpin upacara
adat dan berperan sebagai mediator antara manusia
dan dunia roh.

b. Totua Balia ahli ritual atau penyembubh spiritual.

c. Totua Nculau penjaga tradisi dan hukum adat yang
memahami larangan sakral (palea).

Menurut Soehadha (2017), keberadaan tokoh-tokoh ini
membentuk struktur sosial-religius yang berfungsi menjaga
tatanan moral dan spiritual masyarakat.Pemimpin spiritual
tidak hanya berperan dalam upacara, tetapi juga menjadi
penjaga norma sosial dan etika komunitas.

5. Dimensi Moral dan Filosofis

Spiritualitas pra-Islam masyarakat Kaili tidak hanya
berorientasi pada ritual, tetapi juga memiliki dimensi etika
yang kuat. Nilai-nilai seperti:

1) Sintuvu (kebersamaan dan gotong royong),

2) Nosarara nosabatutu (persaudaraan dan kesatuan),

3) Ntodea (penghormatan kepada orang tua dan
pemimpin),
berakar dari pandangan spiritual bahwa setiap
tindakan manusia berdampak pada keseimbangan
kosmos.



24

Kesalahan moral (seperti berbohong, menipu, atau
menodai tanah keramat) dianggap melanggar hukum
spiritual alam, yang akan berakibat pada kutukan atau
penyakit (balia).
Dengan demikian, spiritualitas pra-Islam berfungsi sebagai
mekanisme moral tradisional yang menjaga keteraturan
sosial sebelum munculnya hukum agama Islam.

6. Transisi Menuju Islam

Ketika Islam mulai masuk ke wilayah Lembah Palu
pada abad ke-17 melalui jalur perdagangan dan dakwah
dari Bugis dan Wajo, masyarakat Kaili tidak menolak,
karena nilai spiritual Islam seperti keesaan Tuhan,
penghormatan leluhur, dan keseimbangan moralselaras
dengan pandangan kosmologis mereka.Proses Islamisasi
berlangsung damai dan gradual, dengan cara mengislamkan
simbol dan ritual lama, bukan menggantikannya secara
total. Menurut Nuraini (2019) dan Bahdar (2022), hal inilah
yang menyebabkan spiritualitas pra-Islam masyarakat Kaili
tidak punah, tetapi bertransformasi menjadi Islam kultural,
yang hingga kini tampak dalam tradisi seperti vunja, mpae,
dan balia Islami.

a. Spiritualitas masyarakat Kaili pra-Islam berakar pada
animisme, dinamisme, dan pemujaan leluhur, dengan
penekanan pada keseimbangan kosmos dan moralitas
sosial.

b. Keyakinan terhadap Pue (Tuhan Tertinggi) dan roh
alam menunjukkan sistem religius yang bercorak
monoteisme samar, khas masyarakat Nusantara pra-
Islam.

c. Ritual seperti balia dan vunja berfungsi menjaga
harmoni antara manusia, alam, dan roh.



25

d. Nilai-nilai seperti nosarara nosabatutu dan sintuvu
berakar dalam spiritualitas pra-Islam, kemudian
diadaptasi dalam ajaran Islam.

e. Proses Islamisasi berjalan inklusif dan dialogis,
menjadikan spiritualitas lama sebagai fondasi bagi
Islam moderat dan berakar budaya di Tanah Kaili.

E.Arah dan Tujuan Penulisan Buku

1. Arah Penulisan Buku

Secara akademik, penulisan buku ini diarahkan untuk
menjelajahi  dinamika interaksi antara Islam dan
kebudayaan lokal masyarakat Kaili di Sulawesi Tengah
dalam bingkai sejarah, sosial, dan spiritual. Arah ini
didasari oleh upaya ilmiah untuk mengungkap bagaimana
proses islamisasi tidak hanya berlangsung secara teologis,
tetapi juga melalui jalur kultural yang melibatkan sistem
nilai, adat istiadat, dan simbol-simbol sosial masyarakat
Kaili.Pendekatan yang digunakan bersifat interdisipliner,
memadukan kajian antropologi budaya, sejarah lokal, dan
studi keislaman. Hal ini sejalan dengan pandangan Clifford
Geertz (1973) bahwa agama dan budaya tidak dapat
dipisahkan dalam kehidupan masyarakat tradisional karena
keduanya membentuk satu sistem makna yang saling
meneguhkan. Dengan demikian, arah utama penulisan buku
ini adalah:

a. Menggambarkan proses historis dan sosial masuknya
Islam di Tanah Kaili.

b. Menganalisis proses akulturasi antara nilai-nilai
Islam dan tradisi lokal.

c. Menunjukkan peran Islam sebagai kekuatan
transformasi sosial dan spiritual yang berakar pada
kearifan lokal.



26

d. Menggali identitas Islam lokal Kaili yang moderat,
inklusif, dan berakar pada prinsip nosarara
nosabatutu (bersaudara dan bersatu).

2. Tujuan Penulisan Buku
Secara ilmiah, tujuan penulisan buku ini adalah untuk:
a. Dokumentasi dan Pelestarian Budaya Lokal

Menjadi upaya dokumentatif dalam menjaga warisan
budaya masyarakat Kaili yang telah berinteraksi dengan
Islam selama berabad-abad. Hal ini penting karena menurut
Koentjaraningrat (2009), dokumentasi budaya lokal
merupakan bagian dari pelestarian identitas nasional yang
rentan terhadap perubahan global.

b. Analisis [Imiah tentang Integrasi Agama dan Budaya

Memberikan analisis akademik mengenai bagaimana
Islam beradaptasi dan bertransformasi dalam konteks
budaya Kaili, sekaligus bagaimana tradisi Kaili
menafsirkan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari.
Buku ini ingin menampilkan Islam bukan sebagai kekuatan
yang meniadakan adat, tetapi sebagai sistem nilai yang
memperkaya kearifan lokal.

c. Penguatan Wawasan Islam Moderat

Mendorong pemahaman tentang Islam yang damai,
terbuka, dan kontekstual sesuai dengan karakter masyarakat
Kaili. Tujuan ini relevan dengan arah kebijakan moderasi
beragama Kementerian Agama RI (2021), yang
menekankan pentingnya integrasi nilai-nilai lokal dalam
penguatan Islam rahmatan lil ‘alamin.



27
d. Kontribusi Akademik bagi Studi Islam Nusantara

Menyumbang pada khazanah keilmuan tentang Islam
lokal (local Islam) di Indonesia Timur, yang selama ini
kurang mendapat perhatian dalam literatur akademik
dibandingkan wilayah Jawa atau Sumatra. Dengan
demikian, buku ini berupaya memperkaya perspektif Islam
Nusantara melalui studi kasus masyarakat Kaili.

e. Refleksi Pendidikan dan Sosial

Menyajikan refleksi kritis mengenai bagaimana nilai-
nilai keislaman dan budaya Kaili dapat dijadikan sumber
pendidikan karakter dan sosial dalam masyarakat modern.
Nilai-nilai seperti gotong royong, musyawarah, dan
kekeluargaan yang terkandung dalam budaya Kaili dapat
diintegrasikan ke dalam sistem pendidikan Islam.

3. Relevansi Akademik dan Praktis
Secara akademik, buku ini relevan bagi bidang kajian:

a. Antropologi agama

b. Sejarah sosial Islam di Indonesia Timur

c. Kajian Islam lokal dan moderasi beragama
d. Pendidikan berbasis nilai budaya lokal

Secara praktis, buku ini diharapkan dapat menjadi
rujukan bagi peneliti, pendidik, dan tokoh agama dalam
mengembangkan model dakwah dan pendidikan Islam yang
kontekstual, humanis, dan berakar pada tradisi masyarakat
setempat.



28

BAB II.
ISLAM DATANG MEMBAWA CAHAYA

A. Sejarah Masuknya Islam di Tanah Kaili
1. Konteks Historis dan Geografis

Wilayah yang kini dikenal sebagai Tanah Kaili
merupakan bagian dari kawasan Lembah Palu dan
sekitarnya di Sulawesi Tengah, yang sejak abad ke-15 telah
menjadi jalur strategis perdagangan antara wilayah pesisir
barat Sulawesi, Ternate, Gorontalo, serta daerah pesisir



29

timur Kalimantan dan kepulauan Maluku. Kondisi
geografis in1 menjadikan masyarakat Kaili terbuka terhadap
pengaruh budaya dan agama luar, termasuk Islam (Hafid,
2008; Abdullah, 2015). Masyarakat Kaili kala itu mendiami
sejumlah kerajaan kecil seperti Banawa, Dolo, Palu, dan
Sigi. Masing-masing  kerajaan  memiliki  struktur
pemerintahan adat dan hubungan sosial yang kuat, sehingga
proses 1islamisasi berlangsung melalui jalur politik,
perdagangan, dan perkawinan antar elite.

2. Jalur Masuknya Islam: Perdagangan dan Dakwah

Penelusuran ilmiah menunjukkan bahwa Islam mulai
masuk ke Tanah Kaili sekitar akhir abad ke-16 hingga awal
abad ke-17 M, beriringan dengan pengaruh Kesultanan
Ternate dan Kesultanan Bone (Noorduyn, 1987; Lapian,
2009).Beberapa jalur penting penyebaran Islam di Sulawesi
Tengah antara lain:

a. Jalur Maritim Barat melalui pedagang Muslim dari
Mandar dan Bugis yang melakukan aktivitas dagang
di Teluk Palu dan Donggala. Mereka bukan hanya
berdagang, tetapi juga memperkenalkan ajaran Islam
melalui hubungan sosial dan perkawinan.

b. Jalur Utara danTimur melalui pengaruh Kesultanan
Ternate, yang sejak abad ke-16 memiliki jaringan
dakwah Islam di kawasan timur Nusantara. Para
mubalig Ternate diketahui mengunjungi wilayah
Kaili untuk mengislamkan para bangsawan lokal
(Abdullah, 2015).

Metode dakwah pada masa awal bersifat kultural dan
persuasif, tidak dengan paksaan. Para penyebar Islam
menggunakan pendekatan nilai dan simbol-simbol adat,
sehingga Islam diterima sebagai agama yang menyatu
dengan tatanan sosial masyarakat Kaili.



30

3. Peran Tokoh dan Kerajaan Lokal

Sumber lisan dan naskah lokal menyebutkan bahwa
penyebaran Islam di Tanah Kaili tidak terlepas dari peran
tokoh-tokoh bangsawan yang pertama kali memeluk Islam,
seperti:

a. Raja Banawa yang dikenal sebagai salah satu
penguasa pertama di daerah pesisir barat Sulawesi
Tengah yang menerima Islam.

b. Raja Dolo dan Sigi, yang kemudian mengikuti jejak
Islamisasi melalui hubungan diplomatik dan
kekerabatan dengan penguasa di wilayah pesisir.

Menurut penelitian Sulaeman (2012), penerimaan Islam
oleh bangsawan lokal berperan penting dalam mempercepat
islamisasi rakyat. Setelah para pemimpin adat memeluk
Islam, mereka memperkenalkan syariat Islam secara
bertahap, disesuaikan dengan tradisi yang sudah ada.

4. Proses Akulturasi dan Adaptasi Budaya

Dalam proses islamisasi, terjadi sinkretisme dan
akulturasi budaya yang kuat antara ajaran Islam dan sistem
kepercayaan lokal. Sebelum kedatangan Islam, masyarakat
Kaili memiliki sistem kepercayaan animisme dan
dinamisme, percaya pada roh leluhur (tadulako) dan
kekuatan alam (tombolotutu).Islam kemudian
mengislamkan simbol-simbol lokal tanpa menghapusnya
secara total. Contohnya:

a. Ritual penghormatan leluhur digantikan dengan doa
dan tahlilan.

b. Upacara adat seperti “vaya” (kenduri) dan
“motika” (pembersihan kampung) diberi makna
baru dalam bingkai syukur kepada Allah.



31

c. Konsep moral seperti nosarara nosabatutu
(bersaudara dan bersatu) dipandang selaras dengan
ajaran ukhuwah Islamiyah (persaudaraan dalam
Islam).

Proses 1ini menunjukkan pola Islamisasi yang
akomodatif dan kontekstual, sebagaimana dijelaskan oleh
Azyumardi Azra (2002), bahwa Islam di Nusantara
berkembang melalui prinsip dialog dan adaptasi budaya
lokal.

5. Perkembangan Lembaga Keagamaan

Seiring dengan semakin kuatnya Islam di Tanah Kaili,
muncul lembaga-lembaga pendidikan dan dakwah
tradisional seperti:

a. Surau dan langgar sebagai tempat belajar membaca
Al-Qur’an, figih, dan akhlak.

b. Rumah Guru ngaji dan imam kampung yang berperan
sebagai otoritas moral masyarakat.

c. Tradisi keagamaan lokal seperti doa kampung,
mombine adat (pernikahan adat Islam), dan ziarah
kubur yang menunjukkan integrasi antara nilai Islam
dan budaya Kaili.

Pada abad ke-19 dan awal abad ke-20, pengaruh Islam
semakin kuat dengan masuknya gerakan pembaruan Islam
dari Sulawesi Selatan dan Jawa, yang membawa corak
pendidikan modern dan semangat tajdid (pembaharuan).

6. Islam sebagai Identitas Sosial dan Kultural

Kini, Islam telah menjadi identitas utama masyarakat
Kaili. Ia tidak hanya dipahami sebagai sistem kepercayaan,
tetapi juga menjadi sumber nilai sosial, moral, dan budaya.
Identitas “Kaili Islam” memadukan antara tradisi adat dan



32

ajaran agama, menciptakan bentuk Islam yang Kkhas,
moderat, dan berbasis komunitas.

Fenomena ini menunjukkan bahwa proses islamisasi
di Tanah Kaili berlangsung damai, bertahap, dan berbasis
nilai lokal bukan melalui penaklukan atau kekerasan,
melainkan melalui internalisasi budaya dan spiritualitas.

Dari data historis dan antropologis dapat disimpulkan
bahwa:

1. Islam masuk ke Tanah Kaili pada akhir abad ke-16
hingga awal abad ke-17 melalui jalur perdagangan,
dakwah, dan hubungan politik dengan kerajaan Islam
di sekitarnya.

2. Proses islamisasi bersifat kultural dan akomodatif,
mengintegrasikan nilai Islam ke dalam sistem adat
dan kepercayaan lokal.

3. Islam tidak menghapus budaya Kaili, tetapi
memperkaya dan memberi arah moral serta spiritual
baru bagi masyarakatnya.

Dengan demikian, sejarah masuknya Islam di Tanah
Kaili merupakan cerminan keberhasilan dialog antara
agama dan budaya lokal, yang hingga kini menjadi fondasi
bagi praktik Islam moderat di Sulawesi Tengah.

B. Peran Pedagang Ulama, dan Kerajaan dalam
Penyebaran Islam di Tanah Kaili

1. Pendahuluan Historis

Penyebaran Islam di Tanah Kaili, Sulawesi Tengah,
merupakan hasil dari proses panjang interaksi sosial,
ekonomi, dan budaya antara masyarakat lokal dengan dunia
Islam yang lebih luas. Islam tidak datang melalui
penaklukan atau kekuasaan militer, melainkan melalui jalur



33

perdagangan, dakwah ulama, dan Ilegitimasi politik
kerajaan lokal (Hafid, 2008; Lapian, 2009; Abdullah,
2015).Menurut  penelitian sejarah dan  antropologi
keagamaan, proses islamisasi di Tanah Kaili dimulai pada
akhir abad ke-16 hingga awal abad ke-17 M, beriringan
dengan pengaruh Kesultanan Ternate, Bone, Buton dan
Luwu, yang telah terlebih dahulu memeluk Islam. Keempat
unsur pedagang, ulama, dan kerajaan memiliki peran
berbeda tetapi saling melengkapi dalam memperluas ajaran
Islam dan membentuk identitas keislaman masyarakat
Kaili.

2. Peran Pedagang: Jalur Ekonomi dan Sosial Islamisasi
a. Jaringan Perdagangan sebagai Jalur Dakwah

Jalur perdagangan maritim menjadi faktor utama
dalam penyebaran Islam di wilayah pesisir Sulawesi
Tengah, seperti Banawa, Donggala, dan Palu. Para
pedagang Muslim dari Bugis, Mandar, dan Ternate
menjadikan kawasan ini sebagai bagian dar1 rute
perdagangan antar kepulauan. Mereka tidak hanya
membawa barang dagangan (rotan, damar, hasil laut), tetapi
juga nilai-nilai etika Islam, seperti kejujuran, keadilan, dan
amanah dalam berdagang (Lapian, 2009; Azra, 2002).Etika
Islam yang diperlihatkan para pedagang menarik simpati
masyarakat lokal dan penguasa setempat. Interaksi sosial
yang intens melalui kegiatan ekonomi ini membuka ruang
bagi dialog budaya dan keagamaan, sehingga dakwah Islam
dapat diterima secara damai dan alami.

b. Perkawinan dan Pembentukan Komunitas Muslim

Banyak pedagang Muslim menikah dengan
perempuan lokal, membentuk keluarga Muslim awal di
Tanah Kaili. Dari perkawinan inilah muncul komunitas



34

Muslim pesisir, yang kemudian menjadi basis penyebaran
Islam ke daerah pedalaman seperti Dolo, Sigi, dan Kulawi
(Abdullah, 2015).Perkawinan silang ini juga memperkuat
hubungan sosial antara para pedagang dan bangsawan
lokal, menciptakan jaringan sosial keagamaan yang
menopang proses islamisasi lintas generasi.

3. Peran Ulama: Dakwah, Pendidikan, dan Adaptasi
Budaya

a. Ulama Sebagai Pembawa Ajaran Islam

Para ulama dan guru agama memainkan peran sentral
dalam penyebaran Islam di Tanah Kaili. Mereka datang
dari berbagai pusat keilmuan di Nusantara khususnya
Ternate, Bone, dan Mandar dan menetap di wilayah pesisir
untuk mengajarkan dasar-dasar Islam kepada masyarakat
(Sulaeman, 2012).Ulama berfungsi tidak hanya sebagai
mubalig (pendakwah), tetapi juga pendidik (mu‘allim) dan
penasihat sosial bagi raja dan masyarakat. Melalui metode
pengajaran sederhana di langgar dan surau, mereka
mengenalkan Al-Qur’an, akhlak, dan ibadah dasar.
Pendidikan Islam awal ini kemudian berkembang menjadi
sistem pembelajaran tradisional yang mengakar di
komunitas Kaili.

b. Pendekatan Dakwah yang Kultural

Ulama menggunakan pendekatan akomodatif terhadap
adat lokal. Mereka tidak langsung menolak kepercayaan
masyarakat terhadap roh leluhur, tetapi menggantinya
dengan nilai-nilai Islam. Misalnya:

1) Ritual motika (pembersihan kampung) diislamkan
menjadi doa tolak bala.

2) Tradisi vaya (kenduri adat) diberi makna syukur
kepada Allah.



35

3) Konsep nosarara nosabatutu (bersaudara dan
bersatu) disepadankan dengan ukhuwah Islamiyah.

Pendekatan ini sesuai dengan teori Azyumardi Azra
(2002) tentang Islamisasi kultural, yaitu proses dakwah
yang menyesuaikan diri dengan sistem sosial dan simbol-

simbol budaya masyarakat setempat agar diterima tanpa
konflik.

c. Ulama Sebagai Penengah Sosial

Dalam konteks sosial, ulama juga berperan sebagai
mediator dan penegak moral. Mereka sering diminta
menjadi penasehat kerajaan dalam urusan hukum dan adat.
Dengan demikian, ulama menjadi jembatan antara ajaran
Islam dan struktur adat Kaili, memperkuat legitimasi
keagamaan dalam kehidupan politik dan sosial.

4. Peran Kerajaan: Legitimasi Politik dan Kelembagaan
Islam

a. Konversi Raja dan Elite Lokal

Islam memperoleh legitimasi politik ketika para raja
dan bangsawan Kaili memeluk Islam. Berdasarkan catatan
lokal dan tradisi lisan, Raja Banawa dan Raja Dolo
termasuk penguasa pertama yang masuk Islam melalui
pengaruh pedagang dan ulama Ternate (Hafid, 2008).Teori
top-down Islamization (Johns, 1975) menjelaskan bahwa
dalam masyarakat tradisional, agama baru akan diterima
secara luas setelah elite politik mengadopsinya. Hal ini juga



36

terjadi di Tanah Kaili: setelah raja memeluk Islam, rakyat
mengikuti dan menjadikan Islam sebagai agama resmi
kerajaan.

b. Integrasi Islam dalam Sistem Pemerintahan

Setelah Islam diterima, kerajaan-kerajaan di Tanah Kaili
mulai mengadopsi nilai dan hukum Islam dalam kehidupan
pemerintahan. Misalnya:

1) Adanya jabatan imam kerajaan dan khatib istana.

2) Pelaksanaan hari raya Islam sebagai perayaan resmi
kerajaan.

3) Penggunaan syariat Islam dalam penyelesaian
sengketa bersama hukum adat.

Hal ini menunjukkan bahwa kerajaan berperan sebagai
institusi yang melembagakan Islam, memastikan ajarannya
menjadi bagian dari tatanan sosial dan budaya masyarakat
Kaili.

Berdasarkan kajian sejarah dan antropologi:

1. Pedagang menjadi pintu awal islamisasi melalui
hubungan ekonomi dan sosial.

2. Ulama berperan sebagai penyebar ajaran dan
penerjemah nilai Islam ke dalam konteks budaya
Kaili.

3. Kerajaan memberikan legitimasi politik, memastikan
Islam diterima sebagai sistem sosial yang sah.

Dengan demikian, penyebaran Islam di Tanah Kaili
adalah hasil dari kerja sama tiga aktor sosial utama yang
saling menopang. Islam tidak menggantikan budaya Kaili,
melainkan mengislamkan tradisi dan memperkaya identitas
masyarakat dengan nilai-nilai moral, spiritual, dan sosial
yang baru.



37
C. Jalur Dakwah Kultural
1. Pengertian Dakwah Kultural

Secara akademik, dakwah kultural merujuk pada
strategi penyebaran Islam yang mengintegrasikan nilai,
simbol, dan ekspresi budaya lokal ke dalam proses
penyampaian ajaran Islam. Jalur ini menekankan
pendekatan persuasif dan akomodatif, bukan konfrontatif.

Menurut Azyumardi Azra (2004), dakwah kultural di
Nusantara berlangsung melalui proses akomodasi budaya
di mana ajaran Islam diterima masyarakat setempat dengan
cara menyesuaikan dengan sistem nilai dan tradisi yang
telah ada. Dengan kata lain, Islam hadir tidak untuk
meniadakan kebudayaan lokal, melainkan mengislamkan
budaya secara perlahan dan dialogis.Pendekatan ini sejalan
dengan teori “cultural diffusion” dalam antropologi
(Koentjaraningrat, 2009), yang menjelaskan bahwa
penyebaran nilai baru dalam masyarakat selalu melalui
proses adaptasi terhadap struktur sosial dan simbol-simbol
budaya yang sudah mapan.

2. Jalur Dakwah Kultural di Tanah Kaili

Di Tanah Kaili, dakwah kultural menjadi salah satu
jalur paling efektif dalam memperkenalkan Islam kepada
masyarakat lokal. Proses islamisasi tidak terjadi melalui
peperangan atau paksaan, tetapi melalui interaksi sosial,
ekonomi, dan budaya yang dijalankan oleh pedagang
sekaligus ulama dan tokoh-tokoh lokal.Menurut Hamid
(2019) dan Rahman (2016), penyebaran Islam di wilayah
Palu, Sigi, dan Donggala mengikuti pola dakwah kultural
yang berlangsung melalui beberapa medium sosial berikut:



38
a. Bahasa dan Simbol Lokal

Para dai dan pedagang muslim menggunakan bahasa
Kaili serta simbol budaya setempat dalam menyampaikan
ajaran Islam. Misalnya, konsep nosarara nosabatutu
(bersaudara dan bersatu) dimaknai sebagai cerminan nilai
ukhuwah Islamiyah (persaudaraan dalam Islam). Dengan
cara ini, masyarakat Kaili merasa bahwa Islam bukan
ajaran asing, tetapi selaras dengan nilai kemanusiaan dan
kebersamaan mereka.

b. Ritual dan Upacara Adat

Islam masuk ke dalam ruang-ruang budaya lokal,
seperti ritual kelahiran, pernikahan, dan panen, tanpa
langsung menghapusnya. Dalam proses ini, unsur-unsur
Islam seperti doa, zikir, dan pembacaan surah Al-Fatihah
mulai disisipkan dalam upacara adat. Hal ini menunjukkan
bentuk sinkretisasi awal yang kemudian berkembang
menjadi praktik keislaman yang khas.Penelitian Dg.
Mangemba (2021) di Palu mencatat bahwa banyak tradisi
lokal yang “diislamkan,” sepertt mompalo (selamatan
kampung) yang kini disertai doa dan pembacaan ayat Al-
Qur’an.

¢. Kesenian dan Tradisi Lisan

Dakwah kultural juga disampaikan melalui kesenian
tradisional Kaili, seperti musik gimba (gendang) dan tarian
rakyat yang kemudian disertai pesan moral dan religius.
Tradisi lisan seperti karia (syair-syair nasihat) diadaptasi
menjadi sarana dakwah untuk menyampaikan ajaran moral
Islam dengan cara yang menyentuh dan mudah diterima
masyarakat awam.



39
d. Lembaga Sosial dan Pendidikan

Beberapa kerajaan lokal seperti Dolo dan Palu
mendukung dakwah kultural dengan membuka pengajian di
lingkungan istana serta mendirikan surau dan langgar yang
berfungsi ganda sebagai tempat belajar dan pusat
kebudayaan. Menurut Alimuddin (2020), model pendidikan
Islam tradisional ini berperan penting dalam membentuk
generasi awal muslim Kaili yang religius sekaligus
menjunjung nilai-nilai adat.

3. Karakteristik Dakwah Kultural di Tanah Kaili
Ciri khas dakwah kultural di wilayah ini adalah:

a. Inklusif dan toleran menghargai adat sebagai bagian
dari identitas sosial.

b. Simbolik dan adaptif menggunakan bahasa dan
makna lokal sebagai jembatan dakwah.

c. Komunal dan gotong royong dakwah berlangsung
dalam konteks sosial kolektif, seperti perayaan adat
atau kerja bersama.

d. Berkesinambungan dakwah tidak bersifat sesaat,
tetapi berlangsung melalui hubungan sosial yang
terus-menerus antara dai, pedagang, dan masyarakat
lokal.

4. Implikasi Sosio-Religius

Jalur dakwah kultural telah menghasilkan bentuk
Islam lokal Kaili yang damai, dialogis, dan selaras dengan
identitas budaya setempat. Proses ini melahirkan model
keislaman moderat yang menekankan harmoni antara
agama dan adat, sebagaimana digambarkan dalam
ungkapan masyarakat setempat:“Adat to Kaili simbayu
Islamu, Islamu simbayu adat”
(Adat orang Kaili sejalan dengan Islam, dan Islam sejalan



40

dengan adat).Dengan demikian, dakwah kultural bukan
sekadar strategi penyebaran Islam, tetapi juga proses
internalisasi nilai-nilai Islam ke dalam kebudayaan Kaili
yang masih terasa kuat hingga masa kini.

D. Respon Masyarakat Lokal terhadap Ajaran Islam

Proses penerimaan Islam di Tanah Kaili berlangsung
secara bertahap, damai, dan akomodatif, bukan melalui
penaklukan politik atau paksaan militer. Hal ini sesuai
dengan pola umum penyebaran Islam di Nusantara bagian
timur, di mana jalur dakwah kultural dan perdagangan
menjadi  instrumen utama (Azra, 2004; Lapian,
2011).Masyarakat Kaili pada masa pra-Islam telah
memiliki sistem kepercayaan dan tatanan sosial yang kuat,
dengan orientasi spiritualitas yang bercorak animisme dan
dinamisme. Mereka meyakini adanya roh nenek moyang
(opo) dan kekuatan gaib (vatu) yang mengatur kehidupan
alam dan manusia (Nuralang, 2018). Oleh karena itu, ketika
Islam datang, masyarakat tidak serta-merta menolak, tetapi
melakukan proses selektif dan adaptif terhadap ajaran baru
tersebut.

Beberapa faktor penting yang memengaruhi respon
positif masyarakat Kaili terhadap Islam antara lain:

1. Kedekatan nilai dan simbol keagamaan lokal dengan
ajaran Islam.
Misalnya, konsep Nosarara Nosabatutu (bersaudara
dan bersatu) memiliki kesesuaian makna dengan
prinsip ukhuwah islamiyah dan persatuan umat.
Sehingga Islam mudah diterima karena tidak
dianggap merusak tatanan nilai sosial yang telah
mapan (Said, 2015).

2. Peran elite lokal dan bangsawan.
Islam diterima lebih cepat setelah sejumlah
bangsawan atau pemimpin adat memeluk Islam dan



41

mengintegrasikan ajaran baru ini ke dalam sistem
pemerintahan lokal. Dalam konteks ini, pengaruh
Kesultanan Ternate, Buton, dan Gorontalo sangat
signifikan, karena mereka menjalin hubungan politik
dan perdagangan dengan para bangsawan Kaili,
terutama di wilayah Palu, Banawa, dan Parigi
(Noorduyn, 1991).

3. Metode dakwah yang persuasif dan akomodatif.
Para pedagang-ulama dari Bugis, Mandar, dan
Ternate tidak memaksakan Islam, tetapi
menyampaikan ajaran Islam melalui pendekatan
sosial, ekonomi, dan budaya. Mereka terlibat dalam
kehidupan masyarakat, menikah dengan penduduk
lokal, serta mengajarkan Islam melalui kegiatan
perdagangan dan pendidikan dasar seperti mengaji
(Syamsuddin, 2009).

4. Adaptasi ritual dan simbol.

Beberapa unsur tradisi lokal tidak dihapuskan, tetapi
diislamkan. Misalnya, ritual syukuran panen, upacara
kematian, dan prosesi perkawinan diberi nilai-nilai
keislaman. Akulturasi ini melahirkan bentuk Islam
lokal Kaili yang khas memadukan norma syariah
dengan kearifan budaya daerah (Bahdar, 2023).

Secara umum, masyarakat Kaili merespon Islam dengan
keterbukaan dan proses asimilasi bertahap, di mana nilai-
nilai Islam diterima setelah melalui penyaringan budaya.
Akibatnya, Islam di Tanah Kaili berkembang dalam bentuk
Islam yang berkarakter kultural dan harmonis, bukan
dogmatis, dengan semangat nosarara nosabatutu sebagai
landasan moral sosial yang selaras dengan nilai-nilai Islam.



42

BAB III
DIALONG NILAI ISLAM DAN KEARIFAN LOKAL
KAILI

A. Prinsip Dasar Kearifan Lokal Nosarara Nosabatutu

Kearifan lokal masyarakat Kaili yang paling menonjol
dan menjadi dasar dalam kehidupan sosial adalah konsep
“Nosarara Nosabatutu”, yang secara harfiah berarti
bersaudara dan bersatu atau persaudaraan dalam kesatuan
hidup. Prinsip ini bukan sekadar ungkapan budaya,
melainkan falsafah hidup (philosophical foundation) yang
mengatur relasi sosial, etika bermasyarakat, dan cara



43

pandang orang Kaili terhadap harmoni kehidupan (Said,
2015; Kadir, 2020).

1. Makna Filosofis

Secara etimologis, kata Nosarara berasal dari kata
dasar sarara yang berarti “saudara” atau “persaudaraan”,
sedangkan Nosabatutu berasal dari batutu yang berarti
“bersatu” atau “menyatukan diri dalam tujuan bersama”.
Jika digabungkan, Nosarara Nosabatutu mencerminkan ide
kolektivitas dan solidaritas sosial, yaitu kesadaran bahwa
setiap individu adalah bagian dari satu keluarga besar
masyarakat  Kaili.Falsafah ini  mengandung nilai
kekeluargaan, gotong royong, keadilan, dan saling
menghargai, yang menjadi pedoman dalam kehidupan
bermasyarakat. Dalam konteks historis, nilai ini lahir dari
pengalaman hidup masyarakat agraris dan pesisir yang
sangat bergantung pada kerja sama dan kebersamaan untuk
bertahan hidup di tengah tantangan alam dan sosial (Said,
2015).

2. Dimensi Sosial dan Moral

Dalam praktik sosial, Nosarara Nosabatutu
diterapkan dalam bentuk tolong-menolong, musyawarah,
dan solidaritas sosial. Ketika ada warga yang membangun
rumah, mengadakan hajatan, atau menghadapi musibah,
seluruh anggota komunitas akan saling membantu tanpa
pamrih. Konsep ini kemudian berkembang menjadi etika
sosial yang mengatur hubungan antarindividu agar tetap
harmonis dan tidak menimbulkan perpecahan.Secara moral,
prinsip ini menanamkan nilai “tina nggaraluvu” (saling
menghormati), “tina nggonau” (saling memahami), dan
“tina nggadombi” (saling menolong), yang seluruhnya
memperkuat kohesi sosial. Dalam pandangan antropologis,
sistem nilai seperti ini termasuk dalam kategori communal



44

ethics, yakni moralitas yang berakar pada kebersamaan dan
keseimbangan sosial (Geertz, 1973; Humaedi, 2017).

3. Hubungan dengan Nilai-nilai Islam

Setelah Islam masuk ke Tanah Kaili, falsafah
Nosarara Nosabatutu mengalami reinterpretasi teologis
dan diharmonisasikan dengan ajaran Islam, khususnya
dengan konsep ukhuwah islamiyah (persaudaraan sesama
Muslim) dan wummah wahidah (kesatuan umat).Nilai
solidaritas dan persaudaraan yang terkandung dalam
falsafah ini sangat sejalan dengan firman Allah dalam
Surah Al-Hujurat ayat 10:

38T G ) ALl B3 ¢ slaall )

Terjemahnya :

“Sesungguhnya orang-orang beriman itu bersaudara, karena
itu damaikanlah antara kedua
saudaramu.”(QS.Alhujurat:10)

Dengan dasar kesamaan makna ini, para ulama dan
tokoh adat menjadikan Nosarara Nosabatutu sebagai
jembatan dialog antara budaya lokal dan Islam, sehingga
Islam dapat diterima tanpa menimbulkan benturan kultural.
Bahkan, dalam masyarakat Kaili modern, istilah ini sering
digunakan dalam kegiatan keagamaan, pendidikan, dan
pemerintahan daerah sebagai simbol persatuan berbasis
nilai keislaman dan kearifan lokal (Bahdar, 2023).

4. Relevansi Kontemporer

Dalam  konteks sekarang, prinsip Nosarara
Nosabatutu tidak hanya menjadi warisan budaya, tetapi
juga modal sosial (social capital) yang penting bagi



45

pembangunan masyarakat multikultural. Nilai-nilai ini
memperkuat upaya deradikalisasi, perdamaian antaragama,
dan pendidikan karakter di Sulawesi Tengah, khususnya
pascakonflik sosial awal tahun 2000-an (Syamsuddin,
2019; Amiruddin, 2021).0leh karena itu, kearifan lokal in1
menjadi fondasi penting bagi model integrasi nilai Islam
dan budaya yang mampu membangun masyarakat inklusif,
damai, dan berkeadaban.

B. Nilai-Nilai Sosial Budaya Kaili

Masyarakat Kaili yang mendiami wilayah Palu, Sigi,
dan Donggala memiliki sistem nilai sosial budaya yang
kompleks dan berakar kuat pada pandangan hidup kolektif.
Nilai-nilai tersebut tidak hanya membentuk identitas etnis,
tetapi juga menjadi pedoman moral dan sosial dalam
mengatur hubungan antarindividu, komunitas, dan
lingkungan. Secara akademik, nilai-nilai budaya Kaili
dikategorikan dalam beberapa dimensi utama: kekerabatan,
gotong royong, musyawarah, kehormatan, religiositas, dan
harmoni sosial (Said, 2015; Kadir, 2020; Nuralang, 2018).

1. Nilai Kekerabatan dan Kolektivitas

Masyarakat Kaili dikenal memiliki struktur sosial
berbasis kekerabatan (nosarara) yang sangat kuat.
Keluarga tidak hanya mencakup hubungan darah, tetapi
juga hubungan sosial dan adat. Prinsip ini sejalan dengan
falsafah  “Nosarara Nosabatutu” yang menekankan
kesatuan dan persaudaraan dalam komunitas.Dalam
praktiknya, masyarakat Kaili menjunjung tinggi “tina
nggau” (saling peduli) dan “tina nggadombi” (saling
membantu), yang menjadi dasar dalam aktivitas sosial
seperti membangun rumah (mopopate), melaksanakan
upacara adat, dan membantu sesama yang tertimpa musibah
(Said, 2015).



46
2. Nilai Gotong Royong dan Solidaritas Sosial

Gotong royong atau ntina nggadombi merupakan
ekspresi nyata dari kebersamaan masyarakat Kaili.
Kegiatan seperti maradika (kerja bersama) dilakukan untuk
kepentingan umum, seperti membuka ladang, memperbaiki
jalan, atau menyiapkan acara adat dan keagamaan.Nilai ini
memperkuat konsep solidaritas sosial (social cohesion)
sebagaimana dijelaskan oleh Durkheim (1964), di mana
masyarakat tradisional mempertahankan harmoni melalui
kerja  kolektif dan kesadaran bersama (collective
consciousness). Dalam konteks masyarakat Kaili, gotong
royong juga menjadi instrumen dakwah kultural yang
mempererat hubungan antara nilai Islam dan budaya lokal
(Kadir, 2020).

3. Nilai Musyawarah dan Keadilan

Musyawarah (mopokatu) merupakan mekanisme
penting dalam penyelesaian persoalan sosial dan adat.
Semua keputusan penting seperti pernikahan, sengketa
tanah, atau pelanggaran norma adat dibicarakan dalam
forum bersama yang disebut posintuwu. Dalam forum ini,
setiap suara dianggap berharga dan keputusan diambil
dengan semangat mufakat (nosabatutu).Nilai ini paralel
dengan ajaran Islam tentang syura (musyawarah)
sebagaimana termaktub dalam QS. Asy-Syura [42]: 38,
sehingga integrasi antara Islam dan adat dalam hal ini
sangat harmonis. Musyawarah menjadi simbol keadilan
sosial dan bentuk penghormatan terhadap kebijaksanaan
kolektif masyarakat Kaili (Nuralang, 2018).

4. Nilai Kehormatan dan Tanggung Jawab Moral

Konsep kehormatan (maradika) dan rasa malu (siri’
dalam konteks Bugis; masigi dalam konteks Kaili) menjadi



47

unsur penting dalam menjaga etika sosial. Seseorang
dianggap bermartabat bila memegang teguh kejujuran,
menepati janji, menghormati orang tua, dan menjaga nama
baik keluarga.Nilai ini berfungsi sebagai kontrol sosial
informal yang efektif, menanamkan rasa tanggung jawab
moral dalam setiap tindakan individu (Humaedi, 2017).
Nilai kehormatan ini sejalan dengan prinsip Islam tentang
‘izzah (kemuliaan) dan amanah (tanggung jawab moral).

5. Nilai Religius dan Spiritualitas Alam

Sebelum masuknya Islam, masyarakat Kaili telah
memiliki sistem kepercayaan terhadap kekuatan roh dan
alam, yang kemudian mengalami proses Islamisasi secara
halus. Setelah Islam diterima, nilai-nilai spiritual itu
mengalami transformasi menjadi bentuk religiokultural,
yakni penghayatan keagamaan yang berpadu dengan
tradisi.Misalnya, ritual syukuran panen atau vatuvatu
diganti dengan doa syukur (doa mopahaki), dan upacara
kematian disertai tahlilan yang mengandung nilai Islam.
Hal ini mencerminkan akulturasi religius antara Islam dan
tradisi lokal, menjadikan Islam di Tanah Kaili bersifat
inklusif dan adaptif (Bahdar, 2023; Syamsuddin, 2019).

6. Nilai Harmoni dan Perdamaian

Masyarakat Kaili menjunjung tinggi nilai harmoni
sosial (nosabatutu), yang menolak konflik dan mendorong
perdamaian. Nilai ini menjadi landasan penting dalam
proses rekonsiliasi pascakonflik sosial Poso dan Palu pada
awal 2000-an. Kearifan lokal digunakan untuk membangun
kembali  kepercayaan dan persaudaraan antarumat
beragama (Amiruddin, 2021).Konsep harmoni ini
memperlihatkan bahwa kearifan lokal masyarakat Kaili
memiliki daya hidup yang kuat dan relevan dengan upaya
pembangunan sosial berbasis nilai lokal dan pendidikan



48

karakter Islam di Sulawesi Tengah.Secara akademik, nilai-
nilai sosial budaya masyarakat Kaili membentuk struktur
etika kolektif yang mengintegrasikan antara adat, moral,
dan agama. Nilai-nilai seperti nosarara nosabatutu, tina
nggadombi, mopokatu, dan masigi menunjukkan
kedalaman filosofi hidup masyarakat yang selaras dengan
nilai-nilai Islam universal seperti ukhuwah, syura, amanah,
dan rahmah. Inilah yang menjadikan masyarakat Kaili
mampu mempertahankan identitasnya sekaligus membuka
ruang bagi transformasi keagamaan yang damai dan
inklusif.

C. Integrasi Nilai Islam

Proses Islamisasi di Tanah Kaili tidak hanya
berlangsung melalui dakwah verbal atau politik kerajaan,
tetapi melalui jalur kultural yang menekankan asimilasi
nilai-nilai Islam ke dalam struktur sosial dan budaya lokal.
Integrasi ini menghasilkan bentuk Islam lokal yang khas, di
mana ajaran Islam diterima, dihayati, dan diamalkan tanpa
menghapus identitas budaya masyarakat Kaili.Menurut
Azra (2004) dan Syamsuddin (2019), model Islamisasi
semacam ini merupakan ciri utama perkembangan Islam di
Nusantara bagian timur, termasuk Sulawesi Tengah, yang
mengedepankan pendekatan budaya dan nilai-nilai
kemasyarakatan.

1. Integrasi Melalui Falsafah Nosarara Nosabatutu

Falsafah Nosarara Nosabatutu (“bersaudara dan
bersatu’) menjadi pintu utama dalam proses integrasi Islam
ke dalam budaya Kaili. Nilai dasar persaudaraan dan
kesatuan yang terkandung dalam falsafah ini sangat sejalan
dengan konsep ukhuwah islamiyah (persaudaraan sesama
Muslim) dan ummah wahidah (kesatuan umat).Para ulama
dan dai yang datang dari Bugis, Mandar, dan Ternate



49

memahami kedekatan nilai ini, sehingga menjadikan
Nosarara Nosabatutu sebagai medium dakwah kultural.
Mereka menafsirkan prinsip persatuan lokal sebagai bagian
dari nilai tauhid dan ajaran moral Islam tentang keadilan
sosial, sebagaimana disebut dalam QS. Al-Hujurat [49]: 13
dan QS. Asy-Syura [42]: 38.Dengan cara ini, ajaran Islam
diterima bukan sebagai ancaman terhadap budaya lokal,

melainkan sebagai penyempurna nilai-nilai moral yang
telah ada (Bahdar, 2023).

2. Integrasi dalam Etika Sosial dan Kekerabatan

Islam memperkuat nilai-nilai sosial yang sudah
mengakar dalam masyarakat Kaili, seperti tolong-menolong
(tina nggadombi), saling menghargai (tina nggaraluvu),
dan tanggung jawab terhadap sesama.Konsep tolong-
menolong in1 kemudian diperkaya oleh ajaran Islam dalam
QS. Al-Ma’idah [5]: 2:

Terjemahnya :

“Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan)
kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam
berbuat dosa dan permusuhan.” QS. Al-Ma’idah [5]: 2:

Dengan demikian, nilai-nilai sosial tradisional yang
bersifat komunal diperkuat dengan dimensi spiritual dan
moral Islam, sehingga membentuk struktur etika
masyarakat yang religius sekaligus kultural.

3. Integrasi dalam Tradisi Adat dan Upacara

Akulturasi Islam dan budaya Kaili tampak jelas dalam
ritual dan tradisi adat. Misalnya:



50

a. Upacara syukuran panen yang semula ditujukan
kepada roh alam diubah menjadi doa mopahaki
(syukuran kepada Allah).

b. Ritual kematian dan kelahiran diberi warna Islam
melalui pembacaan tahlil, doa, dan sedekah (mopahi).

c. Upacara perkawinan diatur berdasarkan hukum Islam
tetapi tetap mempertahankan unsur simbolik lokal
seperti pakaian adat dan musik tradisional (gimba).

Proses ini menunjukkan bahwa Islam tidak menghapus
tradisi, tetapi menuntunnya menuju nilai tauhid dan
kesucian moral (Syamsuddin, 2019; Kadir, 2020).

4. Integrasi dalam Sistem Nilai dan Pendidikan

Nilai-nilai Islam juga masuk ke dalam pendidikan
adat (pembinaan moral generasi muda), terutama melalui
pengajaran Al-Qur’an di rumah, masjid, dan surau. Dalam
konteks Kaili, pendidikan Islam awal dikenal dengan istilah
“mengaji balale” tempat belajar agama dasar yang
sekaligus menanamkan nilai sosial seperti hormat kepada
orang tua, jJujur, dan bekerja keras (Nuralang,
2018).Integrasi nilai ini kemudian berkembang dalam
sistem pendidikan formal dan nonformal, di mana falsafah
Nosarara Nosabatutu dijadikan dasar penguatan karakter
berbasis Islam, seperti yang diterapkan di sekolah dan
madrasah di Palu dan Sigi (Bahdar, 2023).

5. Integrasi dalam Nilai Perdamaian dan Rekonsiliasi

Nilai Islam tentang kasih sayang (rahmah) dan
perdamaian (salam) berpadu dengan nilai harmoni lokal
(nosabatutu). Setelah konflik sosial di Poso dan Palu awal
2000-an, tokoh agama dan adat menggunakan prinsip
Nosarara Nosabatutu sebagai dasar untuk rekonsiliasi
antaragama dan pemulihan sosial.Pendekatan ini efektif



51

karena masyarakat melihat bahwa Islam mendukung
perdamaian dan menghargai keberagaman. Dalam konteks
ini, integrasi nilai Islam dan budaya lokal menjadi modal
sosial (social capital) yang menjaga keutuhan masyarakat
multikultural di Sulawesi Tengah (Amiruddin, 2021).

6. Karakter Islam Lokal Kaili

Hasil dari integrasi panjang antara Islam dan budaya
Kaili melahirkan corak Islam lokal yang moderat, terbuka,
dan inklusif. Ciri-cirinya antara lain:

a. Mengutamakan persaudaraan dan kebersamaan di
atas perbedaan.

b. Menjaga tradisi adat sebagai bagian dari identitas
keagamaan.

c. Menerapkan ajaran Islam dalam konteks sosial
budaya lokal.

d. Mengedepankan dialog dan toleransi dalam
kehidupan antaragama.

Corak ini menunjukkan bahwa Islam di Tanah Kaili
bukan hanya sistem keyakinan, tetapi juga etika sosial dan
pandangan hidup yang bersenyawa dengan kearifan lokal
masyarakatnya (Bahdar, 2023; Said, 2015).Integrasi nilai
Islam dengan nilai sosial budaya masyarakat Kaili
merupakan proses historis dan kultural yang melahirkan
harmoni antara agama dan adat. Islam memperkuat nilai-
nilai luhur yang sudah ada, seperti persaudaraan, gotong
royong, musyawarah, dan keadilan, lalu menambahkannya
dengan dimensi spiritual dan moral universal.Dengan
demikian, Islam di Tanah Kaili bukan hadir untuk
menggantikan budaya lokal, tetapi untuk menyucikan,
menuntun, dan memperkaya kebudayaan itu dengan nilai-
nilai ketauhidan dan kemanusiaan universal.



52

D. Bentuk Sinkretisasi dan Akulturasi yang Tetap Menjaga
Kemurnian Tauhid

Proses penerimaan Islam di Tanah Kaili tidak
berlangsung secara radikal, melainkan melalui pendekatan
kultural yang mengedepankan dialog antara ajaran Islam
dan nilai-nilai lokal masyarakat. Dalam konteks ini, terjadi
proses sinkretisasi dan akulturasi budaya, yakni pertemuan
antara sistem kepercayaan dan tradisi lokal dengan ajaran
Islam. Namun demikian, proses tersebut tidak mengarah
pada penyimpangan akidah, melainkan justru memperkuat
kemurnian tauhid dengan cara mengislamkan simbol-
simbol dan praktik budaya yang sudah ada.Secara
akademik, sinkretisasi yang terjadi dalam masyarakat Kaili
dapat dipahami sebagai bentuk adaptasi sosial-religius, di
mana Islam hadir bukan untuk meniadakan budaya lokal,
tetapi mengarahkannya agar selaras dengan prinsip tawhid
(keesaan Tuhan). Misalnya, dalam beberapa ritual sosial
seperti mopotilolo (upacara penyambutan tamu atau
pembukaan hajat besar) dan morombo (ritual tolak bala),
para ulama lokal tidak menghapus praktik tersebut, tetapi
menanamkan nilai-nilai Islam dengan mengganti unsur
magis dengan pembacaan doa, surah Yasin, dan salawat.
Ini menunjukkan bahwa masyarakat Kaili mampu
melakukan transformasi simbolik dari praktik animistik
menjadi praktik islami yang tauhidik.Penelitian etnografis
oleh Sangaji (2012) dan Mahmuddin (2018) menegaskan
bahwa akulturasi Islam di Tanah Kaili berlangsung melalui
internalisasi nilai, bukan melalui penyeragaman budaya.
Nilai-nilai lokal seperti nosarara nosabatutu (persaudaraan
dan kesatuan sosial) dan pombalondo (gotong royong)
dipertahankan karena sejalan dengan etika Islam dalam
menjaga ukhuwah (ukhuwwah islamiyyah dan ukhuwwah
insaniyyah). Dalam kerangka ini, akulturasi bukan berarti
mencampuradukkan keimanan, tetapi mengintegrasikan
Islam dalam tatanan budaya tanpa kehilangan



53

substansi teologisnya.Selain itu, proses Islamisasi di
Tanah Kaili juga diwarnai oleh pendekatan da’wah bil
hikmah, di mana para ulama dan pedagang Bugis serta
Mandar yang datang ke pesisir Donggala menggunakan
simbol-simbol budaya lokal sebagai sarana dakwah.
Mereka tidak menolak tradisi masyarakat, tetapi
memberikan penafsiran baru yang bersumber dari Al-
Qur’an dan hadis. Misalnya, konsep penghormatan kepada
leluhur dialihkan menjadi bentuk tahlilan atau doa bersama
bagi orang yang telah meninggal, bukan pemujaan. Dengan
cara ini, Islam menjadi bagian organik dari kebudayaan
lokal tanpa kehilangan ruh tauhidnya.Dengan demikian,
bentuk sinkretisasi dan akulturasi Islam di Tanah Kaili
dapat dikategorikan sebagai sinkretisasi korektif, yaitu
pertemuan budaya yang berujung pada purifikasi makna
keagamaan. Islam hadir bukan sebagai kekuatan
hegemonik yang menggusur budaya, melainkan sebagai
spirit transformatif yang memperkaya identitas lokal
dengan nilai tauhid. Model Islamisasi ini menjadi bukti
bagaimana Islam lokal Kaili tumbuh sebagai Islam yang
inklusif, adaptif, namun tetap berlandaskan keesaan Allah
SWT sebagai prinsip utama dalam kehidupan spiritual dan
sosial masyarakatnya.



54

BAB IV
SPRITUALITAS DAN TRADISI KEAGAMAAN

A. Tradisi Zikir, Doa, dan Ritual Sosial Bernuansa Islam

Proses Islamisasi di Tanah Kaili tidak hanya
membentuk sistem kepercayaan baru, tetapi juga
melahirkan sinkretisasi budaya religius dalam bentuk
tradisi zikir, doa, dan ritual sosial yang bernuansa Islam.
Tradisi in1 menjadi medium internalisasi nilai-nilai spiritual
Islam ke dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Kaili,
sekaligus memperlihatkan bagaimana agama dan budaya
berinteraksi secara harmonis tanpa menimbulkan konflik
teologis.Secara antropologis, tradisi zikir dan doa di
masyarakat Kaili berfungsi sebagai ritus komunal yang
memperkuat solidaritas sosial, memperdalam pengalaman



55

spiritual, dan meneguhkan rasa kebersamaan dalam bingkai
nosarara nosabatutu (persaudaraan dan kesatuan). Zikir
dan doa tidak hanya menjadi amalan pribadi, tetapi juga
bagian integral dari kegiatan sosial seperti mopotilolo
(pembukaan acara besar), morombo (tolak bala),
mosampaya (doa panen), dan fahlilan (doa bersama bagi
yang wafat). Dalam setiap kegiatan tersebut, unsur magis
yang dahulu mewarnai praktik pra-Islam berangsur
digantikan oleh pembacaan ayat Al-Qur’an, zikir, dan
doa Islam, menunjukkan transformasi spiritual masyarakat.

Menurut Mahmuddin (2018), ritual doa bersama dan
pembacaan surah Yasin di Tanah Kaili menunjukkan
keberhasilan Islam dalam menginternalisasi nilai spiritual
ke dalam adat. Upacara seperti mopotilolo misalnya, kini
dibuka dengan bacaan basmalah dan salawat,
menggantikan mantra-mantra lama. Hal ini membuktikan
adanya proses islamisasi simbolik, di mana Islam menjadi
sumber legitimasi spiritual baru dalam budaya lokal.Selain
itu, tradisi zikir berjamaah juga berkembang pesat di
lingkungan masyarakat pesisir seperti di Donggala dan
Palu. Para ulama dan tokoh masyarakat memimpin majelis
zikir yang dikenal dengan sebutan rampoe atau majelis
ratib, yang diadopsi dari tarekat Qadiriyah dan Syattariyah
yang dibawa oleh ulama Bugis-Mandar. Tradisi ini
berfungsi tidak hanya sebagai sarana dzikrullah, tetapi juga
sebagai media dakwah dan pendidikan moral masyarakat.
Sebagaimana dicatat oleh Sangaji (2012), bentuk zikir
kolektif ini menjadi wadah bagi masyarakat untuk
meneguhkan 1man dan memurnikan akidah melalui
pendekatan emosional dan spiritual.Ritual sosial lain yang
berakar dari nilai-nilai Islam ialah doa selamatan
(mobonggo), syukuran panen, dan acara kelahiran serta
pernikahan. Semua kegiatan ini diisi dengan doa bersama,
pembacaan ayat suci Al-Qur’an, dan tausiah singkat,
menandakan bahwa Islam telah menjadi basis moral bagi



56

setiap momentum kehidupan masyarakat. Ritual tersebut
tidak lagi sekadar tradisi sosial, tetapi berkembang menjadi
manifestasi spiritual kolektif yang menghubungkan
manusia dengan Allah SWT dan sesama manusia.

Menurut Abdullah (2006), ritual-ritual Islam lokal
seperti yang terjadi di Tanah Kaili mencerminkan cultural
Islam, yaitu bentuk keberagamaan yang terinternalisasi
dalam pola hidup masyarakat tanpa kehilangan substansi
tauhid. Dengan demikian, tradisi zikir, doa, dan ritual sosial
di Tanah Kaili bukanlah bentuk penyimpangan dari ajaran
Islam, tetapi transformasi budaya yang menjadikan Islam
sebagai sumber makna, etika, dan spiritualitas dalam
kehidupan masyarakat.Tradisi zikir, doa, dan ritual sosial
bernuansa Islam di Tanah Kaili menunjukkan bahwa Islam
mampu beradaptasi secara dinamis dengan budaya lokal
tanpa mengorbankan kemurnian tauhid. Islam hadir sebagai
kekuatan yang memurnikan, menata ulang, dan
memperkaya tradisi spiritual masyarakat dengan nilai-nilai
Qur’ani. Melalui zikir dan doa, Islam tidak hanya dihayati
sebagai ajaran teologis, tetapi juga sebagai identitas
budaya dan sosial masyarakat Kaili yang religius,
harmonis, dan berakar kuat pada nilai persaudaraan.

B. Simbol dan Makna Spiritual dalam Adat Kaili

Dalam kebudayaan masyarakat Kaili, simbol-simbol
adat memiliki peran sentral sebagai media komunikasi
nilai, kepercayaan, dan pandangan hidup. Setiap simbol
yang digunakan dalam upacara, benda pusaka, atau
perilaku sosial bukan sekadar hiasan atau bentuk estetika,
melainkan mengandung makna spiritual yang dalam dan
merefleksikan hubungan manusia dengan Tuhan, alam, dan
sesama manusia. Kajian antropologis dan sosiologis
menunjukkan bahwa sistem simbolik masyarakat Kaili
merupakan warisan budaya yang telah mengalami



57

transformasi spiritual setelah berinteraksi dengan ajaran
Islam.Sebelum Islam masuk, masyarakat Kaili mengenal
sistem kepercayaan tomanuru, yakni keyakinan terhadap
kekuatan roh leluhur dan makhluk halus yang mendiami
alam. Dalam konteks ini, simbol-simbol adat seperti air,
tanah, pohon, dan batu memiliki makna spiritual karena
dianggap sebagai perantara kekuatan ilahi. Namun, setelah
Islam masuk dan menguat di wilayah Kaili, makna simbol-
simbol tersebut mengalami reinterpretasi teologis, yakni
dari pandangan animistik menuju pemahaman tauhid
bahwa segala kekuatan berasal dari Allah Swt.

Menurut Mahmuddin (2018), simbol-simbol adat
yang dipertahankan masyarakat Kaili pasca-islamisasi tidak
lagi bersifat sakral dalam pengertian magis, tetapi lebih
kepada simbol moral dan spiritual. Misalnya, air dalam
upacara mopotilolo (pembukaan acara) kini dipahami
sebagai lambang kesucian dan rahmat Allah, bukan lagi
sebagai medium roh. Sementara itu, pohon kelapa atau
janur yang sering digunakan dalam wupacara adat
melambangkan keikhlasan dan keseimbangan hidup, yang
dimaknai selaras dengan prinsip Islam tentang tawazun
(keseimbangan antara dunia dan akhirat).Simbol-simbol
lain juga berfungsi sebagai pengingat terhadap nilai-nilai
etika sosial. Dalam tradisi nosarara nosabatutu, misalnya,
pengikatan tali atau simpul dalam acara keluarga bukan
sekadar ritual adat, melainkan melambangkan ikatan
persaudaraan dan kesatuan umat, yang memiliki makna
spiritual serupa dengan konsep ukhuwah islamiyah dalam
Islam. Dengan demikian, simbol adat Kaili menjadi sarana
untuk menguatkan relasi sosial dan spiritual di antara
masyarakat, sesuai dengan ajaran Islam yang menekankan
pentingnya persaudaraan dan persatuan.Kajian Abdullah
(2006) menegaskan bahwa masyarakat Kaili memiliki
kemampuan melakukan sinkretisasi simbolik tanpa
kehilangan substansi tauhid. Artinya, simbol-simbol adat



58

tetap dipertahankan sebagai bagian dari identitas budaya,
tetapi maknanya diselaraskan dengan nilai-nilai Islam.
Proses ini menunjukkan kemampuan adaptif masyarakat
Kaili dalam mengintegrasikan agama dan budaya, di mana
spiritualitas Islam menjadi dasar interpretasi baru terhadap
simbol-simbol lokal.

Selain itu, simbol-simbol dalam adat seperti warna
putih, kuning, dan merah yang digunakan dalam pakaian
adat atau upacara juga memiliki makna spiritual yang
sejalan dengan etika Islam. Warna putih melambangkan
kesucian dan niat tulus, kuning melambangkan kemuliaan
dan kebijaksanaan, sedangkan merah menggambarkan
semangat dan keberanian dalam kebenaran. Ketiga warna
ini sering muncul dalam ritual sosial keagamaan seperti
mobonggo (selamatan) dan mosampaya (syukuran panen),
di mana simbol warna dipadukan dengan doa dan
pembacaan ayat suci Al-Qur’an.Menurut Sangaji (2012)
dan Azra (2004), simbol-simbol adat yang tetap hidup
dalam masyarakat Kaili membuktikan bahwa Islam di
wilayah ini berkembang melalui jalur kultural dan
persuasif, bukan melalui pemaksaan. Islam tidak
meniadakan simbol lama, melainkan mengislamkan
maknanya sehingga tercipta bentuk Islam lokal yang
berakar kuat pada budaya, namun tetap murni dalam ajaran
tauhid.Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa simbol
dan makna spiritual dalam adat Kaili merupakan hasil
dialog kreatif antara Islam dan budaya lokal. Simbol-
simbol tersebut berfungsi sebagai jembatan antara dunia
spiritual dan sosial, mengandung pesan moral, dan
memperkuat kesadaran ketuhanan masyarakat. Islam tidak
menghapus simbol budaya Kaili, tetapi memberikan makna
baru yang lebih transendental, sehingga tradisi lokal tetap
hidup sebagai bagian dari identitas Islam Nusantara yang
berakar di tanah Kaili.



59

C. Harmoni Antara Syariat dan Tradisi Antara Masjid dan
Balia

Kehidupan keagamaan masyarakat Kaili
memperlihatkan suatu bentuk keseimbangan dinamis antara
syariat Islam dan tradisi lokal, yang dalam konteks
antropologis dikenal sebagai cultural symbiosis yakni
hubungan saling menyesuaikan antara agama dan budaya.
Dalam masyarakat Kaili, dua pusat simbolik keagamaan
sering disebut: masjid sebagai lambang syariat Islam, dan
balia sebagai simbol spiritualitas tradisional. Keduanya
tidak berdiri sebagai entitas yang bertentangan secara
frontal, melainkan berada dalam hubungan yang dialogis
dan adaptif, mencerminkan proses panjang islamisasi
kultural di Sulawesi Tengah.Secara historis, balia
merupakan sistem ritual dan pengobatan tradisional
masyarakat Kaili yang berakar pada kepercayaan terhadap
roh dan kekuatan gaib. Ritual balia dilakukan untuk
memulihkan keseimbangan antara dunia manusia dan dunia
roh, biasanya dipimpin oleh seorang pobalia (pemimpin
ritual). Namun, setelah Islam masuk ke Tanah Kaili melalui
jaringan pedagang dan ulama Bugis, Mandar, Ternate, dan
Buton pada abad ke-17, praktik balia tidak serta-merta
hilang, melainkan mengalami proses reinterpretasi
spiritual.

Menurut Mahmuddin (2018), proses islamisasi di
wilayah Kaili tidak bersifat puritan, melainkan akomodatif
dan transformasional. Ulama dan dai lokal tidak langsung
menghapus praktik balia, tetapi mengarahkan maknanya
agar selaras dengan ajaran tauhid. Doa-doa yang dulu
bersifat magis diganti dengan bacaan Al-Qur’an dan dzikir,
sedangkan persembahan kepada roh digantikan dengan
sedekah dan doa bersama. Dengan cara ini, balia
mengalami desakralisasi magis dan reorientasi teologis, di
mana substansi spiritualnya dipahami sebagai bagian dari



60

ikhtiar manusia untuk memohon kesembuhan dan
keberkahan kepada Allah Swt. Di sisi lain, masjid menjadi
simbol dari pusat kehidupan syariat Islam. Di masjid,
masyarakat belajar tentang 1ibadah, moralitas, dan
kehidupan sosial yang Islami. Namun, fungsi masjid di
masyarakat Kaili tidak terbatas pada tempat ibadah formal
semata, tetapi juga sebagai ruang sosial dan Kkultural
tempat berlangsungnya musyawarah, pengajian, dan
kegiatan adat yang telah diislamkan. Dalam pandangan
Sangaji (2012), keberadaan masjid dan balia di satu
komunitas menggambarkan bahwa masyarakat Kaili
mampu menata dua ranah spiritual formal-religius dan
kultural-tradisional secara harmonis tanpa menimbulkan
konflik nilai.

Kajian antropolog Abdullah (2006) menjelaskan
bahwa harmoni antara masjid dan balia mencerminkan pola
keberagamaan masyarakat yang inklusif dan kontekstual.
Islam hadir bukan sebagai kekuatan hegemonik yang
menyingkirkan tradisi, tetapi sebagai kekuatan moral yang
memberi makna baru pada sistem simbolik yang sudah ada.
Dengan demikian, balia dipahami bukan sebagai tandingan
masjid, tetapi sebagai ruang ekspresi spiritualitas lokal
yang telah disinari oleh nilai-nilai Islam.Dalam praktik
sosial, banyak masyarakat Kaili tetap menghadiri balia
ketika ada anggota keluarga yang sakit, namun mereka juga
melaksanakan doa bersama, membaca Al-Qur’an, dan
memohon kesembuhan kepada Allah SWT. Fenomena ini
menunjukkan bahwa Islam tidak menggantikan budaya,
tetapi mengislamkannya. Hal ini sejalan dengan teori
Clifford Geertz (1973) tentang ‘“agama sebagai sistem
budaya”, di mana agama dapat hidup secara kontekstual
melalui simbol dan tradisi masyarakat tanpa kehilangan
makna transendentalnya.Dari perspektif antropologi Islam
Nusantara, harmoni antara masjid dan balia di Tanah Kaili
menegaskan model dakwah kultural yang menekankan



61

pendekatan adaptif, non-konfrontatif, dan berbasis dialog
nilai. Ulama dan tokoh adat menjadi mediator spiritual
antara dunia Islam dan dunia lokal, membentuk apa yang
disebut “Islam kultural Kaili” yakni bentuk keberislaman
yang taat syariat namun tetap menghargai ekspresi
budaya.Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa
harmoni antara syariat dan tradisi di Tanah Kaili
menggambarkan kemampuan masyarakat lokal untuk
menegakkan tauhid dalam kerangka budaya. Masjid dan
balia bukanlah simbol pertentangan, melainkan dua ruang
spiritual yang menunjukkan perjalanan panjang integrasi
Islam dalam kebudayaan Kaili di mana nilai syariat
memperkuat moralitas masyarakat, dan tradisi memberikan
konteks budaya bagi ajaran Islam agar tetap membumi dan
hidup di hati umatnya.

D. Potensi Spiritualitas Lokal dalam Memperkuat Moral
Sosial

Spiritualitas lokal masyarakat Kaili memiliki potensi
besar dalam memperkuat moral sosial dan membangun
tatanan kehidupan yang harmonis. Spiritualitas dalam
konteks budaya Kaili tidak hanya dipahami sebagai
hubungan individu dengan Tuhan, tetapi juga mencakup
nilai-nilai  etika sosial yang mengatur hubungan
antarsesama manusia dan antara manusia dengan alam.
Nilai-nilai ini membentuk kesadaran kolektif yang
menjiwai kehidupan masyarakat, dan ketika disinergikan
dengan ajaran Islam, menghasilkan moral sosial yang
kokoh, inklusif, dan berakar pada budaya lokal.Secara
antropologis,  spiritualitas lokal masyarakat Kaili
berlandaskan pada falsafah hidup nosarara nosabatutu,



62

yang berarti bersaudara dan bersatu dalam keharmonisan.
Nilai in1 menjadi fondasi moral masyarakat dalam menjaga
solidaritas sosial, gotong royong, dan empati terhadap
sesama. Menurut Mahmuddin (2018), falsafah tersebut
merupakan bentuk spiritualitas sosial yang diinternalisasi
dalam berbagai aspek kehidupan, seperti musyawarah adat,
kerja kolektif (pomombangu), dan saling tolong menolong
dalam kegiatan keagamaan maupun sosial. Ketika nilai-
nilai ini diintegrasikan dengan prinsip Islam seperti
ukhuwah, ta’awun, dan ihsan, maka terbentuklah moral
sosial yang berbasis spiritualitas, bukan semata aturan
formal.

Dalam perspektif Islam, spiritualitas yang bersumber
dari iman dan takwa merupakan inti dari pembentukan
moral sosial. Oleh karena itu, spiritualitas lokal yang
menekankan harmoni, keselarasan, dan kebersamaan
menjadi sarana efektif untuk mengaktualisasikan ajaran
Islam secara kontekstual. Abdullah (2006) menjelaskan
bahwa dalam konteks masyarakat multikultural seperti
Kaili, agama dan budaya berfungsi sebagai dua kekuatan
moral yang saling memperkaya. Spiritualitas lokal
menyediakan wadah kultural bagi nilai-nilai Islam untuk
berakar dalam kehidupan sosial masyarakat.Contoh konkret
dari potensi spiritualitas lokal ini terlihat dalam praktik
sosial-keagamaan seperti mobonggo (doa selamatan),
mosampaya (syukuran panen), dan mopotilolo (pembukaan
acara besar). Tradisi-tradisi ini selalu disertai doa, zikir,
dan  bacaan Al-Qur’an, menunjukkan bagaimana
masyarakat menanamkan nilai-nilai religius dalam
kebiasaan sosial. Menurut Sangaji (2012), praktik ini
mencerminkan bentuk moral spirituality, yaitu kesadaran
etis yang tumbuh dari spiritualitas komunal. Melalui ritual
bersama, masyarakat memperkuat rasa tanggung jawab
sosial, menghormati sesama, dan menegakkan keadilan
sosial.



63

Selain itu, spiritualitas lokal juga memiliki potensi
besar dalam mengatasi krisis moral modern. Dalam era
modernisasi dan individualisme, nilai-nilai spiritual seperti
nosarara nosabatutu, morambanga (rasa malu berbuat
salah), dan patoddo (saling menghormati) menjadi benteng
moral masyarakat. Latif (2015) menyebut bahwa kekuatan
moral bangsa Indonesia terletak pada modal spiritual
kolektif yang berakar pada kearifan lokal, yang bila
dihidupkan kembali dapat memperkuat etika publik dan
integritas sosial.Dengan demikian, spiritualitas lokal tidak
hanya berfungsi sebagai warisan budaya, tetapi juga
sebagai energi moral yang menumbuhkan kesadaran
kolektif, solidaritas sosial, dan tanggung jawab etis. Ketika
spiritualitas lokal disinergikan dengan nilai-nilai Islam,
maka terbentuklah etika sosial yang menekankan
keseimbangan antara dunia dan akhirat, antara individu dan
komunitas. Dalam konteks ini, Islam di Tanah Kaili tidak
hanya menjadi agama formal, tetapi menjadi spiritual force
yang menghidupkan budaya dan memperkuat moral sosial
masyarakat.Potensi spiritualitas lokal masyarakat Kaili
dalam  memperkuat moral sosial terletak pada
kemampuannya menjembatani ajaran Islam dengan realitas
budaya. Spiritualitas lokal yang berakar pada nilai harmoni,
persaudaraan, dan kebersamaan, memberikan ruang bagi
internalisasi nilai-nilai moral Islam secara kontekstual dan
alami. Melalui pendekatan spiritual ini, masyarakat tidak
hanya menjalankan ajaran agama secara ritual, tetapi juga
menampilkannya dalam bentuk perilaku sosial yang
berakhlak, toleran, dan humanis.



64

BAB YV
PENDIDIKAN DAN DAKWAH DI TANAH KAILI

A. Peran Madrasah dalam internalisasi Islam di Tanah
Kaili

1. Pendahuluan

Madrasah dan pesantren merupakan dua institusi
pendidikan Islam yang memiliki peranan strategis dalam
proses internalisasi nilai-nilai Islam di tengah masyarakat.
Di Tanah Kaili yang secara kultural memiliki tradisi lokal
yang kuat seperti nosarara nosabatutu (persaudaraan,
kebersamaan, dan persatuan) kedua lembaga ini berfungsi
bukan hanya sebagai pusat transmisi ilmu agama, tetapi
juga sebagai agen transformasi sosial dan budaya. Melalui
pendidikan yang berorientasi pada nilai, madrasah dan



65

pesantren menjadi wadah utama dalam membentuk
karakter keislaman yang harmonis dengan kearifan lokal
masyarakat Kaili.

2. Konteks Historis dan Kultural Islam di Tanah Kaili

Islam masuk ke Tanah Kaili melalui jalur dakwah
kultural yang damai, ditandai dengan pendekatan para
ulama dan mubalig yang menghargai adat serta simbol-
simbol tradisional. Nilai-nilai Islam kemudian berasimilasi
dengan tradisi Kaili tanpa menghapus identitas budaya
lokal. Dalam konteks ini, madrasah dan pesantren muncul
sebagai kelanjutan dari model dakwah tradisional yang
menekankan etika sosial, kearifan, dan pendidikan berbasis
komunitas.Menurut penelitian lokal (lihat: Asmawi, 2020;
Bahdar, 2023), proses pendidikan Islam di Sigi dan Palu
memperlihatkan adanya sintesis antara pendidikan formal
di madrasah dan pendidikan berbasis nilai spiritual di
pesantren  tradisional. = Keduanya berperan dalam
memperkuat karakter masyarakat yang religius, toleran, dan
berakar pada nilai-nilai nosarara nosabatutu.

3. Peran Madrasah dalam Internalisasi Islam

Madrasah di Tanah Kaili berperan sebagai lembaga
pendidikan formal yang menyatukan ilmu agama dan
umum. Secara akademik, madrasah menjalankan fungsi
transformatif, edukatif, dan integratif, yakni:

a. Transformatif, karena madrasah mengubah cara
berpikir siswa agar memahami Islam secara rasional
dan kontekstual, sesuai kebutuhan zaman tanpa
meninggalkan nilai-nilai lokal.

b. Edukatif, karena madrasah mengajarkan ajaran
Islam dalam bentuk kurikulum fikih, akidah akhlak,



66

dan sejarah kebudayaan Islam, yang dikaitkan dengan
praktik kehidupan sosial masyarakat Kaili.

c. Integratif, karena madrasah menanamkan nilai-nilai
Islam yang sejalan dengan adat lokal, seperti gotong
royong (mapalus), musyawarah (pombetuwe), dan
solidaritas sosial.

Melalui kegiatan keagamaan seperti tadarus, zikir
bersama, doa kampung, dan pengajian adat, madrasah
berperan menanamkan Islam yang membumi—yakni Islam
yang tidak berjarak dengan kehidupan masyarakat sehari-
hari.

4. Peran Pesantren dalam Internalisasi Islam

Sementara itu, pesantren di Tanah Kaili, baik
tradisional (salafiyah) maupun modern, memiliki peran
yang lebih intens dalam pembentukan moral dan spiritual
masyarakat. Dengan sistem kiai—santri, pesantren
menanamkan  nilai-nilai  keikhlasan, disiplin, dan
ketawadhuan, yang secara kultural beresonansi dengan
nilai-nilai adat Kaili.

Beberapa Peran Penting Pesantren adalah:

a. Sebagai pusat dakwah dan pembinaan moral:
Pesantren menjadi motor dakwah Islam yang adaptif
terhadap konteks sosial Kaili, di mana ajaran tasawuf
dan akhlak lebih mudah diterima masyarakat adat.

b. Sebagai pelestari budaya religius lokal: Banyak
pesantren di Palu dan Sigi yang mengintegrasikan
kegiatan maulid, doa leluhur, dan zikir tradisional
dalam pendidikan spiritual santri.

c. Sebagai agen perdamaian sosial: Pesantren juga
berperan menjaga harmoni antarumat beragama di



67

daerah plural seperti Sigi dan Palu, melalui
pendekatan Islam wasathiyah (Islam moderat).

Dalam kajian pendidikan Islam kontekstual (Nata, 2019;
Zuhri, 2021), pesantren dianggap sebagai model pendidikan
yang paling efektif dalam menginternalisasi nilai-nilai
Islam berbasis budaya karena mengutamakan pembiasaan
dan keteladanan (uswah hasanah).

5. Sinergi Madrasah dan Pesantren dalam Konteks
Kaili

Hubungan antara madrasah dan pesantren di Tanah Kaili
bersifat komplementer. Madrasah membentuk kerangka
kognitif dan intelektual keislaman siswa, sementara
pesantren memperkuat dimensi moral dan spiritualnya.
Kolaborasi keduanya menghasilkan model pendidikan
Islam yang:

a. Moderat dan toleran, selaras dengan nilai nosarara
nosabatutu.

b. Menjaga keseimbangan antara ilmu agama dan ilmu
dunia.

c. Mengintegrasikan Islam dengan adat, bukan
menegasikan budaya lokal.

Sinergi ini menciptakan pola internalisasi Islam yang
khas, yakni Islam lokalitas Kaili—sebuah bentuk Islam
yang kontekstual, humanis, dan berakar pada nilai-nilai
komunitas.Secara akademik, internalisasi Islam di Tanah
Kaili tidak dapat dilepaskan dari peran strategis madrasah
dan pesantren sebagai lembaga pendidikan dan dakwah.
Keduanya berfungsi sebagai penjaga nilai-nilai keislaman
yang menyatu dengan kearifan lokal, sekaligus peneguh
identitas  budaya masyarakat. Melalui  kurikulum,
pembiasaan, dan keteladanan, madrasah dan pesantren di



68

Tanah Kaili menjadi model pendidikan Islam kontekstual
yang menanamkan keimanan, moralitas, dan harmoni
sosial.Dengan demikian, peran keduanya tidak hanya dalam
bidang pendidikan agama, tetapi juga dalam membangun
peradaban Islam lokal yang damai dan berkeadaban di
tengah pluralitas budaya Sulawesi Tengah.

B. Tokoh-Tokoh Penyebar Islam Lokal di Tanah Kaili
1. Pendahuluan

Penyebaran Islam di Tanah Kaili (wilayah etnis Kaili
di Sulawesi Tengah, meliputi Palu, Sigi, Donggala, dan
sekitarnya) tidak berlangsung secara revolusioner, tetapi
melalui proses evolutif dan kultural. Islam masuk ke
wilayah ini sejak abad ke-17 hingga 19 melalui jaringan
ulama, saudagar, dan perantau dari pesisir Sulawesi Selatan
(Gowa, Wajo, Bone) serta jalur laut dari Ternate dan
Buton. Para tokoh penyebar Islam memadukan dakwah
dengan pendekatan budaya, sehingga nilai-nilai Islam
berakulturasi  dengan adat nosarara  nosabatutu
(persaudaraan dan kebersamaan), yang menjadi landasan
moral masyarakat Kaili hingga kini.Pendekatan ini sejalan
dengan temuan akademik (lihat: Lapadjawa, 1993;
Abdullah, 2015; Bahdar, 2023) bahwa Islamisasi di Tanah
Kaili bersifat kultural-integratif, bukan konfrontatif, dan
dijalankan oleh para tokoh yang memahami karakter
masyarakat lokal.

2. To Salama (Para Ulama Awal Islam di Kaili)

Sebelum hadirnya lembaga formal seperti Alkhairaat,
penyebaran Islam di Tanah Kaili dilakukan oleh para To
Salama (orang-orang saleh atau wali lokal). Mereka
dikenal sebagai penyebar Islam awal yang berbaur dengan
masyarakat adat dan menggunakan metode dakwah



69

berbasis kultural. Beberapa nama yang sering disebut dalam
tradisi lokal dan penelitian sejarah (Syam, 2002; Anwar,
2016) antara lain:

a. Imam Lapeo (Syeikh Abdul Rahman Assegaf),
dari Mandar, yang berdakwah di pesisir barat
Sulawesi Tengah.

b. Datok Saile di wilayah Biromaru dan Dolo, dikenal
sebagai penyebar Islam yang menekankan zikir, doa
kampung, dan penghormatan leluhur.

c. Imam Bajeng di Palu bagian selatan, yang
mengajarkan salat berjamaah, wirid, dan tarekat
secara damai.

Para To Salama ini memadukan ajaran Islam dengan
simbol-simbol lokal, seperti penggunaan adat vua
(upacara adat) yang diberi makna baru sebagai sarana
syukur kepada Allah. Dengan demikian, Islam diterima
tanpa konflik dengan adat.

3. Raja-Raja Kaili sebagai Pelindung Dakwah

Dalam sejarah Islamisasi lokal, beberapa Raja Kaili
memiliki peranan besar dalam mempercepat penerimaan
Islam.

a. Raja Palu (La Kodi) dan Raja Dolo (Tojo Sigi)
pada abad ke-18 menerima Islam melalui dakwah
ulama Gowa dan Mandar, lalu menjadikannya agama
kerajaan.

b. Mereka membantu membangun langgar dan tempat
belajar Al-Qur’an, serta memerintahkan rakyatnya
untuk memeluk Islam secara damai.



70

Peran elite adat dan bangsawan ini penting karena
menunjukkan koalisi antara Islam dan kekuasaan lokal,
yang membuat Islam menjadi bagian dari identitas sosial
masyarakat Kaili (Abdullah, 2015; Yatim, 2019).

4. Sayyid Idrus bin Salim al-Jufri dan Jaringan Alkhairaat

Melalui lembaga Alkhairaat, penyebaran Islam di
Tanah Kaili berkembang secara sistematis. Lembaga ini
bukan hanya sekolah, tetapi gerakan sosial-religius yang
menanamkan nilai  ukhuwah Islamiyah dan nosarara
nosabatutu.Para alumninya menjadi penggerak madrasah,
masjid, dan pesantren di berbagai wilayah Kaili. Secara
akademik, Alkhairaat disebut sebagai “institusi dakwah
berbasis kearifan lokal” karena menerjemahkan nilai-nilai
Islam dalam bahasa budaya Kaili yang halus dan
bersahabat (lihat: Niam, 2020; Bahdar, 2023).

5. Ciri Dakwah Islam Lokal di Tanah Kaili

Berdasarkan analisis akademik, para tokoh penyebar
Islam di Tanah Kaili memiliki beberapa karakter dakwah
khas, yaitu:

1. Kultural dan dialogis dakwah dilakukan melalui
bahasa dan adat lokal.

2. Spiritual dan etis penekanan pada akhlak, bukan
pada doktrin teologis semata.

3. Integratif Islam diinternalisasi tanpa menegasikan
adat dan simbol-simbol lokal.

4. Transformasional dakwah diiringi pembangunan
sosial, pendidikan, dan ekonomi umat.

Model ini menghasilkan Islam lokal yang moderat dan
inklusif, yang kini menjadi identitas keagamaan masyarakat
Kaili modern.Tokoh-tokoh penyebar Islam di Tanah Kaili
dari To Salama hingga Sayyid Idrus bin Salim al-Jufri telah



71

memainkan peran fundamental dalam membentuk wajah
Islam yang damai, berakar pada tradisi, dan adaptif
terhadap budaya Ilokal. Melalui dakwah berbasis
pendidikan, adat, dan spiritualitas, mereka mewariskan
model Islamisasi yang khas: Islam yang berwajah Kaili
yakni Islam yang menumbuhkan harmoni antara agama,
budaya, dan kemanusiaan.

C.Metode Dakwah Kultural di Tanah Kaili
1. Pendahuluan

Dakwah Islam di Tanah Kaili tidak hanya dipahami
sebagai aktivitas menyampaikan ajaran agama secara
verbal, tetapi juga sebagai proses kultural dan simbolik
yang menanamkan nilai-nilai Islam melalui media budaya
lokal. Pendekatan ini disebut sebagai dakwah kultural
(cultural da‘wah), yaitu strategi penyebaran Islam yang
menyesuaikan pesan keagamaan dengan konteks sosial,
bahasa, dan tradisi masyarakat setempat.Secara akademik,
pendekatan ini sesuai dengan teori akomodasi budaya
dalam dakwah (Azra, 2010; Syam, 2002), di mana Islam
hadir bukan untuk meniadakan adat, tetapi untuk
menyucikan dan mengislamkan budaya lokal melalui
proses transformasi nilai. Dengan metode ini, Islam dapat
diterima secara damai dan berkelanjutan oleh masyarakat
Kaili yang memiliki sistem adat dan simbol sosial yang
kuat.

2. Pendekatan Bahasa Lokal

Bahasa merupakan jembatan kultural yang efektif
dalam dakwah. Para ulama dan mubalig di Tanah Kaili,
seperti To Salama dan Dato Karama, memahami bahwa
pesan keagamaan hanya dapat diterima jika disampaikan



72

dengan bahasa hati dan bahasa daerah yang dikenal
masyarakat.

Aspek Akademik:

a. Menurut teori linguistik budaya (Duranti, 1997),
bahasa adalah representasi nilai sosial yang
membentuk cara pandang suatu komunitas. Dalam
konteks dakwah, penggunaan bahasa lokal
memperlihatkan penghormatan terhadap identitas
budaya pendengar.

b. Para dai menggunakan bahasa Kaili dalam
pengajaran dasar Islam (syahadat, salat, dan akhlak)
agar lebih mudah dipahami, seperti istilah Mombangu
Ropo (menata diri), Ngata (komunitas), dan
Nosarara Nosabatutu (persaudaraan).

c. Dato Karama, misalnya, dalam ceramahnya sering
memadukan bahasa Arab dengan istilah lokal Kaili
untuk menjelaskan makna ukhuwah dan ikhlas,
sehingga ajaran Islam terasa dekat dan tidak asing.

Dengan pendekatan linguistik ini, dakwah menjadi
komunikatif dan partisipatif, bukan instruktif. Hal ini
terbukti mampu menumbuhkan penerimaan Islam secara
luas di seluruh lembah Palu dan wilayah pegunungan Sigi.

3. Pendekatan Adat dan Tradisi Lokal

Adat Kaili sarat dengan nilai-nilai sosial seperti
musyawarah (pombetuwe), gotong royong (mapalus), dan
kesetiaan komunitas (nosarara nosabatutu). Nilai-nilai
tersebut dijadikan pintu masuk oleh para ulama untuk
memperkenalkan prinsip Islam.Pendekatan ini berdasar
pada teori ‘“cultural continuity” (Haviland, 2005) yang
menekankan bahwa transformasi agama akan berhasil jika



73

dilakukan dengan menghargai struktur sosial dan tradisi
lokal. Dalam praktiknya:

a. Upacara adat seperti vua (selamatan kampung),
monggo (ritual panen), dan mompasu (pembersihan
dir1) diberi makna baru dalam Islam sebagai wujud
syukur kepada Allah, bukan sekadar ritual leluhur.

b. Nilai gotong royong dalam budaya mapalus dikaitkan
dengan konsep fa ‘awun dalam Islam.

c. Musyawarah adat pombetuwe dihubungkan dengan
prinsip syura dalam Islam.

Melalui reinterpretasi ini, masyarakat tidak merasa
kehilangan adatnya, tetapi justru menemukan makna
religius baru dalam tradisi lama. Akademisi seperti Nata
(2019) dan Bahdar (2023) menyebutnya sebagai bentuk
Islamisasi nilai, bukan Islamisasi simbol, yakni
menanamkan esensi Islam tanpa menghapus ekspresi lokal.

4. Pendekatan Simbol dan Ritual Lokal

Simbol dan ritual memiliki kekuatan afektif dalam
masyarakat Kaili. Para penyebar Islam memanfaatkan
simbol-simbol lokal sebagai media komunikasi dakwah.
Misalnya:

a. Simbol air dan gunung dalam kepercayaan lokal
digunakan untuk menjelaskan makna kesucian
(thaharah) dan keagungan Allah.

b. Ritual doa kampung (vua) dijadikan sarana dakwah
kolektif dengan bacaan tahlil, zikir, dan doa
keselamatan, yang menggantikan bentuk-bentuk
persembahan non-Islam.

c. Zikir bersama dan maulid dipertahankan sebagai
ekspresi kegembiraan spiritual, sekaligus
memperkuat solidaritas sosial.



74

Dalam perspektif antropologi simbolik (Geertz, 1973),
strategi in1 disebut sebagai resemantisasi simbol lokal,
yaitu memberikan makna baru pada simbol-simbol
tradisional agar sejalan dengan nilai Islam. Proses ini tidak
menghapus budaya, melainkan memperkaya tafsir
keagamaannya.

5. Dakwah Kultural sebagai Model Islam Moderat

Pendekatan bahasa, adat, dan simbol lokal
menjadikan Islam di Tanah Kaili bersifat inklusif, damai,
dan berakar kuat pada budaya. Dakwah tidak dipahami
sebagai upaya “mengislamkan masyarakat”, tetapi sebagai
proses dialog spiritual antara Islam dan budaya
Kaili.Menurut Azyumardi Azra (2010) dan Syamsul Arifin
(2018), model dakwah seperti ini melahirkan Islam
wasathiyah, yakni Islam moderat yang mampu hidup
berdampingan dengan tradisi. Di Tanah Kaili, hal ini
terlihat dalam:

a. Kuatnya solidaritas sosial berbasis nilai nosarara
nosabatutu yang sejalan dengan ajaran ukhuwah
Islamiyah.

b. Kehadiran lembaga seperti Alkhairaat yang
mengajarkan Islam dengan menghormati adat dan
bahasa daerah.

c. Terpeliharanya ritual keagamaan lokal seperti doa
kampung dan pengajian adat yang tetap bernuansa
Islami.

Dengan demikian, dakwah kultural bukan sekadar
strategi penyebaran agama, tetapi juga pembentukan
peradaban  Islam  lokal = yang  harmonis  dan
kontekstual. Metode dakwah kultural di Tanah Kaili
menunjukkan bahwa Islam dapat tumbuh dengan damai
ketika disampaikan melalui bahasa, adat, dan simbol yang



75

akrab bagi masyarakat. Pendekatan ini mencerminkan
hikmah dan mau‘izhah hasanah sebagaimana disebut
dalam Al-Qur’an (QS. An-Nahl: 125), yakni berdakwah
dengan kebijaksanaan dan cara yang baik.Dakwah kultural
menjadikan Islam tidak hanya diterima secara teologis,
tetapi juga dihidupi secara sosial. Dengan strategi ini, para
ulama di Tanah Kaili berhasil menciptakan model Islam
yang berwajah lokal, bernilai universal, dan menjadi
warisan penting bagi pembangunan peradaban Islam
Nusantara.

D. Dampak Islam terhadap Perubahan Nilai Sosial dan
Pendidikan

1. Pendahuluan

Masuknya Islam ke Tanah Kaili membawa dampak
yang signifikan terhadap struktur nilai, tatanan sosial, dan
sistem pendidikan masyarakat setempat. Sebelum Islam
datang, masyarakat Kaili hidup dengan sistem kepercayaan
animistik dan adat yang berpusat pada harmoni dengan
alam dan leluhur. Setelah Islam diterima, terjadi
transformasi nilai sosial dari orientasi magis menjadi
orientasi religius dan moral, serta reorientasi pendidikan
dari pola pewarisan lisan menjadi sistem pembelajaran
berbasis ilmu dan teks suci.Secara akademik, proses ini
disebut transformasi kultural-religius (Cultural Religious
Transformation), yakni perubahan sistem nilai yang
berlangsung melalui internalisasi ajaran Islam dalam
kehidupan sosial dan pendidikan masyarakat (Azra, 2010;
Nata, 2019; Bahdar, 2023).

2. Islam sebagai Kekuatan Transformasi Sosial

Islam di Tanah Kaili tidak hadir secara revolusioner,
melainkan melalui jalur kultural dan moral. Dakwah para



76

ulama seperti 7o Salama mengajarkan Islam dengan
menekankan aspek etika, solidaritas, dan keadilan sosial.
Hal ini melahirkan perubahan signifikan dalam tatanan
nilai masyarakat.

a. Perubahan dari sistem nilai magis ke nilai tauhid

Sebelum Islam, masyarakat Kaili mengenal sistem
kepercayaan terhadap roh nenek moyang dan kekuatan
alam (vua, tompoi, ngginau). Setelah Islam masuk, nilai-
nilai tersebut ditransformasikan menjadi pemahaman
tentang kekuasaan Tuhan yang satu (fauhid). Upacara adat
seperti monggo dan mompasu diberi makna baru sebagai
bentuk syukur kepada Allah.

b. Perubahan dari struktur hierarkis menuju egalitarianisme

Islam menekankan kesetaraan di hadapan Tuhan (QS.
Al-Hujurat: 13), yang mengikis struktur sosial tradisional
berbasis kasta dan status adat. Semua warga dianggap
setara sebagai umat Allah, yang kemudian memperkuat
prinsip  nosarara  nosabatutu  (persaudaraan  dan
kebersamaan).

c. Penguatan nilai solidaritas sosial

Konsep ta‘awun (tolong-menolong) dan wukhuwah
Islamiyah memperkuat tradisi gotong royong (mapalus)
dalam budaya Kaili. Islam tidak menghapus nilai lama,
tetapi mengislamkan semangat kebersamaan itu dengan
dasar ibadah dan niat lillahi ta‘ala.Dalam pandangan Weber
(1958), perubahan nilai sosial semacam ini merupakan
manifestasi dari religious ethicyakni etika agama yang
mengubah orientasi sosial-ekonomi masyarakat.

3. Islam dan Pembentukan Moralitas Sosial



77

Islam di Tanah Kaili juga berperan penting dalam
membentuk moralitas masyarakat yang religius dan
berkeadaban.

a. Konsep akhlak dalam Islam menjadi standar moral
baru dalam pergaulan sosial. Nilai seperti kejujuran,
kesederhanaan, dan penghormatan kepada orang tua
menjadi dasar pembentukan karakter masyarakat.

b. Melalui kegiatan keagamaan seperti maulid, zikir
bersama, doa kampung, dan pengajian adat, nilai
moral Islam diinternalisasi secara sosial, bukan hanya
melalui ajaran formal.

c. Lembaga keagamaan seperti masjid dan majelis
taklim menjadi pusat pembinaan akhlak kolektif,
menggantikan fungsi bala (rumah adat) sebagai
pusat spiritual lama.

Penelitian Abdullah (2015) dan Samad (2021)
menunjukkan bahwa pergeseran nilai moral masyarakat
Kaili dari adat-sakral ke nilai Islam telah melahirkan
identitas sosial baru yang religius, terbuka, dan inklusif.

4. Islam dan Perubahan Sistem Pendidikan

Salah satu dampak paling nyata dari Islam di Tanah
Kaili adalah transformasi dalam sistem pendidikan
masyarakat.

a. Dari pendidikan adat ke pendidikan Islam

Sebelum Islam, pendidikan bersifat informal, diwariskan
secara lisan dalam bentuk nasihat dan ritual adat. Islam
memperkenalkan pendidikan berbasis teks dan institusi
melalui pengajaran Al-Qur’an, madrasah, dan pesantren.



78

1) Guru mengaji (imam kampung) menggantikan posisi
to mombine (penjaga adat spiritual).

2) Muncul lembaga-lembaga pendidikan Islam seperti
madrasah diniyah, pesantren, dan Alkhairaat yang
memperluas akses pendidikan berbasis nilai
keagamaan.

b. Lahirnya lembaga pendidikan modern berbasis Islam

Sejak berdirinya Alkhairaat oleh Sayyid Idrus bin Salim
al-Jufri (Dato Karama) pada tahun 1930, pendidikan Islam
di Tanah Kaili mengalami modernisasi.

1) Kurikulum Alkhairaat menggabungkan ilmu agama
dan umum, menjadi model integrasi ilmu (¢a 'dib dan
ta‘lim).

2) Alkhairaat juga membuka sekolah bagi anak
perempuan, menandai perubahan paradigma sosial
tentang pendidikan dan kesetaraan gender.

3) Lembaga ini melahirkan generasi guru, kiai, dan
tokoh masyarakat yang menyebarkan nilai Islam di
pelosok Kaili.

Menurut Nata (2019), pendidikan Islam seperti
Alkhairaat merupakan bentuk nyata dari Islamisasi sistem
pengetahuan lokal, di mana nilai-nilai Islam diintegrasikan
dengan kebutuhan sosial-budaya masyarakat.

5. Dampak Terhadap Identitas Sosial dan Kebudayaan

Islam telah membentuk identitas sosial baru masyarakat
Kaili, yang berakar pada nilai religius dan budaya lokal.

a. Tradisi nosarara nosabatutu kini dimaknai sebagai
ukhuwah Islamiyah (persaudaraan seiman).

b. Nilai mombangu ropo (menata diri) selaras dengan
prinsip tazkiyatun nafs (penyucian jiwa).



79

c. Adat penghormatan kepada orang tua dipertegas
dengan konsep birrul walidain.

Kombinasi nilai Islam dan adat ini menghasilkan bentuk
Islam lokal Kaili, yaitu Islam yang damai, bersahabat, dan
adaptif terhadap budaya setempat. Penelitian Bahdar (2023)
menunjukkan bahwa Islam tidak menggantikan budaya
Kaili, tetapi memberikan ruh moral dan makna spiritual
baru bagi nilai-nilai sosial lama.Secara akademik, Islam di
Tanah Kaili telah menjadi kekuatan transformatif yang
mengubah sistem nilai sosial dan pendidikan masyarakat
dari orientasi adat magis ke arah rasional, religius, dan
moral.

a. Dalam bidang sosial, Islam memperkuat nilai
egalitarianisme, solidaritas, dan moralitas
masyarakat.

b. Dalam bidang pendidikan, Islam melahirkan sistem
pembelajaran berbasis ilmu, akhlak, dan integrasi
nilai budaya lokal.

c. Perubahan ini melahirkan masyarakat religius yang
berpijak pada prinsip nosarara nosabatutu sebagai
perwujudan ukhuwah Islamiyah.

Dengan demikian, Islam tidak hanya menjadi agama
yang dianut, tetapi juga kekuatan Kkultural yang
membentuk peradaban sosial dan pendidikan
masyarakat Kaili hingga masa kini.



80

BAB VI
ISLAM DAN ETIKA SOSIAL BUDAYA KAILI

A. Islam sebagai Sumber Etika Sosial dan Moral Publik
1. Pendahuluan

Islam, sebagai agama yang membawa risalah
rahmatan lil ‘alamin, memiliki sistem etika yang
menyeluruh, mencakup hubungan manusia dengan Allah
(hablun min Allah) dan hubungan manusia dengan sesama
(hablun min an-nas). Etika sosial dalam Islam bukan hanya
berbicara tentang kebaikan individu, melainkan tentang
tanggung jawab sosial dan moral publik yang membangun
tatanan masyarakat yang adil, beradab, dan harmonis.



81

Dalam konteks masyarakat lokal seperti di Tanah Kaili,
nilai-nilai etika Islam sering kali menyatu dengan kearifan
tradisional seperti nosarara nosabatutu—sebuah falsafah
kebersamaan dan persaudaraan yang memperkuat moral
sosial.

2. Landasan Etika Sosial dalam Islam

Etika sosial dalam Islam bersumber dari Al-Qur’an
dan Sunnah, yang memberikan prinsip universal bagi
kehidupan bersama. Al-Qur’an menegaskan pentingnya
keadilan, kejujuran, kasih sayang, dan tanggung jawab
sosial sebagai dasar etika publik.

Beberapa ayat penting sebagai dasar etika sosial adalah:

Ay pLEAE 08 (45 AR 3 sl s W gl 5 &
AN

Terjemahnya :

“Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil,
berbuat kebajikan, dan memberi kepada kaum kerabat, dan
Allah melarang dari perbuatan keji, kemungkaran, dan
permusuhan.”

(QS. An-Nahl [16]: 90)

Ayat ini menjadi fondasi moral publik yang
menuntun perilaku individu maupun institusi sosial agar
berpihak pada keadilan, kebajikan, dan harmoni
sosial. Menurut Al-Ghazali (Ihya’ ‘Ulim ad-Din), moral
publik dalam Islam merupakan bagian dari akhlag al-
‘ammah (akhlak sosial), di mana kebaikan seseorang tidak
diukur dari ibadah ritual semata, melainkan juga dari
kontribusinya dalam menciptakan masyarakat yang
beretika.



82

3. Etika Sosial Islam dalam Konteks Masyarakat

Etika sosial Islam membentuk tatanan kehidupan
masyarakat yang berorientasi pada nilai-nilai kemaslahatan
(al-maslahah al-‘ammah). Nilai-nilai seperti kejujuran,
tanggung jawab, solidaritas, dan keadilan sosial menjadi
norma sosial yang menuntun perilaku publik.

Dalam konteks masyarakat lokal, nilai-nilai ini
termanifestasi dalam bentuk:

a. Gotong royong dan solidaritas sosial, yang sejalan
dengan konsep ta ‘awun ‘ala al-birr wa al-tagwa
(tolong-menolong dalam kebaikan dan ketakwaan).

b. Musyawarah dan mufakat, sebagai bentuk aktualisasi
prinsip syiira dalam kehidupan masyarakat.

c. Keadilan sosial dan kepedulian terhadap yang lemah,
sebagaimana diajarkan Nabi Muhammad % dalam
hadis:

“Tidak beriman seseorang di antara kamu
hingga ia mencintai saudaranya sebagaimana ia
mencintai dirinya sendiri.”

(HR. Bukhari dan Muslim)

Etika ini mendorong lahirnya moral publik yang
menolak egoisme dan ketimpangan sosial, serta
menguatkan kesadaran kolektif untuk hidup berdampingan
secara damai.

4. Islam dan Pembentukan Moral Publik

Moral publik dalam Islam mencakup nilai-nilai
universal yang membentuk  karakter = masyarakat
berperadaban. Al-Farabi dalam al-Madinah al-Fadhilah
menegaskan bahwa masyarakat ideal adalah masyarakat
yang menjadikan nilai-nilai ketuhanan sebagai fondasi etika



83

publik. Dalam pandangan Nasr Hamid Abu Zayd (2005),
teks-teks keagamaan memiliki fungsi sosial yakni
membentuk kesadaran moral kolektif yang menuntun
perilaku publik agar selaras dengan nilai-nilai keadilan dan
kemanusiaan.Dalam konteks Indonesia, termasuk di Tanah
Kaili, Islam berperan besar dalam membentuk moral publik
masyarakat melalui lembaga pendidikan Islam (madrasah,
pesantren), organisasi sosial keagamaan, dan tradisi
keagamaan lokal. Praktik seperti pengajian, zikir bersama,
maulid, dan musyawarah adat menjadi arena sosial tempat
nilai-nilai moral Islam diinternalisasi secara kolektif.

5. Integrasi Etika Islam dengan Kearifan Lokal Kaili

Dalam masyarakat Kaili, prinsip nosarara nosabatutu
(bersaudara, bersatu, dan hidup rukun) memiliki
kesepadanan moral dengan konsep ukhuwah islamiyah
dalam Islam. Proses integrasi ini melahirkan bentuk etika
sosial khas Kaili-Islam yang menekankan:

a. Hormat kepada sesama dan pemimpin, sesuai ajaran
birrul walidain dan adab dalam Islam.

b. Keadilan dan kesetaraan sosial, yang sejalan dengan
prinsip al- ‘adl (keadilan) dalam syariah.

c. Kedamaian sosial (al-silm), yang menjadi inti dari
dakwah Islam lokal di Sulawesi Tengah.

Melalui integrasi tersebut, Islam tidak sekadar menjadi
sistem kepercayaan, melainkan menjadi sistem moral yang
mengatur relasi sosial dan kehidupan publik.Islam
merupakan sumber utama etika sosial dan moral publik
yang menuntun umat manusia menuju kehidupan yang
berkeadilan, beradab, dan berperikemanusiaan. Etika Islam
berakar pada nilai tauhid yang menegaskan kesatuan moral
antara individu dan masyarakat. Dalam konteks masyarakat
lokal seperti di Tanah Kaili, etika sosial Islam



84

bertransformasi secara harmonis dengan nilai-nilai budaya
seperti  nosarara nosabatutu, membentuk karakter
masyarakat religius yang inklusif dan berkeadaban.Dengan
demikian, Islam tidak hanya menjadi pedoman spiritual,
tetapi juga menjadi kekuatan moral publik yang menuntun
kehidupan sosial, pendidikan, dan pemerintahan ke arah
masyarakat yang bermartabat dan berkeadilan.

B. Perubahan Struktur Sosial dan Nilai Pasca-Islamisasi
1. Pendahuluan

Islamisasi merupakan proses historis dan kultural
yang tidak hanya membawa perubahan dalam sistem
keagamaan, tetapi juga memengaruhi tatanan sosial, politik,
ekonomi, dan pendidikan masyarakat. Dalam konteks lokal
seperti Tanah Kaili, masuknya Islam menandai transisi
penting dari sistem kepercayaan animistik dan tradisional
menuju sistem nilai yang lebih terstruktur secara moral dan
spiritual. Perubahan ini bersifat evolutif, yakni melalui
proses adaptasi dan asimilasi antara ajaran Islam dengan
nilai-nilai kearifan lokal yang telah lama hidup dalam
masyarakat.

2. Struktur Sosial Pra-Islam: Hierarki Tradisional dan
Sakralitas Alam

Sebelum Islam datang, masyarakat Kaili memiliki
struktur sosial yang berpusat pada kepemimpinan adat
(totua nu ada’) dan keyakinan animistik-dinamis yang
menempatkan kekuatan gaib dan roh leluhur sebagai
pengatur kehidupan sosial. Struktur sosial bersifat hierarkis,
di mana pemimpin adat dan balia (pemimpin ritual)
memiliki otoritas spiritual sekaligus sosial. Nilai yang
dominan adalah kesakralan alam, keharmonisan dengan roh
leluhur, dan keteraturan kosmis.Dalam struktur ini,



85

hubungan sosial didasarkan pada prinsip kolektivitas dan
kekerabatan (pobine-bine) yang kuat, namun belum
memiliki kerangka moral universal yang mengikat seluruh
komunitas di luar batas etnis atau marga.

3. Transformasi Sosial Pasca-Islamisasi

Masuknya Islam ke Tanah Kaili sejak abad ke-17-18
M membawa perubahan mendasar terhadap struktur sosial
dan nilai budaya masyarakat. Proses Islamisasi tidak
berlangsung melalui  penaklukan, melainkan lewat
pendekatan dakwah kultural oleh ulama dan tokoh lokal
yang memadukan ajaran Islam dengan adat.

Perubahan utama yang muncul antara lain:

1. Perubahan Struktur Kepemimpinan Sosial:

a. Posisi balia dan pemuka adat digantikan atau
disinergikan dengan imam, khatib, dan guru
agama, yang menjadi sumber legitimasi moral
dan spiritual baru.

b. Kepemimpinan berbasis kekerabatan
digantikan oleh kepemimpinan religius-
moral, yang menekankan keadilan dan
tanggung jawab sosial.

c. Terbentuknya struktur sosial baru seperti imam
kampung, modin, dan guru ngaji, yang menjadi
agen perubahan masyarakat.

2. Perubahan Sistem Nilai dan Norma Sosial:

a. Nilai sakralitas alam bergeser menuju nilai
tauhid, yang menempatkan Allah sebagai
sumber kekuasaan tertinggi.

b. Muncul etika sosial baru yang menekankan
kejujuran, tanggung jawab, kesederhanaan,
dan solidaritas sebagai bagian dari ajaran
Islam.



86

c. Ritual adat seperti balia dan mompida mulai
ditransformasikan ke dalam bentuk dzikir, doa
selamatan, dan maulid Nabi dengan nuansa
Islam yang kuat.

3. Perubahan Struktur Sosial Komunitas:

a. Islam menciptakan identitas sosial baru
berbasis keimanan (ummah), menggantikan
ikatan marga sebagai dasar kebersamaan.

b. Terjadi proses demokratisasi sosial, di mana
status sosial tidak lagi ditentukan oleh garis
keturunan, tetapi oleh ilmu, takwa, dan
akhlak.

c. Hubungan sosial menjadi lebih terbuka dan
universal karena nilai Islam mengajarkan
kesetaraan dan persaudaraan antar manusia.

4. Dampak terhadap Sistem Pendidikan dan
Pengetahuan

Pasca-Islamisasi, masyarakat Kaili mengalami
perubahan dalam sistem transmisi pengetahuan. Tradisi
lisan dan ritual adat yang sebelumnya menjadi sumber
pengetahuan mulai bergeser ke arah pendidikan berbasis
kitab dan keagamaan.

Perubahan ini terlihat dalam:

a. Lahirnya lembaga pendidikan Islam tradisional
(rumah guru ngaji, dan langgar,) yang mengajarkan
Al-Qur’an, fikih, dan akhlak.

b. Modernisasi pendidikan melalui berdirinya madrasah
dan sekolah Islam di Palu, Sigi, dan Donggala pada
abad ke-20, yang memperluas akses pendidikan dan
memperkuat identitas keislaman masyarakat.



87

c. Perubahan epistemologi pengetahuan, di mana
kebenaran tidak lagi ditentukan oleh mitos dan ritual
adat, tetapi oleh wahyu dan akal rasional.

Dengan demikian, Islamisasi memicu transformasi
budaya pengetahuan, menjadikan masyarakat Kaili lebih
terbuka terhadap ilmu dan modernitas, tanpa melepaskan
akar budaya lokalnya.

5. Perubahan Nilai Sosial dan Relasi Budaya

Nilai sosial pasca-Islamisasi di Tanah Kaili
memperlihatkan proses reorientasi moral dari budaya
kosmik ke budaya etis. Islam menanamkan nilai-nilai baru
seperti:

a. Keadilan (al-‘adl) dalam hubungan sosial.

b. Persaudaraan (ukhuwwah) lintas komunitas dan etnis.

c. Ketaatan hukum (syar‘iyyah) sebagai pengganti
hukum adat murni.

d. Kehormatan (karamah insaniyyah) sebagai dasar
penghargaan terhadap sesama.

Nilai-nilai ini melahirkan budaya sosial baru yang
religius-humanis, di mana adat dan agama berjalin secara
harmonis. Dalam konteks Kaili, nilai Islam diinternalisasi
melalui konsep nosarara nosabatutu, yang memperkuat
etika sosial dan moral publik dalam kehidupan sehari-hari.

6. Islamisasi dan Pembentukan Identitas Kolektif

Pasca-Islamisasi, masyarakat Kaili membangun identitas
baru sebagai komunitas Muslim yang tetap menjunjung
tinggi adat. Hal ini menciptakan identitas ganda yang saling
melengkapi:



88

a. Sebagai Muslim, mereka tunduk pada syariat dan
etika Islam.

b. Sebagai orang Kaili, mereka memegang teguh tradisi
lokal yang bernilai kebersamaan dan perdamaian.

Dalam  perspektif antropologis  (Geertz, 1968;
Woodward, 2011), bentuk Islam seperti ini disebut Islam
lokal yakni Islam yang tumbuh dari dalam kebudayaan
masyarakat dan menjadi landasan moral dalam struktur
sosial baru.Perubahan struktur sosial dan nilai pasca-
Islamisasi di Tanah Kaili menunjukkan proses integrasi
yang harmonis antara ajaran Islam dan budaya lokal. Islam
tidak menghapus sistem sosial tradisional, tetapi
mengislamkan nilai-nilai lokal agar sejalan dengan ajaran
tauhid, keadilan, dan kemanusiaan.

Akibatnya, masyarakat Kaili mengalami:

a. Reorientasi nilai dari sakralitas adat ke moralitas
Islam.

b. Rekonstruksi struktur sosial berbasis keimanan dan
1lmu.

c. Penguatan etika sosial dan tanggung jawab publik.

Dengan demikian, Islamisasi di Tanah Kaili bukan
hanya proses keagamaan, tetapi juga transformasi sosial
dan peradaban yang memperkaya identitas lokal dalam
bingkai Islam yang inklusif dan berkeadaban.

C. Islam dalam Kehidupan Sehari-hari: dari Keluarga
hingga Masyarakat

1. Pendahuluan
Islam bukan hanya sistem kepercayaan teologis,

tetapi juga panduan hidup (way of life) yang mencakup
seluruh aspek kehidupan manusia. Prinsip Islam mengatur



89

dimensi spiritual, sosial, ekonomi, politik, hingga budaya,
dengan tujuan membentuk insan kamil—manusia yang
beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Dalam konteks
kehidupan sehari-hari, Islam hadir sebagai pedoman moral
dan sosial yang mengarahkan setiap tindakan, mulai dari
lingkungan keluarga hingga masyarakat luas.Dalam
masyarakat lokal seperti Tanah Kaili, ajaran Islam
berinteraksi dengan nilai-nilai kearifan lokal seperti
nosarara nosabatutu (persaudaraan dan kebersamaan),
menciptakan harmoni antara nilai agama dan budaya.
Integrasi ini menjadikan Islam bukan hanya keyakinan
pribadi, tetapi juga fondasi moral kolektif dalam kehidupan
sosial masyarakat Kaili.

2. Islam sebagai Pedoman Kehidupan

Ajaran Islam mencakup tiga dimensi utama akidah
(iman), syariah (ibadah dan muamalah), dan akhlak
(etika sosial) yang membentuk perilaku manusia dalam
kehidupan sehari-hari.

Al-Qur’an menegaskan:

Onadlad) G A Slany lday Sudy Sha &) 8

“Terjemahnya :

Katakanlah: Sesungguhnya shalatku, ibadahku, hidupku,

dan matiku hanyalah untuk Allah, Tuhan semesta
alam.”(QS. Al-An‘am [6]: 162)

Ayat ini menegaskan bahwa seluruh aspek kehidupan
baik individu maupun sosialharus diorientasikan kepada
nilai-nilai  ketuhanan. Karena 1tu, Islam menuntut
keterpaduan antara iman (spiritualitas), amal (perbuatan



90

sosial), dan ihsan (etika moral) dalam kehidupan sehari-
hari.

3. Islam dalam Kehidupan Keluarga

Keluarga adalah unit sosial pertama dan terpenting
dalam pembentukan karakter Islami. Dalam perspektif
pendidikan Islam (Nata, 2019; Daradjat, 2008), keluarga
berfungsi sebagai madrasah pertama (al-madrasah al-ula),
tempat nilai-nilai keimanan, akhlak, dan tanggung jawab
sosial ditanamkan.

Etika kehidupan keluarga dalam Islam mencakup:

a. Kepemimpinan dan tanggung jawab moral: Suami
dan ayah sebagai gawwam (pemimpin keluarga) yang
menegakkan nilai keadilan, kasih sayang, dan
amanah (QS. An-Nisa’: 34).

b. Keadilan gender dan penghormatan terhadap
perempuan: Nabi Muhammad # menegaskan,
“Sebaik-baik kalian adalah yang paling baik
terhadap keluarganya” (HR. Tirmidzi).

c. Pendidikan anak berbasis nilai Islam: Orang tua
diwajibkan menanamkan iman dan akhlak sejak dini

(QS. Lugman: 13-19).

Dalam konteks masyarakat Kaili, nilai-nilai Islam di
rumah tangga sering diinternalisasi melalui praktik doa
bersama, zikir keluarga, dan pengajaran Al-Qur’an di
rumah. Keluarga menjadi ruang utama pembiasaan moral
dan spiritualitas Islam yang diwariskan turun-temurun.

4. Islam dalam Kehidupan Bermasyarakat

Dalam tataran sosial, Islam menegaskan pentingnya
hubungan yang harmonis antara individu dan komunitas.



91

Konsep ukhuwah (persaudaraan) menjadi dasar etika sosial
Islam.

Tiga bentuk ukhuwah yang diajarkan Nabi adalah:

1. Ukhuwah Islamiyyah persaudaraan sesama Muslim.

2. Ukhuwah Wathaniyyah persaudaraan sebangsa dan
setanah air.

3. Ukhuwah Insaniyyah persaudaraan universal sesama
manusia.

Etika sosial ini diwujudkan dalam kehidupan sehari-hari
melalui prinsip:

a. Tolong-menolong dalam kebaikan (ta‘awun ‘ala al-
birr wa al-taqwa).

b. Keadilan sosial (‘adl) dan kepedulian terhadap fakir
miskin (zakat, sedekah, infaq).

c. Musyawarah dan kebersamaan (sytira) dalam
menyelesaikan persoalan sosial.

Menurut Al-Farabi dalam al-Madinah al-Fadhilah,
masyarakat ideal dalam pandangan Islam adalah
masyarakat yang menegakkan nilai kebenaran, keadilan,
dan solidaritas—bukan berdasarkan kekuasaan, tetapi atas
dasar moralitas dan ilmu.

Dalam masyarakat Kaili, prinsip-prinsip ini tampak pada
praktik sosial seperti:

a. Tradisi gotong royong (pompaya) dalam
pembangunan rumah dan kebun.

b. Musyawarah adat (pombetuwe) yang diadaptasi
dalam struktur keislaman kampung.

c. Solidaritas sosial melalui kegiatan maulid, doa
bersama, dan pengajian kampung yang memperkuat
persaudaraan.



92
5. Islam sebagai Pengatur Moral Publik

Islam menempatkan moralitas sebagai inti kehidupan
sosial. Rasulullah saw.bersabda:

“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak
yvang mulia. "(HR. Ahmad)

Moral publik dalam Islam meliputi nilai kejujuran,
keadilan, kesetiaan, amanah, dan kasih sayang. Nilai-nilai
ini menjadi panduan dalam aktivitas sosial, politik, dan
ekonomi.Dalam konteks masyarakat modern, Islam
mendorong terciptanya etika publik seperti:

a. Kejujuran dalam pemerintahan dan bisnis (al-
amanah).

b. Keadilan dalam kebijakan sosial (al- ‘adl).

c. Kepedulian terhadap lingkungan (al-khalifah fi al-
ardh).

Etika ini juga hidup dalam masyarakat lokal seperti
Kaili, yang memaknai Islam tidak hanya dalam ibadah
ritual, tetapi juga dalam tanggung jawab sosial, solidaritas
antarwarga, dan perdamaian komunitas.

6. Integrasi Islam dan Kearifan Lokal dalam
Kehidupan Sosial

Dalam masyarakat Kaili, Islam tidak datang untuk
menggantikan adat, tetapi untuk memurnikan dan
memperkaya nilai-nilai lokal agar selaras dengan prinsip
tauhid. Nilai-nilai seperti:

a. Nosarara nosabatutu (persaudaraan dan kesatuan),
b. Modera (keterbukaan dan musyawarah),
c. Hintuvu (solidaritas dan saling menghormati),



93

Ketiganya telah menjadi cerminan penerapan nilai-nilai
Islam dalam konteks lokal. Dengan demikian, Islam tidak
dipahami secara formalistik, melainkan sebagai etika hidup
sehari-har1 yang membentuk masyarakat yang beriman,
berakhlak, dan berkeadaban.Islam dalam kehidupan sehari-
hari berfungsi sebagai sistem nilai yang menuntun manusia
menuju keseimbangan spiritual dan sosial. Dalam keluarga,
Islam membentuk kepribadian dan moralitas individu;
dalam masyarakat, Islam mengatur etika sosial dan
hubungan antar manusia; sedangkan dalam kehidupan
publik, Islam menjadi panduan moral bagi keadilan dan
kesejahteraan bersama.Dalam konteks masyarakat Kaili,
Islam telah bertransformasi menjadi kekuatan sosial dan
kultural, yang menanamkan nilai-nilai kebersamaan,
kedamaian, dan ketaatan moral. Integrasi Islam dengan
kearifan lokal menjadikan  kehidupan sehari-hari
masyarakat tidak hanya religius secara simbolik, tetapi juga
berakar pada etika sosial yang hidup dan berkeadilan.

D. Nilai Moderasi dan Toleransi dalam Masyarakat Kaili

Masyarakat Kaili di Sulawesi Tengah merupakan
salah satu komunitas etnis yang berhasil mengintegrasikan
ajaran Islam ke dalam struktur budaya lokal secara
harmonis. Nilai moderasi dan toleransi yang hidup dalam
masyarakat ini mencerminkan bentuk Islam lokal yang
adaptif terhadap konteks sosial dan budaya setempat.
Dalam kajian akademik, fenomena ini dapat dijelaskan
melalui pendekatan antropologi agama dan sosiologi Islam
yang menyoroti bagaimana nilai-nilai  keislaman
mengalami proses internalisasi kultural dalam sistem sosial
masyarakat.Pertama, moderasi beragama (wasathiyah



94

Islam) dalam masyarakat Kaili tampak pada keseimbangan
antara pelaksanaan syariat dengan penghormatan terhadap
tradisi leluhur. Dalam berbagai praktik sosial, masyarakat
Kaili tidak serta-merta meninggalkan adat, melainkan
melakukan reinterpretasi simbolik terhadap unsur-unsur
tradisional yang sejalan dengan nilai Islam. Misalnya,
tradisi nosarara nosabatutu (bersaudara dan saling
menolong) dimaknai sebagai bentuk penerapan ajaran
ukhuwah Islamiyah. Prinsip ini menunjukkan bagaimana
Islam mengafirmasi nilai lokal yang mendukung kohesi
sosial dan menjauhkan ekstremisme.

Kedua, toleransi antarumat beragama di Tanah Kaili
lahir dari kesadaran kolektif bahwa Islam datang bukan
untuk menegasikan budaya, tetapi untuk memperhalusnya.
Pendekatan dakwah yang digunakan para tokoh Islam
lokal, seperti metode kultural dan simbolik, menekankan
nilai dialog dan penghargaan terhadap keragaman
keyakinan. Penelitian lokal (Nur, 2021; Bahdar, 2023)
menunjukkan bahwa masyarakat Kaili terbiasa hidup
berdampingan dengan pemeluk agama lain melalui
kegiatan sosial bersama seperti gotong royong,
musyawarah kampung, dan acara adat. Nilai ini berakar
pada pemahaman Islam yang inklusif sebagaimana
ditegaskan dalam QS. Al-Hujurat [49]:13 tentang
pentingnya  saling  mengenal dan  menghormati
perbedaan.Ketiga, dari perspektif pendidikan dan sosial
budaya, nilai moderasi dan toleransi diinternalisasikan
melalui pendidikan agama berbasis komunitas, seperti
madrasah dan pesantren lokal. Lembaga-lembaga ini tidak
hanya mengajarkan fikih dan tauhid, tetapi juga
menanamkan akhlakul karimah dalam konteks kehidupan
masyarakat majemuk. Pesantren dan madrasah di Palu,
Dolo, dan Sigi berperan penting dalam membentuk
generasi muda yang memahami Islam secara rasional,
humanis, dan terbuka terhadap nilai-nilai budaya



95

lokal.Secara teoretis, proses ini menunjukkan adanya
sinkretisme sosial-religius yang tidak menyalahi prinsip
tauhid, melainkan memperkaya ekspresi keislaman lokal.
Dalam kerangka sosiologi agama, moderasi dan toleransi di
Tanah Kaili merupakan hasil dari negosiasi budaya antara
doktrin Islam universal dan nilai-nilai kearifan lokal yang
menekankan  solidaritas  sosial, kedamaian, dan
keseimbangan hidup.Dengan demikian, Islam di Tanah
Kaili bukan hanya dipahami sebagai sistem kepercayaan
normatif, tetapi juga sebagai etika sosial yang hidup dalam
keseharian masyarakat. Nilai moderasi dan toleransi
menjadikan masyarakat Kaili mampu menjaga harmoni
antaragama, memperkuat identitas budaya lokal, sekaligus
menampilkan wajah Islam yang damai dan berkeadaban.

BAB VII
REKONSTRUKSI NILAI BUDAYA KAILI DALAM
PRESPEKTIF ISLAM

A. Pemaknaan Ulang Nilai Adat dalam Cahaya Islam

Proses Islamisasi di Tanah Kaili tidak berlangsung
secara konfrontatif, melainkan melalui pemaknaan ulang
(reinterpretasi) terhadap nilai-nilai adat lokal agar sejalan
dengan prinsip-prinsip Islam. Dalam perspektif akademik,
proses ini dikenal sebagai cultural recontextualization atau



96

kontekstualisasi budaya, yaitu upaya menempatkan ajaran
Islam dalam ruang sosial dan simbolik masyarakat
setempat tanpa menghilangkan akar tradisinya (Abdullah,
2019).Pertama, pemaknaan ulang adat Kaili dalam cahaya
Islam tampak pada upaya mengislamkan struktur moral dan
simbol budaya masyarakat. Sebelum datangnya Islam,
masyarakat Kaili mengenal sistem nilai berbasis pombo
(kesucian), nosarara nosabatutu (persaudaraan dan
kesatuan), serta vaya (pantangan moral). Setelah Islam
hadir, nilai-nilai ini ditafsir ulang melalui prinsip tauhid,
akhlakul karimah, dan ukhuwah Islamiyah. Misalnya,
konsep pombo tidak lagi diartikan sekadar kesucian ritual,
tetapi diperluas menjadi kebersihan hati dan moral
sebagaimana ditegaskan dalam hadis “ath-thahuru syathrul
iman” (kebersithan adalah sebagian dari iman).

Kedua, dalam bidang hukum dan adat sosial, Islam
memperkenalkan dimensi normatif baru tanpa meniadakan
fungsi adat. Misalnya, sistem penyelesaian sengketa yang
semula mengandalkan musyawarah adat (lembaga balia
dan moponja) kemudian diadaptasi menjadi bentuk
musyawarah syar’i, dengan dasar prinsip keadilan dan
kemaslahatan dalam hukum Islam. Hal ini menunjukkan
adanya proses integrasi hukum adat dan hukum Islam yang
menciptakan harmoni antara norma lokal dan norma agama
(Bahdar, 2023).

Ketiga, reinterpretasi adat juga terjadi dalam ritual
dan praktik keagamaan lokal. Sejumlah tradisi seperti
patojo (doa bersama untuk keselamatan kampung),
molontugi (penyucian diri menjelang acara adat), dan
mopotombulu (tolong-menolong) kini dimaknai sebagai
ekspresi spiritual Islam dalam bentuk lokal. Dalam
pandangan antropolog Clifford Geertz (1973), proses
seperti ini merupakan bentuk localization of Islam yakni



97

Islam yang menyesuaikan diri dengan simbol dan ekspresi
budaya tanpa kehilangan substansinya.

Keempat, secara sosiologis, pemaknaan ulang adat
dalam cahaya Islam memperkuat kohesi sosial dan identitas
budaya religius masyarakat Kaili. Islam tidak dipahami
sebagai ajaran asing, tetapi sebagai penyempurna nilai-nilai
luhur yang telah ada. Dalam teor1 integrasi sosial Parsons
(1951), kondisi ini menunjukkan adanya cultural
adaptation di mana sistem nilai baru (Islam) berasimilasi
dengan sistem lama (adat) untuk menciptakan stabilitas
sosial dan moral masyarakat.Dengan demikian, pemaknaan
ulang adat Kaili dalam cahaya Islam menghasilkan sintesis
kultural yang khas: Islam tidak menegasi adat, melainkan
memberi makna baru yang spiritual, etis, dan rasional.
Hasilnya adalah munculnya Islam lokal yang moderat,
berakar pada budaya, namun tetap berorientasi pada ajaran
universal Islam.

B. Transformasi Simbol-Simbol Budaya Menjadi Media
Dakwah

Proses penyebaran Islam di Tanah Kaili
menunjukkan bahwa simbol-simbol budaya lokal tidak
dihapus atau digantikan, melainkan ditransformasikan
menjadi media dakwah yang efektif dan kontekstual.
Pendekatan ini merupakan bentuk dakwah kultural yang
memanfaatkan kekuatan simbol, bahasa, dan ritus sosial
sebagai sarana internalisasi nilai-nilai Islam. Dalam
perspektif akademik, strategi tersebut sejalan dengan teori
cultural da’wah (dakwah berbasis budaya) yang
menekankan pentingnya mengislamkan kebudayaan tanpa
merusak identitas lokal (Azra, 2002; Abdullah, 2019).

Pertama, secara historis, para ulama dan tokoh Islam
di Tanah Kaili memahami bahwa keberhasilan dakwah



98

bergantung pada kemampuan mengontekstualkan pesan
Islam dalam kerangka simbolik masyarakat setempat.
Dalam tradisi Kaili, banyak simbol budaya seperti nosarara
nosabatutu (persaudaraan dan kesatuan), pombo (kesucian),
dan vaya (pantangan moral) yang kemudian dimaknai
ulang secara Islam. Misalnya, simbol nosarara nosabatutu
diangkat sebagai lambang ukhuwah Islamiyah dan
solidaritas sosial, sedangkan pombo ditafsirkan sebagai
kebersihan jiwa dan niat dalam ibadah. Transformasi
semacam ini menjadikan Islam tidak hadir sebagai
kekuatan asing, tetapi sebagai energi spiritual yang
memperkaya makna budaya lokal.

Kedua, simbol-simbol dalam ritus adat juga
mengalami reinterpretasi dakwah. Upacara molontugi
(ritual penyucian diri sebelum hajatan) kini diislamkan
dengan doa, dzikir, dan pembacaan ayat suci Al-Qur’an.
Tradisi patojo (doa bersama untuk keselamatan kampung)
dijadikan sarana memperkuat ukhuwah dan dakwah sosial,
di mana nilai-nilai Islam disisipkan dalam bentuk doa
bersama dan ceramah singkat. Pendekatan ini menunjukkan
bahwa dakwah tidak selalu berbentuk ceramah formal,
tetapi juga bisa hadir melalui ekspresi budaya yang
simbolik dan komunikatif.

Ketiga, dalam perspektif komunikasi dakwah,
transformasi simbol budaya merupakan bentuk akomodasi
kultural yang sejalan dengan teori cultural adaptation
(Samovar & Porter, 2009). Melalui simbol-simbol yang
dikenal masyarakat, pesan Islam dapat diterima tanpa
resistensi. Hal ini selaras dengan prinsip dakwah Rasulullah
saw. dalam QS. An-Nahl [16]:125:

“Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah
dan pelajaran yang baik...”



99

Ayat ini menegaskan pentingnya kebijaksanaan
dalam berdakwah, termasuk dengan menyesuaikan pesan
terhadap konteks sosial dan budaya penerimanya.

Keempat, transformasi simbol budaya menjadi media
dakwah di Tanah Kaili juga memperlihatkan fungsi sosial
Islam sebagai kekuatan moral dan edukatif. Dalam tradisi
musik dan seni lokal, seperti gimba (gendang adat) dan
tarian ritual, unsur-unsur keislaman seperti shalawat dan
zikir mulai diintegrasikan. Ini menunjukkan adanya proses
islamisasi budaya yang bersifat kreatif dan non-destruktif.
Melalui jalur seni, Islam menjadi lebih mudah dihayati,
terutama oleh generasi muda, tanpa kehilangan kedalaman
spiritualnya.Secara akademik, fenomena ini
menggambarkan proses dialektika antara agama dan
budaya di mana Islam memberikan ruh baru pada simbol-
simbol lokal, sementara budaya memberi wadah dan bentuk
ekspresif bagi nilai-nilai Islam. Transformasi ini tidak
hanya memperkaya identitas keagamaan masyarakat Kaili,
tetapi juga memperkokoh fondasi dakwah yang ramah,
moderat, dan berakar pada realitas sosial. Dengan demikian,
simbol-simbol budaya Kaili bukan lagi sekadar
peninggalan tradisi leluhur, melainkan menjadi media
dakwah kontekstual yang menghubungkan masa lalu, nilai
lokal, dan ajaran Islam universal.

C. Kearifan Lokal sebagai Basis Pendidikan Karakter
Islami

Kearifan lokal (local wisdom) merupakan salah satu
sumber nilai yang sangat penting dalam membentuk
karakter masyarakat. Dalam konteks masyarakat Kaili di
Sulawesi Tengah, kearifan lokal tidak hanya berfungsi
sebagai pedoman sosial, tetapi juga menjadi basis
pendidikan karakter Islami yang menanamkan nilai-nilai
moral, spiritual, dan kemanusiaan. Kajian akademik



100

menunjukkan bahwa integrasi antara kearifan lokal dan
ajaran Islam dapat menghasilkan model pendidikan yang
lebih kontekstual, humanis, dan berakar pada budaya
masyarakat (Abdullah, 2019; Bahdar, 2023).

Pertama, secara konseptual, pendidikan karakter
Islami bertujuan menumbuhkan akhlakul karimah karakter
baik yang mencerminkan nilai-nilai Islam seperti kejujuran,
keadilan, tanggung jawab, dan kasih sayang. Nilai-nilai in1
sejatinya sudah tertanam dalam kearifan lokal masyarakat
Kaili seperti nosarara nosabatutu (persaudaraan dan
persatuan), mombine siwole (malu berbuat salah), dan
patonggo (ketaatan pada norma moral). Dalam perspektif
sosiologis, nilai-nilai lokal ini berfungsi sebagai cultural
capital yang memperkuat pendidikan Islam agar lebih
dekat dengan realitas sosial masyarakat (Bourdieu, 1986).

Kedua, dari segi metodologis, pendekatan pendidikan
berbasis kearifan lokal menekankan proses internalisasi
nilai melalui keteladanan dan partisipasi sosial, bukan
hanya pengajaran normatif di kelas. Misalnya, praktik
gotong royong dalam budaya Kaili diajarkan bersamaan
dengan nilai ukhuwah Islamiyah dan amal saleh. Dengan
demikian, pendidikan karakter Islami tidak hanya
mentransmisikan  pengetahuan agama, tetapi juga
membentuk habitus sosial yang Islami melalui pengalaman
budaya yang hidup di masyarakat (Tilaar, 2004).

Ketiga, secara historis, lembaga-lembaga seperti
madrasah dan pesantren lokal di Tanah Kaili telah
memainkan peran penting dalam mengintegrasikan kearifan
lokal dalam kurikulum dan kegiatan pendidikan. Para
pendidik tidak hanya mengajarkan fikih dan akidah, tetapi
juga nilai-nilai budaya seperti saling menghargai,
kesederhanaan, dan tanggung jawab sosial. Hal ini
menunjukkan adanya sinergi antara pendidikan formal



101

Islam dan pendidikan informal berbasis budaya yang
memperkuat karakter peserta didik secara holistik.

Keempat, dari perspektif pendidikan multikultural,
integrasi kearifan lokal dalam pendidikan Islam juga
menjadi bentuk moderasi beragama. Nilai-nilai seperti
nosarara nosabatutu mendorong penghormatan terhadap
perbedaan dan persaudaraan lintas agama maupun suku,
yang sejalan dengan prinsip rahmatan lil ‘alamin. Dengan
demikian, pendidikan karakter Islami di Tanah Kaili bukan
hanya berorientasi pada kesalehan individual, tetapi juga
pada kesalehan sosial dan kohesi antarwarga.

Kelima, secara filosofis, kearifan lokal menjadi
sarana untuk menjembatani antara ajaran Islam yang
universal dan konteks budaya yang partikular. Hal ini
sesuai dengan prinsip tawazun (keseimbangan) dalam
Islam, yaitu keseimbangan antara nilai transendental dan
nilai kemanusiaan. Dengan menjadikan kearifan lokal
sebagai basis pendidikan karakter, Islam dapat hadir secara
kontekstual, menyentuh aspek kehidupan nyata, dan
memperkuat identitas keislaman yang inklusif serta
berkeadaban.Dengan demikian, pendidikan karakter Islami
berbasis kearifan lokal di Tanah Kaili mencerminkan
model pendidikan yang berakar pada tradisi, berjiwa Islam,
dan berorientasi pada pembentukan manusia berakhlak
mulia. Ini menjadi fondasi penting bagi pengembangan
pendidikan Islam yang berkelanjutan, adaptif terhadap
perubahan sosial, namun tetap berpijak pada nilai-nilai
luhur masyarakat.

D. Model Integratif antara Syariat dan Budaya

Model integratif antara syariat Islam dan budaya
lokal merupakan pendekatan yang menempatkan agama
dan tradisi dalam posisi saling melengkapi, bukan



102

bertentangan. Dalam konteks masyarakat Kaili di Sulawesi
Tengah, model ini menjadi kerangka utama dalam proses
Islamisasi yang berlangsung secara damai dan kultural.
Islam tidak hadir untuk mengganti atau meniadakan adat,
tetapi mengislamkan nilai-nilai budaya lokal melalui
reinterpretasi dan penyesuaian yang selaras dengan prinsip-
prinsip syariat.Dari perspektif akademik, model integratif
ini berakar pada paradigma antropologi Islam, yang
memandang bahwa ajaran Islam memiliki kemampuan
tinggi untuk beradaptasi dengan konteks sosial-budaya
tanpa kehilangan substansinya (Abdullah, 2019; Azra,
2002). Dalam teori cultural integration, sebagaimana
dijelaskan oleh Talcott Parsons (1951), sistem agama dan
budaya dapat membentuk struktur nilai yang harmonis bila
keduanya memiliki titik temu dalam tujuan moral dan
sosial.

Pertama, secara konseptual, model integratif ini
berasumsi bahwa syariat Islam bersifat normatif-universal,
sedangkan budaya bersifat kontekstual dan partikular.
Ketika keduanya dipertemukan, syariat memberi arah
moral dan etika bagi budaya, sementara budaya
memberikan bentuk konkret dan ekspresi sosial bagi nilai-
nilai Islam. Misalnya, dalam budaya Kaili, nilai nosarara
nosabatutu (persaudaraan dan kesatuan) dipadukan dengan
prinsip ukhuwah Islamiyah. Hasilnya, lahir etika sosial
Islam yang membumi dalam kehidupan masyarakat, namun
tetap berlandaskan nilai tauhid.

Kedua, dalam praktik kehidupan masyarakat, model
integratif ini tampak melalui pengislaman simbol, ritus, dan
norma adat. Tradisi seperti patojo (doa bersama) atau
molontugi (ritual penyucian dir1) tidak dihapus, tetapi diberi
makna baru sesuai ajaran Islam. Doa dan dzikir
menggantikan mantra lama, dan nilai kesucian dipahami
sebagai bagian dari thaharah (bersuci). Proses ini



103

menunjukkan akomodasi budaya dalam bingkai syariat, di
mana ajaran Islam mengoreksi, mengarahkan, dan
memperhalus nilai adat tanpa menimbulkan konflik sosial
(Bahdar, 2023).

Ketiga, secara kelembagaan, model integratif terlihat
pada fungsi madrasah, pesantren, dan lembaga adat dalam
memadukan pendidikan syariat dengan nilai-nilai budaya
lokal. Misalnya, pengajaran fikih dan akhlak di madrasah
sering dikontekstualkan dengan kearifan lokal masyarakat
Kaili seperti nilai kebersamaan, kejujuran, dan tanggung
jawab sosial. Pendekatan in1 memperkuat internalisasi nilai
Islam melalui bahasa dan simbol budaya yang mudah
dipahami oleh peserta didik.

Keempat, dari perspektif teologi sosial, integrasi
syariat dan budaya di Tanah Kaili mencerminkan prinsip
tawazun (keseimbangan) dan tawassuth (moderat). Islam di
sini tidak kaku dan tekstualistik, tetapi dinamis serta
terbuka terhadap realitas sosial. Hal ini sesuai dengan
gagasan maqasid al-syari‘ah (tujuan syariat) yang
menekankan pada penjagaan agama, jiwa, akal, keturunan,
dan harta (al-Ghazali, 1992). Bila nilai budaya sejalan
dengan maqasid ini, maka ia dapat menjadi bagian dari
implementasi syariat itu sendiri.

Kelima, secara sosiologis, model integratif ini
memperkuat kohesi sosial dan identitas religius masyarakat
Kaili. Dengan menerima Islam sebagai bagian dari
kebudayaan dan bukan sebagai ancaman terhadap tradisi,
masyarakat mampu mempertahankan harmoni sosial dan
menghindari konflik keagamaan. Islam menjadi ruh moral
bagi budaya, dan budaya menjadi wadah ekspresif bagi
Islam—mewujudkan Islam yang membumi (grounded
Islam) khas Tanah Kaili.Dengan demikian, model integratif
antara syariat dan budaya bukan hanya menunjukkan



104

fleksibilitas Islam terhadap lokalitas, tetapi juga
menggambarkan kematangan spiritual dan intelektual
masyarakat Kaili dalam memaknai agamanya. Model ini
dapat dijadikan paradigma pendidikan, dakwah, dan
pembangunan masyarakat beradab yang menyeimbangkan
antara nilai religius dan kebudayaan.

BAB VIII
ISLAM DAN MASA DEPAN TANAH KAILI

A. Tantangan Modernitas, Digitalisasi, dan Perubahan
Sosial

Masyarakat Kaili, seperti komunitas Muslim lainnya
di Indonesia, kini menghadapi tantangan besar akibat arus
modernitas, digitalisasi, dan perubahan sosial yang cepat.



105

Ketiga faktor ini membawa dampak signifikan terhadap
pola keberagamaan, pendidikan Islam, dan pelestarian
nilai-nilai budaya lokal. Dalam kajian akademik, fenomena
ini  dapat dijelaskan melalui pendekatan sosiologi
perubahan dan antropologi digital Islam, yang melihat
bahwa transformasi teknologi dan globalisasi turut
memengaruhi struktur nilai, cara berpikir, dan sistem sosial
keagamaan masyarakat (Giddens, 1990; Campbell, 2013).

Pertama, dari aspek modernitas, masyarakat Kaili
mengalami pergeseran nilai dari orientasi kolektif menuju
individualistik. Modernitas menekankan rasionalitas,
efisiensi, dan kebebasan personal, yang sering kali
berbenturan dengan nilai-nilai komunal seperti nosarara
nosabatutu (persaudaraan dan kesatuan). Akibatnya,
solidaritas sosial dan spiritualitas masyarakat mulai
mengalami erosi. Dalam pandangan sosiolog agama seperti
Peter L. Berger (1999), modernitas membawa proses
secularizing effect yakni melemahnya peran agama dalam
ruang publik. Namun, di Tanah Kaili, proses ini tidak
berarti penolakan terhadap agama, melainkan menuntut
adanya reinterpretasi nilai Islam agar tetap relevan dengan
perubahan zaman.

Kedua, digitalisasi menghadirkan tantangan sekaligus
peluang bagi masyarakat Islam lokal. Kehadiran media
sosial, platform dakwah digital, dan sistem pendidikan
berbasis teknologi mengubah cara masyarakat belajar dan
beragama. Generasi muda Kaili kini lebih banyak
berinteraksi dengan sumber-sumber keagamaan global
yang tidak selalu sejalan dengan konteks lokal. Hal ini
memunculkan risiko fragmentasi otoritas keagamaan, di
mana peran ulama tradisional dan tokoh adat mulai tergeser
oleh figur-figur digital. Fenomena ini dikenal dalam
literatur akademik sebagai digital religion (Campbell,



106

2013), yang menggambarkan perubahan otoritas dan makna
religius di ruang maya.

Ketiga, dari sisi perubahan sosial, mobilitas
penduduk, urbanisasi, dan penetrasi ekonomi pasar turut
menggeser struktur tradisional masyarakat Kaili. Hubungan
sosial berbasis kekerabatan dan adat mulai bergeser
menjadi hubungan fungsional dan transaksional. Dalam
kondisi 1ini1, nilai-nilai Islam lokal yang menekankan
kebersamaan, gotong royong, dan musyawarah menghadapi
tantangan serius untuk tetap eksis. Namun demikian,
perubahan sosial ini juga membuka ruang baru bagi
rekonstruksi nilai Islam yang lebih responsif terhadap
kebutuhan  masyarakat modern misalnya dengan
mengintegrasikan etika Islam dalam pendidikan, ekonomi
kreatif, dan tata kelola sosial.

Keempat, secara epistemologis, tantangan modernitas
dan digitalisasi menuntut pendidikan Islam dan dakwah
kultural untuk bertransformasi. Madrasah dan pesantren
lokal di Tanah Kaili dituntut mengembangkan kurikulum
yang adaptif terhadap teknologi, tetapi tetap menanamkan
nilai spiritual dan moral Islam. Penggunaan media digital
untuk dakwah, pembelajaran daring, dan penguatan
karakter berbasis nilai lokal dapat menjadi strategi untuk
menjaga kesinambungan Islam lokal di tengah derasnya
arus globalisasi (Bahdar, 2023).

Kelima, dari perspektif teologi sosial Islam,
modernitas dan digitalisasi tidak harus dipandang sebagai
ancaman, melainkan sebagai peluang untuk memperluas
fungsi rahmatan il ‘alamin. Ajaran Islam tentang
keseimbangan (tawazun), kemajuan (ishlah), dan
kebijaksanaan (hikmah) dapat menjadi landasan etis untuk
mengarahkan perkembangan teknologi dan modernitas ke
arah kemaslahatan. Dalam konteks masyarakat Kaili, hal



107

ini berarti mengembangkan model keberislaman yang
kritis, moderat, dan kontekstual, yang mampu menjaga
tradisi  sekaligus memanfaatkan  teknologi  untuk
memperkuat nilai-nilai budaya dan keagamaan.Dengan
demikian, tantangan modernitas dan digitalisasi bukan
sekadar persoalan teknologis, tetapi juga ujian identitas dan
spiritualitas. Islam di Tanah Kaili perlu terus meneguhkan
diri sebagai kekuatan moral yang adaptif terhadap
perubahan, tanpa kehilangan akar nilai lokal dan
spiritualitasnya.

B. Peran Ulama, guru, dan Masyarakat Adat dalam
Menjaga Nilai Lokal

Dalam konteks masyarakat Kaili, peran ulama, guru,
dan tokoh adat menjadi pilar penting dalam menjaga
kesinambungan nilai-nilai lokal yang berakar pada tradisi
dan ajaran Islam. Integrasi antara kepemimpinan
keagamaan (ulama), pendidikan (guru), dan kebudayaan
(tokoh adat) membentuk ekosistem sosial yang mampu
menjaga harmoni antara agama dan budaya lokal. Secara
akademik, peran mereka dapat dijelaskan melalui tiga
pendekatan utama: transformasi nilai, reproduksi sosial,
dan ketahanan budaya.

Pertama, ulama berperan sebagai agen transformasi
nilai dan penjaga ortodoksi Islam di tengah dinamika
budaya lokal. Dalam teori cultural transmission (Parsons,
1951), ulama berfungsi sebagai mediator antara teks agama
dan konteks sosial masyarakat. Di tanah Kaili, ulama tidak
hanya mengajarkan ilmu agama, tetapi juga melakukan
reinterpretasi  terhadap nilai adat seperti nosarara
nosabatutu (persaudaraan dan kebersamaan) agar selaras
dengan prinsip-prinsip Islam. Melalui khutbah, pengajian,
dan fatwa sosial, ulama turut membentuk kesadaran moral



108

kolektif yang menyeimbangkan antara tradisi leluhur dan
tuntunan syariat.

Kedua, guru (khususnya guru madrasah dan guru
fikih di sekolah Islam) berperan dalam internalisasi nilai
melalui pendidikan formal. Secara akademik, peran guru
dapat dianalisis melalui perspektif hidden curriculum
(Jackson, 1968), di mana nilai-nilai sosial dan keagamaan
tidak hanya diajarkan melalui materi pelajaran, tetapi juga
melalui keteladanan, etika, dan budaya sekolah. Di
Kabupaten Sigi dan wilayah Kaili lainnya, guru menjadi
jembatan antara tradisi Islam dan pendidikan modern,
mengajarkan moderasi, toleransi, dan cinta terhadap budaya
lokal sebagai bagian dari identitas keislaman.

Ketiga, masyarakat adat memiliki peran strategis
sebagai penjaga kontinuitas budaya lokal yang telah
terislamisasi. Dalam teori cultural resilience (Adger, 2000),
masyarakat adat dianggap sebagai pengelola pengetahuan
tradisional dan nilai-nilai kearifan lokal yang berfungsi
menjaga stabilitas sosial. Mereka memastikan bahwa nilai-
nilai Islam tidak menegasikan adat, melainkan memperkaya
makna simbolik dan praktik budaya, seperti dalam ritual
mopotombulu (musyawarah bersama) atau molabot tumbu
(doa syukuran panen) yang kini dipadukan dengan doa-doa
Islami.Kolaborasi antara ulama, guru, dan tokoh adat ini
mencerminkan model sosial yang disebut triple cultural
synergy, yaitu kerja sama tiga elemen sosial dalam
mengelola perubahan tanpa kehilangan jati diri. Melalui
sinergi ini, masyarakat Kaili mampu mempertahankan
identitas Islam lokal yang damai, moderat, dan terbuka
terhadap perubahan zaman, sekaligus menjaga akar budaya
yang menjadi kekuatan moral masyarakat.Dengan
demikian, secara akademik dapat disimpulkan bahwa
keberhasilan internalisasi nilai Islam di tanah Kaili tidak
hanya bergantung pada lembaga formal keagamaan, tetapi



109

juga pada peran kolaboratif antara ulama, guru, dan
masyarakat adat sebagai penjaga kesinambungan nilai dan
moral sosial berbasis kearifan lokal.

C. Rekonseptualisasi Islam Moderat Berbasis Budaya Kaili

Rekonseptualisasi Islam moderat berbasis budaya
Kaili merupakan upaya akademik untuk menafsirkan
kembali ajaran Islam secara kontekstual dengan
memperhatikan nilai-nilai sosial, etika, dan spiritual yang
hidup dalam masyarakat lokal. Pendekatan ini sejalan
dengan paradigma Islam Nusantara atau Islam lokalitas,
yang menekankan pentingnya hubungan timbal balik antara
agama dan budaya sebagai dua unsur pembentuk peradaban
yang saling melengkapi (Azra, 2019; Abdullah, 2007).
Dalam konteks masyarakat Kaili di Sulawesi Tengah,
rekonstruksi Islam moderat tidak hanya berfungsi menjaga
kemurnian ajaran Islam, tetapi juga memperkuat karakter
sosial yang menjunjung tinggi harmoni, toleransi, dan
solidaritas.Secara akademik, rekonstruksi 1ini dapat
dijelaskan melalui tiga dimensi utama: teologis, kultural,
dan sosial-transformatif.

1. Dimensi Teologis: Islam sebagai Rahmatan lil-
‘Alamin
Islam moderat dalam pandangan masyarakat Kaili
berakar pada pemahaman teologis bahwa Islam
adalah agama kasih sayang dan keseimbangan
(tawazun). Ulama dan tokoh agama di wilayah ini
menafsirkan ajaran Islam secara kontekstual dengan
mempertimbangkan kondisi sosial-budaya
masyarakat. Misalnya, prinsip nosarara nosabatutu
(bersaudara dan bersatu) diinternalisasi sebagai
pengejawantahan nilai ukhuwah Islamiyah dan
ukhuwah insaniyah. Pendekatan ini menghindarkan
masyarakat dari sikap ekstrem, baik dalam beragama



110

maupun dalam berbudaya, sebagaimana ditegaskan
oleh Madjid (1992) bahwa Islam moderat selalu
berupaya mencari titik tengah antara teks dan realitas
sosial.

. Dimensi Kultural: Dialog Islam dan Adat Kaili
Dalam kerangka cultural approach to Islamization
(Woodward, 2011), Islam di tanah Kaili tidak
menegasikan adat, tetapi berdialog dengannya secara
terbuka. Nilai-nilai adat seperti nosarara nosabatutu,
mopombalu (tolong-menolong), dan pombetulangi
(musyawarah) mengalami islamisasi tanpa
kehilangan makna dasarnya. Ritual adat yang semula
bersifat animistik diislamkan melalui penggunaan
doa dan simbol Islami, menjadikan budaya lokal
sebagai media dakwah yang efektif. Hal ini
menunjukkan bentuk Islam moderat yang menghargai
tradisi tanpa kompromi terhadap prinsip-prinsip
aqidah.

. Dimensi Sosial-Transformatif: Islam Sebagai
Etika Publik

Islam moderat berbasis budaya Kaili juga memiliki
fungsi sosial sebagai etika publik (public ethics).
Dalam konteks ini, nilai-nilai Islam digunakan untuk
memperkuat moralitas sosial, mendorong
perdamaian, dan menolak kekerasan berbasis agama.
Studi Lapian (2020) tentang Islam di Sulawesi
Tengah menunjukkan bahwa masyarakat Kaili
mampu membangun ruang sosial yang toleran berkat
nilai-nilai kearifan lokal yang disinergikan dengan
ajaran Islam. Madrasah, pesantren, dan lembaga adat
berperan aktif dalam mentransmisikan nilai-nilai
moderasi seperti kejujuran, tanggung jawab, dan
kebersamaan, yang menjadi basis pendidikan
karakter Islami di era modern.



111

Rekonseptualisasi Islam moderat berbasis budaya Kaili
pada akhirnya melahirkan bentuk keislaman yang inklusif,
kontekstual, dan berakar pada identitas lokal. Islam tidak
lagi dipahami sebagai sistem normatif yang kaku, tetapi
sebagai kekuatan moral yang hidup di tengah masyarakat,
mengalir melalui bahasa, seni, simbol, dan praktik sosial.
Pendekatan ini selaras dengan teori living Islam (Feener,
2018), yaitu Islam yang dihayati dan diekspresikan secara
nyata dalam kehidupan sehari-hari.Dengan demikian, Islam
moderat berbasis budaya Kaili bukanlah kompromi antara
agama dan adat, melainkan rekonstruksi spiritualitas dan
etika sosial yang menjadikan budaya lokal sebagai wahana
dakwah dan pendidikan moral. Model ini tidak hanya
memperkuat identitas keislaman masyarakat Kaili, tetapi
juga menjadi inspirasi bagi pengembangan Islam rahmatan
lil-‘alamin di kawasan Indonesia Timur.

D. Islam Lokal sebagai Model Harmoni Peradaban
Nusantara

Islam lokal merupakan manifestasi khas dari proses
akulturasi Islam dengan budaya setempat yang
menghasilkan bentuk keberislaman yang damai, inklusif,
dan menghargai keberagaman. Dalam konteks peradaban
Nusantara, Islam lokal berfungsi sebagai model harmoni
sosial dan budaya yang mempertemukan nilai-nilai
universal Islam dengan tradisi dan kearifan lokal.
Pendekatan akademik terhadap fenomena ini menunjukkan
bahwa Islam lokal bukan sekadar hasil kompromi antara
agama dan adat, tetapi merupakan ekspresi teologis dan
kultural yang lahir dari proses dialog panjang antara teks
dan konteks sosial masyarakat Indonesia (Azra, 2019;
Abdullah, 2017).

1. Islam Lokal dalam Perspektif Historis



112

Secara historis, Islam masuk ke Nusantara melalui
jalur budaya dan perdagangan, bukan penaklukan militer.
Para dai, ulama, dan sufi yang menyebarkan Islam di
wilayah-wilayah seperti Sumatera, Jawa, Sulawesi, dan
Maluku menerapkan pendekatan dakwah kultural—yakni
metode yang menyesuaikan nilai-nilai Islam dengan tradisi
masyarakat lokal (Ricklefs, 2006). Di tanah Kaili,
pendekatan serupa tampak dalam bagaimana nilai-nilai adat
seperti  nosarara  nosabatutu  (persaudaraan  dan
kebersamaan) diintegrasikan dengan konsep ukhuwah
dalam Islam. Dengan demikian, proses Islamisasi
berlangsung damai dan berkelanjutan, memperlihatkan
karakter harmoni khas Islam Nusantara.

2. Islam Lokal dan Etika Sosial

Secara akademik, Islam lokal menciptakan sistem
etika sosial yang bersumber dari ajaran Islam namun
dikontekstualisasikan dalam budaya setempat. Nilai-nilai
seperti musyawarah, gotong royong, dan solidaritas sosial
diadopsi menjadi bagian dari praksis keagamaan
masyarakat. Hal ini sesuai dengan teori cultural hybridity
(Bhabha, 1994) yang menjelaskan bagaimana dua budaya
berbeda dapat saling mempengaruhi dan melahirkan bentuk
baru yang kreatif. Dalam masyarakat Kaili, misalnya,
tradisi mopombalu (tolong-menolong) dan pombetulangi
(kerjasama kolektif) telah menjadi sarana penguatan etika
sosial Islam melalui kegiatan sosial keagamaan seperti
pengajian, sedekah, dan gotong royong keagamaan.

3. Islam Lokal sebagai Model Harmoni Peradaban

Dalam kerangka peradaban Nusantara, Islam lokal
menjadi model harmoni karena ia menolak dikotomi antara
agama dan budaya. Sebagaimana dikemukakan oleh
Syamsuddin (2018), Islam Nusantara berfungsi sebagai



113

“ruang perjumpaan” antara dimensi spiritual Islam dan
dimensi kultural masyarakat lokal. Model in1 menampilkan
Islam yang tidak hanya menekankan tasyri’ (hukum), tetapi
juga tasawuf (spiritualitas) dan akhlag (etika). Hasilnya
adalah peradaban yang lembut, menghargai perbedaan,
serta menumbuhkan toleransi antaragama. Di Sulawesi
Tengah, Islam lokal berkontribusi besar dalam membangun
kohesi sosial, mencegah konflik antarumat, dan
memperkuat identitas kolektif yang inklusif.

4. Dimensi Pendidikan dan Transmisi Nilai

Dalam konteks pendidikan, Islam lokal juga
berfungsi sebagai wahana transmisi nilai-nilai kemanusiaan
universal. Madrasah, pesantren, dan lembaga adat
memainkan peran penting dalam mengajarkan ajaran Islam
yang moderat, terbuka, dan berakar pada budaya lokal.
Menurut penelitian Abdullah (2020), pendidikan Islam
berbasis kearifan lokal di Sulawesi Tengah telah berhasil
menanamkan nilai-nilai seperti toleransi, musyawarah, dan
tanggung jawab sosial kepada generasi muda. Dengan
demikian, Islam lokal berperan sebagai fondasi bagi
pembangunan peradaban yang berimbang antara
spiritualitas, rasionalitas, dan kemanusiaan.

5. Implikasi terhadap Peradaban Global

Secara akademik, Islam lokal di Nusantara dapat
menjadi model alternatif peradaban global—yakni bentuk
Islam yang mampu berdialog dengan modernitas tanpa
kehilangan akar spiritualnya. Konsep ini sejalan dengan
gagasan Islam kosmopolitan (Abdullah, 2017) yang
menempatkan Islam sebagai kekuatan moral global yang
menghargai pluralitas dan kemajuan. Dalam hal ini, Islam
lokal bukanlah bentuk inferior dari Islam universal, tetapi
justru memperkaya ekspresi keislaman dunia dengan wajah



114

yang humanis, damai, dan berbudaya. Dengan demikian,
Islam lokal di Nusantara, termasuk di Tanah Kaili,
mencerminkan model peradaban yang harmonis karena
mampu menggabungkan nilai-nilai universal Islam dengan
tradisi lokal secara kreatif dan konstruktif. Model in1 layak
dijadikan  rujukan akademik dan praktis dalam
mengembangkan peradaban Islam yang damai, moderat,
dan berakar pada realitas sosial masyarakat.

BAB IX
PENUTUP

A. Kesimpulan Umum



115

Berdasarkan keseluruhan uraian dan analisis
akademik dalam buku ini, dapat disimpulkan bahwa proses
internalisasi Islam di Tanah Kaili merupakan hasil dari
perjumpaan yang dinamis antara agama dan budaya lokal.
Islam hadir bukan sebagai kekuatan yang meniadakan
tradisi, melainkan sebagai energi spiritual yang
menghidupkan nilai-nilai  budaya Kaili, sehingga
melahirkan bentuk keberislaman yang moderat, damai, dan
kontekstual. Proses ini mencerminkan model khas Islam
lokal Nusantara—yakni Islam yang berakar kuat pada
ajaran tauhid, namun tumbuh dalam kearifan sosial dan
simbol-simbol budaya yang hidup di tengah masyarakat.

Pertama, dalam dimensi historis, penyebaran Islam
di Tanah Kaili berlangsung secara damai melalui dakwah
kultural yang menggunakan pendekatan bahasa, adat, dan
simbol-simbol lokal. Para ulama, guru, dan tokoh adat
berperan penting dalam membangun jembatan antara nilai-
nilai Islam dan kearifan lokal seperti nosarara nosabatutu
(persaudaraan dan kebersamaan), mopombalu (tolong-
menolong), dan pombetulangi (musyawarah). Pendekatan
yang lembut dan komunikatif ini menjadikan Islam
diterima bukan sebagai agama luar, melainkan sebagai
bagian dari identitas budaya masyarakat Kaili.

Kedua, dalam dimensi sosial dan kultural, Islam
telah mengubah struktur nilai masyarakat Kaili tanpa
merusak tatanan sosial yang ada. Transformasi ini terlihat
pada cara masyarakat memaknai kembali adat dalam
cahaya Islam. Ritual dan simbol budaya yang semula
berorientasi animistik diislamkan dengan menambahkan
doa, nilai moral, dan semangat kebersamaan. Proses ini
melahirkan harmoni antara syariat dan budaya, sekaligus
memperkuat integrasi sosial dalam kehidupan masyarakat.

Ketiga, dalam dimensi pendidikan dan moral
publik, madrasah, pesantren, dan lembaga adat memainkan
peran strategis sebagai pusat transmisi nilai Islam dan



116

kearifan lokal. Melalui proses pendidikan formal maupun
nonformal, masyarakat Kaili mengembangkan model
pembelajaran yang berorientasi pada pembentukan
karakter, moderasi beragama, dan penghormatan terhadap
perbedaan. Hal in1i memperlihatkan bahwa Islam lokal tidak
hanya menjadi identitas spiritual, tetapi juga landasan etika
sosial yang memperkuat peradaban manusia.

Keempat, dalam dimensi peradaban, Islam lokal di
Tanah Kaili menjadi model harmoni peradaban Nusantara.
[a memperlihatkan bahwa Islam mampu berdialog dengan
modernitas tanpa kehilangan akar tradisi. Dalam konteks
global yang ditandai oleh konflik identitas dan krisis moral,
model Islam lokal ini memberikan inspirasi tentang
pentingnya moderasi, keseimbangan, dan kearifan sebagai
jalan membangun masyarakat yang adil, beradab, dan
berkepribadian.Dengan demikian, secara akademik dapat
disimpulkan bahwa Islam di Tanah Kaili merupakan
wujud Islam moderat yang berakar pada budaya,
berwajah damai, dan bersifat transformatif. la mampu
menjaga nilai-nilai leluhur sekaligus membuka ruang bagi
kemajuan. Sinergi antara ulama, guru, dan masyarakat adat
menjadi fondasi kuat bagi keberlanjutan peradaban Islam
lokal yang adaptif terhadap zaman, namun tetap teguh pada
nilai  spiritual dan moral wuniversal Islam.Model
keberislaman ~ masyarakat  Kaili  pada  akhirnya
memperlihatkan bahwa agama dan budaya bukan dua
entitas yang saling menegasikan, melainkan dua kekuatan
yang jika dipadukan dengan bijak, akan melahirkan
peradaban yang harmoni, berkeadaban, dan berkepribadian
luhur.

B. Implikasi bagi Pengembangan Dakwabh,
Kebudayaan, dan Pendidikan

Hasil kajian mengenai internalisasi Islam dan
kearifan lokal di Tanah Kaili memberikan sejumlah
implikasi  penting  bagi  pengembangan  dakwah,



117

kebudayaan, dan pendidikan Islam di Indonesia, khususnya
dalam konteks masyarakat multikultural. Implikasi ini tidak
hanya bersifat teoritis, tetapi juga praktis dalam
membangun strategi pembinaan umat dan transformasi
sosial yang berkelanjutan.

1. Implikasi bagi Pengembangan Dakwah

Pendekatan dakwah di Tanah Kaili menunjukkan
bahwa strategi yang paling efektif adalah dakwah
kultural, yakni dakwah yang menghargai bahasa, simbol,
adat, dan struktur sosial lokal. Para ulama dan dai
hendaknya meneladani metode dakwah para penyebar
Islam terdahulu yang menekankan hikmah, mau ‘izhah
hasanah, dan mujadalah bil-lati hiya ahsan (QS. An-Nahl
[16]: 125). Dalam konteks masyarakat yang berakar kuat
pada tradisi, dakwah tidak seharusnya konfrontatif terhadap
adat, tetapt Dbersifat dialogis dan transformatif.
Pendekatan in1 menuntut para dai memahami budaya lokal
sebagai pintu masuk penyampaian ajaran Islam. Dengan
demikian, dakwah tidak hanya mengislamkan masyarakat
secara formal, tetapi juga mengislamkan makna-makna
budaya agar sesuai dengan nilai-nilai tauhid, moralitas,
dan kemanusiaan. Model ini sejalan dengan gagasan Islam
rahmatan lil-‘alamin yang menebarkan kedamaian serta
memperkuat solidaritas sosial lintas komunitas.

2. Implikasi bagi Pengembangan Kebudayaan

Dari perspektif kebudayaan, Islam di Tanah Kaili
memberikan contoh konkret tentang sinergi antara agama
dan budaya. Proses Islamisasi tidak meniadakan identitas
kultural, melainkan memperkaya makna dan nilai-nilai



118

spiritual di dalamnya. Hal ini membuktikan bahwa kearifan
lokal bukanlah hambatan bagi kemurnian agama, tetapi
wadah bagi ekspresi religius yang kontekstual dan
membumi.Implikasinya, lembaga  kebudayaan dan
pemerintah daerah perlu mengembangkan program
pelestarian budaya yang berpijak pada nilai-nilai Islam
moderat, seperti gotong royong, kejujuran, kesederhanaan,
dan penghormatan terhadap sesama. Revitalisasi tradisi
lokal seperti molabot tumbu  (syukuran panen),
mopotombulu (musyawarah), dan nosarara nosabatutu
(persaudaraan dan kesatuan) harus diarahkan menjadi
sarana pendidikan moral masyarakat. Dengan demikian,
budaya tidak sekadar menjadi warisan, tetapi juga media
dakwah dan pembangunan karakter bangsa.

3. Implikasi bagi Pengembangan Pendidikan

Dalam ranah pendidikan, temuan ini menunjukkan
pentingnya integrasi antara ilmu keislaman dan kearifan
lokal. Madrasah, pesantren, dan sekolah Islam perlu
mengembangkan kurikulum kontekstual yang menanamkan
nilai-nilai budaya setempat sebagai bagian dari pendidikan
karakter Islami. Guru berperan sebagai agen pembentuk
moral dan mediator nilai, bukan sekadar pengajar
pengetahuan formal.Pendidikan berbasis budaya lokal juga
memperkuat kemampuan peserta didik memahami Islam
secara moderat dan rasional, jauh dari ekstremisme dan
intoleransi. Model pembelajaran yang kontekstual ini dapat
membentuk generasi yang memiliki spiritual intelligence
sekaligus cultural awareness yakni kesadaran beragama
yang peka terhadap lingkungan sosial dan budaya.Dalam
kerangka yang lebih luas, implikasi ini mendorong lahirnya
pendidikan Islam transformatif, yang tidak hanya
mencetak individu saleh secara ritual, tetapi juga berdaya
secara sosial dan budaya.



119
4. Implikasi bagi Ketahanan Sosial dan Peradaban

Hasil refleksi ini juga berimplikasi pada penguatan
ketahanan sosial dan harmoni peradaban di tingkat
lokal dan nasional. Islam lokal di Tanah Kaili telah terbukti
menjadi instrumen perdamaian dan integrasi sosial. Oleh
karena itu, model keberislaman seperti ini perlu
diarusutamakan dalam kebijakan sosial dan pendidikan
nasional sebagai strategi deradikalisasi dan penguatan
moderasi beragama.Secara global, Islam lokal dapat
dipromosikan sebagai wajah Islam Nusantara yang damali,
toleran, dan beradab sebuah model alternatif bagi dunia
yang sedang mencari jalan tengah antara modernitas dan
spiritualitas.Dengan demikian, implikasi utama dari kajian
ini adalah bahwa harmoni antara Islam dan budaya
lokal merupakan kekuatan peradaban yang perlu
dijaga dan dikembangkan secara berkelanjutan.
Dakwah, kebudayaan, dan pendidikan harus saling
menopang untuk menciptakan masyarakat yang religius,
berbudaya, dan berperadaban tinggi.Islam lokal bukan
hanya warisan sejarah, tetapi juga model masa depan bagi
pembangunan spiritual dan sosial bangsa Indonesia di
tengah tantangan globalisasi dan modernitas.

C. Harapan Penulis

Penulis memiliki harapan besar agar kajian tentang
Islam lokal di Tanah Kaili tidak berhenti sebagai wacana
akademik semata, melainkan menjadi inspirasi nyata dalam
membangun peradaban Islam yang berakar kuat pada nilai-
nilai budaya lokal. Islam yang hadir dan tumbuh di bumi
Kaili telah membuktikan bahwa agama ini mampu
berdialog dengan adat, menyatu dalam tradisi, dan memberi
arah bagi kehidupan sosial yang damai dan berkeadaban.
Oleh karena itu, penulis berharap generasi muda, para
pendidik, ulama, serta tokoh adat terus melestarikan



120

warisan  kearifan lokal tersebut dalam semangat
wasathiyyah  (moderasi) dan wukhuwah insaniyyah
(persaudaraan kemanusiaan).

Lebih jauh, penulis mengharapkan agar hasil kajian
ini menjadi bahan rujukan bagi pengembangan kurikulum
pendidikan Islam berbasis budaya lokal, sehingga
pembelajaran agama tidak tercerabut dari akar sosial dan
historisnya. Integrasi antara ilmu pengetahuan modern
dengan nilai-nilai kearifan lokal diyakini dapat melahirkan
generasi Muslim yang cerdas, berkarakter, dan berakhlak
mulia.

Akhirnya, penulis berharap karya ini menjadi
sumbangan kecil dalam upaya memperkuat jembatan antara
agama dan kebudayaan, antara Islam universal dan tradisi
lokal Kaili, serta antara pengetahuan akademik dan praksis
sosial keagamaan masyarakat. Semoga semangat Nosarara
Nosabatutu bersaudara dan bersatu senantiasa menjadi
landasan dalam mewujudkan Islam yang rahmatan lil
‘alamin di Tanah Kaili.

D.Daftar Pustaka

Abdullah, T. (1987). Islam dan Masyarakat:
Pantulan Sejarah Indonesia. Jakarta: LP3ES.

Abdurrahman, M. (2018). Islam Nusantara: Dari
Islamisasi hingga Moderasi Beragama. Y ogyakarta: LKiS.

Abubakar, 1. (2020). Moderasi Beragama di
Indonesia: Konsep, Genealogi, dan Implementasi. Jakarta:
Kemenag RI.

Alatas, S. F. (2010). Islam dan Modernisasi di Dunia
Melayu-Indonesia. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan
Pustaka.



121

Alim, M. (2019). Islam Moderat: Konsep dan
Implementasinya di Indonesia. Malang: UIN Malang Press.

Amin, A. R. (2014). Sejarah Islam di Sulawesi
Tengah. Palu: Balai Penelitian dan Pengembangan Agama
Makassar.

Azra, A. (1999). Jaringan Ulama Timur Tengah dan
Kepulauan Nusantara Abad XVII dan XVIII. Jakarta:
Kencana.

Azra, A. (2013). Islam Nusantara: Jaringan Global
dan Lokal. Bandung: Mizan.

Basri, H. (2017). Kearifan Lokal dalam Pendidikan
Islam di Indonesia. Yogyakarta: Deepublish.

Bahdar, Ketika Islam Menyapa Tanah Kaili: Kisah
Perjumpaan Agama dan Budaya

Daulay, H. P. (2014). Pendidikan Islam dalam
Perspektif Filsafat. Jakarta: Kencana.

Darwis, M. (2015). Islam dan Budaya Lokal di
Sulawesi Tengah. Palu: LPP UIN Datokarama.

Geertz, C. (1960). The Religion of Java. Chicago:
University of Chicago Press.

Giddens, A. (1990). The Consequences of Modernity.
Cambridge: Polity Press.

Hidayat, K. (2006). Tren Pluralisme Agama. Jakarta:
Paramadina.

Huda, M. (2020). Islam Moderat dan Tantangan
Modernitas. Yogyakarta: UII Press.



122

Ibrahim, M. (2016). Islam dan Adat di Tanah Kaili:
Perspektif Sosio-Kultural. Palu: Pusat Kajian Islam dan
Budaya Kaili.

Kadir, M. (2018). Pendidikan Islam dan Kearifan
Lokal di Sulawesi Tengah. Palu: UIN Datokarama Press.

Koentjaraningrat. (1984). Kebudayaan Jawa dan
Masyarakat Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka.

Kuntowijoyo. (1994). Identitas Politik Umat Islam.
Bandung: Mizan.

Madjid, N. (1995). Islam Doktrin dan Peradaban.
Jakarta: Paramadina.

Mahfud, C. (2019). Islam Nusantara dan Revitalisasi
Nilai Lokal dalam Pendidikan. Semarang: Pustaka Pelajar.

Malik, A. (2021). Dakwah Kultural dan
Transformasi Sosial di Indonesia. Jakarta: Prenada Media.

Mudzhar, M. A. (2002). Pendekatan Studi Islam
dalam Era Globalisasi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Mustofa, A. (2020). Islam dan Tradisi Lokal:
Dialektika Syariat dan Budaya. Malang: UIN Maliki Press.

Noor, F. (2018). Islam di Nusantara: Sejarah Sosial
Intelektual. Y ogyakarta: Ombak.

Nur, L. (2020). Pendidikan Karakter Berbasis
Kearifan Lokal di Madrasah. Jakarta: Rajawali Pers.

Rahman, F. (2015). Islam dan Transformasi Sosial
Budaya di Indonesia Timur. Makassar: Alauddin
University Press.



123

Rahman, F. (2021). Revitalisasi Nilai Kearifan Lokal
dalam Pendidikan Islam Kontemporer. Yogyakarta:
Deepublish.

Rahman, F. (2023). Islam di Bumi Kaili: Narasi
Historis dan Budaya Lokal. Palu: UIN Datokarama Press.

Rahman, Y. (2017). Pesantren dan Modernitas: Arah
Baru Pendidikan Islam di Indonesia. Bandung: Alfabeta.

Shihab, M. Q. (2005). Wawasan Al-Qur’an. Tafsir
Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat. Bandung: Mizan.

Soekanto, S. (2012). Sosiologi Suatu Pengantar.
Jakarta: Rajawali Pers.

Subhan, Z. (2011). Islam, Tradisi, dan Perubahan
Sosial di Indonesia. Jakarta: Paramadina.

Sukri, M. (2021). Islam dan Budaya Lokal di Tanah
Kaili: Refleksi Antropologis. Palu: Datokarama Press.

Sutrisno, M. (2018). Filsafat Kebudayaan dan
Kearifan Lokal. Y ogyakarta: Kanisius.

Syam, N. (2005). Islam Pesisir dan Islam
Pedalaman: Dialektika, Konflik dan Integrasi Sosial.
Yogyakarta: LKiS.

Syamsuddin, A. (2019). Ulama dan Tradisi Keilmuan
Islam di Nusantara. Jakarta: Kemenag RI.

Thoha, M. (2018). Islam Moderat di Tengah
Pluralitas Budaya Nusantara. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Woodward, M. (2011). Java, Indonesia, and Islam.
Arizona: Arizona State University Press.



124

Yamin, M. (2022). Rekonstruksi Islam Lokal di
Indonesia: Perspektif Sosial, Budaya, dan Pendidikan.
Yogyakarta: Deepublish.

Lampiran

1. Snopsis Buku

Buku ini mengisahkan perjalanan panjang Islam
ketika hadir dan berakulturasi dengan budaya masyarakat
Kaili di Sulawesi Tengah. Melalui pendekatan historis,
antropologis, dan pendidikan Islam, karya ini menelusuri
bagaimana dakwah Islam tidak datang dengan benturan,
tetapi melalui jalan kultural menyapa hati masyarakat lewat
bahasa, adat, simbol, dan nilai-nilai lokal yang sarat
makna.Penulis menegaskan bahwa Islam di Tanah Kaili
tidak hanya menjadi sistem keyakinan, tetapi juga kekuatan
moral dan sosial yang membentuk tatanan kehidupan
masyarakat. Dalam proses Islamisasi, nilai-nilai luhur
seperti nosarara nosabatutu (bersaudara dan bersatu)
berpadu dengan ajaran Islam tentang ukhuwah, toleransi,
dan keadilan sosial, menciptakan harmoni antara agama
dan budaya yang khas.

Buku ini juga menyoroti peran penting madrasah,
pesantren, ulama, dan tokoh adat dalam menjaga
kesinambungan nilai-nilai Islam lokal yang moderat. Di
tengah arus modernitas dan digitalisasi, penulis mengajak
pembaca untuk menafsirkan ulang hubungan Islam dan
budaya lokal sebagai fondasi pendidikan karakter Islami
yang kontekstual dan membumi.Lebih dari sekadar kajian
akademik, buku ini adalah refleksi tentang bagaimana
Islam dapat menjadi sumber ectika sosial, spiritualitas, dan
peradaban yang damai tanpa kehilangan akar budayanya. Ia
menjadi jembatan antara tradisi dan pembaruan, antara
warisan lokal dan universalitas Islam.



125

Bagi pembaca baik akademisi, mahasiswa, pendidik,
maupun pemerhati budaya buku ini menghadirkan
pemahaman mendalam tentang wajah Islam Nusantara
yang hidup, dinamis, dan penuh kearifan di Tanah Kaili.

2. Profil Penulis

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di
bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah,
UIN Datokarama Palu. Ia aktif mengajar mata kuliah
fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus
kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik
pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim.

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada
studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan
dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian
kualitatif. =~ Minat akademiknya meliputi fikih
pendidikan, fikih pembelajaran, pembentukan karakter
religius, serta integrasi kearifan lokal dalam pendidikan
Islam, khususnya di konteks madrasah dan masyarakat
Muslim Indonesia.

Selain mengajar, penulis aktif melakukan
penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk
artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku
ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada
rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai
sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan
spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat
dalam penyusunan khutbah, modul keagamaan, dan
buku panduan ibadah yang digunakan di lingkungan
masyarakat.Melalui karya ini, penulis berharap dapat
mendorong lahirnya praktik pendidikan Islam yang
tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga berakar
kuat pada nilai-nilai syariat dan akhlak mulia.



126



