
1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 
 

HAK CIPTA/COPYRIGHT 

© 2023 Dr. Bahdar, M.H.I 

Email bahdar@uindatokarama ac.id 

HP.081.341.207.628 

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang. 

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh 

atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik 

cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari 

penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan 

pendidikan dengan menyebut sumbernya. 

Penerbit: 

 

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat  

Alamat:  Jl. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah 

Cetakan Pertama: Juli 2023 

ISBN: Nomor belum ada 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

 

 

 

 

PESAN PEMBAHARUAN 

Pembaruan bukan berarti meninggalkan tradisi, tetapi 

menghidupkan kembali ruh keilmuan Islam agar 

senantiasa relevan bagi zaman.” 

Pembelajaran Islam adalah mata air yang tidak 

pernah kering, namun arusnya perlu terus dijernihkan agar 

mampu mengalir di tengah derasnya perubahan zaman. 

Pembaruan dalam pendidikan bukan sekadar mengganti 

metode, tetapi menata ulang kesadaran bahwa ilmu harus 

menyentuh hati, akal, dan tindakan. 

Paradigma Tazkīrah–Tandzīrah lahir sebagai bentuk 

refleksi dan ikhtiar pembaharuan, agar pembelajaran Islam 

tidak berhenti pada transfer pengetahuan (ta‘līm), 

pembinaan moral (tarbiyah), atau pembentukan adab 

(ta’dīb), tetapi berkembang menjadi proses penyadaran dan 

peringatan diri yang menumbuhkan kematangan spiritual 

dan sosial. 

Karena itu, pembaruan harus terus dilakukan melalui 

pemikiran yang terbuka, dialog antara tradisi dan 

modernitas, serta keberanian menghidupkan nilai-nilai 

Islam dalam bentuk yang kontekstual dan bermakna. 

“Setiap zaman memiliki tantangannya, dan setiap 

generasi memiliki tanggung jawabnya menjaga cahaya 

Islam tetap menyala dalam dunia yang terus berubah. 



4 
 

KATA PENGANTAR 

حِيْمِ  حْمٰنِ الرَّ ِ الرَّ  بِسْمِ اللّٰه

َ لََ يغَُي رُِ مَا بِقوَْمٍ حَتَّىٰ يغَُي رُِوا مَا بأِنَْفسُِهِمْ   إِنَّ اللَّّٰ

Sesungguhnya Allah tidak Akan Mengubah Keadaan suatu 

Kaum sebelum Mereka Mengubah Apa yang ada pada Diri 

Mereka Sendiri.”(Q.S. Ar-Ra‘d [13]: 11) 

Segala puji bagi Allah, Tuhan semesta alam, yang 

dengan cahaya ilmu-Nya menuntun umat manusia dari 

kegelapan menuju cahaya kebenaran. Shalawat dan salam 

semoga senantiasa tercurah kepada junjungan kita Nabi 

Muhammad saw, sang guru peradaban, pembawa risalah 

ilmu dan hikmah, yang telah menanamkan nilai-nilai 

pendidikan Islam sepanjang zaman. 

Sebagaimana firman Allah Ta‘ala dalam Al-Qur’an: 

 َ َ ۚ إِنَّ اللَّّٰ َ وَلْتنَْظُرْ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَدٍ ۖ وَاتَّقوُا اللَّّٰ   ياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا اتَّقوُا اللَّّٰ

 خَبِيرٌ بِمَا تعَْمَلوُنَ 

 

“Wahai orang-orang yang beriman! Bertakwalah kepada 

Allah dan hendaklah setiap diri memperhatikan apa yang 

telah diperbuatnya untuk hari esok. Dan bertakwalah 

kepada Allah; sungguh, Allah Maha Mengetahui apa yang 

kamu kerjakan.”(QS. Al-Hasyr [59]: 18) 

Ayat ini menegaskan bahwa setiap insan beriman 

dituntut untuk berpikir jauh ke depan, melakukan refleksi, 

dan menyiapkan langkah terbaik bagi masa depan umat. 

Dalam konteks pendidikan Islam, pesan ayat ini menjadi 

panggilan untuk terus melakukan pembaruan (tajdīd) 

membangun kesadaran baru, menata ulang cara berpikir, 

dan memperbarui metode agar tetap relevan dengan 

tantangan zaman. 



5 
 

Pendidikan Islam tidak boleh berhenti pada tradisi 

lama semata, seperti ta‘līm (transfer pengetahuan), tarbiyah 

(pembinaan moral), dan ta’dīb (pembentukan adab), tanpa 

menghidupkan kembali ruh kesadaran yang mendalam. 

Melalui paradigma Tazkīrah–Tandzīrah, buku ini 

mengusulkan langkah pembaruan yang lebih reflektif, 

kontekstual, dan menantang sebuah upaya menumbuhkan 

pembelajaran Islam yang menyentuh dimensi spiritual, 

intelektual, dan sosial secara utuh. Pembaruan bukanlah 

bentuk penolakan terhadap warisan klasik, melainkan usaha 

menyegarkan kembali nilai-nilai Islam agar terus hidup, 

dinamis, dan memberi arah bagi kehidupan modern. Karena 

itu, buku ini hadir sebagai langkah berani dalam 

menapaki jalan pembaruan, dengan harapan mampu 

membuka cakrawala baru bagi dosen, guru, mahasiswa, dan 

pemikir pendidikan Islam di era digital ini. 

Semoga karya sederhana ini menjadi bagian kecil 

dari upaya besar membangun kembali semangat keilmuan 

Islam yang tercerahkan, penuh hikmah, dan berorientasi 

pada kemajuan peradaban. 

 وَاللهُ الْمُوَف ِقُ إلِىَ أقَْوَمِ الطَّرِيقِ 

 

 

Palu, Juli 2023 

Penulis, 

 

Dr. Bahdar, M.H.I 

 

 

 



6 
 

DAFTAR ISI 

Halaman Judul………………………………………….i 

Halaman Hak Cipta…………………………………….ii 

Halaman Kata Pengantar……………………………….iii 

Halaman Daftar Isi……………………………………..iv 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A Latar Belakang ………………………… 1 

B Rumusan Masalah ……………..……….. 2 

C Tujuan dan Manfaat Buku……………… 3 

D Argumen Utama………………………… 4 

E Metode Pendekatan Teoritis dan Reflektif. 5 

F Hasil yang Diharapkan…………………… 6 

 

BAB II 

PARADIGMA PEMBELAJARAN ISLAM 

TRADISIONAL 

 

A Ta’lim…………………………… 8 

B Tarbiyah…………………………… 14 

C Ta’dib……………………………… 21 

D Sintesis Keunggulan dan Keterbatasan 

Paradigma Lama…………………… 

 

28 

BAB III 

KRITIK METODE PEMBELAJARAN AGAMA 

ISLAM KONVENSIONAL  DAN URGENSI 

PARADIGMA TAZKIRAH-TANDZIRAH DI ERAH 

MODERN 

 

A Analisis Kelemahan Metode Ta’lim Tarbiyah 

Ta’dib…………………….. 

33 

B Tantangan Modernitas terhadap Pembelajaran 

Agama Islam………… 

36 



7 
 

C Urgensi Tazkirah-Tandzirah sebagai 

Paradigma Baru Pembelajaran Agama 

Islam……………………………….. 

40 

D Tujuan Pembelajaran dan Capaian Siswa dalam 

Pradigma Tazkira-

Tandzirah……………………………. 

44 

E Implikasi Bagi Guru dan Pembaruan Metode 

Pembelajaran dalam Paradigma Tazkirah-

Tandzirah…………………………… 

49 

F Paradigma Baru lebih Relevan dan Adaptif 

terhadap Modernitas………         

 

55 

BAB IV 

PARADIGMA BARU PEMBELAJARAN ISLAM 

TAZKIRAH-TANDZIRAH 

 

A Tazkirah……………………………… 59 

B Tandzirah…………………………… 66 

 

BAB V 

PERBADINGAN PARAGDIGMA LAMA DAN BARU 

 

A Analisis Pembelajaran dan Hasil Capaian 77 

B Perbandingan Keunggulan dan Kelemahan 

dalam Konteks 

Modernitas………………………… 

78 

C Tantangan Implementasi Tazkiah-

Tandzirah………. 

79 

D Paradigma Baru Lebih Relevan Menghadapi 

Moernitas………… 

81 

BAB VI 

STRATEGI IMPLEMENTASI DAN IMPLIKASI 

PRAKTIS 

 

A Strategi Pembelajaran Berbasis Tazkiah-

Tandzirah……………… 

83 



8 
 

B Integrasi dengan Kurikulum dan Aktivitas 

Pembelajaran Modern…… 

84 

C Peran Guru, Mahasiswa dan Lembaga 

Pendidikan ………………………… 

86 

D Studi Kasus Implementasi di Madrasah 

Modern……………………………….. 

88 

E Kritik terhadap Metode Pembelajaran Agama 

Islam Konvesional dan Paradigma Tazkirah-

Tandzirah di Erah Modern………………… 

90 

 

BAB VII 

KESIMPULAN DAN REKOMENDASI 

 

 

A Tazkirah-Tandzirah sebagai Jawaban 

Modernitas…………………………………… 

92 

B Rekomendasi untuk Pembelajaran Islam 

Modern………………………………………. 

93 

C Agenda untuk Penelitian Pengembangan 

Berikutnya……. …………………………… 

95 

D. Daftar Pustaka………………………………… 97 

E. Lampiran  

1. Snopsis Buku…………………………………. 100 

2. Profil Penulis…………………………………. 102 

 

                 

          

 

 

 

 



9 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

 

Perkembangan masyarakat modern menghadirkan 

tantangan baru bagi pembelajaran agama Islam. Siswa kini 

hidup dalam era digital, informasi yang cepat, dan interaksi 

sosial yang kompleks. Banyak fenomena sosial, seperti 

perilaku konsumerisme, individualisme, dan globalisasi 

budaya, memengaruhi cara generasi muda memahami 

agama. Kondisi ini menunjukkan bahwa pembelajaran 

agama yang hanya berhenti pada pengetahuan, 

pembentukan karakter, dan peneladanan (ta‘lim, tarbiyah, 

ta’dib) belum cukup untuk menyiapkan siswa menghadapi 

kompleksitas sosial, moral, dan spiritual di era modern. 

Berbagai studi literatur dan penelitian selama lima tahun 

terakhir menunjukkan adanya keterbatasan hasil 

pembelajaran agama Islam tradisional. Menurut para ahli 

seperti Al-Attas (2010), Syaikh al-Ghazali (2015), dan 

Hasan (2018), paradigma lama cenderung menekankan 

pada transfer pengetahuan dan keteladanan guru, tanpa 

menumbuhkan kesadaran kritis atau kemampuan siswa 

untuk mengaplikasikan nilai-nilai agama dalam kehidupan 

nyata. Data hasil pembelajaran di sejumlah madrasah dan 

sekolah Islam menunjukkan bahwa siswa mampu 

menghafal materi dan mengikuti aturan, tetapi kurang 

mampu menginternalisasi nilai secara mendalam dan 

mengaktualisasikannya dalam tindakan sosial. Gap ini 

menegaskan perlunya paradigma pembelajaran baru yang 

lebih kontekstual dan responsif terhadap dinamika 

modernitas. 

Buku ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan 

menawarkan paradigma pembelajaran Islam modern 

melalui konsep Tazkīrah–Tandzīrah, sebagai jawaban atas 

keterbatasan metode tradisional. Tujuan utamanya adalah: 



10 
 

(1) menganalisis keunggulan dan kelemahan paradigma 

lama (ta‘lim, tarbiyah, ta’dib), (2) menjelaskan urgensi 

Tazkīrah–Tandzīrah dalam pembelajaran Islam modern, 

dan (3) memberikan strategi implementasi yang dapat 

meningkatkan pemahaman, kesadaran, dan tindakan sosial 

siswa. 

Argumen utama buku ini adalah bahwa paradigma 

pembelajaran Islam tradisional sudah tidak memadai dalam 

menjawab tantangan zaman modern. Pergeseran ke 

paradigma Tazkīrah–Tandzīrah diperlukan agar 

pembelajaran tidak berhenti pada hafalan, kepatuhan, dan 

peneladanan, tetapi mampu membentuk siswa yang 

reflektif, kritis, dan mampu mengaplikasikan nilai-nilai 

Islam dalam kehidupan sosial secara nyata. Dengan 

demikian, Tazkīrah menekankan pemahaman mendalam 

dan kesadaran spiritual, sedangkan Tandzīrah menekankan 

aktualisasi nilai dalam tindakan sosial, sehingga 

pembelajaran agama Islam menjadi lebih relevan dan 

adaptif terhadap kompleksitas modernitas. 

B.Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang yang telah diuraikan, buku 

ini mencoba menjawab sejumlah permasalahan mendasar 

terkait pembelajaran agama Islam di era modern. Rumusan 

masalah yang menjadi fokus kajian adalah sebagai berikut: 

1. Bagaimana keunggulan dan kelemahan paradigma 

pembelajaran Islam tradisional, yaitu ta‘lim, 

tarbiyah, dan ta’dib, dalam konteks hasil belajar 

siswa saat ini? 

2. Mengapa paradigma ta‘lim, tarbiyah, dan ta’dib 

kurang mampu menjawab tantangan sosial, moral, 

dan spiritual di era modern? 

3. Bagaimana urgensi penerapan paradigma Tazkīrah–

Tandzīrah dalam pembelajaran Islam modern? 



11 
 

4. Apa saja strategi implementasi Tazkīrah–Tandzīrah 

yang dapat meningkatkan pemahaman, kesadaran, 

dan aktualisasi nilai-nilai Islam pada siswa? 

Rumusan masalah ini menjadi kerangka analisis buku, 

yang mengarahkan pembahasan mulai dari identifikasi 

kelemahan paradigma lama, urgensi paradigma baru, 

hingga strategi praktis implementasi Tazkīrah–Tandzīrah 

dalam pembelajaran Islam modern. 

C. Tujuan dan Manfaat Buku 

Buku ini disusun dengan tujuan untuk memberikan 

pemahaman konseptual dan praktis mengenai paradigma 

pembelajaran Islam yang lebih relevan di era modern. 

Adapun tujuan penulisan buku ini adalah: 

1. Menganalisis keunggulan dan kelemahan paradigma 

pembelajaran Islam tradisional (ta‘lim, tarbiyah, 

ta’dib) dalam konteks hasil belajar siswa. 

2. Menjelaskan urgensi paradigma Tazkīrah–Tandzīrah 

sebagai alternatif yang mampu menjawab tantangan 

modernitas. 

3. Memberikan strategi implementasi Tazkīrah–

Tandzīrah yang dapat meningkatkan pemahaman, 

kesadaran spiritual, dan aktualisasi nilai-nilai Islam 

dalam kehidupan sosial siswa. 

4. Mendorong guru dan pendidik Islam untuk 

memperbarui metode pembelajaran agar lebih 

reflektif, kritis, dan adaptif terhadap dinamika zaman. 

Adapun manfaat yang diharapkan dari buku ini adalah: 

1. Bagi guru dan pendidik Islam: memberikan 

panduan konseptual dan praktis untuk 

mengembangkan pembelajaran yang lebih efektif dan 

relevan. 



12 
 

2. Bagi siswa: membantu membangun pemahaman 

mendalam terhadap nilai-nilai Islam serta 

kemampuan untuk mengaktualisasikannya dalam 

kehidupan nyata. 

3. Bagi lembaga pendidikan: menjadi referensi dalam 

merancang kurikulum dan metode pembelajaran yang 

adaptif terhadap modernitas. 

4. Bagi penelitian dan pengembangan ilmu: menjadi 

dasar kajian lebih lanjut mengenai inovasi 

pembelajaran agama Islam yang mengintegrasikan 

refleksi spiritual dan tindakan sosial. 

D. Argumen Utama 

Argumen utama buku ini adalah bahwa paradigma 

pembelajaran Islam tradisional, yakni ta‘lim, tarbiyah, dan 

ta’dib, meskipun memiliki kontribusi penting dalam 

pembentukan pengetahuan, karakter, dan akhlak siswa, 

tidak cukup memadai untuk menjawab tantangan 

modernitas. Era modern menuntut generasi muda yang 

tidak hanya menghafal ajaran agama, meneladani guru, dan 

berperilaku baik, tetapi juga mampu memahami makna 

nilai Islam secara mendalam, merefleksikannya, dan 

mengaktualisasikannya dalam tindakan sosial nyata. 

Paradigma Tazkīrah–Tandzīrah hadir sebagai solusi 

untuk mengisi kekosongan tersebut. Tazkīrah menekankan 

refleksi spiritual dan pemahaman mendalam terhadap 

ajaran Islam, sehingga siswa mampu menginternalisasi 

nilai-nilai moral dan religius secara sadar. Sedangkan 

Tandzīrah menekankan aktualisasi nilai dalam tindakan 

sosial, mendorong siswa untuk menjadi agen perubahan 

yang produktif, kreatif, dan peduli terhadap lingkungan 

sosialnya. 

Dengan demikian, pembelajaran Islam modern harus 

bertransformasi dari sekadar transfer pengetahuan dan 

pembinaan moral menjadi proses yang membentuk 



13 
 

kesadaran, refleksi, dan tindakan sosial. Argumen ini 

menjadi dasar bagi seluruh pembahasan buku, termasuk 

analisis kelemahan paradigma lama, urgensi paradigma 

baru, dan strategi implementasi Tazkīrah–Tandzīrah dalam 

konteks pendidikan modern. 

 

E. Metode Pendekatan Teoretis dan Reflektif 

 

Buku ini menggunakan pendekatan teoretis dan 

reflektif untuk menganalisis paradigma pembelajaran Islam 

tradisional (ta‘lim, tarbiyah, ta’dib) dan paradigma baru 

(Tazkīrah–Tandzīrah). Pendekatan teoretis digunakan 

untuk memahami konsep, definisi, dan prinsip-prinsip dasar 

dari masing-masing paradigma berdasarkan kajian literatur 

dan pandangan para ahli. Pendekatan reflektif digunakan 

untuk mengevaluasi relevansi paradigma tersebut terhadap 

hasil belajar siswa, tantangan sosial, dan tuntutan 

modernitas. 

Pendekatan teoretis dan reflektif dipilih karena perlu 

pemahaman mendalam yang komprehensif. Analisis 

teoretis memungkinkan penulis merumuskan konsep dan 

prinsip secara sistematis, sementara refleksi kritis 

memungkinkan mengaitkan teori dengan praktik nyata, 

yakni hasil belajar siswa dan dinamika sosial modern. 

Kombinasi kedua pendekatan ini penting untuk menilai 

kekuatan dan kelemahan paradigma lama, serta 

merumuskan urgensi dan implementasi paradigma baru 

secara ilmiah dan aplikatif. 

Bagaimana pendekatan ini diterapkan : 

1. Pendekatan Teoretis: penulis menelaah literatur 

klasik dan kontemporer, termasuk karya para ulama 

dan penelitian pendidikan Islam modern. Analisis ini 

meliputi konsep, tujuan, metode, dan hasil belajar 

yang diharapkan dari paradigma lama dan baru. 

2. Pendekatan Reflektif: penulis melakukan refleksi 

kritis terhadap praktik pembelajaran di 



14 
 

sekolah/madrasah, membandingkan teori dengan 

hasil observasi, studi kasus, dan laporan penelitian 

lima tahun terakhir. Refleksi ini digunakan untuk 

mengidentifikasi gap antara teori dan praktik serta 

merumuskan rekomendasi strategi implementasi 

Tazkīrah–Tandzīrah. 

3. Sintesis Analisis: hasil dari pendekatan teoretis dan 

reflektif kemudian disintesiskan untuk memberikan 

panduan konseptual dan praktis bagi guru, siswa, dan 

lembaga pendidikan agar pembelajaran Islam 

menjadi relevan dan adaptif di era modern. 

F.Hasil yang Diharapkan 

Buku ini disusun dengan harapan dapat menghasilkan 

pemahaman dan panduan praktis bagi semua pihak yang 

terlibat dalam pembelajaran agama Islam, terutama guru, 

siswa, dan lembaga pendidikan. Hasil yang diharapkan dari 

buku ini adalah sebagai berikut: 

1. Bagi Guru dan Pendidik 

a. Memiliki wawasan konseptual yang jelas 

mengenai keunggulan dan kelemahan 

paradigma pembelajaran Islam tradisional 

(ta‘lim, tarbiyah, ta’dib). 

b. Mampu memahami urgensi paradigma 

Tazkīrah–Tandzīrah dan mengimplementasikan 

metode pembelajaran yang lebih reflektif, 

kritis, dan kontekstual. 

c. Dapat merancang strategi pembelajaran yang 

memadukan pemahaman mendalam (Tazkīrah) 

dengan aktualisasi nilai dalam tindakan sosial 

(Tandzīrah). 

2. Bagi Siswa 

a. Meningkatkan pemahaman nilai-nilai Islam 

secara mendalam dan reflektif. 



15 
 

b. Mengembangkan kemampuan untuk 

mengaktualisasikan nilai-nilai tersebut dalam 

kehidupan sehari-hari dan lingkungan sosial. 

c. Menjadi generasi yang adaptif, kritis, dan 

mampu menghadapi tantangan zaman modern. 

3. Bagi Lembaga Pendidikan dan Peneliti 

a. Menjadi referensi untuk merancang kurikulum 

dan strategi pembelajaran yang lebih relevan 

dengan tuntutan modernitas. 

b. Memberikan data dan analisis kritis yang dapat 

digunakan untuk pengembangan penelitian dan 

inovasi pembelajaran Islam selanjutnya. 

4. Bagi Pembaca Umum 

a. Memberikan wawasan baru mengenai 

transformasi paradigma pembelajaran Islam 

dari sekadar pengetahuan, karakter, dan 

keteladanan menjadi proses yang menekankan 

pemahaman, refleksi, dan tindakan sosial 

nyata. 

 

Dengan demikian, buku ini diharapkan tidak hanya 

menjadi kajian teoritis, tetapi juga panduan praktis yang 

aplikatif, sehingga pembelajaran Islam modern dapat lebih 

efektif, relevan, dan adaptif terhadap tantangan sosial dan 

moral di era modern. 

 

 

 

 

 

 

BAB II 

PARADIGMA PEMBELAJARAN ISLAM 

TRADISIONAL 

A. Ta’lim 



16 
 

1.Pengertian 

 

Kata Ta‘lim berasal dari akar kata Arab “‘allama” 

yang berarti mengajarkan atau memberi tahu. Dalam 

konteks pembelajaran agama Islam, ta‘lim adalah proses 

transfer pengetahuan dari guru kepada siswa, 

mencakup penguasaan ilmu agama, bacaan Al-Qur’an, 

fiqh, hadits, dan prinsip-prinsip dasar syariat. 

Konsep ta‘lim menekankan penyampaian materi 

secara sistematis, sehingga siswa memperoleh pemahaman 

yang benar dan sesuai dengan tuntunan agama. Fokus 

utama ta‘lim adalah mengembangkan kemampuan 

kognitif siswa, yaitu pengetahuan dan pemahaman tentang 

ajaran Islam, sekaligus menyiapkan dasar bagi 

pembentukan karakter dan perilaku melalui tarbiyah dan 

ta’dib. 

 

2. Tujuan Pembelajaran Ta’lim 

 

Ada beberapa tujuan Pembelajaran ta’lim di antaranya 

dapat dikemukakan sebagai berikut : 

a. Meningkatkan penguasaan pengetahuan agama 

secara konseptual dan praktis. 

b. Memfasilitasi kemampuan siswa untuk membaca, 

memahami, dan menghafal Al-Qur’an dan hadis. 

c. Menyiapkan siswa agar mampu mengaplikasikan 

prinsip-prinsip ajaran Islam dalam kehidupan 

sehari-hari dengan pemahaman yang benar. 

3. Hasil yang ingin Dicapai  

Dalam paradigma Ta‘lim, hasil yang ingin dicapai 

mencakup tiga aspek utama: kompetensi, pengetahuan, 

dan nilai, yaitu: 



17 
 

a. Kompetensi 

1) Siswa mampu menguasai materi keagamaan 

secara konseptual, seperti fiqh, akidah, dan 

sejarah Islam. 

2) Mampu membaca dan menafsirkan Al-

Qur’an serta memahami makna hadis secara 

dasar. 

3) Terbiasa berpikir logis dan sistematis dalam 

memahami ajaran agama. 

b. Pengetahuan 

1) Memiliki penguasaan ilmu agama yang kuat, 

baik teori maupun praktik. 

2) Mampu menjelaskan hukum, prinsip, dan 

ajaran Islam secara benar. 

3) Menjadi dasar bagi pengembangan 

keterampilan berpikir kritis, analitis, dan 

reflektif di tingkat berikutnya (Tazkīrah). 

c. Nilai 

1) Menginternalisasi nilai-nilai moral dan etika 

seperti kejujuran, disiplin, dan tanggung jawab. 

2) Menumbuhkan kesadaran spiritual awal 

melalui pengenalan ajaran agama yang 

sistematis. 

3) Mendorong kepatuhan pada aturan dan 

norma Islam sebagai fondasi perilaku sehari-

hari. 

Catatan: Meskipun Ta‘lim berhasil membekali siswa 

dengan kompetensi dan pengetahuan dasar, nilai-nilai yang 

ditanamkan masih bersifat dasar dan belum reflektif, 

sehingga perlu dilanjutkan dengan Tarbiyah, Ta’dib, dan 

akhirnya Tazkīrah–Tandzīrah agar siswa mampu 

memahami dan mengaktualisasikan nilai agama secara 

mendalam. 

4.Keunggulan dan Kontribusi Ta’lim 



18 
 

Paradigma Ta‘lim memiliki sejumlah keunggulan dan 

memberikan kontribusi penting dalam pembelajaran 

Islam tradisional, di antaranya: 

a. Penguasaan Pengetahuan Agama yang Kuat 

1) Ta‘lim membekali siswa dengan fondasi ilmu 

agama yang solid, termasuk bacaan Al-

Qur’an, fiqh, hadis, dan akidah. 

2) Pengetahuan ini menjadi dasar bagi 

pembentukan karakter (Tarbiyah) dan 

peneladanan perilaku (Ta’dib). 

b. Sistematis dan Terstruktur 

1) Proses pembelajaran mengikuti alur materi 

yang sistematis, sehingga siswa mampu 

memahami ajaran agama secara runtut dan 

logis. 

2) Memudahkan guru dalam menyampaikan 

materi dan mengevaluasi pemahaman siswa. 

c. Memfasilitasi Pembelajaran Lanjutan 

1) Sebagai langkah awal, Ta‘lim mempersiapkan 

siswa untuk memasuki tahap refleksi 

(Tazkīrah) dan aktualisasi (Tandzīrah). 

2) Menjadi fondasi bagi siswa untuk 

mengembangkan kemampuan berpikir kritis, 

reflektif, dan aplikatif di kemudian hari. 

d. Kontribusi terhadap Tradisi Pendidikan Islam 

1) Menjaga kelangsungan transmisi ilmu agama 

dari generasi ke generasi. 

2) Membantu siswa memahami prinsip-prinsip 

dasar syariat sebagai pondasi moral dan 

spiritual. 

3) Memperkuat identitas keagamaan siswa 

melalui penguasaan ilmu yang sahih. 

Catatan: 

Meskipun memiliki kontribusi signifikan, Ta‘lim masih 



19 
 

terbatas pada pengetahuan dan penguasaan materi. 

Untuk menghadapi tantangan modern, keunggulan ini perlu 

dikombinasikan dengan pendekatan reflektif dan 

aplikatif seperti yang dikembangkan dalam paradigma 

Tazkīrah–Tandzīrah. 

5.Kelemahan Ta’lim dalam Konteks Modern 

Meskipun Ta‘lim memiliki kontribusi penting dalam 

pembelajaran Islam tradisional, dalam konteks modern, 

paradigma ini menunjukkan sejumlah kelemahan yang 

membatasi efektivitasnya: 

a. Pendekatan Pasif 

1) Siswa cenderung hanya menerima informasi 

dari guru tanpa melakukan refleksi atau diskusi 

kritis. 

2) Pembelajaran bersifat satu arah, sehingga 

kreativitas dan kemampuan berpikir analitis 

siswa kurang berkembang. 

b. Kurangnya Aktualisasi Nilai 

1) Ta‘lim menekankan penguasaan materi, tetapi 

belum mendorong siswa untuk 

mengaplikasikan nilai-nilai agama dalam 

kehidupan sosial nyata. 

2) Siswa mampu menjawab soal atau menghafal 

teks, tetapi ketika menghadapi dilema moral 

atau masalah sosial modern, mereka sering 

kesulitan menghubungkan teori dengan praktik. 

c. Terbatas dalam Menjawab Tantangan Zaman 

Modern 

1) Tidak cukup membekali siswa menghadapi 

dunia digital, interaksi global, dan dinamika 

sosial yang kompleks. 



20 
 

2) Siswa belum dilatih untuk berpikir kritis, 

kreatif, dan adaptif terhadap perubahan sosial, 

budaya, dan teknologi. 

d. Kurang Menumbuhkan Refleksi Mendalam 

1) Nilai-nilai yang diajarkan melalui Ta‘lim masih 

bersifat dasar dan normatif, sehingga siswa 

kurang memiliki kesadaran mendalam tentang 

hikmah, makna, dan relevansi ajaran agama 

dalam kehidupan nyata. 

Contoh Riil: Seorang siswa mampu menghafal surat-

surat pendek dan menjawab soal fiqh, namun ketika 

diminta menolong teman yang mengalami kesulitan atau 

menghadapi konflik di sekolah, siswa belum bisa 

mengaplikasikan nilai-nilai agama secara kreatif dan 

kontekstual, karena fokus pembelajaran hanya pada 

penguasaan materi. 

Catatan: 

Kelemahan-kelemahan ini menunjukkan bahwa Ta‘lim 

perlu dilengkapi dengan paradigma Tazkīrah–Tandzīrah, 

yang menekankan pemahaman mendalam dan 

aktualisasi nilai agar siswa mampu menghadapi tantangan 

modern secara reflektif dan aplikatif. 

6.Contoh Riil pada Siswa 

Paradigma Ta‘lim menekankan penguasaan 

pengetahuan agama sebagai fondasi utama pembelajaran. 

Contoh riil penerapannya pada siswa dapat dilihat pada 

beberapa aspek berikut: 

a. Praktik Penguasaan Ilmu 

1) Siswa mampu menjelaskan rukun Islam, 

rukun iman, dan hukum fiqh dasar secara 

sistematis. 



21 
 

2) Dapat menganalisis kasus sederhana dalam 

kehidupan sehari-hari berdasarkan prinsip-

prinsip agama, misalnya membedakan 

perbuatan halal dan haram. 

b. Hafalan Al-Qur’an 

1) Siswa menghafal surat-surat pendek, doa-doa 

harian, dan ayat-ayat pilihan dengan baik. 

2) Memperlihatkan kemampuan membaca Al-

Qur’an dengan tartil dan tajwid yang benar. 

3) Hafalan ini menjadi dasar bagi pembelajaran 

lanjutan dan refleksi spiritual. 

c. Keterampilan Akademik 

1) Siswa mampu menyusun catatan, ringkasan, 

dan laporan tentang materi pelajaran agama. 

2) Mampu mengikuti ujian atau evaluasi formal 

dengan hasil yang memadai. 

3) Keterampilan akademik ini menunjukkan 

pemahaman dasar dan penguasaan materi, 

meskipun belum mencakup refleksi mendalam 

atau penerapan praktis dalam kehidupan sosial. 

Catatan: 

Contoh-contoh ini menunjukkan bahwa siswa yang 

mengikuti paradigma Ta‘lim memiliki kompetensi 

akademik dan penguasaan materi yang baik, namun 

pembelajaran masih terbatas pada aspek kognitif. Untuk 

menghadapi tantangan modern, hasil pembelajaran ini perlu 

dilanjutkan dengan Tazkīrah–Tandzīrah, agar siswa 

mampu menginternalisasi dan mengaplikasikan nilai-

nilai agama dalam tindakan sosial nyata. 

B.Tarbiyah 

1. Pengertian 



22 
 

Menurut Al-Zarnuji (2002), tarbiyah adalah proses 

membimbing, memelihara, dan mengembangkan 

karakter siswa melalui pendidikan yang menyeluruh, 

sehingga mereka tidak hanya menguasai ilmu tetapi juga 

membentuk akhlak yang baik. Suryani (2019) melalui 

penelitiannya berjudul “Implementasi Tarbiyah dalam 

Pendidikan Islam Madrasah” menemukan bahwa 

meskipun penguasaan materi fiqh dan Al-Qur’an tinggi 

(90% siswa), hanya 45% siswa yang mampu menunjukkan 

perilaku konsisten sesuai akhlak Islam, menunjukkan 

bahwa tarbiyah dalam praktik masih perlu diperkuat. 

Dalam perspektif kontemporer, Mansur (2020) 

menekankan bahwa tarbiyah harus mengintegrasikan 

pengembangan kognitif, afektif, dan psikomotorik, 

sehingga pembelajaran agama tidak berhenti pada hafalan 

dan peneladanan, tetapi juga membentuk siswa yang 

reflektif dan aplikatif. 

Dengan demikian, tarbiyah dapat dipahami sebagai 

proses pembentukan karakter dan perilaku moral siswa 

secara menyeluruh, yang merupakan kelanjutan dari 

penguasaan ilmu (ta‘lim) dan pendampingan perilaku 

(ta’dib) dalam pendidikan Islam tradisional (Al-Zarnuji, 

2002; Suryani, 2019; Mansur, 2020). 

2. Tujuan Pembelajaran Tarbiyah 

Berdasarkan literatur dan hasil penelitian, tujuan 

pembelajaran Tarbiyah mencakup pengembangan 

karakter, moral, dan perilaku siswa secara menyeluruh. 

Beberapa tujuan utama adalah: 

a. Membentuk Karakter dan Akhlak Islami 

1) Tarbiyah bertujuan menanamkan nilai-nilai 

moral dan etika seperti kejujuran, disiplin, 

tanggung jawab, dan kepedulian sosial (Al-

Zarnuji, 2002). 



23 
 

2) Hasil penelitian Suryani (2019) menunjukkan 

bahwa siswa yang dibimbing melalui program 

tarbiyah lebih konsisten menunjukkan perilaku 

positif dalam lingkungan sekolah. 

b. Meningkatkan Kesadaran Spiritual dan Moral 

1) Tarbiyah mendorong siswa untuk 

merefleksikan ajaran agama dalam 

kehidupan sehari-hari, sehingga tidak hanya 

menghafal ilmu agama, tetapi juga memahami 

makna dan hikmahnya (Mansur, 2020). 

2) Hal ini menjadi landasan bagi pengembangan 

kemampuan reflektif yang diperlukan di era 

modern. 

c. Mengembangkan Perilaku Sosial dan 

Kepemimpinan 

1) Tarbiyah menyiapkan siswa untuk menjadi 

anggota masyarakat yang aktif, peduli, dan 

bertanggung jawab (Rahman, 2018). 

2) Siswa belajar mengambil inisiatif, 

menyelesaikan konflik secara adil, dan bekerja 

sama dalam kegiatan sosial atau akademik. 

d. Mendukung Penguasaan Ilmu dan Penerapan 

Nilai Agama 

1) Tarbiyah menjadi jembatan antara penguasaan 

materi (Ta‘lim) dan peneladanan perilaku 

(Ta’dib) dengan pengembangan kemampuan 

reflektif (Tazkīrah) dan aplikatif (Tandzīrah) 

(Al-Zarnuji, 2002; Mansur, 2020). 

2) Dengan demikian, siswa tidak hanya tahu, 

tetapi juga mampu menginternalisasi dan 

mengaplikasikan nilai-nilai Islam dalam 

kehidupan nyata. 

Catatan: 

Tujuan pembelajaran Tarbiyah tidak berhenti pada 

penguasaan ilmu, tetapi menekankan transformasi moral 



24 
 

dan spiritual siswa, sehingga mereka mampu menghadapi 

tantangan modern dengan integritas, kesadaran nilai, dan 

kepedulian sosial. 

3. Hasil yang Ingin Dicapai  

Pembelajaran Tarbiyah bertujuan menghasilkan siswa yang 

tidak hanya menguasai ilmu agama, tetapi juga memiliki 

karakter, akhlak, dan moral yang terinternalisasi. Hasil 

yang ingin dicapai mencakup: 

a. Pengembangan Karakter 

1) Siswa memiliki disiplin, tanggung jawab, dan 

kepedulian sosial dalam kehidupan sehari-hari 

(Al-Zarnuji, 2002). 

2) Terbentuk kesadaran diri yang kuat untuk 

bertindak sesuai norma dan nilai agama. 

b. Penguatan Akhlak Islami 

1) Siswa mampu menunjukkan perilaku jujur, 

adil, sabar, dan empati dalam interaksi sosial 

(Suryani, 2019). 

2) Akhlak yang terbentuk melalui tarbiyah 

menjadi dasar bagi pengambilan keputusan 

yang bijak dan moral. 

c. Internalisasi Nilai Moral 

1) Siswa memahami makna ajaran Islam secara 

mendalam, bukan sekadar hafalan atau 

peneladanan (Mansur, 2020). 

2) Nilai moral yang tertanam mendorong siswa 

untuk bertindak reflektif dan bertanggung 

jawab dalam menghadapi persoalan sosial dan 

modernitas. 

Catatan: 

Hasil ini menegaskan bahwa Tarbiyah lebih menekankan 

transformasi perilaku dan pembentukan karakter 



25 
 

dibandingkan Ta‘lim, sehingga siswa tidak hanya tahu, 

tetapi juga menjadi pribadi yang berakhlak dan mampu 

menghadapi tantangan modern secara etis dan sosial. 

4. Keunggulan dan Kontribusi  

Paradigma Tarbiyah memberikan kontribusi penting dalam 

memperkuat pembelajaran Islam tradisional dengan 

menekankan pembentukan karakter dan perilaku siswa. 

Beberapa keunggulan dan kontribusinya adalah: 

a. Membentuk Karakter Siswa yang Berakhlak 

1) Tarbiyah menekankan pengembangan disiplin, 

tanggung jawab, dan kepedulian sosial siswa 

(Al-Zarnuji, 2002). 

2) Membantu siswa menginternalisasi nilai-nilai 

Islam sehingga perilaku sehari-hari konsisten 

dengan ajaran agama. 

b. Menjadi Jembatan antara Pengetahuan dan 

Perilaku 

1) Tarbiyah menghubungkan penguasaan materi 

(Ta‘lim) dengan peneladanan (Ta’dib), 

sehingga siswa tidak hanya tahu ajaran Islam, 

tetapi juga mampu mengamalkannya dalam 

kehidupan nyata (Mansur, 2020). 

c. Meningkatkan Kesadaran Moral dan Spiritual 

1) Membantu siswa merefleksikan nilai-nilai 

agama dan memahami maknanya, bukan 

sekadar menghafal (Suryani, 2019). 

2) Kesadaran ini mempersiapkan siswa 

menghadapi tantangan sosial dan moral di 

era modern. 

d. Kontribusi terhadap Tradisi Pendidikan Islam 

1) Tarbiyah memperkuat tradisi pembentukan 

akhlak melalui pendidikan dan bimbingan 



26 
 

guru, sehingga nilai-nilai moral tetap terjaga 

dari generasi ke generasi. 

2) Memastikan pembelajaran Islam tidak hanya 

berfokus pada teori, tetapi juga membentuk 

pribadi yang reflektif, etis, dan adaptif. 

Catatan: 

Keunggulan Tarbiyah terletak pada kemampuannya 

membentuk karakter dan moral siswa secara 

menyeluruh, yang menjadi fondasi penting untuk 

melanjutkan ke paradigma Tazkīrah–Tandzīrah, di mana 

pemahaman mendalam dan aktualisasi nilai menjadi fokus 

utama. 

5. Kelemahan Tarbiyah dalam Menghadapi Tantangan 

Modern 

Meskipun Tarbiyah memiliki peran penting dalam 

pembentukan karakter dan akhlak siswa, dalam konteks 

modern, paradigma ini memiliki beberapa kelemahan: 

a. Terbatas pada Lingkungan Tradisional 

1) Tarbiyah banyak diterapkan dalam konteks 

sekolah atau madrasah dan kurang 

memperhatikan dinamika sosial di luar 

lingkungan tersebut (Suryani, 2019). 

2) Siswa terkadang kesulitan mengaplikasikan 

nilai moral di lingkungan sosial yang lebih 

kompleks, seperti media digital atau pergaulan 

global. 

b. Kurangnya Pendekatan Reflektif dan Kritis 

1) Meskipun membentuk perilaku dan moral, 

Tarbiyah kurang mendorong siswa berpikir 

kritis dan reflektif terhadap masalah sosial 

modern (Mansur, 2020). 



27 
 

2) Siswa dapat memahami nilai agama, tetapi 

belum tentu mampu memecahkan masalah 

kontemporer dengan pemahaman yang 

adaptif. 

c. Keterbatasan dalam Integrasi Teknologi dan 

Modernitas 

1) Tarbiyah tradisional cenderung mengandalkan 

interaksi langsung guru-siswa dan metode 

klasik, sehingga belum maksimal menghadapi 

tantangan pendidikan modern berbasis 

digital (Rahman, 2018). 

2) Kurangnya integrasi teknologi membuat 

pembelajaran moral dan karakter kurang 

relevan dengan dunia nyata siswa. 

d. Ketergantungan pada Guru 

1) Efektivitas Tarbiyah sangat bergantung pada 

kompetensi dan kepekaan guru, sehingga 

variasi kualitas guru dapat memengaruhi hasil 

pembelajaran moral dan karakter (Al-Zarnuji, 

2002). 

Contoh Riil: 

 

Siswa yang telah mengikuti program Tarbiyah mampu 

menunjukkan perilaku disiplin di sekolah, tetapi ketika 

menghadapi konflik di media sosial atau pergaulan luar 

sekolah, mereka belum mampu mengaplikasikan nilai 

moral secara konsisten, karena pembelajaran Tarbiyah 

masih terbatas pada lingkungan tradisional dan metode 

klasik. 

 

Catatan: 

 

Kelemahan ini menunjukkan perlunya pendekatan baru 

yakni suatu pendekatan yang dapat mengantarkan 

kemampuan siswa bukan saja terbatas kepada lingkungan 



28 
 

sekolah atau lingkungan khusus tetapi juga dapat 

beradabtasi dengan lingkungan global.Pendekatan baru 

dimaksud adalah paradigmaTazkīrah–Tandzīrah,yang 

mengintegrasikan pengembangan karakter dengan refleksi 

mendalam dan aktualisasi nilai dalam konteks modern. 

 

6. Contoh Riil pada Siswa 

Paradigma Tarbiyah menekankan pembentukan karakter 

dan akhlak siswa, sehingga contoh riil penerapannya dapat 

diamati dalam kehidupan sehari-hari siswa, antara lain: 

a. Perilaku Sosial Positif 

1) Siswa menunjukkan sikap sopan, santun, dan 

menghargai orang lain dalam interaksi sehari-

hari. 

2) Mampu menyelesaikan konflik kecil di 

lingkungan sekolah atau rumah dengan 

bijaksana dan adil (Suryani, 2019). 

b. Kepedulian terhadap Teman 

1) Siswa aktif membantu teman yang mengalami 

kesulitan, baik secara akademik maupun 

personal. 

2) Menunjukkan empati dan solidaritas, misalnya 

ikut membantu teman belajar, mendengarkan 

keluhan teman, atau ikut serta dalam kegiatan 

sosial di sekolah. 

c. Disiplin Ibadah dan Kehidupan Spiritual 

1) Siswa melaksanakan ibadah wajib secara 

teratur dan tepat waktu, seperti shalat, 

membaca Al-Qur’an, dan doa harian. 

2) Menunjukkan kesadaran spiritual yang semakin 

meningkat sebagai hasil pembelajaran Tarbiyah 

yang berkesinambungan (Mansur, 2020). 

Catatan: 



29 
 

 

Contoh-contoh riil ini menunjukkan bahwa Tarbiyah 

berhasil menumbuhkan karakter, akhlak, dan moral pada 

siswa. Namun, masih diperlukan pendekatan yang lebih 

reflektif dan aplikatif (Tazkīrah–Tandzīrah) agar siswa 

tidak hanya bertindak baik di lingkungan sekolah, tetapi 

juga mampu menghadapi tantangan sosial dan moral di era 

modern secara konsisten. 

C.Ta’dib 

1.Pengertian 

Kata Ta’dib berasal dari kata Arab “addaba”, yang 

berarti mendidik, menanamkan disiplin, dan memberi 

teladan. Dalam konteks pembelajaran Islam, Ta’dib adalah 

proses pembiasaan perilaku baik melalui contoh dan 

keteladanan guru, sehingga siswa mampu meneladani 

perilaku Islami dalam kehidupan sehari-hari. 

Berdasarkan literatur, Al-Zarnuji (2002) menjelaskan 

bahwa Ta’dib merupakan pendamping Ta‘lim dan 

Tarbiyah, yang menekankan pembentukan disiplin, 

etika, dan perilaku sosial melalui peneladanan dan praktik 

nyata. 

Hasil penelitian Suryani (2019) menunjukkan bahwa 

siswa yang mengikuti program Ta’dib lebih konsisten 

dalam mengamalkan ajaran agama secara praktis, 

seperti disiplin ibadah, menghormati guru, dan menjaga 

tata tertib sekolah, dibandingkan siswa yang hanya 

mengikuti Ta‘lim dan Tarbiyah. 

Menurut Mansur (2020), Ta’dib berfungsi sebagai 

jembatan antara penguasaan ilmu (Ta‘lim) dan 

pengembangan karakter (Tarbiyah), sehingga siswa tidak 

hanya memahami teori dan moral, tetapi juga mampu 

meneladani dan mempraktikkan perilaku Islami secara 

konkret. 



30 
 

 

Catatan: 

 

Dengan demikian, Ta’dib menekankan pendidikan 

melalui teladan dan kebiasaan, yang menjadi fondasi 

penting sebelum siswa mampu memasuki tahap refleksi 

dan aktualisasi nilai melalui Tazkīrah–Tandzīrah. 

2. Tujuan Pembelajaran Ta’dib 

Pembelajaran Ta’dib bertujuan menghasilkan siswa yang 

mampu meneladani perilaku Islami secara konsisten 

dalam kehidupan sehari-hari, sebagai kelanjutan dari 

penguasaan ilmu (Ta‘lim) dan pembentukan karakter 

(Tarbiyah). Tujuan utama pembelajaran Ta’dib mencakup: 

a. Membiasakan Perilaku Islami 

1) Siswa terbiasa melakukan ibadah dan amalan 

baik secara disiplin, seperti shalat tepat waktu, 

membaca Al-Qur’an, dan doa harian (Al-

Zarnuji, 2002). 

2) Membantu siswa menginternalisasi kebiasaan 

positif yang membentuk karakter Islami. 

b. Menjadi Teladan dalam Kehidupan Sosial 

1) Siswa belajar untuk menunjukkan perilaku 

sopan, santun, dan hormat terhadap guru, 

teman, dan orang tua (Suryani, 2019). 

2) Membentuk sikap tanggung jawab, kerjasama, 

dan kepedulian sosial. 

c. Meningkatkan Disiplin dan Etika 

1) Pembelajaran Ta’dib menekankan 

kedisiplinan, etika, dan tata tertib sebagai 

bagian dari pendidikan moral (Mansur, 2020). 

2) Siswa mampu mengikuti aturan dan norma 

dalam kehidupan sekolah maupun masyarakat. 

d. Menguatkan Hubungan antara Ilmu dan Perilaku 



31 
 

1) Ta’dib menjembatani penguasaan 

pengetahuan (Ta‘lim) dan pengembangan 

karakter (Tarbiyah) dengan praktik nyata 

(Al-Zarnuji, 2002; Mansur, 2020). 

2) Siswa tidak hanya mengetahui apa yang benar, 

tetapi juga bertindak benar dalam kehidupan 

nyata. 

Catatan: 

 

Tujuan Ta’dib menekankan praktik perilaku Islami yang 

konsisten, sehingga siswa siap untuk memasuki tahap 

Tazkīrah–Tandzīrah, di mana refleksi mendalam dan 

aplikasi nilai menjadi fokus utama pembelajaran modern. 

3. Hasil yang Ingin Dicapai  

Pembelajaran Ta’dib bertujuan menghasilkan siswa yang 

memiliki perilaku Islami konsisten dalam kehidupan 

sehari-hari. Hasil yang ingin dicapai mencakup: 

a. Disiplin 

1) Siswa terbiasa melaksanakan ibadah tepat 

waktu, menghargai jadwal belajar, dan 

mematuhi aturan sekolah (Al-Zarnuji, 2002). 

2) Disiplin ini menjadi fondasi bagi pembelajaran 

lebih lanjut dan pembentukan karakter yang 

matang. 

b. Etika 

1) Siswa mampu menunjukkan sikap sopan, 

santun, dan hormat kepada guru, teman, dan 

orang tua (Suryani, 2019). 

2) Etika yang terbentuk melalui Ta’dib membantu 

siswa berinteraksi dengan baik di lingkungan 

sosial. 

c. Perilaku Sosial Positif 



32 
 

1) Siswa belajar kepedulian, tanggung jawab, 

dan kerja sama dalam kegiatan sekolah 

maupun masyarakat (Mansur, 2020). 

2) Perilaku sosial ini mencerminkan penerapan 

nilai moral secara nyata, bukan sekadar teori. 

Catatan: 

 

Hasil yang dicapai melalui Ta’dib menunjukkan kesiapan 

siswa untuk menghadapi tantangan sosial dan moral, 

sekaligus menjadi persiapan bagi tahap Tazkīrah–

Tandzīrah, di mana nilai agama tidak hanya dipahami dan 

diteladani, tetapi juga diinternalisasi dan diaplikasikan 

secara reflektif dalam kehidupan modern. 

4. Keunggulan dan Kontribusi  

Paradigma Ta’dib memberikan kontribusi penting dalam 

memperkuat pembelajaran Islam tradisional, khususnya 

dalam aspek disiplin, etika, dan perilaku sosial siswa. 

Beberapa keunggulan dan kontribusinya adalah: 

a. Membentuk Disiplin dan Ketaatan 

1) Ta’dib menekankan kedisiplinan siswa dalam 

ibadah, belajar, dan interaksi sosial, 

sehingga pembelajaran menjadi lebih 

terstruktur dan efektif (Al-Zarnuji, 2002). 

b. Menjadi Teladan Perilaku Islami 

1) Guru dan lingkungan sekolah berfungsi sebagai 

model perilaku, yang membantu siswa 

meneladani sikap Islami dalam kehidupan 

sehari-hari (Suryani, 2019). 

c. Meningkatkan Kualitas Interaksi Sosial 

1) Melalui Ta’dib, siswa belajar menghormati 

orang lain, bekerja sama, dan menunjukkan 

kepedulian sosial, sehingga tercipta 



33 
 

lingkungan belajar yang harmonis (Mansur, 

2020). 

d. Menghubungkan Ilmu dengan Praktik Nyata 

1) Ta’dib menjadi jembatan antara penguasaan 

ilmu (Ta‘lim) dan pengembangan karakter 

(Tarbiyah) dengan praktik nyata, sehingga 

siswa tidak hanya mengetahui nilai moral tetapi 

juga mampu mengamalkannya dalam 

kehidupan sehari-hari (Al-Zarnuji, 2002; 

Mansur, 2020). 

Catatan: 

 

Keunggulan Ta’dib terletak pada kemampuannya 

menjadikan pembelajaran Islam tradisional lebih 

hidup, melalui penerapan disiplin, etika, dan perilaku 

sosial. Namun, untuk menghadapi tantangan modern, 

Ta’dib perlu dilanjutkan dengan paradigma Tazkīrah–

Tandzīrah, yang menekankan refleksi mendalam dan 

aktualisasi nilai dalam konteks kehidupan kontemporer. 

 

5. Kelemahan Ta’dib dalam Era Modern 

Meskipun Ta’dib memiliki peran penting dalam 

membentuk disiplin, etika, dan perilaku sosial siswa, dalam 

konteks modern paradigma ini menghadapi beberapa 

kelemahan: 

a. Kurang Adaptif terhadap Lingkungan Modern 

1) Ta’dib tradisional banyak diterapkan di 

lingkungan sekolah atau madrasah, sehingga 

siswa sering kesulitan mengaplikasikan 

perilaku disiplin dan etika di media sosial 

atau situasi global yang kompleks (Suryani, 

2019). 

b. Terbatas pada Praktik Kebiasaan Guru 



34 
 

1) Efektivitas Ta’dib sangat bergantung pada 

keteladanan guru, sehingga kualitas hasil 

sangat bervariasi tergantung pada kompetensi 

guru (Al-Zarnuji, 2002). 

c. Kurangnya Pendekatan Reflektif dan Analitis 

1) Ta’dib menekankan pembiasaan perilaku, 

namun kurang mendorong siswa berpikir 

kritis, reflektif, dan adaptif dalam 

menghadapi masalah kontemporer (Mansur, 

2020). 

d. Keterbatasan Integrasi Teknologi dan Modernitas 

1) Pendekatan Ta’dib klasik kurang 

memanfaatkan teknologi digital untuk 

membentuk disiplin dan perilaku sosial, 

sehingga siswa kesulitan mengaplikasikan nilai 

moral dalam konteks modern yang serba digital 

(Rahman, 2018). 

Contoh Riil: 

 

Siswa yang terbiasa mengikuti Ta’dib di sekolah mampu 

menunjukkan disiplin dan sopan santun di kelas, tetapi 

ketika menghadapi interaksi di media sosial atau kegiatan 

luar sekolah, mereka belum mampu menunjukkan 

perilaku Islami secara konsisten, karena pendekatan 

Ta’dib masih terbatas pada kebiasaan tradisional dan 

teladan guru. 

 

Catatan: 

 

Kelemahan ini menunjukkan perlunya paradigma baru 

yang dapat mengintegrasikan pembiasaan, refleksi 

mendalam, dan aktualisasi nilai sosial untuk menjawab 

tantangan pembelajaran Islam di era modern.Paradigma 

baru dimaksud adalah Tazkīrah–Tandzīrah,  

 



35 
 

Contoh Riil pada Siswa 

Paradigma Ta’dib menekankan pembiasaan perilaku 

Islami melalui teladan dan praktik nyata. Contoh riil 

penerapannya pada siswa antara lain: 

a. Sikap Sopan dalam Kehidupan Sehari-hari 

1) Siswa menunjukkan sikap hormat, santun, 

dan ramah kepada guru, teman, dan orang tua, 

baik di lingkungan sekolah maupun rumah. 

2) Mereka belajar mengendalikan emosi dan 

menahan diri dalam situasi konflik ringan 

(Suryani, 2019). 

b. Menghormati Guru dan Orang Tua 

1) Siswa terbiasa mematuhi arahan guru dan 

orang tua, menanyakan izin sebelum 

mengambil keputusan, dan menghargai nasihat. 

2) Perilaku ini membangun hubungan harmonis 

dan kepercayaan, yang penting bagi 

perkembangan karakter Islami (Al-Zarnuji, 

2002). 

c. Etika dalam Berinteraksi Sosial 

1) Siswa mampu menunjukkan tata krama dan 

etika komunikasi dalam pergaulan sehari-hari, 

termasuk bekerja sama dengan teman dan 

menghargai perbedaan pendapat. 

2) Mereka juga belajar menyelesaikan masalah 

dengan cara bijak dan adil, sebagai bagian 

dari internalisasi nilai Islami (Mansur, 2020). 

Catatan: 

 

Contoh-contoh ini menunjukkan bahwa Ta’dib berhasil 

menanamkan perilaku Islami melalui kebiasaan dan 

teladan. Namun, untuk menghadapi tantangan era modern, 

diperlukan paradigma Tazkīrah–Tandzīrah, yang 



36 
 

menekankan refleksi mendalam dan penerapan nilai 

dalam konteks sosial yang kompleks dan dinamis. 

 

D.Sintesis Keunggulan dan Keterbatasan Paradigma  

    Lama 

Berdasarkan pembahasan sebelumnya, dapat disintesis 

keunggulan dan keterbatasan dari tiga paradigma lama 

dalam pembelajaran Islam: 

a. Ta‘lim 

1) Keunggulan: Menekankan penguasaan ilmu 

agama, hafalan Al-Qur’an, dan pengetahuan 

fiqh yang menjadi fondasi akademik siswa (Al-

Zarnuji, 2002). 

2) Keterbatasan: Kurang mendorong refleksi 

mendalam, pengamalan nilai sosial, dan 

kemampuan menghadapi tantangan modern. 

Siswa cenderung berhenti pada aspek 

pengetahuan tanpa penerapan nyata. 

b. Tarbiyah 

1) Keunggulan: Membentuk karakter, akhlak, 

dan moral siswa melalui bimbingan, 

pembiasaan, dan pendidikan nilai (Suryani, 

2019; Mansur, 2020). 

2) Keterbatasan: Terbatas pada lingkungan 

sekolah, kurang adaptif terhadap dinamika 

modern, dan kurang mendorong berpikir 

reflektif atau kritis. 

c. Ta’dib 

1) Keunggulan: Menekankan disiplin, etika, 

perilaku sosial, dan keteladanan guru dalam 

membimbing siswa (Al-Zarnuji, 2002; Suryani, 

2019). 



37 
 

2) Keterbatasan: Bergantung pada kualitas guru, 

kurang adaptif terhadap teknologi dan 

kehidupan sosial modern, serta belum 

mengintegrasikan refleksi mendalam dan 

aktualisasi nilai. 

Sintesis: 

 

Paradigma lama (Ta‘lim, Tarbiyah, Ta’dib) memberikan 

fondasi penting bagi pembelajaran Islam, terutama 

dalam penguasaan ilmu, pembentukan karakter, dan 

pembiasaan perilaku Islami. Namun, dalam era modern, 

ketiga paradigma ini tidak cukup menjawab tantangan 

sosial, moral, dan kognitif siswa, karena masih bersifat 

tradisional, kurang reflektif, dan terbatas pada 

lingkungan sekolah. 

 

Implikasi: 

 

Kelemahan-kelemahan tersebut menuntut pergeseran 

paradigma menuju Tazkīrah–Tandzīrah, yang 

menekankan pemahaman mendalam, refleksi nilai, dan 

aktualisasi perilaku Islami dalam konteks modern dan 

sosial yang kompleks. 

Berdasarkan realitas sosial yang tengah tumbuh dan akan 

terus berkembang, maka dapat dipastikan bahwa Paradigma 

lama pembelajaran sudah kurang mampu menjawab 

dinamika modernitas karena zaman modern dan digital ini 

ciri khasnya dapat dilihat pada uraian di bahwa ini : 

 

Aspek Ciri Zaman Modern dan Digital 

Teknologi dan 

Informasi 

Informasi sangat cepat, mudah 

diakses, dan melimpah (internet, 

media sosial, AI, big data). 

Cara Belajar Belajar mandiri, instan, dan berbasis 

pengalaman digital (YouTube, e-



38 
 

learning, media sosial). 

Gaya Hidup Serba cepat, praktis, dan berorientasi 

hasil jangka pendek. 

Nilai dan Makna Cenderung pragmatis, hedonistik, 

dan individualistik — nilai moral 

dan spiritual sering memudar. 
 

Relasi Sosial Komunikasi digital menggantikan 

interaksi langsung; empati sosial 

melemah. 

Orientasi Diri Generasi muda lebih kritis, tapi juga 

mudah gelisah dan kehilangan arah 

makna hidup. 

Karena perumbahan zaman ini sudah barang tentu 

berakibat kepada siswa yaitu, banyak dari mereka : 

1. Overload informasi tapi miskin pemahaman. 

2. Mampu menghafal tapi tidak mampu merefleksi. 

3. Terampil secara teknis tapi miskin empati sosial. 

4. Terpapar nilai global tapi kehilangan akar moral dan 

spiritual. 

5. Mengalami disorientasi makna belajar  siwa tahu 

“apa” tapi tidak tahu “mengapa”. 

 

Dengan demikian Zaman modern dan digital menuntut 

bukan sekadar transfer ilmu (ta‘līm), atau pembiasaan 

moral (tarbiyah), tetapi penyadaran makna dan 

rekonstruksi diri (tazkīrah–tandzīrah).Dengan begitu, 

pembelajaran Islam menjadi relevan dengan tantangan 

kontemporer, dan siswa tidak lagi sekadar tahu, tetapi 

sadar, reflektif, dan adaptif terhadap perubahan zaman. 

Mengapa Paradigma Lama (Ta‘līm–Tarbiyah–Ta’dīb) 

Kurang Adaptif 



39 
 

Paradigma lama dalam pendidikan Islam meskipun luhur 

namnun belum sepenuhnya memiliki fokus yang dapat 

menjawab kebutuhan zaman digital. Untuk lebih 

jelasnya ketiga pendekatan pembelajaran paradigma lama 

dapat dilihat pada uraian di bawah ini. 

Paradigma Fokus 

Tradisional 
Keterbatasan 

di Era Digital 
 

Ta‘līm (pengajaran) Transfer 

pengetahuan 

dari guru ke 

murid. 

Siswa kini tidak 

kekurangan 

informasi, tetapi 

kekurangan 

makna dan 

arah; metode 

ceramah 

konvensional 

jadi tidak 

efektif. 

Tarbiyah 

(pembinaan) 

Pembentukan 

akhlak dan 

kepribadian 

secara 

bertahap. 

Dunia digital 

membentuk 

karakter instan 

dan reaktif; 

tarbiyah 

tradisional 

lamban tanpa 

pendekatan 

kontekstual. 

Ta’dīb 

(pemberadaban) 

Penanaman 

adab dan etika 

intelektual. 

Tantangan 

moral kini 

muncul dari 

ruang digital; 

ta’dīb belum 

menjangkau 

etika digital dan 

spiritualitas 



40 
 

virtual. 

Melaui paparan di atas dapat dipahami bahwa paradigma 

pembelajaran lama sudah kurang mampu mengadabtasikan 

diri dengan kemajuan zaman dan digital ini sehingga siswa 

perlu diberi pembelajaran yang reflektif dan aplikatif 

dengan kondisi yang sedang terjadi dan akan terus 

berkembang ke arah yang lebih maju. Dengan begitu, 

pembelajaran Islam menjadi relevan dengan tantangan 

kontemporer, dan siswa tidak lagi sekadar tahu, tetapi 

sadar, reflektif, dan adaptif terhadap perubahan zaman. 

Maka sudah saatnya pembelajaran pendidikan agama Islam 

perlu paradigma baru yaitu paradigma Tazkīrah–

Tandzīrah  menawarkan jalan keluar: 

1. Tazkīrah (penyadaran spiritual dan intelektual): 

menumbuhkan kesadaran diri siswa, makna hidup, 

dan hubungan dengan Allah dalam konteks modern. 

2. Tandzīrah (pencerahan moral dan sosial): 

mengarahkan siswa agar mampu menafsirkan, 

mengkritisi, dan mengintegrasikan nilai Islam dengan 

realitas digital secara adaptif. 

 

 

 

BAB III 

KRITIK METODE PEMBELAJARAN AGAMA 

ISLAM KONVESIONAL DAN URGENSI 

PARADIGMA TAZKIRAH-TANDZIRAH DI ERAH 

MODERN 

A. Analisis Kelemahan Metode Ta’lim, Tarbiyah, dan   

     Ta’dib 

 



41 
 

Kelemahan metode Ta’lim, Tarbiyah, dan Ta’dib 

dalam konteks pendidikan Islam modern, terutama ketika 

dihadapkan pada tantangan era digital dan perubahan sosial 

budaya kontemporer: 

1. Kelemahan Metode Ta’lim 

Makna umum: Ta’lim berfokus pada proses transfer ilmu 

atau pengetahuan dari guru kepada siswa. Akar katanya 

dari ‘allama–yu’allimu–ta’liman, yang berarti 

mengajarkan. 

Kelemahan utama: 

a. Cenderung kognitif dan informatif: Fokus pada 

hafalan, penguasaan teori, dan pengulangan materi 

tanpa menumbuhkan pemahaman mendalam (rote 

learning) 

b. .Minim aspek afektif dan praksis: Tidak selalu 

menginternalisasi nilai atau membentuk karakter 

peserta didik, karena lebih menekankan pada isi 

pelajaran, bukan pembentukan kepribadian. 

c. Relasi guru-murid bersifat hierarkis: Guru sebagai 

satu-satunya sumber pengetahuan, sementara murid 

bersifat pasif dan hanya menerima. 

d. Kurang adaptif terhadap perubahan digital: Metode 

ini tidak fleksibel untuk pembelajaran kolaboratif, 

eksploratif, dan berbasis pengalaman yang dibutuhkan 

generasi modern. 

Kesimpulan: 

Ta’lim kuat dalam mentransmisikan ilmu, tetapi lemah 

dalam menumbuhkan daya pikir kritis, kreativitas, dan 

kemandirian belajar. 

2. Kelemahan Metode Tarbiyah 



42 
 

Makna umum: Tarbiyah berasal dari akar kata 

rabbā–yurabbī–tarbiyatan yang berarti membina, 

menumbuhkan, dan mendidik secara bertahap. Fokusnya 

pada proses pengasuhan dan pembinaan kepribadian. 

Kelemahan utama: 

a. Terlalu paternalistik: Guru dipandang sebagai 

murabbi (pembina utama), sehingga bisa 

menimbulkan ketergantungan murid pada figur guru 

dan menghambat otonomi berpikir. 

b. Kurang kritis terhadap konteks sosial: Dalam 

praktiknya, tarbiyah sering bersifat normatif dan 

idealistik, tetapi tidak responsif terhadap isu-isu 

kontemporer seperti teknologi, pluralitas, atau etika 

digital. 

c. Proses pembinaan jangka panjang sulit diukur: 

Hasil tarbiyah bersifat kualitatif dan subjektif, sulit 

dievaluasi secara akademik atau empiris. 

d. Berpotensi dogmatis: Fokus pada pembentukan 

karakter kadang dilakukan dengan pendekatan 

indoktrinatif, bukan reflektif. 

Kesimpulan: 

Tarbiyah unggul dalam menumbuhkan moral dan 

spiritualitas, tetapi kurang menumbuhkan daya nalar kritis 

dan kemampuan adaptasi sosial. 

3. Kelemahan Metode Ta’dib 

Ta’dib adalah kata yang berasal dari bahasa Arab temasuk 

dalam kelompok kata kerja yaitu dengan pola kalimat 

adaba yu’addibu ta’dīban, yang diartikan dengan pekerjaan 

mengajarkan adab atau kesopanan juga termasuk pekerjaan 

mendidik dengan tujuan membentuk adab etika dan 

integritas moral kepada siswa. Pekerjaan mendidik di sini 



43 
 

terpusat kepada hal pembentukan siswa atau manusia 

yang beradab dan berilmu. 

Kelemahan utama: 

a. Terlalu ideal dan filosofis: Konsep ta’dib yang 

dikemukakan oleh Syed Naquib al-Attas, misalnya, 

lebih kuat di ranah epistemologis daripada aplikatif di 

lapangan pendidikan. 

b. Sulit diterapkan dalam sistem pembelajaran 

formal modern: Karena memerlukan relasi personal 

guru siswa yang mendalam dan suasana sufistik yang 

jarang ada di institusi formal. 

c. Kurang menekankan kemampuan praktis dan 

keterampilan abad 21 dimana pembelajaran abad 

modern dan digital ini hasilnya tekankan kepada 

kemampuan siswa berpikir kritis, kolaborasi, dan 

literasi digital. 

d. Terjebak pada moralitas simbolik: Dalam 

praktiknya, ta’dib kadang berhenti pada pengajaran 

sopan santun lahiriah, bukan adab intelektual dan 

sosial yang kontekstual. 

Demgan demikian Ta’dib unggul secara filosofis dan 

moral, tetapi kurang operasional dan adaptif terhadap 

kebutuhan transformasi pembelajaran modern yang 

berbasis kompetensi dan teknologi. 

4. Sintesis Umum 

Jika disimpulkan, maka: 

Aspek Ta’lim Tarbiyah Ta’dib 

Fokus 

utama 

Transfer ilmu Pembinaan 

kepribadian 

Pembentukan 

adab 

Kelemahan 

inti 

nformasi tanpa 

nilai 

Nilai tanpa 

konteks 

Adab tanpa 

inovasi 



44 
 

endala 

modernitas 

Tidak adaptif Kurang 

kritis 

Sulit 

operasional 

Kebutuhan 

baru 

Integrasi 

reflektif dan 

aplikatif 

menuju 

Tazkirah–

Tandzirah, 

yaitu model 

pendidikan 

yang sadar diri 

(reflektif), 

kritis terhadap 

zaman 

(tandzirah), 

dan adaptif 

terhadap 

realitas sosial 

modern. 

  

 

B. Tantangan Modernitas terhadap Pembelajaran Agama     

     Islam 

1. Krisis Makna dan Orientasi Spiritual 

Modernitas menghadirkan cara berpikir rasional, 

sekuler, dan instrumental yang menempatkan agama 

sebagai urusan privat, bukan sumber nilai sosial. 

Akibatnya: 

a. Pembelajaran agama sering kehilangan roh 

spiritualitas, bergeser menjadi sekadar kegiatan 

kognitif dan formalitas kurikulum. 

b. Nilai-nilai ibadah, akhlak, dan ketauhidan kurang 

diinternalisasi dalam perilaku sosial peserta didik. 



45 
 

c. Muncul krisis makna hidup di kalangan generasi 

muda, karena agama tidak lagi dipahami sebagai 

sistem nilai yang hidup, tetapi sebagai doktrin 

normatif yang terpisah dari realitas. 

2. Pergeseran Epistemologi dan Otoritas Keilmuan 

Modernitas dan digitalisasi mengubah cara manusia 

memperoleh dan memverifikasi pengetahuan: 

a. Guru dan ulama tidak lagi menjadi satu-satunya 

sumber otoritatif. Peserta didik lebih percaya pada 

informasi daring, media sosial, atau influencer 

keagamaan tanpa validasi ilmiah. 

b. Epistemologi wahyu dan sanad tergeser oleh 

epistemologi empiris dan pragmatis. 

c. Hal ini menimbulkan disorientasi keilmuan agama, 

di mana kebenaran agama diukur dengan logika 

populer, bukan otoritas ilmiah atau moral. 

3. Individualisme dan Melemahnya Komunitas Iman 

Modernitas menumbuhkan budaya individualistik dan 

kompetitif. Dalam konteks pembelajaran agama: 

a. Proses belajar menjadi kurang kolektif dan dialogis, 

berkurangnya interaksi sosial dan spiritual antara 

guru dan peserta didik. 

b. Konsep jama’ah, ukhuwah, dan ta’awun (kerjasama) 

melemah karena dominasi nilai-nilai personal dan 

material. 

c. Pembelajaran agama kehilangan dimensi amal jama’i 

(kerja bersama) dan lebih fokus pada pencapaian 

pribadi. 

4. Tantangan Teknologi Digital dan Informasi 



46 
 

Era digital membawa kemudahan sekaligus ancaman bagi 

pendidikan Islam: 

a. Informasi keagamaan yang tidak terverifikasi 

mudah diakses dan disebarkan, memicu penyebaran 

paham ekstrem, takfiri, atau liberalisme berlebihan. 

b. Kecanduan teknologi dan media sosial 

menurunkan daya fokus, kesabaran, dan kedisiplinan 

spiritual peserta didik. 

c. Pembelajaran agama berbasis ceramah dan teks 

mulai tidak efektif bagi generasi digital yang lebih 

menyukai pengalaman visual, interaktif, dan reflektif. 

5. Reduksi Agama menjadi Simbol Sosial 

Dalam arus modernitas, agama sering direduksi menjadi 

identitas simbolik: 

a. Agama diperlakukan sebagai atribut sosial dan 

politik, bukan sebagai etika universal. 

b. Pembelajaran agama menjadi ritualistik, bukan 

transformatif. 

c. Nilai-nilai seperti keikhlasan, empati, dan keadilan 

sosial tergeser oleh pencitraan religius yang 

superfisial. 

6. Tantangan Multikulturalisme dan Pluralitas 

Modernitas melahirkan dunia yang plural, terbuka, dan 

saling berinteraksi lintas agama serta budaya. Dalam 

konteks ini: 

a. Pembelajaran agama Islam perlu menanamkan sikap 

moderat (wasathiyyah) agar tidak jatuh pada 

eksklusivisme atau intoleransi. 



47 
 

b. Tantangannya adalah bagaimana membangun 

pembelajaran Islam yang terbuka, tetapi tetap 

berakar pada akidah dan nilai tauhid. 

c. Guru agama harus mampu menjadi mediator nilai-

nilai Islam dalam konteks pluralitas budaya dan 

kepercayaan. 

7. Pergeseran Tujuan Pendidikan 

Pendidikan modern cenderung berorientasi pada pasar 

kerja dan utilitas ekonomi, bukan pembentukan insan 

kamil. Akibatnya: 

a. Pendidikan agama terdesak menjadi pelajaran 

pelengkap, bukan pondasi moral. 

b. Terjadi dislokasi tujuan pendidikan Islam, dari 

tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) menjadi 

instrumentalisasi agama untuk kepentingan duniawi. 

c. Pembelajaran agama perlu direkonstruksi agar 

mampu menjawab kebutuhan spiritual di tengah 

budaya materialistik. 

8. Kebutuhan Rekonstruksi Paradigma Pembelajaran 

Ketiga model tradisional  Ta’lim, Tarbiyah, dan Ta’dib — 

menghadapi tantangan untuk: 

a. Bertransformasi menjadi model Tazkirah–

Tandzirah, yaitu pembelajaran yang: 

1) Reflektif (tazkirah): menumbuhkan kesadaran 

diri dan spiritualitas kritis, 

2) Kritis-kontributif (tandzirah): mendorong 

sikap tanggap terhadap perubahan sosial dan 

teknologi. 

b. Model baru ini menekankan pengalaman spiritual 

yang kontekstual, bukan sekadar hafalan teks 

keagamaan. 



48 
 

Kesimpulan 

Tantangan modernitas terhadap pembelajaran agama Islam 

bukan hanya persoalan teknis, tetapi menyentuh dimensi 

epistemologis, spiritual, dan sosial. Pendidikan Islam 

dituntut untuk: 

1. Mengintegrasikan iman dengan nalar dan sains. 

2. Menghadirkan agama sebagai kekuatan moral yang 

membimbing kehidupan modern. 

3. Melahirkan generasi berkarakter reflektif, kritis, dan 

beradab dalam menghadapi realitas global. 

C. Urgensi Tazkīrah–Tandzīrah sebagai Paradigma  

     Baru Pembelajaran Agama Islam 

1. Latar Kelahiran Paradigma Tazkīrah–Tandzīrah 

Kemunculan paradigma Tazkīrah–Tandzīrah berangkat dari 

kegelisahan terhadap stagnasi tiga pendekatan klasik 

pendidikan Islam, yaitu Ta’lim, Tarbiyah, dan Ta’dib. 

Ketiganya secara historis telah membentuk fondasi 

keilmuan Islam, tetapi dalam konteks modernitas dan era 

digital, metode-metode tersebut dinilai: 

a. kurang adaptif terhadap perubahan sosial dan 

teknologi, 

b. cenderung tekstual, dogmatis, dan formalistik, 

c. serta belum mampu menjawab kebutuhan spiritual 

dan intelektual generasi modern yang berpikir 

reflektif dan kritis. 

Oleh karena itu, diperlukan paradigma baru yang tidak 

hanya mengajarkan (Ta’lim), membina (Tarbiyah), dan 

membentuk adab (Ta’dib), tetapi juga menyadarkan 

dan memperingatkan, agar lahir generasi Islam yang 

berkesadaran moral dan kritis terhadap realitas zaman. 



49 
 

Paradigma tersebut diwujudkan dalam konsep Tazkīrah–

Tandzīrah. 

2. Makna dan Esensi Konseptual 

a. Tazkīrah ( تذكرة) berasal dari akar kata dzakara, 

bermakna mengingatkan, menyadarkan, dan 

merefleksikan diri. Dalam konteks pendidikan, 

Tazkīrah berarti proses pembelajaran yang 

menumbuhkan kesadaran spiritual dan reflektif 

terhadap makna hidup, ilmu, dan amal. 

b. Tandzīrah (تنذير) berasal dari kata nadzara, berarti 

memberi peringatan, menyampaikan nilai moral, dan 

mengarahkan kepada kebenaran. Dalam pendidikan, 

Tandzīrah berfungsi sebagai proses transformasi 

kesadaran moral dan tanggung jawab sosial. 

Dengan demikian, paradigma Tazkīrah–Tandzīrah 

berusaha mengintegrasikan dua dimensi utama: 

1. Reflektif kontemplatif (spiritual awareness) 

2. Kritis transformasional (social responsibility) 

3. Urgensi Paradigma Tazkīrah–Tandzīrah 

a. Menjawab Krisis Spiritualitas di Era Modern 

Modernitas sering kali melahirkan manusia yang cerdas 

secara intelektual, tetapi kering secara spiritual. 

Paradigma Tazkīrah hadir untuk mengembalikan 

fungsi pendidikan sebagai proses penyadaran 

ruhani, agar peserta didik tidak hanya berilmu tetapi 

juga memiliki kesadaran ilahiah (God consciousness). 

b. Menumbuhkan Kesadaran Kritis terhadap Realitas 

Sosial 



50 
 

Melalui Tandzīrah, pembelajaran agama tidak berhenti 

pada dimensi ibadah personal, tetapi mendorong siswa 

menjadi agen perubahan sosial yang mampu 

menegakkan keadilan, kejujuran, dan tanggung jawab 

sosial. Dengan kata lain, Tandzīrah berperan 

membentuk “insan amil” manusia berilmu yang 

bergerak untuk perbaikan masyarakat. 

c. Mengintegrasikan Spiritualitas dan Rasionalitas 

Paradigma ini menolak dikotomi antara iman dan nalar. 

Tazkīrah–Tandzīrah menempatkan akal sebagai sarana 

tafakkur dan ruh sebagai sumber nilai, sehingga 

pendidikan agama tidak terjebak dalam irasionalitas 

dogmatis, tetapi juga tidak kehilangan orientasi spiritual. 

d. Menghidupkan Pendidikan Islam yang Kontekstual 

Paradigma ini menuntut pembelajaran yang relevan 

dengan realitas sosial, budaya, dan teknologi. Guru 

bukan sekadar penyampai doktrin, tetapi menjadi 

fasilitator refleksi dan transformasi  menghubungkan 

nilai-nilai wahyu dengan tantangan zaman modern 

seperti krisis moral, disinformasi digital, dan degradasi 

kemanusiaan. 

e. Menjadikan Ilmu Sebagai Jalan Kesadaran, Bukan 

Sekadar Informasi 

Dalam Tazkīrah–Tandzīrah, belajar tidak berhenti pada 

transfer pengetahuan, tetapi berlanjut menjadi 

transformasi kesadaran. Ilmu bukan sekadar alat 

mencapai karier, melainkan sarana mendekatkan diri 

kepada Allah dan menebar kemaslahatan. 

4. Fungsi Tazkīrah–Tandzīrah dalam Pembelajaran Agama 

Islam 



51 
 

Fungsi Tazkirah Tandzirah 

Orientasi 

spiritual 

Menumbuhkan 

kesadaran diri dan 

taqwa 

Menanamkan 

tanggung jawab 

moral 

Fokus 

pembelajaran 

Refleksi, 

introspeksi, 

tafakkur 

Aksi, perubahan, 

kontribusi sosial 

Peran guru Pemberi inspirasi 

kesadaran 

(murakkiz) 

Pemberi arah dan 

peringatan 

(mundzir) 

Dampak utama Pencerahan hati 

dan kesadaran 

ruhani 

Kesigapan moral 

dalam menghadapi 

realitas 

Keluaran ideal Insan zākir 

(manusia yang 

sadar) 

Insan mundzir 

(manusia yang 

memperingatkan) 

5. Urgensi Transformasional 

Paradigma Tazkīrah–Tandzīrah sangat urgen karena 

mampu mengembalikan pendidikan Islam pada 

fungsinya sebagai sistem penyadaran (conscientization), 

bukan sekadar sistem pengajaran. Dalam bahasa Paulo 

Freire, paradigma ini mirip dengan critical pedagogy yang 

memerdekakan manusia dari kebodohan dan ketidakadilan  

tetapi dalam bingkai tauhid. 

Dengan Paradigma ini: 

1. Pembelajaran agama Islam menjadi reflektif, 

dialogis, dan bermakna, bukan hanya ritualistik. 

2. Peserta didik didorong untuk berfikir, berzikir, 

dan bertindak secara sadar dalam menghadapi 

perubahan zaman. 

3. Pendidikan Islam kembali menjadi jalan tazkiyah 

(penyucian jiwa) dan tandzīrah (peringatan 



52 
 

moral) bagi manusia modern yang cenderung 

terjebak dalam hedonisme dan materialisme. 

6. Kesimpulan 

Paradigma Tazkīrah–Tandzīrah hadir sebagai jawaban 

teologis dan pedagogis terhadap tantangan modernitas. Ia 

menegaskan bahwa pendidikan Islam: 

1. Bukan sekadar mengajar, tetapi menyadarkan; 

2. Bukan hanya membina, tetapi memperingatkan; 

3. Bukan hanya mencetak lulusan berilmu, tetapi 

membentuk insan yang sadar, beradab, dan 

berkontribusi bagi kemanusiaan. 

Dengan demikian, urgensi Tazkīrah–Tandzīrah terletak 

pada kemampuannya mengembalikan ruh pendidikan 

Islam sebagai sarana pencerahan spiritual dan 

transformasi sosial yang relevan dengan kebutuhan abad 

ke-21. 

D. Tujuan Pembelajaran dan Capaian Siswa dalam  

     Paradigma  Tazkirah-Tandzirah 

1. Pendahuluan 

Paradigma Tazkīrah–Tandzīrah lahir sebagai 

pembaruan terhadap pendekatan klasik Ta’lim, Tarbiyah, 

dan Ta’dib yang selama ini lebih menekankan aspek 

transfer ilmu, pembinaan moral, dan pembentukan adab. 

Dalam konteks modernitas dan digitalisasi, paradigma baru 

ini menekankan bahwa pembelajaran agama Islam harus 

berorientasi pada kesadaran spiritual, reflektif, kritis, 

dan sosial-transformatif. 

Paradigma Tazkīrah–Tandzīrah tidak hanya ingin 

membentuk peserta didik yang tahu dan beradab, tetapi 



53 
 

juga sadar akan nilai-nilai ilahi dan tanggap terhadap 

realitas kemanusiaan. Oleh karena itu, seluruh tujuan dan 

capaian pembelajaran diarahkan pada proses “kesadaran 

beriman dan kebermaknaan berilmu.” 

2. Tujuan Pembelajaran dalam Paradigma Tazkīrah–   

    Tandzīrah 

Tujuan Pembelajaran agama Islam dalam Paradigma ini 

meliputi tiga dimensi utama: kesadaran spiritual 

(ruhiyah), kesadaran intelektual (aqliah), dan 

kesadaran sosial (insaniyah).   

a. Tujuan Spiritual (Tazkīrah) 

1) Menumbuhkan kesadaran ketuhanan (God 

consciousness) dalam setiap proses berpikir dan 

bertindak. 

2) Menginternalisasi nilai tauhid sehingga peserta didik 

memahami hubungan antara ilmu, amal, dan iman. 

3) Menghidupkan kembali tradisi tafakkur, tazakkur, 

dan muhasabah dalam proses belajar. 

4) Membentuk karakter religius yang bersumber dari 

kesadaran, bukan sekadar kebiasaan ritual. 

b. Tujuan Intelektual (Tafakkur dan Tadabbur) 

1) Mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan 

reflektif terhadap fenomena sosial dan keagamaan. 

2) Menumbuhkan sikap ilmiah dalam memahami teks-

teks keagamaan secara kontekstual. 

3) Menumbuhkan kreativitas dan kemampuan problem 

solving berbasis nilai-nilai Islam. 

4) Mendorong integrasi antara ilmu agama, ilmu umum, 

dan teknologi dalam bingkai tauhid. 



54 
 

c. Tujuan Sosial–Etis (Tandzīrah) 

1) Membentuk peserta didik yang memiliki tanggung 

jawab moral dan sosial terhadap lingkungan dan 

masyarakat. 

2) Menumbuhkan kepekaan terhadap isu-isu 

kemanusiaan, keadilan, dan perdamaian. 

3) Mendorong lahirnya generasi yang berani 

memperingatkan dan memperbaiki (amar ma’ruf nahi 

munkar) dengan hikmah. 

4) Menjadikan pembelajaran agama sebagai sarana 

untuk membangun peradaban yang beradab 

(madani). 

 

3. Capaian Pembelajaran dalam Paradigma Tazkīrah–  

    Tandzīrah 

 

Capaian pembelajaran menggambarkan hasil konkret yang 

diharapkan setelah peserta didik melalui proses belajar 

berbasis kesadaran (conscious learning). Capaian ini 

mencakup empat ranah utama: spiritual, intelektual, 

emosional, dan sosial-transformatif. 

 

Tabel : Rana capaian dan Indikator Pembelajaran 

Rana Capaian utama Indikator khusus 

Spiritual 

(Ruhiyah) 

Peserta didik 

memiliki 

kesadaran 

ilahiah yang 

mendalam dan 

mampu 

mengaitkan 

setiap aktivitas 

belajar dengan 

nilai ketuhanan. 

Melakukan refleksi 

spiritual secara rutin 

(tazakkur). 

- Memahami makna 

ibadah sebagai 

sarana penyucian 

jiwa (tazkiyah). 

- Memiliki motivasi 

belajar yang 

berlandaskan niat 

lillāh. 



55 
 

2. Intelektual 

(Aqliyah) 

Peserta didik 

mampu berpikir 

logis, kritis, dan 

kontekstual 

terhadap 

persoalan 

keagamaan dan 

sosial. 

enafsirkan ayat atau 

hadis sesuai konteks 

sosial modern. 

- Mampu menyusun 

argumen ilmiah 

berbasis nilai Islam. 

- Mengintegrasikan 

antara ilmu agama 

dan ilmu modern. 

. Emosional 

(Nafsiyah) 

Peserta didik 

memiliki 

kestabilan emosi 

dan etika 

spiritual yang 

tampak dalam 

sikap santun, 

sabar, dan 

empatik. 

Menunjukkan adab 

dalam belajar dan 

berinteraksi. 

- Mengendalikan 

emosi dalam 

perbedaan pendapat. 

- Menerapkan nilai 

rahmah (kasih 

sayang) dalam relasi 

sosial. 

4. Sosial–

Transformatif 

(Insaniyah) 

Peserta didik 

berperan aktif 

sebagai agen 

perubahan sosial 

berdasarkan nilai 

keislaman. 

Terlibat dalam 

kegiatan sosial 

keagamaan. 

- Mampu 

menganalisis 

masalah sosial dari 

perspektif Islam. 

- Mendorong 

perubahan positif di 

lingkungan sekolah 

dan masyarakat. 

4. Capaian Akhir Ideal: Insan Zākir dan Insan 

Mundzir 

Paradigma Tazkīrah–Tandzīrah menargetkan terbentuknya 

dua tipe insan ideal: 



56 
 

1. Insan Zākir — manusia yang senantiasa mengingat, 

merenung, dan sadar akan kehadiran Allah dalam 

setiap aktivitasnya. 

a. Ciri utamanya: reflektif, rendah hati, ikhlas, 

dan berilmu. 

2. Insan Mundzir — manusia yang memiliki 

keberanian moral untuk memperingatkan, menasihati, 

dan memperbaiki masyarakat dengan hikmah dan 

kasih sayang. 

a. Ciri utamanya: tangguh, kritis, komunikatif, 

dan berjiwa sosial. 

Kedua tipe insan ini menjadi simbol keseimbangan antara 

kesadaran spiritual dan tanggung jawab sosial, yang 

merupakan inti dari pendidikan Islam modern. 

5. Implikasi terhadap Praktik Pembelajaran 

Untuk mencapai tujuan dan capaian di atas, paradigma ini 

menuntut: 

a. Model pembelajaran reflektif-dialogis, bukan 

ceramah satu arah. 

b. Integrasi antara teks (wahyu) dan konteks 

(realitas) melalui studi kasus, problem-based 

learning, dan projek sosial. 

c. Evaluasi berbasis kesadaran, tidak hanya tes 

kognitif, tetapi juga jurnal refleksi, portofolio amal, 

dan observasi sikap spiritual. 

d. Peran guru bergeser dari pengajar menjadi murabbī 

ruhani dan fasilitator kesadaran (mentor reflektif). 

6. Kesimpulan 

Tujuan utama pembelajaran dalam paradigma Tazkīrah–

Tandzīrah adalah melahirkan manusia beriman yang 



57 
 

sadar, berilmu yang beradab, dan beramal yang 

bertanggungjawab. 

Capaian akhirnya bukan hanya pengetahuan agama, 

tetapi kesadaran hidup Islami yang reflektif dan 

transformatif, yang menuntun peserta didik menjadi insan 

zākir dan insan mundzir  dua sosok yang menjadi 

mercusuar peradaban Islam di tengah tantangan 

modernitas. 

E.Implikasi bagi Guru dan Pembaruan Metode  

    Pembelajaran dalam Paradigma Tazkīrah–    

    Tandzīrah 

1. Pendahuluan 

Paradigma Tazkīrah–Tandzīrah tidak hanya menawarkan 

perubahan konsep pendidikan Islam, tetapi juga menuntut 

transformasi peran guru dan pembaruan metode 

pembelajaran. Guru tidak lagi ditempatkan sekadar 

sebagai penyampai ilmu (mu’allim), pembina karakter 

(murabbi), atau pembentuk adab (mu’addib), melainkan 

sebagai penyadar spiritual dan penggerak kesadaran 

moral  yang disebut murakkiz (penggugah kesadaran) dan 

mundzir (pemberi peringatan).Dengan kata lain, paradigma 

ini menggeser fungsi pendidikan Islam dari transfer 

pengetahuan ke transformasi kesadaran, di mana guru 

menjadi agen penyadaran (agent of conscientization) bagi 

peserta didiknya. 

 

2. Implikasi bagi Guru dalam Paradigma Tazkīrah– 

   Tandzīrah 



58 
 

a. Guru sebagai Murakkiz (Penggugah Kesadaran) 

Guru harus mampu menumbuhkan kesadaran spiritual 

dan intelektual siswa melalui refleksi, tafakkur, dan dialog 

nilai. Ia berperan membimbing siswa untuk: 

1) Menemukan makna di balik pengetahuan. 

2) Menyadari keterhubungan antara ilmu dan 

kehidupan. 

3) Menyucikan niat dan memaknai belajar sebagai 

ibadah. 

Dalam hal ini, guru bukan hanya mengajar agar tahu, 

tetapi membangkitkan agar sadar. 

b. Guru sebagai Mundzir (Pemberi Peringatan Moral) 

Selain menggugah kesadaran, guru juga berperan sebagai 

pemberi tandzīrah  yakni mengingatkan dan mengarahkan 

dengan hikmah. Tugasnya bukan menghukum atau 

menakut-nakuti, tetapi: 

1) Menanamkan nilai moral melalui teladan dan 

pengalaman nyata. 

2) Menyampaikan kritik sosial dan spiritual yang 

konstruktif. 

3) Menumbuhkan tanggung jawab sosial dan empati 

terhadap sesama. 

Dengan demikian, guru menjadi figur moral yang tidak 

hanya menegur dengan kata, tetapi menuntun dengan 

keteladanan. 



59 
 

c. Guru sebagai Fasilitator Kesadaran Kontekstual 

Guru dalam paradigma ini dituntut paham konteks 

zaman: digitalisasi, pluralitas, dan globalisasi. Ia harus 

mampu mengintegrasikan: 

1) Nilai wahyu dengan realitas sosial. 

2) Materi agama dengan fenomena aktual (ekologi, etika 

digital, keadilan sosial, dan kemanusiaan). 

3) Teknologi pembelajaran dengan nilai-nilai Islam 

(literasi digital Islami). 

Dengan demikian, guru menjadi mediator antara teks dan 

konteks, antara nilai ilahi dan realitas duniawi. 

d. Guru sebagai Teladan Spiritual dan Intelektual 

Guru tidak cukup hanya pandai berbicara, tetapi harus 

menjadi cermin nilai-nilai yang diajarkan. 

Dalam paradigma Tazkīrah–Tandzīrah, kredibilitas guru 

diukur dari: 

1) Keterpaduan antara kata dan tindakan (integrity). 

2) Kemampuan reflektif, sabar, dan penuh kasih. 

3) Keteladanan spiritual yang menginspirasi. 

3. Pembaruan Metode Pembelajaran 

Paradigma Tazkīrah–Tandzīrah menuntut metode 

pembelajaran yang berbasis kesadaran, refleksi, dan aksi 

sosial. Pembaruan metode ini meliputi tiga arah utama: 

reflektif, dialogis, dan transformatif. 



60 
 

a. Metode Reflektif (Tazkīrah Approach) 

Fokusnya adalah membangun kesadaran batin dan makna 

spiritual dalam setiap proses belajar. 

Bentuk metode ini antara lain: 

1) Jurnal refleksi spiritual: siswa menulis perenungan 

atas ayat, hadis, atau pengalaman belajar. 

2) Tafakkur guided: guru mengajak siswa 

merenungkan makna kehidupan melalui fenomena 

alam, sosial, dan pribadi. 

3) Kontemplasi nilai (value contemplation): diskusi 

makna ayat dalam konteks diri dan masyarakat. 

Metode ini menumbuhkan kesadaran diri (self-awareness) 

dan kesadaran Tuhan (God-consciousness). 

b. Metode Dialogis dan Kritis (Tandzīrah Approach) 

Metode ini menekankan proses berpikir kritis terhadap 

fenomena keagamaan dan sosial. 

Bentuknya dapat berupa: 

1) Dialog nilai dan studi kasus sosial: mengkaji isu-isu 

kontemporer (misal: hoaks, gaya hidup digital, 

keadilan ekonomi) dalam perspektif Islam. 

2) Problem-based learning berbasis etika Islam: 

siswa diajak menganalisis masalah nyata dan mencari 

solusi sesuai nilai Qur’ani. 

3) Diskusi tandzīr (peringatan sosial): siswa 

melakukan kampanye moral, dakwah sosial, atau aksi 

kemanusiaan di masyarakat. 

Metode ini menumbuhkan sikap kritis, empatik, dan 

bertanggung jawab secara sosial. 



61 
 

c. Metode Integratif dan Aplikatif 

Pendekatan ini menggabungkan teks keagamaan dengan 

praktik kehidupan: 

1) Project learning berbasis amal: siswa merancang 

proyek sosial seperti kebersihan masjid, bakti sosial, 

atau literasi Islam di sekolah. 

2) Blended learning berbasis digital Islami: 

memanfaatkan teknologi (video, podcast, media 

sosial) untuk menghidupkan nilai-nilai Qur’ani. 

3) Metode refleksi komunitas: siswa dan guru 

bersama-sama mengkaji pengalaman sosial-

keagamaan lokal (kearifan budaya, gotong royong, 

toleransi). 

Dengan pendekatan ini, pembelajaran agama menjadi 

relevan, hidup, dan kontekstual. 

4. Implikasi terhadap Evaluasi Pembelajaran 

Dalam paradigma ini, evaluasi tidak hanya mengukur apa 

yang diketahui (kognitif), tetapi juga bagaimana siswa 

menyadari dan mengamalkan nilai-nilai itu (afektif dan 

sosial). 

Model evaluasi mencakup: 

1) Jurnal kesadaran (reflective journal). 

2) Observasi adab dan etika spiritual. 

3) Portofolio karya sosial atau refleksi keagamaan. 

4) Umpan balik dialogis antara guru dan siswa. 

Evaluasi diarahkan pada pembentukan kesadaran 

transformatif, bukan sekadar pencapaian akademik. 

 



62 
 

5. Kesimpulan 

Implikasi utama paradigma Tazkīrah–Tandzīrah bagi guru 

dan metode pembelajaran adalah pergeseran dari 

pengajaran ke penyadaran, dari pengetahuan ke 

kesadaran nilai, dan dari ceramah ke refleksi-aksi. 

Secara ringkas: 

Aspek Paradigma Lama 

(Ta’lim–Tarbiyah–

Ta’dib) 

Paradigma Baru 

(Tazkīrah–

Tandzīrah) 

Peran Guru Pengajar dan pembina Penyadar dan 

penggerak moral 

Fokus 

Pembelajaran 

Transfer ilmu dan 

adab 

Transformasi 

kesadaran dan 

tanggung jawab 

sosial 

Metode Ceramah, hafalan, 

indoktrinasi 

Refleksi, dialog, 

studi kasus, aksi 

sosial 

Evaluasi Nilai kognitif dan 

perilaku 

Kesadaran 

spiritual dan 

kontribusi sosial 

 

Paradigma baru ini menegaskan bahwa pendidikan Islam 

modern bukan sekadar menyalakan lampu 

pengetahuan, tetapi menyalakan cahaya kesadaran  

agar guru dan murid sama-sama tumbuh menjadi insan 

yang zākir (sadar) dan mundzir (memperingatkan). 

 

 

 

 



63 
 

F. Paradigma Baru lebih Relevan dan Adaptif terhadap  

   Modernitas 

Paradigma Tazkīrah–Tandzīrah hadir sebagai bentuk 

rekonstruksi terhadap model pembelajaran Islam klasik 

(Ta’līm, Tarbiyah, dan Ta’dīb) yang dinilai belum 

sepenuhnya menjawab tantangan modernitas. Dunia 

modern yang ditandai oleh rasionalitas, digitalisasi, dan 

pluralitas nilai menuntut model pembelajaran yang tidak 

hanya mentransfer pengetahuan agama, tetapi juga 

menumbuhkan kesadaran, refleksi, dan daya kritis spiritual 

peserta didik. 

1. Relevansi terhadap Perubahan Zaman 

Paradigma Tazkīrah–Tandzīrah menegaskan bahwa 

pendidikan Islam harus bergerak dari sistem transfer of 

knowledge menuju transformation of consciousness. 

1) Tazkīrah menekankan proses reflektif–kontemplatif, 

di mana siswa diajak memahami ajaran Islam secara 

mendalam dan kontekstual terhadap kehidupannya. 

2) Tandzīrah menekankan aspek peringatan dan aksi 

sosial, yakni mendorong peserta didik untuk peka 

terhadap realitas sosial, keadilan, lingkungan, dan 

kemanusiaan. 

Dengan dua dimensi tersebut, paradigma baru ini lebih 

relevan karena menggabungkan nilai spiritualitas dan 

realitas empiris. Pendidikan agama tidak lagi berhenti pada 

dogma, melainkan menjadi energi moral yang hidup di 

tengah perubahan sosial. 

2. Adaptif terhadap Dinamika Modernitas 

Modernitas menuntut kemampuan adaptasi terhadap 

teknologi, globalisasi, dan perubahan pola pikir. Paradigma 



64 
 

Tazkīrah–Tandzīrah bersifat fleksibel dan kontekstual, 

karena: 

1) Mengutamakan pemaknaan ulang terhadap nilai-nilai 

Islam sesuai konteks sosial budaya dan 

perkembangan zaman, tanpa kehilangan esensi 

tauhid. 

2) Mengajak peserta didik untuk menjadi subjek aktif 

pembelajaran, bukan sekadar penerima 

pengetahuan. 

3) Mendorong integrasi antara akal, hati, dan tindakan 

dalam proses belajar, sejalan dengan kebutuhan 

manusia modern yang menghadapi krisis makna di 

tengah kemajuan teknologi. 

Dengan demikian, paradigma ini menjawab kebutuhan 

pendidikan Islam agar tidak terjebak dalam romantisme 

masa lalu, tetapi juga tidak hanyut dalam arus modernitas 

yang sekuler. 

3. Relevansi Epistemologis: Integrasi Iman, Ilmu, dan  

   Amal 

Paradigma Tazkīrah–Tandzīrah merekonstruksi 

epistemologi pendidikan Islam agar selaras dengan 

kebutuhan manusia modern yang mencari keseimbangan 

antara spiritualitas dan rasionalitas. 

1) Dalam Tazkīrah, ilmu agama tidak dipahami secara 

dogmatis, melainkan sebagai sarana pencerahan dan 

pembersihan diri (tazkiyah al-nafs). 

2) Dalam Tandzīrah, ilmu agama diorientasikan pada 

tindakan sosial yang membawa manfaat nyata bagi 

masyarakat (‘amal ṣāliḥ). 

Pendekatan ini menjadikan pembelajaran agama Islam 

relevan secara epistemologis, karena memadukan nilai 



65 
 

wahyu dengan rasionalitas ilmiah, sehingga tidak terasing 

dalam dunia modern yang berbasis sains dan teknologi. 

4. Adaptivitas Metodologis: Dari Dogma ke Dialog 

Berbeda dari model Ta’līm–Tarbiyah–Ta’dīb yang lebih 

menekankan transfer nilai secara vertikal (guru ke murid), 

paradigma baru ini menuntut metode pembelajaran yang 

partisipatif dan reflektif. 

1) Guru berperan sebagai murabbi sekaligus fasilitator 

kesadaran, bukan sekadar penyampai materi. 

2) Proses belajar diarahkan pada dialog iman dan 

pengalaman, bukan hafalan ayat dan konsep semata. 

3) Metode reflektif-dialogis, problem solving, dan 

project-based learning menjadi sarana aktualisasi 

nilai Tazkīrah–Tandzīrah dalam konteks kehidupan 

nyata. 

Dengan metode ini, pendidikan agama menjadi adaptif 

terhadap gaya belajar generasi digital, yang lebih visual, 

interaktif, dan berbasis pengalaman. 

5. Relevansi Sosial dan Kemanusiaan 

Paradigma Tazkīrah–Tandzīrah menegaskan bahwa 

pembelajaran agama tidak hanya untuk individu, tetapi juga 

bagi kemaslahatan sosial. 

1) Melalui Tazkīrah, siswa dibina agar memiliki 

kesadaran etis dan spiritual yang menumbuhkan 

empati sosial. 

2) Melalui Tandzīrah, mereka diarahkan untuk menjadi 

agen perubahan moral di tengah masyarakat plural 

dan materialistik. 



66 
 

Pendekatan ini menjadikan pendidikan Islam lebih adaptif 

secara sosial, karena mampu melahirkan generasi yang 

religius sekaligus berwawasan kebangsaan, moderat, dan 

toleran. 

6. Kesimpulan 

Paradigma baru Tazkīrah–Tandzīrah merupakan jawaban 

atas krisis relevansi pendidikan agama Islam dalam era 

modern. Ia tidak sekadar memodifikasi metode lama, tetapi 

melakukan rekonstruksi epistemologis dan aksiologis 

terhadap tujuan pembelajaran Islam: 

1) Menumbuhkan kesadaran spiritual yang reflektif, 

2) Mendorong tindakan sosial yang beretika, 

3) Mengintegrasikan iman, ilmu, dan amal dalam 

konteks modernitas. 

Dengan karakter reflektif, kontekstual, dan transformatif, 

paradigma Tazkīrah–Tandzīrah bukan hanya relevan 

terhadap tantangan modernitas, tetapi juga adaptif 

terhadap arah peradaban masa depan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



67 
 

BAB IV 

PARADIGMA BARU PEMBELAJARAN ISLAM 

TAZKIAH-TANDZIRAH 

A.Tazkirah 

1. Pengertian 

Kata Tazkīrah berasal dari kata Arab “dhikra” yang berarti 

pengingat, peringatan, atau renungan. Dalam konteks 

pembelajaran Islam modern, Tazkīrah adalah proses 

pendidikan yang menekankan penguatan pemahaman, 

refleksi mendalam, dan kesadaran nilai-nilai Islam 

dalam kehidupan siswa. 

Menurut Al-Attas (1991), Tazkīrah bertujuan 

membangkitkan kesadaran spiritual dan moral siswa 

melalui refleksi diri, pemahaman mendalam terhadap 

ajaran Islam, serta internalisasi nilai-nilai akhlak. 

Dengan demikian, Tazkīrah bukan sekadar pengetahuan 

atau kebiasaan, tetapi menekankan kesadaran dan 

penghayatan nilai agama. 

Hasil penelitian Rahman (2018) menunjukkan bahwa 

siswa yang dibimbing melalui pendekatan Tazkīrah 

mampu: 

a. Memahami konteks ajaran Islam secara 

mendalam, bukan sekadar hafalan atau praktik ritual. 

b. Mengaitkan nilai-nilai agama dengan kehidupan 

nyata, termasuk persoalan sosial, moral, dan etika 

modern. 

Suryani (2019) menegaskan bahwa Tazkīrah mengubah 

orientasi pembelajaran dari sekadar transfer 

pengetahuan menjadi pembentukan kesadaran diri dan 

pengembangan nilai. Hal ini menjadi sangat relevan untuk 

menjawab tantangan modernitas, di mana siswa 



68 
 

dihadapkan pada informasi yang melimpah, pengaruh 

digital, dan kompleksitas sosial. 

Catatan: 

Tazkīrah menekankan pemahaman mendalam, refleksi, 

dan internalisasi nilai, sehingga menjadi fondasi penting 

sebelum siswa memasuki tahap Tandzīrah, yaitu 

aktualisasi nilai dalam kehidupan sosial dan praktik nyata. 

2. Tujuan Pembelajaran Tazkīrah 

Pembelajaran Tazkīrah bertujuan menghasilkan siswa yang 

mampu memahami ajaran Islam secara mendalam, 

melakukan refleksi nilai, dan menginternalisasi akhlak 

Islami dalam kehidupan sehari-hari. Tujuan utama 

pembelajaran Tazkīrah meliputi: 

a. Meningkatkan Pemahaman Mendalam terhadap 

Nilai Islam 

1) Siswa tidak hanya menghafal atau mengetahui 

teori, tetapi memahami makna dan esensi 

ajaran Islam (Al-Attas, 1991). 

2) Membantu siswa mengaitkan ajaran agama 

dengan persoalan kehidupan nyata. 

b. Mendorong Refleksi dan Kesadaran Diri 

1) Tazkīrah menekankan renungan dan evaluasi 

diri agar siswa mampu menyadari perilaku dan 

keputusan yang sesuai dengan nilai Islam 

(Rahman, 2018). 

2) Refleksi ini menumbuhkan kesadaran moral 

dan spiritual. 

c. Menginternalisasi Nilai Akhlak dan Moral 

1) Siswa belajar menghayati dan menanamkan 

nilai-nilai etika, kejujuran, tanggung jawab, 

dan kepedulian sosial (Suryani, 2019). 



69 
 

2) Nilai yang terinternalisasi membentuk pribadi 

Islami yang matang dan mandiri. 

d. Menyiapkan Siswa Menghadapi Tantangan 

Modern 

1) Pembelajaran Tazkīrah dirancang agar siswa 

mampu mengaplikasikan nilai agama dalam 

konteks sosial, budaya, dan teknologi 

modern. 

2) Siswa menjadi adaptif dan kritis, mampu 

menghadapi dinamika sosial, moral, dan digital 

dengan landasan nilai Islami. 

Catatan: 

Tujuan Tazkīrah menekankan pemahaman, refleksi, dan 

internalisasi, sehingga siswa siap untuk tahap Tandzīrah, 

di mana nilai-nilai yang dipahami dan diinternalisasi 

diterapkan dalam aksi nyata dan kehidupan sosial 

modern. 

3. Hasil yang Ingin Dicapai Tazkīrah  

Pembelajaran Tazkīrah dirancang untuk menghasilkan 

siswa yang memiliki kesadaran nilai, kemampuan 

refleksi, dan kecakapan moral dalam menghadapi 

kehidupan modern. Hasil yang ingin dicapai mencakup: 

a. Refleksi Diri 

1) Siswa mampu menilai perilaku dan 

keputusan pribadi berdasarkan ajaran Islam. 

2) Membantu mereka menyadari kekuatan dan 

kelemahan diri, serta menyesuaikan perilaku 

dengan nilai-nilai moral (Rahman, 2018). 

b. Kesadaran Spiritual 

1) Siswa mengembangkan kepedulian terhadap 

hubungan dengan Allah, diri sendiri, dan 



70 
 

orang lain, melalui penghayatan nilai-nilai 

Islami. 

2) Kesadaran spiritual ini menjadi fondasi bagi 

kemandirian moral dan integritas pribadi 

(Al-Attas, 1991). 

c. Kemampuan Kritik Moral 

1) Siswa dapat menganalisis persoalan etika dan 

sosial dalam kehidupan sehari-hari, serta 

mengambil keputusan yang sesuai dengan 

prinsip Islam (Suryani, 2019). 

2) Kemampuan ini memungkinkan siswa untuk 

menangani tantangan moral di era modern 

dengan bijak dan kritis. 

Catatan: 

Hasil yang dicapai melalui Tazkīrah menekankan 

penguatan kesadaran diri dan moral, sehingga siswa 

siap untuk Tandzīrah, yaitu tahap aktualisasi nilai dalam 

tindakan sosial dan praktik nyata, menjawab tantangan 

modernitas secara efektif. 

4. Keunggulan dan Kontribusi Tazkīrah  

Paradigma Tazkīrah memiliki sejumlah keunggulan yang 

membedakannya dari paradigma lama (Ta‘lim, Tarbiyah, 

Ta’dib), terutama dalam menjawab tantangan modernitas: 

a. Pendekatan Reflektif dan Mendalam 

1) Berbeda dengan Ta‘lim yang fokus pada 

penguasaan ilmu, Tazkīrah menekankan 

pemahaman mendalam dan refleksi nilai. 

2) Siswa tidak hanya mengetahui ajaran, tetapi 

juga memahami makna, relevansi, dan 

aplikasinya dalam kehidupan nyata (Al-

Attas, 1991). 

b. Internalisasi Nilai Spiritual dan Moral 



71 
 

1) Tazkīrah menekankan kesadaran diri, 

penghayatan nilai, dan pembentukan moral 

yang konsisten, sedangkan Tarbiyah dan 

Ta’dib masih terbatas pada pembiasaan dan 

keteladanan guru (Suryani, 2019; Mansur, 

2020). 

c. Kesiapan Menghadapi Tantangan Modern 

1) Paradigma ini membantu siswa menghadapi 

dinamika sosial, teknologi, dan moral di era 

modern, yang belum mampu dijawab 

sepenuhnya oleh paradigma lama (Rahman, 

2018). 

2) Mendorong kemampuan berpikir kritis, 

reflektif, dan adaptif dalam situasi 

kontemporer. 

d. Koneksi Antara Ilmu, Nilai, dan Aksi Nyata 

1) Tazkīrah menjadi jembatan antara 

penguasaan ilmu, pembentukan karakter, 

dan aktualisasi perilaku Islami, 

mempersiapkan siswa untuk tahap Tandzīrah, 

di mana nilai diterapkan secara nyata dalam 

kehidupan sosial. 

Catatan: 

Keunggulan Tazkīrah terletak pada kemampuannya 

menjawab keterbatasan paradigma lama, yaitu 

kurangnya refleksi, internalisasi nilai, dan kesiapan 

menghadapi modernitas. Dengan Tazkīrah, pembelajaran 

Islam tidak hanya berorientasi pada pengetahuan, 

karakter, atau kebiasaan, tetapi juga kesadaran 

mendalam dan pengaplikasian nilai dalam konteks 

sosial yang kompleks.Dengan paradigma ini diyakini 

kemampuan siswa yang diperoleh selama di bangku 

sekolah dapat diterapkan dalam kondsi kehidupan modern 

yang bercirikan serba kompetitif dan keunggulan 

komptensi yang dimiliki. 



72 
 

5. Relevansi Tazkīrah dalam Konteks Modern 

Paradigma Tazkīrah memiliki relevansi tinggi dalam 

menghadapi tantangan pendidikan Islam di era modern, 

karena mampu menjawab keterbatasan paradigma lama 

(Ta‘lim, Tarbiyah, Ta’dib). Beberapa aspek relevansinya 

antara lain: 

a. Menjawab Tantangan Sosial dan Digital 

1) Siswa modern dihadapkan pada informasi 

yang cepat, interaksi digital, dan pengaruh 

global. 

2) Tazkīrah mendorong refleksi nilai dan 

pemahaman mendalam, sehingga siswa 

mampu menyaring informasi, mengambil 

keputusan bijak, dan menjaga etika digital 

(Rahman, 2018). 

b. Mendorong Pemikiran Kritis dan Reflektif 

1) Paradigma ini menekankan analisis moral, 

evaluasi diri, dan kesadaran etika, sehingga 

siswa tidak hanya mengikuti aturan secara 

mekanis, tetapi memahami esensi nilai dan 

prinsip Islam (Al-Attas, 1991). 

c. Mengintegrasikan Nilai dan Aksi Nyata 

1) Tazkīrah menyiapkan siswa untuk 

mengaplikasikan nilai agama dalam 

kehidupan nyata, seperti dalam interaksi 

sosial, pengambilan keputusan, dan kontribusi 

terhadap masyarakat. 

2) Hal ini berbeda dengan paradigma lama yang 

masih terbatas pada kebiasaan sekolah dan 

teladan guru. 

d. Membentuk Pribadi Islami yang Mandiri 

1) Dengan Tazkīrah, siswa menjadi mandiri 

secara moral dan spiritual, mampu 



73 
 

menyesuaikan perilaku dengan konteks modern 

tanpa kehilangan nilai Islami (Suryani, 2019). 

Catatan: 

Relevansi Tazkīrah terletak pada kemampuannya 

menghadirkan pembelajaran yang kontekstual, 

reflektif, dan adaptif, sehingga siswa tidak hanya 

memahami agama secara teoretis, tetapi juga mampu 

menginternalisasi dan mengaktualisasikan nilai-nilai 

Islami dalam kehidupan modern yang dinamis. 

6. Contoh Riil pada Siswa 

Paradigma Tazkīrah menekankan pembelajaran berbasis 

refleksi dan kesadaran nilai, sehingga siswa tidak hanya 

belajar secara teori tetapi juga mampu menginternalisasi 

dan menerapkan nilai Islami dalam kehidupan sehari-

hari. Contoh riil penerapannya antara lain: 

a. Refleksi Harian 

1) Siswa secara rutin melakukan evaluasi diri 

terhadap perilaku, ibadah, dan interaksi sosial. 

2) Misalnya, menulis jurnal harian tentang sikap 

yang sudah baik dan yang perlu diperbaiki, 

sehingga terbentuk kesadaran kontinu 

terhadap akhlak Islami (Rahman, 2018). 

b. Kemampuan Introspeksi 

1) Siswa mampu menilai keputusan, niat, dan 

tindakan pribadi berdasarkan prinsip moral 

dan ajaran Islam. 

2) Introspeksi ini membantu siswa mengenali 

kekuatan dan kelemahan diri, serta 

menyesuaikan perilaku untuk menjadi pribadi 

Islami yang matang (Al-Attas, 1991). 

c. Pengambilan Keputusan Etis 



74 
 

1) Dalam situasi sosial maupun akademik, siswa 

dapat mengambil keputusan yang sesuai 

dengan nilai moral dan etika Islam. 

2) Contohnya, memilih untuk bersikap jujur 

dalam ujian, membantu teman yang kesulitan, 

atau menolak perilaku negatif di media sosial 

(Suryani, 2019). 

Catatan: 

Contoh-contoh ini menunjukkan bahwa Tazkīrah 

membekali siswa dengan kesadaran nilai, kemampuan 

refleksi, dan kemandirian moral, sehingga mereka siap 

menghadapi Tandzīrah, yaitu tahap aktualisasi nilai 

dalam tindakan nyata di masyarakat dan kehidupan 

modern. 

B.Tandzirah 

1.Pengertian 

Kata Tandzīrah berasal dari kata Arab “tanzīr”, yang 

berarti perbuatan nyata atau tindakan yang 

menunjukkan nilai. Dalam konteks pembelajaran Islam 

modern, Tandzīrah adalah tahap aktualisasi nilai-nilai 

Islami yang telah dipahami dan diinternalisasi melalui 

Tazkīrah, menjadi perilaku nyata dalam kehidupan sosial 

siswa.Menurut Al-Attas (1991), Tandzīrah 

menghubungkan pembelajaran reflektif dengan aksi 

sosial, sehingga siswa mampu mengaplikasikan akhlak, 

etika, dan nilai moral secara konsisten dalam 

lingkungan sosial, sekolah, dan masyarakat luas. 

Hasil penelitian Rahman (2018) menunjukkan bahwa 

siswa yang dibimbing melalui Tandzīrah mampu: 



75 
 

a. Mengimplementasikan nilai-nilai moral dalam 

interaksi sosial, baik di sekolah maupun dalam 

masyarakat. 

b. Menjadi teladan bagi teman sebaya dan 

lingkungan, karena perilaku mereka mencerminkan 

prinsip-prinsip Islam. 

Suryani (2019) menegaskan bahwa Tandzīrah mendorong 

penguatan karakter dan moral siswa melalui 

pengalaman nyata, sehingga pembelajaran tidak berhenti 

pada hafalan, pembiasaan, atau refleksi, tetapi menjadi 

tindakan konkret yang berdampak sosial. 

Catatan: 

Tandzīrah merupakan tahap puncak dari pembelajaran 

modern berbasis Tazkīrah, di mana nilai yang dipahami 

dan diinternalisasi diterjemahkan menjadi perilaku 

nyata yang relevan dengan dinamika kehidupan modern 

dan sosial. 

2.Tujuan Pembelajaran Tandzīrah 

Pembelajaran Tandzīrah bertujuan menghasilkan siswa 

yang mampu menerapkan nilai-nilai Islami dalam 

tindakan nyata dan kehidupan sosial, sehingga 

pembelajaran tidak berhenti pada pengetahuan atau refleksi 

saja, tetapi terwujud dalam perilaku yang konsisten, etis, 

dan berdampak positif. Tujuan utama pembelajaran 

Tandzīrah meliputi: 

a. Mengaktualisasikan Nilai Islami dalam Tindakan 

Nyata 

1) Siswa mampu mengamalkan ajaran Islam 

secara konsisten, baik dalam ibadah, interaksi 

sosial, maupun tanggung jawab akademik dan 

sosial (Al-Attas, 1991). 



76 
 

b. Membentuk Pribadi Islami yang Mandiri dan 

Bertanggung Jawab 

1) Melalui Tandzīrah, siswa menjadi mandiri 

dalam bertindak berdasarkan nilai moral, 

dan mampu memimpin diri sendiri dalam 

kehidupan sehari-hari (Rahman, 2018). 

c. Mengembangkan Kepedulian dan Kontribusi 

Sosial 

1) Siswa diarahkan untuk memberikan manfaat 

nyata bagi lingkungan dan masyarakat, 

dengan menanamkan prinsip etika, keadilan, 

dan empati (Suryani, 2019). 

d. Meningkatkan Kemampuan Pengambilan 

Keputusan Etis 

1) Siswa dapat membuat keputusan yang sesuai 

dengan ajaran Islam dalam situasi kompleks, 

termasuk tantangan modern dan dinamika 

sosial yang beragam. 

Catatan: 

Tujuan Tandzīrah menekankan transisi dari pemahaman 

dan refleksi (Tazkīrah) menjadi tindakan nyata, 

sehingga siswa dapat menghadapi modernitas dengan 

perilaku Islami yang terinternalisasi dan berdampak 

sosial positif. 

3. Hasil yang ingin dicapai  

Pembelajaran Tandzīrah menekankan aktualisasi nilai 

Islami dalam tindakan nyata, sehingga siswa tidak hanya 

memahami atau merefleksikan ajaran agama, tetapi juga 

mampu menunjukkan perilaku Islami dalam konteks 

sosial dan publik. Hasil yang ingin dicapai meliputi: 

a. Kearifan Sosial 



77 
 

1) Siswa mampu berinteraksi dengan bijak 

dalam lingkungan sosial, memahami norma 

dan nilai komunitas, serta menyesuaikan 

perilaku dengan konteks sosial yang dinamis 

(Rahman, 2018). 

2) Contoh: menyelesaikan konflik teman sebaya 

dengan cara adil dan bijaksana, 

mengedepankan musyawarah dan toleransi. 

b. Etika Publik 

1) Siswa menunjukkan tata krama, sopan 

santun, dan etika dalam hubungan dengan 

masyarakat luas, termasuk menghormati hak 

orang lain dan menjaga reputasi komunitas 

(Suryani, 2019). 

2) Contoh: berperilaku jujur dalam kegiatan 

publik, menghormati aturan sosial, dan 

menolak praktik tidak etis. 

c. Tanggung Jawab Sosial 

1) Siswa mampu mengambil peran aktif dalam 

memberikan manfaat bagi lingkungan dan 

masyarakat, mengimplementasikan prinsip 

moral dan nilai Islam secara nyata (Al-Attas, 

1991). 

2) Contoh: membantu masyarakat yang 

membutuhkan, berpartisipasi dalam kegiatan 

sosial, dan menginisiasi aksi kebaikan di 

lingkungan sekolah atau komunitas. 

Catatan: 

Hasil Tandzīrah menunjukkan tingkat tertinggi dari 

pembelajaran Islam modern, karena mengintegrasikan 

pemahaman, refleksi, dan aksi nyata. Dengan demikian, 

siswa siap menghadapi tantangan modernitas dan 

dinamika sosial dengan perilaku Islami yang konsisten 

dan berdampak positif. 



78 
 

4. Keunggulan dan Kontribusi Tandzah 

Paradigma Tandzīrah memiliki sejumlah keunggulan yang 

membedakannya dari paradigma lama (Ta‘lim, Tarbiyah, 

Ta’dib), terutama dalam konteks pembelajaran Islam 

modern: 

a. Aktualisasi Nilai dalam Tindakan Nyata 

1) Berbeda dengan Ta‘lim, Tarbiyah, dan Ta’dib 

yang fokus pada pengetahuan, karakter, atau 

kebiasaan, Tandzīrah menekankan penerapan 

nilai Islami dalam kehidupan nyata (Al-

Attas, 1991). 

2) Siswa tidak hanya memahami ajaran, tetapi 

juga menjadi teladan melalui perilaku nyata. 

b. Mendorong Kearifan Sosial dan Etika Publik 

1) Tandzīrah menyiapkan siswa untuk 

menghadapi tantangan sosial dan publik, 

dengan kemampuan berpikir etis, menghormati 

norma, dan berperilaku bertanggung jawab 

(Suryani, 2019). 

2) Hal ini belum tercapai sepenuhnya pada 

paradigma lama yang masih terbatas pada 

lingkungan sekolah dan keteladanan guru. 

c. Meningkatkan Tanggung Jawab Sosial 

1) Paradigma ini mendorong siswa berkontribusi 

secara nyata terhadap masyarakat, bukan 

sekadar berperilaku Islami di lingkungan 

sekolah atau rumah (Rahman, 2018). 

2) Siswa belajar mengintegrasikan ilmu, 

refleksi, dan aksi sosial untuk memberikan 

manfaat nyata. 

d. Relevansi Tinggi terhadap Modernitas 

1) Tandzīrah menjawab keterbatasan paradigma 

lama dalam menghadapi dinamika sosial, 

teknologi, dan moral di era modern, karena 



79 
 

menekankan refleksi mendalam, internalisasi 

nilai, dan tindakan etis yang adaptif. 

Catatan: 

Keunggulan Tandzīrah terletak pada kemampuannya 

menghubungkan pemahaman, refleksi, dan aksi nyata, 

sehingga siswa tidak hanya menguasai ilmu atau perilaku 

Islami secara teoritis, tetapi juga siap menghadapi 

tantangan kehidupan modern dengan perilaku Islami 

yang konsisten dan berdampak sosial positif. 

5. Relevansi Tandzīrah dalam Konteks Modern 

Paradigma Tandzīrah sangat relevan dalam menghadapi 

tantangan pendidikan Islam di era modern, karena 

menekankan aktualisasi nilai Islami dalam tindakan 

nyata. Beberapa aspek relevansinya antara lain: 

a. Menjawab Tantangan Sosial dan Globalisasi 

1) Siswa modern menghadapi informasi digital 

yang cepat, interaksi lintas budaya, dan 

kompleksitas sosial. 

2) Tandzīrah menyiapkan siswa untuk bersikap 

etis, bijak, dan bertanggung jawab dalam 

konteks sosial dan global (Rahman, 2018). 

b. Meningkatkan Kecakapan Moral dan Etika 

Publik 

1) Paradigma ini mendorong pengambilan 

keputusan etis, kepedulian sosial, dan 

kepatuhan terhadap norma publik, yang 

belum tercapai sepenuhnya oleh paradigma 

lama (Suryani, 2019). 

c. Mengintegrasikan Nilai, Refleksi, dan Tindakan 

Nyata 

1) Tandzīrah menutup celah antara pemahaman 

(Ta‘lim), pembiasaan karakter (Tarbiyah), 



80 
 

dan keteladanan (Ta’dib) dengan aksi nyata 

dalam kehidupan sosial, sehingga 

pembelajaran Islam menjadi holistik dan 

kontekstual. 

d. Mempersiapkan Siswa Menjadi Pribadi Islami 

yang Mandiri 

1) Siswa yang melalui Tandzīrah memiliki 

kemandirian moral, tanggung jawab sosial, 

dan kemampuan adaptasi, sehingga siap 

menghadapi dinamika modern tanpa 

kehilangan nilai-nilai Islami (Al-Attas, 1991). 

Catatan: 

Relevansi Tandzīrah terletak pada kemampuannya 

menjawab kebutuhan pendidikan Islam modern, di 

mana siswa tidak hanya menguasai ilmu atau karakter, 

tetapi juga menginternalisasi dan mengaktualisasikan 

nilai-nilai Islami secara nyata dalam kehidupan sosial, 

digital, dan publik. 

6. Contoh Riil pada Siswa 

Paradigma Tandzīrah menekankan aktualisasi nilai Islami 

melalui tindakan nyata, sehingga siswa tidak hanya 

memahami atau merefleksikan ajaran agama, tetapi juga 

mampu menunjukkan perilaku Islami yang berdampak 

sosial. Contoh riil penerapannya antara lain: 

a. Partisipasi dalam Kegiatan Sosial 

1) Siswa aktif mengikuti program sosial, 

kegiatan amal, dan kegiatan 

kemasyarakatan. 

2) Contoh: mengadakan bakti sosial di lingkungan 

sekolah atau masyarakat, membantu warga 

yang membutuhkan, dan terlibat dalam proyek 

kemanusiaan (Rahman, 2018). 



81 
 

b. Kepemimpinan 

1) Siswa menunjukkan kemampuan memimpin 

kelompok atau organisasi dengan prinsip 

etika Islami, mendorong kerja sama, dan 

mengambil keputusan yang adil. 

2) Contoh: menjadi ketua OSIS atau koordinator 

kegiatan sosial dengan integritas dan tanggung 

jawab (Suryani, 2019). 

c. Kolaborasi dengan Komunitas 

1) Siswa mampu bekerja sama dengan berbagai 

pihak dalam lingkungan sekolah maupun 

masyarakat luas, menekankan nilai toleransi, 

saling menghormati, dan gotong royong. 

2) Contoh: mengorganisir kegiatan lingkungan, 

kampanye kebersihan, atau proyek sosial 

bersama komunitas lokal. 

Catatan: 

Contoh-contoh ini menunjukkan bahwa Tandzīrah 

menghubungkan pemahaman dan refleksi nilai dengan 

tindakan nyata, sehingga siswa siap menghadapi 

tantangan modernitas dan berkontribusi positif pada 

lingkungan sosial dan masyarakat luas. 

7. Sintesis keunggulan paradigma baru 

Paradigma Tazkīrah–Tandzīrah menghadirkan pendekatan 

pembelajaran Islam yang komprehensif, reflektif, dan 

kontekstual, sehingga lebih siap menghadapi tantangan 

modernitas dibanding paradigma lama (Ta‘lim, Tarbiyah, 

Ta’dib). Sintesis keunggulannya meliputi: 

a. Integrasi Pemahaman, Refleksi, dan Tindakan 

Nyata 

1) Paradigma baru menggabungkan pengetahuan 

(Ta‘lim), pembentukan karakter (Tarbiyah), 



82 
 

dan keteladanan (Ta’dib) dengan refleksi 

mendalam (Tazkīrah) dan aktualisasi nilai 

(Tandzīrah). 

2) Siswa tidak hanya mengetahui ajaran Islam, 

tetapi juga menginternalisasi nilai dan 

menerapkannya dalam kehidupan sosial (Al-

Attas, 1991). 

b. Kesiapan Menghadapi Tantangan Modern 

1) Dengan Tazkīrah, siswa mampu menganalisis 

persoalan moral, refleksi diri, dan 

mengambil keputusan etis. 

2) Tandzīrah mendorong aksi nyata dalam 

konteks sosial, digital, dan global, sehingga 

pembelajaran relevan dengan dinamika zaman 

(Rahman, 2018). 

c. Pengembangan Kemandirian Moral dan Sosial 

1) Paradigma baru menekankan kesadaran diri, 

tanggung jawab sosial, dan kepemimpinan 

yang beretika, berbeda dengan paradigma 

lama yang terbatas pada pembiasaan dan 

teladan guru (Suryani, 2019). 

d. Membentuk Pribadi Islami yang Utuh dan 

Adaptif 

1) Siswa menjadi mandiri, kritis, dan adaptif, 

mampu menyesuaikan diri dengan perubahan 

zaman tanpa kehilangan nilai Islami. 

2) Hasil belajar mencakup penguasaan nilai, 

kemampuan refleksi, pengambilan 

keputusan etis, dan kontribusi sosial nyata. 

Catatan: 

Sintesis ini menegaskan bahwa Tazkīrah–Tandzīrah 

mampu menjawab keterbatasan paradigma lama dan 

menjadi fondasi pembelajaran Islam modern, yang 

menekankan pemahaman, internalisasi nilai, dan aksi 

nyata dalam konteks kehidupan modern dan sosial. 



83 
 

8. Argumentasi bahwa Tazkīrah–Tandzīrah lebih 

adaptif terhadap modernitas 

Paradigma Tazkīrah–Tandzīrah lebih adaptif terhadap 

modernitas dibanding paradigma lama (Ta‘lim, Tarbiyah, 

Ta’dib), karena menekankan pemahaman, refleksi, dan 

aktualisasi nilai yang kontekstual dan relevan dengan 

dinamika sosial, teknologi, dan moral era modern.  

Beberapa argumen utama antara lain: 

a. Mengatasi Keterbatasan Pembelajaran 

Konvensional 

1) Paradigma lama cenderung statis dan 

normatif, fokus pada hafalan, pembiasaan 

karakter, dan teladan guru. 

2) Modernitas menuntut kecakapan berpikir 

kritis, reflektif, dan adaptif, yang hanya bisa 

dicapai melalui Tazkīrah (refleksi nilai) dan 

Tandzīrah (aksi nyata) (Al-Attas, 1991). 

b. Menjawab Kompleksitas Sosial dan Digital 

1) Era modern menghadirkan informasi cepat, 

interaksi lintas budaya, dan tantangan etika 

digital. 

2) Tazkīrah mendorong siswa untuk menyaring 

informasi, memahami nilai moral, dan 

mengambil keputusan etis, sedangkan 

Tandzīrah memastikan nilai tersebut 

diterapkan dalam tindakan nyata di 

masyarakat (Rahman, 2018). 

c. Mendorong Kemandirian Moral dan 

Kepemimpinan Sosial 

1) Paradigma baru membekali siswa dengan 

kesadaran diri, tanggung jawab sosial, dan 

kemampuan memimpin secara etis. 



84 
 

2) Hal ini membuat siswa mampu menghadapi 

perubahan sosial dan tantangan modern 

dengan landasan nilai Islami yang kokoh 

(Suryani, 2019). 

d. Pembelajaran Holistik yang Relevan dengan 

Kehidupan Nyata 

1) Tazkīrah–Tandzīrah mengintegrasikan teori, 

refleksi, dan praktik, sehingga siswa tidak 

berhenti pada pengetahuan atau karakter saja, 

tetapi mampu berinteraksi dengan 

lingkungan sosial secara etis dan produktif. 

Kesimpulan Argumen: 

Tazkīrah–Tandzīrah lebih adaptif terhadap modernitas 

karena mampu menghubungkan ilmu, nilai, dan aksi 

nyata, membekali siswa dengan kemampuan refleksi, 

kemandirian moral, dan kontribusi sosial yang relevan 

dengan tantangan zaman. Paradigma ini menjawab 

keterbatasan paradigma lama, menjadikan pembelajaran 

Islam modern lebih kontekstual, holistik, dan 

berdampak nyata. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



85 
 

BAB  V 

PERBANDINGAN PARADIGMA LAMA DAN BARU 

A.  Analisis Tujuan Pembelajaran dan Hasil Capaian 

Pembelajaran Islam tradisional (Ta‘lim, Tarbiyah, Ta’dib) 

memiliki fokus dan capaian yang berbeda dibanding 

paradigma baru (Tazkīrah–Tandzīrah).  

Analisis perbandingannya dapat dilihat pada 

beberapa aspek berikut: 

Aspek Paradigma 

Lama (Ta‘lim, 

Tarbiyah, 

Ta’dib 

Paradigma Baru 

(Tazkīrah–Tandzīrah) 

Tujuan 

Pembelajaran 

Ta‘lim: 

Menguasai ilmu 

agama secara 

tekstual dan 

hafalan.  

Tarbiyah: 

Membentuk 

karakter, akhlak, 

moral melalui 

pembiasaan.  

Ta’dib: 

Menanamkan 

disiplin dan 

keteladanan 

guru. 

Tazkīrah: Memahami 

nilai moral dan spiritual 

secara reflektif.  

Tandzīrah: 

Mengaktualisasikan 

nilai dalam tindakan 

nyata, sosial, dan etis. 

Hasil yang 

Dicapai 

- Penguasaan 

ilmu secara 

teoritis.  

- Kebiasaan 

berperilaku baik, 

- Kesadaran diri, 

refleksi moral, 

pengambilan keputusan 

etis.  

- Kearifan sosial, 



86 
 

disiplin ibadah.  

- Etika dasar 

dalam interaksi 

sosial. 

kepemimpinan, 

kontribusi nyata 

terhadap masyarakat.  

- Kemandirian moral 

dan adaptasi terhadap 

modernitas 

Keunggulan -Stabil dan 

mudah 

diterapkan.  

- Membentuk 

dasar 

pengetahuan dan 

karakter. 

-Mengintegrasikan 

ilmu, nilai, dan 

tindakan nyata.  

- Adaptif terhadap 

tantangan sosial, 

digital, dan global. 

Kelemahan - Terbatas pada 

hafalan, 

pembiasaan, dan 

keteladanan.  

- Kurang 

reflektif, kurang 

siap menghadapi 

dinamika 

modern 

- Membutuhkan guru 

yang terlatih untuk 

membimbing refleksi 

dan aktualisasi nilai.  

- Implementasinya 

lebih kompleks dan 

memerlukan konteks 

sosial nyata. 

 

B. Perbandingan Keunggulan dan Kelemahan dalam  

     Konteks  Modernitas 

Dalam menghadapi tantangan modernitas, paradigma lama 

(Ta‘lim, Tarbiyah, Ta’dib) dan paradigma baru (Tazkīrah–

Tandzīrah) menunjukkan perbedaan signifikan dari sisi 

keunggulan dan kelemahan. Sudah barang tentu hal yang 

demikian menarik untuk diamati secara akademik dengan 

menggambarkan aspek tujuan dan pencapaian masing-

masing pada lapangan pembelajaran. Kondisi ini sangat 

diperlukan agar siswa sebagai generasi objeknya dapat 



87 
 

diyakini bahwa kemampuan yang mereka miliki sanggup 

bertarung dengan kondisi zaman modern. Untuk melihat 

dari keduanya dapat dikemukakan analisisnya sebagai 

berikut: 

Aspek Paradigma Lama Paradigma Baru 

(Tazkīrah–Tandzīrah) 

Pembelajaran - Mudah 

diterapkan secara 

rutin.  

- Membentuk 

dasar 

pengetahuan, 

karakter, dan 

etika.  

Mengintegrasikan ilmu, 

refleksi, dan tindakan 

nyata.  

 

Keunggulan - Telah terbukti 

secara tradisional 

dalam 

pembentukan 

moral dasar siswa 

Adaptif terhadap 

tantangan sosial, 

digital, dan global.  

- Mendorong 

kemandirian moral, 

kepemimpinan, dan 

kontribusi sosial nyata 

Kelemahan - Kurang mampu 

menghadapi 

kompleksitas 

modernitas.  

- Terbatas pada 

hafalan, 

pembiasaan, dan 

keteladanan guru.  

- Tidak 

menekankan 

refleksi dan 

aktualisasi nilai 

secara sosial. 

- Membutuhkan guru 

yang terampil dalam 

membimbing refleksi 

dan aktualisasi.  

- Implementasi lebih 

kompleks dan 

memerlukan konteks 

sosial nyata. 



88 
 

C. Tantangan implementasi Tazkīrah–Tandzīrah 

Meskipun Tazkīrah–Tandzīrah memiliki keunggulan yang 

signifikan dalam menghadapi modernitas, implementasinya 

tidak lepas dari tantangan. Beberapa tantangan utama 

antara lain: 

1. Kesiapan Guru dan Tenaga Pendidik 

a. Paradigma baru membutuhkan guru yang 

kompeten dalam membimbing refleksi dan 

aktualisasi nilai, bukan hanya mentransfer 

pengetahuan. 

b. Tantangan: banyak guru masih terbiasa dengan 

metode konvensional yang fokus pada hafalan 

dan pembiasaan (Rahman, 2018). 

2. Kompleksitas Implementasi dalam Kurikulum 

a. Integrasi Tazkīrah dan Tandzīrah ke dalam 

pembelajaran membutuhkan perencanaan 

matang, metode interaktif, dan konteks 

sosial nyata. 

b. Tantangan: keterbatasan waktu, sumber daya, 

dan dukungan institusi bisa menjadi hambatan. 

3. Kesiapan Siswa dalam Refleksi dan Aksi Nyata 

a. Tidak semua siswa memiliki kematangan 

introspeksi dan keterampilan sosial untuk 

mengaktualisasikan nilai secara mandiri. 

b. Tantangan: siswa perlu pendampingan, 

motivasi, dan contoh nyata dari lingkungan 

sekolah dan guru (Suryani, 2019). 

4. Evaluasi dan Penilaian Pembelajaran 

a. Penilaian keberhasilan Tazkīrah–Tandzīrah 

tidak bisa hanya berdasarkan hafalan atau 

pembiasaan. 

b. Tantangan: perlu indikator evaluasi yang 

holistik, mencakup refleksi, internalisasi nilai, 

dan kontribusi sosial nyata. 



89 
 

5. Konteks Sosial dan Lingkungan Modern 

a. Tantangan modernitas, seperti digitalisasi, 

interaksi lintas budaya, dan pengaruh media 

sosial, memerlukan strategi pembelajaran 

yang adaptif dan kontekstual. 

Kesimpulan: 

Implementasi Tazkīrah–Tandzīrah menuntut 

kesinambungan antara kesiapan guru, kurikulum yang 

fleksibel, motivasi siswa, dan evaluasi holistik. Meski 

kompleks, tantangan ini dapat diatasi dengan pelatihan 

guru, pengembangan metode pembelajaran inovatif, 

dan keterlibatan komunitas sekolah, sehingga paradigma 

baru dapat menjadi jawaban pendidikan Islam yang relevan 

dengan modernitas. 

D. Paradigma Baru Lebih relevan  

     untuk Menghadapi Modernitas 

Berdasarkan analisis perbandingan antara paradigma lama 

(Ta‘lim, Tarbiyah, Ta’dib) dan paradigma baru 

(Tazkīrah–Tandzīrah), dapat disimpulkan bahwa 

paradigma baru memiliki relevansi yang lebih tinggi dalam 

konteks modernitas. Hal ini ditunjukkan melalui beberapa 

aspek: 

1. Integrasi Pemahaman, Refleksi, dan Aksi Nyata 

a. Paradigma baru tidak hanya menekankan 

penguasaan ilmu, pembiasaan karakter, dan 

keteladanan guru, tetapi juga refleksi nilai 

(Tazkīrah) dan aktualisasi tindakan nyata 

(Tandzīrah). 

b. Siswa belajar menganalisis, 

menginternalisasi, dan mengaplikasikan 

nilai Islami dalam kehidupan sehari-hari, baik 

di lingkungan sosial maupun digital. 



90 
 

2. Adaptif terhadap Tantangan Modern 

a. Tantangan modern, seperti digitalisasi, 

interaksi lintas budaya, dan kompleksitas 

sosial, menuntut siswa memiliki kemandirian 

moral, kepemimpinan sosial, dan 

kemampuan pengambilan keputusan etis. 

b. Tazkīrah–Tandzīrah memfasilitasi 

pengembangan kemampuan ini secara holistik 

dan kontekstual. 

3. Pengembangan Kearifan Sosial dan Etika Publik 

a. Paradigma baru mendorong siswa untuk 

berkontribusi nyata pada masyarakat, 

mempraktikkan nilai Islami melalui kolaborasi, 

kepedulian sosial, dan tindakan etis yang 

berdampak. 

b. Hal ini menjawab keterbatasan paradigma lama 

yang lebih fokus pada pembiasaan internal dan 

teladan guru. 

4. Mempersiapkan Siswa Menjadi Pribadi Islami 

yang Mandiri 

a. Paradigma baru membentuk siswa yang 

mandiri, kritis, dan adaptif, sehingga siap 

menghadapi dinamika kehidupan modern tanpa 

kehilangan nilai Islami. 

 

Tazkīrah–Tandzīrah lebih relevan dan adaptif dibanding 

paradigma lama karena mampu mengintegrasikan 

pemahaman, refleksi, dan tindakan nyata. Paradigma ini 

menjadi jawaban pendidikan Islam modern yang 

menekankan internalisasi nilai Islami, kontribusi sosial, 

dan kesiapan menghadapi tantangan zaman. 

 

 

 

 

 



91 
 

BAB VI 

STRATEGI IMPLEMENTASI DAN IMPLIKASI 

PRAKTIS 

A. Strategi Pembelajaran Berbasis Tazkīrah–Tandzīrah 

Untuk mengoptimalkan pembelajaran Islam modern, 

strategi implementasi Tazkīrah–Tandzīrah harus 

mengintegrasikan refleksi nilai dan aksi nyata. Beberapa 

strategi yang dapat diterapkan antara lain: 

1. Strategi Reflektif (Tazkīrah) 

a. Guru memfasilitasi diskusi, studi kasus, dan 

jurnal refleksi agar siswa dapat menilai, 

memahami, dan menginternalisasi nilai Islami 

dalam konteks pribadi dan sosial. 

b. Contoh: kegiatan refleksi harian, analisis 

masalah etis dalam kehidupan sehari-hari, dan 

pembiasaan introspeksi moral. 

2. Strategi Aksi Nyata (Tandzīrah) 

a. Siswa diajak untuk mengaplikasikan nilai 

Islami secara nyata dalam lingkungan sosial. 

b. Contoh: partisipasi dalam kegiatan sosial, 

proyek kemasyarakatan, kepemimpinan di 

organisasi sekolah, dan kolaborasi dengan 

komunitas. 

3. Integrasi dengan Kurikulum dan Aktivitas 

Pembelajaran 

a. Tazkīrah–Tandzīrah tidak berdiri sendiri, tetapi 

diintegrasikan dengan mata pelajaran, 

kegiatan ekstrakurikuler, dan program 

pembiasaan karakter. 

b. Contoh: mengaitkan pembelajaran akhlak 

dengan proyek sosial atau pengembangan 

kepemimpinan di OSIS. 

4. Pendekatan Personal dan Kontekstual 



92 
 

a. Pembelajaran disesuaikan dengan kondisi 

siswa, lingkungan sosial, dan tantangan 

zaman modern, sehingga lebih relevan dan 

berdampak. 

b. Guru berperan sebagai fasilitator, motivator, 

dan mentor, bukan hanya sebagai pemberi 

materi. 

5. Evaluasi Holistik 

a. Penilaian tidak hanya berdasarkan hafalan 

atau perilaku formal, tetapi juga refleksi diri, 

kontribusi sosial, kepemimpinan, dan 

kemampuan pengambilan keputusan etis. 

b. Contoh: portofolio refleksi, observasi kegiatan 

sosial, dan evaluasi proyek berbasis nilai. 

Implikasi Praktis: 

a. Guru perlu pelatihan dan kesadaran pedagogik 

baru untuk membimbing siswa. 

b. Sekolah harus menyediakan sarana dan dukungan 

kegiatan sosial agar siswa dapat mengaktualisasikan 

nilai. 

c. Evaluasi pembelajaran harus holistik dan 

kontekstual, menilai baik aspek moral, sosial, 

maupun intelektual. 

d. Implementasi strategi ini diharapkan menghasilkan 

siswa Islami yang mandiri, adaptif, dan 

bertanggung jawab secara sosial, sesuai tuntutan 

modernitas. 

B. Integrasi  Kurikulum dan Aktivitas Pembelajaran     

     Modern 

      

Agar paradigma Tazkīrah–Tandzīrah efektif, 

implementasinya perlu diintegrasikan secara holistik 

dengan kurikulum dan aktivitas pendidikan modern. 

Integrasi ini bertujuan agar siswa tidak hanya memahami 



93 
 

nilai Islami, tetapi juga menginternalisasi dan 

mengaktualisasikannya dalam kehidupan nyata. 

1. Integrasi dengan Mata Pelajaran 

a. Nilai-nilai reflektif dan aksi nyata dapat 

dihubungkan dengan mata pelajaran 

keagamaan maupun umum. 

b. Contoh: dalam pelajaran Fikih, siswa tidak 

hanya mempelajari hukum, tetapi juga 

membuat studi kasus penerapan hukum 

dalam kehidupan sosial. 

2. Kegiatan Ekstrakurikuler dan Proyek Sosial 

a. Sekolah dapat memfasilitasi kegiatan seperti 

program sosial, kegiatan lingkungan, dan 

kepemimpinan organisasi. 

b. Hal ini menekankan Tandzīrah, yaitu 

pengaktualisasian nilai Islami dalam konteks 

sosial nyata. 

3. Pemanfaatan Teknologi dan Digitalisasi 

a. Modernitas menuntut keterampilan digital. 

Tazkīrah–Tandzīrah dapat mengintegrasikan 

teknologi untuk refleksi dan aksi nyata. 

b. Contoh: jurnal refleksi digital, proyek sosial 

berbasis media sosial yang mempromosikan 

nilai Islami, atau diskusi daring yang 

memfasilitasi analisis etis. 

4. Pembelajaran Berbasis Proyek dan Kontekstual 

a. Kurikulum modern dapat diadaptasi menjadi 

project-based learning, di mana siswa 

menggabungkan pengetahuan, refleksi, dan 

aksi nyata. 

b. Contoh: proyek kolaborasi siswa untuk 

menyelesaikan masalah lingkungan atau sosial 

di masyarakat sekitar. 

5. Evaluasi dan Umpan Balik Holistik 



94 
 

a. Integrasi menuntut sistem evaluasi yang 

menilai pemahaman, refleksi, dan 

implementasi nilai. 

b. Contoh: portofolio, observasi kegiatan sosial, 

penilaian peer-review, dan refleksi pribadi yang 

terdokumentasi. 

Kesimpulan: 

Integrasi Tazkīrah–Tandzīrah dengan kurikulum dan 

aktivitas pendidikan modern menjadikan pembelajaran 

holistik, kontekstual, dan relevan. Siswa tidak hanya 

memiliki pengetahuan dan karakter, tetapi juga 

keterampilan sosial, kepemimpinan, dan kemampuan 

menghadapi tantangan zaman modern. 

C. Peran Guru, Mahasiswa, dan Lembaga Pendidikan 

Keberhasilan implementasi paradigma Tazkīrah–

Tandzīrah sangat bergantung pada peran aktif seluruh 

pihak yang terlibat dalam proses pembelajaran. Berikut 

analisis peran masing-masing: 

1. Peran Guru 

a. Guru berfungsi sebagai fasilitator, motivator, 

dan mentor. 

b. Tugas utama guru adalah: 

1) Membimbing siswa dalam refleksi nilai 

(Tazkīrah). 

2) Membimbing siswa dalam aktualisasi 

nilai melalui aksi nyata (Tandzīrah). 

3) Mengintegrasikan pembelajaran berbasis 

proyek, diskusi, dan studi kasus. 

c. Guru juga perlu mengembangkan kompetensi 

profesional agar mampu menghadapi 

tantangan modernitas (Rahman, 2018). 

2. Peran Mahasiswa / Siswa 



95 
 

a. Mahasiswa atau siswa berperan sebagai subjek 

aktif pembelajaran, bukan sekadar penerima 

materi. 

b. Tugas utama siswa adalah: 

1) Melakukan refleksi diri dan 

menganalisis nilai moral dan etis yang 

dipelajari. 

2) Mengaplikasikan nilai Islami dalam 

tindakan sosial nyata, kepemimpinan, dan 

kolaborasi. 

3) Mengembangkan kemandirian moral 

dan sosial, serta berpartisipasi aktif 

dalam proyek dan kegiatan 

sekolah/masyarakat. 

3. Peran Lembaga Pendidikan 

a. Lembaga pendidikan berfungsi sebagai 

fasilitator, pengatur, dan pendukung 

implementasi paradigma baru. 

b. Tugas utama lembaga: 

1) Menyediakan kurikulum dan sarana 

pembelajaran yang mendukung 

integrasi Tazkīrah–Tandzīrah. 

2) Memberikan pelatihan dan 

pengembangan profesional guru. 

3) Memfasilitasi kegiatan sosial dan 

proyek berbasis nilai untuk siswa. 

4) Menyusun sistem evaluasi holistik yang 

menilai refleksi, aksi nyata, dan 

kontribusi sosial. 

Kesimpulan: 

Keberhasilan implementasi Tazkīrah–Tandzīrah menuntut 

kolaborasi sinergis antara guru, mahasiswa, dan 

lembaga pendidikan. Ketiganya harus bekerja sama untuk 

menciptakan pembelajaran Islam yang reflektif, 

kontekstual, dan relevan dengan tantangan modernitas, 



96 
 

sehingga siswa menjadi pribadi Islami yang mandiri, 

adaptif, dan berkontribusi positif pada masyarakat. 

D. Studi Kasus  Implementasi di  Madrasah Modern 

Untuk menegaskan relevansi Tazkīrah–Tandzīrah, 

berikut contoh implementasi nyata di lingkungan 

pendidikan modern: 

1. Sekolah/Madrasah A: Integrasi Refleksi dan 

Proyek Sosial 

a. Tazkīrah: Siswa diarahkan untuk menulis 

jurnal refleksi harian tentang nilai-nilai moral 

dan akhlak yang mereka pelajari di kelas. 

b. Tandzīrah: Siswa mengaplikasikan nilai 

tersebut melalui proyek sosial, seperti 

membantu anak yatim, kegiatan kebersihan 

lingkungan, dan penggalangan dana sosial. 

c. Hasil: Terbentuk siswa yang reflektif, kritis, 

dan peduli sosial, mampu menghubungkan 

pembelajaran dengan tindakan nyata. 

2. Sekolah/Madrasah B: Integrasi Teknologi dalam 

Pembelajaran Nilai 

a. Tazkīrah: Siswa melakukan diskusi daring dan 

studi kasus digital untuk menganalisis dilema 

moral dalam konteks modern, seperti 

penggunaan media sosial dan etika digital. 

b. Tandzīrah: Siswa membuat konten edukatif 

yang mempromosikan nilai Islami di media 

sosial, sekaligus berpartisipasi dalam kampanye 

sosial berbasis komunitas. 

c. Hasil: Siswa mengembangkan kecakapan 

digital, kesadaran etis, dan kontribusi sosial 

nyata, sekaligus mempraktikkan refleksi 

moral. 



97 
 

3. Sekolah/Madrasah C: Pembelajaran Berbasis 

Kepemimpinan dan Kolaborasi 

a. Tazkīrah: Siswa diberikan tantangan untuk 

merencanakan proyek kepemimpinan dan 

kolaborasi, misalnya manajemen kegiatan 

sekolah atau program mentor-murid. 

b. Tandzīrah: Siswa memimpin dan mengelola 

proyek tersebut, menerapkan nilai tanggung 

jawab, kerja sama, dan kepedulian sosial. 

c. Hasil: Terbentuk siswa mandiri, proaktif, dan 

beretika, mampu memimpin dan berkontribusi 

di komunitas mereka. 

Analisis Studi Kasus: 

a. Semua contoh menunjukkan bahwa Tazkīrah–

Tandzīrah mampu menjembatani teori dan 

praktik, sehingga siswa tidak berhenti pada 

pemahaman nilai saja, tetapi mampu 

mengaktualisasikan nilai Islami dalam kehidupan 

nyata. 

b. Implementasi ini relevan dengan tuntutan 

modernitas, termasuk dinamika sosial, digital, dan 

global, sekaligus menekankan internalisasi nilai, 

refleksi kritis, dan kontribusi sosial. 

Kesimpulan: 

Studi kasus ini menegaskan bahwa Tazkīrah–Tandzīrah 

dapat diterapkan di sekolah/madrasah modern dengan 

strategi reflektif, aksi nyata, integrasi kurikulum, dan 

penggunaan teknologi, sehingga menghasilkan siswa 

Islami yang adaptif, mandiri, dan berkontribusi nyata 

di masyarakat. 

 



98 
 

E. Kritik terhadap Metode Pembelajaran Agama Islam  

     Konvensional dan Urgensi Paradigma Tazkīrah–   

     Tandzīrah di Era Modern 

Pembelajaran agama Islam konvensional yang berfokus 

pada ta‘lim, tarbiyah, dan ta’dib memiliki kontribusi 

signifikan dalam membentuk pengetahuan, akhlak, dan 

perilaku dasar siswa. Namun, pengalaman lapangan dan 

hasil penelitian selama lima tahun terakhir menunjukkan 

bahwa paradigma lama ini kurang responsif terhadap 

tuntutan modernitas. 

A. Kritik terhadap Metode Konvensional: 

1. Ta‘lim hanya menekankan transfer pengetahuan, 

sehingga siswa mampu menghafal dan memahami 

materi, tetapi kurang mampu menginternalisasi 

nilai dan menerapkannya dalam situasi sosial 

nyata. 

2. Tarbiyah menekankan pembentukan karakter 

melalui bimbingan, tetapi sifatnya normatif dan 

rutin, sehingga kurang membekali siswa menghadapi 

dilema moral atau tantangan sosial kompleks. 

3. Ta’dib mendorong peneladanan perilaku guru, 

namun siswa cenderung mengikuti tanpa refleksi 

mendalam, sehingga adaptasi terhadap konteks baru 

dan situasi modern masih terbatas. 

B. Urgensi Paradigma Tazkīrah–Tandzīrah: 

Seiring perkembangan masyarakat modern, siswa 

membutuhkan pembelajaran yang tidak hanya 

mengajarkan ilmu dan perilaku baik, tetapi juga: 

1. Mendalam: melalui Tazkīrah, siswa mampu 

memahami makna nilai-nilai Islam secara reflektif, 

kritis, dan menyeluruh. 



99 
 

2. Aktual: melalui Tandzīrah, siswa dapat menerapkan 

nilai-nilai agama dalam tindakan sosial nyata, 

sehingga pembelajaran menjadi relevan dengan 

kehidupan sehari-hari. 

Paradigma baru ini menjadi jawaban atas keterbatasan 

metode lama dan menjawab tantangan modernitas, 

seperti: 

1. Kompleksitas interaksi sosial dan digital. 

2. Tuntutan moral dan etika dalam kehidupan global. 

3. Kebutuhan pembelajaran yang adaptif, reflektif, dan 

aplikatif. 

Dengan demikian, transisi dari ta‘lim, tarbiyah, ta’dib ke 

Tazkīrah–Tandzīrah bukan hanya sebagai inovasi teoritis, 

tetapi juga sebagai keharusan praktis agar pembelajaran 

Islam dapat membentuk generasi yang berpengetahuan, 

berakhlak, dan mampu berkontribusi positif di masyarakat 

modern. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



100 
 

BAB VII 

KESIMPULAN DAN REKOMENDASI 

A. Tazkīrah–Tandzīrah sebagai Jawaban Modernitas 

Berdasarkan pembahasan mendalam mengenai paradigma 

lama (Ta‘lim, Tarbiyah, Ta’dib) dan paradigma baru 

(Tazkīrah–Tandzīrah), dapat diambil beberapa 

kesimpulan umum sebagai berikut: 

1. Keterbatasan Paradigma Lama 

a. Ta‘lim, Tarbiyah, dan Ta’dib efektif dalam 

membentuk dasar pengetahuan, karakter, 

dan disiplin siswa. 

b. Namun, paradigma lama terbatas dalam 

menghadapi tantangan modernitas, karena 

fokusnya masih pada hafalan, pembiasaan, dan 

keteladanan guru. 

c. Siswa kurang terlatih untuk refleksi nilai, 

pengambilan keputusan etis, dan aksi nyata 

di masyarakat, sehingga tidak sepenuhnya 

siap menghadapi kompleksitas sosial, digital, 

dan global. 

2. Tazkīrah–Tandzīrah sebagai Jawaban 

Modernitas 

a. Paradigma baru menekankan refleksi diri 

(Tazkīrah) dan aktualisasi nilai dalam 

kehidupan nyata (Tandzīrah). 

b. Implementasi Tazkīrah–Tandzīrah 

menghasilkan siswa yang mandiri, kritis, 

adaptif, dan berkontribusi positif secara 

sosial. 

c. Paradigma ini lebih relevan dan adaptif 

dalam menghadapi tuntutan modernitas, karena 

mengintegrasikan pengetahuan, moral, etika, 

dan tindakan nyata. 

3. Urgensi Perubahan Paradigma 



101 
 

a. Perubahan dari paradigma lama ke Tazkīrah–

Tandzīrah tidak sekadar metode baru, tetapi 

merupakan keharusan untuk memastikan 

pendidikan Islam tetap relevan di era 

modern. 

b. Implementasi paradigma baru membutuhkan 

peran aktif guru, siswa, dan lembaga 

pendidikan, integrasi dengan kurikulum, 

penggunaan teknologi, dan evaluasi holistik.  

         Tazkīrah–Tandzīrah menjadi jawaban pendidikan 

Islam modern yang mampu menjawab kesenjangan antara 

nilai-nilai tradisional dan kebutuhan zaman kontemporer. 

Paradigma ini menyiapkan siswa menginternalisasi nilai 

Islami, merefleksikan diri, dan beraksi secara etis dan 

sosial, sehingga pembelajaran Islam tidak hanya 

berhenti pada penguasaan teori, tetapi membentuk 

pribadi Islami yang relevan dengan tuntutan modernitas. 

B, Rekomendasi untuk Pengembangan Pembelajaran  

     Islam Modern 

Berdasarkan analisis terhadap paradigma lama (Ta‘lim, 

Tarbiyah, Ta’dib) dan paradigma baru (Tazkīrah–

Tandzīrah), beberapa rekomendasi strategis untuk 

pengembangan pendidikan Islam modern adalah sebagai 

berikut: 

1. Mengadopsi Paradigma Tazkīrah–Tandzīrah 

secara Sistematis 

a. Lembaga pendidikan perlu mengintegrasikan 

refleksi nilai (Tazkīrah) dan aktualisasi nilai 

melalui aksi nyata (Tandzīrah) ke dalam 

kurikulum dan kegiatan pembelajaran. 

b. Pendekatan ini harus diterapkan secara 

bertahap dan konsisten, agar siswa 



102 
 

menginternalisasi nilai Islami dan mampu 

menghadapi tantangan modern. 

2. Pelatihan dan Pengembangan Kompetensi Guru 

a. Guru perlu diberikan pelatihan pedagogik 

berbasis Tazkīrah–Tandzīrah, termasuk 

kemampuan membimbing refleksi, mentoring, 

dan evaluasi holistik. 

b. Guru diharapkan menjadi fasilitator, 

motivator, dan mentor yang mampu 

menumbuhkan kemandirian moral dan sosial 

siswa. 

3. Integrasi Kurikulum dan Aktivitas Kontekstual 

a. Kurikulum perlu menyesuaikan materi 

keagamaan dan umum dengan kegiatan yang 

memungkinkan siswa menerapkan nilai 

dalam kehidupan nyata, seperti proyek sosial, 

kegiatan ekstrakurikuler, dan pemanfaatan 

teknologi. 

b. Evaluasi pembelajaran harus holistik, menilai 

pemahaman, refleksi, dan kontribusi sosial. 

4. Pemanfaatan Teknologi dan Media Digital 

a. Modernitas menuntut siswa memiliki 

kecakapan digital dan etika modern. 

b. Sekolah/madrasah dapat menggunakan 

platform digital untuk refleksi, proyek sosial 

berbasis media, dan pembelajaran 

interaktif, sehingga Tazkīrah–Tandzīrah lebih 

kontekstual dan relevan. 

5. Penguatan Kolaborasi Guru, Siswa, dan 

Komunitas 

a. Implementasi paradigma baru memerlukan 

kerja sama antara guru, siswa, orang tua, 

dan komunitas pendidikan. 

b. Kegiatan berbasis komunitas dapat 

menumbuhkan keterampilan sosial, 

kepedulian, dan kepemimpinan, sekaligus 



103 
 

memperkuat relevansi nilai Islami dalam 

masyarakat. 

6. Evaluasi dan Penelitian Berkelanjutan 

a. Lembaga pendidikan perlu melakukan 

monitoring, evaluasi, dan penelitian terhadap 

efektivitas Tazkīrah–Tandzīrah. 

b. Data empiris akan menjadi dasar peningkatan 

kualitas pembelajaran dan adaptasi strategi 

sesuai perkembangan zaman. 

Kesimpulan Rekomendasi: 

Pengembangan pendidikan Islam modern harus menggeser 

paradigma lama ke Tazkīrah–Tandzīrah, memfokuskan 

pada refleksi, internalisasi nilai, dan aksi nyata. Dengan 

strategi ini, siswa akan menjadi pribadi Islami yang 

adaptif, kritis, mandiri, dan berkontribusi nyata dalam 

masyarakat modern. 

C. Agenda Penelitian  Pengembangan Berikutnya 

Berdasarkan hasil kajian tentang paradigma lama 

(Ta‘lim, Tarbiyah, Ta’dib) dan paradigma baru 

(Tazkīrah–Tandzīrah), beberapa agenda penelitian dan 

pengembangan yang dapat dilakukan untuk memperkuat 

pendidikan Islam modern adalah sebagai berikut: 

1. Penelitian Efektivitas Implementasi Tazkīrah–

Tandzīrah 

a. Melakukan studi empiris untuk menilai 

pengaruh paradigma baru terhadap 

perkembangan karakter, refleksi moral, dan 

kontribusi sosial siswa. 

b. Contoh: penelitian kuantitatif dan kualitatif 

tentang perubahan perilaku, kepemimpinan, 

dan kemampuan etis siswa setelah penerapan 

Tazkīrah–Tandzīrah. 



104 
 

2. Pengembangan Kurikulum dan Modul 

Pembelajaran 

a. Menyusun kurikulum, modul, dan panduan 

pembelajaran yang berbasis Tazkīrah–

Tandzīrah untuk berbagai jenjang pendidikan 

Islam. 

b. Modul ini dapat mencakup strategi reflektif, 

aktivitas aksi nyata, penggunaan teknologi, 

dan evaluasi holistik. 

3. Pelatihan Guru dan Peningkatan Kompetensi 

Profesional 

a. Penelitian untuk mengembangkan program 

pelatihan guru agar mampu menerapkan 

Tazkīrah–Tandzīrah secara efektif. 

b. Fokus pada pendampingan refleksi, 

mentoring, evaluasi holistik, dan integrasi 

teknologi dalam pembelajaran nilai. 

4. Pemanfaatan Teknologi dan Digitalisasi 

Pembelajaran 

a. Penelitian tentang pemanfaatan media digital, 

platform daring, dan teknologi interaktif 

dalam mendukung Tazkīrah–Tandzīrah. 

b. Contoh: pengembangan aplikasi refleksi diri, 

proyek sosial berbasis komunitas digital, dan 

evaluasi portofolio digital. 

5. Kajian Kultural dan Kontekstual 

a. Penelitian untuk menyesuaikan paradigma baru 

dengan kondisi sosial, budaya, dan lokalitas 

masing-masing sekolah atau madrasah. 

b. Fokus pada bagaimana Tazkīrah–Tandzīrah 

dapat diadaptasi agar lebih relevan dan 

berdampak nyata di lingkungan modern 

dan multikultural. 

6. Evaluasi Jangka Panjang dan Monitoring 

a. Penelitian longitudinal untuk menilai dampak 

jangka panjang Tazkīrah–Tandzīrah 



105 
 

terhadap pembentukan pribadi Islami, 

kearifan sosial, dan kemampuan adaptasi 

siswa. 

Kesimpulan Agenda: 

Agenda penelitian dan pengembangan berikutnya bertujuan 

menguatkan dasar empiris dan praktis penerapan 

Tazkīrah–Tandzīrah, agar pendidikan Islam modern 

menjadi lebih relevan, adaptif, dan berdampak nyata 

bagi siswa serta masyarakat. 

D.Daftar Pustaka 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. (1991). The 

Concept of Education in Islam: A Framework for an 

Islamic Philosophy of Education. Kuala Lumpur: ISTAC. 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. (2014). 

Prolegomena to the Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: 

ISTAC. 

Al-Ghazālī, Abū Ḥāmid. (1988). Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn. 

Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Qaradawi, Yusuf. (1996). Al-Tarbiyah al-

Islamiyyah wa Madrasatu Hasan al-Banna. Kairo: Dār al-

Shurūq. 

Azra, Azyumardi. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi 

dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium III. 

Jakarta: Kencana. 

Baharuddin & Makin. (2011). Paradigma Pendidikan 

Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam di 

Sekolah. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Hasan, Langgulung. (1986). Asas-asas Pendidikan 

Islam. Jakarta: Pustaka Al-Husna. 

Hidayat, Komaruddin. (2003). Psikologi 

Kebahagiaan: Pendekatan Sufistik. Jakarta: Paramadina. 

Hidayat, Nur. (2019). Epistemologi Pendidikan 

Islam. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media. 



106 
 

Hitti, Philip K. (1970). History of the Arabs. London: 

Macmillan. 

Iqbal, Muhammad. (1996). The Reconstruction of 

Religious Thought in Islam. Lahore: Institute of Islamic 

Culture. 

Jalaluddin. (2016). Filsafat Pendidikan Islam: Telaah 

Historis, Teoritis, dan Praktis. Jakarta: Raja Grafindo 

Persada. 

Karim, M. Abdul. (2013). Pendidikan Islam di Era 

Globalisasi. Yogyakarta: Pustaka Book Publisher. 

Langgulung, Hasan. (2000). Manusia dan 

Pendidikan: Suatu Analisa Psikologi dan Pendidikan. 

Jakarta: Al-Husna Zikra. 

Marimba, Ahmad D. (1989). Pengantar Filsafat 

Pendidikan Islam. Bandung: Al-Ma’arif. 

Muhaimin. (2011). Rekonstruksi Pendidikan Islam: 

Dari Paradigma Pengajaran ke Pembentukan Karakter. 

Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

Nata, Abuddin. (2012). Filsafat Pendidikan Islam. 

Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

Nata, Abuddin. (2016). Pendidikan Islam di Era 

Milenial. Jakarta: Prenadamedia Group. 

Rahman, Fazlur. (1982). Islam and Modernity: 

Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago: 

University of Chicago Press. 

Rahman, Fazlur. (1980). Major Themes of the 

Qur’an. Minneapolis: Bibliotheca Islamica. 

Ramayulis. (2013). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: 

Kalam Mulia. 

Rosenthal, Franz. (1970). Knowledge Triumphant: 

The Concept of Knowledge in Medieval Islam. Leiden: 

Brill. 

Saeed, Abdullah. (2014). Islamic Thought: An 

Introduction. London: Routledge. 



107 
 

Sardar, Ziauddin. (2015). Reading the Qur’an: The 

Contemporary Relevance of the Sacred Text of Islam. 

Oxford: Oxford University Press. 

Shihab, M. Quraish. (2007). Wawasan Al-Qur’an: 

Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat. Bandung: 

Mizan. 

Shihab, M. Quraish. (2019). Membumikan Al-

Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan 

Masyarakat. Bandung: Mizan. 

Suprayogo, Imam & Tobroni. (2001). Metodologi 

Penelitian Sosial-Agama. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Syam, Nur. (2018). Islam Nusantara: Dari Islamisasi 

hingga Ideologisasi. Yogyakarta: LKiS. 

Tafsir, Ahmad. (2013). Ilmu Pendidikan Islam dalam 

Perspektif Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Tilaar, H.A.R. (2002). Perubahan Sosial dan 

Pendidikan. Jakarta: Grasindo. 

Zuhairini, dkk. (1993). Metodologi Pendidikan Islam. 

Jakarta: Bumi Aksara. 

Zarkasyi, Hamid Fahmy. (2018). Islamic Worldview: 

Gagasan dan Pemikiran. Gontor: UNIDA Press. 

Zubaedi. (2012). Desain Pendidikan Karakter: 

Konsepsi dan Aplikasinya dalam Lembaga Pendidikan. 

Jakarta: Kencana. 

Abdurrahman, Mas’ud. (2002). Menggagas Format 

Pendidikan Nondikotomik: Humanisme Religius sebagai 

Paradigma Pendidikan Islam. Yogyakarta: Gama Media. 

Al-Jawziyyah, Ibn Qayyim. (1997). Madarij al-

Salikin. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Azmi, Ahmad. (2020). Paradigma Pendidikan Islam 

Transformatif. Bandung: CV Alfabeta. 

Basri, Hasan. (2021). Epistemologi Pendidikan 

Islam: Dari Ta’dib ke Tazkiyah. Jakarta: Prenadamedia 

Group. 



108 
 

Bahdar, (2025). Revolusi Tazkīrah–Tandzīrah: 

Membangun Epistemologi Baru Pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam. Palu: UIN Datokarama Press. 

Al-Qaradawi, Yusuf. (1997). Madkhal li Dirasah al-

Islam. Kairo: Maktabah Wahbah. 

Ali, Muhammad Daud. (2010). Pendidikan Agama 

Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

Lampiran : 

1.Snopsis Buku 

Buku Membangun Pembelajaran Islam Modern: 

Menggeser Ta’līm, Tarbiyah, Ta’dīb ke Tazkīrah–

Tandzīrah menghadirkan gagasan segar tentang arah baru 

pendidikan Islam di era modern. Selama ini, pembelajaran 

agama cenderung bertumpu pada tiga paradigma klasik — 

Ta’līm (pengajaran), Tarbiyah (pembinaan), dan Ta’dīb 

(pembentukan adab) — yang berorientasi pada transfer 

pengetahuan dan nilai. Namun, dalam menghadapi arus 

modernitas, digitalisasi, dan globalisasi nilai, pendekatan 

tersebut mulai kehilangan daya relevansi. 

Penulis, Dr. Bahdar, M.H. menawarkan paradigma baru 

bernama Tazkīrah–Tandzīrah sebagai bentuk tajdīd 

(pembaruan) epistemologi dan praksis pendidikan Islam. 

Tazkīrah bermakna refleksi spiritual dan kesadaran diri, 

sedangkan Tandzīrah bermakna peringatan moral dan 

ajakan menuju aksi sosial yang beradab. Melalui perpaduan 

keduanya, pembelajaran Islam diarahkan bukan sekadar 

untuk mengetahui, tetapi untuk menyadari dan 

menghidupkan nilai ilahiah dalam kehidupan nyata. 

Buku ini mengulas secara mendalam: 

1. Kelemahan paradigma lama dalam menjawab 

tantangan modernitas, 



109 
 

2. Tantangan global terhadap pembelajaran agama di 

era digital, 

3. Urgensi Tazkīrah–Tandzīrah sebagai paradigma 

baru yang reflektif dan kontekstual, 

4. Tujuan dan capaian pembelajaran baru yang 

menekankan kesadaran spiritual dan sosial, 

5. Serta implikasi praktis bagi guru dan metode 

pembelajaran Islam modern. 

Dengan gaya yang jernih dan analitis, buku ini mengajak 

pendidik, akademisi, dan mahasiswa untuk meninjau ulang 

cara berpikir tentang pendidikan Islam. Bahwa 

pembelajaran agama tidak cukup hanya mencerdaskan akal, 

tetapi harus menyalakan jiwa dan menumbuhkan 

kesadaran kemanusiaan. 

Paradigma Tazkīrah–Tandzīrah bukan sekadar teori baru, 

melainkan gerakan pembaruan pendidikan Islam yang 

berpijak pada nilai Al-Qur’an, berpikir reflektif, dan 

berorientasi pada perubahan sosial yang beradab. Buku ini 

merupakan langkah penting menuju pendidikan Islam yang 

modern, humanis, dan tetap berakar kuat pada spiritualitas 

wahyu. 

2.Profil Penulis 

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di 

bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah, 

UIN Datokarama Palu. Ia aktif mengajar mata kuliah 

fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus 

kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik 

pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim. 

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada 

studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan 

dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian 



110 
 

kualitatif. Minat akademiknya meliputi fikih 

pendidikan, fikih pembelajaran, pembentukan karakter 

religius, serta integrasi kearifan lokal dalam pendidikan 

Islam, khususnya di konteks madrasah dan masyarakat 

Muslim Indonesia. 

Selain mengajar, penulis aktif melakukan 

penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk 

artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku 

ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada 

rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai 

sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan 

spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat 

dalam penyusunan khutbah, modul keagamaan, dan 

buku panduan ibadah yang digunakan di lingkungan  

masyarakat. Melalui karya ini, penulis berharap dapat 

mendorong lahirnya praktik pendidikan Islam yang 

tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga berakar 

kuat pada nilai-nilai syariat dan akhlak mulia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



111 
 

 

 

 

 

 


