Pembelajaran Islam Modern
bukan sekedar memindahkan
pengetahuan tetapi menyalakan
cahaya berpikir yang membimbing
manusia memahami zaman

Dosen Fakuitas Tarbiyah dan limu Keguruan
Jurusan Pendidikan Agama Islam
UIN Datokarama Palu

I'H'W ‘epyeg u1q

<
)
=
(=8
©o
@
@
o
=
2
o
5
o
-
2
<
@
x
=
X
o:
2
=
[
=2

o

MEMBANGUN
PEMBELAJARAN
ISLAM MODERN

Menggeser Ta'lim, Tarbiyah, Ta'dib
ke Tazkirah-Tandzirah

Dr. Bahdar, M.H.I




HAK CIPTA/COPYRIGHT

© 2023 Dr. Bahdar, M.H.I
Email bahdar@uindatokarama ac.id
HP.081.341.207.628

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang.

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh
atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik
cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari
penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan
pendidikan dengan menyebut sumbernya.

Penerbit:

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat
Alamat: JI. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah

Cetakan Pertama: Juli 2023
ISBN: Nomor belum ada



PESAN PEMBAHARUAN

Pembaruan bukan berarti meninggalkan tradisi, tetapi
menghidupkan kembali ruh keilmuan Islam agar
senantiasa relevan bagi zaman. ”

Pembelajaran Islam adalah mata air yang tidak
pernah kering, namun arusnya perlu terus dijernihkan agar
mampu mengalir di tengah derasnya perubahan zaman.
Pembaruan dalam pendidikan bukan sekadar mengganti
metode, tetapi menata ulang kesadaran bahwa ilmu harus
menyentuh hati, akal, dan tindakan.

Paradigma Tazkirah—Tandzirah lahir sebagai bentuk
refleksi dan ikhtiar pembaharuan, agar pembelajaran Islam
tidak berhenti pada transfer pengetahuan (fa ‘lim),
pembinaan moral (tarbiyah), atau pembentukan adab
(ta’dib), tetapi berkembang menjadi proses penyadaran dan
peringatan diri yang menumbuhkan kematangan spiritual
dan sosial.

Karena itu, pembaruan harus terus dilakukan melalui
pemikiran yang terbuka, dialog antara tradisi dan
modernitas, serta keberanian menghidupkan nilai-nilai
Islam dalam bentuk yang kontekstual dan bermakna.

“Setiap zaman memiliki tantangannya, dan setiap
generasi memiliki tanggung jawabnya menjaga cahaya
Islam tetap menyala dalam dunia yang terus berubah.



KATA PENGANTAR

, el e A
ety La ) g 2000 (A w38 La i Y A &)

Sesungguhnya Allah tidak Akan Mengubah Keadaan suatu
Kaum sebelum Mereka Mengubah Apa yang ada pada Diri
Mereka Sendiri.”(Q.S. Ar-Ra‘d [13]: 11)

Segala puji bagi Allah, Tuhan semesta alam, yang
dengan cahaya ilmu-Nya menuntun umat manusia dari
kegelapan menuju cahaya kebenaran. Shalawat dan salam
semoga senantiasa tercurah kepada junjungan kita Nabi
Muhammad saw, sang guru peradaban, pembawa risalah
ilmu dan hikmah, yang telah menanamkan nilai-nilai
pendidikan Islam sepanjang zaman.

Sebagaimana firman Allah Ta‘ala dalam Al-Qur’an:

B0 G5 ) g5 55 0R alh La (kSR ) 6851 ) gl Gl a1
Gstaad Ly a8

“Wahai orang-orang yang beriman! Bertakwalah kepada
Allah dan hendaklah setiap diri memperhatikan apa yang
telah diperbuatnya untuk hari esok. Dan bertakwalah
kepada Allah; sungguh, Allah Maha Mengetahui apa yang
kamu kerjakan.”(QS. Al-Hasyr [59]: 18)

Ayat ini menegaskan bahwa setiap insan beriman
dituntut untuk berpikir jauh ke depan, melakukan refleksi,
dan menyiapkan langkah terbaik bagi masa depan umat.
Dalam konteks pendidikan Islam, pesan ayat ini menjadi
panggilan untuk terus melakukan pembaruan (tajdid)
membangun kesadaran baru, menata ulang cara berpikir,
dan memperbarui metode agar tetap relevan dengan
tantangan zaman.



5

Pendidikan Islam tidak boleh berhenti pada tradisi
lama semata, seperti fa ‘/im (transfer pengetahuan), tarbiyah
(pembinaan moral), dan ta’dib (pembentukan adab), tanpa
menghidupkan kembali ruh kesadaran yang mendalam.
Melalui  paradigma  Tazkirah—Tandzirah, buku ini
mengusulkan langkah pembaruan yang lebih reflektif,
kontekstual, dan menantang sebuah upaya menumbuhkan
pembelajaran Islam yang menyentuh dimensi spiritual,
intelektual, dan sosial secara utuh. Pembaruan bukanlah
bentuk penolakan terhadap warisan klasik, melainkan usaha
menyegarkan kembali nilai-nilai Islam agar terus hidup,
dinamis, dan memberi arah bagi kehidupan modern. Karena
itu, buku ini hadir sebagai langkah berani dalam
menapaki jalan pembaruan, dengan harapan mampu
membuka cakrawala baru bagi dosen, guru, mahasiswa, dan
pemikir pendidikan Islam di era digital ini.

Semoga karya sederhana ini menjadi bagian kecil
dari upaya besar membangun kembali semangat keilmuan
Islam yang tercerahkan, penuh hikmah, dan berorientasi
pada kemajuan peradaban.

okl a3l ) (38 5all Gy

Palu, Juli 2023
Penulis,

Dr. Bahdar, M.H.I



DAFTAR ISI

Halaman Judul.................... 1
Halaman Hak Cipta............cooiiiiiiiiiiiii e, i1
Halaman Kata Pengantar........................cooeieen. 11
Halaman Daftar Isi..................ooooi . 1\Y
BAB I
PENDAHULUAN
A Latar Belakang .........ccccovvviiiiiinnnnn. 1
B Rumusan Masalah ............................ 2
C  Tujuan dan Manfaat Buku.................. 3
D Argumen Utama.....................ceeeeens 4
E  Metode Pendekatan Teoritis dan Reflektif. 5
F  Hasil yang Diharapkan........................ 6
BAB II
PARADIGMA PEMBELAJARAN ISLAM
TRADISIONAL
A Talm..........ooooocii, 8
B Tarbiyah........................ 14
C Tadibo.ooooiiiiiiiii 21
D  Sintesis Keunggulan dan Keterbatasan 28

Paradigma Lama........................

BAB III
KRITIK METODE PEMBELAJARAN AGAMA
ISLAM KONVENSIONAL DAN URGENSI
PARADIGMA TAZKIRAH-TANDZIRAH DI ERAH
MODERN

A Analisis Kelemahan Metode Ta’lim Tarbiyah 33

B  Tantangan Modernitas terhadap Pembelajaran 36
Agama Islam............



Urgensi Tazkirah-Tandzirah sebagai 40
Paradigma Baru Pembelajaran Agama

Tujuan Pembelajaran dan Capaian Siswa dalam 44
Pradigma Tazkira-
Tandzirah..................ooo

Implikasi Bagi Guru dan Pembaruan Metode 49
Pembelajaran dalam Paradigma Tazkirah-
Tandzirah...............oooo

Paradigma Baru lebih Relevan dan Adaptif 55
terhadap Modernitas.........

BAB IV

PARADIGMA BARU PEMBELAJARAN ISLAM

TAZKIRAH-TANDZIRAH

A Tazkirah...........ccooiiii. 59

Tandzirah...........ooviiiiiiii... 66

BAB YV

PERBADINGAN PARAGDIGMA LAMA DAN BARU

Analisis Pembelajaran dan Hasil Capaian 77
Perbandingan Keunggulan dan Kelemahan 78
dalam Konteks

Modernitas..........c.covveeiiininn...

Tantangan Implementasi Tazkiah- 79
Tandzirah..........

Paradigma Baru Lebih Relevan Menghadapi 81
Moernitas............

BAB VI
STRATEGI IMPLEMENTASI DAN IMPLIKASI
PRAKTIS
Strategi Pembelajaran Berbasis Tazkiah- 83

Tandzirah..................



@

R

Integrasi dengan Kurikulum dan Aktivitas 84
Pembelajaran Modern......

Peran Guru, Mahasiswa dan Lembaga 86
Pendidikan ...

Studi Kasus Implementasi di Madrasah 88
Modern.........ooovviiiiiiiiiiii e,

Kritik terhadap Metode Pembelajaran Agama 90
Islam Konvesional dan Paradigma Tazkirah-
Tandzirah di Erah Modern.....................

BAB VII
KESIMPULAN DAN REKOMENDASI

Tazkirah-Tandzirah sebagai Jawaban 92
Modernitas. ........oouvviiiiiiiiii,
Rekomendasi untuk Pembelajaran Islam 93
Modern.......c.ooeviiiiiiii
Agenda untuk Penelitian Pengembangan 95
Berikutnya....... ...

Daftar Pustaka................coooiiiii 97
Lampiran

Snopsis Buku..............ooooiiii 100

Profil PenuliS.......oooovieme i, 102



BAB I
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Perkembangan masyarakat modern menghadirkan
tantangan baru bagi pembelajaran agama Islam. Siswa kini
hidup dalam era digital, informasi yang cepat, dan interaksi
sosial yang kompleks. Banyak fenomena sosial, seperti
perilaku konsumerisme, individualisme, dan globalisasi
budaya, memengaruhi cara generasi muda memahami
agama. Kondisi ini menunjukkan bahwa pembelajaran
agama yang hanya berhenti pada pengetahuan,
pembentukan karakter, dan peneladanan (ta ‘lim, tarbiyah,
ta’dib) belum cukup untuk menyiapkan siswa menghadapi
kompleksitas sosial, moral, dan spiritual di era modern.

Berbagai studi literatur dan penelitian selama lima tahun
terakhir ~ menunjukkan adanya  keterbatasan  hasil
pembelajaran agama Islam tradisional. Menurut para ahli
seperti Al-Attas (2010), Syaikh al-Ghazali (2015), dan
Hasan (2018), paradigma lama cenderung menekankan
pada transfer pengetahuan dan keteladanan guru, tanpa
menumbuhkan kesadaran kritis atau kemampuan siswa
untuk mengaplikasikan nilai-nilai agama dalam kehidupan
nyata. Data hasil pembelajaran di sejumlah madrasah dan
sekolah Islam menunjukkan bahwa siswa mampu
menghafal materi dan mengikuti aturan, tetapi kurang
mampu menginternalisasi nilai secara mendalam dan
mengaktualisasikannya dalam tindakan sosial. Gap ini
menegaskan perlunya paradigma pembelajaran baru yang
lebih kontekstual dan responsif terhadap dinamika
modernitas.

Buku ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan
menawarkan paradigma pembelajaran Islam modern
melalui konsep Tazkirah—Tandzirah, sebagai jawaban atas
keterbatasan metode tradisional. Tujuan utamanya adalah:



10

(1) menganalisis keunggulan dan kelemahan paradigma
lama (ta‘lim, tarbiyah, ta’dib), (2) menjelaskan urgensi
Tazkirah—Tandzirah dalam pembelajaran Islam modern,
dan (3) memberikan strategi implementasi yang dapat
meningkatkan pemahaman, kesadaran, dan tindakan sosial
siswa.

Argumen utama buku ini adalah bahwa paradigma
pembelajaran Islam tradisional sudah tidak memadai dalam
menjawab tantangan zaman modern. Pergeseran ke
paradigma Tazkirah—Tandzirah diperlukan agar
pembelajaran tidak berhenti pada hafalan, kepatuhan, dan
peneladanan, tetapi mampu membentuk siswa yang
reflektif, kritis, dan mampu mengaplikasikan nilai-nilai
Islam dalam kehidupan sosial secara nyata. Dengan
demikian, Tazkirah menekankan pemahaman mendalam
dan kesadaran spiritual, sedangkan Tandzirah menekankan
aktualisasi nilai dalam tindakan sosial, sehingga
pembelajaran agama Islam menjadi lebih relevan dan
adaptif terhadap kompleksitas modernitas.

B.Rumusan Masalah

Berdasarkan latar belakang yang telah diuraikan, buku
ini mencoba menjawab sejumlah permasalahan mendasar
terkait pembelajaran agama Islam di era modern. Rumusan
masalah yang menjadi fokus kajian adalah sebagai berikut:

1. Bagaimana keunggulan dan kelemahan paradigma
pembelajaran Islam tradisional, yaitu fa ‘lim,
tarbiyah, dan ta’dib, dalam konteks hasil belajar
siswa saat ini?

2. Mengapa paradigma ta ‘lim, tarbiyah, dan ta’dib
kurang mampu menjawab tantangan sosial, moral,
dan spiritual di era modern?

3. Bagaimana urgensi penerapan paradigma Tazkirah—
Tandzirah dalam pembelajaran Islam modern?



11

4. Apa saja strategi implementasi Tazkirah—Tandzirah
yang dapat meningkatkan pemahaman, kesadaran,
dan aktualisasi nilai-nilai Islam pada siswa?

Rumusan masalah ini menjadi kerangka analisis buku,
yang mengarahkan pembahasan mulai dari identifikasi
kelemahan paradigma lama, urgensi paradigma baru,
hingga strategi praktis implementasi Tazkirah—Tandzirah
dalam pembelajaran Islam modern.

C. Tujuan dan Manfaat Buku

Buku ini disusun dengan tujuan untuk memberikan
pemahaman konseptual dan praktis mengenai paradigma
pembelajaran Islam yang lebih relevan di era modern.
Adapun tujuan penulisan buku ini adalah:

1. Menganalisis keunggulan dan kelemahan paradigma
pembelajaran Islam tradisional (ta lim, tarbiyah,
ta’dib) dalam konteks hasil belajar siswa.

2. Menjelaskan urgensi paradigma Tazkirah—Tandzirah
sebagai alternatif yang mampu menjawab tantangan
modernitas.

3. Memberikan strategi implementasi  Tazkirah—
Tandzirah yang dapat meningkatkan pemahaman,
kesadaran spiritual, dan aktualisasi nilai-nilai Islam
dalam kehidupan sosial siswa.

4. Mendorong guru dan pendidik Islam untuk
memperbarui  metode pembelajaran agar lebih
reflektif, kritis, dan adaptif terhadap dinamika zaman.

Adapun manfaat yang diharapkan dari buku ini adalah:

1. Bagi guru dan pendidik Islam: memberikan
panduan konseptual dan praktis untuk
mengembangkan pembelajaran yang lebih efektif dan
relevan.



12

2. Bagi siswa: membantu membangun pemahaman
mendalam  terhadap  nilai-nilai  Islam  serta
kemampuan untuk mengaktualisasikannya dalam
kehidupan nyata.

3. Bagi lembaga pendidikan: menjadi referensi dalam
merancang kurikulum dan metode pembelajaran yang
adaptif terhadap modernitas.

4. Bagi penelitian dan pengembangan ilmu: menjadi
dasar kajian lebih lanjut mengenai inovasi
pembelajaran agama Islam yang mengintegrasikan
refleksi spiritual dan tindakan sosial.

D. Argumen Utama

Argumen utama buku ini adalah bahwa paradigma
pembelajaran Islam tradisional, yakni ta ‘lim, tarbiyah, dan
ta’dib, meskipun memiliki kontribusi penting dalam
pembentukan pengetahuan, karakter, dan akhlak siswa,
tidak cukup memadai untuk menjawab tantangan
modernitas. Era modern menuntut generasi muda yang
tidak hanya menghafal ajaran agama, meneladani guru, dan
berperilaku baik, tetapi juga mampu memahami makna
nilai Islam secara mendalam, merefleksikannya, dan
mengaktualisasikannya dalam tindakan sosial nyata.

Paradigma Tazkirah—Tandzirah hadir sebagai solusi
untuk mengisi kekosongan tersebut. Tazkirah menekankan
refleksi spiritual dan pemahaman mendalam terhadap
ajaran Islam, sehingga siswa mampu menginternalisasi
nilai-nilai moral dan religius secara sadar. Sedangkan
Tandzirah menekankan aktualisasi nilai dalam tindakan
sosial, mendorong siswa untuk menjadi agen perubahan
yang produktif, kreatif, dan peduli terhadap lingkungan
sosialnya.

Dengan demikian, pembelajaran Islam modern harus
bertransformasi dari sekadar transfer pengetahuan dan
pembinaan moral menjadi proses yang membentuk



13

kesadaran, refleksi, dan tindakan sosial. Argumen ini
menjadi dasar bagi seluruh pembahasan buku, termasuk
analisis kelemahan paradigma lama, urgensi paradigma
baru, dan strategi implementasi Tazkirah—Tandzirah dalam
konteks pendidikan modern.

E. Metode Pendekatan Teoretis dan Reflektif

Buku ini menggunakan pendekatan teoretis dan
reflektif untuk menganalisis paradigma pembelajaran Islam
tradisional (ta ‘lim, tarbiyah, ta’dib) dan paradigma baru
(Tazkirah—Tandzirah). Pendekatan teoretis digunakan
untuk memahami konsep, definisi, dan prinsip-prinsip dasar
dari masing-masing paradigma berdasarkan kajian literatur
dan pandangan para ahli. Pendekatan reflektif digunakan
untuk mengevaluasi relevansi paradigma tersebut terhadap
hasil belajar siswa, tantangan sosial, dan tuntutan
modernitas.

Pendekatan teoretis dan reflektif dipilih karena perlu
pemahaman mendalam yang komprehensif. Analisis
teoretis memungkinkan penulis merumuskan konsep dan
prinsip secara sistematis, sementara refleksi kritis
memungkinkan mengaitkan teori dengan praktik nyata,
yakni hasil belajar siswa dan dinamika sosial modern.
Kombinasi kedua pendekatan ini penting untuk menilai
kekuatan dan kelemahan paradigma lama, serta
merumuskan urgensi dan implementasi paradigma baru
secara ilmiah dan aplikatif.

Bagaimana pendekatan ini diterapkan :

1. Pendekatan Teoretis: penulis menelaah literatur
klasik dan kontemporer, termasuk karya para ulama
dan penelitian pendidikan Islam modern. Analisis ini
meliputi konsep, tujuan, metode, dan hasil belajar
yang diharapkan dari paradigma lama dan baru.

2. Pendekatan Reflektif: penulis melakukan refleksi
kritis ~ terhadap  praktik = pembelajaran  di



14

sekolah/madrasah, membandingkan teori dengan
hasil observasi, studi kasus, dan laporan penelitian
lima tahun terakhir. Refleksi ini digunakan untuk
mengidentifikasi gap antara teori dan praktik serta
merumuskan rekomendasi strategi implementasi
Tazkirah—Tandzirah.

3. Sintesis Analisis: hasil dari pendekatan teoretis dan
reflektif kemudian disintesiskan untuk memberikan
panduan konseptual dan praktis bagi guru, siswa, dan
lembaga pendidikan agar pembelajaran Islam
menjadi relevan dan adaptif di era modern.

F.Hasil yang Diharapkan

Buku ini disusun dengan harapan dapat menghasilkan
pemahaman dan panduan praktis bagi semua pihak yang
terlibat dalam pembelajaran agama Islam, terutama guru,
siswa, dan lembaga pendidikan. Hasil yang diharapkan dari
buku ini adalah sebagai berikut:

1. Bagi Guru dan Pendidik

a. Memiliki wawasan konseptual yang jelas
mengenai  keunggulan dan  kelemahan
paradigma pembelajaran Islam tradisional
(ta‘lim, tarbiyah, ta’dib).

b. Mampu memahami  urgensi paradigma
Tazkirah—Tandzirah dan mengimplementasikan
metode pembelajaran yang lebih reflektif,
kritis, dan kontekstual.

c. Dapat merancang strategi pembelajaran yang
memadukan pemahaman mendalam (7azkirah)
dengan aktualisasi nilai dalam tindakan sosial
(Tandzirah).

2. Bagi Siswa

a. Meningkatkan pemahaman nilai-nilai Islam

secara mendalam dan reflektif.



15

b. Mengembangkan kemampuan untuk
mengaktualisasikan nilai-nilai tersebut dalam
kehidupan sehari-hari dan lingkungan sosial.

c. Menjadi generasi yang adaptif, kritis, dan
mampu menghadapi tantangan zaman modern.

3. Bagi Lembaga Pendidikan dan Peneliti

a. Menjadi referensi untuk merancang kurikulum
dan strategi pembelajaran yang lebih relevan
dengan tuntutan modernitas.

b. Memberikan data dan analisis kritis yang dapat
digunakan untuk pengembangan penelitian dan
inovasi pembelajaran Islam selanjutnya.

4. Bagi Pembaca Umum

a. Memberikan ~ wawasan  baru = mengenai
transformasi paradigma pembelajaran Islam
dari sekadar pengetahuan, karakter, dan
keteladanan menjadi proses yang menekankan
pemahaman, refleksi, dan tindakan sosial
nyata.

Dengan demikian, buku ini diharapkan tidak hanya
menjadi kajian teoritis, tetapi juga panduan praktis yang
aplikatif, sehingga pembelajaran Islam modern dapat lebih
efektif, relevan, dan adaptif terhadap tantangan sosial dan
moral di era modern.

BAB II
PARADIGMA PEMBELAJARAN ISLAM
TRADISIONAL

A. Ta’lim



16

1.Pengertian

Kata 7Ta ‘lim berasal dari akar kata Arab “‘allama”
yang berarti mengajarkan atau memberi tahu. Dalam
konteks pembelajaran agama Islam, fa ‘lim adalah proses
transfer pengetahuan dari guru Kkepada siswa,
mencakup penguasaan ilmu agama, bacaan Al-Qur’an,
figh, hadits, dan prinsip-prinsip dasar syariat.

Konsep fa‘lim menekankan penyampaian materi
secara sistematis, sehingga siswa memperoleh pemahaman
yang benar dan sesuai dengan tuntunan agama. Fokus
utama fa‘lim adalah mengembangkan Kkemampuan
kognitif siswa, yaitu pengetahuan dan pemahaman tentang
ajaran Islam, sekaligus menyiapkan dasar bagi

pembentukan karakter dan perilaku melalui tarbiyah dan
ta’dib.

2. Tujuan Pembelajaran Ta’lim

Ada beberapa tujuan Pembelajaran ta’lim di antaranya
dapat dikemukakan sebagai berikut :

a. Meningkatkan penguasaan pengetahuan agama
secara konseptual dan praktis.

b. Memfasilitasi kemampuan siswa untuk membaca,
memahami, dan menghafal Al-Qur’an dan hadis.

c. Menyiapkan siswa agar mampu mengaplikasikan
prinsip-prinsip ajaran Islam dalam kehidupan
sehari-hari dengan pemahaman yang benar.

3. Hasil yang ingin Dicapai
Dalam paradigma 7a ‘lim, hasil yang ingin dicapai

mencakup tiga aspek utama: kompetensi, pengetahuan,
dan nilai, yaitu:



17

a. Kompetensi

1) Siswa mampu menguasai materi keagamaan
secara konseptual, seperti figh, akidah, dan
sejarah Islam.

2) Mampu membaca dan menafsirkan Al-
Qur’an serta memahami makna hadis secara
dasar.

3) Terbiasa berpikir logis dan sistematis dalam
memahami ajaran agama.

b. Pengetahuan

1) Memiliki penguasaan ilmu agama yang kuat,
baik teori maupun praktik.

2) Mampu menjelaskan hukum, prinsip, dan
ajaran [slam secara benar.

3) Menjadi dasar bagi pengembangan
keterampilan berpikir kritis, analitis, dan
reflektif di tingkat berikutnya (7azkirah).

c. Nilai

1) Menginternalisasi nilai-nilai moral dan etika
seperti kejujuran, disiplin, dan tanggung jawab.

2) Menumbuhkan kesadaran spiritual awal
melalui pengenalan ajaran agama yang
sistematis.

3) Mendorong kepatuhan pada aturan dan
norma Islam sebagai fondasi perilaku sehari-
hari.

Catatan: Meskipun Ta‘lim berhasil membekali siswa
dengan kompetensi dan pengetahuan dasar, nilai-nilai yang
ditanamkan masih bersifat dasar dan belum reflektif,
sehingga perlu dilanjutkan dengan Tarbiyah, Ta’dib, dan
akhirnya  Tazkirah-Tandzirah agar siswa mampu
memahami dan mengaktualisasikan nilai agama secara
mendalam.

4 Keunggulan dan Kontribusi Ta’lim



18

Paradigma 7a‘lim memiliki sejumlah keunggulan dan
memberikan kontribusi penting dalam pembelajaran
Islam tradisional, di antaranya:

a. Penguasaan Pengetahuan Agama yang Kuat

1) Ta ‘lim membekali siswa dengan fondasi ilmu
agama yang solid, termasuk bacaan Al-
Qur’an, figh, hadis, dan akidah.

2) Pengetahuan ini menjadi dasar bagi
pembentukan karakter (7arbiyah) dan
peneladanan perilaku (7a 'dib).

b. Sistematis dan Terstruktur

1) Proses pembelajaran mengikuti alur materi
yang sistematis, sehingga siswa mampu
memahami ajaran agama secara runtut dan
logis.

2) Memudahkan guru dalam menyampaikan
materi dan mengevaluasi pemahaman siswa.

c. Memfasilitasi Pembelajaran Lanjutan

1) Sebagai langkah awal, Ta ‘/im mempersiapkan
siswa untuk memasuki tahap refleksi
(Tazkirah) dan aktualisasi (Tandzirah).

2) Menjadi fondasi bagi siswa untuk
mengembangkan kemampuan berpikir kritis,
reflektif, dan aplikatif di kemudian hari.

d. Kontribusi terhadap Tradisi Pendidikan Islam

1) Menjaga kelangsungan transmisi ilmu agama
dari generasi ke generasi.

2) Membantu siswa memahami prinsip-prinsip
dasar syariat sebagai pondasi moral dan
spiritual.

3) Memperkuat identitas keagamaan siswa
melalui penguasaan ilmu yang sahih.

Catatan:
Meskipun memiliki kontribusi signifikan, 7a ‘lim masih



19

terbatas pada pengetahuan dan penguasaan materi.
Untuk menghadapi tantangan modern, keunggulan ini perlu
dikombinasikan dengan pendekatan reflektif dan
aplikatif seperti yang dikembangkan dalam paradigma
Tazkirah—Tandzirah.

5.Kelemahan Ta’lim dalam Konteks Modern

Meskipun 7a ‘lim memiliki kontribusi penting dalam
pembelajaran Islam tradisional, dalam konteks modern,
paradigma ini menunjukkan sejumlah kelemahan yang
membatasi efektivitasnya:

a. Pendekatan Pasif

1) Siswa cenderung hanya menerima informasi
dari guru tanpa melakukan refleksi atau diskusi
kritis.

2) Pembelajaran bersifat satu arah, sehingga
kreativitas dan kemampuan berpikir analitis
siswa kurang berkembang.

b. Kurangnya Aktualisasi Nilai

1) Ta ‘lim menekankan penguasaan materi, tetapi
belum mendorong siswa untuk
mengaplikasikan nilai-nilai agama dalam
kehidupan sosial nyata.

2) Siswa mampu menjawab soal atau menghaftal
teks, tetapi ketika menghadapi dilema moral
atau masalah sosial modern, mereka sering
kesulitan menghubungkan teori dengan praktik.

c. Terbatas dalam Menjawab Tantangan Zaman
Modern

1) Tidak cukup membekali siswa menghadapi
dunia digital, interaksi global, dan dinamika
sosial yang kompleks.



20

2) Siswa belum dilatih untuk berpikir Kritis,
kreatif, dan adaptif terhadap perubahan sosial,
budaya, dan teknologi.

d. Kurang Menumbuhkan Refleksi Mendalam

1) Nilai-nilai yang diajarkan melalui 7a ‘/im masih
bersifat dasar dan normatif, sehingga siswa
kurang memiliki kesadaran mendalam tentang
hikmah, makna, dan relevansi ajaran agama
dalam kehidupan nyata.

Contoh Riil: Seorang siswa mampu menghafal surat-
surat pendek dan menjawab soal figh, namun ketika
diminta menolong teman yang mengalami kesulitan atau
menghadapi  konflik di sekolah, siswa belum bisa
mengaplikasikan nilai-nilai agama secara kreatif dan
kontekstual, karena fokus pembelajaran hanya pada
penguasaan materi.

Catatan:

Kelemahan-kelemahan ini menunjukkan bahwa Ta ‘lim
perlu dilengkapi dengan paradigma Tazkirah—-Tandzirah,
yang menekankan pemahaman mendalam dan
aktualisasi nilai agar siswa mampu menghadapi tantangan
modern secara reflektif dan aplikatif.

6.Contoh Riil pada Siswa

Paradigma Ta lim menekankan penguasaan
pengetahuan agama sebagai fondasi utama pembelajaran.
Contoh riil penerapannya pada siswa dapat dilihat pada
beberapa aspek berikut:

a. Praktik Penguasaan Ilmu
1) Siswa mampu menjelaskan rukun Islam,
rukun iman, dan hukum figh dasar secara
sistematis.



21

2) Dapat menganalisis kasus sederhana dalam
kehidupan sehari-hari berdasarkan prinsip-
prinsip agama, misalnya membedakan
perbuatan halal dan haram.

b. Hafalan Al-Qur’an

1) Siswa menghafal surat-surat pendek, doa-doa
harian, dan ayat-ayat pilihan dengan baik.

2) Memperlihatkan kemampuan membaca Al-
Qur’an dengan tartil dan tajwid yang benar.

3) Hafalan in1 menjadi dasar bagi pembelajaran
lanjutan dan refleksi spiritual.

c. Keterampilan Akademik

1) Siswa mampu menyusun catatan, ringkasan,
dan laporan tentang materi pelajaran agama.

2) Mampu mengikuti ujian atau evaluasi formal
dengan hasil yang memadai.

3) Keterampilan akademik ini menunjukkan
pemahaman dasar dan penguasaan materi,
meskipun belum mencakup refleksi mendalam
atau penerapan praktis dalam kehidupan sosial.

Catatan:

Contoh-contoh ini menunjukkan bahwa siswa yang
mengikuti paradigma 7a‘/im memiliki kompetensi
akademik dan penguasaan materi yang baik, namun
pembelajaran masih terbatas pada aspek kognitif. Untuk
menghadapi tantangan modern, hasil pembelajaran ini perlu
dilanjutkan dengan Tazkirah—Tandzirah, agar siswa
mampu menginternalisasi dan mengaplikasikan nilai-
nilai agama dalam tindakan sosial nyata.

B.Tarbiyah

1. Pengertian



22

Menurut Al-Zarnuji (2002), tarbiyah adalah proses
membimbing, memelihara, dan mengembangkan
karakter siswa melalui pendidikan yang menyeluruh,
sehingga mereka tidak hanya menguasai ilmu tetapi juga
membentuk akhlak yang baik. Suryani (2019) melalui
penelitiannya berjudul “Implementasi Tarbiyah dalam
Pendidikan  Islam  Madrasah” menemukan bahwa
meskipun penguasaan materi figh dan Al-Qur’an tinggi
(90% siswa), hanya 45% siswa yang mampu menunjukkan
perilaku konsisten sesuai akhlak Islam, menunjukkan
bahwa tarbiyah dalam praktik masih perlu diperkuat.
Dalam  perspektif  kontemporer, = Mansur  (2020)
menekankan bahwa farbiyah harus mengintegrasikan
pengembangan kognitif, afektif, dan psikomotorik,
sehingga pembelajaran agama tidak berhenti pada hafalan
dan peneladanan, tetapi juga membentuk siswa yang
reflektif dan aplikatif.

Dengan demikian, tarbiyah dapat dipahami sebagai
proses pembentukan karakter dan perilaku moral siswa
secara menyeluruh, yang merupakan kelanjutan dari
penguasaan ilmu (ta‘/im) dan pendampingan perilaku
(ta’dib) dalam pendidikan Islam tradisional (Al-Zarnuji,
2002; Suryani, 2019; Mansur, 2020).

2. Tujuan Pembelajaran Tarbiyah

Berdasarkan literatur dan hasil penelitian, tujuan
pembelajaran  Tarbiyah  mencakup  pengembangan
karakter, moral, dan perilaku siswa secara menyeluruh.
Beberapa tujuan utama adalah:

a. Membentuk Karakter dan Akhlak Islami
1) Tarbiyah bertujuan menanamkan nilai-nilai
moral dan etika seperti kejujuran, disiplin,
tanggung jawab, dan kepedulian sosial (Al-
Zarnuji, 2002).



23

2) Hasil penelitian Suryani (2019) menunjukkan
bahwa siswa yang dibimbing melalui program
tarbiyah lebih konsisten menunjukkan perilaku
positif dalam lingkungan sekolah.

b. Meningkatkan Kesadaran Spiritual dan Moral

1) Tarbiyah mendorong siswa untuk
merefleksikan ajaran agama dalam
kehidupan sehari-hari, sehingga tidak hanya
menghafal ilmu agama, tetapi juga memahami
makna dan hikmahnya (Mansur, 2020).

2) Hal ini menjadi landasan bagi pengembangan
kemampuan reflektif yang diperlukan di era
modern.

c. Mengembangkan Perilaku Sosial dan
Kepemimpinan

1) Tarbiyah menyiapkan siswa untuk menjadi
anggota masyarakat yang aktif, peduli, dan
bertanggung jawab (Rahman, 2018).

2) Siswa belajar mengambil inisiatif,
menyelesaikan konflik secara adil, dan bekerja
sama dalam kegiatan sosial atau akademik.

d. Mendukung Penguasaan Ilmu dan Penerapan
Nilai Agama

1) Tarbiyah menjadi jembatan antara penguasaan
materi (7a‘lim) dan peneladanan perilaku
(Ta’dib) dengan pengembangan kemampuan
reflektif (Tazkirah) dan aplikatif (Tandzirah)
(Al-Zarnuji, 2002; Mansur, 2020).

2) Dengan demikian, siswa tidak hanya tahu,
tetapi juga mampu menginternalisasi dan
mengaplikasikan nilai-nilai Islam dalam
kehidupan nyata.

Catatan:
Tujuan pembelajaran Tarbiyah tidak berhenti pada
penguasaan ilmu, tetapi menekankan transformasi moral



24

dan spiritual siswa, sehingga mereka mampu menghadapi
tantangan modern dengan integritas, kesadaran nilai, dan
kepedulian sosial.

3. Hasil yang Ingin Dicapai

Pembelajaran Tarbiyah bertujuan menghasilkan siswa yang
tidak hanya menguasai ilmu agama, tetapi juga memiliki
karakter, akhlak, dan moral yang terinternalisasi. Hasil
yang ingin dicapai mencakup:

a. Pengembangan Karakter

1) Siswa memiliki disiplin, tanggung jawab, dan
kepedulian sosial dalam kehidupan sehari-hari
(Al-Zarnuji, 2002).

2) Terbentuk kesadaran diri yang kuat untuk
bertindak sesuai norma dan nilai agama.

b. Penguatan Akhlak Islami

1) Siswa mampu menunjukkan perilaku jujur,
adil, sabar, dan empati dalam interaksi sosial
(Suryani, 2019).

2) Akhlak yang terbentuk melalui tarbiyah
menjadi dasar bagi pengambilan keputusan
yang bijak dan moral.

c. Internalisasi Nilai Moral

1) Siswa memahami makna ajaran Islam secara
mendalam, bukan sekadar hafalan atau
peneladanan (Mansur, 2020).

2) Nilai moral yang tertanam mendorong siswa
untuk bertindak reflektif dan bertanggung
jawab dalam menghadapi persoalan sosial dan
modernitas.

Catatan:
Hasil ini menegaskan bahwa Tarbiyah lebih menekankan
transformasi perilaku dan pembentukan Kkarakter



25

dibandingkan Ta ‘lim, sehingga siswa tidak hanya tahu,
tetapi juga menjadi pribadi yang berakhlak dan mampu
menghadapi tantangan modern secara etis dan sosial.

4. Keunggulan dan Kontribusi

Paradigma Tarbiyah memberikan kontribusi penting dalam
memperkuat pembelajaran Islam tradisional dengan
menekankan pembentukan karakter dan perilaku siswa.
Beberapa keunggulan dan kontribusinya adalah:

a. Membentuk Karakter Siswa yang Berakhlak

1) Tarbiyah menekankan pengembangan disiplin,
tanggung jawab, dan kepedulian sosial siswa
(Al-Zarnuji, 2002).

2) Membantu siswa menginternalisasi nilai-nilai
Islam sehingga perilaku sehari-hari konsisten
dengan ajaran agama.

b. Menjadi Jembatan antara Pengetahuan dan
Perilaku

1) Tarbiyah menghubungkan penguasaan materi
(Ta‘lim) dengan peneladanan (7a’dib),
sehingga siswa tidak hanya tahu ajaran Islam,
tetapi jJuga mampu mengamalkannya dalam
kehidupan nyata (Mansur, 2020).

c. Meningkatkan Kesadaran Moral dan Spiritual

1) Membantu siswa merefleksikan nilai-nilai
agama dan memahami maknanya, bukan
sekadar menghafal (Suryani, 2019).

2) Kesadaran ini mempersiapkan siswa
menghadapi tantangan sosial dan moral di
era modern.

d. Kontribusi terhadap Tradisi Pendidikan Islam

1) Tarbiyah memperkuat tradisi pembentukan

akhlak melalui pendidikan dan bimbingan



26

guru, sehingga nilai-nilai moral tetap terjaga
dari generasi ke generasi.

2) Memastikan pembelajaran Islam tidak hanya
berfokus pada teori, tetapi juga membentuk
pribadi yang reflektif, etis, dan adaptif.

Catatan:

Keunggulan Tarbiyah terletak pada kemampuannya
membentuk karakter dan moral siswa secara
menyeluruh, yang menjadi fondasi penting untuk
melanjutkan ke paradigma Tazkirah-Tandzirah, di mana
pemahaman mendalam dan aktualisasi nilai menjadi fokus
utama.

5. Kelemahan Tarbiyah dalam Menghadapi Tantangan
Modern

Meskipun Tarbiyah memiliki peran penting dalam
pembentukan karakter dan akhlak siswa, dalam konteks
modern, paradigma ini memiliki beberapa kelemahan:

a. Terbatas pada Lingkungan Tradisional

1) Tarbiyah banyak diterapkan dalam konteks
sekolah atau madrasah dan kurang
memperhatikan dinamika sosial di luar
lingkungan tersebut (Suryani, 2019).

2) Siswa terkadang kesulitan mengaplikasikan
nilai moral di lingkungan sosial yang lebih
kompleks, seperti media digital atau pergaulan
global.

b. Kurangnya Pendekatan Reflektif dan Kritis

1) Meskipun membentuk perilaku dan moral,
Tarbiyah kurang mendorong siswa berpikir
kritis dan reflektif terhadap masalah sosial
modern (Mansur, 2020).



27

2) Siswa dapat memahami nilai agama, tetapi
belum tentu mampu memecahkan masalah
kontemporer dengan pemahaman yang
adaptif.

c. Keterbatasan dalam Integrasi Teknologi dan
Modernitas

1) Tarbiyah tradisional cenderung mengandalkan
interaksi langsung guru-siswa dan metode
klasik, sehingga belum maksimal menghadapi
tantangan pendidikan modern berbasis
digital (Rahman, 2018).

2) Kurangnya integrasi teknologi membuat
pembelajaran moral dan karakter kurang
relevan dengan dunia nyata siswa.

d. Ketergantungan pada Guru

1) Efektivitas Tarbiyah sangat bergantung pada
kompetensi dan kepekaan guru, schingga
variasi kualitas guru dapat memengaruhi hasil
pembelajaran moral dan karakter (Al-Zarnuji,
2002).

Contoh Riil:

Siswa yang telah mengikuti program Tarbiyah mampu
menunjukkan perilaku disiplin di sekolah, tetapi ketika
menghadapi konflik di media sosial atau pergaulan luar
sekolah, mereka belum mampu mengaplikasikan nilai
moral secara konsisten, karena pembelajaran Tarbiyah
masih terbatas pada lingkungan tradisional dan metode
klasik.

Catatan:
Kelemahan ini menunjukkan perlunya pendekatan baru

yakni suatu pendekatan yang dapat mengantarkan
kemampuan siswa bukan saja terbatas kepada lingkungan



28

sekolah atau lingkungan khusus tetapi juga dapat
beradabtasi dengan lingkungan global.Pendekatan baru
dimaksud adalah paradigmaTazkirah—Tandzirah,yang
mengintegrasikan pengembangan karakter dengan refleksi
mendalam dan aktualisasi nilai dalam konteks modern.

6. Contoh Riil pada Siswa

Paradigma Tarbiyah menekankan pembentukan karakter
dan akhlak siswa, sehingga contoh riil penerapannya dapat
diamati dalam kehidupan sehari-hari siswa, antara lain:

a. Perilaku Sosial Positif

1) Siswa menunjukkan sikap sopan, santun, dan
menghargai orang lain dalam interaksi sehari-
hari.

2) Mampu menyelesaikan konflik kecil di
lingkungan sekolah atau rumah dengan
bijaksana dan adil (Suryani, 2019).

b. Kepedulian terhadap Teman

1) Siswa aktif membantu teman yang mengalami
kesulitan, baik secara akademik maupun
personal.

2) Menunjukkan empati dan solidaritas, misalnya
ikut membantu teman belajar, mendengarkan
keluhan teman, atau ikut serta dalam kegiatan
sosial di sekolah.

c. Disiplin Ibadah dan Kehidupan Spiritual

1) Siswa melaksanakan ibadah wajib secara
teratur dan tepat waktu, seperti shalat,
membaca Al-Qur’an, dan doa harian.

2) Menunjukkan kesadaran spiritual yang semakin
meningkat sebagai hasil pembelajaran Tarbiyah
yang berkesinambungan (Mansur, 2020).

Catatan:



29

Contoh-contoh riill ini menunjukkan bahwa Tarbiyah
berhasil menumbuhkan karakter, akhlak, dan moral pada
siswa. Namun, masih diperlukan pendekatan yang lebih
reflektif dan aplikatif (7azkirah—Tandzirah) agar siswa
tidak hanya bertindak baik di lingkungan sekolah, tetapi
juga mampu menghadapi tantangan sosial dan moral di era
modern secara konsisten.

C.Ta’dib
1.Pengertian

Kata Ta’dib berasal dari kata Arab “addaba”, yang
berarti mendidik, menanamkan disiplin, dan memberi
teladan. Dalam konteks pembelajaran Islam, 7a 'dib adalah
proses pembiasaan perilaku baik melalui contoh dan
keteladanan guru, sehingga siswa mampu meneladani
perilaku Islami dalam kehidupan sehari-hari.

Berdasarkan literatur, Al-Zarnuji (2002) menjelaskan
bahwa 7a’dib merupakan pendamping Ta‘lim dan
Tarbiyah, yang menekankan pembentukan disiplin,
etika, dan perilaku sosial melalui peneladanan dan praktik
nyata.

Hasil penelitian Suryani (2019) menunjukkan bahwa
siswa yang mengikuti program Ta’dib lebih konsisten
dalam mengamalkan ajaran agama secara praktis,
seperti disiplin ibadah, menghormati guru, dan menjaga
tata tertib sekolah, dibandingkan siswa yang hanya
mengikuti Ta‘lim dan Tarbiyah.

Menurut Mansur (2020), Ta’dib berfungsi sebagai
jembatan antara penguasaan ilmu (7a‘lim) dan
pengembangan karakter (ZTarbiyah), sehingga siswa tidak
hanya memahami teori dan moral, tetapi juga mampu
meneladani dan mempraktikkan perilaku Islami secara
konkret.



30

Catatan:

Dengan demikian, 7a 'dib menekankan pendidikan
melalui teladan dan kebiasaan, yang menjadi fondasi
penting sebelum siswa mampu memasuki tahap refleksi
dan aktualisasi nilai melalui Tazkirah—Tandzirah.

2. Tujuan Pembelajaran Ta’dib

Pembelajaran 7a 'dib bertujuan menghasilkan siswa yang
mampu meneladani perilaku Islami secara konsisten
dalam kehidupan sehari-hari, sebagai kelanjutan dari
penguasaan ilmu (7« ‘lim) dan pembentukan karakter
(Tarbiyah). Tujuan utama pembelajaran Ta’dib mencakup:

a. Membiasakan Perilaku Islami
1) Siswa terbiasa melakukan ibadah dan amalan
baik secara disiplin, seperti shalat tepat waktu,
membaca Al-Qur’an, dan doa harian (Al-
Zarnuji, 2002).
2) Membantu siswa menginternalisasi kebiasaan
positif yang membentuk karakter Islami.
b. Menjadi Teladan dalam Kehidupan Sosial
1) Siswa belajar untuk menunjukkan perilaku
sopan, santun, dan hormat terhadap guru,
teman, dan orang tua (Suryani, 2019).
2) Membentuk sikap tanggung jawab, kerjasama,
dan kepedulian sosial.
c. Meningkatkan Disiplin dan Etika
1) Pembelajaran Ta’dib menekankan
kedisiplinan, etika, dan tata tertib sebagai
bagian dari pendidikan moral (Mansur, 2020).
2) Siswa mampu mengikuti aturan dan norma
dalam kehidupan sekolah maupun masyarakat.
d. Menguatkan Hubungan antara Ilmu dan Perilaku



31

1) Ta’dib menjembatani penguasaan
pengetahuan (Ta‘lim) dan pengembangan
karakter (Tarbiyah) dengan praktik nyata
(Al-Zarnuji, 2002; Mansur, 2020).

2) Siswa tidak hanya mengetahui apa yang benar,
tetapi juga bertindak benar dalam kehidupan
nyata.

Catatan:

Tujuan Ta’dib menekankan praktik perilaku Islami yang
konsisten, sehingga siswa siap untuk memasuki tahap
Tazkirah—-Tandzirah, di mana refleksi mendalam dan
aplikasi nilai menjadi fokus utama pembelajaran modern.

3. Hasil yang Ingin Dicapai

Pembelajaran Ta 'dib bertujuan menghasilkan siswa yang
memiliki perilaku Islami konsisten dalam kehidupan
sehari-hari. Hasil yang ingin dicapai mencakup:

a. Disiplin

1) Siswa terbiasa melaksanakan ibadah tepat
waktu, menghargai jadwal belajar, dan
mematuhi aturan sekolah (Al-Zarnuji, 2002).

2) Disiplin ini menjadi fondasi bagi pembelajaran
lebih lanjut dan pembentukan karakter yang
matang.

b. Etika

1) Siswa mampu menunjukkan sikap sopan,
santun, dan hormat kepada guru, teman, dan
orang tua (Suryani, 2019).

2) Etika yang terbentuk melalui Ta’dib membantu
siswa berinteraksi dengan baik di lingkungan
sosial.

c. Perilaku Sosial Positif



32

1) Siswa belajar kepedulian, tanggung jawab,
dan kerja sama dalam kegiatan sekolah
maupun masyarakat (Mansur, 2020).

2) Perilaku sosial ini mencerminkan penerapan
nilai moral secara nyata, bukan sekadar teori.

Catatan:

Hasil yang dicapai melalui Ta’dib menunjukkan kesiapan
siswa untuk menghadapi tantangan sosial dan moral,
sekaligus menjadi persiapan bagi tahap Tazkirah—
Tandzirah, di mana nilai agama tidak hanya dipahami dan
diteladani, tetapi juga diinternalisasi dan diaplikasikan
secara reflektif dalam kehidupan modern.

4. Keunggulan dan Kontribusi

Paradigma 7a’dib memberikan kontribusi penting dalam
memperkuat pembelajaran Islam tradisional, khususnya
dalam aspek disiplin, etika, dan perilaku sosial siswa.
Beberapa keunggulan dan kontribusinya adalah:

a. Membentuk Disiplin dan Ketaatan
1) Ta’dib menekankan kedisiplinan siswa dalam
ibadah, belajar, dan interaksi sosial,
sehingga pembelajaran menjadi lebih
terstruktur dan efektif (Al-Zarnuji, 2002).
b. Menjadi Teladan Perilaku Islami
1) Guru dan lingkungan sekolah berfungsi sebagai
model perilaku, yang membantu siswa
meneladani sikap Islami dalam kehidupan
sehari-hari (Suryani, 2019).
c. Meningkatkan Kualitas Interaksi Sosial
1) Melalui Ta’dib, siswa belajar menghormati
orang lain, bekerja sama, dan menunjukkan
kepedulian sosial, sehingga tercipta



33

lingkungan belajar yang harmonis (Mansur,
2020).

d. Menghubungkan Ilmu dengan Praktik Nyata

1) Ta’dib menjadi jembatan antara penguasaan

ilmu (7a‘lim) dan pengembangan karakter
(Tarbiyah) dengan praktik nyata, sehingga
siswa tidak hanya mengetahui nilai moral tetapi
juga mampu mengamalkannya dalam
kehidupan sehari-hari (Al-Zarnuji, 2002;
Mansur, 2020).

Catatan:

Keunggulan Ta’dib terletak pada kemampuannya
menjadikan pembelajaran Islam tradisional lebih
hidup, melalui penerapan disiplin, etika, dan perilaku
sosial. Namun, untuk menghadapi tantangan modern,
Ta’dib perlu dilanjutkan dengan paradigma Tazkirah—
Tandzirah, yang menekankan refleksi mendalam dan
aktualisasi nilai dalam konteks kehidupan kontemporer.

5. Kelemahan Ta’dib dalam Era Modern

Meskipun Ta'dib memiliki peran penting dalam
membentuk disiplin, etika, dan perilaku sosial siswa, dalam
konteks modern paradigma ini menghadapi beberapa
kelemahan:

a. Kurang Adaptif terhadap Lingkungan Modern
1) Ta’dib tradisional banyak diterapkan di

lingkungan sekolah atau madrasah, sehingga
siswa sering kesulitan mengaplikasikan
perilaku disiplin dan etika di media sosial
atau situasi global yang kompleks (Suryani,
2019).

b. Terbatas pada Praktik Kebiasaan Guru



34

1) Efektivitas Ta’dib sangat bergantung pada
keteladanan guru, sehingga kualitas hasil
sangat bervariasi tergantung pada kompetensi
guru (Al-Zarnuji, 2002).

c. Kurangnya Pendekatan Reflektif dan Analitis

1) Ta’dib menekankan pembiasaan perilaku,
namun kurang mendorong siswa berpikir
kritis, reflektif, dan adaptif dalam
menghadapi masalah kontemporer (Mansur,
2020).

d. Keterbatasan Integrasi Teknologi dan Modernitas

1) Pendekatan Ta’dib klasik kurang
memanfaatkan teknologi digital untuk
membentuk disiplin dan perilaku sosial,
sehingga siswa kesulitan mengaplikasikan nilai
moral dalam konteks modern yang serba digital
(Rahman, 2018).

Contoh Riil:

Siswa yang terbiasa mengikuti Ta’dib di sekolah mampu
menunjukkan disiplin dan sopan santun di kelas, tetapi
ketika menghadapi interaksi di media sosial atau kegiatan
luar sekolah, mereka belum mampu menunjukkan
perilaku Islami secara konsisten, karena pendekatan
Ta’dib masih terbatas pada kebiasaan tradisional dan
teladan guru.

Catatan:

Kelemahan ini menunjukkan perlunya paradigma baru
yang dapat mengintegrasikan pembiasaan, refleksi
mendalam, dan aktualisasi nilai sosial untuk menjawab
tantangan pembelajaran Islam di era modern.Paradigma
baru dimaksud adalah Tazkirah—Tandzirah,



35

Contoh Riil pada Siswa

Paradigma 7Ta 'dib menekankan pembiasaan perilaku
Islami melalui teladan dan praktik nyata. Contoh riil
penerapannya pada siswa antara lain:

a. Sikap Sopan dalam Kehidupan Sehari-hari

1) Siswa menunjukkan sikap hormat, santun,
dan ramah kepada guru, teman, dan orang tua,
baik di lingkungan sekolah maupun rumabh.

2) Mereka belajar mengendalikan emosi dan
menahan diri dalam situasi konflik ringan
(Suryani, 2019).

b. Menghormati Guru dan Orang Tua

1) Siswa terbiasa mematuhi arahan guru dan
orang tua, menanyakan izin sebelum
mengambil keputusan, dan menghargai nasihat.

2) Perilaku in1t membangun hubungan harmonis
dan kepercayaan, yang penting bagi
perkembangan karakter Islami (Al-Zarnuji,
2002).

c. Etika dalam Berinteraksi Sosial

1) Siswa mampu menunjukkan tata krama dan
etika komunikasi dalam pergaulan sehari-hari,
termasuk bekerja sama dengan teman dan
menghargai perbedaan pendapat.

2) Mereka juga belajar menyelesaikan masalah
dengan cara bijak dan adil, sebagai bagian
dari internalisasi nilai Islami (Mansur, 2020).

Catatan:

Contoh-contoh ini menunjukkan bahwa Ta’dib berhasil
menanamkan perilaku Islami melalui kebiasaan dan
teladan. Namun, untuk menghadapi tantangan era modern,
diperlukan  paradigma Tazkirah-Tandzirah, yang



36

menekankan refleksi mendalam dan penerapan nilai
dalam konteks sosial yang kompleks dan dinamis.

D.Sintesis Keunggulan dan Keterbatasan Paradigma
Lama

Berdasarkan pembahasan sebelumnya, dapat disintesis
keunggulan dan keterbatasan dari tiga paradigma lama
dalam pembelajaran Islam:

a. Ta‘lim

1) Keunggulan: Menekankan penguasaan ilmu
agama, hafalan Al-Qur’an, dan pengetahuan
figh yang menjadi fondasi akademik siswa (Al-
Zarnuji, 2002).

2) Keterbatasan: Kurang mendorong refleksi
mendalam, pengamalan nilai sosial, dan
kemampuan menghadapi tantangan modern.
Siswa cenderung berhenti pada aspek
pengetahuan tanpa penerapan nyata.

b. Tarbiyah

1) Keunggulan: Membentuk karakter, akhlak,
dan moral siswa melalui  bimbingan,
pembiasaan, dan pendidikan nilai (Suryani,
2019; Mansur, 2020).

2) Keterbatasan: Terbatas pada lingkungan
sekolah, kurang adaptif terhadap dinamika
modern, dan kurang mendorong berpikir
reflektif atau kritis.

c. Ta’dib

1) Keunggulan: Menekankan disiplin, etika,
perilaku sosial, dan keteladanan guru dalam
membimbing siswa (Al-Zarnuji, 2002; Suryani,
2019).



37

2) Keterbatasan: Bergantung pada kualitas guru,
kurang adaptif terhadap teknologi dan
kehidupan sosial modern, serta belum
mengintegrasikan refleksi mendalam dan
aktualisasi nilai.

Sintesis:

Paradigma lama (Ta‘lim, Tarbiyah, Ta’dib) memberikan
fondasi penting bagi pembelajaran Islam, terutama
dalam penguasaan ilmu, pembentukan karakter, dan
pembiasaan perilaku Islami. Namun, dalam era modern,
ketiga paradigma ini tidak cukup menjawab tantangan
sosial, moral, dan kognitif siswa, karena masih bersifat
tradisional, kurang reflektif, dan terbatas pada
lingkungan sekolah.

Implikasi:

Kelemahan-kelemahan tersebut menuntut pergeseran
paradigma  menuju  Tazkirah-Tandzirah, yang
menekankan pemahaman mendalam, refleksi nilai, dan
aktualisasi perilaku Islami dalam konteks modern dan
sosial yang kompleks.

Berdasarkan realitas sosial yang tengah tumbuh dan akan
terus berkembang, maka dapat dipastikan bahwa Paradigma
lama pembelajaran sudah kurang mampu menjawab
dinamika modernitas karena zaman modern dan digital ini
cirt khasnya dapat dilihat pada uraian di bahwa ini :

Aspek Ciri Zaman Modern dan Digital

Teknologi dan Informasi sangat cepat, mudah

Informasi diakses, dan melimpah (internet,
media sosial, Al, big data).

Cara Belajar Belajar mandiri, instan, dan berbasis
pengalaman digital (YouTube, e-




38

learning, media sosial).

Gaya Hidup Serba cepat, praktis, dan berorientasi
hasil jangka pendek.
Nilai dan Makna | Cenderung pragmatis, hedonistik,

dan individualistik — nilai moral
dan spiritual sering memudar.

Relasi Sosial

Komunikasi digital menggantikan
interaksi langsung; empati sosial
melemabh.

Orientasi Diri

Generasi muda lebih kritis, tapi juga
mudah gelisah dan kehilangan arah
makna hidup.

Karena perumbahan zaman ini sudah barang tentu
berakibat kepada siswa yaitu, banyak dari mereka :

=

spiritual.

Overload informasi tapi miskin pemahaman.
Mampu menghafal tapi tidak mampu merefleksi.
Terampil secara teknis tapi miskin empati sosial.
Terpapar nilai global tapi kehilangan akar moral dan

5. Mengalami disorientasi makna belajar siwa tahu
“apa” tapi tidak tahu “mengapa”.

Dengan demikian Zaman modern dan digital menuntut
bukan sekadar transfer ilmu (ta‘lim), atau pembiasaan

moral (tarbiyah),

tetapi penyadaran makna dan

rekonstruksi diri (tazkirah—tandzirah).Dengan begitu,
pembelajaran Islam menjadi relevan dengan tantangan
kontemporer, dan siswa tidak lagi sekadar tahu, tetapi
sadar, reflektif, dan adaptif terhadap perubahan zaman.

Mengapa Paradigma Lama (Ta‘lim—Tarbiyah—Ta’dib)

Kurang Adaptif




39

Paradigma lama dalam pendidikan Islam meskipun luhur
namnun belum sepenuhnya memiliki fokus yang dapat
menjawab kebutuhan zaman digital. Untuk lebih
jelasnya ketiga pendekatan pembelajaran paradigma lama
dapat dilihat pada uraian di bawabh ini.

Paradigma Fokus Keterbatasan
Tradisional di Era Digital
Ta‘lim (pengajaran) | Transfer Siswa kini tidak
pengetahuan kekurangan
dari guru ke informasi, tetapi
murid. kekurangan
makna dan
arah; metode
ceramah
konvensional
jadi tidak
efektif.
Tarbiyah Pembentukan | Dunia digital
(pembinaan) akhlak dan membentuk
kepribadian karakter instan
secara dan reaktif;
bertahap. tarbiyah
tradisional
lamban tanpa
pendekatan
kontekstual.
Ta’dib Penanaman Tantangan
(pemberadaban) adab dan etika | moral kini
intelektual. muncul dari
ruang digital;
ta’dib belum
menjangkau
etika digital dan
spiritualitas




40

virtual.

Melaui paparan di atas dapat dipahami bahwa paradigma
pembelajaran lama sudah kurang mampu mengadabtasikan
diri dengan kemajuan zaman dan digital ini sehingga siswa
perlu diberi pembelajaran yang reflektif dan aplikatif
dengan kondisi yang sedang terjadi dan akan terus
berkembang ke arah yang lebih maju. Dengan begitu,
pembelajaran Islam menjadi relevan dengan tantangan
kontemporer, dan siswa tidak lagi sekadar tahu, tetapi
sadar, reflektif, dan adaptif terhadap perubahan zaman.
Maka sudah saatnya pembelajaran pendidikan agama Islam
perlu paradigma baru yaitu paradigma Tazkirah—
Tandzirah menawarkan jalan keluar:

1. Tazkirah (penyadaran spiritual dan intelektual):
menumbuhkan kesadaran diri siswa, makna hidup,
dan hubungan dengan Allah dalam konteks modern.

2. Tandzirah (pencerahan moral dan sosial):
mengarahkan siswa agar mampu menafsirkan,
mengkritisi, dan mengintegrasikan nilai Islam dengan
realitas digital secara adaptif.

BAB 111
KRITIK METODE PEMBELAJARAN AGAMA
ISLAM KONVESIONAL DAN URGENSI
PARADIGMA TAZKIRAH-TANDZIRAH DI ERAH
MODERN
A. Analisis Kelemahan Metode Ta’lim, Tarbiyah, dan
Ta’dib



41

Kelemahan metode 7a’lim, Tarbiyah, dan Ta’dib

dalam konteks pendidikan Islam modern, terutama ketika

dihadapkan pada tantangan era digital dan perubahan sosial

budaya kontemporer:

1. Kelemahan Metode 7Ta’lim

Makna umum: 7a’lim berfokus pada proses transfer ilmu
atau pengetahuan dari guru kepada siswa. Akar katanya
dari ‘allama—yu’allimu—ta’liman, yang berarti
mengajarkan.

Kelemahan utama:

a.

Cenderung kognitif dan informatif: Fokus pada
hafalan, penguasaan teori, dan pengulangan materi
tanpa menumbuhkan pemahaman mendalam (rote
learning)

. .Minim aspek afektif dan praksis: Tidak selalu

menginternalisasi nilai atau membentuk karakter
peserta didik, karena lebih menekankan pada isi
pelajaran, bukan pembentukan kepribadian.

. Relasi guru-murid bersifat hierarkis: Guru sebagai

satu-satunya sumber pengetahuan, sementara murid
bersifat pasif dan hanya menerima.

Kurang adaptif terhadap perubahan digital: Metode
ini tidak fleksibel untuk pembelajaran kolaboratif,
eksploratif, dan berbasis pengalaman yang dibutuhkan
generasi modern.

Kesimpulan:

Ta’lim kuat dalam mentransmisikan ilmu, tetapi lemah
dalam menumbuhkan daya pikir kritis, kreativitas, dan
kemandirian belajar.

2. Kelemahan Metode Tarbiyah



42

Makna umum: Tarbiyah berasal dari akar kata
rabba—yurabbi—tarbiyatan ~ yang  berarti  membina,
menumbuhkan, dan mendidik secara bertahap. Fokusnya
pada proses pengasuhan dan pembinaan kepribadian.

Kelemahan utama:

a. Terlalu paternalistik: Guru dipandang sebagai
murabbi (pembina utama), sehingga bisa
menimbulkan ketergantungan murid pada figur guru
dan menghambat otonomi berpikir.

b. Kurang Kkritis terhadap konteks sosial: Dalam
praktiknya, tarbiyah sering bersifat normatif dan
idealistik, tetapi tidak responsif terhadap isu-isu
kontemporer seperti teknologi, pluralitas, atau etika
digital.

c. Proses pembinaan jangka panjang sulit diukur:
Hasil tarbiyah bersifat kualitatif dan subjektif, sulit
dievaluasi secara akademik atau empiris.

d. Berpotensi dogmatis: Fokus pada pembentukan
karakter kadang dilakukan dengan pendekatan
indoktrinatif, bukan reflektif.

Kesimpulan:

Tarbiyah unggul dalam menumbuhkan moral dan
spiritualitas, tetapi kurang menumbuhkan daya nalar kritis
dan kemampuan adaptasi sosial.

3. Kelemahan Metode Ta’dib

Ta’dib adalah kata yang berasal dari bahasa Arab temasuk
dalam kelompok kata kerja yaitu dengan pola kalimat
adaba yu’addibu ta’diban, yang diartikan dengan pekerjaan
mengajarkan adab atau kesopanan juga termasuk pekerjaan
mendidik dengan tujuan membentuk adab etika dan
integritas moral kepada siswa. Pekerjaan mendidik di sini



43

terpusat kepada hal pembentukan siswa atau manusia

yang beradab dan berilmu.

Kelemahan utama:

a. Terlalu ideal dan filosofis: Konsep fa’dib yang

dikemukakan oleh Syed Naquib al-Attas, misalnya,
lebih kuat di ranah epistemologis daripada aplikatif di
lapangan pendidikan.

. Sulit diterapkan dalam sistem pembelajaran
formal modern: Karena memerlukan relasi personal
guru siswa yang mendalam dan suasana sufistik yang
jarang ada di institusi formal.

. Kurang menekankan kemampuan praktis dan
keterampilan abad 21 dimana pembelajaran abad
modern dan digital ini hasilnya tekankan kepada
kemampuan siswa berpikir kritis, kolaborasi, dan
literasi digital.

. Terjebak pada moralitas simbolik: Dalam
praktiknya, fa’dib kadang berhenti pada pengajaran
sopan santun lahiriah, bukan adab intelektual dan
sosial yang kontekstual.

Demgan demikian 7a’dib unggul secara filosofis dan
moral, tetapi kurang operasional dan adaptif terhadap

kebutuhan

transformasi

berbasis kompetensi dan teknologi.

4. Sintesis Umum

Jika disimpulkan, maka:

pembelajaran modern yang

Aspek Ta’lim Tarbiyah Ta’dib

Fokus Transfer ilmu | Pembinaan | Pembentukan
utama kepribadian | adab
Kelemahan | nformasi tanpa | Nilai tanpa | Adab tanpa
inti nilai konteks inovasi




44

endala Tidak adaptif | Kurang Sulit
modernitas kritis operasional

Kebutuhan | Integrasi

baru reflektif dan
aplikatif
menuju
Tazkirah—
Tandzirah,
yaitu model
pendidikan
yang sadar diri
(reflektif),
kritis terhadap
zaman
(tandzirah),
dan adaptif
terhadap
realitas sosial
modern.

B. Tantangan Modernitas terhadap Pembelajaran Agama
Islam

1. Krisis Makna dan Orientasi Spiritual

Modernitas menghadirkan cara berpikir rasional,
sekuler, dan instrumental yang menempatkan agama
sebagai urusan privat, bukan sumber nilai sosial.
Akibatnya:

a. Pembelajaran agama sering kehilangan roh
spiritualitas, bergeser menjadi sekadar kegiatan
kognitif dan formalitas kurikulum.

b. Nilai-nilai ibadah, akhlak, dan ketauhidan kurang
diinternalisasi dalam perilaku sosial peserta didik.




45

c. Muncul krisis makna hidup di kalangan generasi
muda, karena agama tidak lagi dipahami sebagai
sistem nilai yang hidup, tetapi sebagai doktrin
normatif yang terpisah dari realitas.

2. Pergeseran Epistemologi dan Otoritas Keilmuan

Modernitas dan digitalisasi mengubah cara manusia
memperoleh dan memverifikasi pengetahuan:

a. Guru dan ulama tidak lagi menjadi satu-satunya
sumber otoritatif. Peserta didik lebih percaya pada
informasi daring, media sosial, atau influencer
keagamaan tanpa validasi ilmiah.

b. Epistemologi wahyu dan sanad tergeser oleh
epistemologi empiris dan pragmatis.

c. Hal ini menimbulkan disorientasi keilmuan agama,
di mana kebenaran agama diukur dengan logika
populer, bukan otoritas ilmiah atau moral.

3. Individualisme dan Melemahnya Komunitas Iman

Modernitas menumbuhkan budaya individualistik dan
kompetitif. Dalam konteks pembelajaran agama:

a. Proses belajar menjadi kurang kolektif dan dialogis,
berkurangnya interaksi sosial dan spiritual antara
guru dan peserta didik.

b. Konsep jama’ah, ukhuwah, dan ta’awun (kerjasama)
melemah karena dominasi nilai-nilai personal dan
material.

c. Pembelajaran agama kehilangan dimensi amal jama’i
(kerja bersama) dan lebih fokus pada pencapaian
pribadi.

4. Tantangan Teknologi Digital dan Informasi



46

Era digital membawa kemudahan sekaligus ancaman bagi
pendidikan Islam:

a. Informasi keagamaan yang tidak terverifikasi
mudah diakses dan disebarkan, memicu penyebaran
paham ekstrem, takfiri, atau liberalisme berlebihan.

b. Kecanduan teknologi dan media sosial
menurunkan daya fokus, kesabaran, dan kedisiplinan
spiritual peserta didik.

c. Pembelajaran agama berbasis ceramah dan teks
mulai tidak efektif bagi generasi digital yang lebih
menyukai pengalaman visual, interaktif, dan reflektif.

5. Reduksi Agama menjadi Simbol Sosial

Dalam arus modernitas, agama sering direduksi menjadi
identitas simbolik:

a. Agama diperlakukan sebagai atribut sosial dan
politik, bukan sebagai etika universal.

b. Pembelajaran agama menjadi ritualistik, bukan
transformatif.

c. Nilai-nilai seperti keikhlasan, empati, dan keadilan
sosial tergeser oleh pencitraan religius yang
superfisial.

6. Tantangan Multikulturalisme dan Pluralitas

Modernitas melahirkan dunia yang plural, terbuka, dan
saling berinteraksi lintas agama serta budaya. Dalam
konteks ini:

a. Pembelajaran agama Islam perlu menanamkan sikap
moderat (wasathiyyah) agar tidak jatuh pada
eksklusivisme atau intoleransi.



47

b. Tantangannya adalah bagaimana membangun
pembelajaran Islam yang terbuka, tetapi tetap
berakar pada akidah dan nilai tauhid.

c. Guru agama harus mampu menjadi mediator nilai-
nilai Islam dalam konteks pluralitas budaya dan
kepercayaan.

7. Pergeseran Tujuan Pendidikan

Pendidikan modern cenderung berorientasi pada pasar
kerja dan utilitas ekonomi, bukan pembentukan insan
kamil. Akibatnya:

a. Pendidikan agama terdesak menjadi pelajaran
pelengkap, bukan pondasi moral.

b. Terjadi dislokasi tujuan pendidikan Islam, dari
tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) menjadi
instrumentalisasi agama untuk kepentingan duniawi.

c. Pembelajaran agama perlu direkonstruksi agar
mampu menjawab kebutuhan spiritual di tengah
budaya materialistik.

8. Kebutuhan Rekonstruksi Paradigma Pembelajaran

Ketiga model tradisional Ta’lim, Tarbiyah, dan Ta’dib —
menghadapi tantangan untuk:

a. Bertransformasi menjadi model Tazkirah—
Tandzirah, yaitu pembelajaran yang:

1) Reflektif (tazkirah): menumbuhkan kesadaran
diri dan spiritualitas kritis,

2) Kritis-kontributif (tandzirah): mendorong
sikap tanggap terhadap perubahan sosial dan
teknologi.

b. Model baru ini menekankan pengalaman spiritual
vang kontekstual, bukan sekadar hafalan teks
keagamaan.



48
Kesimpulan

Tantangan modernitas terhadap pembelajaran agama Islam
bukan hanya persoalan teknis, tetapt menyentuh dimensi
epistemologis, spiritual, dan sosial. Pendidikan Islam
dituntut untuk:

1. Mengintegrasikan iman dengan nalar dan sains.

2. Menghadirkan agama sebagai kekuatan moral yang
membimbing kehidupan modern.

3. Melahirkan generasi berkarakter reflektif, kritis, dan
beradab dalam menghadapi realitas global.

C. Urgensi Tazkirah—Tandzirah sebagai Paradigma
Baru Pembelajaran Agama Islam

1. Latar Kelahiran Paradigma Tazkirah—Tandzirah

Kemunculan paradigma Tazkirah—Tandzirah berangkat dari
kegelisahan terhadap stagnasi tiga pendekatan klasik
pendidikan Islam, yaitu 7a’lim, Tarbiyah, dan Ta'dib.
Ketiganya secara historis telah membentuk fondasi
keilmuan Islam, tetapi dalam konteks modernitas dan era
digital, metode-metode tersebut dinilai:

a. kurang adaptif terhadap perubahan sosial dan
teknologi,

b. cenderung tekstual, dogmatis, dan formalistik,

c. serta belum mampu menjawab kebutuhan spiritual
dan intelektual generasi modern yang berpikir
reflektif dan kritis.

Oleh karena itu, diperlukan paradigma baru yang tidak
hanya mengajarkan (Ta’lim), membina (Tarbiyah), dan
membentuk adab (Ta’dib), tetapi juga menyadarkan
dan memperingatkan, agar lahir generasi Islam yang
berkesadaran moral dan kritis terhadap realitas zaman.



49

Paradigma tersebut diwujudkan dalam konsep Tazkirah—
Tandzirah.

2. Makna dan Esensi Konseptual

a. Tazkirah (3,8¥) berasal dari akar kata dzakara,
bermakna  mengingatkan, = menyadarkan, dan
merefleksikan diri. Dalam konteks pendidikan,
Tazkirah  berarti proses pembelajaran yang
menumbuhkan kesadaran spiritual dan reflektif
terhadap makna hidup, ilmu, dan amal.

b. Tandzirah (%) berasal dari kata nadzara, berarti
memberi peringatan, menyampaikan nilai moral, dan
mengarahkan kepada kebenaran. Dalam pendidikan,
Tandzirah berfungsi sebagai proses transformasi
kesadaran moral dan tanggung jawab sosial.

Dengan demikian, paradigma Tazkirah—Tandzirah
berusaha mengintegrasikan dua dimensi utama:

1. Reflektif kontemplatif (spiritual awareness)
2. Kritis transformasional (social responsibility)

3. Urgensi Paradigma Tazkirah—Tandzirah

a.

Menjawab Krisis Spiritualitas di Era Modern

Modernitas sering kali melahirkan manusia yang cerdas
secara intelektual, tetapi kering secara spiritual.
Paradigma Tazkirah hadir untuk mengembalikan
fungsi pendidikan sebagai proses penyadaran
ruhani, agar peserta didik tidak hanya berilmu tetapi
juga memiliki kesadaran ilahiah (God consciousness).

. Menumbuhkan Kesadaran Kritis terhadap Realitas

Sosial



50

Melalui Tandzirah, pembelajaran agama tidak berhenti
pada dimensi ibadah personal, tetapi mendorong siswa
menjadi  agen perubahan sosial yang mampu
menegakkan keadilan, kejujuran, dan tanggung jawab
sosial. Dengan kata lain, Tandzirah berperan
membentuk “insan amil” manusia berilmu yang
bergerak untuk perbaikan masyarakat.

c. Mengintegrasikan Spiritualitas dan Rasionalitas

Paradigma ini menolak dikotomi antara iman dan nalar.
Tazkirah—Tandzirah menempatkan akal sebagai sarana
tafakkur dan ruh sebagai sumber nilai, sehingga
pendidikan agama tidak terjebak dalam irasionalitas
dogmatis, tetapi juga tidak kehilangan orientasi spiritual.

d. Menghidupkan Pendidikan Islam yang Kontekstual

Paradigma ini menuntut pembelajaran yang relevan
dengan realitas sosial, budaya, dan teknologi. Guru
bukan sekadar penyampai doktrin, tetapi menjadi
fasilitator refleksi dan transformasi menghubungkan
nilai-nilai wahyu dengan tantangan zaman modern
seperti krisis moral, disinformasi digital, dan degradasi
kemanusiaan.

e. Menjadikan Ilmu Sebagai Jalan Kesadaran, Bukan
Sekadar Informasi

Dalam Tazkirah—Tandzirah, belajar tidak berhenti pada
transfer pengetahuan, tetapi  berlanjut menjadi
transformasi kesadaran. Ilmu bukan sekadar alat
mencapai karier, melainkan sarana mendekatkan diri
kepada Allah dan menebar kemaslahatan.

4. Fungsi Tazkirah—Tandzirah dalam Pembelajaran Agama
Islam



51

Fungsi Tazkirah Tandzirah

Orientasi Menumbuhkan Menanamkan

spiritual kesadaran diri dan | tanggung jawab
tagwa moral

Fokus Refleksi, Aksi, perubahan,

pembelajaran introspeksi, kontribusi sosial
tafakkur

Peran guru Pemberi inspirasi | Pemberi arah dan
kesadaran peringatan
(murakkiz) (mundzir)

Dampak utama

Pencerahan hati
dan kesadaran
ruhani

Kesigapan moral
dalam menghadapi
realitas

Keluaran ideal

Insan zakir
(manusia yang
sadar)

Insan mundzir
(manusia yang
memperingatkan)

5. Urgensi Transformasional

Paradigma Tazkirah—Tandzirah sangat urgen karena

mampu

mengembalikan

pendidikan

Islam pada

fungsinya sebagai sistem penyadaran (conscientization),
bukan sekadar sistem pengajaran. Dalam bahasa Paulo
Freire, paradigma ini mirip dengan critical pedagogy yang
memerdekakan manusia dari kebodohan dan ketidakadilan
tetapi dalam bingkai tauhid.

Dengan Paradigma ini:

1. Pembelajaran agama Islam menjadi reflektif,
dialogis, dan bermakna, bukan hanya ritualistik.

2. Peserta didik didorong untuk berfikir, berzikir,
dan bertindak secara sadar dalam menghadapi
perubahan zaman.

3. Pendidikan Islam kembali menjadi jalan tazkiyah
(penyucian jiwa) dan tandzirah (peringatan




52

moral) bagi manusia modern yang cenderung
terjebak dalam hedonisme dan materialisme.

6. Kesimpulan

Paradigma Tazkirah—Tandzirah hadir sebagai jawaban
teologis dan pedagogis terhadap tantangan modernitas. la
menegaskan bahwa pendidikan Islam:

1. Bukan sekadar mengajar, tetapi menyadarkan;

2. Bukan hanya membina, tetapi memperingatkan;

3. Bukan hanya mencetak lulusan berilmu, tetapi
membentuk insan yang sadar, beradab, dan
berkontribusi bagi kemanusiaan.

Dengan demikian, urgensi Tazkirah—Tandzirah terletak
pada kemampuannya mengembalikan ruh pendidikan
Islam sebagai sarana pencerahan spiritual dan
transformasi sosial yang relevan dengan kebutuhan abad
ke-21.

D. Tujuan Pembelajaran dan Capaian Siswa dalam
Paradigma Tazkirah-Tandzirah

1. Pendahuluan

Paradigma  Tazkirah—Tandzirah  lahir  sebagai
pembaruan terhadap pendekatan klasik Ta’lim, Tarbiyah,
dan Ta'dib yang selama ini lebih menekankan aspek
transfer ilmu, pembinaan moral, dan pembentukan adab.
Dalam konteks modernitas dan digitalisasi, paradigma baru
ini menekankan bahwa pembelajaran agama Islam harus
berorientasi pada kesadaran spiritual, reflektif, Kritis,
dan sosial-transformatif.

Paradigma Tazkirah—Tandzirah tidak hanya ingin
membentuk peserta didik yang tahu dan beradab, tetapi



53

juga sadar akan nilai-nilai ilahi dan tanggap terhadap
realitas kemanusiaan. Oleh karena itu, seluruh tujuan dan
capaian pembelajaran diarahkan pada proses “kesadaran
beriman dan kebermaknaan berilmu.”

2. Tujuan Pembelajaran dalam Paradigma Tazkirah—
Tandzirah

Tujuan Pembelajaran agama Islam dalam Paradigma ini
meliputi tiga dimensi utama: kesadaran spiritual
(ruhiyah), kesadaran intelektual (aqliah), dan
kesadaran sosial (insaniyah).

a. Tujuan Spiritual (Tazkirah)

1) Menumbuhkan kesadaran ketuhanan (God
consciousness) dalam setiap proses berpikir dan
bertindak.

2) Menginternalisasi nilai fauhid sehingga peserta didik
memahami hubungan antara ilmu, amal, dan iman.

3) Menghidupkan kembali tradisi tafakkur, tazakkur,
dan muhasabah dalam proses belajar.

4) Membentuk karakter religius yang bersumber dari
kesadaran, bukan sekadar kebiasaan ritual.

b. Tujuan Intelektual (Tafakkur dan Tadabbur)

1) Mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan
reflektif terhadap fenomena sosial dan keagamaan.

2) Menumbuhkan sikap ilmiah dalam memahami teks-
teks keagamaan secara kontekstual.

3) Menumbuhkan kreativitas dan kemampuan problem
solving berbasis nilai-nilai Islam.

4) Mendorong integrasi antara ilmu agama, ilmu umum,
dan teknologi dalam bingkai tauhid.



54

¢. Tujuan Sosial-Etis (Tandzirah)

1) Membentuk peserta didik yang memiliki tanggung
jawab moral dan sosial terhadap lingkungan dan
masyarakat.

2) Menumbuhkan kepekaan terhadap isu-isu
kemanusiaan, keadilan, dan perdamaian.

3) Mendorong lahirnya generasi yang berani
memperingatkan dan memperbaiki (amar ma’ruf nahi
munkar) dengan hikmah.

4) Menjadikan pembelajaran agama sebagai sarana
untuk membangun peradaban yang beradab
(madani).

3. Capaian Pembelajaran dalam Paradigma Tazkirah—
Tandzirah

Capaian pembelajaran menggambarkan hasil konkret yang
diharapkan setelah peserta didik melalui proses belajar
berbasis kesadaran (conscious learning). Capaian ini
mencakup empat ranah utama: spiritual, intelektual,
emosional, dan sosial-transformatif.

Tabel : Rana capaian dan Indikator Pembelajaran

Rana Capaian utama | Indikator khusus
Spiritual Peserta didik Melakukan refleksi
(Ruhiyah) memiliki spiritual secara rutin
kesadaran (tazakkur).
ilahiah yang - Memahami makna
mendalam dan | ibadah sebagai
mampu sarana penyucian
mengaitkan jiwa (tazkiyah).
setiap aktivitas | - Memiliki motivasi
belajar dengan | belajar yang
nilai ketuhanan. | berlandaskan niat
lillah.




55

2. Intelektual Peserta didik enafsirkan ayat atau
(Aqliyah) mampu berpikir | hadis sesuai konteks
logis, kritis, dan | sosial modern.
kontekstual - Mampu menyusun
terhadap argumen i1lmiah
persoalan berbasis nilai Islam.
keagamaan dan | - Mengintegrasikan
sosial. antara ilmu agama
dan ilmu modern.
. Emosional Peserta didik Menunjukkan adab
(Nafsiyah) memiliki dalam belajar dan
kestabilan emosi | berinteraksi.
dan etika - Mengendalikan
spiritual yang emosi dalam
tampak dalam perbedaan pendapat.
sikap santun, - Menerapkan nilai
sabar, dan rahmah (kasih
empatik. sayang) dalam relasi
sosial.
4. Sosial— Peserta didik Terlibat dalam
Transformatif berperan aktif kegiatan sosial
(Insaniyah) sebagai agen keagamaan.
perubahan sosial | - Mampu
berdasarkan nilai | menganalisis
keislaman. masalah sosial dari
perspektif Islam.
- Mendorong
perubahan positif di
lingkungan sekolah
dan masyarakat.

4. Capaian Akhir Ideal: Insan Zakir dan Insan

Mundzir

Paradigma Tazkirah—Tandzirah menargetkan terbentuknya

dua tipe insan ideal:




56

1. Insan Zakir — manusia yang senantiasa mengingat,
merenung, dan sadar akan kehadiran Allah dalam
setiap aktivitasnya.

a. Ciri utamanya: reflektif, rendah hati, ikhlas,
dan berilmu.

2. Insan Mundzir — manusia yang memiliki
keberanian moral untuk memperingatkan, menasihati,
dan memperbaiki masyarakat dengan hikmah dan
kasih sayang.

a. Ciri utamanya: tangguh, kritis, komunikatif,
dan berjiwa sosial.

Kedua tipe insan ini menjadi simbol keseimbangan antara
kesadaran spiritual dan tanggung jawab sosial, yang
merupakan inti dari pendidikan Islam modern.

5. Implikasi terhadap Praktik Pembelajaran

Untuk mencapai tujuan dan capaian di atas, paradigma ini
menuntut:

a. Model pembelajaran reflektif-dialogis, bukan
ceramah satu arah.

b. Integrasi antara teks (wahyu) dan konteks
(realitas) melalui studi kasus, problem-based
learning, dan projek sosial.

c. Evaluasi berbasis kesadaran, tidak hanya tes
kognitif, tetapi juga jurnal refleksi, portofolio amal,
dan observasi sikap spiritual.

d. Peran guru bergeser dari pengajar menjadi murabbi
ruhani dan fasilitator kesadaran (mentor reflektif).

6. Kesimpulan

Tujuan utama pembelajaran dalam paradigma Tazkirah—
Tandzirah adalah melahirkan manusia beriman yang



57

sadar, berilmu yang beradab, dan beramal yang
bertanggungjawab.

Capaian akhirnya bukan hanya pengetahuan agama,
tetapi kesadaran hidup Islami yang reflektif dan
transformatif, yang menuntun peserta didik menjadi insan
zakir dan insan mundzir  dua sosok yang menjadi
mercusuar peradaban Islam di tengah tantangan
modernitas.

E.Implikasi bagi Guru dan Pembaruan Metode
Pembelajaran dalam Paradigma Tazkirah—
Tandzirah

1. Pendahuluan

Paradigma Tazkirah—Tandzirah tidak hanya menawarkan
perubahan konsep pendidikan Islam, tetapi juga menuntut
transformasi peran guru dan pembaruan metode
pembelajaran. Guru tidak lagi ditempatkan sekadar
sebagai penyampai ilmu (mu’allim), pembina karakter
(murabbi), atau pembentuk adab (mu’addib), melainkan
sebagai penyadar spiritual dan penggerak kesadaran
moral yang disebut murakkiz (penggugah kesadaran) dan
mundzir (pemberi peringatan).Dengan kata lain, paradigma
ini menggeser fungsi pendidikan Islam dari transfer
pengetahuan ke transformasi kesadaran, di mana guru
menjadi agen penyadaran (agent of conscientization) bagi
peserta didiknya.

2. Implikasi bagi Guru dalam Paradigma Tazkirah—
Tandzirah



58

a. Guru sebagai Murakkiz (Penggugah Kesadaran)

Guru harus mampu menumbuhkan kesadaran spiritual
dan intelektual siswa melalui refleksi, tafakkur, dan dialog
nilai. [a berperan membimbing siswa untuk:

1) Menemukan makna di balik pengetahuan.

2) Menyadari keterhubungan antara ilmu dan
kehidupan.

3) Menyucikan niat dan memaknai belajar sebagai
ibadah.

Dalam hal ini, guru bukan hanya mengajar agar tahu,
tetapi membangkitkan agar sadar.

b. Guru sebagai Mundzir (Pemberi Peringatan Moral)

Selain menggugah kesadaran, guru juga berperan sebagai
pemberi tandzirah yakni mengingatkan dan mengarahkan
dengan hikmah. Tugasnya bukan menghukum atau
menakut-nakuti, tetapi:

1) Menanamkan nilai moral melalui teladan dan
pengalaman nyata.

2) Menyampaikan kritik sosial dan spiritual yang
konstruktif.

3) Menumbuhkan tanggung jawab sosial dan empati
terhadap sesama.

Dengan demikian, guru menjadi figur moral yang tidak
hanya menegur dengan kata, tetapi menuntun dengan
keteladanan.



59

¢. Guru sebagai Fasilitator Kesadaran Kontekstual

Guru dalam paradigma ini dituntut paham konteks
zaman: digitalisasi, pluralitas, dan globalisasi. Ia harus
mampu mengintegrasikan:

1) Nilai wahyu dengan realitas sosial.

2) Materi agama dengan fenomena aktual (ekologi, etika
digital, keadilan sosial, dan kemanusiaan).

3) Teknologi pembelajaran dengan nilai-nilai Islam
(literasi digital Islami).

Dengan demikian, guru menjadi mediator antara teks dan
konteks, antara nilai ilahi dan realitas duniawi.

d. Guru sebagai Teladan Spiritual dan Intelektual

Guru tidak cukup hanya pandai berbicara, tetapi harus
menjadi cermin nilai-nilai yang diajarkan.

Dalam paradigma Tazkirah—Tandzirah, kredibilitas guru
diukur dari:

1) Keterpaduan antara kata dan tindakan (integrity).
2) Kemampuan reflektif, sabar, dan penuh kasih.
3) Keteladanan spiritual yang menginspirasi.

3. Pembaruan Metode Pembelajaran

Paradigma  Tazkirah—Tandzirah ~ menuntut  metode
pembelajaran yang berbasis kesadaran, refleksi, dan aksi
sosial. Pembaruan metode ini meliputi tiga arah utama:
reflektif, dialogis, dan transformatif.



60

a. Metode Reflektif (Tazkirah Approach)

Fokusnya adalah membangun kesadaran batin dan makna
spiritual dalam setiap proses belajar.
Bentuk metode ini antara lain:

1) Jurnal refleksi spiritual: siswa menulis perenungan
atas ayat, hadis, atau pengalaman belajar.

2) Tafakkur guided: guru mengajak siswa
merenungkan makna kehidupan melalui fenomena
alam, sosial, dan pribadi.

3) Kontemplasi nilai (value contemplation): diskusi
makna ayat dalam konteks diri dan masyarakat.

Metode ini menumbuhkan kesadaran diri (self-awareness)
dan kesadaran Tuhan (God-consciousness).

b. Metode Dialogis dan Kritis (Tandzirah Approach)

Metode ini menekankan proses berpikir kritis terhadap
fenomena keagamaan dan sosial.
Bentuknya dapat berupa:

1) Dialog nilai dan studi kasus sosial: mengkaji isu-isu
kontemporer (misal: hoaks, gaya hidup digital,
keadilan ekonomi) dalam perspektif Islam.

2) Problem-based learning berbasis etika Islam:
siswa diajak menganalisis masalah nyata dan mencari
solusi sesuai nilai Qur’ani.

3) Diskusi tandzir (peringatan sosial): siswa
melakukan kampanye moral, dakwah sosial, atau aksi
kemanusiaan di masyarakat.

Metode ini menumbuhkan sikap kritis, empatik, dan
bertanggung jawab secara sosial.



61

¢. Metode Integratif dan Aplikatif

Pendekatan in1 menggabungkan teks keagamaan dengan
praktik kehidupan:

1) Project learning berbasis amal: siswa merancang
proyek sosial seperti kebersithan masjid, bakti sosial,
atau literasi Islam di sekolah.

2) Blended learning berbasis digital Islami:
memanfaatkan teknologi (video, podcast, media
sosial) untuk menghidupkan nilai-nilai Qur’ani.

3) Metode refleksi komunitas: siswa dan guru
bersama-sama mengkaji pengalaman sosial-
keagamaan lokal (kearifan budaya, gotong royong,
toleransi).

Dengan pendekatan ini, pembelajaran agama menjadi
relevan, hidup, dan kontekstual.

4. Implikasi terhadap Evaluasi Pembelajaran

Dalam paradigma ini, evaluasi tidak hanya mengukur apa
vang diketahui (kognitif), tetapi juga bagaimana siswa
menyadari dan mengamalkan nilai-nilai itu (afektif dan
sosial).

Model evaluasi mencakup:

1) Jurnal kesadaran (reflective journal).

2) Observasi adab dan etika spiritual.

3) Portofolio karya sosial atau refleksi keagamaan.
4) Umpan balik dialogis antara guru dan siswa.

Evaluasi diarahkan pada pembentukan kesadaran
transformatif, bukan sekadar pencapaian akademik.



62
5. Kesimpulan

Implikasi utama paradigma Tazkirah—Tandzirah bagi guru
dan metode pembelajaran adalah pergeseran dari
pengajaran ke penyadaran, dari pengetahuan ke
kesadaran nilai, dan dari ceramah ke refleksi-aksi.

Secara ringkas:

Aspek Paradigma Lama Paradigma Baru
(Ta’lim—Tarbiyah— (Tazkirah—
Ta’dib) Tandzirah)
Peran Guru Pengajar dan pembina | Penyadar dan
penggerak moral
Fokus Transfer ilmu dan Transformasi
Pembelajaran | adab kesadaran dan
tanggung jawab
sosial
Metode Ceramah, hafalan, Refleksi, dialog,
indoktrinasi studi kasus, aksi
sosial
Evaluasi Nilai kognitif dan Kesadaran
perilaku spiritual dan
kontribusi sosial

Paradigma baru ini menegaskan bahwa pendidikan Islam
modern bukan sekadar menyalakan lampu
pengetahuan, tetapi menyalakan cahaya kesadaran
agar guru dan murid sama-sama tumbuh menjadi insan
yang zakir (sadar) dan mundzir (memperingatkan).




63

F. Paradigma Baru lebih Relevan dan Adaptif terhadap
Modernitas

Paradigma Tazkirah—Tandzirah hadir sebagai bentuk
rekonstruksi terhadap model pembelajaran Islam klasik
(Ta’lim, Tarbiyah, dan Ta’dib) yang dinilai belum
sepenuhnya menjawab tantangan modernitas. Dunia
modern yang ditandai oleh rasionalitas, digitalisasi, dan
pluralitas nilai menuntut model pembelajaran yang tidak
hanya mentransfer pengetahuan agama, tetapi juga
menumbuhkan kesadaran, refleksi, dan daya kritis spiritual
peserta didik.

1. Relevansi terhadap Perubahan Zaman

Paradigma Tazkirah—Tandzirah menegaskan bahwa
pendidikan Islam harus bergerak dari sistem transfer of
knowledge menuju transformation of consciousness.

1) Tazkirah menekankan proses reflektif—kontemplatif,
di mana siswa diajak memahami ajaran Islam secara
mendalam dan kontekstual terhadap kehidupannya.

2) Tandzirah menekankan aspek peringatan dan aksi
sosial, yakni mendorong peserta didik untuk peka
terhadap realitas sosial, keadilan, lingkungan, dan
kemanusiaan.

Dengan dua dimensi tersebut, paradigma baru ini lebih
relevan karena menggabungkan nilai spiritualitas dan
realitas empiris. Pendidikan agama tidak lagi berhenti pada
dogma, melainkan menjadi energi moral yang hidup di
tengah perubahan sosial.

2. Adaptif terhadap Dinamika Modernitas

Modernitas menuntut kemampuan adaptasi terhadap
teknologi, globalisasi, dan perubahan pola pikir. Paradigma



64

Tazkirah—Tandzirah bersifat fleksibel dan kontekstual,
karena:

1) Mengutamakan pemaknaan ulang terhadap nilai-nilai
Islam sesuai konteks sosial budaya dan
perkembangan zaman, tanpa kehilangan esensi
tauhid.

2) Mengajak peserta didik untuk menjadi subjek aktif
pembelajaran, bukan sekadar penerima
pengetahuan.

3) Mendorong integrasi antara akal, hati, dan tindakan
dalam proses belajar, sejalan dengan kebutuhan
manusia modern yang menghadapi krisis makna di
tengah kemajuan teknologi.

Dengan demikian, paradigma ini menjawab kebutuhan
pendidikan Islam agar tidak terjebak dalam romantisme
masa lalu, tetapi juga tidak hanyut dalam arus modernitas
yang sekuler.

3. Relevansi Epistemologis: Integrasi Iman, Ilmu, dan
Amal

Paradigma Tazkirah—Tandzirah merekonstruksi
epistemologi pendidikan Islam agar selaras dengan
kebutuhan manusia modern yang mencari keseimbangan
antara spiritualitas dan rasionalitas.

1) Dalam Tazkirah, ilmu agama tidak dipahami secara
dogmatis, melainkan sebagai sarana pencerahan dan
pembersihan diri (tazkiyah al-nafs).

2) Dalam Tandzirah, ilmu agama diorientasikan pada
tindakan sosial yang membawa manfaat nyata bagi
masyarakat ( ‘amal salih).

Pendekatan ini menjadikan pembelajaran agama Islam
relevan secara epistemologis, karena memadukan nilai



65

wahyu dengan rasionalitas ilmiah, sehingga tidak terasing
dalam dunia modern yang berbasis sains dan teknologi.

4. Adaptivitas Metodologis: Dari Dogma ke Dialog

Berbeda dari model Ta’lim—Tarbiyah—Ta dib yang lebih
menekankan transfer nilai secara vertikal (guru ke murid),
paradigma baru ini menuntut metode pembelajaran yang
partisipatif dan reflektif.

1) Guru berperan sebagai murabbi sekaligus fasilitator
kesadaran, bukan sekadar penyampai materi.

2) Proses belajar diarahkan pada dialog iman dan
pengalaman, bukan hafalan ayat dan konsep semata.

3) Metode reflektif-dialogis, problem solving, dan
project-based learning menjadi sarana aktualisasi
nilai Tazkirah—Tandzirah dalam konteks kehidupan
nyata.

Dengan metode ini, pendidikan agama menjadi adaptif
terhadap gaya belajar generasi digital, yang lebih visual,
interaktif, dan berbasis pengalaman.

5. Relevansi Sosial dan Kemanusiaan

Paradigma  Tazkirah—Tandzirah menegaskan bahwa
pembelajaran agama tidak hanya untuk individu, tetapi juga
bagi kemaslahatan sosial.

1) Melalui Tazkirah, siswa dibina agar memiliki
kesadaran etis dan spiritual yang menumbuhkan
empati sosial.

2) Melalui Tandzirah, mereka diarahkan untuk menjadi
agen perubahan moral di tengah masyarakat plural
dan materialistik.



66

Pendekatan in1 menjadikan pendidikan Islam lebih adaptif
secara sosial, karena mampu melahirkan generasi yang
religius sekaligus berwawasan kebangsaan, moderat, dan
toleran.

6. Kesimpulan

Paradigma baru Tazkirah—Tandzirah merupakan jawaban
atas krisis relevansi pendidikan agama Islam dalam era
modern. [a tidak sekadar memodifikasi metode lama, tetapi
melakukan rekonstruksi epistemologis dan aksiologis
terhadap tujuan pembelajaran Islam:

1) Menumbuhkan kesadaran spiritual yang reflektif,

2) Mendorong tindakan sosial yang beretika,

3) Mengintegrasikan iman, ilmu, dan amal dalam
konteks modernitas.

Dengan karakter reflektif, kontekstual, dan transformatif,
paradigma Tazkirah-Tandzirah bukan hanya relevan
terhadap tantangan modernitas, tetapi juga adaptif
terhadap arah peradaban masa depan.



67

BAB IV
PARADIGMA BARU PEMBELAJARAN ISLAM
TAZKIAH-TANDZIRAH

A.Tazkirah
1. Pengertian

Kata Tazkirah berasal dari kata Arab “dhikra” yang berarti
pengingat, peringatan, atau renungan. Dalam konteks
pembelajaran Islam modern, Tazkirah adalah proses
pendidikan yang menekankan penguatan pemahaman,
refleksi mendalam, dan Kkesadaran nilai-nilai Islam
dalam kehidupan siswa.

Menurut  Al-Attas  (1991), Tazkirah  bertujuan
membangkitkan kesadaran spiritual dan moral siswa
melalui refleksi diri, pemahaman mendalam terhadap
ajaran Islam, serta internalisasi nilai-nilai akhlak.
Dengan demikian, Tazkirah bukan sekadar pengetahuan
atau kebiasaan, tetapi menekankan kesadaran dan
penghayatan nilai agama.

Hasil penelitian Rahman (2018) menunjukkan bahwa
siswa yang dibimbing melalui pendekatan Tazkirah
mampu:

a. Memahami konteks ajaran Islam secara
mendalam, bukan sekadar hafalan atau praktik ritual.

b. Mengaitkan nilai-nilai agama dengan kehidupan
nyata, termasuk persoalan sosial, moral, dan etika
modern.

Suryani (2019) menegaskan bahwa Tazkirah mengubah
orientasi pembelajaran dari sekadar transfer
pengetahuan menjadi pembentukan kesadaran diri dan
pengembangan nilai. Hal ini menjadi sangat relevan untuk
menjawab tantangan modernitas, di mana siswa



68

dihadapkan pada informasi yang melimpah, pengaruh
digital, dan kompleksitas sosial.

Catatan:

Tazkirah menekankan pemahaman mendalam, refleksi,
dan internalisasi nilai, sehingga menjadi fondasi penting
sebelum siswa memasuki tahap Tandzirah, yaitu
aktualisasi nilai dalam kehidupan sosial dan praktik nyata.

2. Tujuan Pembelajaran Tazkirah

Pembelajaran Tazkirah bertujuan menghasilkan siswa yang
mampu memahami ajaran Islam secara mendalam,
melakukan refleksi nilai, dan menginternalisasi akhlak
Islami dalam kehidupan sehari-hari. Tujuan utama
pembelajaran Tazkirah meliputi:

a. Meningkatkan Pemahaman Mendalam terhadap
Nilai Islam
1) Siswa tidak hanya menghafal atau mengetahui
teori, tetapi memahami makna dan esensi
ajaran Islam (Al-Attas, 1991).
2) Membantu siswa mengaitkan ajaran agama
dengan persoalan kehidupan nyata.
b. Mendorong Refleksi dan Kesadaran Diri
1) Tazkirah menekankan renungan dan evaluasi
diri agar siswa mampu menyadari perilaku dan
keputusan yang sesuai dengan nilai Islam
(Rahman, 2018).
2) Refleksi ini menumbuhkan kesadaran moral
dan spiritual.
c. Menginternalisasi Nilai Akhlak dan Moral
1) Siswa belajar menghayati dan menanamkan
nilai-nilai etika, kejujuran, tanggung jawab,
dan kepedulian sosial (Suryani, 2019).



69

2) Nilai yang terinternalisasi membentuk pribadi

Islami yang matang dan mandiri.
d. Menyiapkan Siswa Menghadapi Tantangan
Modern

1) Pembelajaran Tazkirah dirancang agar siswa
mampu mengaplikasikan nilai agama dalam
konteks sosial, budaya, dan teknologi
modern.

2) Siswa menjadi adaptif dan Kkritis, mampu
menghadapi dinamika sosial, moral, dan digital
dengan landasan nilai Islami.

Catatan:

Tujuan Tazkirah menekankan pemahaman, refleksi, dan
internalisasi, sehingga siswa siap untuk tahap Tandzirah,
di mana nilai-nilai yang dipahami dan diinternalisasi
diterapkan dalam aksi nyata dan kehidupan sosial
modern.

3. Hasil yang Ingin Dicapai Tazkirah

Pembelajaran Tazkirah dirancang untuk menghasilkan
siswa yang memiliki kesadaran nilai, kemampuan
refleksi, dan kecakapan moral dalam menghadapi
kehidupan modern. Hasil yang ingin dicapai mencakup:

a. Refleksi Diri
1) Siswa mampu menilai perilaku dan
keputusan pribadi berdasarkan ajaran Islam.
2) Membantu mereka menyadari kekuatan dan
kelemahan diri, serta menyesuaikan perilaku
dengan nilai-nilai moral (Rahman, 2018).
b. Kesadaran Spiritual
1) Siswa mengembangkan kepedulian terhadap
hubungan dengan Allah, diri sendiri, dan



70

orang lain, melalui penghayatan nilai-nilai
Islami.

2) Kesadaran spiritual ini menjadi fondasi bagi
kemandirian moral dan integritas pribadi
(Al-Attas, 1991).

c. Kemampuan Kritik Moral

1) Siswa dapat menganalisis persoalan etika dan
sosial dalam kehidupan sehari-hari, serta
mengambil keputusan yang sesuai dengan
prinsip Islam (Suryani, 2019).

2) Kemampuan ini memungkinkan siswa untuk
menangani tantangan moral di era modern
dengan bijak dan kritis.

Catatan:

Hasil yang dicapai melalui Tazkirah menekankan
penguatan kesadaran diri dan moral, sehingga siswa
siap untuk Tandzirah, yaitu tahap aktualisasi nilai dalam
tindakan sosial dan praktik nyata, menjawab tantangan
modernitas secara efektif.

4. Keunggulan dan Kontribusi Tazkirah

Paradigma Tazkirah memiliki sejumlah keunggulan yang
membedakannya dari paradigma lama (7a ‘lim, Tarbiyah,
Ta’dib), terutama dalam menjawab tantangan modernitas:

a. Pendekatan Reflektif dan Mendalam
1) Berbeda dengan Ta‘lim yang fokus pada
penguasaan ilmu, Tazkirah menekankan
pemahaman mendalam dan refleksi nilai.
2) Siswa tidak hanya mengetahui ajaran, tetapi
juga memahami makna, relevansi, dan
aplikasinya dalam kehidupan nyata (Al-
Attas, 1991).
b. Internalisasi Nilai Spiritual dan Moral



71

1) Tazkirah menekankan kesadaran diri,
penghayatan nilai, dan pembentukan moral
yang konsisten, sedangkan Tarbiyah dan
Ta’dib masih terbatas pada pembiasaan dan
keteladanan guru (Suryani, 2019; Mansur,
2020).

c. Kesiapan Menghadapi Tantangan Modern

1) Paradigma ini membantu siswa menghadapi
dinamika sosial, teknologi, dan moral di era
modern, yang belum mampu dijawab
sepenuhnya oleh paradigma lama (Rahman,
2018).

2) Mendorong kemampuan berpikir kritis,
reflektif, dan adaptif dalam situasi
kontemporer.

d. Koneksi Antara Ilmu, Nilai, dan Aksi Nyata

1) Tazkirah menjadi jembatan antara
penguasaan ilmu, pembentukan karakter,
dan aktualisasi perilaku Islami,
mempersiapkan siswa untuk tahap Tandzirah,
di mana nilai diterapkan secara nyata dalam
kehidupan sosial.

Catatan:

Keunggulan Tazkirah terletak pada kemampuannya
menjawab keterbatasan paradigma lama, yaitu
kurangnya refleksi, internalisasi nilai, dan kesiapan
menghadapi modernitas. Dengan Tazkirah, pembelajaran
Islam tidak hanya berorientasi pada pengetahuan,
karakter, atau kebiasaan, tetapi juga Kkesadaran
mendalam dan pengaplikasian nilai dalam konteks
sosial yang kompleks.Dengan paradigma ini diyakini
kemampuan siswa yang diperoleh selama di bangku
sekolah dapat diterapkan dalam kondsi kehidupan modern
yang bercirikan serba kompetitif dan keunggulan
komptensi yang dimiliki.



72
5. Relevansi Tazkirah dalam Konteks Modern

Paradigma Tazkirah memiliki relevansi tinggi dalam
menghadapi tantangan pendidikan Islam di era modern,
karena mampu menjawab keterbatasan paradigma lama
(Ta lim, Tarbiyah, Ta dib). Beberapa aspek relevansinya
antara lain:

a. Menjawab Tantangan Sosial dan Digital

1) Siswa modern dihadapkan pada informasi
yang cepat, interaksi digital, dan pengaruh
global.

2) Tazkirah mendorong refleksi nilai dan
pemahaman mendalam, sehingga siswa
mampu menyaring informasi, mengambil
keputusan bijak, dan menjaga etika digital
(Rahman, 2018).

b. Mendorong Pemikiran Kritis dan Reflektif

1) Paradigma ini menekankan analisis moral,
evaluasi diri, dan kesadaran etika, sehingga
siswa tidak hanya mengikuti aturan secara
mekanis, tetapi memahami esensi nilai dan
prinsip Islam (Al-Attas, 1991).

c. Mengintegrasikan Nilai dan Aksi Nyata

1) Tazkirah menyiapkan siswa untuk
mengaplikasikan nilai agama dalam
kehidupan nyata, seperti dalam interaksi
sosial, pengambilan keputusan, dan kontribusi
terhadap masyarakat.

2) Hal ini berbeda dengan paradigma lama yang
masih terbatas pada kebiasaan sekolah dan
teladan guru.

d. Membentuk Pribadi Islami yang Mandiri

1) Dengan Tazkirah, siswa menjadi mandiri

secara moral dan spiritual, mampu



73

menyesuaikan perilaku dengan konteks modern
tanpa kehilangan nilai Islami (Suryani, 2019).

Catatan:

Relevansi Tazkirah terletak pada kemampuannya
menghadirkan pembelajaran yang kontekstual,
reflektif, dan adaptif, sehingga siswa tidak hanya
memahami agama secara teoretis, tetapi juga mampu
menginternalisasi dan mengaktualisasikan nilai-nilai
Islami dalam kehidupan modern yang dinamis.

6. Contoh Riil pada Siswa

Paradigma Tazkirah menekankan pembelajaran berbasis
refleksi dan kesadaran nilai, sehingga siswa tidak hanya
belajar secara teori tetapi juga mampu menginternalisasi
dan menerapkan nilai Islami dalam kehidupan sehari-
hari. Contoh riil penerapannya antara lain:

a. Refleksi Harian

1) Siswa secara rutin melakukan evaluasi diri
terhadap perilaku, ibadah, dan interaksi sosial.

2) Misalnya, menulis jurnal harian tentang sikap
yang sudah baik dan yang perlu diperbaiki,
sehingga terbentuk kesadaran kontinu
terhadap akhlak Islami (Rahman, 2018).

b. Kemampuan Introspeksi

1) Siswa mampu menilai keputusan, niat, dan
tindakan pribadi berdasarkan prinsip moral
dan ajaran Islam.

2) Introspeksi ini membantu siswa mengenali
kekuatan dan kelemahan diri, serta
menyesuaikan perilaku untuk menjadi pribadi
Islami yang matang (Al-Attas, 1991).

c. Pengambilan Keputusan Etis



74

1) Dalam situasi sosial maupun akademik, siswa
dapat mengambil keputusan yang sesuai
dengan nilai moral dan etika Islam.

2) Contohnya, memilih untuk bersikap jujur
dalam ujian, membantu teman yang kesulitan,
atau menolak perilaku negatif di media sosial
(Suryani, 2019).

Catatan:

Contoh-contoh ini menunjukkan bahwa Tazkirah
membekali siswa dengan kesadaran nilai, kemampuan
refleksi, dan kemandirian moral, sehingga mereka siap
menghadapi Tandzirah, yaitu tahap aktualisasi nilai
dalam tindakan nyata di masyarakat dan kehidupan
modern.

B.Tandzirah
1.Pengertian

Kata Tandzirah berasal dari kata Arab “tanzir”, yang
berarti perbuatan nyata atau tindakan yang
menunjukkan nilai. Dalam konteks pembelajaran Islam
modern, 7Tandzirah adalah tahap aktualisasi nilai-nilai
Islami yang telah dipahami dan diinternalisasi melalui
Tazkirah, menjadi perilaku nyata dalam kehidupan sosial
siswa.Menurut Al-Attas (1991), Tandzirah
menghubungkan pembelajaran reflektif dengan aksi
sosial, sehingga siswa mampu mengaplikasikan akhlak,
etika, dan nilai moral secara Kkonsisten dalam
lingkungan sosial, sekolah, dan masyarakat luas.
Hasil penelitian Rahman (2018) menunjukkan bahwa

siswa yang dibimbing melalui Tandzirah mampu:



75

a. Mengimplementasikan nilai-nilai moral dalam
interaksi sosial, baik di sekolah maupun dalam
masyarakat.

b. Menjadi teladan bagi teman sebaya dan
lingkungan, karena perilaku mereka mencerminkan
prinsip-prinsip Islam.

Suryani (2019) menegaskan bahwa Tandzirah mendorong
penguatan karakter dan moral siswa melalui
pengalaman nyata, sehingga pembelajaran tidak berhenti
pada hafalan, pembiasaan, atau refleksi, tetapi menjadi
tindakan konkret yang berdampak sosial.

Catatan:

Tandzirah merupakan tahap puncak dari pembelajaran
modern berbasis Tazkirah, di mana nilai yang dipahami
dan diinternalisasi diterjemahkan menjadi perilaku
nyata yang relevan dengan dinamika kehidupan modern
dan sosial.

2.Tujuan Pembelajaran Tandzirah

Pembelajaran Tandzirah bertujuan menghasilkan siswa
yang mampu menerapkan nilai-nilai Islami dalam
tindakan nyata dan kehidupan sosial, schingga
pembelajaran tidak berhenti pada pengetahuan atau refleksi
saja, tetapi terwujud dalam perilaku yang konsisten, etis,
dan berdampak positif. Tujuan utama pembelajaran
Tandzirah meliputi:

a. Mengaktualisasikan Nilai Islami dalam Tindakan
Nyata
1) Siswa mampu mengamalkan ajaran Islam
secara konsisten, baik dalam ibadah, interaksi
sosial, maupun tanggung jawab akademik dan
sosial (Al-Attas, 1991).



76

b. Membentuk Pribadi Islami yang Mandiri dan
Bertanggung Jawab
1) Melalui Tandzirah, siswa menjadi mandiri
dalam bertindak berdasarkan nilai moral,
dan mampu memimpin diri sendiri dalam
kehidupan sehari-hari (Rahman, 2018).
c. Mengembangkan Kepedulian dan Kontribusi
Sosial
1) Siswa diarahkan untuk memberikan manfaat
nyata bagi lingkungan dan masyarakat,
dengan menanamkan prinsip etika, keadilan,
dan empati (Suryani, 2019).
d. Meningkatkan Kemampuan Pengambilan
Keputusan Etis
1) Siswa dapat membuat keputusan yang sesuai
dengan ajaran Islam dalam situasi kompleks,
termasuk tantangan modern dan dinamika
sosial yang beragam.

Catatan:

Tujuan Tandzirah menekankan transisi dari pemahaman
dan refleksi (Tazkirah) menjadi tindakan nyata,
sehingga siswa dapat menghadapi modernitas dengan
perilaku Islami yang terinternalisasi dan berdampak
sosial positif.

3. Hasil yang ingin dicapai

Pembelajaran Tandzirah menekankan aktualisasi nilai
Islami dalam tindakan nyata, sehingga siswa tidak hanya
memahami atau merefleksikan ajaran agama, tetapi juga
mampu menunjukkan perilaku Islami dalam konteks
sosial dan publik. Hasil yang ingin dicapai meliputi:

a. Kearifan Sosial



77

1) Siswa mampu berinteraksi dengan bijak
dalam lingkungan sosial, memahami norma
dan nilai komunitas, serta menyesuaikan
perilaku dengan konteks sosial yang dinamis
(Rahman, 2018).

2) Contoh: menyelesaikan konflik teman sebaya
dengan cara adil dan bijaksana,
mengedepankan musyawarah dan toleransi.

b. Etika Publik

1) Siswa menunjukkan tata krama, sopan
santun, dan etika dalam hubungan dengan
masyarakat luas, termasuk menghormati hak
orang lain dan menjaga reputasi komunitas
(Suryani, 2019).

2) Contoh: berperilaku jujur dalam kegiatan
publik, menghormati aturan sosial, dan
menolak praktik tidak etis.

c. Tanggung Jawab Sosial

1) Siswa mampu mengambil peran aktif dalam
memberikan manfaat bagi lingkungan dan
masyarakat, mengimplementasikan prinsip
moral dan nilai Islam secara nyata (Al-Attas,
1991).

2) Contoh: membantu masyarakat yang
membutuhkan, berpartisipasi dalam kegiatan
sosial, dan menginisiasi aksi kebaikan di
lingkungan sekolah atau komunitas.

Catatan:

Hasil Tandzirah menunjukkan tingkat tertinggi dari
pembelajaran Islam modern, karena mengintegrasikan
pemahaman, refleksi, dan aksi nyata. Dengan demikian,
siswa siap menghadapi tantangan modernitas dan
dinamika sosial dengan perilaku Islami yang konsisten
dan berdampak positif.



78

4. Keunggulan dan Kontribusi Tandzah

Paradigma Tandzirah memiliki sejumlah keunggulan yang
membedakannya dari paradigma lama (7a ‘lim, Tarbiyah,
Ta’dib), terutama dalam konteks pembelajaran Islam
modern:

a. Aktualisasi Nilai dalam Tindakan Nyata

1) Berbeda dengan Ta‘lim, Tarbiyah, dan Ta’dib
yang fokus pada pengetahuan, karakter, atau
kebiasaan, Tandzirah menekankan penerapan
nilai Islami dalam kehidupan nyata (Al-
Attas, 1991).

2) Siswa tidak hanya memahami ajaran, tetapi
juga menjadi teladan melalui perilaku nyata.

b. Mendorong Kearifan Sosial dan Etika Publik

1) Tandzirah menyiapkan siswa untuk
menghadapi tantangan sosial dan publik,
dengan kemampuan berpikir etis, menghormati
norma, dan berperilaku bertanggung jawab
(Suryani, 2019).

2) Hal ini belum tercapai sepenuhnya pada
paradigma lama yang masth terbatas pada
lingkungan sekolah dan keteladanan guru.

c. Meningkatkan Tanggung Jawab Sosial

1) Paradigma ini mendorong siswa berkontribusi
secara nyata terhadap masyarakat, bukan
sekadar berperilaku Islami di lingkungan
sekolah atau rumah (Rahman, 2018).

2) Siswa belajar mengintegrasikan ilmu,
refleksi, dan aksi sosial untuk memberikan
manfaat nyata.

d. Relevansi Tinggi terhadap Modernitas

1) Tandzirah menjawab keterbatasan paradigma
lama dalam menghadapi dinamika sosial,
teknologi, dan moral di era modern, karena



79

menekankan refleksi mendalam, internalisasi
nilai, dan tindakan etis yang adaptif.

Catatan:

Keunggulan Tandzirah terletak pada kemampuannya
menghubungkan pemahaman, refleksi, dan aksi nyata,
sehingga siswa tidak hanya menguasai ilmu atau perilaku
Islami secara teoritis, tetapi juga siap menghadapi
tantangan kehidupan modern dengan perilaku Islami
yang konsisten dan berdampak sosial positif.

5. Relevansi Tandzirah dalam Konteks Modern

Paradigma Tandzirah sangat relevan dalam menghadapi
tantangan pendidikan Islam di era modern, karena
menekankan aktualisasi nilai Islami dalam tindakan
nyata. Beberapa aspek relevansinya antara lain:

a. Menjawab Tantangan Sosial dan Globalisasi
1) Siswa modern menghadapi informasi digital
yang cepat, interaksi lintas budaya, dan
kompleksitas sosial.
2) Tandzirah menyiapkan siswa untuk bersikap
etis, bijak, dan bertanggung jawab dalam
konteks sosial dan global (Rahman, 2018).
b. Meningkatkan Kecakapan Moral dan Etika
Publik
1) Paradigma ini mendorong pengambilan
keputusan etis, kepedulian sosial, dan
kepatuhan terhadap norma publik, yang
belum tercapai sepenuhnya oleh paradigma
lama (Suryani, 2019).
c. Mengintegrasikan Nilai, Refleksi, dan Tindakan
Nyata
1) Tandzirah menutup celah antara pemahaman
(Ta‘lim), pembiasaan karakter (Tarbiyah),



80

dan keteladanan (Ta’dib) dengan aksi nyata
dalam kehidupan sosial, sechingga
pembelajaran Islam menjadi holistik dan
kontekstual.
d. Mempersiapkan Siswa Menjadi Pribadi Islami
yang Mandiri
1) Siswa yang melalui Tandzirah memiliki
kemandirian moral, tanggung jawab sosial,
dan kemampuan adaptasi, sehingga siap
menghadapi dinamika modern tanpa
kehilangan nilai-nilai Islami (Al-Attas, 1991).

Catatan:

Relevansi Tandzirah terletak pada kemampuannya
menjawab kebutuhan pendidikan Islam modern, di
mana siswa tidak hanya menguasai ilmu atau karakter,
tetapi juga menginternalisasi dan mengaktualisasikan
nilai-nilai Islami secara nyata dalam kehidupan sosial,
digital, dan publik.

6. Contoh Riil pada Siswa

Paradigma Tandzirah menekankan aktualisasi nilai Islami
melalui tindakan nyata, sehingga siswa tidak hanya
memahami atau merefleksikan ajaran agama, tetapi juga
mampu menunjukkan perilaku Islami yang berdampak
sosial. Contoh riil penerapannya antara lain:

a. Partisipasi dalam Kegiatan Sosial

1) Siswa aktif mengikuti program sosial,
kegiatan amal, dan kegiatan
kemasyarakatan.

2) Contoh: mengadakan bakti sosial di lingkungan
sekolah atau masyarakat, membantu warga
yang membutuhkan, dan terlibat dalam proyek
kemanusiaan (Rahman, 2018).



81

b. Kepemimpinan
1) Siswa menunjukkan kemampuan memimpin
kelompok atau organisasi dengan prinsip
etika Islami, mendorong kerja sama, dan
mengambil keputusan yang adil.
2) Contoh: menjadi ketua OSIS atau koordinator
kegiatan sosial dengan integritas dan tanggung
jawab (Suryani, 2019).
c. Kolaborasi dengan Komunitas
1) Siswa mampu bekerja sama dengan berbagai
pihak dalam lingkungan sekolah maupun
masyarakat luas, menekankan nilai toleransi,
saling menghormati, dan gotong royong.
2) Contoh: mengorganisir kegiatan lingkungan,
kampanye kebersihan, atau proyek sosial
bersama komunitas lokal.

Catatan:

Contoh-contoh ini menunjukkan bahwa Tandzirah
menghubungkan pemahaman dan refleksi nilai dengan
tindakan nyata, sehingga siswa siap menghadapi
tantangan modernitas dan berkontribusi positif pada
lingkungan sosial dan masyarakat luas.

7. Sintesis keunggulan paradigma baru

Paradigma Tazkirah—Tandzirah menghadirkan pendekatan
pembelajaran Islam yang komprehensif, reflektif, dan
kontekstual, sehingga lebih siap menghadapi tantangan
modernitas dibanding paradigma lama (7a ‘lim, Tarbiyah,
Ta’dib). Sintesis keunggulannya meliputi:

a. Integrasi Pemahaman, Refleksi, dan Tindakan
Nyata
1) Paradigma baru menggabungkan pengetahuan
(Ta‘lim), pembentukan karakter (Tarbiyah),



82

dan keteladanan (Ta’dib) dengan refleksi
mendalam (Tazkirah) dan aktualisasi nilai
(Tandzirah).

2) Siswa tidak hanya mengetahui ajaran Islam,
tetapi juga menginternalisasi nilai dan
menerapkannya dalam kehidupan sosial (Al-
Attas, 1991).

b. Kesiapan Menghadapi Tantangan Modern

1) Dengan Tazkirah, siswa mampu menganalisis
persoalan moral, refleksi diri, dan
mengambil keputusan etis.

2) Tandzirah mendorong aksi nyata dalam
konteks sosial, digital, dan global, sehingga
pembelajaran relevan dengan dinamika zaman
(Rahman, 2018).

c. Pengembangan Kemandirian Moral dan Sosial

1) Paradigma baru menekankan kesadaran diri,
tanggung jawab sosial, dan kepemimpinan
yang beretika, berbeda dengan paradigma
lama yang terbatas pada pembiasaan dan
teladan guru (Suryani, 2019).

d. Membentuk Pribadi Islami yang Utuh dan
Adaptif

1) Siswa menjadi mandiri, Kritis, dan adaptif,
mampu menyesuaikan diri dengan perubahan
zaman tanpa kehilangan nilai Islami.

2) Hasil belajar mencakup penguasaan nilai,
kemampuan refleksi, pengambilan
keputusan etis, dan kontribusi sosial nyata.

Catatan:

Sintesis ini menegaskan bahwa Tazkirah—Tandzirah
mampu menjawab keterbatasan paradigma lama dan
menjadi fondasi pembelajaran Islam modern, yang
menekankan pemahaman, internalisasi nilai, dan aksi
nyata dalam konteks kehidupan modern dan sosial.



83

8. Argumentasi bahwa Tazkirah—Tandzirah lebih
adaptif terhadap modernitas

Paradigma Tazkirah—Tandzirah lebih adaptif terhadap
modernitas dibanding paradigma lama (7a ‘lim, Tarbiyah,
Ta’dib), karena menekankan pemahaman, refleksi, dan
aktualisasi nilai yang kontekstual dan relevan dengan
dinamika sosial, teknologi, dan moral era modern.

Beberapa argumen utama antara lain:

a. Mengatasi Keterbatasan Pembelajaran
Konvensional

1) Paradigma lama cenderung statis dan
normatif, fokus pada hafalan, pembiasaan
karakter, dan teladan guru.

2) Modernitas menuntut kecakapan berpikir
kritis, reflektif, dan adaptif, yang hanya bisa
dicapai melalui Tazkirah (refleksi nilai) dan
Tandzirah (aksi nyata) (Al-Attas, 1991).

b. Menjawab Kompleksitas Sosial dan Digital

1) Era modern menghadirkan informasi cepat,
interaksi lintas budaya, dan tantangan etika
digital.

2) Tazkirah mendorong siswa untuk menyaring
informasi, memahami nilai moral, dan
mengambil keputusan etis, sedangkan
Tandzirah memastikan nilai tersebut
diterapkan dalam tindakan nyata di
masyarakat (Rahman, 2018).

c. Mendorong Kemandirian Moral dan
Kepemimpinan Sosial

1) Paradigma baru membekali siswa dengan
kesadaran diri, tanggung jawab sosial, dan
kemampuan memimpin secara etis.



84

2) Hal ini membuat siswa mampu menghadapi
perubahan sosial dan tantangan modern
dengan landasan nilai Islami yang kokoh
(Suryani, 2019).

d. Pembelajaran Holistik yang Relevan dengan
Kehidupan Nyata

1) Tazkirah—Tandzirah mengintegrasikan teori,
refleksi, dan praktik, sehingga siswa tidak
berhenti pada pengetahuan atau karakter saja,
tetapi mampu berinteraksi dengan
lingkungan sosial secara etis dan produktif.

Kesimpulan Argumen:

Tazkirah—Tandzirah lebih adaptif terhadap modernitas
karena mampu menghubungkan ilmu, nilai, dan aksi
nyata, membekali siswa dengan kemampuan refleksi,
kemandirian moral, dan kontribusi sosial yang relevan
dengan tantangan zaman. Paradigma ini menjawab
keterbatasan paradigma lama, menjadikan pembelajaran
Islam modern lebih kontekstual, holistik, dan
berdampak nyata.



BAB V

85

PERBANDINGAN PARADIGMA LAMA DAN BARU

A. Analisis Tujuan Pembelajaran dan Hasil Capaian

Pembelajaran Islam tradisional (7a ‘lim, Tarbiyah, Ta dib)
memiliki fokus dan capaian yang berbeda dibanding
paradigma baru (Tazkirah—Tandzirah).

Analisis perbandingannya dapat dilihat pada

beberapa aspek berikut:

Aspek Paradigma
Lama (Ta‘lim, Paradigma Baru
Tarbiyah, (Tazkirah—Tandzirah)
Ta’dib
Ta‘lim: Tazkirah: Memahami

Menguasai ilmu
agama secara

nilai moral dan spiritual
secara reflektif.

tekstual dan Tandzirah:
hafalan. Mengaktualisasikan
Tarbiyah: nilai dalam tindakan
. Membentuk nyata, sosial, dan etis.
Tujuan
Pembelajaran karakter, akhllak,
moral melalui
pembiasaan.
Ta’dib:
Menanamkan
disiplin dan
keteladanan
guru.
Hasil yang - Penguasaan - Kesadaran diri,
Dicapai ilmu secara refleksi moral,
teoritis. pengambilan keputusan
- Kebiasaan etis.

berperilaku baik,

- Kearifan sosial,




86

disiplin ibadah.
- Etika dasar
dalam interaksi
sosial.

kepemimpinan,
kontribusi nyata
terhadap masyarakat.
- Kemandirian moral

dan adaptasi terhadap
modernitas

Keunggulan | -Stabil dan -Mengintegrasikan
mudah ilmu, nilai, dan
diterapkan. tindakan nyata.

- Membentuk - Adaptif terhadap
dasar tantangan sosial,
pengetahuan dan | digital, dan global.
karakter.

Kelemahan - Terbatas pada | - Membutuhkan guru
hafalan, yang terlatih untuk
pembiasaan, dan | membimbing refleksi
keteladanan. dan aktualisasi nilai.
- Kurang - Implementasinya
reflektif, kurang | lebih kompleks dan

siap menghadapi
dinamika
modern

memerlukan konteks
sosial nyata.

B. Perbandingan Keunggulan dan Kelemahan dalam
Konteks Modernitas

Dalam menghadapi tantangan modernitas, paradigma lama
(Ta‘lim, Tarbiyah, Ta’dib) dan paradigma baru (Tazkirah—
Tandzirah) menunjukkan perbedaan signifikan dari sisi
keunggulan dan kelemahan. Sudah barang tentu hal yang
demikian menarik untuk diamati secara akademik dengan
menggambarkan aspek tujuan dan pencapaian masing-
masing pada lapangan pembelajaran. Kondisi ini sangat
diperlukan agar siswa sebagai generasi objeknya dapat




87

diyakini bahwa kemampuan yang mereka miliki sanggup
bertarung dengan kondisi zaman modern. Untuk melihat
dari keduanya dapat dikemukakan analisisnya sebagai

berikut:
Aspek Paradigma Lama Paradigma Baru
(Tazkirah—Tandzirah)
Pembelajaran | - Mudah
diterapkan secara
rutin. Mengintegrasikan ilmu,
- Membentuk refleksi, dan tindakan
dasar nyata.
pengetahuan,
karakter, dan
etika.
Keunggulan | - Telah terbukti Adaptif terhadap
secara tradisional | tantangan sosial,
dalam digital, dan global.
pembentukan - Mendorong
moral dasar siswa | kemandirian moral,
kepemimpinan, dan
kontribusi sosial nyata
Kelemahan |- Kurang mampu |- Membutuhkan guru

menghadapi
kompleksitas
modernitas.

- Terbatas pada
hafalan,
pembiasaan, dan
keteladanan guru.
- Tidak
menekankan
refleksi dan
aktualisasi nilai
secara sosial.

yang terampil dalam
membimbing refleksi
dan aktualisasi.

- Implementasi lebih
kompleks dan
memerlukan konteks
sosial nyata.




88
C. Tantangan implementasi Tazkirah—Tandzirah

Meskipun Tazkirah—Tandzirah memiliki keunggulan yang
signifikan dalam menghadapi modernitas, implementasinya
tidak lepas dari tantangan. Beberapa tantangan utama
antara lain:

1. Kesiapan Guru dan Tenaga Pendidik
a. Paradigma baru membutuhkan guru yang
kompeten dalam membimbing refleksi dan
aktualisasi nilai, bukan hanya mentransfer
pengetahuan.
b. Tantangan: banyak guru masih terbiasa dengan
metode konvensional yang fokus pada hafalan
dan pembiasaan (Rahman, 2018).
2. Kompleksitas Implementasi dalam Kurikulum
a. Integrasi Tazkirah dan Tandzirah ke dalam
pembelajaran membutuhkan perencanaan
matang, metode interaktif, dan konteks
sosial nyata.
b. Tantangan: keterbatasan waktu, sumber daya,
dan dukungan institusi bisa menjadi hambatan.
3. Kesiapan Siswa dalam Refleksi dan Aksi Nyata
a. Tidak semua siswa memiliki kematangan
introspeksi dan keterampilan sosial untuk
mengaktualisasikan nilai secara mandiri.
b. Tantangan: siswa perlu pendampingan,
motivasi, dan contoh nyata dari lingkungan
sekolah dan guru (Suryani, 2019).
4. Evaluasi dan Penilaian Pembelajaran
a. Penilaian keberhasilan Tazkirah—Tandzirah
tidak bisa hanya berdasarkan hafalan atau
pembiasaan.
b. Tantangan: perlu indikator evaluasi yang
holistik, mencakup refleksi, internalisasi nilai,
dan kontribusi sosial nyata.



89

5. Konteks Sosial dan Lingkungan Modern
a. Tantangan modernitas, seperti digitalisasi,
interaksi lintas budaya, dan pengaruh media
sosial, memerlukan strategi pembelajaran
yang adaptif dan kontekstual.

Kesimpulan:

Implementasi Tazkirah—Tandzirah menuntut
kesinambungan antara kesiapan guru, kurikulum yang
fleksibel, motivasi siswa, dan evaluasi holistik. Meski
kompleks, tantangan ini dapat diatasi dengan pelatihan
guru, pengembangan metode pembelajaran inovatif,
dan keterlibatan komunitas sekolah, sehingga paradigma
baru dapat menjadi jawaban pendidikan Islam yang relevan
dengan modernitas.

D. Paradigma Baru Lebih relevan
untuk Menghadapi Modernitas

Berdasarkan analisis perbandingan antara paradigma lama
(Ta‘lim, Tarbiyah, Ta’dib) dan paradigma baru
(Tazkirah—Tandzirah), dapat disimpulkan bahwa
paradigma baru memiliki relevansi yang lebih tinggi dalam
konteks modernitas. Hal ini ditunjukkan melalui beberapa
aspek:

1. Integrasi Pemahaman, Refleksi, dan Aksi Nyata

a. Paradigma baru tidak hanya menekankan
penguasaan ilmu, pembiasaan karakter, dan
keteladanan guru, tetapi juga refleksi nilai
(Tazkirah) dan aktualisasi tindakan nyata
(Tandzirah).

b. Siswa belajar menganalisis,
menginternalisasi, dan mengaplikasikan
nilai Islami dalam kehidupan sehari-hari, baik
di lingkungan sosial maupun digital.



90

2. Adaptif terhadap Tantangan Modern

a. Tantangan modern, seperti digitalisasi,
interaksi lintas budaya, dan kompleksitas
sosial, menuntut siswa memiliki kemandirian
moral, kepemimpinan sosial, dan
kemampuan pengambilan keputusan etis.

b. Tazkirah—Tandzirah memfasilitasi
pengembangan kemampuan ini secara holistik
dan kontekstual.

3. Pengembangan Kearifan Sosial dan Etika Publik

a. Paradigma baru mendorong siswa untuk
berkontribusi nyata pada masyarakat,
mempraktikkan nilai Islami melalui kolaborasi,
kepedulian sosial, dan tindakan etis yang
berdampak.

b. Hal ini menjawab keterbatasan paradigma lama
yang lebih fokus pada pembiasaan internal dan
teladan guru.

4. Mempersiapkan Siswa Menjadi Pribadi Islami
yang Mandiri

a. Paradigma baru membentuk siswa yang
mandiri, kritis, dan adaptif, sehingga siap
menghadapi dinamika kehidupan modern tanpa
kehilangan nilai Islami.

Tazkirah—Tandzirah lebih relevan dan adaptif dibanding
paradigma lama karena mampu mengintegrasikan
pemahaman, refleksi, dan tindakan nyata. Paradigma ini
menjadi jawaban pendidikan Islam modern yang
menekankan internalisasi nilai Islami, kontribusi sosial,
dan kesiapan menghadapi tantangan zaman.



91

BAB VI
STRATEGI IMPLEMENTASI DAN IMPLIKASI
PRAKTIS

A. Strategi Pembelajaran Berbasis Tazkirah—Tandzirah

Untuk mengoptimalkan pembelajaran Islam modern,
strategi implementasi Tazkirah—Tandzirah harus
mengintegrasikan refleksi nilai dan aksi nyata. Beberapa
strategi yang dapat diterapkan antara lain:

1. Strategi Reflektif (Tazkirah)

a. Guru memfasilitasi diskusi, studi kasus, dan
jurnal refleksi agar siswa dapat menilai,
memahami, dan menginternalisasi nilai Islami
dalam konteks pribadi dan sosial.

b. Contoh: kegiatan refleksi harian, analisis
masalah etis dalam kehidupan sehari-hari, dan
pembiasaan introspeksi moral.

2. Strategi Aksi Nyata (Tandzirah)

a. Siswa diajak untuk mengaplikasikan nilai
Islami secara nyata dalam lingkungan sosial.

b. Contoh: partisipasi dalam kegiatan sosial,
proyek kemasyarakatan, kepemimpinan di
organisasi sekolah, dan kolaborasi dengan
komunitas.

3. Integrasi dengan Kurikulum dan Aktivitas
Pembelajaran

a. Tazkirah—Tandzirah tidak berdiri sendiri, tetapi
diintegrasikan dengan mata pelajaran,
kegiatan ekstrakurikuler, dan program
pembiasaan karakter.

b. Contoh: mengaitkan pembelajaran akhlak
dengan proyek sosial atau pengembangan
kepemimpinan di OSIS.

4. Pendekatan Personal dan Kontekstual



92

a. Pembelajaran disesuaikan dengan kondisi
siswa, lingkungan sosial, dan tantangan
zaman modern, sehingga lebih relevan dan
berdampak.

b. Guru berperan sebagai fasilitator, motivator,
dan mentor, bukan hanya sebagai pemberi
materi.

5. Evaluasi Holistik

a. Penilaian tidak hanya berdasarkan hafalan
atau perilaku formal, tetapi juga refleksi diri,
kontribusi sosial, kepemimpinan, dan
kemampuan pengambilan keputusan etis.

b. Contoh: portofolio refleksi, observasi kegiatan
sosial, dan evaluasi proyek berbasis nilai.

Implikasi Praktis:

a. Guru perlu pelatihan dan kesadaran pedagogik
baru untuk membimbing siswa.

b. Sekolah harus menyediakan sarana dan dukungan
kegiatan sosial agar siswa dapat mengaktualisasikan
nilai.

c. Evaluasi pembelajaran harus holistik dan
kontekstual, menilai baik aspek moral, sosial,
maupun intelektual.

d. Implementasi strategi ini diharapkan menghasilkan
siswa Islami yang mandiri, adaptif, dan
bertanggung jawab secara sosial, sesuai tuntutan
modernitas.

B. Integrasi Kurikulum dan Aktivitas Pembelajaran
Modern

Agar paradigma Tazkirah—Tandzirah efektif,
implementasinya perlu diintegrasikan secara holistik
dengan kurikulum dan aktivitas pendidikan modern.
Integrasi ini bertujuan agar siswa tidak hanya memahami



93

nilai Islami, tetapi juga menginternalisasi dan
mengaktualisasikannya dalam kehidupan nyata.

1. Integrasi dengan Mata Pelajaran

a. Nilai-nila1 reflektif dan aksi nyata dapat
dihubungkan dengan mata pelajaran
keagamaan maupun umum.

b. Contoh: dalam pelajaran Fikih, siswa tidak
hanya mempelajari hukum, tetapi juga
membuat studi kasus penerapan hukum
dalam kehidupan sosial.

2. Kegiatan Ekstrakurikuler dan Proyek Sosial

a. Sekolah dapat memfasilitasi kegiatan seperti
program sosial, kegiatan lingkungan, dan
kepemimpinan organisasi.

b. Hal ini menekankan Tandzirah, yaitu
pengaktualisasian nilai Islami dalam konteks
sosial nyata.

3. Pemanfaatan Teknologi dan Digitalisasi

a. Modernitas menuntut keterampilan digital.
Tazkirah—Tandzirah dapat mengintegrasikan
teknologi untuk refleksi dan aksi nyata.

b. Contoh: jurnal refleksi digital, proyek sosial
berbasis media sosial yang mempromosikan
nilai Islami, atau diskusi daring yang
memfasilitasi analisis etis.

4. Pembelajaran Berbasis Proyek dan Kontekstual

a. Kurikulum modern dapat diadaptasi menjadi
project-based learning, di mana siswa
menggabungkan pengetahuan, refleksi, dan
aksi nyata.

b. Contoh: proyek kolaborasi siswa untuk
menyelesaikan masalah lingkungan atau sosial
di masyarakat sekitar.

5. Evaluasi dan Umpan Balik Holistik



94

a. Integrasi menuntut sistem evaluasi yang
menilai pemahaman, refleksi, dan
implementasi nilai.

b. Contoh: portofolio, observasi kegiatan sosial,
penilaian peer-review, dan refleksi pribadi yang
terdokumentasi.

Kesimpulan:

Integrasi Tazkirah—Tandzirah dengan kurikulum dan
aktivitas pendidikan modern menjadikan pembelajaran
holistik, kontekstual, dan relevan. Siswa tidak hanya
memiliki pengetahuan dan karakter, tetapi juga
keterampilan sosial, kepemimpinan, dan kemampuan
menghadapi tantangan zaman modern.

C. Peran Guru, Mahasiswa, dan Lembaga Pendidikan

Keberhasilan implementasi paradigma Tazkirah—
Tandzirah sangat bergantung pada peran aktif seluruh
pihak yang terlibat dalam proses pembelajaran. Berikut
analisis peran masing-masing:

1. Peran Guru

a. Guru berfungsi sebagai fasilitator, motivator,
dan mentor.

b. Tugas utama guru adalah:

1) Membimbing siswa dalam refleksi nilai
(Tazkirah).

2) Membimbing siswa dalam aktualisasi
nilai melalui aksi nyata (Tandzirah).

3) Mengintegrasikan pembelajaran berbasis
proyek, diskusi, dan studi kasus.

c. Guru juga perlu mengembangkan kompetensi
profesional agar mampu menghadapi
tantangan modernitas (Rahman, 2018).

2. Peran Mahasiswa / Siswa



95

a. Mahasiswa atau siswa berperan sebagai subjek
aktif pembelajaran, bukan sekadar penerima
materi.

b. Tugas utama siswa adalah:

1) Melakukan refleksi diri dan
menganalisis nilai moral dan etis yang
dipelajari.

2) Mengaplikasikan nilai Islami dalam
tindakan sosial nyata, kepemimpinan, dan
kolaborasi.

3) Mengembangkan kemandirian moral
dan sosial, serta berpartisipasi aktif
dalam proyek dan kegiatan
sekolah/masyarakat.

3. Peran Lembaga Pendidikan

a. Lembaga pendidikan berfungsi sebagai
fasilitator, pengatur, dan pendukung
implementasi paradigma baru.

b. Tugas utama lembaga:

1) Menyediakan kurikulum dan sarana
pembelajaran yang mendukung
integrasi Tazkirah—Tandzirah.

2) Memberikan pelatihan dan
pengembangan profesional guru.

3) Memfasilitasi kegiatan sosial dan
proyek berbasis nilai untuk siswa.

4) Menyusun sistem evaluasi holistik yang
menilai refleksi, aksi nyata, dan
kontribusi sosial.

Kesimpulan:

Keberhasilan implementasi Tazkirah—Tandzirah menuntut
kolaborasi sinergis antara guru, mahasiswa, dan
lembaga pendidikan. Ketiganya harus bekerja sama untuk
menciptakan pembelajaran Islam yang reflektif,
kontekstual, dan relevan dengan tantangan modernitas,



96

sehingga siswa menjadi pribadi Islami yang mandiri,
adaptif, dan berkontribusi positif pada masyarakat.

D. Studi Kasus Implementasi di Madrasah Modern

Untuk menegaskan relevansi Tazkirah—Tandzirah,
berikut contoh implementasi nyata di lingkungan
pendidikan modern:

1. Sekolah/Madrasah A: Integrasi Refleksi dan
Proyek Sosial

a. TazKirah: Siswa diarahkan untuk menulis
jurnal refleksi harian tentang nilai-nilai moral
dan akhlak yang mereka pelajari di kelas.

b. Tandzirah: Siswa mengaplikasikan nilai
tersebut melalui proyek sosial, seperti
membantu anak yatim, kegiatan kebersihan
lingkungan, dan penggalangan dana sosial.

c. Hasil: Terbentuk siswa yang reflektif, kritis,
dan peduli sosial, mampu menghubungkan
pembelajaran dengan tindakan nyata.

2. Sekolah/Madrasah B: Integrasi Teknologi dalam
Pembelajaran Nilai

a. TazKkirah: Siswa melakukan diskusi daring dan
studi kasus digital untuk menganalisis dilema
moral dalam konteks modern, seperti
penggunaan media sosial dan etika digital.

b. Tandzirah: Siswa membuat konten edukatif
yang mempromosikan nilai Islami di media
sosial, sekaligus berpartisipasi dalam kampanye
sosial berbasis komunitas.

c. Hasil: Siswa mengembangkan kecakapan
digital, kesadaran etis, dan kontribusi sosial
nyata, sekaligus mempraktikkan refleksi
moral.



97

3. Sekolah/Madrasah C: Pembelajaran Berbasis
Kepemimpinan dan Kolaborasi

a. Tazkirah: Siswa diberikan tantangan untuk
merencanakan proyek kepemimpinan dan
kolaborasi, misalnya manajemen kegiatan
sekolah atau program mentor-murid.

b. Tandzirah: Siswa memimpin dan mengelola
proyek tersebut, menerapkan nilai tanggung
jawab, kerja sama, dan kepedulian sosial.

c. Hasil: Terbentuk siswa mandiri, proaktif, dan
beretika, mampu memimpin dan berkontribusi
di komunitas mereka.

Analisis Studi Kasus:

a. Semua contoh menunjukkan bahwa Tazkirah—
Tandzirah mampu menjembatani teori dan
praktik, sehingga siswa tidak berhenti pada
pemahaman nilai saja, tetapi mampu
mengaktualisasikan nilai Islami dalam kehidupan
nyata.

b. Implementasi ini relevan dengan tuntutan
modernitas, termasuk dinamika sosial, digital, dan
global, sekaligus menekankan internalisasi nilai,
refleksi kritis, dan kontribusi sosial.

Kesimpulan:

Studi kasus ini menegaskan bahwa Tazkirah—Tandzirah
dapat diterapkan di sekolah/madrasah modern dengan
strategi reflektif, aksi nyata, integrasi kurikulum, dan
penggunaan teknologi, sehingga menghasilkan siswa
Islami yang adaptif, mandiri, dan berkontribusi nyata
di masyarakat.



98

E. Kritik terhadap Metode Pembelajaran Agama Islam
Konvensional dan Urgensi Paradigma Tazkirah—
Tandzirah di Era Modern

Pembelajaran agama Islam konvensional yang berfokus
pada ta ‘lim, tarbiyah, dan ta’dib memiliki kontribusi
signifikan dalam membentuk pengetahuan, akhlak, dan
perilaku dasar siswa. Namun, pengalaman lapangan dan
hasil penelitian selama lima tahun terakhir menunjukkan
bahwa paradigma lama ini kurang responsif terhadap
tuntutan modernitas.

A. Kritik terhadap Metode Konvensional:

1. Ta‘lim hanya menekankan transfer pengetahuan,
sehingga siswa mampu menghafal dan memahami
materi, tetapi kurang mampu menginternalisasi
nilai dan menerapkannya dalam situasi sosial
nyata.

2. Tarbiyah menekankan pembentukan karakter
melalui bimbingan, tetapi sifatnya normatif dan
rutin, sehingga kurang membekali siswa menghadapi
dilema moral atau tantangan sosial kompleks.

3. Ta’dib mendorong peneladanan perilaku guru,
namun siswa cenderung mengikuti tanpa refleksi
mendalam, sehingga adaptasi terhadap konteks baru
dan situasi modern masih terbatas.

B. Urgensi Paradigma Tazkirah—Tandzirah:
Seiring perkembangan masyarakat modern, siswa
membutuhkan pembelajaran yang tidak hanya
mengajarkan ilmu dan perilaku baik, tetapi juga:

1. Mendalam: melalui Tazkirah, siswa mampu
memahami makna nilai-nilai Islam secara reflektif,
kritis, dan menyeluruh.



99

2. Aktual: melalui Tandzirah, siswa dapat menerapkan
nilai-nilai agama dalam tindakan sosial nyata,
sehingga pembelajaran menjadi relevan dengan
kehidupan sehari-hari.

Paradigma baru ini menjadi jawaban atas keterbatasan
metode lama dan menjawab tantangan modernitas,
seperti:

1. Kompleksitas interaksi sosial dan digital.

2. Tuntutan moral dan etika dalam kehidupan global.

3. Kebutuhan pembelajaran yang adaptif, reflektif, dan
aplikatif.

Dengan demikian, transisi dari ta ‘lim, tarbiyah, ta’dib ke
Tazkirah—Tandzirah bukan hanya sebagai inovasi teoritis,
tetapi juga sebagai keharusan praktis agar pembelajaran
Islam dapat membentuk generasi yang berpengetahuan,
berakhlak, dan mampu berkontribusi positif di masyarakat
modern.



100

BAB VII
KESIMPULAN DAN REKOMENDASI
A. TazKirah-Tandzirah sebagai Jawaban Modernitas

Berdasarkan pembahasan mendalam mengenai paradigma
lama (Ta‘lim, Tarbiyah, Ta’dib) dan paradigma baru
(Tazkirah—Tandzirah), dapat  diambil  beberapa
kesimpulan umum sebagai berikut:

1. Keterbatasan Paradigma Lama

a. Ta‘lim, Tarbiyah, dan Ta’dib efektif dalam
membentuk dasar pengetahuan, karakter,
dan disiplin siswa.

b. Namun, paradigma lama terbatas dalam
menghadapi tantangan modernitas, karena
fokusnya masih pada hafalan, pembiasaan, dan
keteladanan guru.

c. Siswa kurang terlatih untuk refleksi nilai,
pengambilan keputusan etis, dan aksi nyata
di masyarakat, sehingga tidak sepenuhnya
siap menghadapi kompleksitas sosial, digital,
dan global.

2. Tazkirah—Tandzirah sebagai Jawaban
Modernitas

a. Paradigma baru menekankan refleksi diri
(Tazkirah) dan aktualisasi nilai dalam
kehidupan nyata (Tandzirah).

b. Implementasi Tazkirah—Tandzirah
menghasilkan siswa yang mandiri, Kritis,
adaptif, dan berkontribusi positif secara
sosial.

c. Paradigma ini lebih relevan dan adaptif
dalam menghadapi tuntutan modernitas, karena
mengintegrasikan pengetahuan, moral, etika,
dan tindakan nyata.

3. Urgensi Perubahan Paradigma



101

a. Perubahan dari paradigma lama ke Tazkirah—
Tandzirah tidak sekadar metode baru, tetapi
merupakan keharusan untuk memastikan
pendidikan Islam tetap relevan di era
modern.

b. Implementasi paradigma baru membutuhkan
peran aktif guru, siswa, dan lembaga
pendidikan, integrasi dengan kurikulum,
penggunaan teknologi, dan evaluasi holistik.

Tazkirah-Tandzirah menjadi jawaban pendidikan
Islam modern yang mampu menjawab kesenjangan antara
nilai-nilai tradisional dan kebutuhan zaman kontemporer.
Paradigma ini menyiapkan siswa menginternalisasi nilai
Islami, merefleksikan diri, dan beraksi secara etis dan
sosial, sehingga pembelajaran Islam tidak hanya
berhenti pada penguasaan teori, tetapi membentuk
pribadi Islami yang relevan dengan tuntutan modernitas.

B, Rekomendasi untuk Pengembangan Pembelajaran
Islam Modern

Berdasarkan analisis terhadap paradigma lama (Ta‘lim,
Tarbiyah, Ta’dib) dan paradigma baru (Tazkirah—
Tandzirah), beberapa rekomendasi strategis untuk
pengembangan pendidikan Islam modern adalah sebagai
berikut:

1. Mengadopsi Paradigma Tazkirah—Tandzirah
secara Sistematis

a. Lembaga pendidikan perlu mengintegrasikan
refleksi nilai (Tazkirah) dan aktualisasi nilai
melalui aksi nyata (Tandzirah) ke dalam
kurikulum dan kegiatan pembelajaran.

b. Pendekatan ini harus diterapkan secara
bertahap dan konsisten, agar siswa



102

menginternalisasi nilai Islami dan mampu
menghadapi tantangan modern.

2. Pelatihan dan Pengembangan Kompetensi Guru

a.

Guru perlu diberikan pelatihan pedagogik
berbasis Tazkirah—Tandzirah, termasuk
kemampuan membimbing refleksi, mentoring,
dan evaluasi holistik.

. Guru diharapkan menjadi fasilitator,

motivator, dan mentor yang mampu
menumbuhkan kemandirian moral dan sosial
siswa.

3. Integrasi Kurikulum dan Aktivitas Kontekstual

a.

b.

Kurikulum perlu menyesuaikan materi
keagamaan dan umum dengan kegiatan yang
memungkinkan siswa menerapkan nilai
dalam kehidupan nyata, seperti proyek sosial,
kegiatan ekstrakurikuler, dan pemanfaatan
teknologi.

Evaluasi pembelajaran harus holistik, menilai
pemahaman, refleksi, dan kontribusi sosial.

4. Pemanfaatan Teknologi dan Media Digital

a.

b.

Modernitas menuntut siswa memiliki
kecakapan digital dan etika modern.
Sekolah/madrasah dapat menggunakan
platform digital untuk refleksi, proyek sosial
berbasis media, dan pembelajaran
interaktif, sehingga Tazkirah—Tandzirah lebih
kontekstual dan relevan.

5. Penguatan Kolaborasi Guru, Siswa, dan
Komunitas

a.

b.

Implementasi paradigma baru memerlukan
kerja sama antara guru, siswa, orang tua,
dan komunitas pendidikan.

Kegiatan berbasis komunitas dapat
menumbuhkan keterampilan sosial,
kepedulian, dan kepemimpinan, sekaligus



103

memperkuat relevansi nilai Islami dalam
masyarakat.
6. Evaluasi dan Penelitian Berkelanjutan

a. Lembaga pendidikan perlu melakukan
monitoring, evaluasi, dan penelitian terhadap
efektivitas Tazkirah—Tandzirah.

b. Data empiris akan menjadi dasar peningkatan
kualitas pembelajaran dan adaptasi strategi
sesuai perkembangan zaman.

Kesimpulan Rekomendasi:

Pengembangan pendidikan Islam modern harus menggeser
paradigma lama ke Tazkirah—Tandzirah, memfokuskan
pada refleksi, internalisasi nilai, dan aksi nyata. Dengan
strategi ini, siswa akan menjadi pribadi Islami yang
adaptif, kritis, mandiri, dan berkontribusi nyata dalam
masyarakat modern.

C. Agenda Penelitian Pengembangan Berikutnya

Berdasarkan hasil kajian tentang paradigma lama
(Ta‘lim, Tarbiyah, Ta’dib) dan paradigma baru
(Tazkirah—Tandzirah), beberapa agenda penelitian dan
pengembangan yang dapat dilakukan untuk memperkuat
pendidikan Islam modern adalah sebagai berikut:

1. Penelitian Efektivitas Implementasi Tazkirah—
Tandzirah

a. Melakukan studi empiris untuk menilai
pengaruh paradigma baru terhadap
perkembangan karakter, refleksi moral, dan
kontribusi sosial siswa.

b. Contoh: penelitian kuantitatif dan kualitatif
tentang perubahan perilaku, kepemimpinan,
dan kemampuan etis siswa setelah penerapan
Tazkirah—Tandzirah.



104

. Pengembangan Kurikulum dan Modul

Pembelajaran
a. Menyusun kurikulum, modul, dan panduan

pembelajaran yang berbasis Tazkirah—
Tandzirah untuk berbagai jenjang pendidikan
Islam.

b. Modul ini dapat mencakup strategi reflektif,
aktivitas aksi nyata, penggunaan teknologi,
dan evaluasi holistik.

. Pelatihan Guru dan Peningkatan Kompetensi

Profesional
a. Penelitian untuk mengembangkan program

pelatihan guru agar mampu menerapkan
Tazkirah—Tandzirah secara efektif.

b. Fokus pada pendampingan refleksi,
mentoring, evaluasi holistik, dan integrasi
teknologi dalam pembelajaran nilai.

. Pemanfaatan Teknologi dan Digitalisasi

Pembelajaran
a. Penelitian tentang pemanfaatan media digital,

platform daring, dan teknologi interaktif
dalam mendukung Tazkirah—Tandzirah.

b. Contoh: pengembangan aplikasi refleksi diri,
proyek sosial berbasis komunitas digital, dan
evaluasi portofolio digital.

. Kajian Kultural dan Kontekstual

a. Penelitian untuk menyesuaikan paradigma baru
dengan kondisi sosial, budaya, dan lokalitas
masing-masing sekolah atau madrasah.

b. Fokus pada bagaimana Tazkirah—Tandzirah
dapat diadaptasi agar lebih relevan dan
berdampak nyata di lingkungan modern
dan multikultural.

. Evaluasi Jangka Panjang dan Monitoring

a. Penelitian longitudinal untuk menilai dampak
jangka panjang Tazkirah—-Tandzirah



105

terhadap pembentukan pribadi Islami,
kearifan sosial, dan kemampuan adaptasi
siswa.

Kesimpulan Agenda:

Agenda penelitian dan pengembangan berikutnya bertujuan
menguatkan dasar empiris dan praktis penerapan
Tazkirah-Tandzirah, agar pendidikan Islam modern
menjadi lebih relevan, adaptif, dan berdampak nyata
bagi siswa serta masyarakat.

D.Daftar Pustaka

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. (1991). The
Concept of Education in Islam: A Framework for an
Islamic Philosophy of Education. Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. (2014).
Prolegomena to the Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur:
ISTAC.

Al-Ghazali, Abt Hamid. (1988). lhya’ ‘Ulum al-Din.
Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Qaradawi, Yusuf. (1996). Al-Tarbiyah al-
Islamiyyah wa Madrasatu Hasan al-Banna. Kairo: Dar al-
Shuriq.

Azra, Azyumardi. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi
dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium I11.
Jakarta: Kencana.

Baharuddin & Makin. (2011). Paradigma Pendidikan
Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam di
Sekolah. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Hasan, Langgulung. (1986). Asas-asas Pendidikan
Islam. Jakarta: Pustaka Al-Husna.

Hidayat, Komaruddin. (2003). Psikologi
Kebahagiaan: Pendekatan Sufistik. Jakarta: Paramadina.

Hidayat, Nur. (2019). Epistemologi Pendidikan
Islam. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media.



106

Hitti, Philip K. (1970). History of the Arabs. London:
Macmillan.

Igbal, Muhammad. (1996). The Reconstruction of
Religious Thought in Islam. Lahore: Institute of Islamic
Culture.

Jalaluddin. (2016). Filsafat Pendidikan Islam: Telaah
Historis, Teoritis, dan Praktis. Jakarta: Raja Grafindo
Persada.

Karim, M. Abdul. (2013). Pendidikan Islam di Era
Globalisasi. Y ogyakarta: Pustaka Book Publisher.

Langgulung, Hasan. (2000). Manusia dan
Pendidikan: Suatu Analisa Psikologi dan Pendidikan.
Jakarta: Al-Husna Zikra.

Marimba, Ahmad D. (1989). Pengantar Filsafat
Pendidikan Islam. Bandung: Al-Ma’arif.

Muhaimin. (2011). Rekonstruksi Pendidikan Islam:
Dari Paradigma Pengajaran ke Pembentukan Karakter.
Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Nata, Abuddin. (2012). Filsafat Pendidikan Islam.
Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Nata, Abuddin. (2016). Pendidikan Islam di Era
Milenial. Jakarta: Prenadamedia Group.

Rahman, Fazlur. (1982). Islam and Modernity:
Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago:
University of Chicago Press.

Rahman, Fazlur. (1980). Major Themes of the
Qur’an. Minneapolis: Bibliotheca Islamica.

Ramayulis. (2013). Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta:
Kalam Mulia.

Rosenthal, Franz. (1970). Knowledge Triumphant:
The Concept of Knowledge in Medieval Islam. Leiden:
Brill.

Saeed, Abdullah. (2014). Islamic Thought: An
Introduction. London: Routledge.



107

Sardar, Ziauddin. (2015). Reading the Qur’an: The
Contemporary Relevance of the Sacred Text of Islam.
Oxford: Oxford University Press.

Shihab, M. Quraish. (2007). Wawasan Al-Qur’an:
Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat. Bandung:
Mizan.

Shihab, M. Quraish. (2019). Membumikan Al-
Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan
Masyarakat. Bandung: Mizan.

Suprayogo, Imam & Tobroni. (2001). Metodologi
Penelitian Sosial-Agama. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Syam, Nur. (2018). Islam Nusantara: Dari Islamisasi
hingga ldeologisasi. Y ogyakarta: LKiS.

Tafsir, Ahmad. (2013). IImu Pendidikan Islam dalam
Perspektif Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Tilaar, H.A.R. (2002). Perubahan Sosial dan
Pendidikan. Jakarta: Grasindo.

Zuhairini, dkk. (1993). Metodologi Pendidikan Islam.
Jakarta: Bumi Aksara.

Zarkasyi, Hamid Fahmy. (2018). Islamic Worldview:
Gagasan dan Pemikiran. Gontor: UNIDA Press.

Zubaedi. (2012). Desain Pendidikan Karakter:
Konsepsi dan Aplikasinya dalam Lembaga Pendidikan.
Jakarta: Kencana.

Abdurrahman, Mas’ud. (2002). Menggagas Format
Pendidikan Nondikotomik: Humanisme Religius sebagai
Paradigma Pendidikan Islam. Yogyakarta: Gama Media.

Al-Jawziyyah, Ibn Qayyim. (1997). Madarij al-
Salikin. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Azmi, Ahmad. (2020). Paradigma Pendidikan Islam
Transformatif. Bandung: CV Alfabeta.

Basri, Hasan. (2021). Epistemologi Pendidikan
Islam: Dari Ta’dib ke Tazkiyah. Jakarta: Prenadamedia
Group.



108

Bahdar, (2025). Revolusi Tazkirah—Tandzirah:
Membangun Epistemologi Baru Pembelajaran Pendidikan
Agama Islam. Palu: UIN Datokarama Press.

Al-Qaradawi, Yusuf. (1997). Madkhal i Dirasah al-
Islam. Kairo: Maktabah Wahbabh.

Ali, Muhammad Daud. (2010). Pendidikan Agama
Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Lampiran :
1.Snopsis Buku

Buku  Membangun  Pembelajaran  Islam  Modern:
Menggeser Ta’lim, Tarbiyah, Ta’dib ke Tazkirah—
Tandzirah menghadirkan gagasan segar tentang arah baru
pendidikan Islam di era modern. Selama ini, pembelajaran
agama cenderung bertumpu pada tiga paradigma klasik —
Ta’lim (pengajaran), Tarbiyah (pembinaan), dan Ta’dib
(pembentukan adab) — yang berorientasi pada transfer
pengetahuan dan nilai. Namun, dalam menghadapi arus
modernitas, digitalisasi, dan globalisasi nilai, pendekatan
tersebut mulai kehilangan daya relevansi.

Penulis, Dr. Bahdar, M.H. menawarkan paradigma baru
bernama Tazkirah-Tandzirah sebagai bentuk tajdid
(pembaruan) epistemologi dan praksis pendidikan Islam.
Tazkirah bermakna refleksi spiritual dan kesadaran diri,
sedangkan Tandzirah bermakna peringatan moral dan
ajakan menuju aksi sosial yang beradab. Melalui perpaduan
keduanya, pembelajaran Islam diarahkan bukan sekadar
untuk  mengetahui, tetapt untuk menyadari dan
menghidupkan nilai ilahiah dalam kehidupan nyata.

Buku ini mengulas secara mendalam:

I. Kelemahan paradigma lama dalam menjawab
tantangan modernitas,



109

2. Tantangan global terhadap pembelajaran agama di
era digital,

3. Urgensi Tazkirah-Tandzirah sebagai paradigma
baru yang reflektif dan kontekstual,

4. Tujuan dan capaian pembelajaran baru yang
menekankan kesadaran spiritual dan sosial,

5. Serta implikasi praktis bagi guru dan metode
pembelajaran Islam modern.

Dengan gaya yang jernith dan analitis, buku in1 mengajak
pendidik, akademisi, dan mahasiswa untuk meninjau ulang
cara berpikir tentang pendidikan Islam. Bahwa
pembelajaran agama tidak cukup hanya mencerdaskan akal,
tetapi harus menyalakan jiwa dan menumbuhkan
kesadaran kemanusiaan.

Paradigma Tazkirah—Tandzirah bukan sekadar teori baru,
melainkan gerakan pembaruan pendidikan Islam yang
berpijak pada nilai Al-Qur’an, berpikir reflektif, dan
berorientasi pada perubahan sosial yang beradab. Buku ini
merupakan langkah penting menuju pendidikan Islam yang
modern, humanis, dan tetap berakar kuat pada spiritualitas
wahyu.

2.Profil Penulis

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di
bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah,
UIN Datokarama Palu. Ia aktif mengajar mata kuliah
fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus
kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik
pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim.

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada
studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan
dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian



110

kualitatif. =~ Minat akademiknya meliputi fikih
pendidikan, fikih pembelajaran, pembentukan karakter
religius, serta integrasi kearifan lokal dalam pendidikan
Islam, khususnya di konteks madrasah dan masyarakat
Muslim Indonesia.

Selain mengajar, penulis aktif melakukan
penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk
artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku
ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada
rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai
sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan
spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat
dalam penyusunan khutbah, modul keagamaan, dan
buku panduan ibadah yang digunakan di lingkungan
masyarakat. Melalui karya ini, penulis berharap dapat
mendorong lahirnya praktik pendidikan Islam yang
tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga berakar
kuat pada nilai-nilai syariat dan akhlak mulia.



111



