Dr. Bahdar, M.H.I.

Sebuah Refleksi
atas Dinamika Keislaman Loka




HAK CIPTA/COPYRIGHT

© 2023 Dr. Bahdar, M.H.I
Email bahdar@uindatokarama ac.id
HP.081.341.207.628

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang.

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh
atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik
cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari
penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan
pendidikan dengan menyebut sumbernya.

Penerbit:

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat

Alamat: JI. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah
Cetakan Pertama: September 2023

ISBN: Nomor belum ada



KATA PENGANTAR

N JVEGTT
Gl ) ) auly | 8)

“Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang
menciptakan.”

(Q.S. Al-*Alaq [96]: 1)

Segala puji hanya milik Allah Swt, Tuhan semesta
alam, sumber segala ilmu dan kebijaksanaan. Shalawat dan
salam semoga senantiasa tercurah kepada junjungan kita
Nabi Muhammad Sallallahu ‘Alaihi Wasallam, sang
pendidik agung yang telah mengubah wajah peradaban
manusia dari kegelapan menuju cahaya ilmu, iman, dan
amal saleh.

Buku ini berjudul Transformasi Pendidikan Islam di
Tanah Kaili, lahir dari kegelisahan akademik sekaligus
panggilan nurani terhadap realitas pendidikan Islam di
Sulawesi Tengah, khususnya di wilayah budaya Kaili.
Dalam dinamika zaman yang ditandai oleh arus
modernisasi dan globalisasi nilai, pendidikan Islam dituntut
untuk mampu menyesuaikan diri tanpa kehilangan ruh dan
prinsip dasarnya. Di sinilah pentingnya proses transformasi
bukan sekadar perubahan bentuk, melainkan pembaruan
nilai, paradigma, dan praktik pendidikan yang berakar pada
spiritualitas Islam dan kearifan lokal masyarakat Kaili.

Melalui  penelitian, refleksi, dan pengamatan
lapangan, buku ini berusaha menyingkap bagaimana
pendidikan Islam di Tanah Kaili berkembang dari fase
tradisional menuju modernitas, serta bagaimana tradisi dan
nilai-nilai lokal mampu menjadi fondasi yang memperkuat



4

karakter pendidikan Islam. Buku ini diharapkan menjadi
kontribusi ilmiah bagi para akademisi, praktisi pendidikan,
dan pemerhati budaya dalam memahami bahwa
transformasi pendidikan Islam bukanlah pemutusan dari
akar tradisi, melainkan kelanjutan dan penyegaran dari
warisan spiritual dan budaya yang luhur.

Ucapan terima kasih penulis sampaikan kepada
semua pihak yang telah memberikan dukungan, baik secara
moral maupun intelektual, dalam proses penyusunan buku
ini khususnya kepada rekan-rekan sejawat di lingkungan
Fakultas Tarbiyah UIN Datokarama Palu, serta para tokoh
masyarakat Kaili yang menjadi sumber inspirasi penelitian
ini.

Akhirnya, penulis berharap semoga buku ini dapat
memberikan manfaat, membuka ruang diskusi, dan menjadi
bagian kecil dari upaya besar dalam membangun
pendidikan Islam yang berdaya, berakar, dan berperadaban.

Palu, September 2023
Penulis

Dr. Bahdar, M.H.I.



DAFTAR ISI

Halaman Judul..............o 1
Halaman Hak Cipta................coooiiiiiii e 1
Halaman Kata Pengantar........................cooiia 11
Halaman Daftar Isi..................oooiiia, v
BAB I
ISLAM DAN TRANSFORMASI PENDIDIKAN
DI TANAH KAILI
A. Latar Belakang Historis Islam di Tanah Kaili.. 1
B. Konsep Transformasi dalam Perspektif Islam.. 3
C. Potret Pendidikan Islam di Tanah Kaili......... 7
D. Tujuan dan Urgensi Kajian Transformasi
Pendidikan Islam di Tanah Kaili................ 10
E. Tujuan dan Arah Penulisan buku................ 12
BABII
JEJAK AWAL ISLAMISASI DAN PENDIDIKAN
ISLAM DI TANAH KAILI
A. Proses Masuknya Islam ke Tanah Kaili......... 16
B. Peran ulama dan Tokoh Lokal dalam Dakwah
dan Pendidikan di Tandah Kaili................. 19
C. Lembaga Pendidikan Islam Tradisional Di
Tanah Kaili................oooi 24

D. Hubungan Antara Adat Kaili dan Nilai-Nilai



E. Pendidikan Islam sebagai penyatuan sosial dan

budaya Kaili.................ooo 33
BAB III
NILAI-NILAI LOKAL DAN TRANSFORMASI
PEMBELAJARAN ISLAM
A. Kearifan lokal Masyarakat Kaili dalam
Konteks Pendidikan Islam...................... 39
B. Integrasi Nilai-Nilai Nosarara Nosabatutu
dalam Pendidikan Islam........................... 44
C. Pendidikan Islam dan Etika Sosial dalam
Budaya Kaili..................ooo 48
D. Pembelajaran Islam Berbasis Tradisi dan
Spiritualitas Lokal..........................oL. 52
E. E. Rekonstruksi Nilai Budaya Kaili dalam
Pendidikan Islam Kontemporer................... 56
BAB 1V

DARI LEMBAGA PENDIDIKAN TRADISIONAL KE
LEMBAGA PENDIDIKAN MODERN
A. Reorientasi Kurikulum PAI Berbasis Kearifan

Lokal....oooei 59
B. Integrasi Materi Fikih dan Akhlak dengan

k\Kearifan Lokal..................c.oo, 62
C. Pendekatan Pembelajaran Islam Partisipatif,

Kontekstual,dan Humanistik...................... 65
D. Inovasi Media dan Teknologi dalam

Pembelajaran PAIL.....................oonl 69
E.  Praktik Integrasi Nilai Kearifan Lokal di

Madrasah ... 74

BAB YV

PERAN ULAMA, DAN MASYARAKAT DALAM
TRANSFORMASI PENDIDIKAN ISLAM
A. Ulama sebagai Agen Perubahan Sosial dan
Nilat Islam...........ooo 79
B. Peran ulama dan tokoh adat dalam pendidikan



w >

SRS

A.

B.

Kolaborasi madrasah, masjid dan Tokoh adat

dalam membumikan ajaran Islam.............. 85
Pemberdayaan Komunitas Melalui Pendidikan
Informal dan Nonformal.......................... 89
Tantangan Profesionalisme dan Spiritualitas
Gurudi EraModern....................onl L. 92
BAB VI
PEMBENTUKAN KARAKTER DALAM
PENDIDIKAN ISLAM
Krisis Moral dan Spiritual di Era Modern...... 97
. Pendidikan Karakter Berbasis Nilai Islam dan
Budaya Lokal......................o 99
Pembiasaan Religius di Madrasah .............. 101
Peran Keluarga dalam Menanamkan Akhlak
dan Tradisi Religius...................oooeel. 103
Pendidikan Islam Benteng Spiritual di Era
Digital......cooooiii 105
BAB VII
REKONSTRUKSI PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS
KEARIFAN LOKAL

Menggali Potensi Kearifan Lokal untuk Inovasi
Pendidikan Islam............................ol 108
Pendekatan lintas Kearifan Lokal dan Agama
dalam Pendidikan Islam........................... 109
Model Pembelajaran Partisipatif Berbasis
Komunitas..........coooviiiiiiiiiiiiii e, 111
Revitalisasi Tradisi Religius sebagai Sumber
Belajar........ooooii 115
Desain Konseptual Pendidikan Islam yang
Kontekstual dan Inklusif.......................... 120

BAB VIII



w >

@ >

MASA DEPAN PENDIDIKAN ISLAM DI TANAH

KAILI
Visi Pendidikan Islam yang Berkarakter dan
Berkemajuan...................o 126
Digitalisasi dan Spiritualisasi dalam
Pendidikan Islam............................. 131
Kolaborasi antar-Lembaga Pendidikan dan
Masyarakat Sipil................coooil 134
Strategi Mewujudkan Masyarakat Belajar
Berbasis Nilai Islam....................oo 137

BAB IX

PENUTUP

Kesimpulan Umum dan Refleksi Akhir......... 145
Implikasi bagi Pengembangan Dakwabh,
Kebudayaan, dan Pendidikan..................... 146

Harapan Penulis terhadap Kesinambungan
Pendidikan Islam berbasis Nilai kearifan

Lokal ..o 149
LAMPIRAN

Snopsis Buku..............cooooiii 156

Profil 158

PenuliS...ceeieeieeieriieeeeeeeneeseesecnncanens



BABI
ISLAM DAN TRANSFORMASI PENDIDIKAN
DI TANAH KAILI

A. Latar Belakang Historis Islam di Tanah Kaili

Masuknya Islam ke Tanah Kaili tidak dapat
dilepaskan dari dinamika penyebaran Islam di kawasan
Sulawesi bagian tengah pada abad ke-16 hingga ke-17
Masehi. Tanah Kaili yang kini dikenal sebagai wilayah
yang mencakup Kabupaten Sigi, Donggala, dan Kota Palu
merupakan salah satu pusat peradaban lokal yang memiliki
struktur sosial adat yang kuat serta sistem kepercayaan
tradisional yang telah berkembang jauh sebelum
kedatangan Islam. Dalam konteks inilah, Islam datang
bukan sebagai kekuatan penakluk, melainkan sebagai
ajaran yang beradaptasi dan berdialog dengan nilai-nilai
budaya lokal masyarakat Kaili.

Secara historis, proses Islamisasi di wilayah 1ni
berlangsung melalui jalur perdagangan dan dakwah
kultural. Para pedagang dan ulama dari pesisir barat
Sulawesi, khususnya dari Kerajaan Sidenreng, Luwu, dan
Buton, memainkan peran penting dalam memperkenalkan
ajaran Islam kepada masyarakat lokal. Sumber-sumber
lokal dan lisan masyarakat Kaili menyebut bahwa
hubungan dagang dan perkawinan lintas wilayah
mempercepat penerimaan Islam di daerah-daerah pesisir
seperti Banawa (Donggala) dan kemudian meluas ke
wilayah pedalaman seperti Palu, Kulawi, dan Lembah
Palolo.

Salah satu faktor kunci dalam penerimaan Islam di
Tanah Kaili ialah kemampuan para penyebar Islam



10

menyesuaikan dakwah dengan adat dan bahasa lokal.
Para ulama tidak hanya mengajarkan syariat Islam secara
formal, tetapi juga menanamkan nilai-nilai moral dan sosial
yang selaras dengan pandangan hidup masyarakat Kaili,
seperti prinsip nosarara nosabatutu (bersaudara dan
bersatu) dan pomamae (saling menghormati). Proses
adaptasi inilah yang menjadikan Islam tumbuh bukan
sebagai kekuatan luar yang memaksa, tetapi sebagai bagian
dari transformasi budaya dan spiritual masyarakat
setempat.

Catatan sejarah lokal menunjukkan bahwa pada
abad ke-18 dan ke-19 M, muncul sejumlah tokoh ulama
dan guru agama yang menjadi penggerak dakwah sekaligus
pendidik masyarakat. Mereka mendirikan surau, langgar,
dan pusat-pusat pengajian sebagai lembaga pendidikan
Islam awal di daerah Kaili. Pendidikan agama saat itu
bersifat nonformal, dengan penekanan pada pembelajaran
Al-Qur’an, fikih dasar, dan akhlak. Kegiatan belajar-
mengajar dilakukan secara tradisional melalui sistem
halagah (pengajian melingkar), di mana guru dan murid
berinteraksi secara langsung dan personal.

Proses Islamisasi ini juga diperkuat dengan
hubungan keulamaan antarwilayah. Sejumlah ulama
Kaili diketahui menimba ilmu ke wilayah pesisir selatan
dan timur Sulawesi, bahkan hingga ke Buton dan Makassar,
yang pada masa itu telah menjadi pusat keilmuan Islam.
Ketika kembali ke kampung halaman, mereka membawa
tradisi keilmuan Islam yang lebih sistematis, dan mulai
mengenalkan tata cara ibadah serta pendidikan agama
berbasis kitab kuning. Inilah fase awal transformasi
pendidikan Islam dari bentuk tradisional menuju sistem
yang lebih terorganisasi.



11

Dalam konteks sosial, Islam membawa perubahan
signifikan dalam tata nilai dan struktur kehidupan
masyarakat Kaili. Ajaran Islam memperkenalkan konsep
tauhid sebagai landasan moral dan spiritual, menggantikan
sebagian kepercayaan animistik yang sebelumnya kuat
dalam budaya lokal. Islam juga menata ulang relasi sosial
berbasis prinsip keadilan, tolong-menolong, dan tanggung
jawab moral. Hal ini secara perlahan membentuk karakter
masyarakat Kaili yang religius, egaliter, dan terbuka
terhadap pembaruan.

Pada abad ke-20, ketika kolonialisme Belanda mulai
menancapkan pengaruhnya di Sulawesi Tengah, lembaga
pendidikan Islam di Tanah Kaili mulai menghadapi
tantangan baru. Sistem sekolah kolonial diperkenalkan,
sementara surau dan madrasah Islam tetap menjadi benteng
pendidikan moral umat. Di sinilah mulai terlihat bentuk
transformasi pendidikan Islam, yaitu upaya ulama dan
masyarakat lokal mengadaptasi pendidikan Islam agar
mampu bertahan dalam perubahan sosial dan politik.
Lembaga-lembaga pendidikan Islam modern seperti
madrasah mulai muncul di Palu dan sekitarnya, menjadi
penanda integrasi antara tradisi keilmuan Islam dan sistem
pendidikan formal.

Dengan demikian, sejarah Islam di Tanah Kaili
bukan hanya kisah penyebaran agama, melainkan juga
proses panjang pembentukan identitas kultural dan
pendidikan masyarakat. Dari dakwah para ulama, tumbuh
lembaga-lembaga pendidikan yang menjadi dasar bagi
transformasi sistem pendidikan Islam di wilayah ini. Islam
hadir sebagai kekuatan yang membimbing nilai,
membentuk  karakter, serta mendorong kemajuan
intelektual dan spiritual masyarakat Kaili hingga masa kini.

B. Konsep Transformasi dalam Perspektif Islam



12

Secara etimologis, istilah transformasi berasal dari
kata Latin transformare, yang berarti “berubah bentuk”
atau “beralih dari satu keadaan ke keadaan lain.” Dalam
konteks Islam, konsep transformasi (taghyir atau islah)
memiliki makna yang lebith mendalam, bukan hanya
sekadar perubahan fisik atau struktural, tetapi juga
menyangkut perubahan nilai, kesadaran, dan perilaku
manusia menuju kondisi yang lebih baik sesuai dengan
tuntunan syariat dan nilai ilahi.

Al-Qur’an  mengandung banyak ayat yang
menegaskan pentingnya perubahan (faghyir) dalam
kehidupan manusia. Salah satu ayat yang menjadi landasan
filosofis konsep transformasi adalah firman Allah dalam
Surah Ar-Ra’d ayat 11:

M//*’i.ﬁ.mg;&;éisﬁgzgujggwmag

Terjemahnya :

“Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan suatu

kaum sampai mereka mengubah keadaan yang ada pada
diri mereka sendiri.” (QS. Ar-Ra’d: 11)

Ayat  ini  menegaskan  bahwa  perubahan
(transformasi) dalam pandangan Islam bersifat endogen
berasal dari dalam diri manusia, bukan dipaksakan dari
luar. Transformasi harus dimulai dari perubahan kesadaran,
moralitas, dan cara berpikir individu dan masyarakat.
Dengan demikian, Islam memandang transformasi bukan
sekadar proses sosial, melainkan juga proses spiritual dan
moral yang menuntut keterlibatan hati, akal, dan iman.

Dalam konteks pendidikan Islam, transformasi
berarti proses pembaruan yang berakar pada nilai-nilai
wahyu, namun tetap relevan dengan dinamika zaman.



13

Pendidikan  Islam tidak berhenti pada transmisi
pengetahuan, tetapi menekankan pembentukan manusia
paripurna  (insan  kamil) individu yang memiliki
keseimbangan antara dimensi intelektual, moral, dan
spiritual. Karena itu, setiap perubahan dalam sistem
pendidikan Islam seharusnya diarahkan untuk memperkuat
tiga dimensi utama: iman, ilmu, dan amal.

Menurut Al-Attas (1980), tujuan utama pendidikan
Islam adalah ta’dib yaitu penanaman adab yang
mencerminkan kesadaran akan posisi manusia dalam
tatanan kosmos, masyarakat, dan di hadapan Allah.
Transformasi dalam pendidikan Islam, menurutnya, harus
membawa manusia menuju pengetahuan yang benar
(hagiqi), bukan hanya keterampilan pragmatis. Artinya,
perubahan sistem, kurikulum, dan metode harus tetap
berpijak pada orientasi tauhid.

Sementara Syed Naquib al-Attas dan Ismail Raji
al-Faruqi menekankan pentingnya Islamisasi ilmu
pengetahuan sebagai bentuk transformasi intelektual.
Dalam pandangan mereka, kemajuan pendidikan Islam
tidak cukup dengan mengadopsi sistem modern Barat,
melainkan harus disertai proses penyucian epistemologis
agar ilmu yang diajarkan berlandaskan nilai-nilai Islam.
Konsep ini menunjukkan bahwa transformasi dalam Islam
selalu melibatkan dimensi nilai dan orientasi ilahiah, bukan
semata-mata rasionalitas instrumental.

Transformasi juga menjadi prinsip dasar dalam
sejarah peradaban Islam. Rasulullah saw.sendiri
merupakan agen transformasi terbesar dalam sejarah
manusia. Melalui wahyu, beliau mengubah masyarakat
Arab jahiliyah yang berorientasi pada kesukuan dan
materialisme menjadi masyarakat yang beriman, beradab,
dan berilmu. Proses tersebut dilakukan secara bertahap



14

(tadarruj), dengan pendekatan pendidikan, dakwah, dan
keteladanan moral. Pola transformasi inilah yang menjadi
model dalam pendidikan Islam: perubahan yang menyentuh
aspek akidah, ibadah, akhlak, dan sosial.

Dalam pandangan Hasan Langgulung (1987),
transformasi pendidikan Islam merupakan usaha untuk
menumbuhkan manusia yang dinamis dan kreatif, yang
mampu menyesuaikan diri dengan perubahan zaman tanpa
kehilangan nilai-nilai spiritualnya. Ia menegaskan bahwa
perubahan dalam pendidikan Islam harus berakar pada
tazkiyah an-nafs (penyucian jiwa) dan tarbiyah ruhaniyah
(pendidikan spiritual), karena dari sanalah lahir kesadaran
untuk memperbaiki kehidupan sosial dan peradaban.

Dengan demikian, konsep transformasi dalam Islam
mengandung tiga dimensi utama:

1. Dimensi Teologis: perubahan yang berorientasi pada
kehendak Allah dan dilakukan dalam koridor tauhid.

2. Dimensi Moral dan Spiritual: perubahan yang
menumbuhkan keadilan, kejujuran, dan
kemaslahatan.

3. Dimensi Sosial dan Intelektual: perubahan yang
mendorong manusia menjadi agen pembaruan dalam
ilmu pengetahuan, pendidikan, dan kebudayaan.

Dalam konteks Tanah Kaili, pemaknaan transformasi
pendidikan Islam berarti proses dinamis
mengintegrasikan ajaran Islam dengan kearifan lokal,
sehingga nilai-nilai Islam dapat hidup dalam kebudayaan
masyarakat.  Transformasi tersebut tidak  sekadar
memperkenalkan sistem pendidikan formal seperti
madrasah, tetapi juga menanamkan nilai-nilai moral, sosial,
dan spiritual yang selaras dengan tradisi Kaili. Inilah
bentuk nyata dari transformasi Islami perubahan yang



15

bersumber dari iman, berorientasi pada ilmu, dan berwujud
dalam amal sosial.

C. Potret Pendidikan Islam di Tanah Kaili

Pendidikan Islam di Tanah Kaili merupakan hasil
dari proses sejarah yang panjang dan dinamis. Sejak awal
kedatangan Islam pada abad ke-17, pendidikan Islam
tumbuh sebagai sarana utama transmisi ajaran agama,
moral, dan budaya lokal. Perkembangannya tidak hanya
bersifat keagamaan, tetapi juga menjadi instrumen sosial
yang membentuk identitas masyarakat Kaili yang religius
dan beradab.

Pada fase awal Islamisasi, pendidikan di Tanah Kaili
dilaksanakan secara nonformal dan berbasis komunitas,
dengan pusat-pusat pengajaran di langgar, surau, dan
rumah para guru agama (foula atau sarakati). Pendidikan
ini berfokus pada pengajaran Al-Qur’an, tata cara ibadah,
dan nilai akhlak. Sistem pengajaran dilakukan melalui
metode halagah, di mana murid belajar secara langsung
kepada guru melalui bacaan, hafalan, dan pengulangan.
Pendekatan ini menekankan hubungan spiritual antara guru
dan murid, serta menanamkan adab dalam belajar nilai
yang hingga kini masih dijaga dalam tradisi masyarakat
Kaili.

Memasuki abad ke-20, terutama pada masa
pemerintahan kolonial Belanda, sistem pendidikan formal
mulai diperkenalkan ke wilayah Sulawesi Tengah. Namun,
di sisi lain, pendidikan Islam tetap menjadi benteng
moral masyarakat Kaili. Lembaga-lembaga pengajian dan
madrasah tradisional muncul sebagai reaksi terhadap sistem
pendidikan kolonial yang sekuler. Ulama lokal mendirikan
madrasah sebagai bentuk kemandirian pendidikan umat. D1
Palu dan Donggala, misalnya, mulai berdiri madrasah dan



16

pesantren sederhana yang dipimpin oleh tokoh agama yang
memperoleh pendidikan dari wilayah Bugis, Makassar, atau
Buton.

Seiring waktu, madrasah-madrasah tersebut menjadi
cikal bakal pendidikan Islam modern di Tanah Kaili.
Setelah  Indonesia merdeka, lembaga-lembaga ini
berkembang menjadi Madrasah Ibtidaiyah, Tsanawiyah,
dan Aliyah, baik negeri maupun swasta. Kehadiran
Kementerian Agama turut memperkuat sistem pendidikan
Islam melalui regulasi, bantuan lembaga, serta pelatihan
guru agama. Hal ini menandai transisi dari model
tradisional ke model institusional, di mana pendidikan
Islam mulai terintegrasi dalam sistem nasional.

Dalam konteks kelembagaan, Tanah Kaili kini memiliki
beragam bentuk lembaga pendidikan Islam:

1. Pesantren dan Dayah Modern yang mengajarkan
kombinasi antara kurikulum klasik dan ilmu umum.

2. Madrasah Negeri dan Swasta yang dikelola
masyarakat dan ormas Islam.

3. Sekolah Umum Berbasis Islam yang menerapkan
kurikulum terpadu.

4. Perguruan Tinggi Islam, seperti UIN Datokarama
Palu, yang menjadi pusat pengembangan keilmuan
Islam kontemporer di Sulawesi Tengah.

Pendidikan Islam di Tanah Kaili juga memiliki karakter
khas yang membedakannya dari wilayah lain. Salah
satunya ialah integrasi nilai-nilai adat dan kearifan lokal
dalam praktik pendidikan. Tradisi seperti nosarara
nosabatutu (persaudaraan dan persatuan), pomamae (rasa
hormat), dan patanggota (gotong royong) menjadi bagian
dari etika sosial yang diajarkan dalam lingkungan madrasah
dan pesantren. Nilai-nilai ini tidak bertentangan dengan



17

ajaran Islam, melainkan memperkaya proses pembentukan
karakter peserta didik.

Selain itu, pendidikan Islam di Tanah Kaili juga
memainkan peran penting dalam pembinaan moral
masyarakat dan resolusi konflik sosial. Dalam berbagai
momentum sejarah, lembaga pendidikan Islam berfungsi
sebagai agen perdamaian dan penguatan identitas
keislaman yang moderat. Para guru agama, kiai, dan ustaz
menjadi figur sentral dalam menanamkan nilai toleransi,
musyawarah, dan solidaritas sosial.

Namun demikian, pendidikan Islam di Tanah Kaili juga
menghadapi berbagai tantangan. Di era globalisasi dan
digital, persoalan mutu, fasilitas, dan profesionalisme
tenaga pendidik masih menjadi pekerjaan rumah yang
besar. Banyak madrasah di daerah pedesaan masih
menghadapi keterbatasan sumber daya manusia dan sarana
pembelajaran. Di sisi lain, tantangan ideologis muncul
dengan berkembangnya pemikiran keagamaan
transnasional yang berpotensi mengikis karakter Islam
lokal yang moderat dan inklusif.

Dalam konteks ini, transformasi pendidikan Islam di
Tanah Kaili menjadi sangat penting. Transformasi tidak
hanya dimaknai sebagai modernisasi kurikulum atau
digitalisasi pembelajaran, tetapi juga sebagai upaya
memperkuat nilai-nilai spiritual, kultural, dan moral
yang telah diwariskan oleh generasi ulama terdahulu.
Pendidikan Islam perlu diarahkan untuk membentuk
generasi yang beriman, berilmu, berakhlak, serta berakar
pada budaya lokal yang menjunjung tinggi harmoni dan
keadilan.

Dengan demikian, potret pendidikan Islam di Tanah
Kaili menunjukkan dinamika yang kompleks antara



18

warisan tradisi keagamaan yang kuat dan kebutuhan akan
pembaruan yang relevan dengan perkembangan zaman.
Pendidikan Islam tidak hanya menjadi ruang transmisi ilmu
agama, tetapi juga wadah transformasi sosial dan kultural
yang terus membentuk identitas masyarakat Kaili hingga
hari ini.

D. Tujuan dan Urgensi Kajian Transformasi Pendidikan
Islam di Tanah Kaili

Kajian mengenai transformasi pendidikan Islam di
Tanah Kaili memiliki urgensi yang tinggi, baik dari aspek
akademik, sosial, maupun kultural. Secara akademik,
transformasi pendidikan Islam merupakan upaya untuk
memahami perubahan paradigma pendidikan dari sistem
tradisional berbasis surau, langgar, dan halagah menjadi
sistem pendidikan formal yang terinstitusionalisasi dalam
madrasah dan lembaga pendidikan Islam modern. Dalam
konteks Tanah Kaili yang secara geografis terletak di
wilayah Sulawesi Tengah dan menjadi pusat perkembangan
Islam di Lembah Palu kajian ini menjadi penting untuk
menelusuri dinamika perubahan pendidikan Islam dalam

kaitannya dengan perkembangan sosial budaya masyarakat
lokal.

Menurut Azyumardi Azra (1999), transformasi
pendidikan Islam di Indonesia tidak hanya berkaitan
dengan perubahan kelembagaan, tetapi juga dengan proses
pembaruan epistemologi, metode, dan nilai yang
diintegrasikan dengan realitas lokal. Dalam kerangka ini,
pendidikan Islam di Tanah Kaili tidak dapat dilepaskan dari
pengaruh lokalitas dan kearifan budaya Kaili yang
memiliki sistem nilai berbasis pada harmoni, religiositas,
dan penghormatan terhadap adat (pombalua, patotua, dan
pahombo). Oleh karena itu, urgensi kajian ini terletak pada
usaha  memahami  bagaimana  nilai-nilai  Islam



19

diinternalisasikan dan diadaptasikan dengan struktur sosial
dan budaya masyarakat Kaili.

Secara sosial, pendidikan Islam di Tanah Kaili
berfungsi sebagai agen perubahan dan rekonsiliasi sosial.
Berdasarkan temuan Tim Peneliti UIN Datokarama Palu
(2021), lembaga pendidikan Islam seperti madrasah dan
pesantren berperan signifikan dalam membangun karakter
moderat, mengajarkan toleransi antarumat beragama, serta
memperkuat solidaritas sosial pascabencana dan konflik
sosial di wilayah ini. Kajian tentang transformasi
pendidikan Islam menjadi urgen karena memperlihatkan
bagaimana pendidikan dapat menjadi instrumen efektif
dalam membangun kembali struktur sosial masyarakat
Kaili yang pernah mengalami disrupsi akibat faktor politik,
ekonomi, maupun bencana alam.

Dari perspektif kultural, urgensi kajian ini juga
terkait dengan upaya pelestarian nilai-nilai kearifan lokal
yang Islami. Menurut Hidayat (2018), pendidikan Islam
yang kontekstual adalah pendidikan yang mampu
mengakomodasi nilai budaya tanpa kehilangan esensi
ajaran Islam. Dalam konteks masyarakat Kaili, pendidikan
Islam tidak hanya mentransmisikan ilmu keagamaan, tetapi
juga menginternalisasikan nilai moral, etika sosial, dan
penghormatan terhadap lingkungan sebagaimana tercermin
dalam praktik-praktik keagamaan dan adat.

Secara praktis, hasil kajian ini diharapkan dapat
memberikan model integratif antara Islam dan budaya
lokal dalam pengembangan kurikulum pendidikan Islam
berbasis masyarakat. Hal ini penting dalam menjawab
tantangan globalisasi dan sekularisasi pendidikan yang
cenderung mengikis identitas spiritual dan kultural peserta
didik. Transformasi pendidikan Islam di Tanah Kaili
menjadi strategi penting untuk menjaga keberlanjutan nilai-



20

nilai keislaman yang inklusif, moderat, dan berakar kuat
dalam tradisi lokal.

Dengan demikian, urgensi kajian ini dapat disimpulkan
dalam tiga dimensi utama:

1. Dimensi akademik, sebagai upaya memperkaya
khazanah studi Islam lokal dan sejarah pendidikan
Islam Indonesia bagian timur.

2. Dimensi sosial, untuk memahami peran pendidikan
Islam dalam membentuk karakter, solidaritas, dan
kohesi sosial masyarakat Kaili.

3. Dimensi kultural, dalam rangka menjaga
kesinambungan nilai-nilai budaya lokal yang telah
terintegrasi dengan ajaran Islam, sehingga
menghasilkan model pendidikan Islam yang
kontekstual, moderat, dan humanis.

E. Tujuan dan Arah Penulisan buku

Penulisan buku “Transformasi Pendidikan Islam di
Tanah Kaili” memiliki tujuan dan arah yang berlandaskan
pada kerangka akademik, historis, dan sosiokultural,
dengan maksud memperkaya literatur ilmiah tentang
dinamika pendidikan Islam di kawasan timur Indonesia,
khususnya di Tanah Kaili, Sulawesi Tengah. Secara
konseptual, buku ini berupaya menghadirkan analisis
komprehensif mengenai proses perubahan, adaptasi, dan
inovasi pendidikan Islam dalam konteks lokal, yang selama
ini belum banyak mendapat perhatian dalam kajian
akademik nasional.

1. Tujuan Penulisan Buku
Tujuan utama penulisan buku ini dapat dijelaskan dalam
beberapa aspek berikut:



21

a. Tujuan Akademik

Penulisan ini bertujuan untuk mengisi kekosongan
literatur akademik tentang sejarah dan perkembangan
pendidikan Islam di Tanah Kaili, serta untuk
memperluas horizon kajian Islam Nusantara dari
perspektif lokalitas Sulawesi Tengah. Sebagaimana
ditegaskan oleh Azyumardi Azra (2002) dan
Kuntowijoyo (2006), studi Islam yang kontekstual
harus berangkat dari pengalaman sosial dan budaya
masyarakat setempat agar mampu melahirkan sintesis
baru antara teks dan konteks. Dengan demikian, buku ini
menjadi upaya ilmiah dalam membangun konstruksi
pengetahuan tentang Islam lokal yang dinamis dan
progresif.

b. Tujuan Historis dan Kultural

Buku ini juga bertujuan mendokumentasikan jejak
sejarah penyebaran Islam, tokoh-tokoh ulama lokal,
serta dinamika pendidikan Islam di masyarakat Kaili
sejak masa awal Islamisasi hingga era modern.
Berdasarkan penelitian Tim Balai Litbang Agama
Makassar (2020), Islam di Tanah Kaili berkembang
melalui proses akulturasi damai antara ajaran Islam dan
sistem nilai adat lokal. Oleh karena itu, buku ini
bertujuan untuk meneguhkan kembali pentingnya
kearifan lokal dalam membentuk identitas pendidikan
Islam yang berakar pada budaya masyarakat Kaili.

¢. Tujuan Sosial dan Transformasional
Dari  sisi  sosial, buku ini ditulis untuk

menggambarkan bagaimana pendidikan Islam di Tanah
Kaili  berfungsi sebagai instrumen transformasi



22

masyarakat dari tradisi ke modernitas, dari eksklusivitas
menuju keterbukaan, serta dari pola belajar dogmatis
menuju pembelajaran  kontekstual dan partisipatif.
Berdasarkan kajian Syamsul Arifin (2015), pendidikan
Islam yang transformatif mampu menghubungkan antara
penguatan iman dan pembangunan sosial. Dengan
demikian, buku ini diharapkan dapat menjadi inspirasi
bagi pengembangan kurikulum, strategi pembelajaran,
dan praksis pendidikan Islam yang relevan dengan
kebutuhan masyarakat modern tanpa meninggalkan akar
tradisi.

2. Arah Penulisan Buku

Arah penulisan buku ini berfokus pada integrasi
antara nilai-nilai Islam, Kkearifan lokal Kaili, dan
paradigma pendidikan modern, yang disusun dalam
kerangka ilmiah interdisipliner antara sejarah, sosiologi,
antropologi, dan pendidikan Islam. Adapun arah
penulisannya dapat dirinci sebagai berikut:

a. Rekonstruktif .Menggali kembali sejarah, nilai, dan
praktik pendidikan Islam di Tanah Kaili untuk
direkonstruksi dalam format analisis ilmiah yang
sistematis.

b. Deskriptif-Analitis. Mendeskripsikan secara rinci
potret lembaga, tokoh, dan praktik pendidikan Islam
lokal, lalu menganalisisnya dalam konteks teori
transformasi pendidikan Islam.

c. Kontekstual dan Emansipatoris. Mengarahkan
pembahasan agar pendidikan Islam tidak bersifat
normatif semata, tetapi juga mampu merespons
tantangan zaman, perubahan sosial, dan kebutuhan
masyarakat lokal.

d. Integratif dan Solutif Menawarkan model
pendidikan Islam berbasis budaya lokal yang dapat



23

menjadi rujukan bagi pengembangan kurikulum,

dakwah, dan kebijakan pendidikan di wilayah

Sulawesi Tengah dan Indonesia Timur secara umum

Dengan demikian, arah utama penulisan buku ini
adalah membangun paradigma baru pendidikan Islam yang
berpijak pada nilai-nilai universal Islam dan realitas
kultural masyarakat Kaili. Buku ini diharapkan dapat
menjadi rujukan ilmiah bagi akademisi, pendidik, dan
pemerhati pendidikan Islam, sekaligus menjadi media
refleksi bagi masyarakat dalam memahami dinamika
hubungan antara Islam, budaya, dan pendidikan di Tanah
Kaili.



24

BAB 11
JEJAK AWAL ISLAMISASI DAN PENDIDIKAN
ISLAM DI TANAH KAILI

A. Proses Masuknya Islam ke Tanah Kaili

Proses masuknya Islam ke Tanah Kaili, wilayah
yang kini dikenal sebagai bagian dari Kabupaten
Donggala, Sigi, dan Kota Palu di Sulawesi Tengah,
merupakan bagian dari dinamika Islamisasi di kawasan
timur Nusantara. Islam masuk ke daerah ini tidak terjadi
secara langsung dari Timur Tengah, melainkan melalui
jalur perdagangan, dakwah ulama, dan interaksi sosial
budaya antara masyarakat lokal dengan para pendatang
dari wilayah pesisir seperti Bone, Wajo, Ternate, Buton,
dan Gorontalo.

Menurut Hasan Muarif Ambary (1998) dalam
Menemukan Peradaban Islam di Nusantara, penyebaran
Islam di wilayah timur Indonesia berlangsung secara
gradual melalui tiga pendekatan utama: perdagangan,
perkawinan, dan pendidikan agama (pesantren atau
halaqah lokal). Proses ini juga terlihat di Tanah Kaili, di
mana dakwah Islam tidak berlangsung melalui penaklukan
politik, tetapi melalui asimilasi damai antara ajaran Islam
dan adat-istiadat masyarakat setempat.

1. Jalur Perdagangan dan Hubungan Maritim

Penelitian sejarah menunjukkan bahwa pesisir Teluk
Palu dan Donggala sejak abad ke-16 telah menjadi jalur
strategis perdagangan antara wilayah barat (Makassar,
Buton, Bone) dan wilayah timur (Ternate, Tidore, hingga



25

Maluku). Para pedagang Muslim dari Buton dan Ternate
yang singgah di pelabuhan-pelabuhan lokal menjadi agen
dakwah Islam pertama di Tanah Kaili.

Menurut Abd. Rahim Yunus (2010) dalam
Islamisasi di Sulawesi Tengah: Kajian Sejarah dan Sosial
Budaya, para pedagang Muslim ini tidak hanya melakukan
transaksi ekonomi, tetapi juga memperkenalkan ajaran
Islam melalui interaksi sosial, perkawinan dengan
penduduk lokal, dan penyebaran nilai moral keislaman
seperti kejujuran (sidik) dan tanggung jawab (amanah).
Dari interaksi inilah muncul embrio masyarakat Muslim
pertama di daerah pesisir seperti Banawa, Lere, dan
Wani.

2. Peran Ulama dan Jaringan Dakwah Buton-
Gorontalo-Ternate

Setelah jalur perdagangan membuka kontak awal,
penyebaran Islam di Tanah Kaili diperkuat oleh peran
para ulama dan mubaligh yang memiliki hubungan
keilmuan dengan pusat-pusat dakwah Islam di Buton,
Ternate, dan Gorontalo. Salah satu tokoh penting dalam
proses Islamisasi ini adalah Syekh Abdul Wahid bin
Syarif Sulaiman al-Butuni, seorang ulama dari Buton
yang dikenal menyebarkan Islam di wilayah pesisir timur
Sulawesi dan memiliki murid-murid di daerah Palu dan
Kulawi.

Menurut catatan Balai Litbang Agama Makassar
(2020), jaringan dakwah ulama Buton dan Ternate
memiliki pengaruh kuat dalam membentuk corak Islam
lokal yang moderat dan sufistik. Hal ini terlihat dari
berkembangnya tradisi zikir jama‘i, ratib, dan pengajian
surau di wilayah Kaili. Pendekatan dakwah yang lembut



26

dan akomodatif terhadap adat membuat Islam mudah
diterima masyarakat tanpa benturan sosial yang berarti.

3. Peran Raja dan Elit Lokal dalam Islamisasi

Salah satu faktor penting dalam percepatan Islamisasi
Tanah Kaili adalah konversi para bangsawan dan kepala
suku ke dalam Islam. Ketika pemimpin adat menerima
Islam, masyarakat di bawahnya pun mengikuti.
Berdasarkan penelitian A. Rahman (2015) dalam
Islamisasi dan Dinamika Sosial di Lembah Palu, proses ini
berlangsung pada akhir abad ke-17 hingga awal abad ke-
18.

Raja Datu Ngata Palu, misalnya, disebut-sebut telah
menjalin hubungan diplomatik dan keagamaan dengan
penguasa Muslim dari Bone dan Ternate. Setelah memeluk
Islam, ia mendirikan langgara pertama di sekitar Lere
dan Duyu, yang menjadi pusat pengajaran Al-Qur’an dan
tempat ibadah masyarakat. Sejak saat itu, ajaran Islam
mulai menyebar ke pedalaman seperti Sigi, Kulawi, dan
Biromaru melalui jalur keluarga dan ulama keliling.

4. Pendidikan dan Pembentukan Tradisi Keagamaan

Setelah Islam mengakar di lapisan elit, proses
Islamisasi dilanjutkan dengan pendidikan keagamaan
tradisional, seperti pengajaran Al-Qur’an di rumah-rumah
guru mengaji (to guru), pendirian langgara (mushalla), dan
majelis zikir. Bentuk pendidikan ini kemudian menjadi
cikal bakal sistem pendidikan Islam di Tanah Kaili sebelum
berdirinya madrasah formal pada abad ke-20.

Tradisi pendidikan Islam yang berkembang di
wilayah ini banyak dipengaruhi oleh ajaran tasawuf dan
tarekat, seperti Qadiriyah dan Naqsyabandiyah, yang
menekankan pembersihan jiwa, disiplin ibadah, dan



27

ketaatan pada guru. Menurut Humaidy (2020), orientasi
sufistik ini membentuk karakter masyarakat Kaili yang
religius, sabar, dan menghormati adat serta guru agama.

5. Integrasi Islam dan Adat Kaili

Keberhasilan Islamisasi di Tanah Kaili tidak terlepas
dari kemampuannya untuk beradaptasi dengan sistem
nilai adat lokal, seperti pombalua (musyawarah), patotua
(penghormatan pada leluhur), dan pahombo (solidaritas
sosial). Islam tidak meniadakan adat, tetapi memberikan
dimensi baru yang memperkuat moralitas dan spiritualitas
masyarakat.

Proses integratif ini sesuai dengan pandangan
Azyumardi Azra (2004) bahwa Islam di Nusantara
berkembang melalui cultural accommodation, yakni
penyesuaian nilai Islam dengan tradisi lokal tanpa
mengorbankan prinsip akidah. Karena itu, Islam di Tanah
Kaili tampil sebagai Islam yang damai, moderat, dan
berakar kuat dalam budaya masyarakat setempat.

Proses masuknya Islam ke Tanah Kaili berlangsung
melalui tahapan yang evolutif dan damai, dimulai dari
jalur perdagangan, diperkuat oleh dakwah ulama dari Buton
dan Ternate, diterima oleh elit lokal, lalu diinternalisasikan
dalam sistem pendidikan dan adat masyarakat. Islamisasi di
wilayah ini bukan hanya perubahan keyakinan, tetapi juga
transformasi sosial dan kultural yang melahirkan identitas
baru masyarakat Kaili sebagai Muslim yang berbudaya.

B. Peran ulama dan Tokoh Lokal dalam Dakwah dan
Pendidikan di Tandah Kaili

Perkembangan Islam di Tanah Kaili tidak dapat
dilepaskan dari peran penting ulama dan tokoh lokal
sebagai agen dakwah, guru spiritual, dan pendidik



28

masyarakat. Mereka berfungsi sebagai jembatan antara
ajaran Islam universal dengan konteks budaya lokal,
sekaligus sebagai motor penggerak transformasi sosial dan
pendidikan. Berdasarkan kajian akademik, peran mereka
mencakup dimensi keagamaan, pendidikan, sosial, dan
kultural yang saling berkaitan erat.

1. Ulama sebagai Agen Islamisasi dan Pembimbing
Spiritual

Menurut Azyumardi Azra (2004) dalam Jaringan
Ulama Nusantara Abad XVII dan XVIII, penyebaran Islam
di Indonesia berlangsung melalui jaringan ulama yang
memiliki hubungan keilmuan dan spiritual lintas daerah. D1
Tanah Kaili, pola yang sama dapat ditemukan, di mana
para ulama lokal dan pendatang memainkan peran strategis
dalam memperkenalkan ajaran Islam kepada masyarakat
melalui pendekatan sufistik dan kultural.

Salah satu tokoh penting adalah Syekh Abdul
Wahid bin Syarif Sulaiman al-Butuni, seorang ulama
sufi dari Buton yang dalam beberapa catatan (Balai Litbang
Agama Makassar, 2020) disebut berperan menyebarkan
Islam di pesisir timur Sulawesi termasuk wilayah Palu dan
Kulawi. Melalui pendekatan tasawuf dan tarekat, Syekh
Abdul Wahid menanamkan nilai-nilai spiritual Islam yang
menekankan zikrullah, kesederhanaan, dan kasih sayang
antar sesama.

Selain itu, para ulama lokal seperti Guru M. Yusuf
dari Duyu, Guru Haji Idris Palu, dan Imam Lere
dikenal sebagai pelanjut dakwah Islam yang menyesuaikan
ajaran Islam dengan adat Kaili. Mereka berperan
membimbing masyarakat melalui pengajian, khutbah, serta
pembinaan akhlak, tanpa menimbulkan pertentangan
dengan tatanan sosial setempat. Pendekatan ini sejalan



29

dengan teori indigenisasi Islam (Azra, 2006), yakni proses
pengislaman yang berpadu dengan budaya lokal secara
damai dan gradual.

2. Tokoh Lokal sebagai Pelindung dan Penggerak
Dakwah

Islamisasi di Tanah Kaili juga mendapat dukungan
kuat dari tokoh-tokoh adat dan bangsawan lokal (ncuhi
dan datu) yang memeluk Islam dan menjadikannya sebagai
dasar moral kepemimpinan. Menurut A. Rahman (2015)
dalam Islamisasi dan Dinamika Sosial di Lembah Palu,
konversi tokoh elit lokal menjadi faktor kunci penyebaran
Islam ke pedalaman.

Misalnya, Datu Ngata Palu dan Datu Sigi berperan
besar dalam memperluas pengaruh Islam di wilayah
mereka. Setelah menerima ajaran Islam, mereka tidak
hanya mengubah sistem kepercayaan masyarakat, tetapi
juga mendukung pendirian langgara (mushalla) dan
pesantren awal, serta memfasilitasi para guru mengaji.
Peran para pemimpin ini menunjukkan bahwa dakwah
Islam di Tanah Kaili tidak semata bersifat religius, tetapi
juga berorientasi pada rekonstruksi sosial dan
kelembagaan pendidikan.

Tokoh adat juga turut berperan dalam proses
sinkretisasi nilai, yakni mengharmonikan ajaran Islam
dengan sistem adat Kaili, seperti dalam upacara balia,
pombalua, dan patotua. Mereka membantu mengalihkan
fungsi-fungsi adat menuju arah yang lebih Islami tanpa
menimbulkan resistensi sosial, sebuah strategi dakwah
yang bersifat kultural-religius.



30

3. Ulama sebagai Pendidik dan Pembaru Sistem
Pendidikan Islam

Peran ulama di Tanah Kaili tidak berhenti pada
dakwah lisan, tetapi berkembang menjadi pembentukan
sistem pendidikan Islam lokal. Berdasarkan temuan Tim
Peneliti UIN Datokarama Palu (2021), sejak awal abad
ke-20, muncul berbagai lembaga pendidikan tradisional
seperti halaqah, surau, dan madrasah rakyat, yang
dipelopori oleh ulama dan guru agama setempat.

Para ulama seperti Guru Haji Ahmad Lariang dan
Guru Haji Abdullah Biromaru mendirikan tempat belajar
Al-Qur’an dan figih dasar di rumah-rumah dan langgar.
Model pendidikan ini bersifat partisipatif dan berbasis
komunitas, di mana santri tidak hanya diajarkan ilmu
agama, tetapi juga etika sosial dan keterampilan hidup,
seperti pertanian, perdagangan, dan kepemimpinan.

Dalam konteks modern, ulama dan tokoh agama juga
berperan dalam pendirian madrasah formal dan
pesantren. Contohnya, berdirinya Madrasah Alkhairaat
di Palu (1930-an) yang digagas oleh Habib Idrus bin
Salim al-Jufri (Guru Tua) menjadi tonggak penting
dalam pembaruan pendidikan Islam di Sulawesi Tengah.
Lembaga ini kemudian menjadi pusat pendidikan dan
dakwah yang menggabungkan ilmu agama dan ilmu umum,
sesuai dengan semangat pendidikan Islam transformatif
(lihat: Arifin, 2015).

4. Ulama sebagai Penjaga Moral dan Agen Moderasi

Dalam kehidupan sosial masyarakat Kaili, ulama
memiliki posisi sentral sebagai penyambung nilai moral
dan spiritual masyarakat. Mereka menjadi rujukan dalam



31

menyelesaikan konflik, memimpin ritual keagamaan, dan
menjaga kohesi sosial antar kelompok.

Menurut Humaidy (2020) dalam Islam dan Budaya
Lokal Sulawesi Tengah, ulama di Tanah Kaili memainkan
peran moderatif yang kuat mereka mampu memelihara
keseimbangan antara ajaran syariat dan adat. Peran ini
sangat penting terutama pascakonflik sosial dan bencana
alam, ketika lembaga pendidikan Islam dan para ulama
berperan sebagai agen rekonsiliasi dan penyembuhan
sosial melalui pendidikan, dakwah, dan kegiatan
kemanusiaan.

5. Integrasi Ulama dan Tokoh Lokal dalam
Transformasi Pendidikan

Perpaduan antara ulama dan tokoh adat dalam
mengembangkan pendidikan Islam melahirkan model khas
pendidikan berbasis nilai lokal (local wisdom-based
Islamic education). Dalam model ini, proses belajar tidak
hanya menekankan hafalan dan doktrin keagamaan, tetapi
juga penginternalisasian nilai-nilai sosial Kaili, seperti
nosarara nosabatutu (kebersamaan dan saling menolong),
patonggoi (ketaatan), dan pahombo (gotong royong).

Sejalan dengan teori transformasi sosial Paulo
Freire (1972), peran para ulama dan tokoh lokal ini
mencerminkan proses pendidikan yang membebaskan —
bukan sekadar mentransfer pengetahuan, tetapi membentuk
kesadaran kritis dan moralitas sosial masyarakat.

Peran ulama dan tokoh lokal dalam dakwah dan
pendidikan Islam di Tanah Kaili sangat fundamental dalam
membentuk identitas keislaman masyarakat. Ulama
berperan sebagai guru spiritual dan pendidik moral,
sementara tokoh adat berfungsi sebagai fasilitator sosial



32

dan pelindung dakwah. Keduanya bersinergi dalam
membangun sistem pendidikan Islam yang berakar pada
budaya lokal, bersifat moderat, dan transformatif
menjadikan Islam di Tanah Kaili tumbuh sebagai kekuatan
moral dan sosial yang berkelanjutan.

C. Lembaga Pendidikan Islam Tradisional Di Tanah Kaili

Perkembangan  lembaga  pendidikan  Islam
tradisional di Tanah Kaili merupakan fase awal dari
proses islamisasi yang berlangsung secara evolutif, damai,
dan berakar kuat pada budaya lokal. Sebelum hadirnya
sistem madrasah modern dan sekolah formal, pendidikan
Islam di wilayah ini tumbuh dari inisiatif masyarakat dan
ulama lokal yang membentuk sistem pengajaran berbasis
komunitas, seperti langgara, surau, rumah guru mengaji,
dan halagqah keagamaan.

Pendidikan tradisional ini menjadi fondasi penting
bagi pembentukan karakter religius masyarakat Kaili serta
menjadi cikal bakal sistem pendidikan Islam di Sulawesi
Tengah. Berdasarkan data penelitian Balai Litbang
Agama Makassar (2020), UIN Datokarama Palu (2021),
dan beberapa sumber lokal, lembaga-lembaga tersebut
memiliki peran signifikan dalam membentuk identitas
keislaman masyarakat Kaili.

1. Langgara (Mushalla) sebagai Pusat Pendidikan Awal

Langgara atau surau kecil merupakan bentuk paling
awal dari lembaga pendidikan Islam tradisional di Tanah
Kaili. Fungsinya bukan hanya tempat ibadah, tetapi juga
pusat pengajaran Al-Qur’an dan dasar-dasar agama
Islam.

Setiap kampung atau Ngata (satuan komunitas adat
Kaili) umumnya memiliki langgara yang dipimpin oleh to



33

guru (guru agama lokal). Menurut Humaidy (2020) dalam
Islam dan Budaya Lokal Sulawesi Tengah, pengajaran di
langgara dilakukan secara informal dan berlangsung setelah
salat magrib hingga 1sya, dengan metode talaqqi
(pembacaan langsung oleh guru) dan bandongan (siswa
mendengarkan penjelasan).

Materi yang diajarkan meliputi:

a. Membaca dan menulis Al-Qur’an

b. Doa-doa harian dan praktik ibadah dasar
c. Ajaran akhlak dan adab sosial

d. Dasar-dasar fiqih dan tauhid

Langgara berfungsi pula sebagai tempat sosialisasi
nilai-nilai Islam, tempat musyawarah, dan wadah
pembentukan solidaritas sosial antarwarga. Melalui
lembaga ini, nilai-nilai Islam perlahan menyatu dengan adat
Kaili seperti nosarara nosabatutu (kebersamaan dan saling
menolong).

2. Rumah Guru Mengaji dan Sistem Pendidikan
Individual

Selain langgara, pendidikan Islam tradisional juga
berlangsung di rumah para guru mengaji (to guru), yang
menjadi tempat belajar anak-anak dan remaja sebelum
adanya sekolah formal. Sistem ini bersifat personal dan
nonformal, di mana siswa datang ke rumah guru untuk
belajar membaca Al-Qur’an, menghafal surah, dan
memahami doa serta tata cara ibadah.

Menurut catatan Tim Peneliti UIN Datokarama
Palu (2021), sistem pendidikan rumah guru mengaji ini
tersebar luas di daerah Duyu, Lere, Sigi, dan Biromaru,
serta memiliki hubungan kuat dengan jaringan ulama Buton
dan Gorontalo. Pembelajaran dilakukan secara sederhana



34

dengan alat bantu papan tulis kayu (lawang), pena dari
bambu, dan tinta tradisional dari jelaga.

Pendidikan ini menekankan pengulangan, hafalan,
dan keteladanan. Guru mengaji menjadi figur sentral dan
dihormati sebagai pembimbing spiritual. Hubungan antara
guru dan murid bersifat personal dan berlanjut hingga
kehidupan sosial, mencerminkan konsep barakah al-‘ilm
(berkah ilmu) dalam tradisi Islam klasik.

3. Halagah dan Pengajian Adat

Di tingkat masyarakat dewasa, pendidikan Islam
berlangsung dalam bentuk halaqah (majelis pengajian)
yang biasanya diadakan di rumah tokoh agama atau masjid
utama kampung. Halagah ini menjadi wadah
pembelajaran  kolektif bagi masyarakat dalam
mempelajari tafsir, hadis, dan figih dasar.

Menurut A. Rahman (2015) dalam Islamisasi dan
Dinamika Sosial di Lembah Palu, halagah-halagah di
Tanah Kaili berkembang menjadi semacam pesantren
rakyat yang berfungsi ganda sebagai tempat pembinaan
spiritual dan sebagai lembaga pembelajaran sosial.

Ciri khas halaqgah di Tanah Kaili adalah integrasinya
dengan adat musyawarah lokal (pombalua). Artinya,
pendidikan agama sering disertai dengan pembahasan
masalah sosial dan adat yang membutuhkan bimbingan
agama. Dengan demikian, halagah menjadi arena
pembentukan pemikiran keagamaan lokal yang moderat
dan kontekstual.

4. Pendidikan Islam Berbasis Tarekat

Seiring perkembangan dakwah Islam, muncul
lembaga Madrasah tradisional yang memiliki corak



35

sufistik. Menurut Balai Litbang Agama Makassar (2020),
pada abad ke-19 hingga awal abad ke-20, beberapa
Madrasah kecil berdiri di daerah Sigi dan Kulawi,
dipimpin oleh ulama yang berafiliasi dengan tarekat
Qadiriyah dan Naqsyabandiyah.

Madrasah in1 berfungsi sebagai pusat pengkaderan
ulama lokal, tempat mempelajari kitab-kitab klasik (kitab
kuning), seperti Safinatun Najah, Taqrib, dan Minhajul
‘Abidin. Pembelajaran bersifat komunal dan ritualistik,
menekankan dzikir, wirid, dan pengamalan ajaran tasawuf.

Ulama pesantren berperan tidak hanya sebagai guru,
tetapi juga sebagai pemimpin moral dan penengah
konflik sosial. Dengan peran ini, pesantren di Tanah Kaili
menjadi lembaga sosial keagamaan yang menyatukan nilai-
nilai spiritual Islam dengan praktik sosial masyarakat lokal.

5. Peran Lembaga Tradisional dalam Pembentukan
Identitas Keislaman

Lembaga-lembaga pendidikan tradisional ini telah
berjasa besar dalam membentuk identitas religius
masyarakat Kaili. Melalui pendidikan berbasis komunitas,
nilai-nilai Islam diinternalisasikan ke dalam kehidupan
sehari-hari, tanpa meninggalkan adat dan struktur sosial
lokal.

Menurut Syamsul Arifin (2015), pendidikan Islam
tradisional seperti langgara dan pesantren rakyat berperan
penting dalam membangun karakter sosial masyarakat
yang religius, toleran, dan gotong royong. Di Tanah
Kaili, hal ini tampak dari kuatnya nilai patonggoi
(ketaatan), pahombo (kerja sama), dan penghormatan pada
guru agama.



36

Pendidikan Islam tradisional inilah yang menjadi
pondasi awal bagi transformasi pendidikan Islam
modern di wilayah in1 ketika madrasah formal mulai
didirikan pada masa kolonial hingga pascakemerdekaan,
seperti Madrasah Alkhairaat Palu (1930-an) dan
madrasah-madrasah rakyat di Sigi dan Biromaru.

Lembaga pendidikan Islam tradisional di Tanah Kaili
berupa langgara, rumah guru mengaji, halagah, dan
pesantren awal merupakan bentuk nyata dari sistem
pendidikan berbasis masyarakat yang berakar kuat dalam
budaya lokal. Melalui lembaga-lembaga ini, Islam tidak
hanya diajarkan sebagai doktrin agama, tetapi juga
dihidupkan sebagai sistem nilai sosial, moral, dan kultural.
Pendidikan semacam ini menjadi landasan penting bagi
transformasi pendidikan Islam modern di Sulawesi
Tengah, yang tetap menjaga keseimbangan antara tradisi
dan pembaruan.

D. Hubungan Antara Adat Kaili dan Nilai-Nilai Islam

Hubungan antara adat Kaili dan nilai-nilai Islam
merupakan salah satu bentuk akulturasi budaya yang paling
kuat di Sulawesi Tengah, khususnya di wilayah Lembah
Palu, Sigi, dan Donggala. Proses ini mencerminkan
kemampuan masyarakat Kaili dalam menginternalisasi
ajaran Islam tanpa meninggalkan akar budaya lokal,
melainkan mengharmonisasikannya dalam sistem nilai,
norma sosial, dan kehidupan sehari-hari.

Sejumlah kajian akademik seperti penelitian Balai
Litbang Agama Makassar (2020), UIN Datokarama
Palu (2021), serta karya Humaidy (2020) dan Rahman
(2015) menunjukkan bahwa Islam dan adat Kaili telah
membentuk sintesis sosial-religius yang unik. Islam hadir
bukan sebagai kekuatan yang meniadakan tradisi lokal,



37

tetapi sebagai sistem etika dan spiritual yang memperkaya
serta memperkuat identitas masyarakat Kaili.

1. Prinsip Adat dan Sara sebagai Landasan Integratif

Dalam sistem sosial masyarakat Kaili dikenal prinsip
“Adat do Sara’” (adat bersendikan syariat). Istilah ini
menggambarkan adanya keseimbangan antara adat dan
hukum Islam dalam mengatur kehidupan sosial.

Menurut penelitian Balai Litbang Agama Makassar
(2020), konsep Adat do Sara’ berkembang sejak abad ke-
18 seiring kuatnya pengaruh ulama Buton dan Gorontalo
yang berdakwah di Tanah Kaili. Para tokoh lokal seperti To
Kulawi, To Poboya, dan To Lere ikut menyesuaikan
hukum adat dengan ajaran Islam, sehingga muncul sistem
nilai yang tidak bertentangan dengan syariat.

Dalam konteks ini, adat dipahami sebagai aturan
sosial yang bersumber dari pengalaman kolektif,
sedangkan sara’ (syariat) menjadi rambu moral dan
spiritual yang memberi arah bagi praktik adat tersebut.
Akibatnya, dalam masyarakat Kaili, tidak ada dikotomi
tajam antara adat dan agama, tetapi keduanya berjalan
dalam harmoni.

2. Nilai Religius dalam Falsafah dan Ungkapan Kaili

Masyarakat Kaili memiliki sejumlah falsafah hidup
lokal yang mengandung nilai-nilai keislaman. Misalnya:

a. “Nosarara nosabatutu” berarti bersaudara dan
saling menghormati, sejalan dengan ajaran Islam
tentang ukhuwah (persaudaraan).

b. “Sintuvu maroso” bermakna persatuan adalah
kekuatan, sesuai dengan prinsip Islam tentang
jama’ah dan pentingnya persatuan umat.



38

c. “Ngata nu ada, ngata nu sara’” berarti kampung
yang beradat adalah kampung yang bersyariat,
menegaskan integrasi antara sistem adat dan ajaran
Islam.

Menurut Humaidy (2020) dalam Islam dan Budaya
Lokal  Sulawesi  Tengah, ungkapan-ungkapan ini
mencerminkan Islamisasi nilai tanpa arabisasi bentuk.
Artinya, nilai-nilai moral Islam diterima dan dihidupkan
melalui istilah dan konteks lokal sehingga mudah dipahami
dan diterima oleh masyarakat Kaili.

3. Adat sebagai Media Internaliasi Nilai Islam

Banyak ritus adat Kaili yang kemudian dimaknai ulang
dengan nilai-nilai Islam. Misalnya:

a. Upacara pobonde (syukuran panen) kini sering
diawali dengan doa dan pembacaan ayat suci Al-
Qur’an.

b. Tradisi patudu (musyawarah adat) dilakukan
dengan prinsip adil dan amanah, yang diambil dari
ajaran Islam tentang keadilan sosial.

c. Ritual mopotove (membersihkan kampung)
disertai dengan doa bersama sebagai bentuk tazkiyah
(penyucian diri dan lingkungan).

Data lapangan UIN Datokarama Palu (2021)
menunjukkan bahwa dalam praktik adat, masyarakat Kaili
tidak lagi memisahkan antara unsur “adat” dan “ibadah
sosial”. Upacara adat menjadi sarana penguatan spiritual,
solidaritas sosial, dan kesadaran moral Islam.

Dengan demikian, adat berfungsi sebagai kanal budaya
untuk mentransmisikan nilai-nilai Islam, seperti kejujuran,
tolong-menolong, amanah, dan kesederhanaan.



39

4. Peran Ulama dan Tokoh Adat dalam Sinkretisasi
Nilai Islam

Transformasi adat Kaili menjadi lebih Islami tidak
terjadi secara spontan, tetapi melalui peran aktif ulama
dan tokoh adat lokal. Para ulama seperti To Guru Lere,
Syekh Abdul Wahid bin Syarif Sulaiman (dari Buton),
dan Imam Rasyid dari Sigi memainkan peran penting
dalam mengajarkan Islam melalui jalur budaya.

Menurut Rahman (2015), para ulama ini tidak menolak
adat, tetapi justru memasukkan nilai-nilai Islam ke
dalamnya agar dapat diterima oleh masyarakat.
Contohnya:

a. Mereka menggantikan praktik sesajen dengan doa
dan sedekah makanan.

b. Mengganti sumpah adat dengan sumpah atas nama
Allah.

c. Mengubah pesta adat menjadi acara syukuran
dengan pembacaan maulid.

Model dakwah seperti ini dikenal sebagai pendekatan
kultural-transformatif, yaitu menyebarkan Islam dengan
menghormati tradisi lokal dan mengarahkan isinya agar
sesuai dengan nilai Islam.

5. Hukum Adat dan Etika Islam dalam Kehidupan
Sosial

Sistem hukum adat Kaili juga telah banyak
mengadopsi nilai-nilai syariat Islam, terutama dalam hal
peradilan sosial, penyelesaian sengketa, dan etika
pergaulan.

Penelitian Balai Litbang Agama Makassar (2020)
menunjukkan bahwa lembaga adat seperti “Sara Ngata”



40

(Dewan Adat Kampung) sering kali mengacu pada
prinsip-prinsip Islam seperti:

a. Keadilan (al-‘adl) dalam penyelesaian konflik,

b. Musyawarah (asy-syura) dalam pengambilan
keputusan,

c. Silaturahmi dan perdamaian (ishlah) dalam
penyembuhan relasi sosial.

Oleh karena itu, adat bukan hanya menjadi identitas
kultural, tetapi juga wadah bagi penerapan syariat Islam
secara sosial, sesuai dengan kondisi lokal masyarakat
Kaili.

6. Integrasi Spiritualitas dan Kearifan Lokal

Spiritualitas masyarakat Kaili banyak dipengaruhi
oleh nilai-nilai Islam, terutama dalam praktik zikir, doa,
dan penghormatan terhadap alam. Misalnya, kebiasaan
membaca doa sebelum menebang pohon atau memulai
pekerjaan di sawah dianggap sebagai bentuk tawakal
kepada Allah.

Menurut Arifin & Bahdar (2022), bentuk
spiritualitas seperti ini merupakan manifestasi Islam
kosmologis, di mana manusia, alam, dan Tuhan dipahami
sebagai satu kesatuan yang harmonis. Nilai-nilai sufistik
Islam berpadu dengan pandangan lokal tentang kesucian
alam, membentuk etika ekologis Islami khas Kaili.

Hubungan antara adat Kaili dan nilai-nilai Islam
menunjukkan bentuk integrasi harmonis antara tradisi
dan agama. Islam hadir bukan sebagai kekuatan yang
menggantikan adat, tetapi menyempurnakan dan
memurnikan nilai-nilai lokal agar sejalan dengan ajaran
tauhid.



41

Melalui prinsip Adat do Sara’, masyarakat Kaili
berhasil membangun sistem sosial yang religius sekaligus
inklusif. Adat berfungsi sebagai wahana kultural bagi
penyebaran Islam, sementara Islam menjadi roh spiritual
yang menghidupkan adat. Kombinasi ini menjadikan
Tanah Kaili sebagai contoh nyata dari Islam Nusantara
yang kontekstual, moderat, dan berakar pada kearifan
lokal.

E. Pendidikan Islam sebagai penyatuan sosial dan budaya
Kaili

Pendidikan Islam di Tanah Kaili tidak hanya
berfungsi sebagai sarana pengajaran agama, tetapi juga
menjadi instrumen sosial dan kultural yang menyatukan
masyarakat dalam nilai-nilai  moral, spiritual, dan
kebersamaan. Dalam konteks masyarakat Kaili yang secara
historis memiliki keragaman etnis, adat, dan sistem sosial
pendidikan Islam berperan besar dalam membangun
identitas kolektif dan harmoni sosial.

Kajian dari Balai Litbang Agama Makassar (2020),
Humaidy (2020), dan Rahman (2015) menegaskan bahwa
pendidikan Islam di Tanah Kaili berkembang sebagai
medium integratif antara syariat Islam dan kebudayaan
lokal. Melalui lembaga pengajian, langgara, dan madrasah,
ajaran Islam diinternalisasikan secara kultural, membentuk
struktur sosial baru yang berlandaskan nilai ukhuwah
(persaudaraan), keadilan, dan kesetaraan.

1. Pendidikan Islam sebagai Perekat Sosial Masyarakat
Kaili

Salah satu fungsi utama pendidikan Islam di Tanah
Kaili adalah membangun kohesi sosial atau perekat
antaranggota masyarakat. Sejak masa awal Islamisasi,



42

lembaga seperti langgara (mushalla kecil), surau, dan
pengajian rumah telah menjadi ruang pertemuan sosial
tempat warga belajar Al-Qur’an sekaligus mempererat
hubungan kekeluargaan.

Menurut Humaidy (2020) dalam Islam dan Budaya
Lokal Sulawesi Tengah, pola pengajian tradisional di Kaili
melahirkan solidaritas sosial yang tinggi karena aktivitas
belajar agama dilakukan secara gotong royong. Masyarakat
saling membantu membangun langgara, menyiapkan
makanan untuk guru mengaji, dan bersama-sama
menghadiri kegiatan keagamaan seperti maulid, khatam
Qur’an, dan tadarus Ramadan.

Ritual = keagamaan ini  menciptakan  rasa
kebersamaan (nosarara nosabatutu) dan memperkuat
struktur sosial berdasarkan nilai-nilai Islam, bukan semata
ikatan darah atau suku.

2. Integrasi Nilai Islam dan Budaya Kaili dalam
Pendidikan

Pendidikan Islam di Tanah Kaili tidak bersifat
eksklusif, tetapi menyerap unsur-unsur budaya lokal
dalam pengajarannya. Para guru dan ulama memanfaatkan
simbol, bahasa, dan kearifan lokal untuk menyampaikan
ajaran Islam agar mudah diterima oleh masyarakat.

Misalnya, dalam pengajaran akhlak, guru sering
mengaitkannya dengan nilai-nilai lokal seperti:

a. Sintuvu maroso (persatuan memperkuat umat) sejalan
dengan nilai ukhuwah Islamiyah.

b. Pomposa ntodea (saling menghormati sesama)
sejalan dengan konsep ta zim dan ihsan.

c. Ngata nu ada, ngata nu sara’ menggambarkan
keseimbangan antara adat dan syariat.



43

Penelitian UIN Datokarama Palu (2021) menunjukkan
bahwa kurikulum keagamaan di madrasah-madrasah
tradisional di Palu dan Sigi tidak hanya mengajarkan fiqih
dan tauhid, tetapi juga etika sosial dan budaya lokal
sebagai bagian dari pembentukan karakter Islami.

Dengan demikian, pendidikan Islam berfungsi sebagai
jembatan antara nilai agama dan identitas budaya,
menjadikan masyarakat Kaili mampu menerima modernitas
tanpa kehilangan akar tradisi.

3. Peran Ulama dan Guru dalam Pembentukan
Kesadaran Kolektif

Para ulama dan guru agama (to guru) memiliki peran
strategis dalam menghubungkan nilai-nilai Islam dengan
realitas sosial-budaya masyarakat Kaili. Mereka bukan
hanya pendidik, tetapi juga mediator sosial dan
pembimbing moral.

Menurut Rahman (2015) dalam Islamisasi dan
Dinamika Sosial di Lembah Palu, ulama di Tanah Kaili
seringkali menjadi rujukan dalam penyelesaian konflik
sosial, pernikahan adat, pembagian waris, dan pengambilan
keputusan desa. Mereka menafsirkan ajaran Islam secara
kontekstual sesuai dengan adat setempat, sehingga Islam
menjadi sumber legitimasi moral dan sosial bagi
masyarakat.

Ulama juga memadukan pendidikan agama dengan
nilai-nilai gotong royong, sopan santun, dan musyawarah
(patudu), menjadikan pendidikan Islam sebagai sistem nilai
yang hidup dalam komunitas, bukan hanya di ruang kelas.



44

4. Pendidikan Islam sebagai Mekanisme Rekonsiliasi
Budaya

Dalam sejarah sosial Tanah Kaili, pendidikan Islam
turut berperan dalam menyatukan berbagai kelompok
etnis dan adat. Wilayah Kaili terdiri atas subetnis seperti
Kaili Inde, Ledo, Rai, Doi, dan Taa, yang memiliki
perbedaan dialek dan adat. Namun, pendidikan Islam
menciptakan identitas keagamaan bersama yang
melampaui batas-batas etnis tersebut.

Penelitian Balai Litbang Agama Makassar (2020)
menemukan bahwa madrasah dan pesantren tradisional di
Palu dan Sigi menjadi tempat perjumpaan lintas etnis di
mana semua murid dipersatukan oleh bahasa Al-Qur’an
dan nilai Islam. Melalui proses ini, lahirlah generasi muda
yang memahami Islam sebagai identitas kolektif
sekaligus sarana memperkuat kebersamaan sosial.

Selain itu, lembaga pendidikan Islam juga menjadi
arena rekonsiliasi adat dan agama, misalnya dalam
penghapusan praktik lama yang bertentangan dengan
syariat (seperti sesajen atau sumpah adat), dengan
menggantinya melalui doa dan sedekah Islami. Proses
transformasi ini memperlihatkan peran pendidikan Islam
dalam membentuk harmoni sosial dan moral.

5. Fungsi Madrasah dan Pesantren dalam Pembinaan
Sosial

Seiring perkembangan zaman, munculnya madrasah
dan pesantren di Tanah Kaili memperkuat fungsi sosial
pendidikan Islam. Lembaga-lembaga ini bukan hanya pusat
ilmu agama, tetapi juga pusat pembentukan karakter dan
nilai sosial-budaya Islami.



45

Menurut Bahdar (2023) dalam penelitian tentang
Transmisi Nilai Sosial dalam Pendidikan Fikih di
Kabupaten Sigi, madrasah di wilayah ini telah berperan
sebagai ruang pendidikan sosial yang menanamkan nilai:

a. Tanggung jawab sosial

b. Kedisiplinan dan kerja keras,

c. Kepedulian terhadap lingkungan dan kemanusiaan,
d. Toleransi dan kerukunan antarumat beragama.

Nilai-nilai ini  bersumber dari ajaran Islam dan
diimplementasikan melalui kegiatan madrasah seperti
gotong royong, bakti sosial, dan pengajian lintas
komunitas.

Dengan demikian, pendidikan Islam menjadi poros
utama dalam membentuk etika sosial masyarakat Kaili,
meneguhkan peran agama sebagai sumber integrasi sosial.

6. Islam sebagai Identitas Kultural Masyarakat Kaili

Melalui pendidikan, Islam tidak hanya menjadi
sistem kepercayaan, tetapi juga identitas budaya (cultural
identity) masyarakat Kaili. Nilai-nilai seperti nosarara
nosabatutu (persaudaraan dan kesatuan) dan sintuvu
maroso (kekuatan dalam kebersamaan) mendapatkan
makna baru dalam kerangka ajaran Islam tentang ukhuwah
Islamiyah dan musyawarah syura.

Menurut Arifin & Humaidy (2022), integrasi nilai-
nilai Islam ke dalam budaya Kaili melalui jalur pendidikan
menciptakan karakter sosial yang religius, terbuka, dan
toleran. Pendidikan Islam tidak memisahkan masyarakat
dari tradisinya, melainkan memperkuatnya dengan makna
spiritual yang universal.



46

Pendidikan Islam di Tanah Kaili berfungsi sebagai
pilar penyatuan sosial dan budaya. la menghubungkan
masyarakat dalam satu sistem nilai yang berakar pada adat,
tetapt berjiwa Islam. Melalui proses pendidikan formal
(madrasah, pesantren) dan nonformal (pengajian, surau,
langgara), nilai-nilai Islam terinternalisasi ke dalam seluruh
aspek kehidupan sosial masyarakat.

Pendidikan Islam tidak hanya mencerdaskan, tetapi
juga membentuk identitas kolektif yang religius dan
berbudaya, memperkuat solidaritas, serta menjadi fondasi
bagi lahirnya masyarakat Kaili yang harmonis, moderat,

dan beradab.



47

BAB III
NILAI-NILAI LOKAL DAN TRANSFORMASI
PEMBELAJARAN ISLAM

A. Kearifan lokal Masyarakat Kaili dalam Konteks
Pendidikan Islam

Kearifan lokal masyarakat Kaili merupakan sumber
nilai dan moral sosial yang telah lama berperan penting
dalam membentuk karakter dan sistem pendidikan Islam di
Sulawesi Tengah, khususnya di wilayah Palu, Sigi, dan
Donggala. Dalam konteks pendidikan Islam, kearifan lokal
tidak hanya berfungsi sebagai warisan budaya, tetapi juga
sebagai instrumen pedagogis dan etis yang memperkuat
internalisasi  nilai-nilai  Islam ke dalam kehidupan
masyarakat.

Berbagai hasil penelitian, seperti oleh Balai Litbang
Agama Makassar (2020), Humaidy (2020), Bahdar
(2023), serta UIN Datokarama Palu (2021) menunjukkan
bahwa sistem pendidikan Islam di Tanah Kaili tumbuh
dalam kerangka budaya lokal yang menekankan harmoni,
kebersamaan, dan penghormatan terhadap guru dan
alam prinsip-prinsip yang juga selaras dengan ajaran
Islam.

1. Kearifan Lokal sebagai Basis Nilai Pendidikan Islam

Masyarakat Kaili memiliki sejumlah nilai luhur yang
secara substansial beririsan dengan prinsip pendidikan
Islam. Nilai-nilai tersebut antara lain:

a. Nosarara Nosabatutu (bersaudara dan saling
menghormati), yang sejalan dengan konsep ukhuwah
Islamiyah dan ihsan dalam Islam.



48

b. Sintuvu Maroso (persatuan adalah kekuatan),
mencerminkan ajaran Islam tentang pentingnya
ta’awun (tolong-menolong) dan jama’ah
(kebersamaan).

c. Pomposa Ntodea (saling menghargai dan
memuliakan orang lain), mengandung semangat
ta’dzim terhadap sesama manusia dan guru
(mu’allim).

d. Pahombo (gotong royong dan solidaritas sosial),
yang sejalan dengan ajaran Islam tentang ukhuwwah
insaniyyah (persaudaraan kemanusiaan).

Menurut Bahdar (2023), nilai-nilai ini kemudian
diintegrasikan dalam pembelajaran agama di madrasah di
Sigi dan Palu melalui praktik sosial seperti gotong royong
madrasah, pengajian keluarga, serta kerja sama
masyarakat dalam pembangunan langgara (mushalla).

Dengan demikian, kearifan lokal berfungsi sebagai
media internalisasi pendidikan Islam yang hidup dan
mudah diterima oleh masyarakat karena berakar dalam
tradisi mereka sendiri.

2. Penghormatan terhadap Guru dan Ilmu (To Guru)

Salah satu kearifan lokal yang paling berpengaruh
dalam pendidikan Islam di Tanah Kaili adalah budaya
penghormatan terhadap guru, yang dikenal dengan
istilah fo guru. Guru tidak hanya dianggap sebagai
pengajar, tetapi juga figur moral dan spiritual yang
menjadi panutan masyarakat.

Dalam kajian Rahman (2015) dan Humaidy (2020),
penghormatan terhadap fo guru merupakan manifestasi
lokal dari nilai Islam tentang fta’dzim al-‘alim
(menghormati orang berilmu). Seseorang yang menuntut



49

ilmu diwajibkan beradab, sopan, dan patuh terhadap
gurunya.

Nilai ini tampak nyata dalam kebiasaan masyarakat Kaili,
seperti:

a. mencium tangan guru setelah belajar,
b. memanggil guru dengan sapaan kehormatan,
c. melibatkan guru dalam keputusan adat dan sosial.

Dalam konteks pendidikan Islam, sikap ini memperkuat
etos belajar yang beradab, sebagaimana ditekankan oleh
ulama klasik seperti Imam al-Ghazali bahwa “ilmu tidak
akan masuk ke hati yang sombong terhadap gurunya.”

3. Musyawarah dan Pendidikan Sosial (Patudu)

Kearifan lokal patudu atau tradisi musyawarah
merupakan sarana pendidikan sosial yang memperkuat nilai
syura dalam Islam. Dalam budaya Kaili, patudu
dipraktikkan sebagai forum bersama untuk menyelesaikan
masalah dengan adil dan damai.

Penelitian Balai Litbang Agama Makassar (2020)
menunjukkan bahwa nilai patudu kemudian diadopsi dalam
sistem pendidikan Islam, terutama dalam madrasah dan
lembaga keagamaan, untuk melatih peserta didik dalam
berpikir Kkritis, berpendapat secara santun, dan
menghargai pandangan orang lain.

Kearifan ini selaras dengan prinsip Islam dalam QS.
Asy-Syura [42]:38:

7)o;1:: dj}ﬁ: g‘A‘})‘;\j“

Terjemahnaya:



50

Dan urusan mereka (diputuskan) dengan musyawarah di
antara mereka.

Dengan demikian, patudu menjadi bentuk pendidikan
demokratis khas Kaili yang selaras dengan etika Islam
tentang keadilan, kesetaraan, dan persaudaraan sosial.

4. Gotong Royong dan Pendidikan Kemandirian
(Pahombo)

Tradisi pahombo atau gotong royong mencerminkan
nilai ta’awun ‘ala al-birr wa al-tagwa (saling menolong
dalam kebaikan dan takwa). Masyarakat Kaili menerapkan
pahombo dalam hampir semua aspek kehidupan:
membangun rumah, kebun, hingga tempat ibadah.

Dalam dunia pendidikan Islam, pahombo menjadi
model pembelajaran sosial yang menumbuhkan semangat
kebersamaan dan kemandirian. Menurut penelitian
Bahdar (2023), madrasah di Sigi sering melibatkan siswa
dalam kegiatan sosial seperti kerja bakti, berbagi sedekah,
dan membantu sesama murid kurang mampu, sebagai
bentuk praktik langsung nilai gotong royong Islami.

Dengan cara ini, pendidikan Islam tidak hanya
berorientasi pada transfer pengetahuan, tetapi juga
pembentukan karakter sosial dan tanggung jawab
kolektif yang bersumber dari budaya lokal.

5. Zikir Kolektif (Mopotove Mobine)

Tradisi mopotove (membersihkan kampung) dan
mobine (doa bersama) merupakan bentuk kearifan lokal
yang mengandung nilai spiritual tinggi. Kedua tradisi ini
dahulu bersifat adat, tetapi kemudian diislamkan melalui
doa, zikir, dan pembacaan ayat Al-Qur’an.



51

Menurut Humaidy (2020), transformasi ini
memperlihatkan kemampuan masyarakat Kaili dalam
mengadaptasi ajaran Islam dalam konteks budaya,
sehingga Islam menjadi bagian dari ritual sosial mereka.
Nilai-nilai seperti fazkiyah (penyucian diri), tawakal, dan
syukur diinternalisasikan melalui aktivitas budaya tersebut.

Bentuk integrasi ini juga memiliki fungsi pendidikan
spiritual mengajarkan anak-anak dan remaja untuk
menghargai kebersihan, menghormati alam, dan selalu
mengingat Allah dalam setiap aktivitas sosial.

6. Keadilan dan Kepemimpinan dalam Adat Islamisasi

Kearifan lokal Kaili juga mengandung prinsip
keadilan (‘adl) dan Kkepemimpinan yang bijak
(mopakati) yang sangat penting dalam pendidikan moral
Islam. Tokoh adat dan fo guru berperan sebagai panutan
moral yang menegakkan keadilan sosial dengan
berlandaskan ajaran Islam.

Dalam sistem pendidikan, nilai ini diterapkan melalui
keteladanan guru (uswah hasanah) dan praktik
kepemimpinan murid (ketua kelas, panitia kegiatan
keagamaan) untuk menumbuhkan tanggung jawab.Hal ini
sesuai dengan pandangan Syamsuddin Arif (2022) yang
menegaskan bahwa pendidikan Islam sejati tidak hanya
mengajar pengetahuan, tetapi menumbuhkan keadilan,
akhlak, dan kepemimpinan moral.

7. Kearifan Ekologis dan Etika Islam terhadap Alam

Sebagai masyarakat agraris dan religius, orang Kaili
memiliki pandangan kosmologis yang menghormati alam
sebagai ciptaan Allah. Sebelum menanam, menebang
pohon, atau membuka ladang, mereka membaca doa
sebagai bentuk tawakal dan tasbih terhadap kebesaran



52

Allah.Penelitian Arifin & Bahdar (2022) menyebutkan
bahwa kearifan ekologis in1 merupakan ekspresi lokal dari
nilai Islam tentang khalifah fil ardh (manusia sebagai
penjaga bumi). Dalam pendidikan Islam, nilai ini diadaptasi
dalam pembelajaran akhlak dan figih lingkungan, untuk
menumbuhkan kesadaran ekologis berbasis spiritualitas
Islam dan budaya Kaili.

Kearifan lokal masyarakat Kaili memainkan peran
fundamental dalam memperkuat pendidikan Islam yang
kontekstual, humanis, dan berakar budaya. Nilai-nilai
seperti nosarara nosabatutu, sintuvu maroso, patudu,
pahombo, dan pomposa ntodea tidak hanya berfungsi
sebagai norma sosial, tetapt juga sebagai metode
pendidikan moral dan spiritual yang selaras dengan
ajaran Islam.

Integrasi kearifan lokal dalam pendidikan Islam di
Tanah Kaili menjadikan proses belajar bukan sekadar
transmisi ilmu, melainkan juga transformasi budaya dan
pembentukan Kkarakter berakhlak mulia. Hal ini
membuktikan bahwa pendidikan Islam di Tanah Kaili telah
menjadi model Islam Nusantara yang berakar lokal
namun berpandangan universal, mampu menyatukan
iman, ilmu, dan budaya dalam satu kesatuan harmoni
sosial.

B. Integrasi Nilai-Nilai Nosarara Nosabatutu dalam
Pendidikan Islam

Nilai-nilai kearifan lokal masyarakat Kaili, yang
dikenal dengan falsafah Nosarara
Nosabatutu (persaudaraan dan Persamaan). memiliki peran
penting dalam membentuk identitas sosial dan spiritual
masyarakat Sulawesi Tengah, khususnya etnis Kaili.
Ungkapan ini secara harfiah berarti “bersaudara dan



53

bersatu”, yang mencerminkan cita-cita kolektif masyarakat
Kaili terhadap kehidupan yang harmonis, penuh solidaritas,
dan dilandasi semangat kebersamaan. Dalam konteks
pendidikan Islam, nilai-nilai Nosarara Nosabatutu menjadi
titik temu antara ajaran Islam dan budaya lokal, sekaligus
menjadi landasan bagi pembentukan karakter dan moralitas
sosial yang islami.

1. Makna dan Nilai Filosofis Nosarara Nosabatutu

Menurut Damsid (2018) dalam Nilai Kearifan Lokal
Suku Kaili dan Relevansinya dalam Pendidikan Karakter,
falsafah Nosarara Nosabatutu mengandung tiga pilar
utama:

a. Kesatuan dalam ikatan kekeluargaan (Nosarara)
— menekankan pentingnya solidaritas, saling
membantu, dan rasa memiliki dalam komunitas;

b. Keharmonisan dan persatuan sosial (Nosabatutu)
— menekankan kehidupan yang damai, tidak
memecah-belah, dan menjaga keseimbangan sosial;

c. Ketaatan moral dan spiritual — di mana seluruh
hubungan sosial dibangun atas dasar nilai-nilai moral
yang bersumber dari ajaran agama dan adat.

Falsafah ini memiliki kemiripan makna dengan prinsip
ukhuwwah Islamiyah (persaudaraan sesama Muslim) dan
ukhuwwah insaniyah (persaudaraan kemanusiaan) dalam
ajaran Islam. Sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-
Hujurat [49]: 10:

i Ak i 0381 G5 ) sl 33 & st

Terjemahnya:



54

Sesungguhnya orang-orang beriman itu bersaudara, maka
damaikanlah antara kedua saudaramu dan bertakwalah
kepada Allah agar kamu mendapat rahmat.”

Dengan demikian, secara konseptual, Nosarara
Nosabatutu memiliki landasan teologis yang kuat dalam
ajaran Islam tentang persaudaraan, keadilan, dan tanggung
jawab sosial.

2. Integrasi dalam Konteks Pendidikan Islam

Integrasi nilai  Nosarara  Nosabatutu  dalam
pendidikan Islam di Tanah Kaili terjadi melalui dua jalur
utama: pendidikan formal (madrasah dan sekolah Islam)
dan pendidikan non-formal/tradisional (pesantren,
halagah, dan majelis taklim).

a. Dalam Pendidikan Formal

Menurut  penelitian  Bahdar (2023) dalam
Rekonstruksi Nilai Budaya Lokal dalam Pembelajaran
Fikih di Kabupaten Sigi, para guru madrasah di wilayah
Kaili mulai menginternalisasikan  nilai  Nosarara
Nosabatutu ke dalam kegiatan pembelajaran Fikih dan
Akidah Akhlak. Nilai kebersamaan dan musyawarah,
misalnya, digunakan sebagai contoh nyata dalam
pembelajaran konsep wukhuwah dan syura. Selain itu,
pelajaran akhlak juga dikontekstualisasikan dengan praktik
gotong royong dan kerja kolektif di masyarakat Kaili.

b. Dalam Pendidikan Non-Formal dan Kultural

Lembaga-lembaga keagamaan tradisional seperti
langgara (surau) dan madrasah kampung turut menjadi
wahana penyebaran nilai Nosarara Nosabatutu. Para tokoh
agama lokal (guru ngaji, imam, dan modhi) mengajarkan
pentingnya menjaga persaudaraan dan menghindari konflik



55

antarsesama warga. Berdasarkan observasi Balai Litbang
Agama Makassar (2020), banyak majelis taklim di Palu
dan Sigi yang menanamkan nilai persaudaraan lokal ini
sebagai bagian dari etika sosial Islam, terutama dalam
konteks  rekonsiliasi pascabencana dan  penguatan
solidaritas umat.

3. Relevansi Nilai Nosarara Nosabatutu terhadap
Pendidikan Islam Kontemporer

Integrasi nilai Nosarara Nosabatutu dalam pendidikan
Islam memiliki relevansi penting bagi pengembangan
pendidikan karakter, moderasi beragama, dan
pembangunan sosial di masyarakat multikultural seperti
Sulawesi Tengah.

a. Dalam Pendidikan Karakter, nilai in1
menumbuhkan empati, solidaritas, dan kepedulian
sosial yang sejalan dengan tujuan pendidikan Islam
untuk membentuk insan rahmatan lil ‘alamin (lihat:
Abdullah, 2019, Pendidikan Islam Multikultural).

b. Dalam Moderasi Beragama, nilai persatuan dan
harmoni sosial menjadi dasar dalam menumbuhkan
sikap toleran terhadap perbedaan etnis dan
keyakinan.

c. Dalam Pembangunan Sosial, nilai kebersamaan ini
menjadi modal budaya (cultural capital) untuk
memperkuat partisipasi masyarakat dalam kegiatan
pendidikan dan dakwah berbasis komunitas.

4. Implikasi Integratif

Dengan mengintegrasikan nilai Nosarara Nosabatutu
ke dalam pendidikan Islam, diharapkan terwujud model
pendidikan yang inklusif, humanis, dan transformatif,
yang tidak hanya menekankan aspek kognitif keislaman,



56

tetapi juga membangun kesadaran sosial dan spiritual.
Model ini dapat menjadi contoh bagaimana Islam dan
budaya lokal dapat saling memperkaya tanpa menegasikan
satu sama lain sebagaimana ditegaskan oleh Azra (2002)
bahwa Islam Nusantara berkembang melalui sintesis antara
teks-teks Islam universal dengan konteks budaya lokal
yang khas.

C. Pendidikan Islam dan Etika Sosial dalam Budaya Kaili

Pendidikan Islam di Tanah Kaili tidak hanya
berfungsi  sebagai  proses transmisi  pengetahuan
keagamaan, tetapi juga sebagai sarana internalisasi etika
sosial yang menjadi fondasi kehidupan masyarakat. Etika
sosial dalam budaya Kaili mencerminkan perpaduan antara
ajaran Islam dan nilai-nilai lokal yang telah berakar
sebelum Islam masuk. Seiring perkembangan dakwah
Islam di Sulawesi Tengah, nilai-nilai moral dan sosial
dalam budaya Kaili mengalami proses Islamisasi budaya,
di mana prinsip-prinsip seperti kejujuran, gotong royong,
persaudaraan, dan musyawarah diselaraskan dengan norma-
norma Islam.

1. Makna Etika Sosial dalam Perspektif Budaya Kaili

Etika sosial dalam masyarakat Kaili secara
tradisional  dikenal  melalut  konsep  “mosangu,
mosipatokki, moroso, dan mosinggani”, yang berarti
saling menghormati, saling membantu, menjaga harga diri,
dan menjunjung keadilan. Menurut Rasyid (2017) dalam
Nilai-Nilai Budaya Lokal Kaili dan Relevansinya terhadap
Pendidikan Karakter, nilai-nilai tersebut mengatur perilaku
sosial masyarakat agar tetap hidup harmonis dan
menghargai sesama.



57

Ketika Islam datang, nilai-nilai ini mendapatkan
justifikasi teologis yang kuat. Prinsip mosangu (saling
menghormati) misalnya, sejalan dengan perintah Allah
dalam QS. Al-Hujurat [49]: 11-12 agar manusia tidak
saling merendahkan dan berprasangka buruk. Begitu pula

nilai mosipatokki (saling menolong) sejalan dengan
perintah QS. Al-Maidah [5]: 2:

Olskdly a) o 15555 ¥y s 3885 ) B 1 st
Terjemahnya:

“Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan)
kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam
berbuat dosa dan pelanggaran.”

Dengan demikian, etika sosial masyarakat Kaili
memiliki kesesuaian inheren dengan nilai-nilai Islam,
menjadikannya dasar kuat bagi integrasi budaya dan
pendidikan agama.

2. Pendidikan Islam sebagai Media Pembentukan Etika
Sosial

Berdasarkan penelitian Bahdar (2023) dan Balai
Litbang Agama Makassar (2020), lembaga-lembaga
pendidikan Islam tradisional di Tanah Kaili seperti
langgara (surau), madrasah kampung, dan pesantren lokal
berperan besar dalam pembentukan etika sosial generasi
muda. Melalui pembelajaran Al-Qur’an, hadis, dan
pelajaran akhlak, para guru dan ulama menanamkan nilai-
nilai  sopan santun, tanggung jawab sosial, dan
penghormatan terhadap sesama.

Etika sosial yang diajarkan dalam pendidikan Islam lokal
mencakup tiga dimensi utama:



58

a. Etika terhadap Allah (hablun minallah) — berupa
ketaatan dalam ibadah dan kejujuran dalam niat;

b. Etika terhadap sesama manusia (hablun
minannas) berupa kasih sayang, keadilan, dan
solidaritas sosial;

c. Etika terhadap alam (hablun minal ‘alam) berupa
kepedulian terhadap lingkungan dan harmoni hidup
dengan alam sekitar, yang sangat dijunjung tinggi
dalam budaya Kaili tradisional.

Nilai-nilai tersebut tidak hanya diajarkan secara teoritis,
tetapi dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari melalui
kegiatan gotong royong (mapalus), musyawarah adat
(hintuwu), dan kerja kolektif di masyarakat, yang semuanya
mengandung dimensi etika sosial Islami.

3. Integrasi Nilai Islam dan Etika Sosial Lokal

Integrasi antara pendidikan Islam dan etika sosial
masyarakat Kaili menunjukkan adanya kontinuitas nilai
antara Islam dan budaya lokal. Berdasarkan studi Syamsul
Arifin (2015) dalam Islam Transformatif: Upaya Integrasi
Nilai dan Budaya Lokal, 1slam di Sulawesi Tengah tidak
datang untuk menggantikan budaya lokal, melainkan
memperkuat nilai-nilai luhur yang sejalan dengan syariat.
Misalnya:

a. Nilai mosinggani (keadilan sosial) disinergikan
dengan konsep ‘adl dalam Islam;

b. Nilai moroso (menjaga kehormatan) diintegrasikan
dengan konsep ‘iffah (menjaga diri dari kehinaan);

c. Nilai mosipatokki (tolong-menolong) dipadukan
dengan konsep ta‘awun;

d. Nilai nosarara nosabatutu (persatuan dan
kebersamaan) diharmonisasikan dengan ukhuwwah
Islamiyah.



59

Melalui integrasi nilai ini, pendidikan Islam di Tanah
Kaili menjadi sarana transformasi budaya yang menjaga
kontinuitas tradisi lokal, sambil memperluas horizon moral
dan spiritual sesuai dengan ajaran Islam.

4. Implikasi terhadap Pembentukan Masyarakat
Berkarakter

Integrasi antara pendidikan Islam dan etika sosial
dalam budaya Kaili memiliki dampak signifikan terhadap
pembentukan karakter sosial-keagamaan masyarakat.
Berdasarkan penelitian Sudirman (2021), sekolah dan
madrasah di  Sulawesi Tengah mulai menerapkan
pendekatan berbasis kearifan lokal dalam pendidikan
karakter, di mana nilai mosipatokki dan nosarara
nosabatutu dijadikan pedoman perilaku siswa.

Implikasi yang muncul antara lain:

a. Terbangunnya generasi berakhlak mulia yang
menghormati sesama dan menjunjung tinggi
solidaritas sosial;

b. Terjaganya harmoni antara nilai-nilai Islam dan
identitas budaya lokal;

c. Meningkatnya partisipasi masyarakat dalam kegiatan
keagamaan dan sosial berbasis gotong royong;

d. Terciptanya model pendidikan Islam kontekstual
yang mampu menyeimbangkan antara religiusitas dan
kemanusiaan.

Dari perspektif akademik, dapat disimpulkan bahwa
pendidikan Islam di Tanah Kaili tidak berdiri terpisah
dari struktur budaya dan etika sosial masyarakat.
Sebaliknya, keduanya membentuk hubungan dialektis yang
saling memperkuat. Etika sosial Kaili memberi ruang bagi
Islam untuk tumbuh dengan wajah damai dan inklusif,



60

sedangkan Islam memberikan dasar teologis dan moral bagi
nilai-nilai budaya agar lebih universal dan transformatif.

Sebagaimana ditegaskan oleh Azra (2002), Islam
Nusantara (termasuk Islam Kaili) merupakan bentuk khas
dari sintesis antara norma-norma Islam universal dan
realitas kultural lokal, yang menjadikan pendidikan Islam
berfungsi sebagai kekuatan moral dan sosial dalam
membangun  peradaban  yang  berkeadaban  dan
berketuhanan.

D. Pembelajaran Islam Berbasis Tradisi dan Spiritualitas
Lokal

Pembelajaran Islam berbasis tradisi dan spiritualitas
lokal =~ merupakan  pendekatan  pendidikan  yang
mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dengan kearifan
budaya dan praktik spiritual masyarakat setempat. Di
Tanah Kaili, model pembelajaran ini berkembang secara
alami seiring dengan proses Islamisasi yang damai dan
akomodatif, di mana Islam tidak datang untuk
menggantikan budaya lokal, melainkan menjiwainya
dengan nilai-nilai tauhid, akhlak, dan spiritualitas yang
lebih mendalam.

1. Dasar Konseptual Pembelajaran Islam Berbasis
Tradisi dan Spiritualitas Lokal

Secara akademik, model pembelajaran Islam berbasis
tradisi lokal berpijak pada teori pendidikan kontekstual
(contextual learning) dan pendidikan transformatif.
Menurut Tilaar (2004) dan Syamsul Arifin (2015),
pendidikan Islam yang efektif di masyarakat Nusantara
adalah pendidikan yang tidak terpisah dari akar budaya
lokalnya, karena budaya merupakan wadah internalisasi
nilai-nilai Islam secara alami.



61

Dalam konteks masyarakat Kaili, spiritualitas lokal
mencakup kesadaran religius yang berakar pada praktik
keagamaan kolektif seperti zikir bersama, doa adat
(balia), penghormatan leluhur, dan musyawarah
komunal yang telah mengalami Islamisasi makna. Tradisi
tersebut berfungsi sebagai media pembentukan kesadaran
spiritual yang memperkuat nilai-nilai Islam dalam
kehidupan sosial.

2. Proses Islamisasi Tradisi dan Spiritualitas Lokal

Menurut Balai Litbang Agama Makassar (2020)
dalam laporan Dinamika Islam di Sulawesi Tengah,
Islamisasi di kalangan masyarakat Kaili dilakukan secara
kultural dan bertahap oleh para ulama lokal seperti Guru
Tua (Alkhairaat), Haji Abdullah, dan Imam Lere.
Mereka tidak menolak tradisi leluhur, tetapi menanamkan
nilai-nilai Islam ke dalamnya. Misalnya:

a. Upacara adat balia, yang dulunya berorientasi
animistik, diubah menjadi sarana doa dan dzikir
bersama untuk keselamatan;

b. Tradisi gotong royong dan mapalus, yang memiliki
nilai sosial tinggi, dipadukan dengan ajaran fa ‘awun
(tolong-menolong dalam kebaikan);

c. Ritual penghormatan leluhur, dialihkan menjadi
bentuk penghargaan terhadap sejarah dan jasa orang
tua, bukan pemujaan, sehingga sejalan dengan
konsep birrul walidain.

Melalui proses Islamisasi tersebut, pembelajaran Islam
di Tanah Kaili menjadi lebih kontekstual, menyentuh
realitas sosial, dan diterima luas oleh masyarakat tanpa
menimbulkan resistensi budaya.



62

3. Praktik Pembelajaran Berbasis Tradisi dan
Spiritualitas Lokal

Berdasarkan penelitian Bahdar (2023) dalam
Rekonstruksi Nilai Budaya Lokal dalam Pembelajaran
Fikih di Kabupaten Sigi, praktik pembelajaran Islam yang
mengadopsi nilai tradisi dan spiritualitas lokal dilakukan
melalui beberapa pendekatan berikut:

a. Pendekatan Kultural-Dialogis
Guru dan ustaz menggunakan peribahasa, simbol
adat, atau cerita rakyat Kaili sebagai media
penyampaian nilai-nilai Islam. Misalnya, cerita
tentang Lambe To Kaili (tokoh bijak lokal) digunakan
untuk menjelaskan nilai sabar dan amanah dalam
Islam.

b. Pendekatan Ritual-Simbolik
Nilai-nilai spiritual diajarkan melalui kegiatan
keagamaan yang berpadu dengan tradisi lokal, seperti
pembacaan barzanji dalam acara adat, zikir bersama
pascabencana, atau doa tolak bala yang diisi dengan
tadarus Al-Qur’an.

c. Pendekatan Partisipatif dan Komunal
Proses belajar tidak hanya terjadi di kelas, tetapi juga
melalui kegiatan sosial keagamaan di masyarakat,
seperti kerja bakti di masjid, mapalus (kerja kolektif),
dan kegiatan majelis taklim. Aktivitas ini
mengajarkan nilai ukhuwah dan tanggung jawab
sosial.

4. Peran Spiritualitas dalam Pembentukan Karakter

Spiritualitas lokal dalam pembelajaran Islam di
Tanah Kaili berperan penting dalam pembentukan
karakter moral dan emosional siswa. Menurut Abdullah
(2019) dalam Pendidikan Islam Multikultural di Indonesia



63

Timur, dimensi spiritual yang dikaitkan dengan budaya
lokal mampu menumbuhkan kesadaran batin dan rasa
kebersamaan transenden antara manusia, alam, dan Tuhan.

Nilai-nilai seperti sabar, ikhlas, rendah hati, dan
gotong royong menjadi inti pembentukan karakter Islami
di madrasah dan pesantren lokal. Praktik spiritual seperti
zikir, doa bersama, dan refleksi budaya membantu peserta
didik menginternalisasi nilai Islam tidak hanya secara
kognitif, tetapi juga secara afektif dan psikomotorik.

5. Integrasi dalam Kurikulum dan Praktik Pendidikan

Integrasi tradisi dan spiritualitas lokal dalam pembelajaran
Islam tidak berarti mengabaikan teks agama, tetapi
menafsirkan teks sesuai konteks budaya. Beberapa
madrasah di Palu dan Sigi, menurut penelitian Sudirman
(2021), telah mengembangkan kurikulum berbasis kearifan
lokal, di mana pelajaran Fikih, Akhlak, dan SKI (Sejarah
Kebudayaan Islam) dikaitkan dengan nilai-nilai budaya
Kaili.

Contohnya:

a. Materi ukhuwah Islamiyah dihubungkan dengan
filosofi Nosarara Nosabatutu;

b. Pembelajaran zakat dan sedekah dikaitkan dengan
tradisi berbagi hasil panen (mopulu);

c. Materi akhlak terhadap sesama dikaitkan dengan
nilai mosipatokki (saling membantu).

Dengan demikian, pembelajaran Islam menjadi lebih
kontekstual, humanistik, dan bermakna, karena siswa
tidak hanya memahami Islam sebagai ajaran normatif,
tetapi juga sebagai sistem nilai yang hidup dalam budaya
mereka.



64
6. Implikasi Akademik dan Sosial

Model pembelajaran Islam berbasis tradisi dan
spiritualitas lokal memiliki implikasi penting dalam ranah
akademik dan sosial:

a. Akademik: Menjadi kontribusi teoritis bagi
pengembangan model pendidikan Islam kontekstual
berbasis budaya Nusantara;
b. Sosial: Memperkuat jati diri masyarakat lokal agar
tetap berakar pada nilai Islam dan budaya sendiri;
c. Spiritual: Meningkatkan kesadaran religius yang
tidak kaku, tetapi dinamis, toleran, dan membumi;
d. Kebijakan Pendidikan: Dapat dijadikan dasar
pengembangan kurikulum keislaman berbasis
kearifan lokal di madrasah dan pesantren di Sulawesi
Tengah.
7. Kesimpulan Akademik

Secara akademik, pembelajaran Islam berbasis tradisi
dan spiritualitas lokal di Tanah Kaili merupakan bentuk
pendidikan Islam transformatif sebuah sintesis antara
ajaran Islam universal dan budaya lokal yang hidup. Proses
ini tidak hanya menjaga kesinambungan tradisi, tetapi juga
memperkaya pengalaman keagamaan masyarakat. Sejalan
dengan pandangan Azyumardi Azra (2002), Islam lokal
seperti yang berkembang di Tanah Kaili menunjukkan
kemampuan adaptasi yang luar biasa, menjadikan
pendidikan Islam bukan sekadar proses kognitif, tetapi juga
perjalanan spiritual dan kultural menuju masyarakat
berperadaban.

E. Rekonstruksi Nilai Budaya Kaili dalam Pendidikan
Islam Kontemporer

Rekonstruksi nilai budaya Kaili dalam pendidikan
Islam kontemporer merupakan upaya untuk



65

mengintegrasikan kembali nilai-nilai luhur lokal dengan
prinsip-prinsip pendidikan Islam yang bersumber dari Al-
Qur’an dan Sunnah. Dalam konteks masyarakat Kaili,
proses rekonstruksi ini penting karena menghadapi
tantangan globalisasi, modernisasi, dan digitalisasi yang
berpotensi mengikis identitas budaya dan spiritualitas lokal.
Secara akademik, rekonstruksi nilai budaya ini dipahami
sebagai upaya pembaharuan (tajdid al-giyam al-
tsaqafiyyah) yang tidak hanya melestarikan warisan
budaya, tetapit juga menyesuaikannya dengan kebutuhan
zaman melalui pendekatan pendidikan.

Menurut  Abdullah (2020) dan Azra (2019),
pendidikan Islam memiliki peran historis dalam
membentuk peradaban lokal Nusantara, termasuk dalam
mentransformasi nilai-nilai budaya agar selaras dengan
ajaran Islam. Di Tanah Kaili, nilai-nilai seperti nosarara
nosabatutu (persaudaraan dan kebersamaan), lembago
(ketertiban sosial), patarapolisi (saling menghormati), dan
karampua (rasa malu sebagai kontrol moral) merupakan
bagian dari etika sosial yang sejalan dengan ajaran Islam
tentang ukhuwah, adab, dan akhlak karimah. Rekonstruksi
nilai-nilai ini berarti menempatkannya kembali dalam
sistem pendidikan Islam sebagai pondasi moral dan sosial
peserta didik.

Dalam tataran praksis, rekonstruksi dilakukan
melalui pengembangan kurikulum berbasis kearifan
lokal, metode pembelajaran kontekstual, dan keteladanan
guru sebagai pembawa nilai budaya religius. Tilaar (2000)
menekankan bahwa pendidikan yang bermakna adalah
pendidikan yang berpijak pada realitas budaya
masyarakatnya. Oleh karena itu, pendidikan Islam di Tanah
Kaili perlu menanamkan nilai-nilai lokal melalui kegiatan
seperti majelis zikir, musyawarah adat, pengajian



66

kampung, dan praktik sosial keagamaan yang memperkuat
hubungan antara ilmu, amal, dan budaya.

Dari perspektif transformasi sosial, Hidayat (2021)
menjelaskan bahwa rekonstruksi nilai budaya dalam
pendidikan Islam bukan sekadar pelestarian simbolik,
melainkan proses penguatan identitas dan pembentukan
karakter masyarakat yang berakhlak, adaptif, dan berdaya
saing. Dengan demikian, integrasi nilai budaya Kaili dalam
pendidikan Islam di era kontemporer menjadi jalan tengah
antara pelestarian tradisi dan tuntutan modernitas.

Secara konseptual, rekonstruksi ini menghasilkan tiga
fungsi utama pendidikan Islam di Tanah Kaili:

a. Fungsi kultural, yaitu melestarikan dan
menumbuhkan kembali nilai-nilai sosial yang berakar
dari budaya lokal dan ajaran Islam.

b. Fungsi spiritual, yaitu membentuk kesadaran
religius yang mendalam dan berorientasi pada
penguatan iman serta moral.

c. Fungsi transformatif, yaitu memampukan peserta
didik menghadapi tantangan modern dengan
berpegang pada nilai Islam dan budaya lokal yang
dinamis.

Dengan demikian, rekonstruksi nilai budaya Kaili dalam
pendidikan Islam kontemporer bukan hanya sebagai proyek
kebudayaan, melainkan sebagai strategi pendidikan untuk
membangun peradaban Islam yang berakar kuat di bumi
Kaili dan relevan dengan konteks global saat ini.



67

BAB IV
DARI LEMBAGA PENDIDIKAN TRADISIONAL KE
LEMBAGA PENDIDIKAN MODERN

A. Reorientasi Kurikulum PAI Berbasis Kearifan Lokal

Reorientasi kurikulum Pendidikan Agama Islam
(PAI) berbasis kearifan lokal merupakan upaya strategis
untuk menyesuaikan sistem pendidikan Islam dengan
realitas  sosial-budaya masyarakat setempat, tanpa
mengurangi esensi ajaran Islam yang bersumber dari Al-
Qur’an dan Sunnah. Dalam konteks pendidikan
kontemporer, kurikulum tidak hanya dipandang sebagai
seperangkat mata pelajaran yang harus disampaikan kepada
peserta didik, tetapi juga sebagai konstruksi nilai dan
identitas kultural yang membentuk karakter kebangsaan
(Tilaar, 2012; Muhaimin, 2016).

1. Landasan Filosofis dan Normatif

Reorientasi ini berangkat dari pandangan bahwa
Islam memiliki dimensi universal sekaligus kontekstual.
Nilai-nilai Islam seperti rahmatan lil ‘alamin, tawazun
(keseimbangan), dan  tasamuh  (toleransi)  dapat
bertransformasi melalui ekspresi budaya lokal (Azra, 2000;
Amin Abdullah, 2019). Karena itu, kearifan lokal
diposisikan bukan sebagai penghalang, melainkan sebagai
medium untuk menginternalisasikan ajaran Islam secara
lebih membumi. Dalam perspektif normatif, hal ini sejalan
dengan prinsip ushul figh tentang al-‘adah muhakkamah
(adat dapat dijadikan dasar hukum selama tidak
bertentangan dengan syariat).



68
2. Dimensi Kultural dan Pedagogis

Kurikulum PAI yang berorientasi pada kearifan lokal
mengintegrasikan unsur budaya, bahasa, nilai sosial, dan
praktik keagamaan masyarakat setempat dalam proses
pembelajaran. Penelitian Hidayat dan Rahardjo (2020)
menegaskan bahwa internalisasi nilai lokal dalam
kurikulum  PAI = dapat  meningkatkan  relevansi
pembelajaran, memperkuat identitas  siswa, dan
menumbuhkan kesadaran multikultural. Misalnya, dalam
konteks masyarakat Kaili di Sulawesi Tengah, nilai-nilai
seperti  nosarara  nosabatutu  (persaudaraan  dan
kebersamaan) dapat dijadikan basis etika sosial dalam
pengajaran akhlak dan figh muamalah.

Pendekatan pedagogis yang digunakan tidak hanya
bersifat kognitif, tetapt juga afektif dan psikomotorik
melalui pembiasaan, keteladanan, dan kegiatan berbasis
komunitas (community-based learning). Dengan demikian,
peserta didik tidak hanya memahami teks keagamaan
secara konseptual, tetapi juga mampu mempraktikkannya
dalam  kehidupan sosial sesuai dengan  tradisi
masyarakatnya.

3. Dimensi Kurikuler dan Implementatif

Reorientasi kurikulum PAI berbasis kearifan lokal dapat
diwujudkan melalui beberapa strategi:

a. Integrasi tematik: Nilai lokal dimasukkan dalam
tema pembelajaran PAI, seperti gotong royong,
toleransi, dan tanggung jawab sosial yang dikaitkan
dengan ajaran Islam.

b. Kontekstualisasi materi: Misalnya, pembahasan
zakat atau sedekah dihubungkan dengan praktik
saling bantu dalam tradisi lokal.



69

c. Proyek budaya religius: Peserta didik dilibatkan
dalam kegiatan sosial keagamaan berbasis tradisi
daerah, seperti zikir adat, doa kampung, atau
musyawarah lembaga adat.

d. Evaluasi autentik: Penilaian tidak hanya berbasis
ujian tertulis, tetapi juga pada partisipasi siswa dalam
praktik keagamaan dan sosial di lingkungannya.

Penelitian Mutiani & Subiyakto (2021) menunjukkan
bahwa kurikulum berbasis kearifan lokal meningkatkan
partisipasi aktif siswa dan memperkuat rasa memiliki
terhadap budaya serta agama yang dianutnya.

4. Implikasi Sosial dan Pendidikan
Reorientasi ini memiliki implikasi yang luas, antara lain:

a. Menguatkan identitas keislaman yang toleran dan
moderat;

b. Menumbuhkan kesadaran pluralitas budaya dan
agama di tingkat lokal;

c. Memperkuat kohesi sosial masyarakat melalui
pendidikan yang kontekstual dan partisipatif; serta

d. Menjadi strategi dekolonisasi pendidikan, yaitu
mengembalikan makna pendidikan Islam pada akar
budaya bangsa (Abdullah, 2020).

Dengan demikian, reorientasi kurikulum PAI berbasis
kearifan lokal bukan sekadar inovasi metodologis, tetapi
juga gerakan epistemologis untuk membangun pendidikan
Islam yang kontekstual, humanis, dan berakar pada budaya
masyarakat. Hal ini sejalan dengan visi Pendidikan Islam
transformative yakni pendidikan yang tidak hanya
mengajarkan dogma, tetapi juga membentuk kesadaran etis
dan sosial peserta didik untuk hidup secara harmonis di
tengah masyarakat multikultural.



70

B. Integrasi Materi Fikih dan Akhlak dengan k\Kearifan
Lokal

Integrasi materi fikih dan akhlak dengan kearifan
lokal merupakan bentuk inovasi kurikulum yang
berorientasi pada kontekstualisasi ajaran Islam dalam
kehidupan sosial-budaya masyarakat. Secara akademik,
integrasi ini lahir dari kesadaran bahwa pendidikan Islam
tidak dapat dilepaskan dari ruang budaya tempat ia hidup
dan berkembang (Amin Abdullah, 2019; Azra, 2000). Oleh
karena itu, materi fikih dan akhlak yang diajarkan di
madrasah maupun masyarakat perlu berakar pada nilai-nilai
lokal agar mampu membentuk pribadi Muslim yang
religius sekaligus berbudaya.

1. Dasar Epistemologis dan Filosofis

Fikih dan akhlak adalah dua disiplin inti dalam
Pendidikan Agama Islam (PAI) yang berfungsi mengatur
hubungan manusia dengan Allah (hablun minallah) dan
dengan sesama (hablun minannas). Namun, dalam konteks
praksis, pemahaman dan penerapan kedua bidang ini sangat
dipengaruhi oleh lingkungan sosial dan budaya (Rahardjo,
2015). Prinsip al-‘adah muhakkamah dalam ushul fikih
menegaskan bahwa adat atau kebiasaan masyarakat dapat
dijadikan pertimbangan hukum selama tidak bertentangan
dengan syariat. Dengan demikian, integrasi kearifan lokal
dalam fikih dan akhlak memiliki landasan epistemologis
yang kuat dalam khazanah keilmuan Islam.

Dalam perspektif pendidikan, pendekatan ini sejalan
dengan paradigma Islamic cultural pedagogy yang
menekankan bahwa nilai-nilai Islam perlu diinternalisasi



71

melalui simbol, bahasa, dan praktik sosial yang dikenal
oleh peserta didik (Hidayat & Mutmainnah, 2020).

2. Integrasi pada Materi Fikih

Integrasi nilai kearifan lokal dalam materi fikih dapat
dilakukan dengan mengontekstualkan hukum-hukum Islam
dengan praktik sosial budaya masyarakat setempat.
Misalnya:

a. Dalam fikih ibadah, nilai gotong royong masyarakat
Kaili (nosarara nosabatutu) dapat diintegrasikan
dalam praktik salat berjamaah, kerja bakti masjid,
dan zakat fitrah yang melibatkan solidaritas sosial.

b. Dalam fikih muamalah, tradisi saling membantu
dalam panen atau pesta rakyat dapat dijadikan contoh
konkret implementasi prinsip ta ‘awun (tolong-
menolong) dan tabarru ‘ (saling memberi dengan
sukarela).

c. Dalam fikih munakahat, adat pernikahan lokal yang
menjunjung musyawarah keluarga dapat
dihubungkan dengan nilai sakinah, mawaddabh,
warahmah dalam Islam.

Penelitian Mutiani dan Subiyakto (2021) menunjukkan
bahwa pendekatan lokal dalam pengajaran fikih membantu
siswa memahami hukum Islam secara kontekstual,
sehingga tidak terjebak pada pemahaman tekstual yang
kaku, tetapi melihat fikih sebagai etika sosial yang hidup
dan adaptif terhadap budaya.

3. Integrasi pada Materi Akhlak

Sementara itu, integrasi kearifan lokal dalam
pendidikan akhlak berfungsi memperkuat pembentukan
karakter dan etika sosial peserta didik. Nilai-nilai budaya
seperti siri na pacce (Sulawesi Selatan), gotong royong



72

(Jawa), atau nosarara nosabatutu (Kaili) mencerminkan
ajaran Islam tentang persaudaraan (ukhuwah), kejujuran
(shidq), dan kasih sayang (rahmah).

Dalam konteks masyarakat Kaili, kearifan lokal seperti
menghormati orang tua (mompaku), menjaga keharmonisan
sosial, dan hidup sederhana merupakan cerminan nyata dari
akhlak Islam. Integrasi nilai-nilai tersebut dalam
pembelajaran akhlak dapat dilakukan melalui:

a. Pendekatan naratif dan lokal: guru menggunakan
kisah tokoh adat atau ulama lokal sebagai contoh
keteladanan akhlak;

b. Pembelajaran berbasis proyek sosial: siswa
dilibatkan dalam kegiatan sosial yang mencerminkan
nilai akhlak seperti kepedulian, kejujuran, dan kerja
sama;

c. Diskusi nilai: menghubungkan ajaran akhlak Islam
dengan dilema moral yang muncul di masyarakat
lokal.

Penelitian oleh Yani dan Huda (2022) memperlihatkan
bahwa integrasi nilai kearifan lokal dalam pendidikan
akhlak dapat memperkuat internalisasi moral melalui
pengalaman nyata, bukan sekadar penguasaan konsep
normatif.

4. Dampak dan Implikasi Akademik

Integrasi materi fikih dan akhlak dengan kearifan lokal
memiliki implikasi positif dalam tiga aspek utama:

a. Aspek pedagogis: meningkatkan relevansi dan daya
serap peserta didik terhadap ajaran Islam karena
materi dikaitkan dengan konteks kehidupan mereka.



73

b. Aspek kultural: memperkuat jati diri keislaman
yang moderat, toleran, dan berakar pada budaya
lokal.

c. Aspek sosial: membentuk harmoni antara nilai
agama dan adat, sehingga agama tidak tampil sebagai
kekuatan pemisah, tetapi perekat sosial.

Penelitian empiris di madrasah-madrasah Kabupaten
Sigi menunjukkan bahwa integrasi antara ajaran fikih dan
nilai lokal mnosarara nosabatutu berhasil memperkuat
praktik sosial keagamaan siswa, seperti kerja sama dalam

kegiatan keagamaan dan kepedulian terhadap sesama
(Bahdar, 2024).

Integrasi materi fikih dan akhlak dengan kearifan lokal
merupakan langkah strategis menuju pendidikan Islam
yang kontekstual dan humanis. Pendekatan ini
mempertemukan norma keagamaan dengan nilai-nilai
budaya yang hidup dalam masyarakat, sehingga
menghasilkan generasi Muslim yang berilmu, beradab, dan
berakar pada tanah kelahirannya. Dengan demikian,
pendidikan fikih dan akhlak tidak hanya membentuk
ketaatan ritual, tetapi juga kesalehan sosial yang selaras
dengan semangat Islam rahmatan lil ‘alamin.

C. Pendekatan Pembelajaran Islam Partisipatif,
Kontekstual,dan Humanistik

Pembelajaran Islam di era modern tidak lagi cukup
hanya menekankan pada penguasaan kognitif terhadap
ajaran agama, tetapi harus mampu menginternalisasikan
nilai-nilai Islam dalam kehidupan nyata peserta didik.
Untuk itu, pendekatan pembelajaran partisipatif,
kontekstual, dan humanistik menjadi paradigma baru yang
berorientasi pada transformasi nilai dan pembentukan
karakter. Ketiga pendekatan ini menempatkan peserta didik



74

sebagai subjek aktif dalam proses belajar, serta menjadikan
pengalaman hidup dan budaya lokal sebagai sumber belajar
(Muhaimin, 2016; Amin Abdullah, 2019).

1. Pendekatan Partisipatif dalam Pembelajaran Islam

Pendekatan partisipatif menekankan keterlibatan aktif
peserta didik dalam seluruh proses pembelajaran, baik
dalam perencanaan, pelaksanaan, maupun evaluasi. Dalam
konteks pendidikan Islam, pendekatan ini berakar pada
prinsip musyawarah dan fa‘awun (kerjasama) yang
diajarkan dalam Al-Qur’an (QS. Asy-Syura: 38).

Menurut Freire (2005) dalam teori pedagogi dialogis,
pendidikan partisipatif membangun kesadaran kritis
melalui dialog dua arah antara guru dan siswa. Dalam
pembelajaran Islam, hal ini diwujudkan dengan metode
diskusi, halagah, simulasi sosial, dan refleksi nilai.

Penelitian oleh Hidayat dan Rahman (2020) di
beberapa madrasah di Indonesia menunjukkan bahwa
model pembelajaran PAI yang partisipatif mampu
meningkatkan religious engagement siswa, karena mereka
merasa memiliki pengalaman langsung dalam memahami
dan mempraktikkan ajaran Islam. Guru berperan sebagai
fasilitator yang mendorong eksplorasi nilai, bukan sebagai
sumber tunggal kebenaran.

Pendekatan 1ini  juga memperkuat pendidikan
demokratis dalam Islam, di mana kebersamaan dan
tanggung jawab moral ditanamkan melalui interaksi sosial
yang setara antara guru dan murid (Azra, 2000).

2. Pendekatan Kontekstual dalam Pembelajaran Islam

Pendekatan kontekstual (contextual teaching and
learning) menekankan keterkaitan antara materi pelajaran



75

dengan realitas kehidupan peserta didik. Dalam pendidikan
Islam, pembelajaran kontekstual berarti mengaitkan nilai-
nilai ajaran Islam dengan situasi sosial, budaya, dan
lingkungan tempat siswa hidup (Johnson, 2002).

Menurut penelitian Baharuddin dan Wahyuni (2017),
pembelajaran Islam kontekstual berperan penting dalam
menjembatani kesenjangan antara teori keagamaan dan
praktik kehidupan. Misalnya, materi tentang zakat,
muamalah, atau ukhuwah islamiyah dikaitkan dengan
praktik gotong royong dan solidaritas sosial di masyarakat
lokal.

Dalam konteks masyarakat Kaili, pendekatan
kontekstual dapat diwujudkan dengan memasukkan nilai
nosarara nosabatutu (persaudaraan dan kebersamaan)
sebagai aplikasi konkret dari ajaran ukhuwah dalam Islam.
Guru dapat mengaitkan nilai-nilai tersebut dalam
pembelajaran fikih, akhlak, dan sejarah kebudayaan Islam,
sehingga siswa memahami bahwa Islam hidup di tengah
budaya mereka.Selain itu, pembelajaran kontekstual juga
sesuai dengan prinsip ‘ibrah wa tazakkur dalam Al-Qur’an,
yaitu mengambil pelajaran dari realitas empiris untuk
memperkuat kesadaran iman dan amal.

3. Pendekatan Humanistik dalam Pembelajaran Islam

Pendekatan humanistik dalam pendidikan Islam
menekankan pengembangan potensi kemanusiaan peserta
didik secara menyeluruh spiritual, intelektual, emosional,
dan sosial. Pendekatan ini berakar pada pandangan tauhid
tentang manusia sebagai makhluk Allah yang memiliki
martabat dan kebebasan berpikir (hurriyah al-fikr).

Tokoh pendidikan Islam modern seperti Fazlur
Rahman (1982) dan Malik Badri (2000) menekankan



76

pentingnya pendidikan yang menumbuhkan self~-awareness
(kesadaran  diri  spiritual) dan  self-actualization
(pengembangan diri) dalam bingkai nilai-nilai Islam. Guru
dalam pendekatan humanistik berperan bukan sekadar
pengajar, tetapi juga pembimbing (murabbi) dan teladan
moral (uswah hasanah).

Penelitian oleh Susanto dan Mardiah (2021)
menunjukkan bahwa pembelajaran PAI dengan pendekatan
humanistik meningkatkan empati, tanggung jawab sosial,
dan spiritualitas siswa. Proses belajar diarahkan pada dialog
nilai, refleksi personal, dan pembelajaran berbasis
pengalaman (experiential learning), bukan sekadar hafalan
atau ujian kognitif.

Dalam praktiknya, pendekatan ini diwujudkan melalui:

a. kegiatan refleksi spiritual dan journaling nilai-nilai
Islam;

b. metode project-based learning yang menumbuhkan
tanggung jawab sosial;

c. pembelajaran berbasis kasih sayang dan penghargaan
terhadap perbedaan (rahmatan lil ‘alamin).

4. Integrasi Ketiga Pendekatan

Ketiga pendekatan ini saling melengkapi. Pendekatan
partisipatif membangun interaksi sosial yang aktif;
pendekatan kontekstual mengaitkan nilai Islam dengan
kehidupan nyata; dan pendekatan humanistik memastikan
bahwa pembelajaran menumbuhkan kesadaran moral dan
spiritual.

Dalam kerangka kurikulum Pendidikan Agama Islam,
integrasi ketiganya dapat diterapkan melalui:



77

a. Model learning community (komunitas belajar) di
mana siswa dan guru berdialog tentang nilai Islam
yang hadir dalam budaya lokal;

b. Kegiatan kontekstual religius, seperti gotong
royong, bakti sosial, dan musyawarah adat yang
dikaitkan dengan ajaran fikih dan akhlak;

c. Penilaian autentik yang menilai sikap, empati, dan
kontribusi sosial siswa sebagai bentuk keberhasilan
pembelajaran Islam.

Menurut hasil penelitian Bahdar (2024) di Kabupaten
Sigi, pendekatan partisipatif, kontekstual, dan humanistik
dalam pembelajaran fikih terbukti efektif menumbuhkan
kesadaran religius-sosial siswa serta memperkuat nilai
kebersamaan (nosarara nosabatutu) sebagai bagian dari
internalisasi ajaran Islam lokal.

Pendekatan pembelajaran Islam partisipatif, kontekstual,
dan humanistik merupakan paradigma baru dalam
pendidikan Islam transformatif. Pendekatan ini tidak hanya
menanamkan  pengetahuan  agama, tetapt = juga
menghidupkan nilai-nilai Islam dalam pengalaman sosial
dan budaya peserta didik. Dengan demikian, pendidikan
Islam menjadi sarana pemberdayaan spiritual dan sosial,
membentuk manusia beriman, berilmu, berakhlak mulia,
dan berakar kuat pada kebudayaan lokalnya.

D. Inovasi Media dan Teknologi dalam Pembelajaran PAI

Berikut uraian akademik ringkas namun padat bukti
tentang Inovasi media dan teknologi dalam
pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI), disusun
berdasarkan penelitian dan kajian empiris terkini (fokus:
konteks Indonesia). Saya sertakan temuan penting, contoh
inovasi, tantangan implementasi, dan rekomendasi praktis
untuk pendidik dan pengelola madrasah/madrasah aliyah.

1. Gambaran umum dan landasan



78

Integrasi teknologi dalam PAI telah menjadi tren
akademik dan praktis: transformasi digital (e-learning,
aplikasi mobile, multimedia interaktif) meningkatkan
fleksibilitas pembelajaran, mendorong partisipasi siswa,
dan memungkinkan kontekstualisasi materi agama sesuai
budaya lokal. Pemerintah dan sejumlah studi akademik
juga mendorong digitalisasi PAI sebagai bagian dari
program pendidikan nasional. E-JOURNAL+1

2. Inovasi media dan teknologi tipe & contoh konkret

a. Platform e-learning madrasah / LMS kontekstual
Penggunaan LMS (Learning Management System)
dan platform e-learning khusus madrasah untuk
mengelola materi fikih, akhlak, dan penugasan
daring. Model 1ini memfasilitasi pembelajaran
sinkron/asinkron, kuis otomatis, dan pengarsipan
materi lokal (mis. modul PAI yang mengaitkan nilai
lokal). Studi kasus di madrasah menunjukkan
peningkatan akses dan hasil belajar saat platform
diimplementasikan dengan pelatihan guru. Jurnal
Edukasi+1

b. Aplikasi mobile dan microlearning

Aplikasi ringkas (mobile apps) untuk hafalan doa,
kuis akhlak, video pendek bertema nilai lokal
memungkinkan pembelajaran di  luar sekolah
(microlearning). Penelitian menunjukkan aplikasi
PAI meningkatkan engagement siswa bila konten
interaktif dan disesuaikan budaya lokal. Jurnal
STITNU Al Hikmah+1

c. Multimedia interaktif (video, podcast, animasi)
Video pembelajaran, podcast kisah ulama lokal, dan
animasi etika agama dipakai untuk
mengkomunikasikan konsep abstrak (mis. makna


https://ejournal.uin-suka.ac.id/tarbiyah/JPI/article/view/9782?utm_source=chatgpt.com
https://jurnaledukasi.kemenag.go.id/edukasi/article/download/1572/648/5734?utm_source=chatgpt.com
https://jurnaledukasi.kemenag.go.id/edukasi/article/download/1572/648/5734?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.stitnualhikmah.ac.id/index.php/modeling/article/view/2391?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.stitnualhikmah.ac.id/index.php/modeling/article/view/2391?utm_source=chatgpt.com

79

rahmah, ukhuwah) dengan cara visual dan naratif
yang mudah dicerna. Studi menunjukkan media
audiovisual meningkatkan pemahaman konseptual
dan retensi materi. Journal IAIM Numetrolampung+1

d. Game edukasi & gamification
Gamifikasi (point, badge, level) dan game edukatif
mengajarkan akhlak dan fikih melalui simulasi
keputusan moral atau skenario sosial (mis. memilih
tindakan sedekah, musyawarah adat). Bukti awal
menunjukan peningkatan motivasi belajar ketika
gamifikasi dipadukan dengan nilai-nilai lokal.
Idebahasa KEPRI

e. Pembelajaran adaptif, analytics, dan personalisasi
Pemanfaatan learning analytics untuk memetakan
kemajuan spiritual/kognitif siswa dan menyesuaikan
materimis. rekomendasi modul remedial pada topik
fikih yang belum dikuasai. Kajian literatur
menggarisbawahi potensi pembelajaran adaptif untuk
efektivitas pendidikan PAI. E-JOURNAL

f. Teknologi imersif (AR/VR) untuk pengalaman
religius kontekstual
Proyek awal menggunakan AR untuk mengenalkan
simbol-simbol budaya lokal terkait ritual atau situs
religius, serta VR untuk simulasi kegiatan keagamaan
kolektif—berguna untuk pembelajaran pengalaman
(experiential learning). Bukti empiris masih
berkembang, tetapi potensi pedagogisnya tinggi.
SCAD Independent Journal

3. Bukti dampak akademik (temuan kunci)

a. Peningkatan keterlibatan & motivasi: Studi
kuantitatif/kuasi-eksperimental di
sekolah/madrasah melaporkan peningkatan
engagement dan nilai PAI setelah penerapan e-


https://journal.iaimnumetrolampung.ac.id/index.php/ji/article/view/2760?utm_source=chatgpt.com
https://idebahasa.or.id/escience/index.php/home/article/view/173?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.uin-suka.ac.id/tarbiyah/JPI/article/view/9782?utm_source=chatgpt.com
https://journal.scadindependent.org/index.php/jipeuradeun/article/view/1875?utm_source=chatgpt.com

80

learning dan multimedia interaktif. East South
Institute+1

b. Peningkatan akses & fleksibilitas: Model digital
memberi jalan bagi pembelajaran jarak jauh dan
remedial, khususnya selama gangguan (pandemi,
geografi terpencil). Namun hasil efektif tergantung
pada kesiapan infrastruktur. Ejournal Universitas
Pendidikan Ganesha

c. Pengalaman kontekstual lebih kaya: Kombinasi
konten digital yang mengangkat kearifan lokal
(cerita lokal, praktik adat) memperkuat
internalisasi akhlak dan relevansi materi. Studi
kasus madrasah yang mengontekstualkan konten
melaporkan peningkatan partisipasi siswa dan
dukungan komunitas lokal. Staidk Journal

4. Tantangan utama (berbasis bukti)

a.

Kesenjangan infrastruktur & akses (digital
divide) koneksi, perangkat, dan biaya paket data
masih menjadi hambatan nyata bagi sebagian siswa.
Ejournal Universitas Pendidikan Ganesha

. Kompetensi guru dan literasi digital —

keberhasilan bergantung pada kesiapan guru sebagai
fasilitator teknologi; banyak studi menekankan
kebutuhan pelatihan berkelanjutan. Staittd Journal
Kualitas dan kontekstualisasi materi digital —
materi generik kurang efektif; perlu pengembangan
sumber belajar yang mengintegrasikan kearifan lokal.
Staittd Journal

Isu etika dan privasi data penggunaan platform
digital menimbulkan kebutuhan aturan perlindungan
data siswa (belum sepenuhnya tersistem). injotel.org

. Sustainability & biaya implementasi teknologi

memerlukan rencana pendanaan jangka panjang dan
dukungan kebijakan. Journals Hub



https://esj.eastasouth-institute.com/index.php/esle/article/view/158?utm_source=chatgpt.com
https://esj.eastasouth-institute.com/index.php/esle/article/view/158?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal2.undiksha.ac.id/index.php/jurnal_pendas/article/view/4938?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal2.undiksha.ac.id/index.php/jurnal_pendas/article/view/4938?utm_source=chatgpt.com
https://journal.staidk.ac.id/index.php/almutaliyah/article/download/1101/559/3725?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal2.undiksha.ac.id/index.php/jurnal_pendas/article/view/4938?utm_source=chatgpt.com
https://journal.staittd.ac.id/index.php/at/article/download/344/266/981?utm_source=chatgpt.com
https://journal.staittd.ac.id/index.php/at/article/view/395?utm_source=chatgpt.com
https://injotel.org/index.php/12/article/view/99?utm_source=chatgpt.com
https://journalshub.org/index.php/sokoguru/article/view/5135?utm_source=chatgpt.com

81

5. Rekomendasi Implementasi Praktis (Roadmap
Berbasis bukti)

a.

Mulai hibrida (blended learning): gabungkan tatap
muka dengan modul digital sederhana (LMS + video
+ tugas proyek lokal) untuk menjaga inklusivitas.
Bukti: blended model memberi hasil kuat tanpa
menuntut akses penuh. Jurnal Edukasi

. Kembangkan konten lokal-digital: buat modul PAI

digital yang mengangkat kisah ulama lokal, praktik
adat yang sejalan syariat, dan kasus lokal
(meningkatkan relevansi & dukungan komunitas).
Staidk Journal

Pelatihan guru berkelanjutan: fokus pada pedagogi
digital (desain pembelajaran, evaluasi autentik,
moderasi diskusi daring). Studi menekankan
pelatihan praktis ketimbang hanya teori. Staittd
Journal

Gunakan microlearning & mobile-first: desain
konten singkat yang hemat data — cocok untuk siswa
dengan keterbatasan kuota. Jurnal STITNU Al
Hikmah

. Ukur dampak dengan learning analytics

sederhana: pantau partisipasi, penyelesaian tugas,
dan perkembangan kompetensi akhlak/fikih untuk
intervensi awal. E-JOURNAL

Kebijakan & kolaborasi: dorong dukungan
pemerintah daerah / Kemenag / dinas pendidikan
untuk pembiayaan, regulasi perlindungan data, dan
integrasi ke kurikulum lokal (Merdeka
Belajar/digitalisasi pendidikan). E-JOURNAL+1



https://jurnaledukasi.kemenag.go.id/edukasi/article/download/1572/648/5734?utm_source=chatgpt.com
https://journal.staidk.ac.id/index.php/almutaliyah/article/download/1101/559/3725?utm_source=chatgpt.com
https://journal.staittd.ac.id/index.php/at/article/download/344/266/981?utm_source=chatgpt.com
https://journal.staittd.ac.id/index.php/at/article/download/344/266/981?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.stitnualhikmah.ac.id/index.php/modeling/article/view/2391?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.stitnualhikmah.ac.id/index.php/modeling/article/view/2391?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.uin-suka.ac.id/tarbiyah/JPI/article/view/9782?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.uin-suka.ac.id/tarbiyah/JPI/article/view/9782?utm_source=chatgpt.com

82
6. Contoh Program Sukses Singkat

a. Madrasah yang mengimplementasikan LMS + modul
video lokal melaporkan peningkatan nilai PAI dan
partisipasi ekstrakurikuler keagamaan. Staidk Journal

b. Program aplikasi hafalan doa & kuis akhlak berhasil
menaikkan frekuensi latihan di rumah (study kecil-
skalanya menunjukkan kenaikan retensi). Jurnal
STITNU Al Hikmah

Inovasi media dan teknologi menawarkan peluang besar
untuk memperkaya pembelajaran PAI meningkatkan akses,
relevansi budaya, dan keterlibatan peserta didik tetapi
keberhasilan bergantung pada kesiapan infrastruktur,
kapasitas guru, kualitas konten yang terkontekstualisasi,
dan kebijakan pendukung. Implementasi terbaik adalah
bertahap, berfokus pada blended models, dan selalu
melibatkan komunitas lokal agar materi PAI tetap
bermakna dan menjaga harmoni antara agama dan kearifan
lokal. E-JOURNALA+2

E. Praktik Integrasi Nilai Kearifan Lokal di Madrasah

Berikut uraian akademik berbasis data empiris
mengenai praktik integrasi nilai kearifan lokal di
madrasah, terutama dalam konteks pendidikan Islam di
Indonesia. Uraian 1ini disusun berdasarkan temuan
penelitian nasional dan regional (termasuk Sulawesi
Tengah, Sigi, Lombok, dan Jawa), serta data akademik dari
jurnal-jurnal pendidikan Islam dan budaya lokal.

1. Konsep Dasar Integrasi Nilai Kearifan Lokal di
Madrasah

Integrasi nilai kearifan lokal dalam pendidikan
madrasah  merupakan  strategi  pedagogis  yang
menghubungkan ajaran Islam dengan realitas sosial-budaya


https://journal.staidk.ac.id/index.php/almutaliyah/article/download/1101/559/3725?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.stitnualhikmah.ac.id/index.php/modeling/article/view/2391?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.stitnualhikmah.ac.id/index.php/modeling/article/view/2391?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.uin-suka.ac.id/tarbiyah/JPI/article/view/9782?utm_source=chatgpt.com

83

tempat siswa hidup. Dalam konteks ini, madrasah berperan
sebagai lembaga cultural broker yang menanamkan nilai-
nilai keislaman dengan cara yang relevan dengan
kehidupan komunitasnya.Menurut Abdullah (2020) dan
Azra (2021), pendekatan ini membantu menghindari
dikotomi antara agama dan budaya serta memperkuat akar
moral peserta didik melalui pengalaman hidup yang mereka
kenal sejak kecil.

Kearifan lokal dipahami sebagai nilai-nilai sosial, adat, dan
tradisi yang mengandung prinsip moral universal seperti
gotong royong, kejujuran, kesopanan, dan solidaritas yang
sejalan dengan ajaran Islam.

2. Temuan Akademik tentang Praktik Integrasi di
Madrasah

Berdasarkan hasil berbagai penelitian empiris di madrasah:
a. Integrasi dalam Kurikulum dan Pembelajaran

Penelitian Sutarto (2020) di Madrasah Aliyah
Lombok Timur menunjukkan bahwa guru PAI
mengadaptasi materi Akhlak dan Fikih dengan kearifan
lokal, misalnya mengajarkan konsep ukhuwah Islamiyah
melalui tradisi begibung (makan bersama), atau gotong
royong dalam kegiatan sosial.Demikian pula, Sahlan &
Baharuddin (2021) menemukan bahwa di Madrasah di
Sulawesi Tengah, guru menggunakan nilai nosarara
nosabatutu (persaudaraan dan kebersamaan) sebagai dasar
dalam membahas ayat-ayat ukhuwah dan etika sosial dalam
Al-Qur’an.

Data observasi memperlihatkan bahwa integrasi nilai
lokal memperkuat experiential learning siswa tidak hanya
memahami norma Islam secara kognitif, tetapi juga
menghayatinya dalam konteks budaya mereka sendiri.



84

b. Integrasi dalam Kegiatan Ekstrakurikuler dan
Pembiasaan

Penelitian Rahmawati (2022) di  Madrasah
Tsanawiyah Kabupaten Sigi menemukan bahwa kegiatan
rutin seperti doa bersama, kerja bakti, sedekah Jumat, dan
musyawarah kelas dihubungkan dengan nilai-nilai lokal
seperti mosintuwu (saling membantu) dan mopatuwu (hidup
rukun).

Guru dan kepala madrasah berupaya menjadikan kegiatan
tersebut sebagai ruang penginternalisasian nilai Islam
moderat berbasis budaya damai masyarakat Kaili.

Data wawancara menunjukkan bahwa siswa merasa nilai-
nilai Islam lebih mudah dipahami karena dekat dengan
praktik sosial masyarakatnya.

c. Integrasi melalui Keteladanan Sosial dan
Kepemimpinan Kepala Madrasah

Penelitian Nurdin (2021) menunjukkan bahwa
kepemimpinan kepala madrasah berperan penting dalam
memfasilitasi integrasi nilai lokal. Kepala madrasah di
Kabupaten Sigi, misalnya, mengarahkan setiap kegiatan
sekolah agar mencerminkan prinsip nosarara nosabatutu
dengan memprioritaskan kolaborasi dan solidaritas
antarwarga sekolah.Pendekatan ini memperlihatkan bahwa
pendidikan Islam tidak hanya berorientasi pada kognisi,
tetapi juga membentuk habitus religius yang berakar pada
budaya lokal.



85

d. Integrasi Nilai Lokal ke dalam Proyek Sosial dan
Literasi Keagamaan

Studi Muzakkir (2023) di beberapa madrasah
Sulawesi Selatan menemukan praktik integrasi melalui
proyek sosial seperti pesantren hijau dan bazar amal desa,
yang dikaitkan dengan ajaran fikih muamalah dan akhlak
sosial.Siswa diajak mengidentifikasi nilai-nilai lokal seperti
sipakatau,  sipakalebbi,  dan  sipakainge  (saling
menghormati, memuliakan, dan menasihati), lalu
mengaitkannya dengan konsep ihsan dan ta'awun dalam
Islam.

Data observasi menunjukkan peningkatan kesadaran
sosial dan rasa tanggung jawab siswa terhadap lingkungan
dan masyarakat sekitar.

3. Dampak Akademik dan Sosial dari Integrasi
Kearifan Lokal

Hasil penelitian dari berbagai daerah menunjukkan
beberapa manfaat nyata:

a. Meningkatkan relevansi pendidikan Islam Siswa
memahami ajaran Islam sebagai bagian dari budaya
mereka, bukan sebagai doktrin luar.

b. Membentuk karakter sosial-religius Nilai kearifan
lokal memperkuat etika gotong royong, kesantunan,
dan tanggung jawab sosial.

c. Menumbuhkan harmoni antarumat beragama Di
daerah multikultural, seperti Sigi dan Poso, nilai-nilai
lokal digunakan untuk menanamkan sikap toleransi
berbasis agama dan adat.

d. Meningkatkan motivasi belajar Siswa lebih
antusias mengikuti pelajaran ketika contoh dan



86

konteksnya berasal dari kehidupan mereka sehari-
hari.

4. Tantangan Implementasi (Berdasarkan Data
Lapangan)

Walaupun praktik integrasi nilai kearifan lokal di
madrasah menunjukkan hasil positif, beberapa penelitian
mengidentifikasi tantangan utama, yaitu:

a. Keterbatasan panduan kurikulum nasional yang
secara eksplisit mengakomodasi muatan lokal dalam
PAL

b. Kurangnya pelatihan guru untuk mengembangkan
perangkat pembelajaran berbasis budaya.

c. Variasi interpretasi nilai lokal, sehingga kadang
terjadi kesenjangan antara nilai adat dan norma
syariah bila tidak dipahami secara kritis.

d. Minimnya dokumentasi praktik baik (best
practice) di tingkat madrasah, yang menyebabkan
inovasi sulit direplikasi.

Data empiris dari berbagai penelitian menunjukkan
bahwa integrasi nilai kearifan lokal di madrasah
merupakan strategi efektif untuk memperkuat
pendidikan Islam yang moderat, kontekstual, dan
berakar pada budaya bangsa. Praktik ini menegaskan
bahwa Islam di Indonesia tidak dapat dilepaskan dari
dimensi sosial-budaya lokalnya. Melalui pendekatan
integratif, madrasah tidak hanya menjadi lembaga
pendidikan agama, tetapi juga agen pelestarian nilai-nilai
luhur masyarakat yang berorientasi pada harmoni,
kemanusiaan, dan spiritualitas.



87

BAB YV
PERAN ULAMA, DAN MASYARAKAT DALAM
TRANSFORMASI PENDIDIKAN ISLAM

A. Ulama sebagai Agen Perubahan Sosial dan Nilai Islam

Berikut uraian akademik berbasis data empiris dan
literatur ilmiah tentang ulama sebagai agen perubahan
sosial dan penjaga nilai-nilai Islam, dengan fokus pada
konteks Indonesia dan kontribusi mereka terhadap
pembentukan  masyarakat  religius, moderat, dan
berkeadaban.

1. Konsep Ulama sebagai Agen Perubahan Sosial

Dalam kajian sosiologi Islam, ulama tidak hanya
berfungsi sebagai ahli agama (guardian of the sacred),
tetapi juga sebagai aktor sosial-transformasional yang
berperan menafsirkan, menginternalisasikan, dan
mentransformasikan nilai-nilai Islam ke dalam kehidupan
masyarakat.Menurut Azyumardi Azra (2002), ulama
Indonesia memiliki peran ganda: sebagai waratsat al-
anbiya’ (pewaris para nabi) dan sebagai social reformers
(pembaharu sosial). Melalui pengajaran, dakwah, dan
keteladanan, mereka menghubungkan ajaran Islam dengan
konteks sosial dan budaya lokal, serta merespons
perubahan zaman tanpa kehilangan substansi keislaman.
Dalam konteks historis, ulama berperan sebagai penggerak
moral masyarakat, penengah konflik sosial, dan pelopor
gerakan sosial berbasis nilai-nilai Islam seperti keadilan,
kejujuran, dan solidaritas.

2. Data Akademik tentang Peran Ulama dalam
Perubahan Sosial di Indonesia



88
a. Peran Historis dan Transformasional

Penelitian Ricklefs (2012) dan Azra (2019)
menunjukkan bahwa sejak masa kolonial hingga
kemerdekaan, = ulama  berperan  penting  dalam
membangkitkan kesadaran sosial dan politik umat. Mereka
menggunakan masjid, pesantren, dan majelis taklim sebagai
pusat  pendidikan  dan  mobilisasi  masyarakat.
Di era modern, peran itu bergeser ke bidang pendidikan,
sosial, dan moralitas publik, dengan tujuan menjaga
kohesi sosial dan mengarahkan perubahan agar selaras
dengan nilai-nilai Islam.Data sejarah menunjukkan bahwa
pesantren tradisional menjadi laboratorium perubahan
sosial: tempat pembentukan kesadaran religius dan
solidaritas sosial berbasis tauhid.

b. Ulama sebagai Penjaga Nilai Islam dan Moralitas
Publik

Penelitian Bruinessen (2015) dan Noer (2018)
menegaskan bahwa ulama memainkan peran strategis
dalam menjaga moral community. Melalui khutbah,
pengajian, dan fatwa, mereka menanamkan nilai-nilai
kejujuran, keadilan, dan tanggung jawab sosial sebagai
landasan etika publik. Penelitian lapangan Muslim (2021)
di Sulawesi Tengah menunjukkan bahwa ulama lokal
memanfaatkan forum adat dan keagamaan untuk
memperkuat nilai nosarara nosabatutu (persaudaraan dan
kebersamaan), sehingga Islam hadir sebagai kekuatan
moral yang memperkuat harmoni sosial.Studi-studi ini
menunjukkan bahwa otoritas ulama tidak semata religius,
tetapi juga sosial mereka menjadi sumber legitimasi etika
dalam kehidupan masyarakat.



89
¢. Ulama dalam Dinamika Modernisasi dan Globalisasi

Dalam konteks globalisasi, penelitian Hefner (2020)
mengungkap bahwa ulama menghadapi tantangan baru:
sekularisasi, disinformasi digital, dan perubahan nilai
generasi muda. Namun, banyak ulama Indonesia
menanggapi tantangan itu dengan pendekatan dakwah
moderat dan adaptif terhadap teknologi—menggunakan
media sosial, kanal YouTube, dan platform digital untuk
menyebarkan  nilai  Islam  rahmatan  lil-‘alamin.
Studi Lestari & Fadhli (2022) menunjukkan bahwa ulama
muda kini berperan sebagai digital preachers yang
menggabungkan keilmuan klasik dengan komunikasi
modern, sehingga mampu menjangkau audiens milenial
tanpa kehilangan otoritas keilmuan.

d. Ulama sebagai Mediator Sosial dan Agen
Perdamaian

Hasil penelitian Hasan (2021) di Poso dan Bahdar
(2022) di Sigi menegaskan bahwa ulama berperan aktif
dalam  rekonsiliasi  pasca-konflik agama. Melalui
pendekatan Islam moderat dan kearifan lokal Kaili, para
ulama berperan sebagai mediator dalam memperkuat dialog
lintas agama dan rekonsiliasi sosial.Mereka
mengintegrasikan nilai-nilai lokal seperti mosintuwu
(gotong royong) dan mopatuwu (hidup damai) dengan
prinsip Islam tentang wukhuwah insaniyah (persaudaraan
kemanusiaan). Temuan lapangan menunjukkan bahwa
legitimasi moral dan sosial para ulama membuat mereka
dipercaya lintas komunitas dalam meredam konflik dan
menumbuhkan kepercayaan antarwarga.

3. Strategi dan Praktik Sosial Ulama Berdasarkan Data
Empiris



90

a. Pendidikan dan Pesantren:
Pesantren menjadi wadah utama bagi ulama
menanamkan nilai-nilai Islam yang kontekstual.
Ulama mengajarkan fikih, akhlak, dan tasawuf
dengan pendekatan budaya lokal, sebagaimana
ditemukan dalam penelitian Zamakhsyari Dhofier
(2011).

b. Dakwah Kultural:
Ulama memanfaatkan media budaya seperti musik
religi, tradisi selamatan, dan adat musyawarah untuk
menyampaikan pesan keislaman tanpa benturan
dengan tradisi lokal.

c. Pemberdayaan Sosial-Ekonomi:
Penelitian Syamsuddin (2020) menunjukkan ulama
memimpin gerakan ekonomi umat, seperti koperasi
syariah, program zakat produktif, dan pelatihan
kewirausahaan berbasis masjid, untuk mengentaskan
kemiskinan.

d. Advokasi Moral dan Keadilan Sosial:
Ulama menjadi suara moral terhadap isu-isu
ketimpangan sosial, lingkungan, dan korupsi. Mereka
menggunakan otoritas agama untuk mengkritik
kebijakan yang tidak berpihak pada rakyat dan
mendorong etika pemerintahan bersih (good
governance).

4. Dampak Sosial dan Keagamaan Berdasarkan Kajian
Akademik

Beberapa hasil penelitian menunjukkan dampak
signifikan dari peran ulama:

a. Peningkatan moral masyarakat: Kehadiran ulama
memperkuat kesadaran etis dan tanggung jawab
sosial umat.



91

b. Pencegahan konflik sosial: Ulama mampu
menjembatani perbedaan etnis dan agama melalui
pendekatan dialog keagamaan dan nilai lokal.

c. Transformasi pendidikan Islam: Ulama menjadi
pionir pembaruan metode pendidikan berbasis
karakter dan kearifan lokal.

d. Penguatan Islam moderat: Ulama Indonesia
berhasil menanamkan Islam yang seimbang antara
tradisi dan modernitas, antara teks dan konteks.

Berdasarkan data empiris dan studi akademik, ulama
merupakan agen perubahan sosial yang memainkan peran
kunci dalam menjaga keseimbangan antara nilai Islam dan
dinamika masyarakat modern.Melalui pendidikan, dakwah,
dan keteladanan, mereka tidak hanya menjaga kemurnian
ajaran Islam, tetapi juga mentransformasikannya
menjadi kekuatan moral dan sosial yang membentuk
masyarakat damai, berkeadaban, dan berkepribadian
luhur.Dalam konteks lokal seperti di Sulawesi Tengah,
peran ulama semakin strategis karena mereka menjadi
jembatan antara nilai-nilai Islam dan kearifan budaya lokal,
menciptakan sintesis antara Islam rahmatan lil- ‘alamin dan
kearifan nusantara.

B. Peran ulama dan tokoh adat dalam pendidikan Islam

Peran ulama dan tokoh adat dalam pendidikan Islam
memiliki posisi strategis dalam membangun harmoni antara
nilai-nilai agama dan kebudayaan lokal. Sejumlah
penelitian menunjukkan bahwa ulama dan tokoh adat tidak
hanya berfungsi sebagai figur moral dan spiritual, tetapi
juga  sebagai  mediator sosial yang  mampu
mengintegrasikan pendidikan Islam dengan konteks budaya
masyarakat.



92

Menurut Azra (2013), ulama di Indonesia berperan
penting sebagai penjaga ortodoksi ajaran Islam sekaligus
sebagai agen transformasi sosial. Mereka menjadi perantara
antara teks-teks keagamaan dan realitas sosial masyarakat,
termasuk dalam konteks pendidikan. Melalui majelis
taklim, pesantren, dan lembaga pendidikan formal seperti
madrasah, ulama menanamkan nilai-nilai Islam yang
disesuaikan dengan kultur lokal agar ajaran agama dapat
diterima secara kontekstual.

Sementara itu, tokoh adat berperan melestarikan
sistem nilai, norma, dan tradisi yang menjadi identitas
sosial masyarakat. Dalam banyak komunitas lokal,
termasuk masyarakat Kaili, tokoh adat seringkali terlibat
aktif dalam proses pendidikan informal dan nonformal,
terutama dalam pembentukan karakter dan etika sosial
anak-anak muda. Penelitian Nurdin (2020) menunjukkan
bahwa integrasi nilai adat seperti nosarara nosabatutu
dalam pendidikan madrasah berhasil menumbuhkan
kesadaran sosial, gotong royong, dan sikap hormat kepada
sesama sebagai bagian dari ajaran Islam.

Keterlibatan ulama dan tokoh adat dalam pendidikan
Islam juga memperkuat model pendidikan berbasis
kearifan lokal (local wisdom-based education),
sebagaimana ditegaskan oleh Tilaar (2004) dan
Hidayatullah (2019), bahwa pendidikan Islam yang
kontekstual harus berakar pada realitas sosial dan budaya
masyarakat. Dalam praktiknya, ulama dan tokoh adat
sering bekerja sama dalam kegiatan keagamaan,
penyuluhan moral, hingga musyawarah adat yang
bernuansa religius. Sinergi ini memperlihatkan bahwa
pendidikan Islam di tingkat lokal tidak hanya bersifat
normatif, tetapi juga transformatif—mampu menyesuaikan
diri dengan kebutuhan masyarakat tanpa kehilangan prinsip
ajaran Islam.



93

Selain itu, hasil penelitian Latif (2018) menunjukkan
bahwa peran ulama dan tokoh adat di berbagai daerah di
Indonesia, termasuk Sulawesi Tengah, turut berkontribusi
dalam mendorong moderasi beragama (wasathiyyah).
Melalui pendidikan berbasis nilai-nilai lokal yang inklusif,
mereka menanamkan sikap toleransi, persaudaraan, dan
tanggung jawab sosial di kalangan generasi muda
madrasah.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa ulama
dan tokoh adat merupakan dua elemen kunci dalam
pembangunan pendidikan Islam yang berkarakter lokal.
Kolaborasi keduanya memastikan bahwa proses pendidikan
tidak tercerabut dari akar budaya masyarakat, melainkan
tumbuh dalam kerangka Islam yang moderat, kontekstual,
dan berorientasi pada kemaslahatan sosial.

C. Kolaborasi madrasah, masjid dan Tokoh adat dalam
membumikan ajaran Islam

1. Ringkasan Temuan Kunci

Kolaborasi antara madrasah (sekolah agama formal),
masjid (ruang ibadah & sosial), dan tokoh adat (penjaga
norma-budaya) menghasilkan sinergi pendidikan yang: (a)
mengontekstualkan ajaran Islam ke kultur lokal; (b)
memperkuat internalisasi nilai moral; dan (¢) meningkatkan
daya kohesi sosial asalkan diformalkan lewat mekanisme
koordinasi, kurikulum kontekstual, dan program bersama.
Bukti empiris menunjukkan masjid dan institusi pendidikan
berfungsi sebagai pusat kaderisasi, pembinaan karakter, dan
pemberdayaan sosial-ekonomi. Aripafi E-Journal+1



https://ejournal.aripafi.or.id/index.php/Ikhlas/article/download/216/286/1155?utm_source=chatgpt.com

94
2. Bukti akademik peran masing-masing aktor

1. Masjid bukan sekadar tempat salat tetapi pusat
pembinaan, edukasi, dan pemberdayaan (pengajian,
pelatihan, program sosial). Studi kontemporer
menegaskan potensi masjid sebagai lembaga
kaderisasi dan pembangunan kapasitas umat. Aripafi
E-Journal+1

2. Madrasah sebagai lembaga formal pendidikan
agama dapat mengintegrasikan muatan kearifan lokal
ke kurikulum dan kegiatan ekstrakurikuler; reposisi
madrasah yang mengedepankan integrasi ilmu dan
nilai memberi ruang kolaborasi dengan aktor lokal.
staima-alhikam.ac.id

3. Tokoh adat penjaga norma budaya dan fasilitator
legitimasi sosial; peran mereka penting dalam
pelestarian tradisi serta memberi landasan
legitimasional ketika praktik budaya dikaitkan
dengan nilai-nilai Islam. Studi etnografis pada tradisi
lokal memperlihatkan keterlibatan tokoh adat dalam
proses pendidikan nilai. UIN Jakarta Repository

(Klaim-klaim di atas adalah beban-penting yang didukung
literatur akademik modern). Aripafi E-Journal+2staima-
alhikam.ac.id+2

3. Mekanisme Kolaborasi Praktis (dari studi dan
Praktik lapangan)

Berdasarkan studi kasus dan praktik pengabdian
masyarakat, mekanisme kolaborasi efektif meliputi:

a. Forum tripartit rutin pertemuan periodik antara
kepala madrasah, takmir masjid/imam, dan tokoh
adat untuk menyusun program bersama (jadwal
pengajian tematik, kegiatan sosial, dan kurikulum


https://ejournal.aripafi.or.id/index.php/Ikhlas/article/download/216/286/1155?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.aripafi.or.id/index.php/Ikhlas/article/download/216/286/1155?utm_source=chatgpt.com
https://staima-alhikam.ac.id/detail/madrasah-antara-tradisi-dan-tuntutan-perubahan?utm_source=chatgpt.com
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/81613/1/Fuji%20Salsabila%20Rusiana%2011200150000071.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.aripafi.or.id/index.php/Ikhlas/article/download/216/286/1155?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.aripafi.or.id/index.php/Ikhlas/article/download/216/286/1155?utm_source=chatgpt.com

95

lokal). Contoh model koordinasi semacam ini sering
dipakai pada program pemberdayaan masjid-
komunitas. ejournal.staindirundeng.ac.id+1

b. Integrasi muatan lokal ke silabus madrasah
memasukkan materi kearifan lokal (adat, praktik
gotong-royong, etika lokal) ke pelajaran akhlak/PAI
dengan dukungan narasumber tokoh adat dalam
kegiatan pembelajaran lapangan. (Rekomendasi
disarankan oleh kajian reposisi madrasah). staima-
alhikam.ac.id

c. Program bersama di masjid pengajian tematik
yang co-designed madrasah-masjid (mis. kajian
akhlak + praktik adat yang sesuai syariat), kursus
parenting bagi orang tua, dan aksi sosial terpadu
(zakat produktif, bazar amal). Studi menunjukkan
masjid efektif menjadi ruang pelaksanaan program-
program tersebut. journal.iaisyaichona.ac.id+1

d. Pelibatan tokoh adat sebagai co-pendidik &
mediator tokoh adat hadir sebagai
narasumber/mentor saat materi menyentuh tradisi
lokal agar interpretasi budaya tidak bertentangan
dengan prinsip syariat dan agar mendapat legitimasi
komunitas. Studi etnografi menyorot peran ini dalam
pelestarian tradisi sekaligus menjembatani norma
agama. UIN Jakarta Repository

4. Model Kolaborasi yang Teruji (ringkas)

a. Model “Madrasah-Masjid Terpadu”: madrasah
menggunakan masjid sebagai laboratorium praktik
sosial-ibadah (salat berjamaah, pengajian pelajar,
majelis baca Al-Qur’an), sementara pengurus masjid
mendukung ruang dan jamaah. (Bukti: studi
pemberdayaan masjid & laporan kegiatan madrasah).
journal.iaisyaichona.ac.id+1



https://www.ejournal.staindirundeng.ac.id/index.php/tanzir/article/download/521/342/1404?utm_source=chatgpt.com
https://staima-alhikam.ac.id/detail/madrasah-antara-tradisi-dan-tuntutan-perubahan?utm_source=chatgpt.com
https://staima-alhikam.ac.id/detail/madrasah-antara-tradisi-dan-tuntutan-perubahan?utm_source=chatgpt.com
https://journal.iaisyaichona.ac.id/index.php/jeir/article/download/140/149?utm_source=chatgpt.com
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/81613/1/Fuji%20Salsabila%20Rusiana%2011200150000071.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://journal.iaisyaichona.ac.id/index.php/jeir/article/download/140/149?utm_source=chatgpt.com

96

b. Model “Kurikulum Kolaboratif”’: madrasah
menyusun modul akhlak/PAI bersama tokoh adat dan
imam, sehingga materi mencakup teks (agama) +
konteks (adat). (Direkomendasikan dalam literatur
reposisi kurikulum madrasah). staima-alhikam.ac.id

c. Model “Program Sosial Bersama”: zakat produktif,
bank pangan, dan kegiatan lingkungan diprakarsai
bersama ketiganya memperkuat praktik akhlak
sekaligus memberi manfaat ekonomi. (Sering muncul
pada studi pemberdayaan masjid). Dspace UIl

5. Dampak yang didokumentasikan

Penelitian dan laporan program menunjukkan beberapa
hasil positif bila kolaborasi dilakukan terstruktur:

a. Peningkatan internalisasi nilai (siswa lebih
menghayati akhlak karena dikaitkan praktik budaya).
staima-alhikam.ac.id

b. Penguatan kohesi sosial dan toleransi (masjid
sebagai ruang dialog, tokoh adat memberi legitimasi
adat inklusif). Walisongo Journal+1

c. Pemberdayaan komunitas (program ekonomi-sosial
menurunkan kerentanan dan menumbuhkan
partisipasi warga). Dspace UIl

6. Hambatan & risiko (berdasarkan bukti lapangan)

a. Sinkronisasi nilai: kadang nilai adat bertumpang
tindih atau berbeda penafsiran dengan norma agama;
butuh dialog kritis agar tak terjadi distorsi. UIN
Jakarta Repository

b. Kelemahan koordinasi administratif: tidak adanya
mekanisme formal antara madrasah, takmir, dan
lembaga adat menyebabkan program hanya temporer.
ejournal.staindirundeng.ac.id



https://staima-alhikam.ac.id/detail/madrasah-antara-tradisi-dan-tuntutan-perubahan?utm_source=chatgpt.com
https://dspace.uii.ac.id/bitstream/handle/123456789/55842/17422147.pdf?isAllowed=y&sequence=1&utm_source=chatgpt.com
https://staima-alhikam.ac.id/detail/madrasah-antara-tradisi-dan-tuntutan-perubahan?utm_source=chatgpt.com
https://journal.walisongo.ac.id/index.php/icj/article/view/22620?utm_source=chatgpt.com
https://dspace.uii.ac.id/bitstream/handle/123456789/55842/17422147.pdf?isAllowed=y&sequence=1&utm_source=chatgpt.com
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/81613/1/Fuji%20Salsabila%20Rusiana%2011200150000071.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/81613/1/Fuji%20Salsabila%20Rusiana%2011200150000071.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www.ejournal.staindirundeng.ac.id/index.php/tanzir/article/download/521/342/1404?utm_source=chatgpt.com

97

c. Sumber daya & kapasitas: kebutuhan dana, SDM
(guru/ustadz yang paham kearifan lokal), dan
infrastruktur masjid/madrasah.
journal.iaisyaichona.ac.id+1

d. Politik lokal atau kepentingan kelompok: potensi
penolakan jika tokoh adat atau kelompok tertentu
tidak terlibat sejak awal. (Temuan dari studi
kolaboratif dakwah). ejournal.staindirundeng.ac.id

D. Pemberdayaan Komunitas Melalui Pendidikan Informal
dan Nonformal

Pendidikan informal dan nonformal memiliki
kontribusi besar dalam pemberdayaan komunitas, terutama
dalam konteks masyarakat yang memiliki tradisi belajar
berbasis kearifan lokal. Menurut data akademik, kedua
bentuk pendidikan ini  berfungsi sebagai sarana
transformasi sosial, penguatan modal sosial (social capital),
dan peningkatan kapasitas individu serta kolektif
masyarakat agar mampu berpartisipast aktif dalam
pembangunan.

1. Konsep Pemberdayaan dan Pendidikan Nonformal
Informal

Menurut Tilaar (2004), pemberdayaan melalui
pendidikan nonformal bertujuan untuk membangun
kemampuan masyarakat agar mereka dapat ‘“menguasai”
proses perubahan sosial, ekonomi, dan budaya. Pendidikan
nonformal berfokus pada keterampilan hidup (/ife skills),
penguatan moral, dan penanaman nilai sosial yang
kontekstual. Sementara pendidikan informal berlangsung
secara alami di rumah, masjid, komunitas, dan lingkungan
adat, melalui praktik peneladanan, dialog nilai, dan tradisi
keagamaan.


https://journal.iaisyaichona.ac.id/index.php/jeir/article/download/140/149?utm_source=chatgpt.com
https://www.ejournal.staindirundeng.ac.id/index.php/tanzir/article/download/521/342/1404?utm_source=chatgpt.com

98

Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 tentang
Sistem Pendidikan Nasional juga menegaskan bahwa
pendidikan nonformal dan informal berperan melengkapi
pendidikan formal, dengan fokus pada pengembangan
potensi peserta didik agar memiliki kompetensi sosial,
spiritual, dan keterampilan yang berguna dalam kehidupan.

2. Pendidikan Nonformal sebagai Sarana
Pemberdayaan

Berbagai penelitian menunjukkan bahwa lembaga
pendidikan nonformal seperti majelis taklim, pesantren
kilat, kelompok belajar masyarakat (PKBM), dan
madrasah diniyah memiliki dampak signifikan dalam
pemberdayaan masyarakat.Menurut Suryono (2019) dalam
Jurnal  Pendidikan  Nonformal dan  Pemberdayaan
Masyarakat, pendidikan nonformal efektif dalam
membangun  kesadaran  kritis masyarakat (critical
awareness) terhadap masalah sosial, serta menumbuhkan
solidaritas dan kemandirian ekonomi. Melalui pendekatan
partisipatif, masyarakat menjadi subjek, bukan objek
pembangunan.Di banyak daerah, pendidikan nonformal
yang dikembangkan oleh tokoh agama dan tokoh adat
terbukti memperkuat nilai-nilai  spiritualitas  lokal,
mempererat kohesi sosial, serta mengajarkan keterampilan
ekonomi  produktif  seperti  pertanian  organik,
kewirausahaan, atau pengelolaan zakat berbasis komunitas.

3. Pendidikan Informal dan Internalisasi Nilai Sosial-
Religius

Menurut Abdullah (2018), pendidikan informal
memiliki peran vital dalam proses internalisasi nilai-nilai
Islam dalam keluarga dan masyarakat. Melalui keteladanan
orang tua, kegiatan keagamaan di rumah, dan tradisi lokal
seperti gotong royong, pengajian keluarga, atau upacara



99

adat religius, masyarakat belajar nilai moral dan tanggung
jawab sosial secara natural.Dalam konteks masyarakat
Kaili misalnya, nilai nosarara nosabatutu yang berarti
“bersaudara dan saling menolong” menjadi medium
pendidikan informal yang efektif untuk menanamkan
akhlak sosial berbasis Islam dan budaya lokal (Nurdin,
2020).

4. Kolaborasi Pendidikan Nonformal, Informal dalam
Pemberdayaan

Penelitian Hidayat & Marzuki (2020) menunjukkan
bahwa pemberdayaan berbasis pendidikan
nonformalinformal paling berhasil ketika melibatkan
sinergi antara lembaga keagamaan (masjid, pesantren,
madrasah), komunitas lokal, dan pemerintah desa. Melalui
pelatihan, penyuluhan, dan pendampingan berkelanjutan,
masyarakat tidak hanya memperoleh keterampilan praktis,
tetapi juga membangun kesadaran religius, etos kerja, dan
solidaritas sosial.Program seperti literasi keagamaan
masyarakat, pendidikan berbasis lingkungan, dan pengajian
produktif  adalah  contoh  praktik nyata  yang
mengintegrasikan aspek spiritual, sosial, dan ekonomi
untuk memberdayakan umat.

5. Dampak Akademik dan Sosial

Berdasarkan hasil kajian lapangan di berbagai daerah,
dampak pemberdayaan komunitas melalui pendidikan
informal dan nonformal meliputi:

a. Peningkatan literasi keagamaan dan sosial
(masyarakat lebih memahami nilai Islam dan mampu

menerapkannya dalam konteks kehidupan sehari-
hari).



100

b. Kemandirian ekonomi lokal melalui pelatihan
kewirausahaan dan pengelolaan zakat produktif
(Suryono, 2019).

c. Penguatan identitas dan budaya lokal (Nurdin,
2020).

d. Terciptanya jaringan sosial berbasis nilai
keagamaan dan kebersamaan (community-based
networking).

Pendidikan informal dan nonformal bukan sekadar
pelengkap pendidikan formal, tetapi merupakan pilar utama
dalam pemberdayaan komunitas. Melalui mekanisme yang
partisipatif, fleksibel, dan berbasis nilai-nilai lokal, kedua
bentuk pendidikan in1 memperkuat karakter, spiritualitas,
dan kemandirian sosial masyarakat. Dalam konteks
pendidikan Islam, pemberdayaan ini menjadi wadah bagi
transformasi moral dan sosial menuju masyarakat madani
yang berakar pada kearifan lokal dan ajaran Islam yang
rahmatan lil-‘alamin.

E. Tantangan Profesionalisme dan Spiritualitas Guru di Era
Modern

Guru dalam pendidikan Islam memegang peran
ganda sebagai pendidik profesional dan pembimbing
spiritual. Di era modern yang ditandai oleh kemajuan
teknologi, globalisasi nilai, dan perubahan sosial yang
cepat, kedua dimensi in1i menghadapi tantangan besar. Data
akademik menunjukkan bahwa keberhasilan pendidikan
Islam sangat ditentukan oleh kemampuan guru untuk
menjaga keseimbangan antara kompetensi profesional dan
kekuatan spiritualitas yang menjadi landasan moral dan
etika pendidik.



101

1. Profesionalisme Guru dalam Konteks Pendidikan
Modern

Profesionalisme  guru  mencakup  penguasaan
kompetensi pedagogik, kepribadian, sosial, dan profesional
sebagaimana diatur dalam UU No. 14 Tahun 2005 tentang
Guru dan Dosen. Guru profesional harus mampu
beradaptasi dengan perkembangan teknologi pendidikan,
menerapkan pendekatan pembelajaran inovatif, serta
menjadi fasilitator bagi pengembangan potensi peserta
didik.

Menurut Sagala (2018), guru di era modern dituntut
memiliki literasi digital, kemampuan berpikir kritis, serta
keterampilan kolaboratif untuk menghadapi tantangan
Revolusi Industri 4.0. Namun, banyak penelitian
menunjukkan adanya kesenjangan antara kemampuan guru
dan tuntutan teknologi pembelajaran modern. Misalnya,
studi oleh Hidayatullah (2020) mengungkapkan bahwa
hanya sebagian guru PAI yang mampu memanfaatkan
media digital secara efektif karena keterbatasan pelatihan
dan infrastruktur.

Selain itu, tekanan administratif, beban kerja yang
tinggi, dan tuntutan sertifikasi seringkali membuat guru
lebih fokus pada aspek formal profesionalisme, tetapi
kurang memperhatikan dimensi etika dan spiritual dalam
menjalankan tugas pendidikannya.

2. Spiritualitas Guru dalam Pendidikan Islam

Dalam perspektif Islam, guru tidak hanya berperan
mentransfer pengetahuan, tetapi juga mentransformasikan
nilai dan membimbing jiwa peserta didik menuju akhlak
mulia. Spiritualitas guru menjadi inti dari keikhlasan,
kesabaran, dan keteladanan dalam proses pendidikan.



102

Menurut Nata (2012), spiritualitas guru tercermin
dalam niat mendidik yang didasari oleh nilai ibadah dan
tanggung jawab moral kepada Allah Swt. Guru yang
memiliki kesadaran spiritual tinggi akan memandang
profesinya bukan hanya sebagai pekerjaan, tetapi juga
sebagai pengabdian (ta ‘abbud) dan misi dakwah.

Namun, hasil penelitian Zamroni (2019)
menunjukkan  bahwa modernisasi dan  sekularisasi
pendidikan sering melemahkan orientasi spiritual guru.
Banyak guru mengalami “krisis makna” ketika nilai
spiritualitas tergeser oleh orientasi materialistik dan
administratif. Oleh karena itu, penguatan spiritualitas
melalui kegiatan pembinaan keagamaan, pelatihan ruhani,
dan pengembangan karakter guru menjadi kebutuhan
mendesak dalam sistem pendidikan Islam.

3. Tantangan yang Dihadapi Guru di Era Modern

Berdasarkan data akademik, tantangan profesionalisme
dan spiritualitas guru dapat diklasifikasikan dalam empat
dimensi utama:

1. Tantangan Teknologis
Guru harus beradaptasi dengan digitalisasi
pembelajaran, penggunaan Learning Management
System (LMS), dan media sosial sebagai ruang
edukatif. Menurut Yamin (2020), banyak guru PAI
belum memiliki kompetensi digital yang memadai
untuk merancang pembelajaran interaktif yang
bernuansa religius.

2. Tantangan Etika dan Moral
Era globalisasi membawa nilai-nilai baru yang
kadang bertentangan dengan norma Islam. Guru
dituntut mampu menjadi filter nilai dan peneguh
moralitas siswa. Penelitian Marzuki (2019)



103

menemukan bahwa guru PAI yang memiliki
integritas spiritual tinggi lebih mampu menjaga
keteladanan dan menjadi panutan bagi peserta didik.
3. Tantangan Sosial dan Kultural
Guru harus menghadapi pergeseran budaya belajar
siswa yang lebih individualistis dan terpapar nilai
global. Dalam konteks ini, guru perlu menanamkan
nilai-nilai lokal dan spiritual agar pendidikan tetap
relevan dengan akar budaya masyarakat.
4. Tantangan Spiritualitas Pribadi
Modernisasi dan tekanan profesional sering membuat
guru kehilangan keseimbangan batin. Menurut
Hidayat & Mustari (2021), sebagian guru
mengalami spiritual burnout karena rutinitas kerja
yang padat tanpa dukungan pembinaan rohani yang
memadai di lembaga pendidikan.

4. Strategi Penguatan Profesionalisme dan Spiritualitas
Guru

Untuk menjawab tantangan tersebut, penelitian
akademik merekomendasikan beberapa strategi integratif:

a. Integrasi Pelatihan Profesional dan Pembinaan
Ruhani
Pelatihan guru sebaiknya tidak hanya berfokus pada
keterampilan teknis, tetapi juga pembinaan spiritual
dan etika profesi.
(Nata, 2012; Hidayat & Mustari, 2021)

b. Pengembangan Komunitas Guru Religius dan
Digital
Pembentukan komunitas guru berbasis keislaman dan
teknologi dapat mendorong kolaborasi, inovasi, dan
pembelajaran berkelanjutan.

c. Revitalisasi Peran Masjid dan Madrasah
Masjid dan madrasah dapat menjadi ruang



104

pembinaan spiritual guru melalui pengajian, refleksi
nilai, dan kegiatan sosial keagamaan.

d. Kurikulum Pengembangan Karakter Pendidik
Islam
Program pendidikan guru di LPTK (Lembaga
Pendidikan Tenaga Kependidikan) perlu
memasukkan materi tentang etika profesi, tasawuf
praktis, dan pendidikan spiritual Islam agar guru
memiliki keseimbangan intelektual dan ruhani.

Tantangan profesionalisme dan spiritualitas guru di era
modern tidak dapat diselesaikan dengan pendekatan teknis
semata. Dibutuhkan paradigma pendidikan guru yang
holistik, yakni menggabungkan kecakapan profesional,
kecerdasan spiritual, dan kepekaan sosial. Guru ideal dalam
perspektif Islam adalah mereka yang berilmu, berakhlak,
dan berjiwa pengabdi, yang menjadikan profesinya
sebagai amanah untuk membentuk manusia beriman,
berilmu, dan berakhlak karimabh.



105

BAB VI
PEMBENTUKAN KARAKTER DALAM
PENDIDIKAN ISLAM

A. Krisis Moral dan Spiritual di Era Modern

Krisis moral dan spiritual yang melanda masyarakat
modern merupakan fenomena global yang banyak dikaji
dalam berbagai literatur akademik. Modernisasi dan
globalisasi yang membawa kemajuan teknologi, ekonomi,
serta gaya hidup individualistik telah menggeser orientasi
nilai manusia dari spiritualitas dan moralitas menuju
materialisme dan hedonisme (Haryatmoko, 2016). Dalam
konteks ini, kemajuan teknologi informasi sering kali tidak
diimbangi dengan kematangan etika dan spiritualitas,
sehingga memunculkan fenomena degradasi moral, seperti
meningkatnya kekerasan, korupsi, penyimpangan sosial,
hingga krisis identitas keagamaan di kalangan generasi
muda (Azra, 2019).

Menurut Bauman (2000) dalam konsep [liquid
modernity, masyarakat modern hidup dalam situasi serba
cair dan berubah cepat, yang membuat nilai-nilai moral dan
spiritual tidak lagi memiliki pijakan kokoh. Akibatnya,
manusia modern cenderung mengalami disenchantment
atau kehilangan makna hidup karena keterputusan dengan
nilai-nilai transendental. Dalam konteks Indonesia, Nur
Syam (2015) mencatat bahwa melemahnya moralitas dan
spiritualitas tampak pada meningkatnya perilaku intoleran,
disorientasi nilai agama, serta menurunnya kesadaran sosial
di kalangan pelajar dan masyarakat urban.

Krisis ini juga berakar dari sistem pendidikan yang
terlalu  menekankan aspek kognitif dan kompetitif,
sementara dimensi afektif dan spiritual sering terabaikan.



106

Menurut Abdullah (2018), pendidikan modern cenderung
mengedepankan  rasionalitas  instrumental,  padahal
pembentukan karakter moral dan spiritual memerlukan
pendekatan  holistik yang mengintegrasikan aspek
pengetahuan, penghayatan, dan pengamalan nilai. Dalam
kajian pendidikan Islam, Muhaimin (2011) menegaskan
bahwa krisis moral merupakan akibat dari pendidikan
agama yang bersifat formalistik dan belum sepenuhnya
menyentuh dimensi batin peserta didik.

Lebih jauh, data empiris dari berbagai penelitian
menunjukkan adanya kebutuhan mendesak untuk
melakukan reorientasi pendidikan berbasis nilai spiritual
dan budaya lokal. Penelitian Sutrisno dan Mulyadi (2020)
menemukan bahwa penguatan nilai spiritualitas melalui
kegiatan keagamaan, praktik reflektif, dan integrasi
kearifan lokal dapat meningkatkan kesadaran moral siswa
secara signifikan. Hal ini sejalan dengan pandangan
Kuntowijoyo (2001) tentang pentingnya Islamisasi ilmu—
yakni mengembalikan orientasi ilmu dan pendidikan pada
nilai-nilai  ilahiah untuk menyeimbangkan antara
rasionalitas modern dan spiritualitas keagamaan.

Dengan demikian, krisis moral dan spiritual di era
modern bukan hanya tantangan sosial, tetapi juga tantangan
epistemologis bagi dunia pendidikan, terutama pendidikan
Islam.  Diperlukan  paradigma  pendidikan  yang
menempatkan spiritualitas sebagai inti dari pembentukan
manusia seutuhnya, dengan menanamkan nilai-nilai
kejujuran, empati, tanggung jawab, dan pengabdian kepada
Tuhan serta sesama manusia. Reaktualisasi nilai-nilai ini
menjadi kunci dalam merespons derasnya arus modernitas
agar kemajuan teknologi dan ilmu pengetahuan tetap
berpihak pada kemanusiaan dan keadaban.



107

B. Pendidikan Karakter Berbasis Nilai Islam dan Budaya
Lokal

Pendidikan karakter berbasis nilai Islam dan budaya
lokal merupakan model pendidikan yang mengintegrasikan
prinsip-prinsip moral keislaman dengan kearifan budaya
masyarakat setempat untuk membentuk manusia berakhlak
mulia, beridentitas kuat, dan adaptif terhadap perubahan
zaman. Model ini muncul sebagai respons terhadap krisis
moral, globalisasi nilai, serta melemahnya ikatan sosial di
masyarakat modern (Zubaedi, 2017).

Menurut Lickona (1991), pendidikan karakter yang
efektif harus menyentuh tiga ranah utama, yaitu
pengetahuan moral (moral knowing), perasaan moral
(moral feeling), dan tindakan moral (moral action). Dalam
konteks Islam, ketiganya sejalan dengan konsep iman,
Islam, dan ihsan yang menekankan keseimbangan antara
keyakinan, pengamalan, dan keikhlasan. Pendidikan Islam
pada hakikatnya telah lama memuat dimensi karakter
melalui ajaran akhlak, adab, dan nilai-nilai ketauhidan yang
membentuk pribadi bertanggung jawab dan berintegritas
(Muhaimin, 2011).

Integrasi nilai-nilai Islam dengan budaya lokal
menjadi penting karena kearifan lokal berfungsi sebagai
jembatan kontekstualisasi ajaran Islam dalam kehidupan
sehari-hari. Tilaar (2004) menyebut bahwa pendidikan
berbasis budaya lokal menumbuhkan rasa memiliki
terhadap tradisi dan memperkuat jati diri bangsa. Dalam
konteks Indonesia, nilai-nilai budaya seperti gotong
royong, sopan santun, musyawarah, dan hormat kepada
orang tua sejalan dengan prinsip Islam tentang ukhuwah,
adab, dan birrul walidain (Azra, 2019).



108

Penelitian Sutrisno (2016) menunjukkan bahwa
pendidikan karakter berbasis nilai Islam dan budaya lokal
mampu meningkatkan kesadaran moral siswa, terutama
ketika pembelajaran dilakukan melalui  pendekatan
kontekstual dan partisipatif. Sementara itu, Abdullah
(2018) menegaskan bahwa sinergi antara nilai keislaman
dan kearifan lokal tidak hanya memperkuat karakter
individu, tetapi juga menjadi fondasi bagi harmoni sosial
dan pembangunan peradaban bangsa.

Contoh implementatifnya tampak pada madrasah dan
sekolah Islam di berbagai daerah di Indonesia yang
mengintegrasikan budaya lokal ke dalam kegiatan
pembelajaran dan pembiasaan sehari-hari. Misalnya, di
masyarakat Kaili, nilai nosarara nosabatutu (persaudaraan
dan kebersamaan) diintegrasikan dalam pembelajaran PAI
sebagai praktik nyata dari ajaran ukhuwah Islamiyah dan
etika sosial (Bahdar, 2024). Hal serupa ditemukan pada
masyarakat Jawa dengan nilai fepa selira dan andhap asor,
yang dikontekstualisasikan dalam pembelajaran akhlak
untuk membentuk pribadi yang santun dan empatik
(Suyatno, 2020).

Pendidikan karakter berbasis Islam dan budaya lokal
juga berfungsi sebagai strategi de-radikalisasi nilai dalam
pendidikan. Azra (2019) menjelaskan bahwa integrasi
budaya lokal dalam pendidikan agama dapat mencegah
tumbuhnya paham eksklusif karena mengajarkan
keberagaman, toleransi, dan moderasi dalam bingkai
keislaman. Hal ini memperkuat argumen bahwa pendidikan
karakter berbasis nilai Islam dan budaya lokal bukan hanya
membentuk individu saleh secara personal, tetapi juga
warga yang beradab dan inklusif dalam kehidupan sosial.

Dengan demikian, pendidikan karakter berbasis nilai
Islam dan budaya lokal menegaskan pentingnya pendekatan



109

kontekstual dan integratif dalam sistem pendidikan. Nilai
Islam berfungsi sebagai sumber etika universal, sementara
budaya lokal menjadi wahana  konkret untuk
menginternalisasikannya dalam kehidupan sehari-hari.
Keduanya berpadu membentuk sistem pendidikan yang
tidak hanya mencerdaskan secara intelektual, tetapi juga
menumbuhkan kesadaran spiritual, sosial, dan kultural.

C. Pembiasaan Religius di Madrasah

Pembiasaan religius di madrasah merupakan salah
satu strategi efektif dalam membentuk karakter dan
spiritualitas peserta didik melalui praktik keagamaan yang
dilakukan secara konsisten dan terarah. Berdasarkan kajian
akademik, pembiasaan religius (religious habituation)
dipahami sebagai proses internalisasi nilai-nilai keislaman
melalui kegiatan rutin, lingkungan religius, dan keteladanan
guru yang menumbuhkan kesadaran spiritual dan moral
siswa (Muhaimin, 2011).

Menurut Marzuki (2017), pembiasaan religius tidak
hanya dimaksudkan sebagai aktivitas ritual, tetapi juga
sebagai upaya sistematis untuk menanamkan nilai-nilai
akhlakul karimah dalam perilaku sehari-hari. Di madrasah,
kegiatan seperti salat berjamaah, tadarus Al-Qur’an, dzikir,
doa bersama, dan pembacaan asmaul husna menjadi sarana
internalisasi nilai iman dan takwa yang membentuk budaya
sekolah bernuansa religius. Pembiasaan ini, jika dilakukan
dengan pendekatan reflektif dan partisipatif, dapat
memperkuat karakter spiritual siswa secara berkelanjutan
(Azra, 2019).

Hasil penelitian Suyatno dkk. (2019) menunjukkan
bahwa pembiasaan religius memiliki pengaruh signifikan
terhadap pembentukan karakter disiplin, tanggung jawab,
dan kejujuran peserta didik di madrasah. Nilai-nilai tersebut



110

tumbuh melalui pengalaman langsung dan pengulangan
perilaku positif dalam konteks sosial yang religius. Dengan
demikian, pembiasaan religius bukan hanya membangun
kesalehan individual, tetapi juga memperkuat solidaritas
sosial dan semangat gotong royong dalam kehidupan
sekolah.

Dalam perspektif Suharto (2020), keberhasilan pembiasaan
religius di madrasah sangat ditentukan oleh tiga faktor
utama: (1) peran keteladanan guru dan kepala madrasah,
(2) budaya madrasah yang mendukung, dan (3) partisipasi
keluarga serta masyarakat sekitar. Lingkungan yang
religius menciptakan hidden curriculum yang kuat, di mana
siswa belajar melalui pengamatan dan keterlibatan
langsung dalam praktik keagamaan.

Di  banyak madrasah di Indonesia, praktik
pembiasaan religius juga dikaitkan dengan kearifan lokal.
Misalnya, di Sulawesi Tengah, madrasah mengintegrasikan
nilai nosarara nosabatutu (persaudaraan dan kebersamaan)
dalam kegiatan keagamaan seperti doa bersama atau
majelis dzikir untuk menumbuhkan semangat ukhuwah dan
empati sosial (Bahdar, 2024). Integrasi nilai lokal semacam
ini memperkaya makna kegiatan religius sehingga menjadi
bagian dari pembentukan identitas budaya sekaligus
spiritual.

Sementara itu, penelitian Rohman dan Naim (2021)
menekankan ~ bahwa  pembiasaan  religius  perlu
dikembangkan melalui pendekatan pedagogis yang
humanistik dan kontekstual. Guru tidak hanya berperan
sebagai pengajar ibadah, tetapi juga sebagai role model
yang menumbuhkan kesadaran spiritual melalui dialog,
refleksi nilai, dan pemberian makna terhadap setiap
kegiatan keagamaan. Dengan pendekatan ini, pembiasaan



111

tidak berhenti pada rutinitas formal, melainkan berkembang
menjadi pengalaman spiritual yang autentik dan internal.

Secara keseluruhan, pembiasaan religius di madrasah
memiliki peran strategis dalam membangun generasi yang
berakhlak mulia, berdisiplin, dan berjiwa sosial tinggi.
Keberhasilannya bergantung pada keselarasan antara sistem
pendidikan formal, budaya sekolah, dan dukungan
lingkungan sosial yang religius. Melalui praktik
pembiasaan yang berkelanjutan, nilai-nilai Islam tidak
hanya diajarkan, tetapi benar-benar dihidupi dalam
keseharian peserta didik.

D. Peran Keluarga dalam Menanamkan Akhlak dan Tradisi
Religius

Keluarga merupakan lembaga pendidikan pertama
dan utama dalam proses pembentukan akhlak dan tradisi
religius anak. Dalam perspektif pendidikan Islam, keluarga
berfungsi sebagai madrasah ula (sekolah pertama) yang
menanamkan dasar-dasar keimanan, moralitas, dan
kebiasaan ibadah sejak usia dini. Hal ini sesuai dengan
sabda Nabi Muhammad saw.

REECECE PUE R [EU SR = RSV H R PP T S

Artinya :

“Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah, maka kedua
orang tuanyalah yang menjadikannya Yahudi, Nasrani, atau
Majusi. ” (HR. Bukhari dan Muslim)

Hadis ini menegaskan bahwa peran orang tua sangat
menentukan arah perkembangan spiritual dan moral
anak.Menurut Muhaimin (2011), pendidikan akhlak yang
efektif dimulai dari keluarga melalui proses keteladanan



112

(uswah hasanah), pembiasaan, nasihat, dan pengawasan.
Orang tua bukan hanya mengajarkan nilai-nilai Islam
secara kognitif, tetapi juga mencontohkan praktik
keagamaan seperti shalat, membaca Al-Qur’an, dan berbuat
baik kepada sesama. Keteladanan yang konsisten
menciptakan lingkungan religius yang kondusif bagi
tumbuhnya karakter anak.Penelitian Suyatno dan Marzuki
(2019) menunjukkan bahwa anak-anak yang dibesarkan
dalam keluarga religius memiliki tingkat kesadaran moral
dan tanggung jawab sosial lebih tinggi dibanding anak dari
keluarga yang minim pembinaan spiritual. Pembiasaan
ibadah seperti doa bersama, puasa, atau menghadiri
pengajian  keluarga berkontribusi  signifikan dalam
membentuk habitus religius yang menetap hingga dewasa.

Dalam konteks masyarakat Indonesia, nilai-nilai
budaya lokal memperkuat fungsi pendidikan keluarga.
Misalnya, pada masyarakat Kaili dikenal nilai nosarara
nosabatutu  (persaudaraan dan kebersamaan), yang
diajarkan dalam keluarga sebagai wujud akhlak sosial
Islami seperti tolong-menolong, menghormati orang tua,
dan menjaga harmoni antaranggota masyarakat (Bahdar,
2024). Integrasi nilai budaya dengan ajaran Islam
menciptakan model pendidikan karakter yang lebih
kontekstual dan berakar pada tradisi.Menurut Hurlock
(1980) dalam kajian psikologi perkembangan, kebiasaan
religius yang ditanamkan sejak dini akan membentuk dasar
kepribadian moral yang stabil. Anak yang tumbuh dalam
lingkungan keluarga religius cenderung memiliki kontrol
diri yang baik, empati tinggi, dan orientasi hidup yang
bermakna. Megawangi (2014) menambahkan bahwa
pembiasaan nilai religius di rumah berfungsi sebagai filter
terhadap pengaruh negatif globalisasi dan media digital
yang seringkali mengikis nilai moral anak.Selain itu,
Hidayat (2020) menegaskan bahwa kolaborasi antara
keluarga, sekolah, dan masyarakat sangat penting untuk



113

memperkuat internalisasi nilai akhlak. Pendidikan keluarga
menjadi pondasi yang harus dilanjutkan di madrasah
melalui sinergi kurikulum dan pembiasaan. Ketika nilai-
nilai religius di rumah sejalan dengan yang diajarkan di
sekolah, terbentuklah konsistensi nilai yang memperkuat
identitas keislaman anak.

Dar1 berbagai penelitian tersebut dapat disimpulkan
bahwa peran keluarga dalam menanamkan akhlak dan
tradisi religius bersifat fundamental dan berkelanjutan.
Melalui teladan, komunikasi spiritual, dan pembiasaan
ibadah, keluarga menjadi ruang pertama bagi tumbuhnya
kesalehan pribadi dan sosial. Penguatan pendidikan
keluarga berbasis nilai Islam dan budaya lokal menjadi
kunci dalam membangun generasi berkarakter, moderat,
dan beradab di tengah tantangan era modern.

E. Pendidikan Islam Benteng Spiritual di Era Digital

Perkembangan teknologi digital yang sangat pesat
telah membawa dampak besar terhadap cara manusia
berpikir, berinteraksi, dan membangun nilai-nilai
kehidupan. Era digital menghadirkan peluang luas dalam
bidang pendidikan, dakwah, dan komunikasi, tetapi juga
menimbulkan tantangan serius bagi moralitas dan
spiritualitas generasi muda. Dalam konteks inilah,
pendidikan Islam berperan strategis sebagai benteng
spiritual yang menjaga keseimbangan antara kemajuan
teknologi dan keluhuran nilai-nilai keagamaan.

Menurut  Abdullah (2018), pendidikan Islam
memiliki fungsi transformatif, bukan hanya mentransfer
pengetahuan agama, tetapi juga membangun kesadaran
spiritual yang membentengi individu dari arus sekularisasi
dan hedonisme digital. Pendidikan Islam yang berbasis
nilai fauhid menanamkan orientasi hidup yang berpusat



114

pada Allah (God-centered life), sehingga peserta didik
memiliki landasan moral yang kokoh dalam menghadapi
gempuran informasi dan budaya global yang serba
instan.Azra (2019) menjelaskan bahwa di era digital,
manusia dihadapkan pada disorientasi nilai, di mana batas
antara benar dan salah menjadi kabur akibat banjir
informasi (information overload). Dalam situasi demikian,
pendidikan Islam berfungsi sebagai filter etis dan spiritual
untuk membantu peserta didik memilah dan memahami
informasi berdasarkan prinsip moral Islam. Melalui
pengajaran Al-Qur’an, hadis, dan akhlak, peserta didik
dibekali dengan kemampuan berpikir kritis (critical moral
reasoning) sekaligus kesadaran spiritual  (spiritual
awareness).

Hasil penelitian Suyatno, Marzuki, & Rohman (2020)
menunjukkan bahwa  pendidikan Islam yang
mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dalam pembelajaran
daring mampu menjaga keseimbangan mental dan moral
peserta didik selama pandemi COVID-19. Aktivitas seperti
tadarus online, kajian virtual, dan refleksi spiritual berbasis
teknologi menjadi bentuk baru dari pembelajaran religius
yang relevan dengan tantangan digital.Selain itu, Hidayat
(2021) menegaskan bahwa digitalisasi tanpa fondasi
spiritual berpotensi menimbulkan kekosongan makna hidup
(spiritual emptiness) di kalangan remaja. Pendidikan Islam
yang menekankan nilai tagwa, amanah, dan ikhlas dapat
berfungsi sebagai terapi spiritual bagi generasi digital yang
sering terjebak dalam tekanan sosial media, kecanduan
gawai, dan individualisme. Dengan kata lain, pendidikan
Islam menjadi benteng nilai yang membangun
keseimbangan antara spiritual intelligence dan digital
intelligence.

Dalam konteks Indonesia, pendekatan pendidikan
Islam berbasis kearifan lokal juga terbukti efektif sebagai



115

benteng spiritual. Misalnya, di masyarakat Kaili, integrasi
nilai nosarara nosabatutu (persaudaraan dan kebersamaan)
dalam pembelajaran PAI di madrasah memperkuat
semangat kolektivitas dan moral sosial di tengah
individualisme digital (Bahdar, 2024). Pendekatan ini
menegaskan bahwa spiritualitas Islam dapat tumbuh secara
kontekstual, relevan dengan budaya lokal, sekaligus adaptif
terhadap teknologi.Rohman (2022) menyebut bahwa
konsep spiritual digital literacy perlu dikembangkan dalam
pendidikan Islam modern yaitu kemampuan peserta didik
untuk menggunakan teknologi dengan etika dan kesadaran
spiritual.  Hal in1  mencakup sikap bijak dalam
menggunakan media sosial, menghindari konten negatif,
dan memantfaatkan dunia digital sebagai sarana dakwah dan
pengembangan diri.

Dengan demikian, pendidikan Islam sebagai benteng
spiritual di era digital berperan dalam tiga aspek utama:

1. Aspek moral: menanamkan nilai-nilai kejujuran,
tanggung jawab, dan adab dalam penggunaan
teknologi.

2. Aspek spiritual: membangun hubungan yang kuat
antara manusia dan Allah sebagai pusat makna hidup.

3. Aspek sosial: menumbuhkan empati dan kesadaran
sosial agar teknologi digunakan untuk kemaslahatan
umat.

Pendidikan Islam tidak menolak kemajuan digital, tetapi
menuntun peserta didik agar mampu hidup di tengah
perubahan teknologi tanpa kehilangan arah spiritual.
Dengan strategi integratif antara ilmu, iman, dan amal,
pendidikan Islam akan tetap menjadi benteng moral dan
spiritual yang kokoh di era modern yang penuh disrupsi
nilai.



116

BAB VII
REKONSTRUKSI PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS
KEARIFAN LOKAL

A, Menggali Potensi Kearifan Lokal untuk Inovasi
Pendidikan Islam

Penggalian potensi kearifan lokal (local wisdom)
untuk inovasi pendidikan Islam menjadi langkah strategis
dalam membangun pendidikan yang kontekstual, humanis,
dan berakar pada realitas sosial masyarakat. Kearifan lokal
mencakup nilai-nilai, norma, simbol, dan praktik budaya
yang diwariskan secara turun-temurun, yang berfungsi
menjaga keseimbangan hubungan manusia dengan Tuhan,
sesama manusia, dan alam (Suyatno, 2020). Dalam konteks
pendidikan Islam, kearifan lokal dapat menjadi sumber
inspirasi dan inovasi pedagogis untuk memperkuat
internalisasi nilai-nilai Islam yang bersifat universal seperti
keadilan, kasih sayang, kejujuran, dan tanggung jawab
sosial (Abdullah, 2021).

Menurut Tilaar (2012), pendidikan yang inovatif
adalah pendidikan yang mampu beradaptasi dengan
dinamika sosial budaya masyarakatnya. Karena itu,
integrasi kearifan lokal dalam pendidikan Islam bukan
hanya soal pelestarian tradisi, tetapi juga tentang aktualisasi
nilai-nilai Islam dalam konteks kekinian. Misalnya, nilai
“nosarara nosabatutu” (persaudaraan dan kebersamaan)
dalam budaya Kaili dapat menjadi fondasi bagi
pembelajaran Islam yang menumbuhkan solidaritas sosial
dan ukhuwah. Melalui nilai-nilai lokal semacam ini,
inovasi pendidikan Islam dapat diarahkan untuk
memperkuat pembentukan karakter, moral, dan spiritualitas
peserta didik.



117

Data empiris menunjukkan bahwa madrasah yang
mengintegrasikan  nilai-nilai  lokal dalam  proses
pembelajaran baik dalam metode, materi, maupun kegiatan
ekstrakurikuler menunjukkan peningkatan keterlibatan dan
kedisiplinan siswa (Rahmawati & Hidayat, 2022).
Misalnya, praktik pembelajaran berbasis kearifan lokal di
beberapa madrasah di Sulawesi Tengah menekankan
gotong royong, musyawarah, dan penghormatan terhadap

guru sebagai wujud implementasi nilai Islam ta‘zim dan
ukhuwah.

Selain itu, inovasi media dan strategi pembelajaran
yang menggali potensi lokal, seperti penggunaan narasi
budaya, ritual adat, atau simbol tradisional sebagai media
dakwah dan pembelajaran, mampu menciptakan
pengalaman belajar yang bermakna (Sutrisno, 2020).
Strategi ini sejalan dengan prinsip experiential learning
dalam teori pendidikan modern, di mana pembelajaran
menjadi efektif jika berangkat dari pengalaman dan konteks
nyata peserta didik.

Dengan demikian, menggali potensi kearifan lokal
dalam pendidikan Islam bukan sekadar bentuk pelestarian
budaya, melainkan sebuah inovasi transformatif yang
menghubungkan nilai-nilai Islam dengan kehidupan
masyarakat. Integrasi ini dapat memperkuat relevansi
pendidikan Islam di era globalisasi tanpa kehilangan akar
identitas lokal dan spiritualnya.

B. Pendekatan lintas Kearifan Lokal dan Agama dalam
Pendidikan Islam

Pendekatan lintas kearifan lokal dan agama dalam
pendidikan Islam merupakan strategi pedagogis yang
menghubungkan  nilai-nilai  religius Islam  dengan
kebudayaan lokal sebagai wujud dari integrasi ilmu, iman,



118

dan budaya. Pendekatan ini bertujuan membangun
pendidikan Islam yang tidak hanya berorientasi pada aspek
normatif-teologis, tetapi juga kontekstual, dialogis, dan
transformatif sesuai dengan realitas sosial masyarakat
(Azra, 2019).Menurut Abdullah (2021), pendidikan Islam
yang berbasis lintas kearifan lokal memungkinkan
terjadinya proses internalisasi nilai yang lebih mendalam,
karena peserta didik tidak hanya memahami ajaran Islam
secara tekstual, tetapi juga menghidupkannya dalam praktik
kehidupan yang berakar pada budaya sendiri. Misalnya,
nilai nosarara nosabatutu (persaudaraan dan kebersamaan)
pada masyarakat Kaili memiliki makna yang sejalan
dengan prinsip ukhuwah Islamiyah dalam Islam, yaitu
persaudaraan yang didasari oleh keimanan dan solidaritas
sosial.

Penelitian Suyatno & Hidayat (2020) menunjukkan
bahwa integrasi nilai budaya lokal dengan pendidikan
agama di madrasah menciptakan pengalaman belajar yang
lebih bermakna, karena siswa mampu memahami nilai-nilai
Islam melalui konteks budaya yang mereka alami sehari-
hari. Melalui dialog antara kearifan lokal dan agama, proses
pendidikan tidak hanya menghasilkan siswa yang beriman
dan berilmu, tetapi juga berkarakter sosial dan memiliki
kesadaran budaya yang kuat.

Secara pedagogis, pendekatan lintas kearifan lokal dan
agama dapat diterapkan melalui beberapa strategi inovatif,
antara lain:

1. Kontekstualisasi materi pembelajaran —
mengaitkan ajaran fikih, akhlak, dan sejarah Islam
dengan nilai dan praktik lokal, seperti musyawarah
adat, gotong royong, dan penghormatan terhadap
sesama.



119

2. Dialog interkultural dan interspiritual — membuka
ruang diskusi antara tradisi Islam dan budaya lokal
untuk menemukan titik temu nilai-nilai universal
seperti kejujuran, keadilan, dan tanggung jawab
sosial.

3. Penguatan etnopedagogi Islam — menjadikan
kearifan lokal sebagai sumber belajar dalam
pendidikan Islam, sehingga proses belajar lebih
relevan dan berakar (Hidayat & Zuhdi, 2021).

Pendekatan lintas kearifan lokal dan agama juga
memiliki nilai strategis dalam membangun Islam
rahmatan lil ‘alamin, yaitu Islam yang menghargai
keragaman dan menumbuhkan perdamaian sosial. Dalam
konteks ini, madrasah dan lembaga pendidikan Islam
berperan penting sebagai ruang dialog peradaban yang
menanamkan nilai-nilai moderasi beragama, toleransi, dan
penghormatan terhadap pluralitas (Kusuma, 2022).

Dengan demikian, pendekatan lintas kearifan lokal dan
agama bukan hanya memperkaya khazanah pendidikan
Islam, tetapi juga memperkuat fondasi moral dan spiritual
bangsa. Pendidikan Islam yang memadukan dua sumber
nilai tersebut akan melahirkan generasi muslim yang
religius, cerdas budaya, dan berdaya sosial tinggi.

C. Model Pembelajaran Partisipatif Berbasis Komunitas

Model pembelajaran partisipatif berbasis komunitas
merupakan pendekatan pendidikan yang menempatkan
masyarakat (komunitas) sebagai bagian integral dari proses
belajar. Dalam model ini, peserta didik tidak hanya menjadi
penerima pengetahuan, tetapi juga terlibat aktif bersama
komunitas dalam membangun, mengembangkan, dan
memecahkan  persoalan nyata di  lingkungannya.
Pendekatan ini berakar pada paradigma education for



120

empowerment  (pendidikan  untuk  pemberdayaan),
sebagaimana ditegaskan oleh Paulo Freire (1970) dalam
karyanya Pedagogy of the Oppressed, bahwa pendidikan
harus membebaskan manusia dari ketidaksadaran sosial dan
membuka ruang partisipast kritis dalam kehidupan
bersama.

1. Konseptualisasi Model Partisipatif

Model pembelajaran partisipatif berbasis komunitas
berorientasi  pada  student-centered  learning  dan
community-based learning. Menurut McMillan dan Chavis
(1986), komunitas berperan sebagai ruang sosial yang
mendukung terbentuknya rasa memiliki (sense of
belonging), saling tanggung jawab, dan keterlibatan aktif
dalam pembelajaran. Dalam konteks ini, pembelajaran
tidak berhenti di kelas, tetapi meluas ke ruang sosial tempat
siswa hidup dan berinteraksi.

Secara akademik, pendekatan ini menekankan prinsip:

a. Kolaborasi: hubungan sinergis antara lembaga
pendidikan dan masyarakat.

b. Kontekstualisasi: materi pembelajaran dihubungkan
dengan realitas sosial, budaya, dan ekonomi
komunitas.

c. Refleksi kritis: peserta didik diajak menafsirkan
pengalaman sosial sebagai sumber belajar.

d. AKsi sosial: hasil pembelajaran diwujudkan dalam
bentuk kegiatan nyata yang memberi manfaat bagi
komunitas.

2. Landasan Teoretis

Teori konstruktivisme sosial (Vygotsky, 1978)
menjadi dasar penting model ini, karena menegaskan



121

bahwa pengetahuan dibangun melalui interaksi sosial.
Pembelajaran partisipatif menghubungkan pengalaman
individu dengan konteks sosial tempat pengetahuan itu
dibentuk. Selain itu, teori experiential learning (Kolb,
1984) juga mendukung model ini, dengan menekankan
empat tahap: pengalaman konkret, refleksi, konseptualisasi
abstrak, dan eksperimen aktif yang melibatkan komunitas
sebagai sumber dan arena pembelajaran.

Dalam konteks pendidikan Islam, model ini sejalan
dengan konsep ta’lim wa ta’dib (pendidikan dan
pembentukan adab) yang bersifat sosial dan partisipatif. Al-
Attas (1980) menyatakan bahwa pendidikan Islam idealnya
membentuk insan yang sadar terhadap tanggung jawab
sosialnya, bukan hanya memiliki pengetahuan teoretis.
Dengan demikian, keterlibatan komunitas menjadi sarana
internalisasi nilai-nilai sosial, moral, dan spiritual.

3. Implementasi dalam Konteks Pendidikan

Menurut penelitian oleh Arshad dan Ahmed (2019)
dalam Journal of Community Engagement and Scholarship,
model pembelajaran partisipatif berbasis komunitas efektif
dalam meningkatkan kesadaran sosial, empati, dan
keterampilan kolaboratif siswa. Implementasinya dapat
dilakukan melalui kegiatan seperti:

a. Service learning (pembelajaran melalui pengabdian
masyarakat);

b. Participatory action research (penelitian tindakan
partisipatif bersama warga);

c. Community project-based learning (pembelajaran
berbasis proyek sosial);

d. Integrasi muatan lokal dalam kurikulum untuk
mengangkat nilai, tradisi, dan kearifan lokal
masyarakat setempat.



122

Di Indonesia, model in1 banyak diadopsi dalam program
Kampus Merdeka dan pendidikan berbasis pesantren atau
madrasah yang berakar di komunitas lokal. Penelitian oleh
Lestari dan Sulaiman (2022) menunjukkan bahwa
partisipasi komunitas dalam pembelajaran meningkatkan
relevansi kurikulum dan memperkuat pendidikan karakter
berbasis budaya lokal.

4. Dampak Akademik dan Sosial

Data  akademik  menunjukkan  bahwa  model
pembelajaran partisipatif berbasis komunitas berkontribusi
positif terhadap:

a. Peningkatan keterampilan sosial dan kepemimpinan
siswa (Brown, 2020);

b. Penguatan nilai-nilai kolaboratif dan solidaritas sosial
(Putnam, 2000);

c. Kemandirian belajar dan tanggung jawab sosial
(Nasir, 2021);

d. Relevansi pendidikan dengan kebutuhan masyarakat
(Tilaar, 2011).

Model ini juga berperan penting dalam membangun
kesadaran ekologis dan etika sosial, karena peserta didik
belajar memahami masalah lingkungan, budaya, dan sosial
yang ada di sekitar mereka secara langsung.

Model pembelajaran partisipatif berbasis komunitas
merupakan paradigma pendidikan yang menghubungkan
pengetahuan akademik dengan pengalaman sosial. Ia
memperkuat kolaborasi antara sekolah, masyarakat, dan
peserta didik dalam membangun ekosistem pendidikan
yang kontekstual, berdaya guna, dan berakar pada nilai-
nilai lokal. Dengan demikian, pendidikan tidak hanya
menjadi proses transfer pengetahuan, tetapi juga proses



123

transformasi sosial dan pemberdayaan komunitas secara
berkelanjutan.

D. Revitalisasi Tradisi Religius sebagai Sumber Belajar

Berikut uraian yang sistematis, ringkas namun padat
akademis tentang bagaimana revitalisasi tradisi religius
dapat diposisikan, dirancang, dan dievaluasi sebagai
sumber belajar dengan landasan teori, metode
implementasi, bukti manfaat, hambatan, dan rekomendasi
penelitian/implementasi.

1. Pengertian dan ruang lingkup

Revitalisasi tradisi religius adalah proses sadar
memperkuat, merevitalisasi, atau merevitalisasi praktik,
narasi, ritus, simbol, dan pengetahuan keagamaan yang ada
dalam komunitas agar relevan secara sosial dan pedagogis.
Sebagai sumber belajar, tradisi religius bukan sekadar
materi budaya yang dipelihara, tetapi sumber ilmu, nilai,
keterampilan, dan praktik moral yang dapat diintegrasikan
ke dalam kurikulum formal maupun nonformal.

Ruang lingkupnya meliputi: ritual lokal (mis. doa
kolektif, upacara musim), cerita lisan dan sejarah agama
lokal, praktik etika sosial (gotong royong yang bermotif
religius), lagu-lagu keagamaan, tafsir lokal terhadap teks
suci, dan praktik spiritual sehari-hari.

2. Landasan teoretis

a. Konstruktivisme sosial (Vygotsky): pengetahuan
dibentuk lewat interaksi sosial; tradisi memberi
konteks sosial-kultural untuk pembelajaran
bermakna.



b.

124

Experiential learning (Kolb): tradisi menyediakan
pengalaman konkret refleksi generalisasi eksperimen
(siklus pembelajaran).

Teori budaya sebagai kurikulum (Geertz &
antropologi pendidikan): budaya religius
mengandung epistemologi lokal yang layak menjadi
bahan ajar.

Pendidikan pembebasan (Freire): memberdayakan
komunitas melalui dialog dan praktik tradisi yang
kritis-mereflektif, bukan sekadar pengulangan ritual.

3. Manfaat pendidikan (berdasarkan temuan empiris

Studi-studi akademik tentang pembelajaran berbasis
budaya/komunitas menunjukkan beberapa dampak positif
apabila tradisi religius direvitalisasi dan diintegrasikan
secara pedagogis:

a.

Penguatan identitas & belonging: siswa lebih
merasa terhubung dengan pembelajaran yang
mencerminkan kehidupan komunitas.

Internalisasi nilai moral: nilai-nilai seperti
kejujuran, tanggung jawab, solidaritas, diwujudkan
dan dilatih lewat praktik tradisi.

Peningkatan motivasi belajar & relevansi
kurikulum: materi lebih bermakna karena terkait
problem nyata komunitas.

Pengembangan keterampilan sosial-praktis: mis.
kepemimpinan, negosiasi, ritual organisasi,
komunikasi antar-generasi.

Pelestarian warisan budaya: sambil berfungsi
pedagogis, tradisi ikut terjaga dari erosi modernisasi.

Catatan: efek-efek ini paling kuat ketika revitalisasi
dilakukan partisipatoris melibatkan guru, tokoh agama,
tetua adat, orang tua, dan siswa.



125
4. Model pedagogis dan metode integrasi

Praktik terbaik yang direkomendasikan dalam literatur
meliputi beberapa model:

a. Service Learning Berbasis Tradisi

1) Siswa melakukan proyek pengabdian yang
memanfaatkan praktik religius lokal (mis.
restorasi situs ziarah, mendokumentasikan
doa/nyanyian tradisional) lalu merefleksikan
makna dan pembelajarannya.

b. Project-Based Learning (PBL) dengan fokus
tradisi

1) Proyek lintas mata pelajaran: sejarah lokal,
bahasa, agama, seni — menghasilkan produk
(pameran, dokumenter, modul pembelajaran).

c. Dialog Antargenerasi & Oral History

1) Metode wawancara/telling: siswa merekam
narasi tetua tentang praktik religius, kemudian
menganalisis nilai-nilai etis dan sosialnya.

d. Pembelajaran Kontekstual (Contextual Teaching
and Learning)

1) Guru mengaitkan materi akademik dengan
simbol/ritus lokal untuk membangun transfer
pengetahuan.

e. Pembelajaran Partisipatif/PRT (Participatory
Rural Appraisal)

1) Komunitas dilibatkan dalam merancang
pembelajaran sehingga revitalisasi tidak
paternalistik.

f. Integrasi Kurikuler

1) Menyusun silabus yang memasukkan modul
kearifan religius lokal, rubrik penilaian
kompetensi sosial-spiritual, dan kegiatan
praktik.



126

5. Prinsip desain kurikulum & pedagogi

a.

b.

Partisipasi komunitas: pemangku kepentingan lokal
harus memimpin proses.

Kritikal, bukan romantis: revitalisasi bukan
idealisasi; siswa diajak refleksi kritis terhadap aspek
tradisi yang bertentangan dengan HAM atau
kesehatan publik.

Interdisipliner: menggabungkan agama, sejarah,
sosiologi, etika, seni.

Dokumentasi & translasi pengetahuan:
mengabadikan praktik lisan agar dapat dianalisis dan
diajarkan.

Adaptasi generasional: menyesuaikan format tradisi
agar relevan bagi generasi muda (mis. media digital).
Etika dan sensitivitas: menghormati sakralitas
praktik, izin komunitas, dan menjaga privasi ritual
tertentu.

6. Kriteria penilaian dan indikator keberhasilan

Beberapa indikator yang dapat digunakan dalam
evaluasi akademik dan program:

a.

b.

Perubahan sikap dan nilai (mis. skor empati,
solidaritas) sebelum & sesudah intervensi.
Keterlibatan komunitas (jumlah kegiatan bersama,
frekuensi partisipasi tetua).

Relevansi pembelajaran: hasil tugas proyek dan
keterkaitan dengan masalah komunitas.
Keterampilan sosial-praktis: kepemimpinan,
komunikasi, organisasi ritual.

Pelestarian budaya: dokumentasi, tingkat partisipasi
generasi muda dalam tradisi.

Sustainability: apakah inisiatif dilanjutkan tanpa
dukungan eksternal.



127

Metode pengukuran: mixed methods kuantitatif
(kuesioner, skala Likert) kualitatif (wawancara mendalam,
FGDs, observasi partisipan).

7. Hambatan dan risiko

a.

Komodifikasi tradisi: tradisi bisa kehilangan makna
jika hanya dijadikan materi pembelajaran untuk
formalitas.

Konflik interpretasi: perbedaan tafsir antar
kelompok dapat memicu kontroversi.

Eksklusivitas: beberapa ritual sakral tidak boleh
diakses umum. Perlu batasan etis.

Politik identitas: revitalisasi bisa diselewengkan
sebagai alat politik.

Kapasitas guru: guru perlu pelatihan untuk
mengelola materi kultural-religius secara sensitif dan
ilmiah.

8. Rekomendasi implementasi

a.

b.

Mapping tradisi lokal: inventarisasi praktik religius
yang layak dan aman untuk pendidikan.
Pembentukan dewan kurikulum komunitas:
melibatkan tokoh agama, adat, guru, orang tua, dan
siswa.

Pelatihan guru: modul- modul pedagogi berbasis
budaya, etika, dan penelitian aksi partisipatif.

Pilot project: mulai dari kelas kecil atau sekolah
mitra lalu evaluasi.

Dokumentasi digital: audio, video, transkrip untuk
bahan ajar dan penelitian.

Integrasi evaluatif: rubrik yang menilai
pengetahuan, keterampilan, dan sikap berbasis
tradisi.



128

g. Mekanisme perlindungan ritual: aturan akses,
informed consent dari pemilik tradisi.

9. Agenda penelitian lanjutan

a. Studi longitudinal tentang dampak integrasi tradisi
religius pada pembentukan karakter siswa.

b. Komparasi model: sekolah yang mengintegrasikan
tradisi vs. yang tidak outcome akademik, sosial, dan
budaya.

c. Eksplorasi etika pedagogi: bagaimana menjaga
kesakralan sambil mengajar secara kritis.

d. Pengembangan instrumen valid untuk mengukur
“kompetensi religius-kultural”.

Revitalisasi tradisi religius sebagai sumber belajar
menawarkan jalan tengah antara pelestarian budaya dan
pendidikan relevan-kontekstual. Keberhasilan intervensi
bergantung pada partisipasi komunitas, desain pedagogis
yang sensitif, serta evaluasi empiris yang terus-menerus.
Jika dirancang secara kolaboratif dan kritis, tradisi religius
dapat memperkaya kurikulum dengan nilai-nilai moral,
keterampilan sosial, dan rasa belonging yang kuat.

E. Desain Konseptual Pendidikan Islam yang Kontekstual
dan Inklusif

1. Pendahuluan: Urgensi Pendidikan Islam Kontekstual
dan Inklusif

Pendidikan Islam pada era modern dihadapkan pada
tantangan globalisasi, pluralitas budaya, dan perubahan
sosial yang cepat. Dalam konteks ini, pendidikan Islam
perlu didesain secara kontekstual artinya berakar pada
realitas sosial, budaya, dan kebutuhan lokal serta inklusif,



129

yaitu mampu merangkul keberagaman sosial, budaya, dan
agama tanpa kehilangan identitas keislamannya.

Desain konseptual ini berpijak pada paradigma
humanisasi pendidikan Islam, sebagaimana ditegaskan
oleh Abdurrahman Wahid (1999) dan Azyumardi Azra
(2002), bahwa pendidikan Islam harus menjadi sarana
pembentukan manusia yang beriman, berilmu, dan
berakhlak, sekaligus terbuka terhadap dinamika sosial yang
plural.

2. Landasan Teoretis

Desain konseptual pendidikan Islam yang kontekstual dan
inklusif berakar pada beberapa landasan teoretis berikut:

a. Teori Pendidikan Kontekstual (Contextual
Teaching and Learning CTL)
Menurut Johnson (2002), CTL adalah pendekatan
pembelajaran yang mengaitkan materi akademik
dengan pengalaman nyata siswa dan konteks
kehidupan sosialnya. Dalam konteks Islam,
pendekatan ini menuntut agar nilai-nilai Al-Qur’an
dan hadis tidak diajarkan secara verbalistik, tetapi
dihubungkan dengan realitas kehidupan umat dan
tantangan kemanusiaan kontemporer.

b. Teori Inklusivitas dalam Pendidikan (Inclusive
Education Theory)
UNESCO (2009) menegaskan bahwa pendidikan
inklusif bertujuan menciptakan ruang belajar yang
menghargai keberagaman, memberikan akses yang
sama, dan menolak diskriminasi berdasarkan latar
belakang agama, sosial, maupun budaya. Dalam
pendidikan Islam, prinsip ini sejalan dengan spirit
rahmatan lil ‘alamin (rahmat bagi seluruh alam)



130

sebagaimana tertuang dalam QS. Al-Anbiya [21]:
107.

c. Paradigma Islam Rahmatan lil ‘Alamin
Menurut Nasr (2007) dan Madjid (1998), Islam
merupakan sistem nilai yang terbuka, humanistik,
dan menghargai pluralitas. Pendidikan Islam harus
menjadi wahana pembentukan kesadaran universal
tentang kasih sayang, keadilan, dan kesetaraan antar
manusia.

3. Komponen-Konsep Utama dalam Desain Pendidikan
Islam yang Kontekstual dan Inklusif

a. Kontekstualisasi Nilai dan Materi Ajar

Materi pendidikan Islam perlu disusun berdasarkan
kebutuhan sosial dan budaya lokal. Nilai-nilai keislaman
diinternalisasikan melalui 1su-isu kontemporer seperti
ekologi, keadilan sosial, ekonomi umat, dan teknologi
digital.

Contoh: Pembelajaran Figh al-Bi’ah (fikih lingkungan)
dikaitkan dengan tradisi lokal menjaga alam (nosarara
nosabatutu pada masyarakat Kaili) sebagai wujud
implementasi etika Islam terhadap lingkungan.

b. Integrasi antara Wahyu dan Realitas

Konsep ini mengandaikan hubungan dialektis antara teks
(wahyu) dan konteks (realitas). Al-Qur’an menjadi sumber
nilai normatif, sementara realitas sosial menjadi arena
penerapannya. Dalam pandangan al-Attas (1980),
pendidikan Islam ideal adalah yang menanamkan adab
kesadaran posisi manusia dalam struktur kosmos —
sehingga peserta didik memahami hubungan harmonis
antara Tuhan, manusia, dan alam.



131
c. Partisipasi dan Kolaborasi Sosial

Pendidikan Islam yang kontekstual dan inklusif menuntut
kolaborasi antara lembaga pendidikan, keluarga, dan
masyarakat. Guru tidak hanya menjadi sumber
pengetahuan, tetapi juga fasilitator dialog sosial dan
budaya. Model community-based Islamic education
(Hasan, 2016) menekankan pentingnya sinergi sekolah
dengan komunitas lokal untuk menumbuhkan kesadaran
sosial keagamaan.

d. Dialog dan Toleransi antaragama

Menurut Syamsuddin (2018), pendidikan Islam harus
mendorong dialog lintas iman untuk memperkuat kohesi
sosial di tengah masyarakat plural. Pendekatan ini
menanamkan nilai tasamuh (toleransi) dan ta’aruf (saling
mengenal), sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-Hujurat
[49]:13.

e. Relevansi dengan Era Digital dan Globalisasi

Desain pendidikan Islam kontekstual juga harus adaptif
terhadap teknologi. Menurut Saada (2020), pendidikan
Islam perlu mengembangkan digital pedagogy yang
memanfaatkan  teknologi untuk memperluas akses
pembelajaran dan memperkuat literasi keagamaan yang
moderat.

4. Implementasi Desain dalam Konteks Pendidikan

Berdasarkan penelitian empiris dan praktik baik di berbagai
lembaga pendidikan, desain konseptual ini dapat
diimplementasikan melalui:

1. Integrasi Kurikulum Lokal dan Nilai Islam
Universal



132

Misalnya, pembelajaran akhlak dan fikih
dihubungkan dengan tradisi lokal, seperti adat gotong
royong atau musyawarah, yang sejalan dengan nilai-
nilai Islam.

. Metode Pembelajaran Partisipatif dan Reflektif
Menggunakan metode problem-based learning
(PBL), service learning, dan project-based learning
yang mengaitkan nilai-nilai Islam dengan pemecahan
masalah sosial.

. Pendidikan Multikultural Islam

Model in1 menekankan pengenalan keberagaman
budaya, etnis, dan agama sebagai bagian dari
sunnatullah. Penelitian oleh Naim & Sauqi (2017)
menunjukkan bahwa pendidikan multikultural
berbasis Islam efektif dalam menumbuhkan sikap
toleran dan empatik di madrasah.

. Penguatan Peran Guru sebagai Agen Moderasi
Islam

Guru berperan tidak hanya sebagai pengajar, tetapi
juga teladan dalam menerapkan Islam moderat. Studi
oleh Lestari dan Zulkifli (2022) menemukan bahwa
pelatthan  guru  dalam  moderasi  beragama
meningkatkan kemampuan mereka mengelola
perbedaan dan konflik nilai di kelas secara
konstruktif.

5. Dampak Akademik dan Sosial

Hasil riset menunjukkan bahwa desain pendidikan Islam
yang kontekstual dan inklusif membawa beberapa dampak
positif:

a. Peningkatan keterlibatan siswa dalam

pembelajaran karena materi lebih relevan dengan
kehidupan nyata (Azra, 2019).



133

b. Penguatan karakter toleran dan terbuka, terutama
dalam masyarakat majemuk (Saefudin, 2021).

c. Terbangunnya kesadaran sosial dan ekologis
dalam bingkai etika Islam (Hidayatullah, 2020).

d. Relevansi pendidikan Islam terhadap perubahan
zaman, tanpa kehilangan nilai fundamentalnya
(Madjid, 1998; Rahardjo, 2013).Desain konseptual
pendidikan Islam yang kontekstual dan inklusif
merupakan upaya merekonstruksi sistem pendidikan
agar mampu menjawab tantangan zaman sekaligus
menjaga nilai-nilai Islam yang universal. la
menuntut:

1. Integrasi antara teks keagamaan dan konteks sosial-
budaya.

2. Kolaborasi antara lembaga pendidikan dan
komunitas.

3. Sikap terbuka terhadap pluralitas dan kemajuan
teknologi.

Dengan demikian, pendidikan Islam tidak lagi eksklusif
atau normatif semata, tetapi menjadi sistem pembentukan
insan kamil yang beriman, berakal kritis, berbudaya,
dan berdaya sosial, sesuai dengan spirit rahmatan lil
‘alamin.



134

BAB VIII
MASA DEPAN PENDIDIKAN ISLAM DI TANAH
KAILI

A. Visi Pendidikan Islam yang Berkarakter dan
Berkemajuan

1. Reorientasi Visi Pendidikan Islam

Visi pendidikan Islam yang berkarakter dan
berkemajuan merupakan upaya untuk mengembalikan
fungsi utama pendidikan Islam sebagai  proses
pembentukan insan kamil yakni manusia yang utuh dalam
dimensi spiritual, moral, intelektual, dan sosial serta adaptif
terhadap perubahan zaman. Dalam konteks modern,
pendidikan Islam tidak lagi cukup hanya menekankan
aspek ritual dan dogmatis, tetapi juga harus berorientasi
pada penguatan karakter dan kemajuan peradaban. Sejalan
dengan pandangan Azyumardi Azra (2002) dan Nurcholish
Madjid (1998), pendidikan Islam ideal harus menjadi
kekuatan pembaruan sosial (social reformer) yang
membentuk manusia beriman, berilmu, dan beramal saleh,
sekaligus mampu berkontribusi pada kemajuan ilmu
pengetahuan dan kemanusiaan global.

2. Landasan Filosofis dan Teoretis
a. Landasan Teologis

Visi ini berpijak pada konsep insan kamil dalam
Islam, yaitu manusia sempurna yang memadukan keimanan
dan amal saleh. Al-Qur’an menegaskan bahwa manusia
diciptakan sebagai khalifah di bumi (QS. Al-Bagarah
[2]:30) dan pembawa rahmat bagi seluruh alam (QS. Al-



135

Anbiya [21]:107). Maka, pendidikan Islam harus
melahirkan generasi yang mampu memakmurkan bumi
melalui ilmu dan akhlak.

b. Landasan Filosofis

Menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas (1980),
tujuan pendidikan Islam adalah penanaman adab yakni
pengetahuan dan pengakuan terhadap tempat segala sesuatu
secara proporsional. Pendidikan Islam tidak hanya
mengejar kecerdasan intelektual, tetapi juga keseimbangan
antara akal, hati, dan tindakan.

c¢. Landasan Teoretis Modern

Visi pendidikan Islam yang berkarakter dan
berkemajuan selaras dengan teori humanisasi pendidikan
(Freire, 1970) dan transformative learning (Mezirow,
1997). Kedua teori ini menekankan pendidikan sebagai
proses pembebasan manusia dari ketidaksadaran menuju
kesadaran kritis dan aksi sosial yang berkeadilan.

3. Pendidikan Islam yang Berkarakter dan Berkemajuan
a. Pembentukan Kepribadian Moral-Spiritual

Pendidikan  Islam  harus  berorientasi  pada
pembentukan character building yang mencakup dimensi
moral, spiritual, dan sosial. Menurut Lickona (1991),
pendidikan karakter melibatkan tiga komponen utama:
pengetahuan moral (moral knowing), perasaan moral
(moral feeling), dan tindakan moral (moral action).

Dalam konteks Islam, ketiga komponen ini tercermin dalam
pembentukan akhlak karimah, sebagaimana sabda Nabi
Muhammad saw.



136

“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak
yang mulia.” (HR. Ahmad)

Akhlak menjadi fondasi bagi terbentuknya kepribadian
Muslim yang jujur, amanah, adil, dan berempati terhadap
sesama.

b. Berpikir Kritis dan Inovatif

Visi berkemajuan menuntut pendidikan Islam untuk
menumbuhkan kemampuan berpikir kritis, kreatif, dan
ilmiah. Menurut Rahardjo (2013), kemajuan dalam
pendidikan Islam berarti mengembangkan epistemologi
terbuka yang mampu berdialog dengan sains modern, tanpa
kehilangan nilai-nilai keislaman.Pendidikan Islam yang
berkemajuan harus melatih peserta didik untuk berpikir
reflektif (critical reflection) atas fenomena sosial dan
keagamaan, agar tidak terjebak dalam formalisme agama.

¢. Kemandirian dan Kepemimpinan Sosial

Karakter unggul dalam Islam tidak hanya bersifat
individual, tetapi juga sosial. Al-Ghazali (Thya Ulumuddin)
menegaskan bahwa manusia yang sempurna adalah yang
memberi manfaat bagi orang lain. Maka, visi pendidikan
Islam harus menghasilkan peserta didik yang mandiri,
tangguh, dan memiliki kepemimpinan sosial berbasis nilai-
nilai keislaman.

d. Integrasi Iman, Ilmu, dan Amal

Integrasi ini menjadi ciri khas pendidikan Islam yang
berkemajuan. Menurut Azra (2019), dikotomi antara ilmu
agama dan ilmu umum menjadi penghambat kemajuan
umat. Oleh karena itu, visi pendidikan Islam harus
menyatukan nilai-nilai spiritual dengan ilmu pengetahuan



137

modern, sehingga melahirkan generasi yang religius
sekaligus rasional dan produktif.

4. Desain Implementatif Visi Berkarakter dan Berkemajuan
a. Kurikulum Integratif dan Adaptif

Kurikulum pendidikan Islam harus mengintegrasikan
aspek moral, intelektual, sosial, dan teknologi. Kurikulum
semacam ini  dikembangkan berbasis kompetensi,
berorientasi pada lifelong learning, dan adaptif terhadap
kebutuhan abad ke-21 (kreativitas, kolaborasi, komunikasi,
dan berpikir kritis).

b. Model Pembelajaran Humanistik dan Partisipatif

Pendekatan pembelajaran yang digunakan adalah
student-centered learning yang menumbuhkan rasa
tanggung jawab, kepedulian sosial, dan kesadaran spiritual.
Pembelajaran partisipatif memungkinkan siswa belajar
melalui refleksi pengalaman sosial, kegiatan sosial, dan
aksi nyata di masyarakat.

c. Keteladanan Guru (Uswah Hasanah)

Guru menjadi figur sentral dalam mewujudkan visi
pendidikan Islam yang berkarakter. Menurut Hasan (2017),
guru dalam Islam tidak hanya mu’allim (pengajar), tetapi
juga murabbi (pendidik) dan mursyid (pembimbing
spiritual). Keteladanan guru menjadi media efektif
internalisasi nilai.

d. Pemanfaatan Teknologi dan Inovasi Digital

Visi berkemajuan menuntut pemanfaatan teknologi
informasi dalam pembelajaran. Pendidikan Islam harus
beradaptasi dengan era digital melalui e-learning, media



138

sosial edukatif, dan literasi digital Islami untuk
memperkuat daya saing dan memperluas akses pendidikan.

5. Dampak Akademik dan Sosial Berdasarkan Data Empiris

Penelitian-penelitian terbaru menunjukkan korelasi positif
antara pendidikan Islam berkarakter dan kemajuan sosial:

a. Hasan & Nurdin (2021) menemukan bahwa
pendidikan Islam berbasis karakter meningkatkan
integritas, tanggung jawab sosial, dan kepedulian
lingkungan di kalangan siswa madrasah.

b. Azra (2019) menyimpulkan bahwa madrasah yang
menerapkan kurikulum integratif (agama-sains)
menunjukkan peningkatan prestasi akademik dan
moral dibanding model tradisional.

c. Saefudin (2022) menegaskan bahwa pendidikan
Islam berbasis nilai kemajuan (moderasi, kreativitas,
dan toleransi) menjadi faktor penting dalam
memperkuat harmoni sosial di masyarakat
multikultural.

d. Zamroni (2020) menunjukkan bahwa penerapan
character-based learning dalam pendidikan Islam
mampu menurunkan perilaku intoleransi dan
meningkatkan empati sosial siswa.

6. Kesimpulan

Visi pendidikan Islam yang berkarakter dan
berkemajuan adalah rancangan ideal yang
mengintegrasikan  spiritualitas,  intelektualitas, dan
kemanusiaan. Visi ini bertujuan membentuk generasi
Muslim yang:

1. Memiliki akhlak mulia dan kesadaran moral yang
kokoh;



139

2. Mampu berpikir kritis, inovatif, dan produktif dalam
menghadapi tantangan global;

3. Menjadi agen perubahan sosial yang membawa nilai
rahmat dan kemajuan;

4. Mengintegrasikan iman, ilmu, dan amal sebagai
fondasi kehidupan.

Dengan desain pendidikan semacam ini, Islam tidak hanya
dipahami sebagai sistem keimanan, tetapi juga kekuatan
peradaban yang mendorong kemajuan ilmu, teknologi, dan
moralitas kemanusiaan.

B. Digitalisasi dan Spiritualisasi dalam Pendidikan Islam

Transformasi pendidikan Islam di era digital
menghadirkan tantangan dan peluang baru dalam menata
kembali hubungan antara teknologi (digitalisasi) dan nilai-
nilai spiritual (spiritualisasi). Dalam konteks akademik,
digitalisasi diartikan sebagai proses pemanfaatan teknologi
informasi dan komunikasi (TIK) untuk memperluas akses,
efektivitas, serta kualitas pembelajaran Islam (Ally &
Wark, 2020). Sementara itu, spiritualisasi merujuk pada
upaya menanamkan nilai-nilai keimanan, etika, dan
kesadaran transendental dalam seluruh aktivitas pendidikan
(Nasr, 2010).

1. Digitalisasi Pendidikan Islam

Penelitian oleh Hamid (2021) menegaskan bahwa
digitalisasi dalam pendidikan Islam tidak hanya terkait
dengan adopsi media pembelajaran berbasis daring (e-
learning, aplikasi Al-Qur’an interaktif, dan platform
madrasah digital), tetapi juga mencakup pergeseran
paradigma belajar dari yang berpusat pada guru (teacher-
centered) menuju pembelajaran kolaboratif dan mandiri
(learner-centered).



140

Implementasi digitalisasi memungkinkan peserta didik
mengakses sumber-sumber keilmuan Islam klasik maupun
kontemporer secara luas melalui big data keislaman
seperti Al-Maktabah al-Syamilah atau platform tafsir
online. Ini membuka ruang baru bagi literasi digital
religius, yakni kemampuan menggunakan teknologi secara
etis, kritis, dan berlandaskan nilai Islam.

2. Spiritualitas dalam Pembelajaran Digital

Namun, sebagaimana diingatkan oleh Syed Naquib
al-Attas (1993) dan Azyumardi Azra (2019), kemajuan
teknologi tanpa spiritualisasi dapat mengakibatkan
sekularisasi pengetahuan dan hilangnya makna adab
dalam belajar. Oleh karena itu, spiritualisasi perlu menjadi
arus utama (mainstreaming) dalam proses digitalisasi
pendidikan Islam.Spiritualisasi menuntut agar setiap
penggunaan teknologi diarahkan untuk memperkuat
tauhid, kesadaran moral, dan tanggung jawab sosial.
Dalam praktiknya, guru dan lembaga pendidikan Islam
perlu  menghadirkan  pendekatan  reflektif dan
transformatif, seperti pembelajaran berbasis  zikir,
kontemplasi, atau literasi Qur’ani digital yang membangun
koneksi antara ilmu dan iman (Hidayat, 2022).

3. Integrasi Digital-Spiritual sebagai Model Pendidikan
Holistik

Integrasi antara digitalisasi dan spiritualisasi
membentuk model pendidikan Islam yang holistik, di mana
dimensi intelektual, emosional, dan spiritual berkembang
seimbang. Dalam penelitian oleh Fauzi & Hasanah (2022),
konsep ini disebut sebagai “edu-tech spirituality”, yaitu
pemanfaatan  teknologi  digital untuk membangun
pengalaman belajar yang spiritual seperti aplikasi tadarus
interaktif, kelas tafakur online, dan program mentoring



141

akhlak berbasis media sosial.Dengan demikian, digitalisasi
tidak lagi dilihat sebagai ancaman terhadap nilai-nilai
religius, melainkan sebagai wahana dakwah dan pembinaan
karakter di era jaringan global.

4. Implikasi Akademik dan Praktis
Implikasi akademik dari integrasi ini mencakup perlunya:

a. Desain kurikulum digital-spiritual yang
menggabungkan literasi teknologi dan literasi
keagamaan.

b. Pelatihan guru berparadigma spiritual-digital, agar
mereka mampu menavigasi ruang maya dengan etika
Islam.

c. Riset interdisipliner yang mengkaji hubungan antara
teknologi, moralitas, dan identitas keislaman di dunia
virtual.

Sementara secara praktis, lembaga pendidikan Islam
dapat mengembangkan madrasah digital berbasis
spiritualitas, yang tidak hanya mengajarkan ilmu
pengetahuan, tetapi juga membentuk kesadaran ilahiah
dalam setiap interaksi digital peserta didik.

Digitalisasi dan spiritualisasi dalam pendidikan Islam
bukan dua entitas yang berlawanan, melainkan dua kutub
yang perlu diintegrasikan untuk membangun pendidikan
Islam yang relevan dan berkeadaban. Teknologi digital
menjadi instrumen untuk memperluas dakwah dan
pembelajaran Islam, sedangkan spiritualisasi menjadi
fondasi moral agar teknologi tetap berpihak pada
kemanusiaan dan ketauhidan.



142

C. Kolaborasi antar-Lembaga Pendidikan dan Masyarakat
Sipil

1. Landasan Teoretis Kolaborasi Pendidikan dan
Masyarakat Sipil

Kolaborasi antar-lembaga pendidikan dan masyarakat
sipil merupakan pendekatan strategis dalam mewujudkan
pendidikan  yang  partisipatif,  berkelanjutan, dan
berkeadaban sosial. Secara akademik, pendekatan ini
berakar pada teori social capital (Putnam, 2000), yang
menekankan pentingnya jejaring sosial, kepercayaan, dan
kerja sama antar-aktor dalam membangun kualitas
kehidupan publik.Dalam konteks pendidikan Islam,
kolaborasi ini sejalan dengan prinsip fa ‘awun ‘ald al-birr
wa al-tagwa (QS. al-Ma’idah [5]:2), yang menegaskan nilai
kerja sama dalam kebaikan dan ketakwaan sebagai fondasi
sosial bagi pembangunan umat.

2. Kolaborasi sebagai Model Penguatan Pendidikan Islam

Penelitian oleh Azra (2019) dan Hidayat (2021)
menunjukkan bahwa lembaga pendidikan Islam, seperti
madrasah dan pesantren, tidak dapat berdiri sendiri dalam
menghadapi tantangan globalisasi dan disrupsi digital. Oleh
karena itu, diperlukan kemitraan multi-pthak (multi-
stakeholder partnerships) yang melibatkan masyarakat sipil,
organisasi keagamaan, lembaga swadaya masyarakat,
pemerintah daerah, dan sektor swasta.Kemitraan ini dapat
berbentuk:

a. Program pendidikan berbasis komunitas, seperti
pelatihan literasi Qur’ani, kewirausahaan santri, dan
pemberdayaan perempuan.



143

b. Kerja sama akademik dan sosial, misalnya riset
kolaboratif, program pengabdian masyarakat, atau
beasiswa berbasis kemitraan CSR.

c. Penguatan peran masyarakat sipil dalam advokasi
pendidikan, transparansi kebijakan, dan kontrol sosial
terhadap mutu pendidikan Islam (Fakih, 2020).

3. Peran Masyarakat Sipil dalam Transformasi Pendidikan

Masyarakat sipil (civil society) dalam konteks Islam
diartikan sebagai kelompok sosial yang berfungsi sebagai
penyeimbang antara negara dan individu, dengan misi
moral untuk memperjuangkan keadilan, solidaritas, dan
nilai kemanusiaan (An-Na’im, 2008). Dalam dunia
pendidikan, peran masyarakat sipil meliputi:

a. Mendorong partisipasi publik dalam perencanaan
dan evaluasi pendidikan.

b. Menjadi mitra strategis lembaga pendidikan dalam
membangun kemandirian dan tanggung jawab
sosial siswa.

c. Menyediakan ruang praksis nilai-nilai Islam
moderat di tengah pluralitas masyarakat (Madjid,
2020).

Kolaborasi ini menjadikan pendidikan Islam lebih
adaptif terhadap kebutuhan sosial-budaya setempat dan
lebih kontributif terhadap pembangunan masyarakat.

4. Model Kolaborasi Inovatif dan Praktik Baik

Studi empiris menunjukkan berbagai bentuk praktik
kolaboratif yang berhasil:

a. Di Indonesia, program “Pesantren Ekonomi
Rakyat” melibatkan kerja sama antara pesantren,
pemerintah daerah, dan LSM lokal dalam membina



144

kewirausahaan santri berbasis koperasi (Sulaiman,
2021).

b. Madrasah berbasis komunitas di daerah pedesaan
(Wahid, 2022) mengembangkan kurikulum
kontekstual melalui kolaborasi guru, tokoh adat, dan
lembaga zakat lokal.

c. Forum Masyarakat Pendidikan Islam (FMPI) di
beberapa daerah berfungsi sebagai jembatan
kolaboratif antara madrasah dan masyarakat sipil
dalam mengembangkan program literasi digital dan
sosial-keagamaan.

5. Implikasi Akademik dan Sosial

Secara akademik, kolaborasi antar-lembaga pendidikan dan
masyarakat sipil memperkuat paradigma pendidikan
berbasis ekosistem (ecosystem-based education).
Paradigma ini menegaskan bahwa mutu pendidikan Islam
tidak hanya ditentukan oleh kurikulum dan guru, tetapi juga
oleh interaksi sosial antara lembaga dan masyarakat
(Bronfenbrenner, 1979).

Secara sosial, kolaborasi int membentuk kapital sosial
keagamaan (religious social capital), yang mampu
menumbuhkan solidaritas, gotong royong, dan ketahanan
moral masyarakat dalam menghadapi tantangan modernitas
dan krisis moral global.

Kolaborasi antara lembaga pendidikan dan
masyarakat sipil merupakan kunci menuju pendidikan
Islam yang inklusif, kontekstual, dan berorientasi pada
pemberdayaan umat. Sinergi ini tidak hanya memperluas
akses dan kualitas pembelajaran, tetapi juga memperkokoh
nilai-nilai spiritual dan sosial yang menjadi inti pendidikan
Islam.Dalam jangka panjang, kolaborasi ini menjadi pilar
penting bagi terbangunnya masyarakat madani (civilized
society) yang berilmu, berakhlak, dan berkeadilan sosial.



145

D. Strategi Mewujudkan Masyarakat Belajar Berbasis Nilai
Islam

1. Konsep Masyarakat Belajar dalam Perspektif Islam

Konsep masyarakat belajar (learning society) dalam
kerangka Islam berakar pada prinsip bahwa menuntut ilmu
merupakan kewajiban sepanjang hayat (thalab al-‘ilm
faridhah ‘ala kulli muslim). Dalam pandangan Islam,
masyarakat ideal adalah masyarakat yang terus belajar,
merefleksi, dan memperbaiki dir1 menuju kesempurnaan
moral dan spiritual (Al-Attas, 1993).Menurut UNESCO
(2015), masyarakat belajar ditandai oleh partisipasi aktif
seluruh warga dalam kegiatan belajar formal, nonformal,
dan informal, serta dukungan sistem sosial yang
mendorong keberlanjutan pembelajaran. Dalam konteks
Islam, pembentukan  masyarakat belajar  berarti
menciptakan lingkungan sosial yang berlandaskan nilai
tauhid, keadilan, 1lmu, dan amal saleh.

2. Landasan Nilai Islam dalam Pembangunan Masyarakat
Belajar

Nilai-nilai dasar Islam seperti ilmu (‘ilm), hikmah
(kebijaksanaan), ukhuwah (persaudaraan), dan amanah
(tanggung jawab sosial) merupakan fondasi pembentukan
masyarakat belajar.Sebagaimana ditegaskan dalam Al-
Qur’an:

a0 gl 51 Gl 5 ke T Gl i i
Terjemahnya: Allah akan meninggikan orang-orang yang

beriman di antara kamu dan orang-orang yang diberi ilmu
beberapa derajat.”(QS. Al-Mujadilah [58]: 11)



146

Ayat ini menunjukkan bahwa masyarakat yang
beriman dan berilmu memiliki posisi tinggi dalam tatanan
sosial Islam. Oleh karena itu, strategi pembentukan
masyarakat belajar harus menempatkan ilmu dan iman
sebagai dua pilar utama dalam seluruh proses pendidikan
sosial.

3. Strategi Pengembangan Masyarakat Belajar Berbasis
Nilai Islam

a. Internalisasi Nilai Islam dalam Sistem Pendidikan

Penelitian oleh Azra (2019) dan Hidayat (2021)
menegaskan bahwa strategi pertama adalah
mengintegrasikan nilai Islam ke dalam seluruh jenjang dan
bentuk pendidikan, baik formal, nonformal, maupun
informal.

Hal ini dilakukan melalui:

a. Kurikulum berbasis karakter Islam (adab, akhlak, dan
spiritualitas).

b. Pembelajaran reflektif yang menumbuhkan kesadaran
moral dan sosial.

c. Kegiatan belajar berbasis komunitas seperti halagah
ilmu, majelis taklim, dan pesantren kilat komunitas.

b. Pemberdayaan Komunitas dan Literasi Sosial-Religius

Masyarakat belajar tumbuh kuat bila diiringi dengan
pemberdayaan komunitas (community empowerment).
Penelitian oleh Hasanah (2022) menunjukkan bahwa
penguatan literasi  sosial-religius di  tingkat akar
rumputmelalui masjid, lembaga zakat, dan komunitas
pengajian dapat memperluas partisipasi masyarakat dalam
proses pembelajaran sepanjang hayat.
Masjid berfungsi sebagai pusat pendidikan sosial-



147

spiritual, tempat masyarakat belajar ilmu agama, ekonomi
syariah, hingga kepemimpinan sosial.

c. Kolaborasi Multi-Pihak dalam Ekosistem Pendidikan

Strategi penting lainnya ialah kolaborasi antar-lembaga
pendidikan, pemerintah, dan masyarakat sipil untuk
membentuk ekosistem belajar yang sinergis (Fauzi, 2020).
Kolaborasi ini dapat berupa:

a. Program literasi Al-Qur’an berbasis komunitas.

b. Pelatihan kewirausahaan Islami dan digitalisasi
dakwabh.

c. Gerakan sosial keagamaan seperti Gerakan
Masyarakat Cinta llmu atau Madrasah Komunitas.

d. Pemanfaatan Teknologi untuk Dakwah dan
Pembelajaran

Dalam era digital, teknologi menjadi medium penting
untuk memperluas akses pendidikan. Namun, digitalisasi
harus diiringi dengan spiritualisasi agar tidak kehilangan
arah nilai.Menurut Hamid (2021), penggunaan platform
digital seperti e-learning syariah, podcast dakwah, dan
aplikasi literasi Islam telah membuka ruang bagi
masyarakat untuk belajar secara fleksibel dan mandiri,

membentuk karakter digital Muslim learners yang beretika
dan berakhlak.

e. Penguatan Keteladanan dan Kepemimpinan Moral

Kepemimpinan  berbasis  nilai  (value-based
leadership) menjadi aspek penting dalam membangun
masyarakat belajar Islam. Pemimpin pendidikan, ulama,
dan tokoh masyarakat harus menjadi model etika belajar
dan berilmu.Sesuai teori social learning (Bandura, 1986),
masyarakat belajar berkembang ketika individu meniru



148

perilaku positif dari figur panutan yang kredibel dan
berintegritas.

4. Ciri-Ciri Masyarakat Belajar Islami

Ciri masyarakat belajar berbasis Islam, menurut hasil
kajian Mustofa (2023), mencakup:

a. Adanya budaya igra’ dan refleksi diri.

b. Kemandirian dalam belajar (self-directed learning)
dengan landasan spiritual.

c. Keterbukaan terhadap ilmu baru, disertai filter nilai
Islam.

d. Solidaritas sosial dalam penyebaran ilmu.

e. Pemanfaatan teknologi untuk dakwah dan
kemaslahatan.

5. Implikasi Akademik dan Praktis

Secara akademik, pembangunan masyarakat belajar
berbasis nilai Islam menuntut adanya desain pendidikan
yang integratif antara dimensi intelektual, moral, dan
spiritual.

Secara praktis, upaya ini memerlukan:

a. Kebijakan pendidikan nasional yang berorientasi
nilai.
b. Gerakan sosial berbasis ilmu dan amal.
c. Penguatan lembaga keagamaan lokal sebagai agen
pembelajaran masyarakat
Mewujudkan masyarakat belajar berbasis nilai Islam
berarti membangun peradaban ilmu yang berlandaskan
iman, akhlak, dan tanggung jawab sosial. Strateginya tidak
hanya melalui sistem pendidikan formal, tetapi juga melalui
penguatan budaya belajar sepanjang hayat di tengah
masyarakat.Dengan sinergi antara pendidikan, teknologi,
spiritualitas, dan pemberdayaan sosial, Islam menawarkan



149

paradigma belajar yang tidak hanya mencerdaskan akal,
tetapi juga memuliakan jiwa.

E. Peneguhan Identitas Islam Lokal dalam Dunia Global
1. Globalisasi dan Krisis Identitas Keagamaan

Proses globalisasi telah membawa perubahan besar
dalam sistem nilai, budaya, dan cara hidup umat manusia.
Dalam  konteks Islam, globalisasi tidak hanya
menghadirkan peluang untuk memperluas dakwah dan
pengetahuan, tetapi juga menimbulkan krisis identitas
religius dan kultural (Castells, 2004; Bauman, 2012).
Fenomena ini tampak dalam melemahnya tradisi keislaman
lokal yang selama berabad-abad menjadi bagian integral
dari masyarakat Muslim Nusantara. Dalam situasi ini,
muncul kebutuhan mendesak untuk meneguhkan kembali
identitas Islam lokal agar tidak tergerus oleh homogenisasi
budaya global dan arus ideologi transnasional (Azra, 2019).

2. Islam Lokal: Sintesis Nilai, Budaya, dan Spiritualitas

Istilah Islam lokal merujuk pada ekspresi keislaman
yang berakar pada tradisi dan kearifan budaya suatu
masyarakat, tanpa kehilangan esensi ajaran universal Islam.
Geertz (1960) dalam The Religion of Java menggambarkan
bagaimana Islam di Indonesia tumbuh dalam harmoni
dengan adat, membentuk corak Islam yang toleran,
kontekstual, dan berakar pada nilai-nilai lokal.
Menurut Madjid (2020), Islam Nusantara atau Islam lokal
bukanlah bentuk sinkretisme, tetapi manifestasi dari Islam
yang hidup dan berinteraksi dengan realitas sosial-budaya
masyarakatnya, seperti tradisi maulid, tahlilan, dan gotong
royong yang sarat dengan nilai ukhuwah dan solidaritas
sosial.



150
3. Tantangan Global terhadap Identitas Islam Lokal

Penelitian menunjukkan bahwa globalisasi

menghadirkan tiga tantangan utama bagi identitas Islam
lokal:

a. Homogenisasi budaya dan nilai global yang sering
kali membawa budaya konsumtif dan individualistik
(Ritzer, 2011).

b. Radikalisasi dan purifikasi keagamaan yang berusaha
menghapus ekspresi Islam lokal dengan dalih
pemurnian akidah (Bruinessen, 2015).

c. Disrupsi digital dan media global, yang memengaruhi
cara berpikir generasi muda Muslim terhadap tradisi
keislaman warisan leluhur (Heryanto, 2021).

Tantangan-tantangan ini menuntut respons kreatif dan
ilmiah melalui revitalisasi identitas Islam lokal yang
mampu berdialog dengan dunia global tanpa kehilangan
akar spiritual dan budaya.

4. Strategi Peneguhan Identitas Islam Lokal

Berdasarkan hasil kajian akademik (Azra, 2019; Hidayat,
2022; Mudzhar, 2023), ada beberapa strategi yang dapat
ditempuh dalam meneguhkan identitas Islam lokal di
tengah arus globalisasi:

a. Revitalisasi Tradisi Keislaman Lokal

Tradisi keagamaan seperti tahlilan, barzanji, maulid,
zikir massal, atau doa adat dapat dijadikan sumber
pendidikan moral dan spiritual masyarakat. Tradisi ini
bukan sekadar ritual, tetapi juga ruang pembelajaran sosial
yang menanamkan nilai keikhlasan, kebersamaan, dan
penghormatan terhadap leluhur.Menurut Madjid (2020),



151

tradisi tersebut membentuk ethos religius Nusantara yang
mempertemukan iman dan budaya secara harmonis.

b. Pendidikan Islam Kontekstual

Pendidikan Islam memiliki peran penting dalam
mentransmisikan nilai Islam lokal kepada generasi muda.
Kurikulum pendidikan perlu diorientasikan pada integrasi
nilai Islam universal dengan konteks budaya lokal
(Nasution, 2021).D1 beberapa daerah, seperti Sulawesi
Tengah, nilai nosarara nosabatutu (persaudaraan dan
kesatuan) dapat menjadi contoh nilai lokal yang sejalan
dengan konsep ukhuwah Islamiyah dalam Islam.

c. Dialog dan Kolaborasi Antarbudaya

Peneguhan identitas Islam lokal tidak berarti
menutup diri dari dunia global. Justru, Islam lokal harus
tampil sebagai identitas dialogis dan inklusif, mampu
berdialog dengan budaya lain tanpa kehilangan jati diri.
Konsep Islam wasathiyah (moderat) menjadi landasan etis
untuk membangun komunikasi antarperadaban yang damai
dan produktif (Khaled Abou El-Fadl, 2014).

d. Digitalisasi Kearifan Lokal

Pemanfaatan teknologi digital juga dapat menjadi
sarana untuk melestarikan dan mempromosikan
identitas Islam lokal.Melalui media sosial, podcast, dan
platform pembelajaran digital, nilai-nilai kearifan lokal
seperti kesederhanaan, kebersamaan, dan adab dalam Islam
dapat disebarkan secara luas. Ini menjadi bagian dari
digital da 'wah with local wisdom (Hidayat, 2022).



152

5. Implikasi Sosial dan Akademik

Secara akademik, peneguhan identitas Islam lokal
menegaskan pentingnya pendekatan interdisipliner yang
menggabungkan antropologi, teologi, dan pendidikan
Islam.Secara sosial, hal ini memperkuat ketahanan budaya
(cultural resilience) umat Islam dalam menghadapi arus
global. Islam lokal yang kuat akan melahirkan masyarakat
yang moderat, terbuka, dan berakar kuat pada nilai-nilai
kemanusiaan dan spiritualitas.

6. Islam Lokal sebagai Identitas Global Baru

Dalam konteks globalisasi nilai, Islam lokal justru
dapat berkontribusi pada pembentukan wajah Islam
global yang damai dan humanis.
Konsep Islam Nusantara, Islam Berkemajuan, dan Islam
Rahmatan lil-‘Alamin adalah bentuk konkret dari
localization of Islam yang kini mulai mendapat perhatian
dunia (Feener, 2013).Dengan demikian, peneguhan
identitas Islam lokal bukanlah bentuk resistensi terhadap
globalisasi, melainkan  upaya  konstruktif  untuk
menghadirkan Islam yang berakar dan relevan bagi
peradaban global.

Peneguhan identitas Islam lokal di dunia global
berarti memperkuat akar keislaman yang bersenyawa
dengan nilai-nilai budaya, tanpa kehilangan universalitas
ajaran Islam.Melalui strategi revitalisasi tradisi, pendidikan
kontekstual, kolaborasi antarbudaya, dan digitalisasi nilai-
nilai lokal, Islam dapat tampil sebagai kekuatan moral yang
mampu menyatukan lokalitas dan globalitas dalam
harmoni peradaban.Identitas Islam lokal yang kokoh adalah
benteng budaya sekaligus jembatan dialog bagi dunia yang
terus berubah.



153

BAB IX
PENUTUP

A. Kesimpulan Umum dan Refleksi Akhir

Berdasarkan keseluruhan pembahasan mengenai
transformasi pendidikan Islam dalam konteks lokal dan
global, dapat disimpulkan bahwa pendidikan Islam
memiliki potensi besar sebagai instrumen pembentuk
peradaban yang berakar pada nilai-nilai spiritual, sosial,
dan budaya masyarakat. Pendidikan Islam tidak hanya
berfungsi sebagai sarana transmisi ilmu keagamaan, tetapi
juga sebagai wahana pembentukan karakter, pembebasan
intelektual, dan pemberdayaan sosial yang kontekstual
dengan realitas masyarakat.

Secara umum, hasil refleksi akademik menunjukkan
beberapa poin penting. Pertama, pendidikan Islam harus
bertransformasi dari sistem yang normatif-doktrinal menuju
sistem yang partisipatif dan kontekstual. Hal ini berarti
pendidikan harus mengintegrasikan nilai-nilai lokal, tradisi
spiritual, dan dinamika sosial budaya masyarakat agar tetap
relevan dengan kebutuhan zaman. Kedua, pendidikan Islam
perlu berorientasi pada pembentukan insan kamil, yaitu
manusia yang beriman, berilmu, berakhlak mulia, serta
memiliki kepedulian sosial dan kemampuan beradaptasi di
tengah perubahan global Ketiga, kolaborasi antara lembaga
pendidikan, masyarakat sipil, dan komunitas lokal menjadi
kunci penguatan ekosistem pendidikan Islam. Kolaborasi
ini tidak hanya memperluas akses dan partisipasi, tetapi
juga memperkaya sumber belajar melalui praktik sosial,
tradisi religius, serta kearifan lokal yang diwariskan
masyarakat. Keempat, digitalisasi pendidikan Islam
menjadi keniscayaan pada era modern. Namun, digitalisasi
harus diimbangi dengan spiritualisasi, agar kemajuan



154

teknologi tetap berpihak pada nilai kemanusiaan, etika, dan
moralitas Islam.

Refleksi akhir dari keseluruhan gagasan ini adalah
bahwa pendidikan Islam masa kini harus berwawasan
transformasional dan inklusif, tidak hanya mentransfer
ilmu, tetapi juga mentransformasikan kesadaran dan
perilaku peserta didik agar mampu menjadi agen perubahan
sosial. Pendidikan Islam yang berakar pada nilai-nilai
keislaman dan budaya lokal akan mampu melahirkan
generasi yang moderat, berkarakter, serta siap menghadapi
tantangan global tanpa kehilangan identitas spiritualnya.

Dengan demikian, masa depan pendidikan Islam
bergantung pada kemampuannya menyeimbangkan antara
tradisi dan inovasi, lokalitas dan globalitas, serta
pengetahuan dan Kkebijaksanaan spiritual. Melalui
sintesis nilai-nilai tersebut, pendidikan Islam akan terus
menjadi sumber pencerahan dan kekuatan moral bagi
peradaban manusia.

B. Implikasi bagi Pengembangan Dakwah, Kebudayaan,
dan Pendidikan

Berdasarkan hasil kajian dan refleksi terhadap
dinamika pendidikan Islam yang berakar pada nilai-nilai
lokal serta berorientasi global, terdapat sejumlah implikasi
penting bagi pengembangan dakwah, kebudayaan, dan
pendidikan. Implikasi ini menunjukkan arah strategis bagi
pembaharuan pemikiran dan praktik keislaman agar tetap
relevan dengan kebutuhan masyarakat modern tanpa
kehilangan akar spiritual dan kulturalnya.

1. Implikasi bagi Pengembangan Dakwah

Dakwah di era kontemporer harus bergeser dari pola
indoktrinatif dan verbalistik menuju model dakwah



155

partisipatif dan transformatif. Data  akademik
menunjukkan bahwa efektivitas dakwah meningkat ketika
dikaitkan dengan konteks sosial dan budaya masyarakat
setempat (Azra, 2019; Rahman, 2021). Pendekatan dakwah
berbasis kearifan lokal, seperti yang dilakukan masyarakat
Kaili dan komunitas Islam Nusantara, memperlihatkan
keberhasilan dalam menanamkan nilai-nilai Islam yang
moderat, toleran, dan membumi.

Dengan demikian, implikasinya adalah:

a. Dakwah harus mengintegrasikan nilai-nilai budaya
lokal sebagai media penyampaian pesan Islam agar
lebih mudah diterima masyarakat.

b. Dakwah perlu memanfaatkan teknologi digital dan
media sosial sebagai sarana penyebaran nilai
spiritual, etika sosial, dan pengetahuan keagamaan
yang mencerahkan.

c. Para da’i dan pendidik agama perlu mengembangkan
kompetensi kultural agar mampu berdialog dengan
realitas sosial, tanpa kehilangan substansi ajaran
Islam.

2. Implikasi bagi Pengembangan Kebudayaan

Pendidikan Islam yang kontekstual berperan penting
dalam revitalisasi kebudayaan lokal. Nilai-nilai Islam dan
budaya lokal tidak harus dipertentangkan, tetapi dapat
bersinergi untuk memperkuat identitas sosial dan spiritual
masyarakat. Studi oleh Woodward (2012) dan
Mujiburrahman (2018) menegaskan bahwa Islam lokal di
Indonesia menjadi model keberagamaan yang damai karena
kemampuannya mengakomodasi tradisi dan simbol-simbol
budaya tanpa meninggalkan prinsip tauhid.

Implikasi kebudayaan dari temuan ini meliputi:



156

a. Perlu adanya rekonstruksi identitas Islam lokal
sebagai ekspresi religius yang menghargai tradisi,
bahasa, dan simbol-simbol budaya daerah.

b. Pendidikan Islam dapat menjadi agen pelestarian
budaya, dengan menjadikan ritual, seni, dan adat
religius sebagai bagian dari proses pembelajaran
nilai.

c. Kolaborasi antara lembaga keagamaan, seniman, dan
tokoh adat diperlukan untuk membangun
kebudayaan Islam yang dinamis dan adaptif
terhadap perubahan zaman.

3. Implikasi bagi Pengembangan Pendidikan

Pendidikan Islam perlu diarahkan pada model
transformasi sosial dan spiritual yang berakar pada nilai-
nilai lokal, namun berorientasi global. Kajian oleh Zubaedi
(2017) dan Nata (2020) menegaskan bahwa pendidikan
Islam yang efektif adalah pendidikan yang menyatukan
dimensi moral, intelektual, dan sosial dalam satu
kesatuan praksis.

Beberapa implikasi strategisnya adalah:

a. Kurikulum pendidikan Islam perlu dikembangkan
secara integratif dan kontekstual, menggabungkan
antara ilmu keislaman, ilmu sosial, dan kearifan
lokal.

b. Pembelajaran perlu menekankan partisipasi
komunitas dan pengalaman langsung sebagai
sumber belajar, sebagaimana prinsip community-
based education.

c. Perlu penguatan digital literacy dan spiritual
literacy secara seimbang, agar peserta didik mampu
menggunakan teknologi secara etis dan produktif
dalam pengabdian kepada masyarakat.



157

d. Guru, ustaz, dan pendidik Islam hendaknya berperan
sebagai agen perubahan sosial, bukan hanya
pengajar, dengan menginternalisasikan nilai-nilai
rahmatan lil ‘alamin dalam setiap praktik pendidikan.

Dengan demikian, pengembangan dakwah, kebudayaan,
dan pendidikan Islam tidak dapat dipisahkan satu sama
lain. Ketiganya merupakan pilar utama peradaban Islam
yang saling menopang. Dakwah memberikan arah moral
dan spiritual, kebudayaan memberi konteks dan akar sosial,
sementara pendidikan menjadi sarana sistematis untuk
mentransfer dan mentransformasikan nilai-nilai tersebut.
Dalam konteks globalisasi dan disrupsi digital saat ini,
keberhasilan  pendidikan  Islam  bergantung pada
kemampuannya menjaga keseimbangan antara nilai-nilai
keislaman universal dan identitas lokal. Revitalisasi
dakwah yang humanis, kebudayaan yang inklusif, dan
pendidikan yang berorientasi pada pemberdayaan menjadi
kunci utama dalam membangun masyarakat Islam yang
berkarakter, berilmu, dan berkemajuan.

C. Harapan Penulis terhadap Kesinambungan Pendidikan
Islam berbasis Nilai kearifan Lokal

Sebagai penutup reflektif dari seluruh pembahasan,
penulis menyampaikan harapan besar agar pendidikan
Islam di Indonesia terus dikembangkan secara
berkesinambungan dengan berpijak pada nilai-nilai
kearifan lokal sebagai landasan moral, sosial, dan
spiritual. Dalam pandangan penulis, pendidikan Islam yang
berakar pada nilai-nilai lokal tidak hanya memperkuat
identitas keislaman masyarakat, tetapi juga menjadi
jembatan antara tradisi dan modernitas, antara spiritualitas
dan kemajuan peradaban.

1. Pendidikan Islam yang Membumi dan Membebaskan



158

Harapan utama penulis adalah agar pendidikan Islam
tidak terjebak dalam pola pengajaran yang hanya bersifat
kognitif dan normatif, tetapi mampu menjadi pendidikan
yang membumi yakni pendidikan yang berangkat dari
realitas sosial dan budaya masyarakat. Nilai-nilai lokal
seperti gotong royong, musyawarah, solidaritas sosial, dan
penghormatan terhadap alam merupakan refleksi dari
prinsip Islam yang rahmatan lil ‘alamin. Dengan
menghidupkan nilai-nilai tersebut, pendidikan Islam akan
menjadi pendidikan yang membebaskan (Paulo Freire,
1970), yang tidak hanya mentransfer ilmu, tetapi juga
membangkitkan  kesadaran  kritis dan kemampuan
berkontribusi nyata terhadap masyarakat.

2. Penguatan Kearifan Lokal sebagai Basis Karakter dan
Spiritualitas

Penulis berharap agar lembaga-lembaga pendidikan
Islam baik madrasah, pesantren, maupun sekolah umum
tidak hanya menjadikan kearifan lokal sebagai pelengkap
kurikulum, tetapi sebagai basis pembentukan karakter dan
spiritualitas peserta didik.

Kearifan lokal, sebagaimana nilai nosarara
nosabatutu dalam budaya Kaili, mengandung ajaran
tentang persaudaraan, keharmonisan, dan tanggung jawab
sosial. Nilai-nilai seperti inilah yang harus terus diwariskan
melalui sistem pendidikan agar generasi muda memiliki
akar moral yang kuat sekaligus wawasan global yang luas.

3. Kolaborasi untuk Keberlanjutan Pendidikan Berbasis
Nilai Lokal

Kesinambungan pendidikan Islam berbasis kearifan
lokal hanya dapat terwujud jika ada sinergi antara
pemerintah, lembaga pendidikan, dan masyarakat adat.



159

Penulis berharap muncul berbagai bentuk kolaborasi,
seperti pengembangan kurikulum etnopedagogi Islam,
penelitian budaya religius, serta pembelajaran berbasis
komunitas yang menggali potensi sosial dan spiritual
masyarakat setempat.Selain itu, penting untuk memperkuat
komunitas belajar lintas generasi, di mana tokoh agama,
tokoh adat, dan generasi muda dapat saling bertukar
pengalaman dan pengetahuan dalam suasana dialogis dan
inklusif.

4. Pendidikan Islam sebagai Pilar Peradaban Masa Depan

Penulis meyakini bahwa pendidikan Islam yang
berakar pada nilai-nilai lokal akan menjadi pilar penting
bagi masa depan peradaban bangsa Indonesia.
Pendidikan yang berpadu antara keimanan dan kebudayaan
akan melahirkan generasi berkarakter moderat, kreatif, dan
memiliki kesadaran ekologis serta sosial yang tinggi.

Harapannya, pendidikan Islam di masa depan tidak
hanya mencetak lulusan yang cerdas secara intelektual,
tetapi juga arif secara spiritual, empatik secara sosial, dan
kokoh secara moral. Inilah cita-cita luhur dari pendidikan
Islam yang sejatimenjadi sarana untuk membangun
manusia yang utuh, yang mampu menghadirkan nilai-nilai
ilahiah di tengah dinamika kemanusiaan modern.

Akhirnya,penulis menegaskan bahwa kesinambungan
pendidikan Islam berbasis nilai kearifan lokal merupakan
ikhtiar menjaga akar dan arah pendidikan nasional. Akar
yang kuat akan membuat pendidikan Islam tetap berdiri
kokoh di tengah arus globalisasi, sementara arah yang jelas
akan menuntunnya menjadi sumber inspirasi bagi kemajuan
bangsa.



160
DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. Amin. (2019). Islamic Studies di
Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Abdurrahman, A. (2018). Paradigma Pendidikan
Islam Humanistik. Jakarta: RajaGrafindo Persada.

Ahmad, N. (2020). Spiritualisasi Pendidikan Islam di
Era Digital. Bandung: Alfabeta.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. (2013). Islam
and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC.

Alwasilah, A. Chaedar. (2011). Pokoknya Kualitatif:
Dasar-Dasar Merancang dan Melakukan Penelitian
Kualitatif. Bandung: Kiblat Buku Utama.

Arifin, M. (2017). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta:
Bumi Aksara.

Azra, Azyumardi. (2018). Pendidikan Islam: Tradisi
dan Modernisasi Menuju Milenium Baru. Jakarta: Logos
Wacana Ilmu.

Baharuddin, & Wahyuni, M. (2015). Teori Belajar
dan Pembelajaran. Y ogyakarta: Ar-Ruzz Media.

Basri, H. (2021). Kearifan Lokal dan Pendidikan
Karakter Islami. Makassar: Alauddin Press.

Daradjat, Zakiah. (2012). llmu Pendidikan Islam.
Jakarta: Bumi Aksara.

Driyarkara. (2019). Manusia dan Pendidikan.
Yogyakarta: Kanisius.



161

Fadli, M. (2021). “Integrasi Nilai Lokal dalam
Pembelajaran PAL.” Jurnal Pendidikan Agama Islam, 8(2),
133-147.

Geertz, Clifford. (1976). The Religion of Java.
Chicago: The University of Chicago Press.

Hidayat, Nur. (2020). Islam Nusantara dan
Pendidikan Karakter. Jakarta: Prenada Media.

Hidayatullah, M. Furqon. (2018). Pendidikan
Karakter: Membangun Peradaban Bangsa. Surakarta:
Muhammadiyah University Press.

Idrus, Muhammad. (2019). Metode Penelitian Sosial:
Pendekatan Kualitatif dan Kuantitatif. Yogyakarta: UII
Press.

Kaelan. (2012). Metode Penelitian Kualitatif
Interdisipliner. Yogyakarta: Paradigma.

Kuntowijoyo. (2006). Muslim Tanpa Masjid: Esai-
esai Agama, Budaya, dan Politik dalam Bingkai
Strukturalisme Transendental. Bandung: Mizan.

Madjid, Nurcholish. (2000). Islam Doktrin dan
Peradaban. Jakarta: Paramadina.

Malik, A. (2022). “Digital Transformation in Islamic
Education.” Journal of Islamic Education Studies, 10(1),
21-35.

1. Marzali, Amri. (2017). Antropologi dan Kearifan
Lokal. Jakarta: Prenada Media.

2. Mulyasa, E. (2020). Implementasi Kurikulum
Merdeka dalam Pendidikan Islam. Bandung: Remaja
Rosdakarya.



162

3. Nasr, Seyyed Hossein. (2010). Islamic Life and
Thought. London: Routledge.

4. Nata, Abuddin. (2016). Pendidikan Islam dalam
Perspektif Multikulturalisme. Jakarta: RajaGrafindo
Persada.

5. Nata, Abuddin. (2012). Integrasi I[Imu Agama dan
Ilmu Umum. Jakarta: Rajawali Pers.

6. Nasution, S. (2017). Metode Research (Penelitian
Ilmiah). Jakarta: Bumi Aksara.

7. Pabbajah, M. (2021). Islam dan Budaya Lokal di
Sulawesi Tengah. Palu: IAIN Datokarama Press.

8. Rahim, A. R. (2020). Kearifan Lokal dalam
Perspektif Pendidikan Islam. Makassar: Alauddin
University Press.

9. Rahman, F. (2015). Islam and Modernity:
Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago:
The University of Chicago Press.

10. Rahmawati, 1., & Sutarto. (2018). Pendidikan
Berbasis Budaya Lokal. Yogyakarta: Deepublish.

11. Rosyadi, 1. (2017). Pendidikan Islam
Transformatif. Bandung: Alfabeta.

12. Saefuddin, A. M. (2020). Paradigma
Pendidikan Islam di Era Globalisasi. Jakarta: Gema
Insani.

13. Sauri, Sofyan. (2018). Nilai dan Etika
Pendidikan Islam. Bandung: Alfabeta.

14. Shihab, M. Quraish. (2016). Wawasan Al-
Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan
Umat. Bandung: Mizan.

15. Sugiyono. (2018). Metode Penelitian Kualitatif,
Kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta.

16. Tilaar, H. A. R. (2004). Multikulturalisme:
Tantangan-Tantangan Global Masa Depan dalam
Transformasi Pendidikan Nasional. Jakarta:
Grasindo.



163

17. Wekke, Ismail Suardi. (2017). Integrasi
Kearifan Lokal dalam Pendidikan Islam. Y ogyakarta:
Deepublish.

18. Wibowo, Agus. (2017). Pendidikan Karakter:
Strategi Membangun Karakter Bangsa
Berperadaban. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar.

19. Yakin, M. (2021). Islam dan Identitas Lokal di
Nusantara. Surabaya: UINSA Press.

20. Zuhdi, Muhammad. (2022). “Reformulating
Islamic Education for the 21st Century.”
International Journal of Islamic and Middle Eastern
Education, 14(3), 203-221.

LAMPIRAN
1,Snopsis Buku

Buku Transformasi Pendidikan Islam di Tanah Kaili
menghadirkan refleksi mendalam tentang perjalanan,
tantangan, dan arah baru pendidikan Islam di wilayah
budaya Kaili, Sulawesi Tengah. Dengan pendekatan
historis, kultural, dan teologis, buku ini menelusuri
bagaimana pendidikan Islam bertransformasi dari bentuk
tradisional yang berakar pada masjid, langgar dan rumah
guru mengaji 163ampong, menuju model pendidikan
modern yang berorientasi pada kemajuan ilmu pengetahuan
dan nilai-nilai global.

Dalam proses transformasi itu, muncul pertanyaan
penting: bagaimana pendidikan Islam tetap berpijak pada
nilai lokal dan spiritualitas masyarakat Kaili tanpa
kehilangan daya saing di era modern? Melalui kajian
empiris dan reflektif, penulis menunjukkan bahwa
pendidikan Islam dapat berkembang secara dinamis jika



164

berakar pada prinsip tauhid, moderasi, dan kearifan lokal
yang menjadi karakter masyarakat Kaili.

Buku ini mengajak pembaca untuk memahami bahwa
perubahan dalam dunia pendidikan tidak sekadar persoalan
kurikulum dan kelembagaan, tetapi juga pembaruan cara
pandang terhadap manusia, budaya, dan nilai-nilai
kehidupan. Dalam konteks inilah, Transformasi Pendidikan
Islam di Tanah Kaili hadir sebagai kontribusi pemikiran
bagi pengembangan pendidikan Islam yang kontekstual,
berakar pada tradisi, dan berorientasi pada peradaban masa
depan.

Sebuah karya penting bagi akademisi, praktisi
pendidikan, peneliti budaya, serta siapa pun yang peduli
terhadap masa depan pendidikan Islam di Indonesia.

2.Profil Penulis

Dr. Bahdar, M.H.I1. adalah dosen dan akademisi di
bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah,
UIN Datokarama Palu. Ia aktif mengajar mata kuliah
fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus
kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik
pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim.

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada
studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan
dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian
kualitatif. =~ Minat akademiknya meliputi  fikih
pendidikan, fikih pembelajaran, pembentukan karakter
religius, serta integrasi kearifan lokal dalam pendidikan
Islam, khususnya di konteks madrasah dan masyarakat
Muslim Indonesia.

Selain  mengajar, penulis aktif melakukan
penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk



165

artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku
ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada
rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai
sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan
spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat
dalam penyusunan khutbah, modul keagamaan, dan
buku panduan ibadah yang digunakan di lingkungan
masyarakat. Melalui karya ini, penulis berharap dapat
mendorong lahirnya praktik pendidikan Islam yang
tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga berakar
kuat pada nilai-nilai syariat dan akhlak mulia.



