
   

 

 

i 

 

 

 





   

 

 

i 

 

 

 

MENYEMAI TOLERANSI SEJAK DINI: 
PENDIDIKAN ISLAM DALAM BINGKAI MULTIKULTURAL 

 

 

 

 

  
 

 
 

A. Moh. Ickhamal Suryadinata, S.Pd., M.Pd  

Mansur, S.Pd.I., M.Pd.I  

Nur Azizah, S.Psi., S.Pd.I., MA. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mitra Ilmu 
2025 

 



 

 

 

ii 

 

 

 

MENYEMAI TOLERANSI SEJAK DINI:  
PENDIDIKAN ISLAM DALAM BINGKAI MULTIKULTURAL 
 

Penulis : 

A. Moh. Ickhamal Suryadinata, S.Pd., M.Pd  

Mansur, S.Pd.I., M.Pd.I  

Nur Azizah, S.Psi., S.Pd.I., MA. 
 

Editor:  

Abdul Gafur, S.Pd.I., M.Pd.I  

Nirmala, S.Pd.I., M.Pd.I  

Rina Purnamawati, S.Pd.I, M.Pd.I 

 

ISBN: 978-623-145-852-0 

 

Desain Sampul dan Tata Letak:   

Sulaiman Sahabuddin Al Karawish 

 

Penerbit : Mitra Ilmu 

 

Ukuran : 23 x 15 cm (Standar UNESCO) 

 
Kantor:  

Jl. Kesatuan 3 No. 11 Kelurahan Maccini Parang 

Hp. 081340021801/ 0852-9947-3675/ 0821-9649-6667 

Email : mitrailmua@gmail.com  

Website : www.mitrailmumakassar.com 

Anggota IKAPI Nomor: 041/SSL/2022 

 

Cetakan pertama: Oktober 2025 

 
Dilarang memperbanyak, menyalin, merekam sebagian atau 

seluruh bagian buku ini dalam bahasa atau bentuk apapun tanpa 

izin tertulis dari penerbit atau penulis. 

mailto:mitrailmua@gmail.com
http://www.mitrailmumakassar.com/


   

 

 

iii 

 

 

 

DAFTAR ISI 

 
Daftar Isi ............................................................................ iii 

Kata Pengantar ................................................................. vi 

 

BAB 1 REALITAS KEBINEKAAN DAN 

TANTANGAN INTOLERANSI DI ERA 

GLOBAL  ..................................................................... 1 

A. Potret Sosial Masyarakat Indonesia yang 

Majemuk  ..................................................................... 4 

B. Fenomena Intoleransi dan Radikalisme di 

Kalangan Generasi Muda .........................................  8 

C. Dampak Ketidaksiapan Menghadapi 

Perbedaan  ................................................................. 12 

D. Pentingnya Pendidikan Karakter Berbasis 

Nilai Multikultural  .................................................. 16 

 

BAB 2 KONSEP DAN MAKNA 

MULTIKULTURALISME  ....................................... 21 

A. Definisi Multikulturalisme dari Perspektif 

Sosial, Budaya, dan Pendidikan  ............................ 28 

B. Nilai-Nilai Utama dalam Masyarakat 

Multikultural  ............................................................ 35 

C. Multikulturalisme dalam Konteks 

Indonesia  ................................................................... 38 

D. Perbandingan antara Multikulturalisme, 

Pluralisme, dan Kosmopolitanisme  ...................... 43 

 

 

 

BAB 3 TOLERANSI DALAM PERSPEKTIF 

ISLAM .......................................................................  47 



 

 

 

iv 

 

 

 

A. Landasan Qur’ani dan Hadis tentang 

Toleransi  ................................................................... 51 

B. Konsep Tasamuh, ‘Adl, dan Rahmah  ..................... 57 

C. Keteladanan Nabi Muhammad SAW dalam 

Membangun Masyarakat Madani  ......................... 60 

D. Pandangan Ulama Klasik dan Kontemporer 

tentang Hidup Berdampingan ...............................  65 

 

BAB 4 HAKIKAT DAN TUJUAN 

PENDIDIKAN ISLAM ............................................  69 

A. Pendidikan Islam sebagai Proses 

Pembentukan Insan Kamil  ..................................... 74 

B. Dimensi Spiritual, Moral, dan Sosial dalam 

Pendidikan Islam .....................................................  79 

C. Keterpaduan antara Ilmu, Iman, dan Amal  .......... 83 

D. Relevansi Pendidikan Islam dalam Konteks 

Global dan Multikultural .......................................  86 

 

BAB 5 PENDIDIKAN MULTIKULTURAL 

DALAM PERSPEKTIF ISLAM  .............................. 90 

A. Prinsip-prinsip Pendidikan Multikultural 

Menurut Nilai-nilai Islam  ....................................... 94 

B. Integrasi Nilai Keberagaman dalam 

Pendidikan Islam  ................................................... 101 

C. Peran Guru dan Lembaga Pendidikan 

dalam Menanamkan Toleransi  ............................ 105 

D. Pendidikan Islam sebagai Sarana 

Membangun Masyarakat Berkeadaban  .............. 109 

 

BAB 6 PERAN KELUARGA DAN 

KOMUNITAS DALAM MENYEMAI 

TOLERANSI ............................................................ 113 



   

 

 

v 

 

 

 

A. Keluarga sebagai Madrasah Pertama dalam 

Membentuk Karakter Anak  ................................. 117 

B. Pendidikan Nilai dalam Kehidupan Sehari-

hari ...........................................................................  122 

C. Pengaruh Lingkungan Sosial dan Media 

terhadap Pandangan Keberagaman  ................... 125 

D. Sinergi antara Rumah, Sekolah, dan 

Masyarakat  ............................................................. 130 

 

BAB 7 STRATEGI IMPLEMENTASI 

PENDIDIKAN TOLERANSI DI 

LEMBAGA ISLAM  ................................................ 134 

A. Integrasi Nilai Toleransi dalam Kurikulum 

Madrasah dan Pesantren ......................................  138 

B. Pendekatan Pembelajaran Partisipatif dan 

Kontekstual  ............................................................. 144 

C. Penguatan Karakter Moderat melalui 

Kegiatan Keagamaan  ............................................ 148 

D. Peran Kepemimpinan Lembaga Pendidikan 

dalam Membangun Budaya Inklusif  .................. 153 

 

BAB 8 MODEL PENDIDIKAN ISLAM 

MULTIKULTURAL ...............................................  158 

A. Model Integratif (Agama–Sosial–

Kemanusiaan)  ........................................................ 167 

B. Model Pembelajaran Berbasis Proyek 

Kebersamaan ..........................................................  172 

C. Model Reflektif dan Dialogis Antar Peserta 

Didik  ........................................................................ 175 

D. Evaluasi dan Indikator Keberhasilan 

Penerapan Model ...................................................  181 

 



 

 

 

vi 

 

 

 

BAB 9 STUDI KASUS DAN BEST PRACTICES ......  185 

A. Studi Kasus Lembaga Pendidikan Islam 

yang Menerapkan Nilai Toleransi .......................  188 

B. Contoh Praktik Baik di Pesantren, 

Madrasah, dan Sekolah Umum ...........................  192 

C. Faktor Pendukung dan Penghambat 

Keberhasilan  ........................................................... 194 

D. Pembelajaran dari Praktik Lokal dan 

Internasional  ........................................................... 201 

 

BAB 10 REKONSTRUKSI KURIKULUM DAN 

KEBIJAKAN PENDIDIKAN ISLAM ..................  206 

A. Kurikulum Berbasis Nilai Multikultural 

dan Moderasi Beragama .......................................  210 

B. Reformasi Pembelajaran Agama di Sekolah 

dan Madrasah  ........................................................ 214 

C. Kebijakan Pendidikan Nasional yang 

Berpihak pada Keberagaman ...............................  216 

D. Peran Pemerintah dan Organisasi 

Keagamaan  ............................................................. 219 

 

BAB 11 MENYEMAI TOLERANSI SEJAK 

DINI: ARAH BARU PENDIDIKAN 

ISLAM  ..................................................................... 221 

A. Urgensi Pendidikan Toleransi di Era Digital 

dan Global ..............................................................  225 

B. Harapan terhadap Generasi Islam Moderat, 

Terbuka, dan Empatik ..........................................  227 

C. Strategi Jangka Panjang untuk Membangun 

Budaya Damai ........................................................  230 

D. Pendidikan Islam sebagai Fondasi 

Peradaban Inklusif  ................................................ 233 



   

 

 

vii 

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA  .................................................... 236 

Tentang Penulis  ............................................................ 245 

 

 

  

 

  

 

 

 

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

viii 

 

 

 

KATA PENGANTAR 
 

Puji syukur penulis panjatkan ke hadirat 

Allah SWT, Tuhan Yang Maha Esa, karena atas 

rahmat dan karunia-Nya, buku “Menyemai 

Toleransi Sejak Dini: Pendidikan Islam dalam 

Bingkai Multikultural” ini dapat terselesaikan. 

Shalawat serta salam semoga tercurah kepada 

junjungan kita Nabi Muhammad SAW, keluarga, 

sahabat, serta seluruh umatnya yang istiqomah 

menegakkan nilai-nilai kebaikan. 

Buku ini hadir sebagai upaya untuk 

memberikan kontribusi pemikiran dan praktik 

nyata dalam menanamkan nilai-nilai toleransi 

kepada generasi muda melalui pendidikan Islam 

yang berlandaskan prinsip multikulturalisme. Di 

tengah realitas dunia yang semakin plural, baik 

secara budaya, agama, maupun etnis, pendidikan 

Islam memiliki peran strategis dalam membentuk 

karakter anak-anak yang tidak hanya beriman, 

tetapi juga mampu menghargai perbedaan dan 

menjalin kerukunan. 

Semoga buku ini dapat menjadi referensi 

yang bermanfaat bagi pendidik, orang tua, 

mahasiswa, dan semua pihak yang peduli pada 

pendidikan karakter berbasis toleransi. 

Akhirnya, penulis berharap buku ini mampu 

menumbuhkan kesadaran kolektif bahwa toleransi 



   

 

 

ix 

 

 

 

bukan sekadar sikap, tetapi merupakan fondasi 

penting dalam membangun masyarakat yang 

harmonis, damai, dan inklusif. 

 

Palu, 31 Oktober 2025 

 

 

 

Penulis





   

 

 

1 

 

 

 

BAB 1 

REALITAS KEBINEKAAN DAN 

TANTANGAN INTOLERANSI DI ERA 

GLOBAL 
 

 

Dalam era globalisasi yang ditandai oleh 

interkoneksi sosial, ekonomi, dan budaya yang 

semakin cepat dan masif, masyarakat dunia, 

termasuk Indonesia, dihadapkan pada realitas 

kebinekaan yang semakin kompleks dan 

multidimensional, yang tidak hanya mencakup 

keberagaman etnis, bahasa, dan budaya, tetapi 

juga perbedaan agama, kepercayaan, latar 

belakang sosial-ekonomi, orientasi politik, serta 

identitas gender, sehingga menuntut setiap 

individu dan institusi pendidikan maupun sosial 

untuk memiliki kapasitas adaptif, kesadaran kritis, 

dan keterampilan sosial yang memadai agar dapat 

menavigasi perbedaan tersebut secara konstruktif, 

harmonis, dan produktif; realitas kebinekaan ini 

pada satu sisi menjadi potensi yang luar biasa 

untuk memperkaya wawasan, kreativitas, inovasi, 

serta memperkuat kohesi sosial apabila dikelola 

dengan prinsip inklusivitas, toleransi, dan 

keadilan, namun pada sisi lain, apabila tidak 



 

 

 

2 

 

 

 

dikelola secara hati-hati dan didukung oleh 

mekanisme pendidikan, sosial, serta hukum yang 

tepat, keberagaman ini berpotensi menimbulkan 

konflik, diskriminasi, fragmentasi sosial, serta 

munculnya sikap eksklusif dan intoleran yang 

dapat mengganggu stabilitas sosial dan ketahanan 

nasional. 

Di tengah dinamika global yang terus 

berubah, tantangan intoleransi menjadi semakin 

nyata, tidak hanya dalam bentuk konflik fisik, 

tetapi juga melalui ekspresi subtile berupa 

stereotipe negatif, prasangka sosial, segregasi 

komunitas, eksklusi ekonomi, polarisasi politik, 

hingga penyebaran narasi ekstrem melalui media 

sosial dan platform digital, yang kerap memicu 

ketegangan antar kelompok yang berbeda 

identitas; fenomena ini menunjukkan bahwa 

intoleransi bukan sekadar masalah individu, tetapi 

merupakan isu struktural yang membutuhkan 

pendekatan multidimensi, termasuk pendidikan, 

penguatan hukum, pembangunan karakter, dan 

dialog lintas budaya, agar masyarakat mampu 

menginternalisasi nilai-nilai toleransi, saling 

menghormati, serta mampu mengelola perbedaan 

dengan bijaksana. 



   

 

 

3 

 

 

 

Di Indonesia sebagai negara yang menjunjung 

tinggi prinsip kebinekaan melalui semboyan 

Bhinneka Tunggal Ika, realitas ini menjadi semakin 

relevan dan mendesak karena masyarakat 

Indonesia terdiri atas ratusan suku bangsa, 

puluhan bahasa daerah, dan beragam agama yang 

hidup berdampingan dalam satu kesatuan wilayah 

negara. Keberagaman ini merupakan anugerah 

sekaligus tanggung jawab, di mana toleransi dan 

moderasi menjadi kunci untuk mempertahankan 

kohesi sosial, menjaga perdamaian, dan 

membangun masyarakat yang inklusif serta 

berkeadilan. Namun, berbagai data dan penelitian 

terbaru menunjukkan bahwa intoleransi di 

berbagai bentuk mulai dari diskriminasi berbasis 

agama, pelecehan simbol identitas, segregasi 

sosial, hingga kekerasan berbasis keyakinan masih 

menjadi tantangan nyata yang harus dihadapi oleh 

masyarakat modern, sehingga menuntut adanya 

strategi komprehensif yang menggabungkan 

pendidikan, kebijakan publik, serta intervensi 

sosial untuk menumbuhkan budaya saling 

menghormati. 

Dengan latar belakang tersebut, bab ini akan 

membahas secara mendalam realitas kebinekaan di 



 

 

 

4 

 

 

 

Indonesia dan dunia, menganalisis berbagai faktor 

penyebab intoleransi di era global, mengkaji 

dampak sosial, politik, dan budaya dari eksistensi 

sikap intoleran, serta menyoroti urgensi 

pendidikan karakter, nilai-nilai toleransi, dan 

pembangunan kapasitas sosial untuk membentuk 

masyarakat yang mampu hidup berdampingan 

secara harmonis dalam konteks global yang terus 

berubah. Pembahasan ini diharapkan tidak hanya 

memberikan pemahaman konseptual tentang 

fenomena kebinekaan dan intoleransi, tetapi juga 

menghadirkan perspektif kritis dan strategis yang 

dapat menjadi dasar bagi pengembangan model 

pendidikan, kebijakan sosial, serta praktik 

moderasi beragama yang relevan dengan 

tantangan abad ke-21. 

 

A. Potret Sosial Masyarakat Indonesia yang 

Majemuk 

1. Kebinekaan sebagai Identitas Nasional 

Indonesia adalah potret konkret keberagaman 

dunia yang mewujud dalam satu kesatuan politik, 

sosial, dan budaya. Secara geografis dan 

demografis, bangsa ini terbentang dari Sabang 

hingga Merauke, dihuni oleh lebih dari 1.300 



   

 

 

5 

 

 

 

kelompok etnis, 700 bahasa daerah, serta enam 

agama dan sejumlah kepercayaan lokal yang 

diakui negara (BPS, 2023). Keragaman tersebut 

bukanlah sekadar statistik sosial, melainkan 

cerminan perjalanan sejarah panjang bangsa yang 

diwarnai interaksi, migrasi, perdagangan, dan 

asimilasi antarperadaban sejak era Sriwijaya dan 

Majapahit hingga masa kolonialisme Eropa. 

Sebutan “laboratorium sosial multikultural 

terbesar di dunia” (Azra, 2024) bukanlah 

hiperbola. Di Indonesia, identitas kultural, agama, 

dan bahasa hidup berdampingan dalam satu 

sistem kenegaraan yang menuntut kesetiaan 

terhadap nilai-nilai Pancasila dan konstitusi. 

Dalam konteks ini, semboyan nasional “Bhinneka 

Tunggal Ika” bukan sekadar slogan retoris, tetapi 

merupakan pernyataan filosofis yang menegaskan 

bahwa perbedaan adalah kekuatan, bukan 

ancaman. Pancasila, dengan nilai Ketuhanan, 

Kemanusiaan, Persatuan, Kerakyatan, dan 

Keadilan, menjadi “kompas moral” yang mengikat 

seluruh unsur bangsa dalam harmoni ideologis 

(Madjid, 2025). 

Kebinekaan Indonesia juga mencerminkan apa 

yang disebut Nurcholish Madjid (2025) sebagai 



 

 

 

6 

 

 

 

“pluralitas yang berkeadaban” yaitu kesediaan 

hidup berdampingan secara damai tanpa harus 

meniadakan identitas diri. Nilai ini, apabila terus 

dipelihara, menjadi modal sosial bagi ketahanan 

nasional dan kemajuan peradaban. 

2. Dinamika Sosial di Tengah Pluralitas 

Namun, kebinekaan yang luas ini tidak selalu 

berjalan tanpa gesekan. Dalam konteks modern, 

pluralitas sosial sering kali dihadapkan pada 

ketimpangan ekonomi, kesenjangan pendidikan, 

serta akses informasi yang timpang antarwilayah. 

Fenomena tersebut memunculkan segregasi sosial 

dan potensi konflik berbasis identitas. 

Data Indeks Kerukunan Umat Beragama 

(IKUB) 2024 yang dirilis oleh Kementerian Agama 

RI menunjukkan bahwa skor kerukunan nasional 

berada di angka 73,6, sedikit menurun dari tahun 

sebelumnya (74,4). Penurunan ini 

mengindikasikan bahwa harmoni sosial belum 

stabil dan mudah terguncang oleh provokasi 

berbasis perbedaan (Kemenag RI, 2024). 

Menurut laporan Setara Institute (2025), 

terdapat 221 pelanggaran kebebasan 

beragama/berkeyakinan sepanjang tahun 2024 

meningkat dibandingkan tahun 2023. Kasus-kasus 



   

 

 

7 

 

 

 

tersebut umumnya terjadi di wilayah perkotaan 

padat penduduk dan daerah dengan mobilitas 

sosial tinggi. Fakta ini menegaskan bahwa 

toleransi bukanlah warisan otomatis, melainkan 

hasil proses sosial yang harus dipelihara secara 

terus-menerus melalui pendidikan, dialog, dan 

kebijakan publik yang inklusif. 

Sementara itu, BRIN (2025) menyoroti 

munculnya fenomena “fragmentasi sosial digital,” 

di mana masyarakat membentuk komunitas 

daring berdasarkan kesamaan ideologi dan 

identitas agama, memperlemah interaksi lintas 

kelompok. Hal ini memperdalam polarisasi sosial 

yang berpotensi mengancam integrasi nasional. 

3. Globalisasi dan Arus Identitas Baru 

Dalam era globalisasi dan revolusi digital, 

identitas lokal mengalami benturan dengan arus 

budaya global yang cenderung homogen. Media 

sosial seperti TikTok, Instagram, dan X (Twitter) 

menjadi arena baru pembentukan identitas anak 

muda Indonesia. Generasi muda kini lebih 

mengenal simbol-simbol global ketimbang 

kearifan lokal. Globalisasi menghadirkan 

paradoks: di satu sisi membuka ruang perjumpaan 

lintas budaya, namun di sisi lain memperkuat 



 

 

 

8 

 

 

 

tribalisme digital kecenderungan berinteraksi 

hanya dengan kelompok yang sependapat, 

sebagaimana dijelaskan oleh efek echo chamber 

(Center for Digital Society UGM, 2024). 

Penelitian CfDS (2024) menunjukkan bahwa 

62% pengguna muda media sosial di Indonesia 

pernah menerima konten bermuatan kebencian 

berbasis agama atau etnis. Ironisnya, hanya 28% 

yang memiliki literasi digital cukup untuk 

memverifikasi kebenaran informasi tersebut. 

Fenomena ini menunjukkan bahwa pluralitas 

Indonesia kini diuji tidak hanya di dunia nyata, 

tetapi juga di dunia maya. Dalam konteks ini, 

kemampuan berpikir kritis, literasi digital, dan 

empati menjadi elemen kunci menjaga persatuan 

nasional di era global. 

 

B. Fenomena Intoleransi dan Radikalisme di 

Kalangan Generasi Muda 

1. Akar Sosial dan Psikologis Intoleransi 

Fenomena intoleransi di kalangan generasi 

muda muncul bukan tanpa sebab. Ia berakar pada 

ketidakpastian identitas, ketimpangan sosial, serta 

minimnya ruang dialog dalam pendidikan. Dalam 

banyak kasus, generasi muda menghadapi 



   

 

 

9 

 

 

 

disorientasi nilai akibat derasnya arus informasi 

tanpa filter moral yang kuat. Ketika sistem 

pendidikan gagal menghadirkan nilai kebangsaan 

yang kontekstual, muncul ruang kosong yang 

mudah diisi oleh ideologi eksklusif yang 

menawarkan kepastian moral instan 

(Hidayatullah, 2023). 

Survei Badan Nasional Penanggulangan 

Terorisme (BNPT, 2024) terhadap 5.000 pelajar dan 

mahasiswa menunjukkan bahwa 58% responden 

memiliki potensi radikalisme kognitif ringan, yaitu 

kecenderungan menyetujui kekerasan atas nama 

agama dalam situasi tertentu. Meskipun angka ini 

menurun dari 61% pada 2023, hasil tersebut tetap 

mengindikasikan bahwa ruang pendidikan belum 

sepenuhnya imun dari penetrasi ideologi ekstrem. 

Kusnanto dkk. (2024) menegaskan bahwa 

intoleransi tumbuh subur ketika anak muda 

merasa kehilangan rasa memiliki terhadap 

komunitasnya. Dalam kondisi seperti itu, narasi 

ideologis ekstrem yang menjanjikan “identitas 

suci” dan “kebenaran tunggal” menjadi sangat 

menarik secara psikologis. 



 

 

 

10 

 

 

 

2. Peran Media Sosial dan Algoritma 

Dalam konteks kontemporer, media sosial 

berfungsi layaknya “mesin ideologi baru.” 

Laporan Kominfo (2025) menemukan lebih dari 

12.000 konten digital bermuatan ujaran kebencian 

dan intoleransi pada triwulan pertama tahun 2025. 

Sebagian besar konten itu dikemas dengan gaya 

visual yang ringan, lucu, dan emosional—

menggunakan format meme, musik, atau video 

pendek yang mudah viral di kalangan remaja. 

Narasi ekstrem kini tidak lagi hadir secara 

frontal melalui ceramah keras atau manifesto 

ideologis, tetapi disebarkan secara halus lewat 

“soft propaganda” yang mengajak pengguna 

untuk merasa menjadi bagian dari kelompok 

“yang paling benar.” Proses ini menciptakan ilusi 

identitas eksklusif sekaligus menumbuhkan rasa 

curiga terhadap pihak lain. 

Oleh karena itu, pendidikan karakter di era 

digital harus memprioritaskan penguatan literasi 

media, berpikir kritis, dan empati sosial. Seperti 

dikemukakan oleh UNESCO (2025), pendidikan 

abad ke-21 harus membekali peserta didik bukan 

hanya dengan keterampilan kognitif, tetapi juga 



   

 

 

11 

 

 

 

kesadaran global dan tanggung jawab moral 

sebagai warga dunia. 

3. Kampus dan Sekolah sebagai Arena Ideologis 

Lembaga pendidikan merupakan arena 

strategis pembentukan nilai dan identitas. Namun, 

realitas menunjukkan bahwa sebagian sekolah dan 

kampus di Indonesia masih rentan terhadap 

infiltrasi ideologi eksklusif. Hasil penelitian IAIN 

Parepare (2025) mengungkap bahwa sebagian 

mahasiswa mengalami “kebingungan ideologis” 

antara nilai-nilai agama dan nilai kebangsaan. 

Kondisi ini diperburuk oleh pendekatan pedagogis 

yang cenderung kaku dan minim dialog lintas 

perspektif. 

Sebaliknya, terdapat praktik-praktik baik (best 

practices) yang menunjukkan keberhasilan model 

pendidikan inklusif. Universitas Gadjah Mada 

(UGM) dan Universitas Negeri Yogyakarta (UNY), 

misalnya, telah mengembangkan learning model 

multikultural melalui proyek sosial lintas agama 

dan budaya. Program tersebut terbukti 

meningkatkan empati sosial, toleransi, dan 

partisipasi mahasiswa dalam kegiatan lintas iman 

(Nuryanti, 2024). 



 

 

 

12 

 

 

 

Keberhasilan ini membuktikan bahwa 

pendidikan yang berbasis pengalaman sosial jauh 

lebih efektif dalam membentuk karakter moderat 

dibandingkan sekadar ceramah moral. Pendidikan 

yang hidup, partisipatif, dan kontekstual menjadi 

kunci untuk membangun generasi muda yang 

inklusif dan tangguh menghadapi ekstremisme. 

 

C. Dampak Ketidaksiapan Menghadapi 

Perbedaan 

Ketidaksiapan masyarakat dalam menghadapi 

perbedaan bukan hanya menimbulkan gesekan 

sosial yang bersifat permukaan, tetapi juga 

mengguncang fondasi nilai-nilai kebangsaan yang 

menjadi perekat utama kehidupan bernegara. 

Dalam konteks Indonesia yang dikenal sebagai 

salah satu negara paling majemuk di dunia, 

kegagalan dalam mengelola perbedaan dapat 

menimbulkan efek domino terhadap stabilitas 

sosial, politik, ekonomi, bahkan keamanan 

nasional. Menurut penelitian Pusat Studi Pancasila 

UGM (2024), meningkatnya sentimen primordial 

dan eksklusivisme identitas berkontribusi 

terhadap menurunnya indeks toleransi nasional 

sebesar 12% dalam lima tahun terakhir. Fenomena 



   

 

 

13 

 

 

 

ini menunjukkan bahwa persoalan 

multikulturalisme bukan sekadar wacana moral, 

melainkan menjadi bagian dari agenda strategis 

kebangsaan. 

1. Polarisasi Sosial dan Fragmentasi Komunitas 

Dalam era digitalisasi dan konektivitas tinggi, 

ruang publik yang semula diharapkan menjadi 

wadah dialog justru berubah menjadi arena 

polarisasi. Media sosial telah menggeser cara 

masyarakat berinteraksi dan membentuk opini 

publik. Polarisasi sosial yang terjadi kini tidak 

hanya di ranah politik, tetapi juga meluas ke ranah 

sosial-keagamaan dan kultural. Lembaga Ilmu 

Pengetahuan Indonesia (kini BRIN, 2024) 

melaporkan bahwa lebih dari 40% percakapan 

daring menjelang Pemilu 2024 sarat dengan ujaran 

kebencian dan stereotip negatif terhadap 

kelompok tertentu. 

Fenomena ini menunjukkan bahwa intoleransi 

telah bertransformasi dari sekadar ekspresi 

individu menjadi struktur sosial digital, di mana 

algoritma media sosial memperkuat bias identitas 

dan mempersempit ruang dialog. Seperti 

dijelaskan oleh Sunarto (Jurnal Komunikasi dan 

Masyarakat, 2023), “media sosial berfungsi sebagai 



 

 

 

14 

 

 

 

cermin dan sekaligus mesin penguat bias sosial 

yang mempercepat segregasi virtual berbasis nilai 

dan keyakinan.” Akibatnya, kepercayaan 

antarkelompok menurun, dan ruang kolaborasi 

sosial semakin sempit. 

Polarisasi yang terus dibiarkan dapat 

mengancam kohesi sosial, menghambat kerja sama 

lintas kelompok, bahkan memperlemah legitimasi 

negara di mata masyarakat. Fenomena “echo 

chamber” atau ruang gema digital menciptakan 

masyarakat yang hidup dalam narasi 

kebenarannya sendiri, sehingga dialog 

antaridentitas menjadi semakin sulit. Dalam jangka 

panjang, kondisi ini dapat mengancam 

keberlanjutan demokrasi deliberatif yang menjadi 

fondasi kehidupan berbangsa dan bernegara. 

2. Dampak Ekonomi dan Pendidikan 

Intoleransi juga berdampak signifikan pada 

bidang ekonomi. Daerah-daerah yang pernah 

mengalami konflik sosial berbasis agama atau etnis 

umumnya menunjukkan perlambatan 

pertumbuhan ekonomi, penurunan investasi, serta 

berkurangnya mobilitas sosial. Laporan Bank 

Dunia (2024) menunjukkan bahwa daerah dengan 

tingkat toleransi rendah mengalami rata-rata 



   

 

 

15 

 

 

 

penurunan pertumbuhan ekonomi sebesar 1,7% 

per tahun dibandingkan daerah dengan indeks 

toleransi tinggi. 

Keberagaman yang tidak dikelola secara sehat 

menciptakan iklim ketidakpastian bagi investor 

dan menurunkan kepercayaan pasar. Hal ini 

memperkuat argumen bahwa stabilitas sosial 

merupakan prasyarat penting bagi pertumbuhan 

ekonomi yang inklusif. Selain itu, ketidaksiapan 

menghadapi perbedaan juga berdampak langsung 

pada dunia pendidikan. 

Riset UNESCO bersama Kementerian 

Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi 

(2024) menemukan bahwa 27% siswa SMA di 

Indonesia pernah mengalami diskriminasi atau 

perlakuan tidak adil berdasarkan agama atau latar 

belakang budaya. Pengalaman diskriminasi 

tersebut mengakibatkan turunnya motivasi belajar 

dan meningkatnya kecenderungan isolasi sosial di 

kalangan peserta didik. Menurut Nuraini (Jurnal 

Pendidikan Karakter, 2024), lingkungan belajar 

yang intoleran “menciptakan trauma psikologis 

yang menghambat perkembangan empati dan 

kemampuan berpikir kritis siswa.” 



 

 

 

16 

 

 

 

Akibat jangka panjang dari fenomena ini 

adalah menurunnya social trust atau kepercayaan 

sosial, yang menjadi kunci keberhasilan 

pembangunan manusia berkelanjutan. Dengan 

kata lain, ketika intoleransi tumbuh, bukan hanya 

tatanan sosial yang rapuh, tetapi juga 

produktivitas dan kualitas sumber daya manusia 

ikut terdegradasi. 

 

D. Pentingnya Pendidikan Karakter Berbasis 

Nilai Multikultural 

Jika akar permasalahan intoleransi terletak 

pada ketidaksiapan memahami dan menghargai 

perbedaan, maka pendidikan merupakan 

instrumen paling strategis untuk membangun 

kesiapan tersebut. Pendidikan multikultural tidak 

hanya berfungsi sebagai sarana transfer 

pengetahuan tentang keberagaman, tetapi juga 

sebagai proses internalisasi nilai kemanusiaan 

universal melalui praktik sehari-hari di ruang 

kelas dan komunitas sosial. 

1. Pendidikan sebagai Tindakan Preventif 

Pendidikan karakter berbasis multikultural 

berperan sebagai sistem pencegahan dini terhadap 

berkembangnya intoleransi, radikalisme, dan 



   

 

 

17 

 

 

 

kekerasan simbolik di masyarakat. Ia menekankan 

aspek pembentukan kepribadian yang inklusif, 

empatik, dan reflektif terhadap keberadaan orang 

lain. Menurut Ardi & Saputra (CATHA Journal, 

2024), penerapan pendidikan multikultural di 

sekolah menengah menunjukkan penurunan 

kecenderungan intoleransi hingga 35% dalam satu 

tahun ajaran, sekaligus meningkatkan kemampuan 

berpikir reflektif dan kemampuan bernegosiasi 

dalam perbedaan. 

Pendidikan multikultural mengajarkan peserta 

didik bahwa perbedaan bukan ancaman, 

melainkan sumber pembelajaran dan inovasi 

sosial. Pendekatan ini juga memperkuat konsep 

resilience sosial, yakni kemampuan masyarakat 

untuk bertahan dan beradaptasi terhadap konflik 

identitas yang mungkin timbul. 

2. Implementasi dalam Kurikulum Nasional 

Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, 

dan Teknologi (Kemendikbudristek) melalui 

Kurikulum Merdeka (2025) telah menekankan 

pentingnya integrasi nilai-nilai multikultural 

dalam pembelajaran. Profil Pelajar Pancasila 

menjadi kerangka utama yang menanamkan 

karakter beriman, berkebinekaan global, gotong 



 

 

 

18 

 

 

 

royong, mandiri, dan kreatif. Namun demikian, 

realisasi di lapangan masih menghadapi berbagai 

tantangan struktural. 

Keterbatasan kompetensi guru dalam 

mengelola isu keberagaman, minimnya bahan ajar 

kontekstual, serta resistensi budaya lokal terhadap 

isu pluralisme menjadi hambatan utama. Menurut 

Rukmana & Hidayat (Jurnal Pendidikan Islam dan 

Kebudayaan, 2024), penerapan nilai multikultural 

di sekolah sering kali hanya bersifat seremonial 

tanpa menyentuh aspek pedagogis yang 

mendalam. Oleh karena itu, dibutuhkan strategi 

implementasi bertahap, mencakup pelatihan 

intensif guru, penyusunan modul lintas budaya, 

serta evaluasi berbasis riset tindakan kelas (action 

research) untuk menilai efektivitas pendekatan ini. 

3. Kolaborasi Komunitas dan Pemerintah 

Pendidikan multikultural tidak dapat berjalan 

efektif tanpa dukungan ekosistem sosial yang luas. 

Sekolah hanyalah salah satu elemen dari sistem 

pendidikan sosial yang lebih besar. Peran 

keluarga, organisasi keagamaan, media massa, 

serta pemerintah sangat menentukan 

keberlanjutan program multikultural. 



   

 

 

19 

 

 

 

Program lintas sektor seperti “Sekolah Damai” 

(Kementerian Agama, 2024) dan “Pelajar 

Tangguh” (BNPT, 2025) menjadi bukti nyata 

bahwa sinergi antara lembaga pendidikan, 

masyarakat, dan negara mampu memperkuat 

karakter toleran generasi muda. Menurut laporan 

BNPT (2025), sekolah yang mengikuti program 

Pelajar Tangguh mengalami penurunan 42% kasus 

perundungan berbasis agama dan meningkatnya 

aktivitas kolaboratif antar siswa lintas keyakinan. 

Upaya kolaboratif ini harus dilanjutkan 

melalui kebijakan publik yang konsisten, insentif 

bagi lembaga pendidikan yang berhasil 

mengembangkan kurikulum toleransi, dan 

penguatan media yang berpihak pada narasi 

persatuan. 

Indonesia saat ini berada di persimpangan: 

antara mempertahankan semangat kebinekaan 

yang telah diwariskan para pendiri bangsa atau 

terjebak dalam pusaran intoleransi global. 

Tantangan globalisasi dan digitalisasi menuntut 

masyarakat Indonesia untuk tidak hanya toleran 

secara normatif, tetapi juga kompeten secara 

multikultural mampu berinteraksi, bekerja sama, 

dan berpikir kritis di tengah keragaman. 



 

 

 

20 

 

 

 

Dengan memperkuat pendidikan karakter 

berbasis nilai multikultural, Indonesia bukan 

hanya menjaga keutuhan sosialnya, tetapi juga 

memperkokoh posisinya sebagai model demokrasi 

plural terbesar di dunia. Seperti ditegaskan oleh 

Nurcholish Madjid (dalam Arif, 2025), “agama dan 

kebudayaan tidak seharusnya menjadi sumber 

perpecahan, tetapi jembatan kemanusiaan untuk 

membangun keadaban bersama.”  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

 

21 

 

 

 

BAB 2 

KONSEP DAN MAKNA 

MULTIKULTURALISME 
 

 

Dalam konteks masyarakat modern yang 

semakin majemuk, konsep multikulturalisme telah 

menjadi salah satu isu paling mendasar dalam 

diskursus sosial, politik, dan pendidikan. Dunia 

hari ini hidup dalam satu ruang global yang tidak 

lagi memiliki batas-batas geografis yang tegas. 

Mobilitas manusia, arus informasi, serta 

pertukaran budaya yang begitu cepat telah 

melahirkan bentuk kehidupan baru yang diwarnai 

oleh perbedaan, keberagaman, dan pluralitas 

identitas. Dalam situasi seperti ini, 

multikulturalisme tidak lagi dipahami sekadar 

sebagai wacana akademik, tetapi sebagai 

paradigma hidup bersama yang menjadi fondasi 

bagi keberlangsungan masyarakat yang damai, 

adil, dan beradab. 

Bagi bangsa Indonesia, yang secara historis 

dibangun di atas fondasi kemajemukan etnis, 

bahasa, agama, dan adat istiadat, gagasan 

multikulturalisme memiliki relevansi yang amat 



 

 

 

22 

 

 

 

kuat. Sejak masa awal kemerdekaan, pendiri 

bangsa telah menegaskan pentingnya 

menghormati perbedaan sebagai bagian dari 

identitas nasional. Pancasila sebagai dasar negara 

bukan hanya ideologi politik, melainkan juga 

pernyataan filosofis tentang pengakuan terhadap 

pluralitas manusia dan masyarakat. Dalam 

konteks inilah, multikulturalisme menjadi salah 

satu manifestasi nyata dari nilai-nilai yang 

terkandung dalam sila “Persatuan Indonesia” dan 

“Kemanusiaan yang Adil dan Beradab.” 

Namun demikian, dalam praktiknya, 

penerimaan terhadap multikulturalisme tidaklah 

selalu mudah. Globalisasi dan perkembangan 

teknologi digital telah membawa dua wajah yang 

berbeda: di satu sisi memperluas jangkauan 

interaksi lintas budaya, tetapi di sisi lain juga 

menumbuhkan tantangan baru berupa fragmentasi 

sosial, polarisasi identitas, dan intoleransi. 

Fenomena ujaran kebencian berbasis agama dan 

etnis yang meningkat di ruang digital menjadi 

bukti nyata bahwa kesadaran multikultural belum 

sepenuhnya mengakar dalam kehidupan 

masyarakat. Oleh sebab itu, memahami konsep 

dan makna multikulturalisme secara mendalam 



   

 

 

23 

 

 

 

menjadi keharusan, terutama bagi lembaga 

pendidikan Islam yang memiliki tanggung jawab 

moral dalam membentuk karakter generasi bangsa 

yang moderat dan berkeadaban. 

Menurut Parekh (2023), multikulturalisme 

tidak sekadar berarti “hidup berdampingan antara 

kelompok yang berbeda”, melainkan merupakan 

“suatu cara pandang yang mengakui keberagaman 

sebagai sumber kekuatan moral dan sosial dalam 

kehidupan bersama.” Artinya, multikulturalisme 

menuntut adanya pengakuan, penghargaan, dan 

kerja sama aktif antarindividu dari berbagai latar 

budaya untuk membangun masyarakat yang 

saling menghormati. Dengan demikian, 

pendidikan multikultural bukan hanya 

mengajarkan siswa untuk mengenal perbedaan, 

tetapi juga membentuk kemampuan untuk 

berinteraksi secara empatik dan konstruktif 

dengan keberagaman tersebut. 

Dalam perspektif Islam, semangat 

multikulturalisme sebenarnya telah tertanam 

secara kuat dalam ajaran Al-Qur’an. Allah SWT 

berfirman dalam QS. Al-Hujurat [49]:13, 

“Wahai manusia, sesungguhnya Kami 

menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan 



 

 

 

24 

 

 

 

seorang perempuan, dan menjadikan kamu 

berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu 

saling mengenal.” 

Ayat ini menunjukkan bahwa keberagaman 

manusia bukanlah kesalahan sejarah, melainkan 

sunnatullah keniscayaan ilahi yang memiliki 

tujuan spiritual dan sosial. Perbedaan adalah 

ruang bagi manusia untuk belajar, berinteraksi, 

dan membangun peradaban. Dalam pandangan 

para ulama klasik seperti Al-Raghib al-Asfahani 

dan Al-Ghazali, perbedaan manusia dalam 

budaya, pemikiran, dan pandangan hidup justru 

menjadi sarana untuk menguji kematangan moral 

manusia, yakni kemampuan untuk menghormati 

yang lain tanpa kehilangan jati dirinya. 

Oleh karena itu, pendidikan Islam modern 

perlu menempatkan multikulturalisme bukan 

sebagai konsep asing, melainkan sebagai bagian 

dari nilai-nilai Qur’ani dan nabawi. Nabi 

Muhammad SAW dalam Piagam Madinah telah 

mencontohkan prinsip hidup berdampingan 

dalam masyarakat plural yang terdiri atas berbagai 

suku dan agama. Dalam piagam tersebut, Nabi 

menegaskan bahwa semua kelompok memiliki hak 

dan kewajiban yang sama dalam menjaga 



   

 

 

25 

 

 

 

keamanan, keadilan, dan perdamaian. Prinsip-

prinsip itu menjadi bukti historis bahwa Islam 

sejak awal telah menanamkan semangat toleransi, 

penghormatan terhadap keberagaman, dan 

keadilan sosial. 

Dalam konteks pendidikan, multikulturalisme 

menuntut transformasi paradigma dari 

pendekatan yang eksklusif menuju pendekatan 

yang inklusif. Pendidikan tidak boleh hanya 

menekankan kebenaran tunggal yang bersifat 

hegemonik, tetapi harus membuka ruang dialog 

antara berbagai pandangan. Sebagaimana 

dikemukakan oleh Banks (2024) dalam Teaching 

Strategies for the Multicultural Classroom, 

pendidikan multikultural harus mengajarkan 

siswa untuk mengembangkan “kompetensi 

budaya” (cultural competence), yakni kemampuan 

untuk memahami, menghormati, dan berinteraksi 

secara efektif dengan orang yang berbeda latar 

belakangnya. 

Dalam hal ini, lembaga pendidikan Islam baik 

madrasah, sekolah Islam, maupun pesantren 

memiliki peran yang sangat strategis. Lembaga-

lembaga ini bukan hanya tempat transfer 

pengetahuan, tetapi juga arena pembentukan nilai 



 

 

 

26 

 

 

 

dan karakter. Melalui pendekatan pendidikan 

multikultural Islam, siswa tidak hanya belajar 

tentang agama, tetapi juga tentang kemanusiaan, 

kebersamaan, dan keadilan. Pendidikan semacam 

ini berusaha memadukan antara iman (faith), ilmu 

(knowledge), dan amal (action) sebagai tiga pilar 

dalam membangun insan kamil yang berjiwa 

inklusif dan berorientasi pada kemaslahatan 

universal. 

Dalam praktiknya, penerapan nilai-nilai 

multikulturalisme di lembaga pendidikan Islam 

harus dimulai dari perubahan kultur institusi. 

Budaya sekolah atau pesantren harus 

menampilkan wajah Islam yang ramah, bukan 

marah; yang terbuka, bukan tertutup; yang 

menghargai perbedaan, bukan menolak 

keberagaman. Sebagaimana ditunjukkan dalam 

hasil penelitian Kemenag RI (2025), madrasah yang 

menerapkan kurikulum berbasis moderasi 

beragama menunjukkan peningkatan signifikan 

dalam sikap toleransi siswa hingga 72% 

dibandingkan madrasah konvensional. Data ini 

memperlihatkan bahwa pendidikan multikultural 

tidak hanya berdampak pada aspek kognitif, tetapi 



   

 

 

27 

 

 

 

juga berpengaruh langsung terhadap perilaku 

sosial siswa. 

Selain itu, multikulturalisme juga menuntut 

adanya pembelajaran reflektif di mana peserta 

didik diajak untuk memahami diri sendiri 

sekaligus mengapresiasi pengalaman orang lain. 

Proses ini menumbuhkan kesadaran bahwa setiap 

individu memiliki nilai kemanusiaan yang sama di 

hadapan Tuhan. Di sinilah konsep ukhuwah 

insaniyyah (persaudaraan kemanusiaan) dalam 

Islam menemukan relevansinya. Melalui refleksi 

dan dialog, peserta didik tidak hanya memahami 

perbedaan, tetapi juga menemukan kesamaan 

moral yang menyatukan manusia dalam bingkai 

kemanusiaan universal. 

Bab ini akan menguraikan secara mendalam 

tentang hakikat, prinsip, dan dimensi 

multikulturalisme, baik dari sudut pandang 

teoritis maupun perspektif Islam. Pembahasan 

akan dimulai dari definisi konseptual 

multikulturalisme, perbedaannya dengan 

pluralisme dan interkulturalisme, kemudian 

dilanjutkan dengan kajian tentang nilai-nilai dasar 

multikultural yang selaras dengan ajaran Islam, 

serta relevansinya dalam pembentukan 



 

 

 

28 

 

 

 

masyarakat Indonesia yang damai dan 

berkeadaban. 

Pada akhirnya, pemahaman terhadap konsep 

dan makna multikulturalisme tidak hanya penting 

bagi wacana akademik, tetapi juga menjadi 

landasan moral dalam membangun masa depan 

peradaban Islam yang inklusif dan humanis. Sebab 

sebagaimana ditegaskan oleh Tariq Ramadan 

(2024), “tantangan terbesar umat Islam hari ini 

bukanlah bagaimana menjadi berbeda, tetapi 

bagaimana hidup bersama dalam perbedaan 

dengan penuh martabat dan kasih sayang.” 

 

A. Definisi Multikulturalisme dari Perspektif 

Sosial, Budaya, dan Pendidikan 

1. Multikulturalisme: Sebuah Gagasan dan 

Realitas 

Konsep multikulturalisme merupakan salah 

satu gagasan paling penting dalam peradaban 

modern, khususnya di tengah meningkatnya 

mobilitas manusia dan pertukaran budaya global. 

Multikulturalisme lahir sebagai respons terhadap 

kenyataan sosial bahwa masyarakat manusia tidak 

pernah bersifat homogen. Dalam setiap ruang 

sosial baik dalam lingkup lokal, nasional, maupun 



   

 

 

29 

 

 

 

global selalu terdapat keberagaman ras, agama, 

bahasa, adat, serta sistem nilai yang membentuk 

karakter masyarakat tersebut. 

Secara etimologis, kata multikulturalisme 

berasal dari tiga unsur, yaitu multi (banyak), 

cultural (budaya), dan akhiran -isme yang 

bermakna suatu sistem pemikiran atau ideologi. 

Dengan demikian, secara sederhana 

multikulturalisme berarti suatu paham yang 

mengakui dan menghargai keberagaman budaya 

dalam kehidupan masyarakat (Saripudin, 2023). 

Namun, pemaknaan yang lebih mendalam 

menegaskan bahwa multikulturalisme bukan 

sekadar penerimaan terhadap pluralitas budaya, 

tetapi juga sebuah komitmen normatif untuk 

mewujudkan keadilan sosial, kesetaraan, dan 

dialog antar kelompok yang berbeda (Hidayat, 

2024). 

Multikulturalisme lahir dari pengalaman 

panjang masyarakat dunia menghadapi konflik 

etnis dan diskriminasi. Di Amerika Serikat, 

misalnya, konsep ini berkembang sebagai reaksi 

terhadap politik asimilasi yang menekan identitas 

minoritas. Sementara di Kanada dan Australia, 

multikulturalisme menjadi kerangka kebijakan 



 

 

 

30 

 

 

 

nasional untuk menjamin kesetaraan hak warga 

dari berbagai latar belakang. Dalam konteks 

Indonesia, gagasan multikulturalisme menemukan 

relevansinya yang sangat kuat karena bangsa ini 

dibangun di atas fondasi keberagaman etnis, 

budaya, dan agama yang luar biasa (BPS, 2023). 

2. Perspektif Sosiologis: Multikulturalisme 

sebagai Kesadaran Sosial 

Dalam perspektif sosiologis, multikulturalisme 

tidak hanya dipahami sebagai deskripsi realitas 

sosial, melainkan sebagai kesadaran kolektif untuk 

mengelola keragaman agar tidak menimbulkan 

konflik horizontal. Hidayat (2024) mendefinisikan 

masyarakat multikultural sebagai “masyarakat 

yang dalam kesehariannya mempraktikkan nilai 

toleransi, solidaritas, dan keterbukaan lintas 

identitas.” Artinya, multikulturalisme menuntut 

struktur sosial yang adil, di mana semua kelompok 

masyarakat memiliki akses yang setara terhadap 

sumber daya sosial dan politik. 

Fenomena intoleransi dan polarisasi sosial 

yang meningkat dalam dekade terakhir 

menunjukkan bahwa pengakuan terhadap 

pluralitas belum otomatis menjamin harmoni 

sosial. Masyarakat yang majemuk membutuhkan 



   

 

 

31 

 

 

 

mekanisme sosial yang aktif melalui kebijakan 

publik, dialog antarwarga, serta pendidikan yang 

menumbuhkan empati sosial. Oleh karena itu, 

multikulturalisme dapat dipandang sebagai 

proyek sosial jangka panjang untuk 

menumbuhkan kohesi sosial di tengah 

keberagaman (Azra, 2024). 

Lebih jauh, multikulturalisme sosiologis 

mencakup tiga dimensi utama: 

(1) dimensi kognitif, yaitu kesadaran akan 

adanya perbedaan; 

(2) dimensi afektif, yaitu penerimaan dan 

penghargaan terhadap perbedaan; serta 

(3) dimensi konatif, yaitu tindakan konkret 

untuk mewujudkan kehidupan sosial yang 

adil dan damai. 

Tanpa kehadiran dimensi konatif, 

multikulturalisme hanya berhenti pada tataran 

wacana tanpa makna praksis (Lukens-Bull, 2024). 

3. Perspektif Budaya: Hak atas Identitas dan 

Ekspresi Kultural 

Dalam perspektif budaya, multikulturalisme 

menegaskan bahwa setiap kebudayaan memiliki 

nilai intrinsik yang layak dihormati dan dijaga 

eksistensinya. Kebudayaan bukan sekadar warisan 



 

 

 

32 

 

 

 

masa lalu, melainkan ekspresi kreatif manusia 

dalam menafsirkan hidup. Oleh karena itu, 

menghormati multikulturalisme berarti juga 

mengakui hak setiap kelompok untuk 

mempertahankan dan mengekspresikan identitas 

budayanya tanpa diskriminasi (Abdin & Tuharea, 

2023). 

Kebudayaan bersifat dinamis, senantiasa 

bertransformasi mengikuti perkembangan zaman. 

Dalam konteks globalisasi, tantangan besar 

muncul ketika budaya dominan—baik dari Barat 

maupun budaya populer global—menggerus 

identitas lokal. Di sinilah relevansi 

multikulturalisme, yaitu melindungi keragaman 

budaya dari ancaman homogenisasi. UNESCO 

(2024) bahkan menegaskan bahwa keragaman 

budaya adalah “warisan bersama umat manusia” 

yang setara nilainya dengan keanekaragaman 

hayati bagi kehidupan ekologis. 

Dalam konteks Indonesia, penghargaan 

terhadap budaya lokal tercermin dalam prinsip 

“Bhinneka Tunggal Ika” dan dalam kebijakan 

pelestarian budaya daerah yang menjadi bagian 

integral pembangunan nasional. Namun, 

tantangan tetap ada: globalisasi digital sering kali 



   

 

 

33 

 

 

 

menempatkan budaya lokal dalam posisi 

subordinat. Oleh karena itu, multikulturalisme 

budaya perlu diimbangi dengan kebijakan 

kebudayaan yang progresif dan partisipatif, di 

mana komunitas lokal dilibatkan dalam 

pengambilan keputusan terkait pelestarian 

identitas budaya mereka (Kemenbudristek, 2025). 

4. Perspektif Pendidikan: Paradigma Baru 

Pembelajaran Inklusif 

Dalam dunia pendidikan, multikulturalisme 

berkembang menjadi paradigma baru yang 

mengubah cara pandang terhadap peserta didik 

dan proses pembelajaran. Pendidikan 

multikultural menekankan bahwa sekolah adalah 

miniatur masyarakat, tempat peserta didik belajar 

hidup dalam perbedaan. Pendidikan semacam ini 

tidak sekadar mentransfer pengetahuan, tetapi 

menumbuhkan kesadaran sosial, empati, dan 

kemampuan berinteraksi secara damai di tengah 

keragaman (Imbar & Mesra, 2024). 

Pendidikan multikultural melibatkan empat 

ranah utama: 

a. Kurikulum inklusif, yang menampilkan 

berbagai perspektif budaya dan sejarah dari 

beragam kelompok sosial. 



 

 

 

34 

 

 

 

b. Metode pembelajaran partisipatif, yang 

menekankan kerja sama, refleksi, dan dialog 

antar siswa. 

c. Iklim sekolah demokratis, yang menjamin 

keadilan dan anti diskriminasi. 

d. Peran guru sebagai fasilitator multikultural, 

yang berfungsi menumbuhkan empati dan 

kesadaran lintas budaya (Banks, 2023). 

Pendidikan multikultural harus menjadi 

sarana transformasi sosial, bukan sekadar 

instrumen adaptasi. Seperti dikatakan oleh Nieto 

(2024), “pendidikan multikultural adalah 

perjuangan moral untuk menjadikan sekolah 

sebagai ruang pembebasan, bukan 

penyeragaman.” Di Indonesia, penerapan 

kurikulum Merdeka Belajar sebenarnya membuka 

peluang besar bagi pendidikan multikultural 

karena memberi ruang kreativitas dan konteks 

lokal dalam proses pembelajaran. 

5. Multikulturalisme dan Relevansinya bagi 

Indonesia 

Multikulturalisme berbeda dari sekadar 

“keberagaman” (diversity). Keberagaman adalah 

fakta sosial, sedangkan multikulturalisme adalah 

sikap moral dan politik untuk mengelola 



   

 

 

35 

 

 

 

keberagaman secara adil dan konstruktif. Dalam 

konteks Indonesia, hal ini menjadi sangat relevan 

mengingat masyarakat Indonesia terdiri atas lebih 

dari 1.300 kelompok etnis, 652 bahasa daerah, dan 

ratusan sistem adat (BPS, 2023). 

Namun, keberagaman tersebut juga dapat 

menjadi sumber ketegangan apabila tidak dikelola 

dengan baik. Oleh karena itu, penerapan nilai-nilai 

multikultural menjadi keharusan nasional untuk 

memperkuat integrasi bangsa. Multikulturalisme 

bukan sekadar konsep akademik, melainkan 

strategi kebangsaan untuk memastikan bahwa 

“perbedaan tidak menjadi alasan perpecahan, 

tetapi menjadi sumber kekuatan bersama.” 

 

B. Nilai-Nilai Utama dalam Masyarakat 

Multikultural 

1. Penghormatan terhadap Perbedaan 

Nilai pertama yang menopang masyarakat 

multikultural adalah penghormatan terhadap 

perbedaan. Dalam masyarakat yang beragam, 

setiap individu memiliki hak untuk diakui dan 

dihormati identitasnya. Menurut Wahyuni & Dafit 

(2024), penerapan nilai ini dalam lingkungan 

pendidikan dasar terbukti menumbuhkan empati 



 

 

 

36 

 

 

 

dan menekan perilaku diskriminatif antar siswa. 

Nilai ini menegaskan bahwa keseragaman 

bukanlah tujuan kehidupan sosial, karena 

keragaman merupakan kodrat kemanusiaan. 

2. Toleransi dan Solidaritas Sosial 

Toleransi bukan sekadar menerima 

perbedaan, tetapi juga kemampuan untuk hidup 

berdampingan dalam damai. Dalam konteks 

masyarakat multikultural, toleransi harus disertai 

solidaritas sosial, yakni kesediaan untuk bekerja 

sama melampaui batas kelompok. Penelitian Haris 

(2023) menunjukkan bahwa semakin tinggi 

intensitas interaksi antarbudaya, semakin kuat 

pula sikap toleransi dan solidaritas. Hal ini 

menegaskan pentingnya kebijakan publik dan 

pendidikan yang memperluas ruang interaksi 

lintas identitas. 

3. Keadilan dan Kesetaraan 

Multikulturalisme tidak mungkin terwujud 

tanpa keadilan sosial. Keadilan berarti setiap 

kelompok memperoleh kesempatan yang sama 

untuk berkembang dalam pendidikan, ekonomi, 

dan politik. Ketimpangan yang dibiarkan akan 

menciptakan rasa terpinggirkan yang memicu 

konflik identitas. Oleh karena itu, Saripudin (2023) 



   

 

 

37 

 

 

 

menekankan perlunya kebijakan afirmatif dan 

representasi inklusif bagi kelompok minoritas 

dalam setiap bidang kehidupan publik. 

4. Dialog Antarbudaya 

Dialog antarbudaya menjadi jantung 

kehidupan multikultural. Tanpa dialog, perbedaan 

mudah menimbulkan prasangka. Lestari (2024) 

menemukan bahwa sekolah-sekolah yang 

menerapkan pendekatan dialogis memiliki tingkat 

konflik siswa jauh lebih rendah. Melalui dialog, 

masyarakat belajar membangun rasa saling 

memahami dan mempercayai, dua unsur penting 

dalam rekonsiliasi sosial. 

5. Kebersamaan dalam Keberagaman 

Nilai terakhir adalah kebersamaan dalam 

keberagaman, yang sejalan dengan falsafah 

Bhinneka Tunggal Ika. Prinsip ini menegaskan 

bahwa perbedaan tidak perlu diseragamkan, 

melainkan dipelihara sebagai bagian dari identitas 

nasional. Menurut Naim & Achmad (2022), 

kekuatan bangsa Indonesia justru terletak pada 

kemampuannya untuk menjadikan keragaman 

sebagai sumber energi sosial bagi kemajuan 

peradaban. 

 



 

 

 

38 

 

 

 

C. Multikulturalisme dalam Konteks Indonesia 

Indonesia merupakan salah satu negara 

dengan tingkat kemajemukan tertinggi di dunia, 

baik dari sisi etnisitas, bahasa, agama, maupun 

adat istiadat. Berdasarkan data Badan Pusat 

Statistik (BPS, 2024), terdapat lebih dari 1.340 

kelompok etnik dan 652 bahasa daerah yang 

tersebar di 38 provinsi di seluruh Nusantara. 

Kondisi ini menjadikan Indonesia sebagai 

laboratorium sosial yang luar biasa bagi penerapan 

konsep multikulturalisme. Dalam konteks ini, 

multikulturalisme tidak hanya berarti 

keberagaman yang bersifat demografis, tetapi juga 

interaksi dinamis antar kelompok yang terus 

membentuk identitas nasional yang inklusif dan 

plural. 

Secara historis, semangat multikultural telah 

berakar dalam kehidupan masyarakat Nusantara 

sejak masa kerajaan-kerajaan kuno. Pada masa 

Kerajaan Sriwijaya, misalnya, interaksi antara 

pedagang dan pelajar dari berbagai wilayah 

seperti India, Arab, dan Tiongkok menciptakan 

suasana sosial yang terbuka terhadap perbedaan 

agama dan budaya. Hal yang sama juga terjadi 

pada masa Kerajaan Majapahit yang dikenal 



   

 

 

39 

 

 

 

dengan semboyan “Bhinneka Tunggal Ika”, 

sebagaimana tercatat dalam Sutasoma karya Mpu 

Tantular yang menegaskan bahwa “walaupun 

berbeda, sesungguhnya tetap satu.” Menurut 

Nugroho (2023), warisan historis ini membuktikan 

bahwa konsep multikulturalisme bukan gagasan 

impor dari Barat, tetapi telah tumbuh organik 

dalam kebudayaan Nusantara yang menekankan 

harmoni dalam perbedaan. 

Setelah Indonesia merdeka, semangat 

tersebut diinstitusionalisasi dalam dasar negara 

Pancasila, khususnya sila ketiga “Persatuan 

Indonesia”, yang menekankan pentingnya 

kesatuan dalam keberagaman. Selain itu, 

semboyan nasional “Bhinneka Tunggal Ika” 

menjadi simbol ideologis dari komitmen bangsa 

terhadap pluralitas budaya dan keyakinan. Dalam 

praktiknya, berbagai kebijakan pemerintah pasca 

kemerdekaan, seperti politik kebudayaan nasional 

dan pengakuan terhadap keberadaan masyarakat adat, 

merupakan bentuk penerapan nilai-nilai 

multikulturalisme dalam konteks kebangsaan 

(Rohman, 2024). 

Namun, dalam dinamika kontemporer, 

implementasi nilai-nilai multikultural di Indonesia 



 

 

 

40 

 

 

 

menghadapi tantangan yang semakin kompleks. 

Di satu sisi, arus globalisasi, kemajuan teknologi 

informasi, dan mobilitas sosial telah memperluas 

ruang perjumpaan antarbudaya. Masyarakat kini 

semakin terhubung melalui jaringan digital yang 

memungkinkan pertukaran ide, gaya hidup, dan 

nilai lintas batas. Akan tetapi, di sisi lain, muncul 

pula gejala intoleransi, radikalisme, dan polarisasi 

sosial yang mengancam kohesi nasional. 

Fenomena cyber tribalism atau pembentukan 

kelompok daring berdasarkan identitas ideologis 

menjadi tantangan baru dalam mempertahankan 

semangat multikulturalisme di dunia maya. 

Imbar & Mesra (2024) menegaskan bahwa 

tantangan utama penerapan multikulturalisme di 

Indonesia bukan pada keragaman itu sendiri, 

melainkan pada ketimpangan sosial-ekonomi dan 

kurangnya pendidikan multikultural yang 

sistematis di sekolah. Kurikulum nasional sering 

kali masih berorientasi pada kognisi akademik 

semata tanpa mengintegrasikan aspek afektif dan 

nilai-nilai kebinekaan secara mendalam. Sekolah 

justru kerap menjadi tempat reproduksi bias 

etnosentrisme, di mana perbedaan dianggap 

sebagai “penyimpangan dari norma mayoritas.” 



   

 

 

41 

 

 

 

Dalam konteks inilah, pendidikan 

multikultural menjadi instrumen strategis untuk 

membangun kesadaran kolektif bahwa perbedaan 

merupakan potensi sosial yang memperkaya 

kehidupan bersama. Menurut Wahyuni & Dafit 

(2024), pendidikan multikultural di Indonesia 

seharusnya berfungsi sebagai proses pembelajaran 

yang menanamkan nilai toleransi, penghormatan 

terhadap kemanusiaan, serta kemampuan bekerja 

sama lintas identitas. Melalui integrasi nilai-nilai 

tersebut dalam semua mata pelajaran dan kegiatan 

ekstrakurikuler, sekolah dapat menjadi miniatur 

masyarakat multikultural di mana peserta didik 

belajar memahami dan menghargai perbedaan 

melalui pengalaman langsung. 

Selain dalam dunia pendidikan, semangat 

multikultural juga terwujud dalam praktik hukum 

adat dan tata pemerintahan lokal. Pengakuan 

terhadap masyarakat hukum adat dalam Undang-

Undang Nomor 6 Tahun 2014 tentang Desa 

merupakan contoh konkret penerapan prinsip 

multikulturalisme dalam kebijakan publik. UU 

tersebut mengakui eksistensi masyarakat adat 

dengan sistem sosial dan nilai budayanya sendiri, 

serta memberikan ruang bagi mereka untuk 



 

 

 

42 

 

 

 

mengatur dan mengelola urusan pemerintahan 

sesuai kearifan lokal. 

Namun, pengakuan formal ini masih 

menghadapi kendala implementatif di lapangan. 

Beberapa daerah masih mengalami konflik 

kepentingan antara masyarakat adat dan 

pemerintah daerah terkait pengelolaan sumber 

daya alam, yang sering kali diwarnai oleh 

perbedaan persepsi terhadap hak ulayat dan 

kepemilikan tanah. Menurut laporan Konsorsium 

Pembaruan Agraria (KPA, 2024), lebih dari 220 

konflik agraria yang terjadi sepanjang tahun 2023–

2024 memiliki akar pada kegagalan pengakuan 

terhadap hak-hak masyarakat adat. Kondisi ini 

menunjukkan bahwa multikulturalisme 

memerlukan dukungan kebijakan yang konsisten 

dan keberpihakan terhadap keadilan sosial. 

Agar multikulturalisme dapat bertahan dan 

berkembang, dibutuhkan sinergi antara 

pemerintah, lembaga pendidikan, organisasi 

keagamaan, media, dan masyarakat sipil. 

Pemerintah perlu memperkuat kebijakan afirmatif 

yang melindungi kelompok minoritas dari 

diskriminasi, sementara lembaga pendidikan harus 

memperluas wawasan peserta didik terhadap nilai 



   

 

 

43 

 

 

 

kebinekaan melalui praktik belajar kolaboratif. 

Media juga berperan penting dalam membingkai 

isu keberagaman secara positif agar tidak 

memunculkan stereotip yang memperlemah 

solidaritas sosial. Tanpa dukungan sistemik dari 

berbagai pihak, multikulturalisme hanya akan 

berhenti pada slogan, bukan menjadi realitas sosial 

yang hidup dalam keseharian bangsa. 

 

D. Perbandingan antara Multikulturalisme, 

Pluralisme, dan Kosmopolitanisme 

Untuk memahami konsep multikulturalisme 

secara komprehensif, perlu dilakukan pembedaan 

dengan dua konsep lain yang sering digunakan 

secara bergantian, yaitu pluralisme dan 

kosmopolitanisme. Ketiganya memiliki kesamaan 

dalam hal pengakuan terhadap keragaman, namun 

berbeda dalam orientasi, tingkat interaksi, dan 

tujuan filosofisnya. 

Pluralisme berangkat dari pengakuan 

terhadap eksistensi kelompok-kelompok berbeda 

dalam suatu masyarakat. Ia menekankan pada 

koeksistensi damai di antara perbedaan, tanpa 

menuntut adanya interaksi yang intensif antar 

kelompok. Pluralisme menganggap bahwa setiap 



 

 

 

44 

 

 

 

kelompok memiliki hak untuk hidup sesuai 

identitas dan keyakinannya masing-masing, 

asalkan tidak mengganggu kelompok lain. Dalam 

konteks sosial Indonesia, pluralisme sering 

diartikan sebagai kemampuan masyarakat untuk 

hidup berdampingan tanpa konflik. Namun, 

pluralisme tidak secara otomatis mendorong 

terjadinya komunikasi lintas budaya atau kerja 

sama antarkelompok (Saripudin, 2023). 

Sebaliknya, multikulturalisme melangkah 

lebih jauh. Ia tidak hanya mengakui perbedaan, 

tetapi juga menuntut adanya interaksi aktif, 

komunikasi, dan kolaborasi antar kelompok 

budaya dalam semangat kesetaraan. 

Multikulturalisme mendorong partisipasi setiap 

kelompok dalam proses sosial-politik dan budaya 

tanpa kehilangan identitasnya. Menurut Taufiq 

(2024), multikulturalisme “berorientasi pada dialog 

dan pembelajaran timbal balik antar budaya, 

sehingga mampu memperkuat solidaritas sosial di 

tengah perbedaan.” Dengan demikian, 

multikulturalisme bukan sekadar toleransi pasif, 

melainkan toleransi aktif yang berlandaskan empati 

dan penghargaan terhadap nilai-nilai kemanusiaan 

universal. 



   

 

 

45 

 

 

 

Kosmopolitanisme melangkah lebih jauh dari 

kedua konsep tersebut. Ia menekankan bahwa 

identitas manusia tidak semata-mata ditentukan 

oleh bangsa, suku, atau agama, melainkan oleh 

kemanusiaan global yang melampaui batas 

geografis dan kultural. Kosmopolitanisme 

menegaskan gagasan “warga dunia” (global 

citizenship) yang memiliki tanggung jawab moral 

terhadap seluruh umat manusia. Namun dalam 

konteks Indonesia, penerapan kosmopolitanisme 

sering menghadapi tantangan karena berpotensi 

mengikis identitas lokal dan melemahkan kearifan 

budaya daerah. Kementerian Agama RI (2024) 

menegaskan pentingnya keseimbangan antara 

keterbukaan global dan pelestarian nilai-nilai 

budaya lokal agar tidak terjadi disembeddedness, 

yaitu keterlepasan manusia dari akar budaya dan 

spiritualnya sendiri. 

Pluralisme merupakan tahap awal menuju 

multikulturalisme, di mana masyarakat mulai 

menerima perbedaan sebagai realitas sosial. 

Sementara kosmopolitanisme merupakan tahap 

lanjut, di mana individu memandang dirinya 

sebagai bagian dari komunitas global yang lebih 

luas. Multikulturalisme berada di antara 



 

 

 

46 

 

 

 

keduanya: ia mengakui pentingnya identitas lokal 

dan partikularitas budaya, tetapi juga mendorong 

interaksi lintas budaya dalam kerangka kesetaraan 

dan keadilan sosial. 

Dalam konteks Indonesia, pendekatan 

multikulturalisme menjadi pilihan paling realistis 

karena mampu menjaga keseimbangan antara 

pengakuan terhadap identitas lokal dan 

keterbukaan terhadap nilai-nilai universal 

kemanusiaan. Sebagaimana diungkapkan oleh 

Suryadinata (2025), “multikulturalisme Indonesia 

adalah jalan tengah antara partikularisme 

tradisional dan kosmopolitanisme global yang 

mampu menjaga keberlanjutan harmoni sosial 

dalam masyarakat majemuk.” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

 

47 

 

 

 

BAB 3 

TOLERANSI DALAM  

PERSPEKTIF ISLAM 

 

 
Islam sebagai agama yang rahmatan lil 

‘alamin, yang diturunkan untuk seluruh alam, 

menempatkan prinsip toleransi bukan sekadar 

sebagai nilai tambahan atau pelengkap ajaran, 

tetapi sebagai inti dari etika dan praktik kehidupan 

beragama yang membentuk fondasi sosial, moral, 

dan spiritual umat manusia; toleransi dalam 

perspektif Islam menegaskan bahwa perbedaan 

bukanlah ancaman atau penyimpangan yang 

harus dihapuskan, melainkan merupakan bagian 

dari kebesaran ciptaan Allah SWT yang harus 

dihormati dan dijaga dengan penuh kesadaran, 

pengetahuan, dan keimanan yang matang. Konsep 

toleransi ini tidak hanya muncul sebagai respons 

terhadap realitas pluralitas masyarakat pada masa 

Nabi Muhammad SAW, tetapi juga sebagai prinsip 

yang bersifat universal dan lintas zaman, yang 

relevan untuk diaplikasikan dalam masyarakat 

modern yang semakin majemuk dan terhubung 

secara global, di mana konflik identitas, perbedaan 



 

 

 

48 

 

 

 

keyakinan, serta interaksi sosial lintas budaya 

menjadi fenomena sehari-hari. 

Dalam Al-Qur’an, berbagai ayat menekankan 

penghormatan terhadap hak individu untuk 

memeluk keyakinan sesuai dengan kesadaran hati 

masing-masing, menolak segala bentuk paksaan 

dalam urusan iman, dan menggarisbawahi bahwa 

martabat manusia, derajatnya, dan haknya di sisi 

Allah tidak ditentukan oleh suku, ras, atau status 

sosial, melainkan oleh kualitas ketakwaannya. 

Sebagai contoh, QS. Al-Hujurat [49]:13 

menegaskan bahwa manusia diciptakan 

berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar saling 

mengenal dan menghormati, sedangkan QS. Al-

Baqarah [2]:256 menegaskan prinsip “lâ ikrâha fi 

ad-dîn”, yang menolak paksaan dalam agama dan 

menempatkan keimanan sebagai keputusan hati 

yang harus lahir dari kesadaran dan pemahaman, 

bukan tekanan atau pemaksaan. Prinsip-prinsip ini 

menjadi pijakan normatif yang kuat bagi praktik 

toleransi dalam kehidupan sehari-hari umat Islam, 

serta dasar bagi pembangunan masyarakat yang 

inklusif, adil, dan beradab. 

Selain Al-Qur’an, hadis-hadis Nabi 

Muhammad SAW memberikan dimensi praksis 



   

 

 

49 

 

 

 

terhadap penerapan toleransi, di mana beliau 

menekankan sikap adil, rahmah, dan perlindungan 

terhadap non-Muslim yang hidup di bawah 

naungan masyarakat Islam, serta menegaskan 

pentingnya menjaga hubungan sosial yang 

harmonis tanpa mengorbankan prinsip keimanan. 

Misalnya, hadis yang menegaskan bahwa 

menyakiti seorang dzimmi akan menimbulkan 

konsekuensi serius di akhirat, bukan hanya 

menunjukkan jaminan perlindungan sosial, tetapi 

juga menegaskan bahwa keimanan yang matang 

harus diwujudkan dalam sikap empati, 

penghormatan, dan keadilan terhadap sesama 

manusia, tanpa diskriminasi. 

Dalam perspektif teologis Islam, toleransi 

tidaklah identik dengan kompromi terhadap 

kebenaran, melainkan merupakan ekspresi dari 

keimanan yang mendalam, di mana seorang 

Muslim mampu menegakkan prinsip kebenaran 

dan keadilan sambil tetap menghargai hak, 

pandangan, dan perbedaan orang lain. Hal ini 

ditegaskan oleh ulama kontemporer seperti Syekh 

Abdullah bin Bayyah, yang menekankan bahwa 

tasamuh, atau toleransi, adalah manifestasi dari 

iman yang matang, kesadaran etis, dan 



 

 

 

50 

 

 

 

kemampuan spiritual untuk mengelola perbedaan 

secara konstruktif. 

Toleransi dalam perspektif Islam juga terkait 

erat dengan prinsip ‘adl (keadilan), rahmah (kasih 

sayang), dan ihsan (kesempurnaan amal), yang 

menjadi fondasi etika sosial umat Islam. Keadilan 

memastikan perlakuan proporsional dan tidak 

diskriminatif terhadap seluruh individu, rahmah 

menghadirkan dimensi kemanusiaan dan 

kepedulian terhadap sesama, sedangkan ihsan 

mendorong individu untuk berinteraksi dengan 

kualitas moral tertinggi, melebihi sekadar 

kewajiban formal. Ketiga prinsip ini membentuk 

satu kesatuan yang integral, di mana toleransi 

menjadi manifestasi nyata dari pendidikan 

spiritual, moral, dan sosial yang 

berkesinambungan. 

Dalam konteks kontemporer, penerapan 

toleransi Islam menjadi semakin relevan 

mengingat masyarakat global saat ini menghadapi 

tantangan pluralitas yang kompleks, seperti 

konflik antaragama, polarisasi identitas, 

radikalisasi ideologi, serta penyebaran hoaks dan 

narasi ekstrem yang dapat memecah kohesi sosial. 

Oleh karena itu, pemahaman dan praktik toleransi 



   

 

 

51 

 

 

 

dalam Islam harus dipandang sebagai landasan 

strategis untuk pembangunan masyarakat inklusif, 

di mana nilai-nilai Al-Qur’an dan sunnah 

dijadikan pedoman untuk membangun hubungan 

antarindividu dan antarkelompok yang harmonis, 

produktif, dan berkeadaban. 

Bab ini akan menguraikan secara mendalam 

landasan teologis, filosofis, dan praksis toleransi 

dalam Islam, mulai dari prinsip-prinsip al-Qur’an 

dan hadis, konsep tasamuh, ‘adl, dan rahmah, 

hingga aplikasi pendidikan nilai toleransi dalam 

masyarakat kontemporer. Pembahasan ini 

diharapkan tidak hanya memberikan pemahaman 

teoritis, tetapi juga menghadirkan panduan praktis 

bagi lembaga pendidikan, keluarga, dan 

komunitas Muslim untuk menumbuhkan sikap 

toleran yang berakar pada iman, berwawasan luas, 

dan mampu menghadapi tantangan era global 

secara bijaksana, humanis, dan berkeadaban. 

 

A. Landasan Qur’ani dan Hadis tentang Toleransi 

1. Toleransi sebagai Prinsip Teologis Islam 

Toleransi dalam Islam bukan sekadar sikap 

sosial, melainkan merupakan prinsip teologis yang 

berakar dalam pandangan Islam tentang 



 

 

 

52 

 

 

 

kemanusiaan dan penciptaan. Dalam kerangka 

epistemologis Islam, seluruh manusia berasal dari 

sumber yang sama, yakni Allah SWT, dan dengan 

demikian, memiliki kedudukan yang setara dalam 

kehormatan dan martabat. Pandangan ini secara 

eksplisit dinyatakan dalam firman Allah SWT: 

نَ 
ْ
نثَى وَجَعَل

ُ
رٍ وَأ

َ
ن ذكَ م م ِ

ُ
قْنَاك

َ
يُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَل

َ
ا يَا أ اً عُب ُُ مْ 

ُ
اك

مْۚ وَ 
ُ
تْقَاك

َ
ِ أ مْ عِندَ اللََّّ

ُ
رَمَك

ْ
ك
َ
 لِتَعَارَفُباۚ  إِنَّ أ

َ
َ  قَبَائِل إِنَّ اللََّّ

 عَلِيمٌ خَبِيرٌ 

“Wahai manusia! Sesungguhnya Kami 

menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang 

perempuan, dan Kami jadikan kamu berbangsa-bangsa 

dan bersuku-suku supaya kamu saling mengenal. 

Sesungguhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi 

Allah ialah yang paling bertakwa di antara kamu.” (QS. 

Al-Ḥujurāt [49]: 13) 

Ayat ini menegaskan bahwa pluralitas 

bukanlah deviasi dari kehendak ilahi, tetapi justru 

manifestasi dari sunnatullah hukum alam ciptaan 

Allah yang tidak dapat dihapus. Menurut Fazlur 

Rahman (dalam Al-Faruqi, 2024), ayat ini 

merepresentasikan dasar teologis bagi peradaban 



   

 

 

53 

 

 

 

inklusif, di mana manusia diajak untuk mengenali 

perbedaan bukan sebagai ancaman, tetapi sebagai 

kesempatan membangun jembatan kemanusiaan. 

Konsep li ta‘ārafū dalam ayat tersebut menandakan 

proses dialog dan interaksi, bukan sekadar “tahu” 

secara superfisial, melainkan “mengenal secara 

empatik dan produktif” agar tercipta relasi sosial 

yang harmonis. 

Prinsip ini kemudian menjadi landasan etik 

Islam yang membedakan antara “iman” dan 

“kemanusiaan.” Dalam tafsir kontemporer, M. 

Quraish Shihab (2023) menegaskan bahwa Islam 

hadir bukan hanya untuk komunitas Muslim, 

tetapi bagi seluruh umat manusia (rahmatan lil 

‘ālamīn). Oleh sebab itu, setiap tindakan yang 

menafikan kemanusiaan seseorang atas dasar 

perbedaan agama sejatinya bertentangan dengan  

Ayat ini menjadi dasar bagi pembentukan 

masyarakat madani yang berkeadaban. 

Sebagaimana dijelaskan oleh Syamsul Arifin (2024) 

dalam artikelnya di Jurnal Pendidikan Islam Moderat, 

multikulturalisme Qur’ani menuntut masyarakat 

untuk membangun relasi yang berkeadilan dan 

berlandaskan nilai kemaslahatan bersama (al-

maṣlaḥah al-‘āmmah). Dengan demikian, toleransi 



 

 

 

54 

 

 

 

bukanlah pilihan etis yang bersifat situasional, 

melainkan perintah moral yang bersumber dari 

wahyu. 

2. Kebebasan Beragama dalam Al-Qur’an 

Konsep kebebasan beragama merupakan 

salah satu nilai fundamental dalam ajaran Islam. 

Al-Qur’an menegaskan dengan sangat jelas 

melalui firman Allah SWT dalam QS. Al-Baqarah 

[2]: 256: 

ينِ  رَاهَ فِي الدِ 
ْ
ا إِك

َ
 ل

 “Tidak ada paksaan dalam (memeluk) agama.” 

Ayat ini menjadi fondasi teologis dan yuridis 

bagi kebebasan berkeyakinan. Dalam tafsir klasik 

karya Ibnu Katsir, dijelaskan bahwa ayat ini 

diturunkan ketika seorang sahabat ingin memaksa 

anaknya yang beragama Yahudi agar masuk Islam, 

tetapi Nabi melarangnya. Larangan ini 

menunjukkan bahwa iman sejati tidak dapat 

dipaksakan, karena hakikat keimanan lahir dari 

kesadaran hati, bukan dari tekanan eksternal. 

Pendapat ini ditegaskan kembali oleh Quraish 

Shihab (2023) dalam Tafsir al-Mishbah Edisi Revisi, 

bahwa ayat ini adalah bentuk pengakuan atas hak 

spiritual manusia untuk menentukan jalan 



   

 

 

55 

 

 

 

hidupnya. “Keimanan sejati,” tulisnya, “tidak 

dapat dihasilkan dari kekuasaan, tetapi dari 

kebebasan hati dalam menerima kebenaran.” 

Dalam konteks modern, ayat ini menjadi dasar 

normatif bagi pengakuan hak-hak asasi manusia, 

termasuk hak untuk beragama atau tidak 

beragama. 

Selain itu, QS. Al-Kāfirūn [109]: 6 “Untukmu 

agamamu, dan untukku agamaku” menggambarkan 

bentuk penghormatan terhadap eksistensi agama 

lain. Ayat ini tidak menuntut sinkretisme, tetapi 

mengajarkan etika batas: bahwa keyakinan pribadi 

harus dihormati tanpa dipaksakan kepada orang 

lain. Dalam interpretasi kontemporer, Abdullah 

Saeed (2024) menulis bahwa ayat ini mengandung 

“etik pluralisme Islam” yang menegaskan 

pentingnya ruang publik bersama, tempat 

perbedaan dapat hidup berdampingan tanpa 

ancaman dominasi. 

3. Toleransi dalam Hadis Nabi 

Landasan Qur’ani tentang toleransi diperkuat 

oleh sunnah Nabi Muhammad SAW yang 

menunjukkan praktik nyata dari prinsip-prinsip 

tersebut. Salah satu hadis paling penting berbunyi: 

 



 

 

 

56 

 

 

 

هُ يَبْمَ  نَا عَدُوُ 
َ
ا فَأ يًّ قِيَامَةِ مَنْ آذَى ذِمِ 

ْ
ال  

“Barangsiapa menyakiti seorang dzimmi (non-

Muslim yang hidup di bawah perlindungan Islam), 

maka aku menjadi musuhnya pada hari kiamat.” (HR. 

Abu Dawud) 

Hadis ini memperlihatkan betapa tinggi 

penghargaan Nabi terhadap hak-hak non-Muslim 

dalam masyarakat Islam klasik. Dzimmi bukan 

hanya dilindungi secara hukum, tetapi juga 

dijamin kehormatannya sebagai manusia. Dalam 

konteks negara modern, prinsip ini dapat 

diterjemahkan sebagai penghormatan terhadap 

hak-hak minoritas. 

Syekh Abdullah bin Bayyah (2024), ulama 

kontemporer asal Mauritania yang menjadi Ketua 

Forum for Promoting Peace in Muslim Societies, 

menegaskan bahwa toleransi (tasāmuh) adalah 

ekspresi iman yang matang, bukan tanda 

kelemahan. Dalam karyanya The Islamic Charter for 

Global Peace (2024), ia menulis: 

“Tasamuh adalah buah dari keyakinan yang kuat, 

bukan kompromi terhadap kebenaran.” 

Artinya, semakin tinggi keimanan seseorang, 

semakin besar pula kemampuannya untuk 



   

 

 

57 

 

 

 

menghormati dan berbuat baik kepada mereka 

yang berbeda pandangan. 

Baik Al-Qur’an maupun hadis Nabi 

menempatkan toleransi sebagai manifestasi dari 

ketakwaan dan rahmat. Islam bukan hanya agama 

yang mengatur hubungan manusia dengan Tuhan 

(ḥablun min Allāh), tetapi juga dengan sesama 

manusia (ḥablun min an-nās). 

 

B. Konsep Tasamuh, ‘Adl, dan Rahmah 

1. Tasamuh (Toleransi) 

Secara etimologis, kata tasamuh berasal dari 

akar kata samaha–yasmuhu–samḥan, yang berarti 

“memberi kelonggaran,” “berlapang dada,” atau 

“bersikap lembut.” Dalam kerangka nilai Islam, 

tasamuh bukanlah kompromi terhadap prinsip 

akidah, melainkan sikap etis untuk hidup 

berdampingan secara damai dalam keragaman. 

Menurut M. Quraish Shihab (2023), tasamuh 

dalam Islam memiliki tiga dimensi utama: 

(1) pengakuan terhadap eksistensi pihak lain, 

(2) penghormatan terhadap hak mereka, dan 

(3) kerja sama dalam kebaikan (ta‘āwun ‘alā al-birr 

wa al-taqwā). Dengan demikian, Islam menolak 



 

 

 

58 

 

 

 

segala bentuk eksklusivisme yang menafikan 

kemanusiaan pihak lain. 

Dalam konteks sosial modern, tasamuh 

menjadi prinsip moral bagi masyarakat plural. 

Penelitian oleh Alwi Shihab (2024) menunjukkan 

bahwa pesantren dan madrasah yang 

menanamkan nilai tasamuh melalui pembelajaran 

kontekstual memiliki tingkat konflik sosial lebih 

rendah dan solidaritas sosial yang lebih tinggi. 

2. ‘Adl (Keadilan) 

Keadilan adalah fondasi universal dalam 

ajaran Islam. Allah SWT berfirman: 

سُنُبا حْ
َ

نْ ت
َ
با وَأ

ُ
نْ تَعْدِل

َ
مْ أ

ُ
مُركُ

ْ
َ يَأ  إِنَّ اللََّّ

“Sesungguhnya Allah menyuruh kamu berlaku 

adil dan berbuat kebajikan…” (QS. An-Naḥl [16]: 90) 

Prinsip keadilan (‘adl) mencakup 

keseimbangan hak dan kewajiban, serta perlakuan 

yang proporsional tanpa diskriminasi. Dalam 

konteks toleransi, keadilan berarti memastikan 

bahwa hak-hak seluruh warga tanpa memandang 

keyakinan dijaga dan dihormati. Yusuf al-

Qaradawi (2024) dalam karya pascahumus Fiqh al-

Jinsiyah wa al-Muwathanah menegaskan bahwa 



   

 

 

59 

 

 

 

“tanpa keadilan, toleransi hanya menjadi slogan 

retoris tanpa kekuatan moral.” 

Keadilan dalam Islam juga berarti 

keberpihakan pada yang lemah dan tertindas. 

Karena itu, masyarakat Islam yang benar adalah 

masyarakat yang memberi ruang bagi kelompok 

minoritas untuk berkembang dan berpartisipasi 

aktif dalam kehidupan publik. 

3. Rahmah (Kasih Sayang) 

Rahmah merupakan puncak spiritualitas 

Islam. Nabi Muhammad SAW digambarkan oleh 

Allah SWT sebagai “rahmatan lil ‘ālamīn” (QS. Al-

Anbiyā’ [21]: 107). Artinya, misi kerasulan tidak 

hanya terbatas pada kaum Muslim, tetapi 

mencakup seluruh makhluk ciptaan. Kasih sayang 

bukan sekadar perasaan, tetapi prinsip etika 

universal yang menuntun perilaku sosial, politik, 

dan pendidikan. 

Prof. Azyumardi Azra (2023) dalam 

pidatonya di International Conference on Islamic 

Civilization and Society (ICIS) menegaskan bahwa 

“rahmah adalah bahasa kemanusiaan universal 

yang menjadi ruh Islam Nusantara.” Nilai rahmah 

menjembatani hubungan antaragama dan 



 

 

 

60 

 

 

 

antaretnis, karena ia memandang manusia sebagai 

mitra dalam menciptakan dunia yang damai. 

 

C. Keteladanan Nabi Muhammad SAW dalam 

Membangun Masyarakat Madani 

1. Piagam Madinah sebagai Konstitusi Pluralistik 

Piagam Madinah (Mithaq al-Madinah) 

merupakan tonggak penting dalam sejarah 

peradaban Islam sekaligus menjadi model awal 

bagi pembentukan masyarakat madani yang 

berlandaskan nilai-nilai keadilan, kesetaraan, dan 

penghormatan terhadap keberagaman. Dokumen 

ini disusun oleh Nabi Muhammad SAW segera 

setelah hijrah ke Madinah pada tahun 622 M, 

sebagai upaya menata kehidupan bersama antara 

berbagai komunitas yang mendiami kota tersebut, 

termasuk kaum Muslimin, Yahudi, dan beberapa 

kelompok pagan Arab. Piagam ini terdiri dari lebih 

dari 40 pasal yang menegaskan prinsip-prinsip 

fundamental kehidupan sosial dan politik berbasis 

pluralisme (Al-Mubarak, 2023). 

Dalam konteks historis, Piagam Madinah 

dapat dipandang sebagai bentuk awal konstitusi 

tertulis yang mengatur hubungan antarumat 

beragama secara setara. Salah satu pasalnya 



   

 

 

61 

 

 

 

menyatakan: 

"Bagi kaum Yahudi agama mereka, dan bagi kaum 

Muslim agama mereka. Mereka yang bersekutu dengan 

kita berhak atas perlindungan yang sama selama tidak 

berbuat zalim." Pasal ini menegaskan prinsip 

kebebasan beragama, tanggung jawab bersama 

menjaga keamanan, serta keharusan menjauhi 

kezaliman dalam interaksi sosial. Dr. Muhammad 

Abu Zahrah (2023) dalam Tarikh al-Mazahib al-

Islamiyyah menyebut Piagam Madinah sebagai 

“konstitusi sosial pertama di dunia yang mengakui 

hak sipil lintas agama.” Pernyataan ini 

menunjukkan bahwa Islam sejak awal telah 

memiliki paradigma politik yang menghargai 

perbedaan tanpa mengorbankan prinsip keadilan. 

Menurut analisis Syamsul Arifin (Jurnal Al-

Fikr al-Madani, 2024), struktur sosial yang 

dihasilkan oleh Piagam Madinah menunjukkan 

tiga dimensi utama masyarakat madani: pertama, 

dimensi kemanusiaan universal (al-insaniyyah), 

yang menjamin perlindungan hak hidup dan 

kebebasan setiap warga; kedua, dimensi keadilan 

sosial (‘adalah ijtima‘iyyah), yang menolak segala 

bentuk diskriminasi berbasis suku, ras, atau 

agama; dan ketiga, dimensi partisipasi politik 



 

 

 

62 

 

 

 

(musyarakah siyasiyyah), yang membuka ruang 

bagi setiap komunitas untuk berperan dalam 

menjaga stabilitas sosial. 

Semangat Piagam Madinah relevan untuk 

dijadikan inspirasi dalam membangun tata 

kehidupan berbangsa yang multikultural dan 

berkeadilan. Sebagaimana ditegaskan oleh Quraish 

Shihab (2025), “Piagam Madinah bukan sekadar 

artefak sejarah, tetapi cerminan dari etika sosial 

Islam yang mengajarkan bahwa keberagaman 

adalah rahmat dan dasar bagi peradaban.” 

2. Praktik Toleransi Nabi dalam Kehidupan 

Sehari-hari 

Selain dalam bentuk institusional melalui 

Piagam Madinah, keteladanan Nabi Muhammad 

SAW juga tampak nyata dalam praktik kehidupan 

sehari-hari. Nabi tidak hanya berbicara tentang 

toleransi, tetapi mencontohkannya melalui 

tindakan nyata yang membangun jembatan 

kemanusiaan lintas batas agama dan etnis. 

Misalnya, ketika salah satu tetangganya yang 

beragama Yahudi jatuh sakit, Nabi menengok dan 

mendoakannya dengan penuh kasih sayang. 

Peristiwa tersebut bukan hanya tindakan sosial, 



   

 

 

63 

 

 

 

tetapi ekspresi dari nilai rahmatan lil ‘alamin yang 

menjadi misi profetik beliau (Al-Buthi, 2023). 

Nabi juga dikenal memberi perlindungan 

kepada kaum minoritas. Dalam Sirah Ibn Hisyam, 

disebutkan bahwa beliau menolak segala bentuk 

kekerasan terhadap kelompok yang lemah, baik 

Muslim maupun non-Muslim. Prinsip ini 

kemudian menjadi dasar hukum ahl al-dhimmah, 

yaitu jaminan perlindungan bagi non-Muslim 

dalam negara Islam. Karen Armstrong (2024) 

dalam edisi terbaru bukunya Muhammad: The 

Prophet for Our Times menulis, 

“Muhammad was a visionary leader who 

understood that compassion is the essence of faith; 

his pluralistic governance in Medina remains a 

timeless model for humanity.” 

Kepemimpinan Nabi merupakan bentuk 

spiritualitas sosial yang mengintegrasikan iman 

dan kemanusiaan. Ia membuktikan bahwa 

kekuatan agama bukan terletak pada dominasi, 

tetapi pada kemampuan menebarkan kasih sayang 

dan rasa aman bagi semua. 

Dalam konteks masyarakat kontemporer 

yang rentan terhadap radikalisme dan polarisasi, 

keteladanan Nabi menjadi model etika sosial yang 



 

 

 

64 

 

 

 

sangat relevan. Sebagaimana dinyatakan oleh 

Kementerian Agama RI (2024), internalisasi nilai-

nilai kenabian seperti empati, keadilan, dan 

keterbukaan menjadi kunci dalam membangun 

masyarakat madani di era modern. 

3. Nabi dan Dialog Antaragama 

Salah satu dimensi penting dari misi kenabian 

Muhammad SAW adalah penguatan tradisi dialog 

lintas iman. Salah satu peristiwa monumental 

adalah dialog antara Nabi dengan delegasi Kristen 

Najran yang datang ke Madinah. Dialog ini 

berlangsung dalam suasana saling menghormati 

dan terbuka. Bahkan, ketika waktu ibadah tiba, 

Nabi mempersilakan mereka untuk beribadah di 

dalam Masjid Nabawi   sebuah tindakan simbolis 

yang menggambarkan keterbukaan Islam terhadap 

perbedaan keyakinan (Al-Thabari, Tarikh al-Rusul 

wa al-Muluk, 2023). 

Tradisi dialog tersebut mengandung tiga 

prinsip etis utama: penghormatan (ihtiram), 

keterbukaan (infitah), dan keadilan (adl). Nabi 

tidak memaksakan keyakinannya kepada pihak 

lain, melainkan membangun komunikasi 

berdasarkan saling pengertian. Dalam konteks 

global saat ini, model dialog semacam ini menjadi 



   

 

 

65 

 

 

 

sangat relevan untuk mengatasi krisis intoleransi 

dan ekstremisme berbasis agama. 

Menurut laporan The Muslim World League 

(2025), praktik diplomasi kenabian di Madinah 

dapat dijadikan model bagi rekonsiliasi sosial di 

negara-negara yang mengalami konflik 

keagamaan. Hal ini menegaskan bahwa Islam 

memiliki warisan historis dan spiritual dalam 

membangun perdamaian berbasis keadilan dan 

kesetaraan. 

 

D. Pandangan Ulama Klasik dan Kontemporer 

tentang Hidup Berdampingan 

1. Pandangan Ulama Klasik 

Para ulama klasik memberikan kontribusi 

besar terhadap pemikiran Islam mengenai relasi 

antarumat beragama. Imam Al-Ghazali (1058–1111 

M), misalnya, dalam Ihya’ Ulumuddin menegaskan 

bahwa menghormati hak-hak non-Muslim 

merupakan bagian dari menjaga maqashid al-

syari‘ah terutama perlindungan terhadap jiwa 

(hifz al-nafs) dan harta (hifz al-mal). Menurutnya, 

“ketidakadilan kepada satu kelompok manusia 

adalah bentuk pengkhianatan terhadap amanah 

Allah” (Al-Ghazali, 2024). 



 

 

 

66 

 

 

 

Ibnu Rusyd (Averroes), dalam karya Bidayah 

al-Mujtahid wa Nihayah al-Muqtashid, menegaskan 

bahwa keadilan adalah prinsip universal yang 

tidak boleh dibatasi oleh agama atau ras. Ia 

menyatakan bahwa, “keadilan adalah fitrah 

manusia, dan tidak ada syariat yang membenarkan 

diskriminasi terhadap sesama atas dasar 

keyakinan.” (Ibnu Rusyd, 2023). 

Sementara itu, Ibnu Taymiyyah dalam 

Majmu’ al-Fatawa menulis bahwa umat Islam 

berkewajiban memperlakukan non-Muslim 

dengan keadilan dan kasih sayang selama mereka 

tidak melakukan permusuhan. Ia juga menolak 

kekerasan atas dasar agama dan menegaskan 

bahwa kebebasan beragama adalah prinsip yang 

diakui dalam Islam (Mahmoud, 2024). 

Dari pandangan para ulama klasik ini dapat 

disimpulkan bahwa Islam sejak awal telah 

mengajarkan fondasi normatif bagi kehidupan 

berdampingan secara damai. Prinsip-prinsip itu 

sejalan dengan gagasan modern tentang human 

rights dan civil coexistence. 

2. Pandangan Ulama Kontemporer 

Dalam konteks kekinian, ulama kontemporer 

menegaskan pentingnya aktualisasi nilai-nilai 



   

 

 

67 

 

 

 

toleransi Islam di tengah tantangan globalisasi dan 

radikalisme identitas. KH. Ahmad Mustofa Bisri 

(Gus Mus) (2024) menyatakan: 

“Toleransi adalah tanda kecerdasan spiritual. 

Orang yang imannya dalam justru lebih mudah 

memahami dan menghargai perbedaan.” 

Pernyataan ini menggambarkan bahwa 

toleransi bukanlah bentuk kelemahan, tetapi 

manifestasi dari kedewasaan spiritual dan 

intelektual. Demikian pula Prof. Din Syamsuddin 

(2024) dalam Islam dan Kebangsaan menegaskan 

bahwa Islam Indonesia telah menunjukkan praktik 

toleransi paling progresif di dunia Muslim, dengan 

menempatkan ukhuwah wathaniyyah 

(persaudaraan kebangsaan) sejajar dengan 

ukhuwah islamiyyah (persaudaraan sesama 

Muslim). 

Di tingkat internasional, Syekh Ahmad al-

Tayyib (Grand Sheikh Al-Azhar) melalui Deklarasi 

Kairo tentang Persaudaraan Kemanusiaan (2025) 

menyerukan pentingnya menghidupkan kembali 

nilai tasamuh (toleransi) dalam seluruh agama 

sebagai kunci perdamaian dunia. Menurutnya, 



 

 

 

68 

 

 

 

“Tidak ada jalan menuju perdamaian dunia 

tanpa menghidupkan kembali nilai tasamuh dalam 

Islam dan agama-agama lainnya.” 

Pemikiran ini menunjukkan kesinambungan 

antara pandangan klasik dan kontemporer bahwa 

toleransi merupakan inti ajaran Islam yang bersifat 

transhistoris dan universal. Dalam konteks 

Indonesia, gagasan tersebut menjadi landasan bagi 

pembangunan masyarakat madani yang 

menjunjung tinggi pluralitas, moderasi beragama, 

dan harmoni sosial. 

Toleransi dalam Islam bukanlah wacana 

reaktif terhadap globalisasi, melainkan prinsip 

teologis yang berakar pada Al-Qur’an, Hadis, dan 

sejarah Nabi. Islam mengajarkan bahwa 

kebinekaan adalah kehendak Allah yang harus 

dijaga melalui tasamuh, ‘adl, dan rahmah. 

Nilai-nilai ini menjadi landasan penting 

untuk memperkuat harmoni sosial di tengah 

meningkatnya polarisasi. Dengan menggali 

kembali semangat Nabi Muhammad SAW dalam 

membangun masyarakat Madinah yang 

pluralistik, umat Islam dapat menjadi pelopor 

perdamaian dan keadilan sosial di era global. 

 



   

 

 

69 

 

 

 

BAB 4 

HAKIKAT DAN TUJUAN  

PENDIDIKAN ISLAM 
 

 

Pendidikan Islam merupakan suatu sistem 

nilai dan proses kebudayaan yang tidak hanya 

bertujuan mencerdaskan kehidupan manusia 

secara intelektual, tetapi juga memuliakan 

eksistensi manusia sebagai makhluk ciptaan Allah 

yang memiliki potensi ruhani, akal, dan jasmani. 

Pendidikan dalam Islam tidak sekadar proses 

transfer pengetahuan (transfer of knowledge), 

melainkan juga transfer nilai (transfer of values) 

dan internalisasi akhlak (moral internalization) 

yang berakar dari wahyu ilahi. Oleh karena itu, 

memahami hakikat dan tujuan pendidikan Islam 

menjadi hal yang amat penting dalam rangka 

membangun paradigma pendidikan yang utuh, 

integratif, dan relevan dengan dinamika zaman. 

Dalam pandangan Islam, manusia adalah 

makhluk yang memiliki dua dimensi fundamental: 

dimensi spiritual dan dimensi material. Kedua 

dimensi ini tidak dapat dipisahkan karena 

keduanya saling melengkapi dan membentuk 



 

 

 

70 

 

 

 

kesempurnaan insaniyah. Al-Qur’an menegaskan 

bahwa manusia diciptakan “dalam bentuk yang 

sebaik-baiknya” (QS. At-Tin [95]:4), yang berarti 

memiliki potensi untuk berkembang dalam segala 

aspek kehidupannya. Potensi inilah yang menjadi 

dasar ontologis pendidikan Islam. Sebagaimana 

dinyatakan oleh Al-Attas (2022), pendidikan Islam 

adalah “suatu upaya sistematis untuk 

menanamkan adab pada diri manusia agar ia 

mengenal dan menempatkan sesuatu sesuai 

dengan kedudukannya dalam tatanan ciptaan.” 

Maka, hakikat pendidikan Islam bukan semata-

mata menghasilkan individu yang berilmu, 

melainkan juga individu yang beradab, berakhlak, 

dan bertanggung jawab terhadap Allah, manusia, 

serta alam semesta. 

Dalam sejarah peradaban Islam, pendidikan 

selalu menempati posisi sentral dalam membentuk 

masyarakat yang berpengetahuan dan 

berkeadaban. Sejak masa Rasulullah SAW, 

pendidikan telah menjadi instrumen dakwah dan 

transformasi sosial. Proses pendidikan pada masa 

itu berlangsung secara alami melalui majelis ilmu, 

halaqah, dan teladan akhlak Nabi yang agung. 

Nabi Muhammad SAW sendiri menegaskan 



   

 

 

71 

 

 

 

pentingnya pendidikan dengan sabdanya, 

“Menuntut ilmu adalah kewajiban bagi setiap muslim, 

laki-laki maupun perempuan.” (HR. Ibn Majah). 

Hadis ini menunjukkan bahwa pendidikan adalah 

hak sekaligus kewajiban universal yang 

melampaui batas gender, status sosial, maupun 

etnis. Dalam konteks modern, pesan tersebut 

menegaskan bahwa pendidikan Islam harus 

berorientasi pada pemerataan akses, keadilan 

sosial, dan pengembangan potensi seluruh 

manusia tanpa diskriminasi. 

Hakikat pendidikan Islam juga terletak pada 

orientasinya yang holistik yakni menumbuhkan 

keseimbangan antara aspek ‘aql (intelektual), qalb 

(spiritual), dan ‘amal (praktikal). Pendidikan tidak 

boleh berhenti pada dimensi kognitif, tetapi harus 

merambah pada dimensi afektif dan psikomotorik 

yang membentuk perilaku dan kepribadian. Hal 

ini sejalan dengan gagasan Nasr (2023) yang 

menegaskan bahwa pendidikan Islam sejati adalah 

pendidikan yang menuntun manusia menuju ta’dib 

(pembentukan adab) dan tazkiyah al-nafs 

(penyucian jiwa). Melalui dua prinsip tersebut, 

pendidikan Islam membentuk manusia yang 



 

 

 

72 

 

 

 

mampu berpikir kritis namun tetap berakar pada 

nilai-nilai moral dan spiritual. 

Dalam konteks global yang diwarnai oleh 

konflik ideologi, ekstremisme, dan krisis 

kemanusiaan, pendidikan Islam diharapkan 

menjadi arus moral dunia yang menawarkan 

alternatif peradaban berbasis nilai-nilai rahmah, 

keadilan, dan keseimbangan. Pendidikan Islam 

yang benar harus membebaskan manusia dari 

kebodohan dan ketertindasan, serta menanamkan 

kesadaran bahwa seluruh manusia memiliki 

martabat yang sama di hadapan Allah SWT. Oleh 

karena itu, hakikat pendidikan Islam bukanlah 

doktrin yang menutup diri dari perkembangan 

zaman, melainkan sistem nilai yang adaptif, 

progresif, dan tetap berpijak pada prinsip tauhid 

dan akhlakul karimah. 

Pendidikan Islam yang berpijak pada 

hakikat dan tujuan sejati ini harus menumbuhkan 

tiga kesadaran pokok: pertama, kesadaran 

spiritual, yakni kesadaran tentang hubungan 

manusia dengan Allah sebagai sumber segala ilmu 

dan hikmah; kedua, kesadaran sosial, yakni 

kesadaran akan tanggung jawab manusia terhadap 

sesama; dan ketiga, kesadaran ekologis, yaitu 



   

 

 

73 

 

 

 

kesadaran akan peran manusia sebagai khalifah 

dalam menjaga keseimbangan alam. Ketiga 

dimensi ini merupakan pilar utama pendidikan 

Islam yang integratif dan komprehensif dalam 

membangun peradaban manusia yang 

berkelanjutan. 

Dengan demikian, Bab ini akan menguraikan 

secara sistematis tentang hakikat pendidikan 

Islam, mencakup landasan filosofis, epistemologis, 

dan teologisnya, serta tujuan-tujuan utama 

pendidikan Islam yang meliputi pengembangan 

potensi manusia, pembentukan kepribadian yang 

beradab, dan pencapaian kebahagiaan dunia dan 

akhirat. Pembahasan juga akan menyinggung 

relevansi tujuan pendidikan Islam dalam konteks 

modern serta implikasinya terhadap kebijakan dan 

praktik pendidikan di lembaga-lembaga Islam, 

baik formal maupun nonformal. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Azyumardi 

Azra (2024), masa depan peradaban Islam sangat 

ditentukan oleh kualitas pendidikan Islam yang 

mampu memadukan tradisi dan modernitas, 

wahyu dan ilmu, iman dan kemanusiaan. 

Pendidikan Islam bukan sekadar alat untuk 

mentransfer pengetahuan, melainkan jalan menuju 



 

 

 

74 

 

 

 

pembentukan manusia yang sadar akan Tuhannya, 

cinta kepada sesama, dan bertanggung jawab 

terhadap dunia yang dihuni bersama. 

 

A. Pendidikan Islam sebagai Proses 

Pembentukan Insan Kamil 

Pendidikan Islam merupakan sistem 

pembinaan manusia yang bersifat integral, 

menyentuh seluruh aspek kemanusiaan spiritual, 

intelektual, moral, dan sosial yang bertujuan 

membentuk pribadi ideal yang disebut insan 

kamil. Dalam tradisi pemikiran Islam klasik, istilah 

insan kamil sering diartikan sebagai manusia yang 

telah mencapai kesempurnaan diri (self-

perfection), baik dalam hubungannya dengan 

Tuhan, dengan sesama manusia, maupun dengan 

alam semesta. Konsep ini tidak hanya bersumber 

dari refleksi teologis, tetapi juga memiliki dimensi 

filosofis, etis, dan pedagogis yang mendalam. 

Menurut Al-Jīlī (w. 832 H) dalam karya 

monumentalnya Al-Insān al-Kāmil fī Maʿrifat al-

Awākhir wa al-Awāʾil, insan kamil adalah 

“manifestasi dari sifat-sifat Ilahiah (al-asmā’ wa al-

ṣifāt) dalam diri manusia.” Dengan kata lain, 

manusia ideal adalah makhluk yang menjadi 



   

 

 

75 

 

 

 

cermin dari rahmat, hikmah, dan keadilan Allah di 

bumi. Dalam konteks pendidikan, pandangan ini 

mengandung makna bahwa tujuan tertinggi 

pendidikan Islam bukan sekadar penguasaan ilmu 

pengetahuan duniawi, tetapi pembentukan 

kepribadian yang mampu memantulkan sifat-sifat 

ketuhanan dalam kehidupan sehari-hari — seperti 

kejujuran, kasih sayang, keadilan, dan 

kebijaksanaan. 

Pendidikan Islam juga menempatkan 

manusia sebagai makhluk khalifah fi al-ardh (wakil 

Allah di bumi), yang memiliki tanggung jawab etis 

untuk mengelola kehidupan dengan penuh 

amanah. Dalam perspektif ini, insan kamil adalah 

sosok yang seimbang antara dimensi spiritual dan 

intelektualnya, antara iman dan amal, antara 

individu dan masyarakat. Kesempurnaan manusia 

tidak diukur dari status sosial atau kekayaan, 

tetapi dari kemampuannya mengintegrasikan 

nilai-nilai Ilahi ke dalam praksis kehidupan nyata. 

Gagasan insan kamil menjadi semakin 

relevan ketika dunia modern menghadapi krisis 

multidimensi: krisis spiritualitas, krisis moralitas, 

dan krisis kemanusiaan. Kemajuan sains dan 

teknologi ternyata tidak selalu berbanding lurus 



 

 

 

76 

 

 

 

dengan peningkatan kualitas moral manusia. 

Seperti dikemukakan oleh Maesaroh dan Affandi 

(2025) dalam Jurnal Pendidikan Tambusai (9)2, 

pendidikan modern cenderung menekankan aspek 

kognitif semata, sehingga melahirkan generasi 

yang cerdas secara intelektual tetapi miskin nilai 

spiritual dan empati sosial. Dalam konteks inilah, 

pendidikan Islam menawarkan paradigma 

alternatif: mengembalikan fungsi pendidikan 

sebagai sarana penyempurnaan manusia 

seutuhnya. 

Menurut Rahman (2023) dalam Tarbiyah 

Islamiyyah Journal (7)1:45, pendidikan Islam 

merupakan “jalan menuju kesempurnaan manusia 

melalui proses penyucian jiwa (tazkiyatun nafs), 

pencerdasan akal (‘aql), dan penguatan amal 

(ʿamal ṣāliḥ).” Pernyataan ini menegaskan bahwa 

pendidikan Islam bersifat holistik menghubungkan 

aspek vertikal (hubungan dengan Allah) dan 

horizontal (hubungan dengan manusia dan 

lingkungan). Tujuan pendidikan bukan hanya agar 

manusia mengetahui yang benar, tetapi agar ia 

“menjadi” yang benar: hidup dalam nilai-nilai 

keimanan dan menegakkannya dalam kehidupan 

sosial. 



   

 

 

77 

 

 

 

Dalam konteks kebangsaan Indonesia, visi 

pendidikan Islam menuju insan kamil memiliki 

makna strategis. Bangsa ini tengah berhadapan 

dengan tantangan globalisasi yang melahirkan 

arus nilai-nilai individualisme, hedonisme, dan 

relativisme moral. Fenomena tersebut sering kali 

menyebabkan disorientasi moral pada generasi 

muda. Di sinilah pendidikan Islam harus hadir 

sebagai kekuatan pembentuk karakter dan benteng 

nilai. Seperti ditegaskan oleh Qomar (2024), 

pendidikan Islam seharusnya “tidak hanya 

menghasilkan manusia berpengetahuan, tetapi 

manusia berpengetahuan yang beradab.” Oleh 

karena itu, lembaga pendidikan Islam mulai dari 

pesantren, madrasah, hingga universitas perlu 

mengembalikan orientasinya kepada 

pembentukan insan kamil yang memiliki spiritual 

intelligence, moral courage, dan social responsibility. 

Proses pembentukan insan kamil tidak 

mungkin terjadi tanpa sistem pendidikan yang 

integratif. Semua unsur pendidikan guru, 

kurikulum, metode, evaluasi, dan lingkungan 

harus dirancang selaras dengan tujuan tersebut. 

Guru dalam pandangan Islam bukan sekadar 

penyampai informasi, tetapi murabbi (pembina), 



 

 

 

78 

 

 

 

mu’allim (pengajar), sekaligus mursyid 

(pembimbing spiritual). Kurikulum harus mampu 

menghubungkan antara ilmu dan nilai, antara teori 

dan praksis, antara akal dan hati. Demikian pula, 

evaluasi pendidikan tidak semestinya hanya 

menilai hasil kognitif, tetapi juga perkembangan 

moral, sosial, dan spiritual peserta didik. 

Pendidikan Islam yang berorientasi pada 

insan kamil juga menuntut keseimbangan antara 

transendensi dan imanensi. Artinya, pendidikan 

harus mampu mengajarkan manusia untuk 

berpikir kritis dan rasional, namun tetap berakar 

pada nilai-nilai tauhid. Sebagaimana diungkapkan 

oleh al-Attas (dalam Syed Naquib al-Attas, 2023, 

Islam and the Philosophy of Education), pendidikan 

Islam harus diarahkan untuk menghasilkan 

manusia yang memiliki “adab”  yaitu kesadaran 

akan tempat segala sesuatu sesuai dengan 

hakikatnya. Dengan adab, manusia tidak hanya 

cerdas, tetapi juga bijak; tidak hanya tahu, tetapi 

juga mampu bertindak dengan benar. 

Insan kamil bukanlah mitos ideal yang jauh 

dari kenyataan, melainkan visi pendidikan Islam 

yang menuntut proses panjang dan 

berkesinambungan. Ia harus menjadi orientasi 



   

 

 

79 

 

 

 

seluruh kebijakan pendidikan, baik di tingkat 

mikro (kelas dan lembaga) maupun makro 

(kebijakan nasional). Pendidikan Islam yang gagal 

melahirkan insan kamil berarti kehilangan ruh dan 

misinya yang paling mendasar. 

 

B. Dimensi Spiritual, Moral, dan Sosial dalam 

Pendidikan Islam 

Pendidikan Islam tidak dapat dipisahkan 

dari tiga dimensi fundamental yang saling 

melengkapi: spiritual, moral, dan sosial. Ketiganya 

membentuk satu kesatuan integral dalam sistem 

pendidikan yang bertujuan membentuk manusia 

berkepribadian seimbang (tawāzun), harmonis 

(iʿtidāl), dan berkeadaban (madaniyah). 

1. Dimensi Spiritual (Tazkiyatun Nafs) 

Dimensi spiritual merupakan fondasi utama 

pendidikan Islam. Tujuan tertinggi dari 

pendidikan adalah mendekatkan manusia kepada 

Allah SWT melalui proses penyucian jiwa 

(tazkiyatun nafs). Dalam Ihya’ Ulumuddin, Imam Al-

Ghazali menegaskan bahwa inti pendidikan 

adalah membimbing manusia agar mengenal Allah 

(maʿrifatullah) dan meniti jalan menuju-Nya 

dengan ilmu dan amal saleh. Ilmu dalam Islam 



 

 

 

80 

 

 

 

tidak bernilai jika tidak mengantarkan pada 

peningkatan iman dan ketakwaan. 

Dalam konteks praksis pendidikan modern, 

pembinaan spiritual harus menjadi bagian integral 

dari kurikulum. Kegiatan seperti shalat berjamaah, 

tilawah Al-Qur’an, dzikir bersama, dan pembinaan 

rohani di sekolah merupakan sarana untuk 

menumbuhkan kesadaran Ilahiah peserta didik. 

Penelitian Mutia et al. (2024) dalam Jurnal 

Pendidikan Islam Indonesia (12)3 menunjukkan 

bahwa program penguatan spiritual di madrasah 

berpengaruh positif terhadap pembentukan 

religiositas dan tanggung jawab moral siswa. 

Mereka menjadi lebih disiplin, empatik, dan 

memiliki kontrol diri yang tinggi terhadap godaan 

negatif dari lingkungan. 

Spiritualitas yang sejati dalam pendidikan 

Islam bukanlah sekadar ritualisme, tetapi 

kesadaran akan kehadiran Allah dalam setiap 

aspek kehidupan (ihsan). Dengan spiritualitas yang 

kokoh, peserta didik akan memiliki orientasi hidup 

yang jelas dan tidak mudah kehilangan arah dalam 

menghadapi dinamika zaman. 

 

 



   

 

 

81 

 

 

 

2. Dimensi Moral (Akhlak al-Karimah) 

Dimensi moral menempati posisi sentral 

dalam pendidikan Islam. Rasulullah SAW 

bersabda: 

“Sesungguhnya aku diutus untuk 

menyempurnakan akhlak yang mulia” (innamā 

bu‘itstu li utammima makārim al-akhlāq). 

Hadis ini menjadi dasar filosofis bahwa misi 

kenabian sejatinya adalah pendidikan moral umat 

manusia. Dengan demikian, pendidikan Islam 

tanpa pembentukan akhlak tidak lain hanyalah 

proses transfer ilmu tanpa ruh. 

Pendidikan moral dalam Islam tidak cukup 

diajarkan secara teoritis, tetapi harus diteladankan 

oleh guru dan diinternalisasi melalui pengalaman 

hidup. Sebagaimana dikatakan oleh Syahfitri dkk. 

(2024) dalam Fatih Journal of Contemporary Research, 

“Kurikulum Pendidikan Agama Islam memiliki 

kekuatan moral yang besar apabila guru mampu 

memosisikan dirinya sebagai model perilaku, 

bukan sekadar instruktur pengetahuan.” Oleh 

sebab itu, keberhasilan pendidikan moral tidak 

ditentukan oleh kelengkapan materi, melainkan 

oleh keteladanan (uswah) dan budaya sekolah 

yang berkarakter. 



 

 

 

82 

 

 

 

Dalam konteks masyarakat modern yang 

sering kali menilai keberhasilan dari capaian 

material, pendidikan akhlak menjadi semakin 

penting untuk menjaga keseimbangan antara 

kemajuan intelektual dan kematangan moral. 

Tanpa moralitas, ilmu dapat berubah menjadi alat 

eksploitasi dan kekuasaan. Karena itu, pendidikan 

Islam harus memastikan bahwa setiap peserta 

didik memahami hubungan antara pengetahuan, 

tanggung jawab, dan kemanusiaan. 

3. Dimensi Sosial (Amal dan Kepedulian Sosial) 

Dimensi sosial merupakan perwujudan 

nyata dari dua dimensi sebelumnya. Seorang 

Muslim yang beriman dan berilmu harus 

menunjukkan keimanannya melalui amal yang 

bermanfaat bagi masyarakat. Pendidikan Islam 

karenanya harus menumbuhkan kesadaran sosial, 

empati, solidaritas, dan tanggung jawab 

kemanusiaan. Dalam pandangan Islam, keimanan 

tidak sempurna jika tidak diwujudkan dalam 

kontribusi sosial. 

Munandar (2023) dalam Jurnal Sosial dan 

Humaniora Islamiyyah (5)2 menemukan bahwa 

model pendidikan Islam berbasis masyarakat 

(community-based Islamic education) mampu 



   

 

 

83 

 

 

 

meningkatkan partisipasi sosial warga dan 

memperkuat semangat gotong royong. Peserta 

didik yang aktif dalam kegiatan sosial cenderung 

memiliki empati yang tinggi dan komitmen 

terhadap keadilan sosial. 

Dimensi sosial dalam pendidikan Islam juga 

mengajarkan pentingnya kerja sama lintas budaya 

dan agama, sejalan dengan prinsip ukhuwah 

insaniyyah (persaudaraan kemanusiaan). Hal ini 

menjadikan pendidikan Islam bukan sekadar 

instrumen pembentukan identitas keagamaan, 

tetapi juga wadah pembinaan warga dunia yang 

damai dan toleran. 

 

C. Keterpaduan antara Ilmu, Iman, dan Amal 

Salah satu ciri khas dan keunggulan 

epistemologis pendidikan Islam dibandingkan 

dengan sistem pendidikan modern sekuler yang 

banyak diterapkan di berbagai negara adalah 

konsep keterpaduan antara ilmu, iman, dan amal, 

yang secara konseptual membentuk satu kesatuan 

utuh dalam pembentukan pribadi Muslim yang 

sejati dan berkarakter. Dalam pandangan Islam, 

ilmu bukan sekadar akumulasi informasi atau 

kemampuan rasional semata, melainkan wahana 



 

 

 

84 

 

 

 

untuk mengenal Tuhan, mendekatkan diri kepada-

Nya, dan sekaligus menuntun manusia untuk 

bertindak secara etis dan produktif di dunia. Hal 

ini ditegaskan dalam firman Allah SWT dalam QS. 

Al-Mujadilah (58): 11, yang menyatakan: 

"Allah akan meninggikan derajat orang-orang yang 

beriman dan berilmu di antara kamu beberapa derajat." 

Ayat ini menegaskan bahwa ilmu dan iman 

merupakan dua pilar yang tidak bisa dipisahkan; 

ilmu tanpa iman akan melahirkan kecerdasan yang 

kosong moralitas, sedangkan iman tanpa ilmu 

berpotensi menjerumuskan seseorang pada 

kebodohan, dogmatisme, atau bahkan fanatisme 

yang membahayakan diri sendiri dan lingkungan 

sosialnya. Dengan demikian, integrasi ilmu, iman, 

dan amal menjadi semacam landasan 

epistemologis yang menyeluruh: pengetahuan 

harus disertai keyakinan yang kokoh dan 

diwujudkan dalam tindakan nyata yang 

bermanfaat bagi manusia dan alam. Menurut Nata 

(2023), “pendidikan Islam yang ideal adalah 

pendidikan yang mampu menginternalisasi ilmu 

menjadi iman, dan mengaktualisasikan iman 

menjadi amal saleh yang produktif” (Jurnal Ilmu 

Pendidikan Islam Modern, 4(2)). Pernyataan ini 



   

 

 

85 

 

 

 

menekankan bahwa pendidikan Islam bukan 

hanya pengajaran doktrinal atau ritualistik, tetapi 

juga pendidikan holistik yang menumbuhkan 

karakter, etika, dan keterampilan sosial sekaligus. 

Secara praktis, keterpaduan ini dapat 

diwujudkan melalui model pendidikan integratif 

yang memadukan ilmu pengetahuan modern 

dengan nilai-nilai agama. Salah satu contohnya 

adalah model “Islamic Worldview Curriculum” 

yang telah diterapkan di sejumlah lembaga 

pendidikan Islam di Asia Tenggara. Watawalaini 

et al. (2024) menekankan bahwa integrasi nilai-

nilai Islam ke dalam kurikulum sains modern tidak 

hanya memperkuat karakter religius siswa, tetapi 

juga meningkatkan prestasi akademik dan 

kemampuan berpikir kritis, sehingga menegaskan 

bahwa pendidikan Islam tidak bertentangan 

dengan pengembangan ilmu modern, melainkan 

mampu membingkai ilmu modern dalam bingkai 

etika dan spiritualitas. 

Keterpaduan ilmu, iman, dan amal 

menuntut guru dan pendidik untuk tidak hanya 

mentransfer pengetahuan, tetapi juga menjadi 

teladan dalam menginternalisasi nilai spiritual dan 

moral. Proses pembelajaran harus diarahkan untuk 



 

 

 

86 

 

 

 

melahirkan insan yang berilmu amaliyah dan 

beramal ilmiah, yakni mereka yang berpikir 

dengan iman dan bertindak berdasarkan ilmu. 

Pendidikan Islam yang efektif akan menghasilkan 

manusia yang mampu menghadapi tantangan 

zaman dengan integritas, rasa tanggung jawab, 

serta kemampuan berinovasi tanpa mengorbankan 

nilai-nilai keagamaan. Dengan kata lain, sistem 

pendidikan Islam yang ideal tidak hanya mencetak 

cendekiawan, tetapi juga pemimpin yang beretika, 

penggerak sosial yang bijaksana, dan warga 

masyarakat yang toleran serta produktif. 

 

D. Relevansi Pendidikan Islam dalam Konteks 

Global dan Multikultural 

Dalam era globalisasi yang ditandai oleh 

pergerakan modal, informasi, dan budaya yang 

begitu cepat, pendidikan Islam menghadapi 

tantangan yang unik: bagaimana tetap relevan, 

adaptif, dan responsif terhadap perubahan zaman 

tanpa kehilangan akar spiritual dan nilai-nilai 

otentik ajaran Islam. Pendidikan Islam abad ke-21 

harus mampu menyiapkan insan yang memiliki 

akar spiritual yang kuat, berpikir kritis, dan 

sekaligus mampu berinteraksi secara efektif 



   

 

 

87 

 

 

 

dengan berbagai peradaban dan budaya yang 

berbeda, sebagaimana ditegaskan oleh Al-Qarni 

(2024) dalam International Journal of Islamic Studies 

and Global Civilization: 

“Pendidikan Islam abad ke-21 harus 

membangun insan global yang memiliki akar 

spiritual kuat, berpikir kritis, dan mampu 

berinteraksi dengan berbagai peradaban tanpa 

kehilangan jati diri Islamnya.” 

Indonesia, sebagai negara dengan tingkat 

kemajemukan yang tinggi meliputi keberagaman 

etnis, bahasa, agama, dan adat istiadat menjadi 

laboratorium ideal untuk pengembangan model 

pendidikan Islam yang multikultural. Pendidikan 

Islam tidak hanya berfokus pada pembentukan 

keimanan dan kompetensi ibadah, tetapi juga 

menekankan internalisasi nilai toleransi, keadilan 

sosial, dan keterampilan dialog lintas agama. 

Huda (2023) menyatakan bahwa: 

“Pendidikan Islam multikultural adalah 

strategi untuk menciptakan harmoni sosial melalui 

internalisasi nilai toleransi, keadilan, dan 

kemanusiaan universal dalam ajaran Islam” 

(Jurnal Pendidikan Islam dan Kebangsaan, 8(2), 

hlm. 112). 



 

 

 

88 

 

 

 

Dalam konteks global, pendidikan Islam juga 

menuntut penguatan literasi digital, kemampuan 

berpikir kritis, pemahaman ekologi, serta 

kesadaran akan dinamika sosial-politik dunia. 

Semangat Islam yang menekankan perintah untuk 

membaca (iqra’) dan meneliti alam semesta sebagai 

tanda-tanda kebesaran Tuhan membuka peluang 

bagi pendidikan Islam untuk memadukan sains 

modern dengan spiritualitas, sehingga lulusan 

pendidikan Islam tidak hanya memahami dunia 

tetapi juga mampu memberikan solusi berbasis 

nilai-nilai etis dan kemanusiaan. 

Pendidikan Islam dalam konteks 

multikultural menekankan pengembangan 

kemampuan sosial dan empati. Misalnya, melalui 

kegiatan kolaboratif antar siswa dari berbagai latar 

belakang budaya, sekolah dapat membangun 

kapasitas peserta didik untuk menghargai 

perbedaan dan mengelola konflik secara 

konstruktif. Hal ini sejalan dengan prinsip 

maqashid al-syari‘ah yang menekankan 

pemeliharaan akal, jiwa, dan keharmonisan sosial. 

Dalam jangka panjang, penerapan pendidikan 

Islam yang berorientasi global dan multikultural 

tidak hanya menghasilkan individu yang beriman 



   

 

 

89 

 

 

 

dan berilmu, tetapi juga warga dunia yang mampu 

berkontribusi bagi pembangunan masyarakat yang 

damai, adil, dan berkelanjutan. 

Selain itu, pendidikan Islam global dan 

multikultural juga memiliki relevansi strategis 

dalam menanggulangi fenomena intoleransi dan 

radikalisme yang kini menjadi tantangan serius 

bagi masyarakat modern. Integrasi antara 

pendidikan agama dan sains, antara iman dan 

amal, serta antara lokal dan global, dapat 

membekali peserta didik dengan wawasan, 

keterampilan, dan moralitas yang diperlukan 

untuk hidup harmonis dalam masyarakat yang 

kompleks dan plural. Dengan demikian, 

pendidikan Islam tidak hanya relevan dalam 

konteks individual, tetapi juga strategis bagi 

stabilitas sosial, pembangunan berkelanjutan, dan 

perdamaian global. 

 

 

 

 

 



 

 

 

90 

 

 

 

BAB 5 

PENDIDIKAN MULTIKULTURAL 

DALAM PERSPEKTIF ISLAM 
 

 

Dalam era globalisasi yang ditandai oleh 

intensifikasi interaksi sosial, pertukaran budaya, 

dan mobilitas manusia yang semakin tinggi, 

masyarakat modern tidak lagi dapat dipahami 

sebagai entitas homogen, melainkan sebagai ruang 

sosial yang plural, majemuk, dan sarat dengan 

perbedaan identitas, latar belakang budaya, 

bahasa, agama, dan nilai-nilai sosial, sehingga 

menuntut keberadaan sistem pendidikan yang 

tidak hanya berfokus pada penguasaan ilmu dan 

keterampilan teknis, tetapi juga menekankan 

internalisasi nilai-nilai multikultural yang 

mendasar, yang mampu menumbuhkan kesadaran 

inklusif, penghargaan terhadap keberagaman, dan 

kemampuan berinteraksi secara harmonis dalam 

kerangka persaudaraan kemanusiaan; dalam 

konteks inilah pendidikan multikultural dalam 

perspektif Islam hadir sebagai jawaban strategis 

terhadap tantangan sosial, moral, dan spiritual 

masyarakat kontemporer, karena Islam sebagai 



   

 

 

91 

 

 

 

rahmatan lil ‘alamin menekankan prinsip-prinsip 

keadilan (‘adl), kasih sayang (rahmah), 

persaudaraan (ukhuwwah), serta penghormatan 

terhadap hak asasi manusia dan martabat setiap 

individu, tanpa memandang perbedaan suku, ras, 

gender, maupun keyakinan, yang semuanya 

merupakan bagian dari ciptaan Allah SWT dan 

kehendak-Nya yang sempurna. 

Dalam kerangka pendidikan Islam, 

multikulturalisme bukan sekadar pengakuan pasif 

terhadap keberagaman, melainkan suatu 

pendekatan aktif yang memadukan pemahaman 

teologis, etika sosial, dan praktik pendidikan 

untuk menumbuhkan toleransi, empati, serta 

kemampuan berpikir kritis yang menghormati 

perbedaan. Al-Qur’an secara eksplisit menegaskan 

prinsip-prinsip ini, misalnya melalui QS. Al-

Hujurat [49]:13 yang menekankan agar manusia 

saling mengenal, saling menghormati, dan tidak 

mengukur nilai diri seseorang hanya dari suku, 

bangsa, atau status sosial, melainkan dari tingkat 

ketakwaannya; sementara QS. Al-Baqarah [2]:256 

menegaskan “lâ ikrâha fi ad-dîn”, yang menolak 

paksaan dalam keyakinan, menekankan bahwa 

iman yang sejati lahir dari kesadaran dan 



 

 

 

92 

 

 

 

penghayatan, bukan dari tekanan eksternal. 

Dengan demikian, pendidikan multikultural 

dalam Islam berakar pada nilai-nilai teologis yang 

menegaskan penghormatan terhadap martabat 

manusia sekaligus menumbuhkan sikap inklusif 

dan dialogis. 

Konsep multikultural dalam perspektif Islam 

juga mencakup dimensi praksis yang dapat 

diterjemahkan ke dalam kegiatan pembelajaran, 

interaksi sosial, dan program pendidikan berbasis 

nilai. Dalam hal ini, pendidikan Islam harus 

mampu mengintegrasikan prinsip tauhid, ‘adl, dan 

rahmah ke dalam proses pendidikan formal 

maupun nonformal, sehingga peserta didik tidak 

hanya menguasai pengetahuan agama secara 

kognitif, tetapi juga mampu menginternalisasi 

nilai-nilai kemanusiaan universal, memahami 

pluralitas masyarakat, dan mengembangkan 

keterampilan sosial yang konstruktif, seperti kerja 

sama lintas budaya, komunikasi antaragama, dan 

resolusi konflik secara damai. Pemikiran ini selaras 

dengan pandangan ulama kontemporer seperti 

Syed Muhammad Naquib al-Attas, Azyumardi 

Azra, dan Abdullah bin Bayyah, yang menekankan 

bahwa pendidikan Islam yang autentik harus 



   

 

 

93 

 

 

 

menumbuhkan integritas moral, kesadaran sosial, 

dan kemampuan reflektif yang memungkinkan 

individu berinteraksi secara bijaksana di tengah 

masyarakat yang majemuk. 

Bab ini akan menguraikan secara mendalam 

konsep, prinsip, dan implementasi pendidikan 

multikultural dalam perspektif Islam, mencakup: 

landasan teologis dan filosofis, prinsip-prinsip 

pendidikan yang inklusif dan toleran, integrasi 

nilai keberagaman dalam kurikulum dan metode 

pembelajaran, serta contoh praktik terbaik dari 

madrasah, pesantren, dan sekolah berbasis Islam 

yang telah berhasil menanamkan nilai 

multikultural secara efektif. Uraian ini diharapkan 

dapat memberikan gambaran komprehensif bagi 

para pendidik, pengelola lembaga pendidikan, dan 

masyarakat luas tentang pentingnya pendidikan 

multikultural sebagai instrumen strategis dalam 

membangun generasi Muslim yang berkarakter, 

moderat, dan siap hidup berdampingan secara 

harmonis di tengah masyarakat global yang 

kompleks dan plural. 

 

 



 

 

 

94 

 

 

 

A. Prinsip-prinsip Pendidikan Multikultural 

Menurut Nilai-nilai Islam 

Pendidikan Islam adalah sebuah sistem 

pembinaan yang berlandaskan nilai-nilai 

ketuhanan (tauhid), kemanusiaan, dan keadilan 

sosial. Dalam kerangka multikultural, pendidikan 

Islam tidak hanya berfungsi sebagai sarana 

transmisi ilmu, tetapi juga transformasi nilai — 

dari sekadar pengetahuan menuju kebijaksanaan 

yang berorientasi pada kemaslahatan bersama 

(rahmatan lil ‘alamin). Prinsip-prinsip pendidikan 

multikultural Islam sejatinya telah melekat dalam 

fondasi ajaran Islam sejak masa Nabi Muhammad 

SAW, yang menampilkan model kehidupan 

masyarakat madani di Madinah yang beragam 

secara etnis, agama, dan budaya. 

1. Pendidikan Sebagai Proses Pemuliaan 

Manusia 

Dalam Islam, pendidikan adalah proses 

penyucian (tazkiyah) dan pembentukan adab 

(ta’dib), yang menempatkan manusia pada posisi 

terhormat sebagai makhluk berakal dan 

bermartabat. Tujuan pendidikan bukan hanya 

mencerdaskan pikiran, tetapi juga 

menyempurnakan akhlak dan spiritualitas. Hal ini 



   

 

 

95 

 

 

 

sesuai dengan firman Allah SWT dalam QS. Al-

Mujādalah [58]: 11: 

 
َّ
ُ ال مَ يَرْفَعِ اللََّّ

ْ
عِل

ْ
وتُبا ال

ُ
ذِينَ أ

َّ
مْ وَال

ُ
ٍٍ ذِينَ آمَنُبا مِنك ا ََ رَ ََ   

“Niscaya Allah akan meninggikan orang-orang 

yang beriman di antaramu dan orang-orang yang diberi 

ilmu pengetahuan beberapa derajat.” 

Ayat tersebut mengandung pesan bahwa 

ilmu dalam Islam adalah instrumen untuk 

memuliakan manusia bukan alat dominasi, 

diskriminasi, atau eksploitasi. Oleh karena itu, 

pendidikan Islam sejati harus mengantarkan 

manusia menuju martabat tertinggi, yakni 

mengenal Tuhannya, menghargai sesamanya, dan 

menjaga keseimbangan hidup dengan alam. 

Syed Muhammad Naquib al-Attas (2023) 

dalam The Concept of Education in Islam: A 

Framework for an Integrated Vision menjelaskan 

bahwa pendidikan (ta’dib) adalah “penanaman 

adab, yaitu pengenalan dan pengakuan terhadap 

tempat segala sesuatu sesuai dengan hakikatnya.” 

Dalam konteks multikulturalisme, makna adab 

menjadi sangat penting sebab ia menuntut 

manusia untuk menghormati keragaman ciptaan 



 

 

 

96 

 

 

 

Tuhan dan menempatkan perbedaan sebagai 

bagian dari tatanan Ilahi (sunnatullah). 

Prinsip pertama pendidikan Islam yang 

multikultural adalah pemuliaan manusia sebagai 

makhluk beriman dan berakal, yang memiliki 

tanggung jawab moral untuk menciptakan 

kehidupan yang damai, adil, dan saling 

menghormati. 

Dalam tataran praksis, pemuliaan manusia 

ini berarti bahwa setiap peserta didik, apapun latar 

belakang sosial, etnis, maupun budayanya, harus 

diperlakukan secara adil, setara, dan penuh kasih. 

Pendidikan yang mendiskriminasi adalah bentuk 

penyimpangan terhadap nilai-nilai tauhid, karena 

menafikan kesatuan ciptaan Tuhan. 

Penelitian terbaru oleh Nurhasanah & 

Latifah (2025) dalam Jurnal Al-Fikr Al-Tarbawi, 

13(1) menyimpulkan bahwa lembaga pendidikan 

Islam yang mengintegrasikan nilai penghormatan 

terhadap perbedaan budaya dan gender 

menunjukkan tingkat partisipasi siswa lebih tinggi 

hingga 27%, serta menurunkan kasus intoleransi di 

sekolah. 

 

 



   

 

 

97 

 

 

 

2. Prinsip Tauhid dan Kemanusiaan Universal 

Prinsip tauhid tidak hanya bermakna 

pengesaan Allah secara teologis, tetapi juga 

kesatuan seluruh makhluk dalam tatanan ciptaan 

Ilahi. Tauhid menegaskan bahwa manusia berasal 

dari sumber yang sama dan memiliki tujuan yang 

sama: pengabdian kepada Tuhan. Hal ini 

ditegaskan dalam QS. Al-Isrā’ [17]: 70: 

بَحْرِ وَ 
ْ
بَر ِ وَال

ْ
نَاهُمْ فِي ال

ْ
مَ وَحَمَل ََ ًَنِي آ مْنَا  رَّ

َ
قَدْ ك

َ
قْنَ وَل ََ اهُم رَ

قْنَا
َ
نْ خَل ثِيرٍ مّ َِّ

َ
ىٰ ك

َ
نَاهُمْ عَل

ْ
ل ٍِ وَفَضَّ بَا ِ

ي  نَ الطَّ ا م ِ
ا
تَفْضِيل  

“Dan sungguh, Kami telah memuliakan anak-

anak Adam; Kami angkut mereka di darat dan di laut, 

Kami beri mereka rezeki dari yang baik-baik, dan Kami 

lebihkan mereka dengan kelebihan yang sempurna atas 

banyak makhluk yang Kami ciptakan.” 

Ayat ini menjadi fondasi teologis bagi 

konsep kemanusiaan universal (al-insāniyyah al-

kulliyyah) dalam Islam. Setiap manusia, apapun 

agamanya, memiliki kehormatan yang harus 

dijaga. Fazlur Rahman (2024) menegaskan bahwa 

dimensi moral dari tauhid adalah “pengakuan atas 

kesatuan asal-usul manusia dan kesamaan tujuan 



 

 

 

98 

 

 

 

etis mereka, yakni kebaikan universal.” (Islam and 

Modernity Revisited, Oxford Islamic Studies Series). 

Pendidikan multikultural dalam Islam harus 

dibangun atas dasar tauhid yang mengakui 

kesatuan manusia dan kemajemukan sebagai 

keniscayaan. Keragaman budaya, bahasa, dan 

kepercayaan bukan ancaman terhadap iman, 

melainkan peluang untuk mengenal dan 

memperkaya diri, sebagaimana firman Allah 

dalam QS. Al-Hujurat [49]: 13: 

نَ 
ْ
نثَىٰ وَجَعَل

ُ
رٍ وَأ

َ
ن ذكَ م م ِ

ُ
قْنَاك

َ
يُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَل

َ
ا يَا أ اً عُب ُُ مْ 

ُ
اك

مْ 
ُ
تْقَاك

َ
ِ أ مْ عِندَ اللََّّ

ُ
رَمَك

ْ
ك
َ
 لِتَعَارَفُبا إِنَّ أ

َ
 وَقَبَائِل

“Wahai manusia! Sesungguhnya Kami 

menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang 

perempuan, dan Kami jadikan kamu berbangsa-bangsa 

dan bersuku-suku agar kamu saling mengenal 

(lita‘ārafū).” 

Dalam pendidikan, ayat ini menuntut 

dikembangkannya budaya belajar yang 

menghargai perbedaan dan mendorong kolaborasi 

lintas identitas. Oleh karena itu, pendidikan Islam 

yang berlandaskan tauhid sejati akan melahirkan 

pribadi yang terbuka (inklusif), tetapi tetap teguh 



   

 

 

99 

 

 

 

dalam nilai-nilai akidahnya suatu keseimbangan 

antara al-tsawābit (nilai tetap) dan al-mutaghayyirāt 

(nilai dinamis). 

3. Prinsip Keadilan (‘Adl) dan Moderasi 

(Wasathiyyah) 

Keadilan merupakan prinsip mendasar 

dalam seluruh aspek ajaran Islam, termasuk 

pendidikan. Al-Qur’an berulang kali 

memerintahkan agar manusia berlaku adil, bahkan 

terhadap kelompok yang berbeda keyakinan. QS. 

Al-Mā’idah [5]: 8 menegaskan: 

قْرَ 
َ
با هُبَ أ

ُ
باۚ  اعْدِل

ُ
ا تَعْدِل

َّ
ل
َ
نَآنُ قَبْمٍ أ َُ مْ 

ُ
ك رِمَنَّ ا يَجْ

َ
بُ وَل

قْبَىٰ   لِلتَّ

“Janganlah kebencianmu terhadap suatu kaum 

mendorongmu untuk berlaku tidak adil. Berlaku adillah, 

karena adil itu lebih dekat kepada takwa.” 

Keadilan dalam pendidikan berarti 

memberikan kesempatan yang sama kepada 

semua peserta didik untuk berkembang sesuai 

potensinya tanpa diskriminasi. Dalam konteks 

pendidikan multikultural, prinsip ‘adl menuntut 

penghapusan segala bentuk ketimpangan sosial, 



 

 

 

100 

 

 

 

gender, ekonomi, dan budaya di lingkungan 

sekolah. 

Sementara itu, prinsip wasathiyyah 

(moderasi) adalah keseimbangan antara 

ekstremitas dan ketidakpedulian. QS. Al-Baqarah 

[2]: 143 menjelaskan: 

 
ُ
مْ أ

ُ
نَاك

ْ
لِكَ جَعَل ذَٰ

َ
ى الوكَ

َ
هَدَاءَ عَل ُُ بنُبا 

ُ
تَك ِ

 
ا ل ةا وَسَطا نَّاسِ مَّ  

“Dan demikian (pula) Kami telah menjadikan 

kamu umat yang wasath (moderat) agar kamu menjadi 

saksi atas manusia...” 

Menurut Azyumardi Azra (2024) dalam 

Islam dan Pendidikan Moderat di Indonesia, 

wasathiyyah dalam pendidikan berarti membangun 

paradigma berpikir terbuka, rasional, dan dialogis 

tidak eksklusif tetapi juga tidak liberal. Pendidikan 

Islam yang berwasathiyyah mengajarkan cara 

berpikir proporsional: menghargai kebenaran 

orang lain tanpa mengorbankan prinsip kebenaran 

agama sendiri. 

Dalam penelitian Yusuf & Rahmah (2024) di 

Jurnal Tarbiyah Nusantara (15)2, lembaga 

pendidikan yang menerapkan kurikulum berbasis 

wasathiyyah menunjukkan peningkatan sikap 

toleran siswa sebesar 35% dan penurunan 



   

 

 

101 

 

 

 

kecenderungan radikalisme ideologis sebesar 42%. 

Data ini memperlihatkan bahwa moderasi bukan 

hanya konsep teologis, tetapi strategi pendidikan 

yang efektif untuk membangun harmoni sosial. 

Dengan demikian, prinsip keadilan dan 

moderasi merupakan fondasi filosofis dan 

pedagogis bagi pendidikan multikultural Islam 

yang berfungsi sebagai perekat sosial di tengah 

keragaman masyarakat. 

 

B. Integrasi Nilai Keberagaman dalam 

Pendidikan Islam 

Implementasi pendidikan multikultural 

dalam Islam menuntut integrasi nilai keberagaman 

ke dalam seluruh sistem pendidikan: mulai dari 

kurikulum, metode pembelajaran, lingkungan 

sekolah, hingga budaya kelembagaan. Nilai-nilai 

ini tidak boleh berhenti pada wacana normatif, 

tetapi harus diinternalisasi dalam praksis 

pendidikan. 

1. Pendidikan Multikultural dalam Kurikulum 

Islam 

Integrasi nilai keberagaman tidak cukup 

dilakukan melalui pelajaran khusus seperti 

“Pendidikan Toleransi,” melainkan harus melekat 



 

 

 

102 

 

 

 

dalam semua mata pelajaran dan aktivitas sekolah. 

Kementerian Agama RI (2025) melalui dokumen 

Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam 

menegaskan perlunya “pengarusutamaan nilai 

toleransi, empati, dan kebinekaan dalam 

kurikulum madrasah, pesantren, dan universitas 

Islam.” 

Pendekatan tersebut dapat diwujudkan 

melalui: 

a. Integrasi tematik: memasukkan nilai-nilai 

kebinekaan dan keadilan sosial dalam 

pelajaran akidah, fiqih, dan akhlak; 

b. Model pembelajaran historis: menampilkan 

teladan Nabi Muhammad SAW dalam 

membangun masyarakat multikultural di 

Madinah, serta kisah penyebaran Islam di 

Nusantara yang damai dan dialogis; 

c. Proyek sosial kolaboratif: mengajak siswa 

bekerja sama dalam kegiatan 

kemasyarakatan lintas agama dan budaya. 

Menurut Ardi & Saputra (2024) dalam CATHA 

Journal of Islamic Education Studies, penerapan 

kurikulum inklusif berbasis multikultural di 

beberapa madrasah negeri meningkatkan sikap 



   

 

 

103 

 

 

 

toleran siswa sebesar 40% dan memperkuat 

kemampuan reflektif terhadap isu-isu sosial. 

2. Pesantren dan Madrasah sebagai Ruang 

Transformasi Sosial 

Pesantren dan madrasah tidak hanya lembaga 

keagamaan, tetapi juga arena sosial di mana nilai-

nilai keberagaman dapat tumbuh secara alami. 

Tradisi talaqqi (belajar langsung dari guru), 

ukhuwah (persaudaraan), dan musyawarah yang 

melekat di pesantren merupakan bentuk praksis 

multikultural yang sarat dengan nilai demokratis. 

K.H. Ahmad Muwafiq (2024) menegaskan, 

“Pesantren yang sejati adalah tempat belajar 

perbedaan dengan penuh kasih.” Banyak 

pesantren telah mengembangkan model 

pembelajaran lintas budaya, seperti Pesantren 

Harmoni di Semarang dan Madrasah Damai di 

Lombok, yang melibatkan santri dan siswa non-

Muslim dalam kegiatan sosial bersama, seperti 

bakti lingkungan, pelatihan kewirausahaan, dan 

dialog antariman. 

Penelitian Hidayat & Marzuki (2025) dalam 

Journal of Islamic Educational Reform, 11(1) 

menunjukkan bahwa pesantren yang menerapkan 

kegiatan lintas komunitas mengalami peningkatan 



 

 

 

104 

 

 

 

signifikan dalam indikator sikap empatik dan 

kemampuan dialog santri. Mereka juga mencatat 

berkurangnya stereotip negatif terhadap kelompok 

lain hingga 38%. 

3. Pembelajaran Kontekstual dan Inklusif 

Pendidikan Islam yang multikultural tidak 

dapat dibangun di ruang kelas yang tertutup. Ia 

harus bersentuhan langsung dengan realitas sosial 

dan mengajarkan keterampilan hidup bersama di 

tengah perbedaan. Oleh karena itu, diperlukan 

pendekatan pembelajaran kontekstual (contextual 

learning) dan pengalaman langsung (experiential 

learning). 

Metode ini melibatkan siswa dalam: 

a. Kunjungan ke komunitas berbeda (lintas 

agama atau etnis), 

b. Proyek kolaboratif dengan sekolah umum 

atau non-Muslim, 

c. Diskusi lintas iman dan budaya, 

d. Kegiatan sosial bersama masyarakat plural. 

Menurut UNESCO Indonesia Education Report 

(2024), program Islamic Inclusive Learning Initiative 

di 18 madrasah di Jawa Tengah berhasil 

menurunkan potensi intoleransi antarsiswa 

sebesar 32% dalam satu tahun. Laporan tersebut 



   

 

 

105 

 

 

 

menegaskan bahwa pembelajaran berbasis 

pengalaman lintas budaya mendorong siswa 

memahami perbedaan secara empatik, bukan 

ideologis. 

 

C. Peran Guru dan Lembaga Pendidikan dalam 

Menanamkan Toleransi 

1. Guru sebagai Model dan Transformator Nilai 

Dalam perspektif pendidikan Islam, guru 

memiliki peran yang jauh melampaui sekadar 

pengajaran akademik; guru diposisikan sebagai 

murabbi, pembimbing yang membentuk 

kepribadian, akhlak, dan moral peserta didik 

secara menyeluruh. Rasulullah SAW menekankan 

pentingnya pembinaan moral dengan sabdanya: 
اقِ 

َ
خْل

َ
أ
ْ
مَ مَكَارِمَ ال تَم ِ

ُ
تُ لأ

ْ
عِث ًُ  إِنَّمَا 

“Sesungguhnya aku diutus hanyalah untuk 

menyempurnakan akhlak yang mulia.” (HR. 

Ahmad) 

Guru sejati adalah teladan hidup yang 

menunjukkan nilai-nilai integritas, kejujuran, 

empati, dan keterbukaan terhadap perbedaan. 

Imam Al-Ghazali dalam Ihya’ Ulumuddin 

menekankan bahwa mendidik tanpa rahmah kasih 



 

 

 

106 

 

 

 

sayang tidak akan membuahkan karakter yang 

kuat, karena kasih sayang merupakan fondasi 

hubungan manusia dengan Tuhan dan sesamanya. 

Dalam konteks modern, Kementerian Agama RI 

(2025) menegaskan pentingnya program teacher 

training for tolerance, pelatihan bagi guru madrasah 

dan sekolah Islam yang dirancang untuk 

mengembangkan metode pembelajaran yang 

menumbuhkan berpikir kritis, empati, dan 

penghargaan terhadap perbedaan budaya serta 

keyakinan. Dr. Siti Ruhaini Dzuhayatin (2024) 

menekankan bahwa: 

“Guru adalah aktor kultural yang paling 

berpengaruh dalam membentuk generasi toleran; 

kurikulum tanpa keteladanan hanyalah teks yang 

kering.” 

Hal ini menegaskan bahwa keberhasilan 

pendidikan multikultural sangat bergantung pada 

kualitas guru sebagai agen transformasi nilai, 

bukan hanya sebagai pengantar materi akademik 

semata. Guru yang mampu menjadi contoh hidup 

toleransi dan akhlak mulia akan menumbuhkan 

generasi yang menghargai perbedaan dan mampu 

mengelola konflik secara konstruktif. 



   

 

 

107 

 

 

 

2. Lembaga Pendidikan sebagai Ekosistem 

Moderasi 

Sekolah, madrasah, dan pesantren tidak 

cukup hanya menyampaikan teori toleransi 

melalui buku teks; lembaga pendidikan harus 

menjadi ekosistem sosial yang mempraktikkan 

prinsip inklusivitas secara nyata dalam kehidupan 

sehari-hari. Lingkungan pendidikan yang 

diskriminatif, bahkan yang hanya bersifat tidak 

sadar (implicit bias), akan melahirkan generasi 

eksklusif, sementara institusi yang terbuka dan 

menghargai keberagaman akan menghasilkan 

generasi empatik, adaptif, dan toleran. Data dari 

BRIN (2024) menunjukkan bahwa sekolah yang 

menerapkan kebijakan inclusive campus policy 

memiliki tingkat konflik internal antar siswa 

hingga 60% lebih rendah dibandingkan sekolah 

yang tidak memiliki kebijakan tersebut. 

Beberapa pesantren di Indonesia telah 

menjadi contoh praktik efektif pendidikan 

multikultural. Misalnya, Pesantren Darunnajah di 

Jakarta dan Darul Ulum di Jombang 

mengimplementasikan model “Pesantren 

Multikultural,” di mana santri dari berbagai 

daerah, mazhab, dan latar belakang sosial hidup 



 

 

 

108 

 

 

 

bersama dalam suasana saling menghormati, 

belajar kolaboratif, dan berdialog lintas tradisi 

Islam. Model ini membuktikan bahwa pendidikan 

toleransi bukan sekadar teori, tetapi praktik yang 

membentuk karakter santri melalui pengalaman 

langsung dan interaksi sosial yang beragam. 

3. Kolaborasi antara Keluarga, Komunitas, dan 

Negara 

Menanamkan nilai toleransi tidak dapat 

dibebankan hanya pada guru atau sekolah, 

melainkan memerlukan sinergi seluruh ekosistem 

sosial, termasuk keluarga, komunitas, dan lembaga 

negara. Din Syamsuddin (2024) menegaskan 

bahwa: 

“Moderasi beragama hanya akan efektif bila 

nilai-nilai toleransi diajarkan secara simultan di 

tiga arena utama: keluarga sebagai basis moral, 

sekolah sebagai basis intelektual, dan masyarakat 

sebagai basis sosial.” 

Oleh karena itu, pendidikan Islam yang 

multikultural harus membangun sinergi yang 

harmonis antara rumah, masjid, dan sekolah. 

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan bekerja 

sama dengan Kementerian Agama (2025) 

menginisiasi Gerakan Sekolah Toleran berbasis nilai 



   

 

 

109 

 

 

 

Islam moderat untuk memperkuat kemitraan lintas 

lembaga dan menciptakan ekosistem pendidikan 

yang menanamkan toleransi, empati, dan keadilan 

sosial sejak dini. 

 

D. Pendidikan Islam sebagai Sarana Membangun 

Masyarakat Berkeadaban 

1. Pendidikan sebagai Pilar Peradaban Islam 

Sejarah peradaban Islam menunjukkan 

bahwa kemajuan peradaban selalu berjalan seiring 

dengan kemajuan pendidikan. Lembaga 

pendidikan seperti Universitas al-Qarawiyyin di 

Fez, al-Azhar di Kairo, dan Nizamiyyah di 

Baghdad menjadi bukti bahwa Islam 

menempatkan ilmu sebagai pondasi utama 

pembangunan peradaban. Pendidikan 

multikultural dalam konteks ini tidak hanya 

menghidupkan kembali semangat ilmiah, tetapi 

juga menumbuhkan generasi yang berpikir 

rasional, berakhlak mulia, dan terbuka terhadap 

perbedaan. Prof. Quraish Shihab (2024) 

menegaskan bahwa: 

“Keadaban (civilization) dalam Islam 

bukanlah dominasi budaya, tetapi kemampuan 



 

 

 

110 

 

 

 

hidup damai dalam keberagaman tanpa 

kehilangan identitas.” 

Pendidikan Islam diarahkan untuk 

melahirkan masyarakat beradab global (global 

civility), yakni masyarakat yang memadukan iman, 

ilmu, dan toleransi dalam kehidupan sehari-hari. 

Pendidikan tidak hanya bertujuan untuk 

pencapaian akademik, tetapi juga untuk 

pembentukan karakter, kesadaran sosial, dan 

kemampuan berinteraksi dalam konteks 

multikultural. 

2. Masyarakat Madani dan Etika Sosial Islam 

Konsep madani dalam Islam, yang berakar 

dari masyarakat Madinah zaman Nabi 

Muhammad SAW, menekankan kebersamaan, 

keadilan, dan penghargaan terhadap hak-hak 

warga tanpa membedakan agama, suku, atau latar 

belakang sosial. Pendidikan Islam multikultural 

menjadi sarana strategis untuk membangun 

kembali semangat ukhuwah insaniyyah 

(persaudaraan kemanusiaan) dan menumbuhkan 

etika sosial yang humanis. Syekh Ahmad al-Tayyib 

(2025) dalam Cairo Declaration on Human Fraternity 

menegaskan bahwa: 



   

 

 

111 

 

 

 

“Perdamaian dunia hanya mungkin jika 

setiap masyarakat mengajarkan generasinya untuk 

melihat kemanusiaan sebelum identitas.” 

Dengan prinsip ini, pendidikan multikultural 

dalam Islam menekankan nilai-nilai universal 

kemanusiaan, menghargai perbedaan, dan 

mengedepankan prinsip keadilan sosial sebagai 

bagian integral dari pembentukan masyarakat 

madani. 

3. Pendidikan Multikultural Sebagai Gerakan 

Kemanusiaan 

Pendidikan Islam multikultural bukan 

sekadar proyek akademik, melainkan juga gerakan 

moral dan kemanusiaan. Ia berfungsi untuk 

melawan ketimpangan sosial, intoleransi, 

diskriminasi, dan kekerasan ideologis. Amin 

Abdullah (2023) menyebut konsep ini sebagai 

“rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam,” 

yakni menjadikan agama sebagai sumber inspirasi 

kemanusiaan, bukan alat eksklusivisme. 

Di Indonesia, prinsip ini diimplementasikan 

melalui berbagai program dan inisiatif, termasuk 

Program Moderasi Beragama yang dijalankan 

Kementerian Agama (2024–2025), Kampus 

Rahmatan lil ‘Alamin, dan Sekolah Kebangsaan 



 

 

 

112 

 

 

 

Islami. Program-program ini menekankan 

integrasi prinsip tauhid, toleransi, keadilan sosial, 

dan penghargaan terhadap keberagaman dalam 

setiap kegiatan pembelajaran dan interaksi sosial, 

sehingga peserta didik tidak hanya menguasai 

pengetahuan agama, tetapi juga menginternalisasi 

nilai-nilai universal yang membentuk karakter 

manusia beradab. 

Pendidikan Islam multikultural merupakan 

jembatan strategis untuk membangun masyarakat 

yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi 

juga matang secara moral, terbuka terhadap 

perbedaan, dan mampu berkontribusi positif 

dalam masyarakat yang plural dan kompleks. 

Pendidikan multikultural dalam perspektif 

Islam adalah bentuk aktualisasi ajaran Al-Qur’an 

dan Sunnah dalam konteks sosial modern. Ia tidak 

hanya bertujuan mencetak insan beriman dan 

bertakwa, tetapi juga menciptakan masyarakat 

yang berkeadaban, adil, dan damai. 

Dengan berlandaskan pada prinsip tauhid, 

‘adl, wasathiyyah, dan rahmah, pendidikan Islam 

dapat menjadi pilar utama dalam menjaga 

keutuhan bangsa dan menumbuhkan budaya 

toleransi yang autentik. 



   

 

 

113 

 

 

 

BAB 6 

PERAN KELUARGA DAN KOMUNITAS 

DALAM MENYEMAI TOLERANSI 
 

 

Keluarga merupakan fondasi utama dan unit 

sosial terkecil yang membentuk watak, perilaku, 

serta orientasi nilai manusia sejak dini. Dalam 

konteks pendidikan dan pembinaan moral, 

keluarga tidak hanya berfungsi sebagai tempat 

tinggal atau pemenuhan kebutuhan fisik, 

melainkan juga sebagai madrasah pertama dan 

utama dalam membentuk karakter, kepribadian, 

serta pandangan hidup seorang anak. Nilai-nilai 

moral, keagamaan, sosial, dan kemanusiaan 

pertama kali disemai dalam lingkungan keluarga 

sebelum anak mengenal dunia luar. Oleh karena 

itu, dalam upaya menumbuhkan toleransi, sikap 

moderat, dan penghargaan terhadap 

keberagaman, peran keluarga menjadi sangat 

strategis dan tak tergantikan. 

Dalam pandangan Islam, keluarga disebut 

sebagai bait al-sakinah, tempat berlabuhnya 

ketenangan dan kasih sayang, sebagaimana firman 

Allah SWT dalam QS. Ar-Rum [30]:21, bahwa dari 



 

 

 

114 

 

 

 

hubungan kasih sayang (mawaddah wa rahmah) 

itulah tercipta harmoni dan keseimbangan dalam 

kehidupan. Nilai harmoni inilah yang menjadi titik 

tolak pembentukan karakter toleran dalam diri 

manusia. Keluarga yang dibangun atas dasar cinta 

kasih, komunikasi terbuka, dan penghargaan 

terhadap perbedaan akan menumbuhkan generasi 

yang inklusif, terbuka terhadap pandangan 

berbeda, dan tidak mudah terprovokasi oleh 

ujaran kebencian atau ideologi eksklusif. Menurut 

Abdullah (2024), keluarga adalah lembaga pertama 

yang menginternalisasikan nilai kemanusiaan 

universal (rahmatan lil ‘alamin) sebelum lembaga 

pendidikan formal mengambil peran lanjutan. 

Dalam perkembangan sosial masyarakat 

modern, khususnya di Indonesia yang 

multikultural dan majemuk secara etnis, agama, 

budaya, dan bahasa, keluarga memainkan fungsi 

strategis sebagai benteng moral dan pusat 

pendidikan nilai-nilai kebinekaan. Arus globalisasi 

dan perkembangan teknologi digital telah 

membuka ruang interaksi yang sangat luas, namun 

sekaligus menghadirkan tantangan baru berupa 

derasnya penyebaran paham radikal, intoleran, 

serta disinformasi berbasis identitas. Dalam situasi 



   

 

 

115 

 

 

 

demikian, keluarga dituntut untuk menjadi ruang 

refleksi nilai, tempat anak belajar membedakan 

kebenaran dari kesesatan, empati dari kebencian, 

serta nilai-nilai kemanusiaan dari ideologi 

eksklusif. 

Hasil riset BRIN (2025) menunjukkan bahwa 

tingkat keberhasilan pendidikan toleransi pada 

anak dan remaja sangat ditentukan oleh pola 

komunikasi dan interaksi keluarga. Anak-anak 

yang tumbuh dalam keluarga dengan pola asuh 

demokratis, penuh dialog, dan empatik cenderung 

memiliki tingkat penerimaan yang lebih tinggi 

terhadap keberagaman sosial dibandingkan 

mereka yang tumbuh dalam keluarga otoriter atau 

permisif. Temuan ini sejalan dengan penelitian 

Wahid Foundation dan UNDP (2023) yang 

menegaskan bahwa peran keluarga khususnya ibu 

menjadi faktor kunci dalam membangun resilience 

terhadap ideologi ekstrem dan intoleran di 

kalangan remaja muslim Indonesia. 

Selain keluarga, komunitas dan lingkungan 

sosial juga memainkan peran fundamental dalam 

memperkuat nilai-nilai toleransi. Manusia adalah 

makhluk sosial yang belajar, berinteraksi, dan 

membangun identitasnya dalam konteks 



 

 

 

116 

 

 

 

komunitas. Dalam Islam, konsep ukhuwah 

(persaudaraan) mencakup dimensi yang sangat 

luas baik ukhuwah Islamiyyah (persaudaraan 

sesama muslim), ukhuwah wathaniyyah 

(persaudaraan kebangsaan), maupun ukhuwah 

insaniyyah (persaudaraan kemanusiaan). Nilai-nilai 

persaudaraan ini menjadi fondasi penting bagi 

masyarakat untuk hidup berdampingan secara 

damai dan produktif. Asmawi (2022) menekankan 

bahwa pendidikan Islam yang tidak diikuti 

dengan praktik sosial dalam komunitas akan 

kehilangan daya transformatifnya, karena moral 

dan toleransi hanya dapat tumbuh melalui 

interaksi nyata antar manusia. 

Pendidikan Islam memandang bahwa nilai-

nilai toleransi tidak dapat tumbuh secara instan, 

tetapi melalui proses panjang yang dimulai dari 

keluarga, diperkuat oleh sekolah, dan dipelihara 

oleh lingkungan sosial. Dalam hal ini, peran 

keluarga dan komunitas bersifat sinergis keluarga 

menanamkan nilai, sementara komunitas 

memperluas ruang praksis nilai tersebut. Ketika 

seorang anak dibesarkan dalam keluarga yang 

menanamkan ajaran kasih sayang, empati, dan 

kesetaraan, serta hidup dalam komunitas yang 



   

 

 

117 

 

 

 

menghargai perbedaan, maka secara alami akan 

tumbuh identitas keagamaan yang moderat dan 

terbuka terhadap pluralitas. 

 

A. Keluarga sebagai Madrasah Pertama dalam 

Membentuk Karakter Anak 

Keluarga merupakan institusi pertama dan 

utama dalam kehidupan manusia yang memiliki 

peran sentral dalam pembentukan karakter dan 

kepribadian anak. Dalam konteks Islam, keluarga 

tidak hanya dipahami sebagai unit sosial tempat 

berlangsungnya kehidupan biologis, melainkan 

juga sebagai madrasatul ula sekolah pertama yang 

berfungsi menanamkan nilai-nilai keimanan, 

moralitas, dan kemanusiaan (Rofiq, 2023). 

Rasulullah SAW menegaskan pentingnya peran 

keluarga dalam sabdanya, “Setiap anak dilahirkan 

dalam keadaan fitrah, maka orang tuanyalah yang 

menjadikannya Yahudi, Nasrani, atau Majusi.” (HR. 

Muslim). Hadis ini menunjukkan bahwa 

lingkungan keluarga merupakan faktor penentu 

dalam pembentukan orientasi moral dan 

keagamaan seseorang. 

Dalam konteks pendidikan Islam, keluarga 

adalah tempat berlangsungnya proses ta’dib 



 

 

 

118 

 

 

 

(pembentukan adab), tazkiyah (penyucian jiwa), 

dan tarbiyah (pengasuhan yang menumbuhkan 

potensi fitrah). Orang tua berperan sebagai guru 

pertama (mu’allim al-awwal), teladan moral (uswah 

hasanah), sekaligus pengarah spiritual bagi anak. 

Peran orang tua bukan hanya dalam memberikan 

pengajaran verbal, tetapi juga menanamkan nilai 

melalui keteladanan, kasih sayang, dan interaksi 

sehari-hari yang sarat makna edukatif (Nata, 2024). 

Menurut Al-Ghazali dalam Ihya’ Ulumuddin, 

pendidikan dalam keluarga harus dimulai dengan 

pembiasaan, karena jiwa anak bagaikan tanah 

yang siap ditanami apa pun. Jika orang tua 

menanamkan benih kebaikan, maka anak akan 

tumbuh dalam kebaikan; tetapi jika lingkungan 

rumah diwarnai oleh kekerasan, intoleransi, dan 

egoisme, maka nilai-nilai itulah yang akan berakar 

kuat dalam jiwanya. Dengan demikian, keluarga 

merupakan miniatur masyarakat tempat anak 

belajar berinteraksi, memahami perbedaan, dan 

membangun tanggung jawab sosial sejak dini. 

Penelitian empiris memperkuat pandangan 

tersebut. Anjani & Kosasih (2024) menemukan 

bahwa pola asuh yang berlandaskan kasih sayang 

dan keterbukaan berpengaruh signifikan terhadap 



   

 

 

119 

 

 

 

kemampuan empatik anak usia sekolah dasar di 

Indonesia. Anak-anak dari keluarga yang hangat 

dan demokratis menunjukkan tingkat toleransi 

sosial yang lebih tinggi dibandingkan anak dari 

keluarga yang kaku atau otoriter. Temuan ini 

mempertegas bahwa lingkungan keluarga menjadi 

cermin pertama bagi anak dalam memandang 

dunia apakah dunia adalah tempat yang penuh 

ancaman atau tempat yang dapat dihadapi dengan 

kasih sayang dan kerja sama. 

Dalam masyarakat Indonesia yang plural 

secara etnis, budaya, dan agama, fungsi keluarga 

sebagai madrasah pertama menjadi semakin 

strategis. Kementerian Agama Republik Indonesia 

(2022) menegaskan bahwa keluarga merupakan 

basis utama penanaman nilai-nilai moderasi 

beragama. Melalui pembiasaan dialog, sikap 

terbuka terhadap perbedaan, dan penghormatan 

terhadap keberagaman tradisi, keluarga dapat 

membentuk generasi muda yang tidak hanya 

religius, tetapi juga berkarakter inklusif. 

Masruroh Kobandaha (2019) menunjukkan 

bahwa pola asuh partisipatif yang memberikan 

ruang bagi anak untuk berdialog, mengemukakan 

pendapat, dan berpartisipasi dalam pengambilan 



 

 

 

120 

 

 

 

keputusan keluarga lebih efektif dalam 

membentuk karakter anak yang memiliki 

kesadaran multikultural. Pola asuh semacam ini 

menumbuhkan rasa percaya diri, tanggung jawab, 

dan penghargaan terhadap perbedaan pendapat, 

yang menjadi dasar penting dalam membangun 

budaya toleransi. 

Keteladanan (uswah hasanah) orang tua 

adalah kunci utama dalam pendidikan karakter. 

Anak-anak belajar lebih banyak dari perilaku yang 

mereka lihat dibandingkan nasihat yang mereka 

dengar. Seorang ayah yang memperlakukan 

tetangga dengan hormat, seorang ibu yang 

berbicara lembut dan penuh empati, serta keluarga 

yang mampu menyelesaikan konflik secara damai 

semua itu menjadi pelajaran konkret yang lebih 

efektif daripada seribu kata. Dalam pandangan Ibn 

Qayyim al-Jauziyyah (dalam Tuhfat al-Mawdūd), 

setiap perilaku orang tua adalah “pendidikan tak 

langsung” yang membentuk kebiasaan dan cara 

pandang anak terhadap kehidupan. 

Di era digital, peran keluarga semakin 

kompleks. Anak-anak kini hidup di tengah arus 

informasi tanpa batas, di mana nilai-nilai global 

sering kali berbenturan dengan nilai lokal dan 



   

 

 

121 

 

 

 

keagamaan. Dalam kondisi demikian, keluarga 

berperan sebagai benteng moral dan filter nilai 

yang mengarahkan anak agar tidak terjerumus 

dalam arus intoleransi, kekerasan, dan ujaran 

kebencian di dunia maya. Wijanarka & Purnama 

Sari (2025) menegaskan pentingnya literasi digital 

berbasis nilai Islam di lingkungan keluarga sebagai 

strategi menghadapi tantangan era disinformasi 

dan radikalisme digital. Orang tua harus hadir 

bukan hanya sebagai pengawas, tetapi juga 

sebagai mitra belajar yang membantu anak 

memahami realitas media secara kritis dan etis. 

Keluarga bukan sekadar tempat tinggal 

biologis, melainkan institusi pendidikan spiritual 

dan sosial yang paling fundamental. Keluarga 

yang sadar akan peran pedagogisnya akan 

menumbuhkan generasi yang tidak hanya cerdas, 

tetapi juga memiliki kesadaran moral, sosial, dan 

kemanusiaan yang tinggi generasi yang mampu 

mempraktikkan Islam sebagai rahmat bagi seluruh 

alam (rahmatan lil ‘alamin). 

 

 

 



 

 

 

122 

 

 

 

B. Pendidikan Nilai dalam Kehidupan Sehari-

hari 

Pendidikan nilai (value education) merupakan 

inti dari proses pendidikan Islam, karena 

tujuannya bukan hanya mencerdaskan akal, tetapi 

juga memurnikan hati dan memperhalus perilaku. 

Dalam konteks keluarga, pendidikan nilai tidak 

berlangsung secara formal seperti di sekolah, 

melainkan terjalin dalam rutinitas harian — dalam 

cara keluarga berbicara, menyelesaikan masalah, 

merayakan perbedaan, dan menunjukkan kasih 

sayang. Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan 

(Kemendikdasmen, 2025) menegaskan bahwa 

pendidikan nilai dalam keluarga adalah “proses 

panjang yang membentuk kepribadian melalui 

keteladanan, pembiasaan, dan komunikasi 

interpersonal yang konsisten.” 

Pendidikan nilai dalam Islam mencakup 

dimensi iman, akhlak, dan amal saleh. Ketiganya 

tidak bisa dipisahkan, karena iman tanpa akhlak 

akan kering, dan akhlak tanpa amal sosial tidak 

akan berarti. Oleh karena itu, keluarga harus 

menanamkan nilai-nilai universal Islam kejujuran 

(ṣidq), kasih sayang (raḥmah), keadilan (‘adl), 

tanggung jawab (amānah), dan toleransi (tasāmuḥ) 



   

 

 

123 

 

 

 

sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari. Nilai-

nilai ini tidak hanya diajarkan secara verbal, tetapi 

juga diwujudkan dalam kebiasaan sederhana 

seperti saling mengucapkan terima kasih, 

membantu pekerjaan rumah, dan berbagi dengan 

tetangga. 

Penelitian Asri (2024) memperkuat 

pandangan ini dengan menunjukkan bahwa 

komunikasi positif dalam keluarga berbanding 

lurus dengan tingkat toleransi sosial anak. Anak-

anak yang tumbuh dalam lingkungan yang 

menghargai dialog, bukan dominasi, cenderung 

lebih empatik dan terbuka terhadap perbedaan. 

Komunikasi yang baik juga memperkuat bonding 

emosional antara orang tua dan anak, sehingga 

nilai-nilai moral lebih mudah diterima dan 

diinternalisasi. 

Selain komunikasi, pembiasaan (habituation) 

merupakan instrumen penting dalam pendidikan 

nilai. Al-Ghazali menekankan bahwa karakter 

adalah hasil dari tindakan yang diulang terus-

menerus hingga menjadi kebiasaan. Maka, 

pendidikan nilai tidak bisa instan; ia 

membutuhkan konsistensi dan kesabaran. 

Misalnya, membiasakan anak berdoa sebelum 



 

 

 

124 

 

 

 

tidur, membantu saudara, meminta maaf ketika 

bersalah, atau menyapa orang lain dengan sopan. 

Aktivitas sederhana ini menciptakan moral memory 

yang menjadi dasar bagi pembentukan 

kepribadian luhur di masa dewasa. 

Hasni (2024) menambahkan bahwa 

pendidikan nilai dalam masyarakat plural juga 

harus diarahkan untuk membangun kesadaran 

kebinekaan (plural awareness). Anak-anak perlu 

memahami bahwa keberagaman bukan ancaman 

terhadap identitas, melainkan kekayaan yang 

memperkaya kehidupan bersama. Keluarga 

berperan penting dalam memperluas wawasan 

anak tentang keberagaman dengan cara-cara yang 

menyenangkan dan kontekstual misalnya 

membaca buku bergambar tentang budaya daerah 

lain, mengunjungi rumah ibadah berbeda, atau 

mengikuti kegiatan sosial bersama warga lintas 

agama. 

Bentuk konkret lain dari pendidikan nilai 

adalah membangun dialog lintas iman dan budaya di 

ruang keluarga. Kebiasaan berbicara terbuka 

tentang perbedaan pandangan, tanpa rasa takut 

atau kebencian, akan melatih anak untuk berpikir 

kritis sekaligus menghormati keberagaman. 



   

 

 

125 

 

 

 

Kebudayaan Kemdikbud (2023) mencatat bahwa 

keluarga yang mengembangkan kebiasaan 

berdialog lintas nilai memiliki anak-anak yang 

lebih toleran, adaptif, dan memiliki growth mindset 

dalam menghadapi perubahan sosial. 

Di era modern, ketika ruang publik sering 

diwarnai oleh ujaran kebencian dan polarisasi 

sosial, pendidikan nilai dalam keluarga menjadi 

benteng terakhir bagi pembentukan moral bangsa. 

Nilai yang ditanamkan di rumah akan 

menentukan bagaimana generasi muda bersikap di 

dunia luar. Jika keluarga gagal menanamkan kasih 

sayang, maka sekolah dan masyarakat akan 

menghadapi anak-anak yang kehilangan empati. 

Sebaliknya, jika keluarga berhasil menanamkan 

cinta dan keadilan, maka bangsa ini akan memiliki 

generasi yang mampu menjadi jembatan 

perdamaian dan agen perubahan sosial. 

 

C. Pengaruh Lingkungan Sosial dan Media 

terhadap Pandangan Keberagaman 

Lingkungan sosial merupakan salah satu 

faktor eksternal yang sangat berpengaruh dalam 

membentuk pola pikir, sikap, dan perilaku 

seseorang terhadap keberagaman. Dalam konteks 



 

 

 

126 

 

 

 

pendidikan nilai dan karakter, lingkungan sosial 

berperan sebagai “kelas kedua” setelah keluarga, 

di mana individu belajar memahami realitas sosial 

yang lebih luas dan kompleks. Lingkungan sosial 

tidak hanya terbatas pada interaksi fisik di sekitar 

rumah, tetapi juga mencakup jejaring sosial yang 

terbentuk di sekolah, tempat ibadah, organisasi 

masyarakat, hingga ruang digital yang kini 

menjadi bagian tak terpisahkan dari kehidupan 

manusia modern. 

Anak-anak dan remaja yang tumbuh dalam 

lingkungan sosial yang terbuka, inklusif, dan 

menghargai perbedaan cenderung menginter-

nalisasi nilai-nilai toleransi dan empati sejak dini. 

Sebaliknya, lingkungan yang tertutup dan 

homogen sering kali menumbuhkan cara pandang 

eksklusif yang berpotensi melahirkan sikap curiga 

terhadap kelompok lain. Menurut Anjani dan 

Kosasih (2024), perilaku sosial anak-anak dalam 

menghormati perbedaan agama dan budaya 

sangat dipengaruhi oleh pola perilaku sosial di 

sekelilingnya. Apabila lingkungan sosial 

menunjukkan teladan hidup damai antaragama, 

anak akan menganggap toleransi sebagai hal yang 

wajar dan bernilai positif. 



   

 

 

127 

 

 

 

Namun, pada era globalisasi dan digitalisasi 

saat ini, pengaruh lingkungan sosial tidak lagi 

terbatas pada ruang fisik. Dunia digital telah 

menciptakan ruang sosial baru yang memengaruhi 

persepsi dan nilai-nilai seseorang secara signifikan. 

Media massa dan media sosial memiliki kekuatan 

besar dalam membentuk opini publik dan persepsi 

kolektif tentang isu-isu keberagaman, keagamaan, 

serta hubungan antarumat beragama. Media dapat 

berperan ganda: di satu sisi sebagai sarana 

penyebaran pesan damai dan edukatif, di sisi lain 

sebagai alat provokasi dan penyebar kebencian jika 

tidak dikendalikan dengan bijak. 

Penelitian Kusnanto, Gudiato, dan 

Vuspitasari (2024) menemukan bahwa persepsi 

masyarakat terhadap isu sosial, termasuk toleransi 

dan pluralitas, sangat dipengaruhi oleh cara media 

menampilkan perbedaan agama dan budaya. 

Misalnya, pemberitaan yang menonjolkan konflik 

antaragama tanpa memberikan konteks yang 

seimbang dapat memunculkan ketakutan dan 

prasangka kolektif. Sebaliknya, tayangan yang 

menonjolkan kerja sama lintas agama, solidaritas 

sosial, atau kemanusiaan universal dapat 

memperkuat kepercayaan antar kelompok dan 



 

 

 

128 

 

 

 

menumbuhkan semangat kebangsaan yang 

inklusif. Dengan demikian, media tidak netral ia 

adalah arena ideologis yang dapat membentuk 

kesadaran sosial baik secara positif maupun 

negatif. 

Kemampuan masyarakat untuk mengakses, 

menilai, dan memaknai informasi menjadi sangat 

penting. Oleh karena itu, literasi media harus 

menjadi bagian integral dari pendidikan moral dan 

karakter, baik di lingkungan keluarga maupun 

sekolah. Literasi media tidak sekadar mengajarkan 

keterampilan teknis dalam menggunakan gawai 

atau media sosial, tetapi mencakup kemampuan 

berpikir kritis terhadap isi pesan, memahami 

framing dan bias media, serta mengenali potensi 

disinformasi dan ujaran kebencian. Literasi ini 

membantu masyarakat, terutama generasi muda, 

untuk tidak mudah terprovokasi oleh narasi 

intoleran yang sering kali dibungkus dengan label 

keagamaan atau nasionalisme semu. 

Penelitian yang dilakukan di kalangan 

mahasiswa Universitas Islam Negeri Raden Intan 

(2024) menunjukkan bahwa penggunaan media 

sosial berpengaruh langsung terhadap pola pikir 

keberagamaan dan perilaku sosial mereka. 



   

 

 

129 

 

 

 

Mahasiswa yang sering terpapar konten 

keagamaan moderat cenderung memiliki 

pandangan lebih terbuka terhadap perbedaan, 

sementara mereka yang lebih sering mengonsumsi 

konten eksklusif dan tekstualis menunjukkan 

kecenderungan konservatif bahkan intoleran 

terhadap kelompok lain. Temuan ini menunjukkan 

bahwa ruang digital telah menjadi medan baru 

dalam pembentukan nilai keagamaan dan sikap 

keberagamaan masyarakat. 

Karena itu, pendampingan dan 

pembimbingan moral dari orang tua, guru, dan 

tokoh agama menjadi semakin krusial. Mereka 

perlu berperan sebagai filter nilai, yaitu 

membimbing anak-anak dan remaja agar dapat 

menilai secara etis apa yang mereka baca, tonton, 

dan bagikan di media sosial. Tanpa pendampingan 

moral dan nilai agama yang kuat, kebebasan 

informasi bisa berubah menjadi kebebasan 

destruktif yang melemahkan kohesi sosial. 

Selain media, lingkungan sosial yang 

heterogen dalam kehidupan nyata juga berperan 

penting sebagai laboratorium sosial bagi praktik 

toleransi. Sekolah, kampus, tempat kerja, dan 

organisasi sosial yang mempertemukan individu 



 

 

 

130 

 

 

 

dari latar belakang berbeda menjadi arena alami 

untuk belajar menghargai perbedaan dan 

membangun solidaritas lintas identitas. Interaksi 

langsung antaragama dan antarbudaya membantu 

individu memahami bahwa keberagaman bukan 

ancaman, melainkan sumber kekayaan moral dan 

spiritual masyarakat. Oleh sebab itu, menciptakan 

ruang sosial yang aman, terbuka, dan inklusif 

harus menjadi agenda bersama seluruh elemen 

bangsa. Ketika masyarakat berhasil membangun 

ruang sosial seperti itu, nilai toleransi akan 

tumbuh secara organik, bukan sekadar hasil 

indoktrinasi formal, melainkan buah dari 

pengalaman hidup bersama dalam perbedaan. 

 

D. Sinergi antara Rumah, Sekolah, dan 

Masyarakat 

Upaya menanamkan nilai-nilai toleransi dan 

penghargaan terhadap keberagaman tidak dapat 

dilakukan oleh satu lembaga secara terpisah. 

Diperlukan kolaborasi dan sinergi yang kuat 

antara keluarga, sekolah, dan masyarakat, yang 

masing-masing memiliki peran berbeda namun 

saling melengkapi. Keluarga berfungsi sebagai 

fondasi moral dan emosional, sekolah sebagai 



   

 

 

131 

 

 

 

pusat pembelajaran dan rasionalisasi nilai, 

sementara masyarakat menjadi ruang aktualisasi 

dan internalisasi nilai-nilai tersebut dalam 

kehidupan nyata. Menurut Wijanarka dan 

Purnama Sari (2025), keberhasilan pendidikan 

karakter hanya dapat dicapai apabila ketiga 

lingkungan ini membentuk ekosistem pendidikan 

nilai yang harmonis dan berkelanjutan. 

Keluarga merupakan madrasah pertama bagi 

anak, tempat di mana nilai-nilai dasar tentang 

cinta kasih, kejujuran, tanggung jawab, dan 

toleransi ditanamkan sejak usia dini. Pola asuh 

yang demokratis dan penuh kasih sayang 

cenderung melahirkan anak-anak yang terbuka 

terhadap perbedaan. Ketika keluarga 

mencontohkan perilaku menghormati orang lain, 

tidak menebar kebencian, dan aktif berinteraksi 

lintas komunitas, maka anak akan membawa nilai 

tersebut ke lingkungan sekolah dan masyarakat. 

Sekolah, di sisi lain, berperan menguatkan 

dasar moral yang sudah tertanam di rumah 

dengan memberikan kerangka intelektual dan 

rasionalisasi nilai. Melalui kurikulum yang 

mengintegrasikan pendidikan agama, 

kewarganegaraan, dan literasi multikultural, 



 

 

 

132 

 

 

 

sekolah menjadi tempat di mana anak belajar 

memahami nilai-nilai universal seperti keadilan, 

kemanusiaan, dan kesetaraan. Guru dapat 

mengembangkan pembelajaran berbasis proyek 

sosial (project-based learning) seperti kegiatan 

lintas budaya, kerja sosial, atau dialog antariman, 

yang memungkinkan siswa mengalami langsung 

praktik toleransi. 

Sementara itu, masyarakat berperan sebagai 

arena praksis dan pembuktian nilai. Lingkungan 

sosial yang aktif mengadakan kegiatan lintas 

komunitas, seperti gotong royong antarwarga, 

festival budaya, bakti sosial lintas agama, atau 

dialog antarbudaya, memberikan kesempatan bagi 

anak dan remaja untuk mempraktikkan nilai-nilai 

toleransi secara nyata. Kolaborasi antara sekolah 

dan masyarakat dalam penyelenggaraan kegiatan 

ini sangat penting agar pendidikan nilai tidak 

berhenti di ruang kelas, tetapi mengalir dalam 

kehidupan sosial sehari-hari. 

Penelitian Hasni (2024) menegaskan bahwa 

pelibatan komunitas lokal dan lembaga budaya 

dalam pendidikan karakter terbukti meningkatkan 

kesadaran sosial dan sikap saling menghormati 

antarwarga. Dengan kata lain, pendidikan nilai 



   

 

 

133 

 

 

 

akan lebih efektif bila dikelola sebagai gerakan 

sosial yang melibatkan semua unsur masyarakat, 

bukan hanya program administratif sekolah. 

Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, 

dan Teknologi bersama Kementerian Agama 

(2025) juga telah mengembangkan inisiatif Gerakan 

Sekolah Toleran yang bertujuan memperkuat kerja 

sama antara rumah, sekolah, dan masyarakat. 

Program ini menekankan pentingnya komunikasi 

antara orang tua dan guru dalam mendesain 

kurikulum berbasis toleransi, serta melibatkan 

organisasi masyarakat sipil dalam mendampingi 

praktik moderasi beragama di sekolah. 

Dalam konteks global yang semakin 

terhubung dan kompleks, sinergi ini menjadi 

semakin penting. Anak-anak dan remaja hidup di 

dunia yang penuh perbedaan budaya, nilai, dan 

keyakinan. Mereka harus dibekali kemampuan 

untuk beradaptasi dan berinteraksi dengan 

berbagai kelompok tanpa kehilangan akar moral 

dan identitas nasionalnya.  

 

 

 

 



 

 

 

134 

 

 

 

BAB 7 

STRATEGI IMPLEMENTASI 

PENDIDIKAN TOLERANSI DI 

LEMBAGA ISLAM 
 

 

Dalam konteks masyarakat yang semakin 

kompleks, plural, dan dinamis akibat arus 

globalisasi, urbanisasi, dan digitalisasi, pendidikan 

toleransi menjadi sebuah kebutuhan mendesak, 

terutama di lembaga pendidikan Islam yang 

memiliki peran strategis dalam membentuk 

karakter, moralitas, dan etika sosial peserta didik, 

karena lembaga-lembaga ini tidak hanya bertugas 

mentransmisikan ilmu agama secara kognitif, 

tetapi juga berfungsi sebagai laboratorium sosial 

untuk menanamkan nilai-nilai kemanusiaan, 

empati, keadilan, dan penghargaan terhadap 

perbedaan; oleh karena itu, strategi implementasi 

pendidikan toleransi di lembaga Islam harus 

dirancang secara sistematis, komprehensif, dan 

berlapis-lapis, mulai dari level kurikulum, metode 

pembelajaran, pembinaan karakter, hingga 

interaksi sosial dan praktik keseharian, sehingga 

peserta didik tidak sekadar memahami konsep 



   

 

 

135 

 

 

 

toleransi secara teoritis, tetapi juga mampu 

menginternalisasikannya dan menerapkannya 

dalam kehidupan nyata sebagai manifestasi dari 

iman yang matang, akhlak yang mulia, dan 

kesadaran sosial yang tinggi. 

Strategi implementasi pendidikan toleransi 

dalam lembaga Islam perlu dibangun atas 

landasan nilai-nilai keislaman yang kokoh, 

termasuk prinsip rahmah (kasih sayang), ‘adl 

(keadilan), dan ukhuwwah insaniyyah 

(persaudaraan kemanusiaan), sebagaimana 

ditegaskan dalam Al-Qur’an dan hadis, yang 

menekankan bahwa setiap individu memiliki 

martabat yang sama di hadapan Allah SWT, dan 

perbedaan, baik dalam hal keyakinan, budaya, 

bahasa, maupun latar belakang sosial, adalah 

sunnatullah yang harus dihormati, bukan 

dihapuskan; pemahaman ini menjadi fondasi 

epistemologis bagi lembaga pendidikan Islam 

untuk merumuskan strategi praktis yang efektif 

dalam menanamkan toleransi, mulai dari 

penyusunan kurikulum yang integratif, pemilihan 

materi ajar yang menekankan nilai inklusif, 

penerapan metode pembelajaran partisipatif dan 

kontekstual, hingga pengembangan kegiatan 



 

 

 

136 

 

 

 

ekstrakurikuler yang mendorong interaksi lintas 

identitas. 

Implementasi pendidikan toleransi tidak 

cukup hanya mengandalkan pengajaran di ruang 

kelas, tetapi juga harus melibatkan seluruh 

ekosistem pendidikan, termasuk guru, wali santri 

atau orang tua, lingkungan sekolah, serta 

komunitas lokal, karena toleransi adalah nilai yang 

berkembang melalui keteladanan, praktik sehari-

hari, dan pengalaman interaksi sosial yang nyata; 

guru berperan sebagai fasilitator sekaligus model 

perilaku toleran, membimbing peserta didik untuk 

menghadapi perbedaan pendapat, konflik, dan 

dinamika sosial dengan bijaksana, sementara 

kurikulum harus mendukung keterlibatan aktif 

peserta didik dalam proyek kolaboratif, kegiatan 

bakti sosial, dialog lintas agama, dan simulasi 

pemecahan masalah yang menekankan kerja sama, 

empati, dan penghargaan terhadap hak dan 

martabat orang lain. 

Menurut laporan UNESCO dan hasil 

penelitian kontemporer di berbagai madrasah dan 

pesantren di Indonesia, pendekatan pendidikan 

toleransi yang bersifat partisipatif, kontekstual, 

dan berbasis proyek telah terbukti efektif dalam 



   

 

 

137 

 

 

 

menumbuhkan sikap inklusif, kepedulian sosial, 

serta kesadaran kritis terhadap isu-isu 

keberagaman dan keadilan sosial, di mana peserta 

didik tidak hanya menjadi pemeluk dogma agama 

secara pasif, tetapi juga aktif mempraktikkan nilai-

nilai Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin dalam 

kehidupan nyata. Strategi ini menekankan 

pentingnya sinkronisasi antara dimensi kognitif, 

afektif, dan psikomotorik pendidikan, sehingga 

toleransi bukan sekadar teori, melainkan menjadi 

habitus, yaitu pola berpikir, sikap, dan perilaku 

yang tertanam secara alami dalam kehidupan 

sehari-hari peserta didik. 

Bab ini selanjutnya akan menguraikan secara 

rinci strategi implementasi pendidikan toleransi di 

lembaga Islam dalam beberapa aspek, antara lain: 

pertama, perancangan dan integrasi kurikulum 

berbasis nilai toleransi yang menyeluruh dan 

holistik; kedua, pengembangan metode 

pembelajaran partisipatif dan kontekstual yang 

memadukan teori, praktik, dan pengalaman sosial 

nyata; ketiga, peran guru, orang tua, dan 

komunitas dalam menumbuhkan keteladanan dan 

penguatan nilai-nilai toleransi; keempat, 

pengelolaan kegiatan ekstrakurikuler yang 



 

 

 

138 

 

 

 

mendorong interaksi lintas budaya, agama, dan 

identitas sosial; serta kelima, evaluasi dan 

monitoring keberhasilan implementasi strategi 

secara sistematis, sehingga lembaga pendidikan 

Islam dapat menjadi wahana efektif dalam 

membentuk generasi Muslim yang moderat, 

inklusif, dan siap hidup berdampingan secara 

harmonis di tengah masyarakat plural, sekaligus 

menjadi agen perdamaian dan pembangunan 

sosial yang berlandaskan prinsip-prinsip ajaran 

Islam yang universal dan humanis. 

 

A. Integrasi Nilai Toleransi dalam Kurikulum 

Madrasah dan Pesantren 

1. Kurikulum sebagai Wahana Penanaman Nilai 

Kurikulum merupakan jantung dari seluruh 

proses pendidikan, sebab di dalamnya termuat 

orientasi ideologis, moral, dan sosial yang 

menentukan arah perkembangan peserta didik. 

Dalam tradisi pendidikan Islam, kurikulum tidak 

sekadar dipahami sebagai kumpulan mata 

pelajaran atau daftar kompetensi, melainkan 

sebagai wasilah (alat) untuk membentuk manusia 

paripurna   insan kamil yang beriman, berilmu, dan 

berakhlak. Dengan demikian, kurikulum bukan 



   

 

 

139 

 

 

 

hanya memuat pengetahuan tekstual, tetapi juga 

menjadi medium internalisasi nilai-nilai keislaman 

yang bersifat universal, termasuk toleransi, 

keadilan, dan kasih sayang terhadap sesama. 

Dalam konteks lembaga pendidikan Islam di 

Indonesia, seperti madrasah dan pesantren, 

kurikulum memiliki posisi strategis sebagai sarana 

untuk menanamkan nilai kebangsaan dan 

kemanusiaan universal yang sejalan dengan 

prinsip rahmatan lil ‘alamin. Kementerian Agama 

Republik Indonesia (Kemenag, 2025) dalam buku 

Moderasi Beragama dalam Kurikulum Madrasah 

menegaskan bahwa nilai toleransi harus 

diintegrasikan secara menyeluruh dalam struktur 

kurikulum. Nilai tersebut tidak cukup hadir 

sebagai muatan lokal atau pelengkap, tetapi mesti 

menjadi ruh yang menjiwai seluruh aktivitas 

pembelajaran, mulai dari perencanaan, pelaksanaan, 

hingga evaluasi. 

Kurikulum berorientasi toleransi harus 

mengandung empat dimensi nilai utama: 

1. Dimensi kognitif, yaitu pemahaman tentang 

pluralitas dan keberagaman sosial-

keagamaan; 



 

 

 

140 

 

 

 

2. Dimensi afektif, yaitu empati, penghargaan, 

dan sensitivitas terhadap perbedaan; 

3. Dimensi moral, yaitu kesadaran untuk 

berlaku adil dan menjunjung martabat 

manusia; 

4. Dimensi praktis, yaitu kemampuan 

berdialog dan bekerja sama lintas identitas 

secara produktif dan damai. 

Fadhlan Garamatan (2024) dalam Journal of 

Islamic Educational Reform menegaskan bahwa 

“kurikulum yang gagal menanamkan kesadaran 

multikultural sejak dini akan menghasilkan generasi 

yang cerdas secara akademik, tetapi rapuh dalam 

kepekaan sosial.” Oleh karena itu, integrasi nilai 

toleransi dalam kurikulum madrasah dan 

pesantren bukan sekadar tuntutan administratif, 

melainkan kebutuhan moral yang mendesak untuk 

menjawab tantangan disintegrasi sosial, polarisasi 

identitas, dan radikalisme di era digital. 

Selain sebagai instrumen akademik, 

kurikulum juga berfungsi sebagai ideological 

framework yang membentuk worldview peserta 

didik. Melalui kurikulum, lembaga pendidikan 

Islam diharapkan mampu meneguhkan peran 

Islam sebagai agama yang menebarkan rahmat 



   

 

 

141 

 

 

 

dan perdamaian, bukan konflik dan eksklusivitas. 

Dengan demikian, kurikulum madrasah dan 

pesantren seyogianya menjadi living curriculum 

kurikulum hidup yang berinteraksi dengan realitas 

sosial dan menjadi refleksi nyata dari nilai-nilai 

Islam yang kontekstual, humanistik, dan 

berkeadaban. 

2. Integrasi Nilai Toleransi dalam Mata Pelajaran 

Agama 

Integrasi nilai toleransi dalam pendidikan 

Islam dapat dilakukan dengan melakukan 

reinterpretasi terhadap materi pelajaran agama 

yang sudah ada. Artinya, setiap mata pelajaran 

harus diperkaya dengan pendekatan kontekstual 

dan perspektif multikultural. Dalam pelajaran 

Aqidah Akhlak, misalnya, siswa tidak hanya 

diajarkan konsep teologis tentang rukun iman dan 

ihsan, tetapi juga diperkenalkan pada makna 

rahmah (kasih sayang) dan ukhuwwah insaniyyah 

(persaudaraan kemanusiaan). Dengan demikian, 

keimanan tidak berhenti pada pengakuan 

terhadap Tuhan, tetapi diwujudkan dalam sikap 

kasih sayang terhadap sesama manusia. 

Dalam pelajaran Fiqih, guru dapat 

mengajarkan makna ikhtilaf (perbedaan pendapat) 



 

 

 

142 

 

 

 

sebagai rahmat. Imam al-Syafi‘i pernah berkata, 

“Pendapatku benar, tetapi mungkin salah, dan pendapat 

orang lain salah, tetapi mungkin benar.” (Al-Nawawi, 

Al-Majmu‘, 2023). Pernyataan ini menunjukkan 

bahwa dalam Islam, perbedaan bukan ancaman 

bagi kebenaran, melainkan ruang bagi dialog dan 

pembelajaran. Dengan mengajarkan semangat ini, 

siswa akan memahami bahwa pluralitas pendapat 

adalah bagian dari dinamika intelektual Islam, 

bukan alasan untuk permusuhan. 

Dalam pelajaran Sejarah Kebudayaan Islam 

(SKI), nilai toleransi dapat diintegrasikan melalui 

kajian historis tentang peristiwa-peristiwa yang 

mencerminkan keharmonisan antarumat 

beragama. Guru dapat menampilkan kisah Nabi 

Muhammad SAW di Madinah yang menjalin 

perjanjian damai dengan komunitas Yahudi dan 

Nasrani, atau kisah Wali Songo di Nusantara yang 

menyebarkan Islam melalui pendekatan budaya 

dan dialog sosial. Azyumardi Azra (2024) 

menegaskan bahwa “pembelajaran sejarah Islam yang 

menonjolkan dimensi humanistik dan multikultural 

akan memperkuat identitas keislaman yang terbuka dan 

moderat.” 



   

 

 

143 

 

 

 

Selain itu, mata pelajaran umum seperti 

Bahasa Arab, PKN, dan IPS juga dapat dijadikan 

wahana penanaman nilai toleransi melalui 

kegiatan literasi budaya, debat etis, atau studi 

kasus kehidupan sosial kontemporer. Dengan 

demikian, integrasi nilai toleransi tidak hanya 

menjadi tanggung jawab guru agama, tetapi 

menjadi tugas seluruh elemen pendidikan di 

madrasah dan pesantren. 

3. Rekontekstualisasi Kurikulum Pesantren 

Pesantren, sebagai lembaga pendidikan Islam 

tertua di Nusantara, memiliki kekhasan tersendiri 

yang menjadikannya lentur dalam merespons 

perubahan zaman. Ciri utama pesantren adalah 

kemampuannya mengintegrasikan ilmu 

keagamaan dengan kehidupan sosial masyarakat. 

Dalam konteks ini, integrasi nilai toleransi dalam 

pesantren dapat dilakukan melalui 

rekontekstualisasi manhaj al-ta‘lim yaitu 

memperkaya kurikulum klasik dengan wawasan 

sosial, kemanusiaan, dan kebangsaan yang sejalan 

dengan semangat Islam moderat. 

Sejumlah pesantren di Indonesia telah 

menjadi pelopor pembelajaran berbasis moderasi 

beragama. Pesantren Tebuireng (Jombang) dan 



 

 

 

144 

 

 

 

Pesantren Al-Mizan (Majalengka), misalnya, telah 

mengembangkan kurikulum integratif dengan 

mata pelajaran seperti Islam Rahmatan lil ‘Alamin 

dan Dialog Lintas Iman. Program tersebut 

mendorong santri tidak hanya memahami kitab 

kuning secara tekstual, tetapi juga merefleksikan 

makna universal ajaran Islam dalam konteks 

masyarakat plural. 

Menurut KH. Salahuddin Wahid (2024), 

“pesantren harus menjadi tempat lahirnya ulama yang 

toleran, bukan karena kompromi terhadap kebenaran, 

tetapi karena memahami bahwa Islam adalah agama 

kasih dan keadilan bagi seluruh makhluk.” Dengan 

demikian, rekontekstualisasi kurikulum pesantren 

tidak dimaksudkan untuk melemahkan tradisi 

keilmuan klasik, tetapi justru untuk memperluas 

horizon keilmuan Islam agar relevan dengan 

tantangan global. 

 

B. Pendekatan Pembelajaran Partisipatif dan 

Kontekstual 

1. Pembelajaran Partisipatif sebagai Transformasi 

Nilai 

Pendekatan partisipatif (participatory learning) 

merupakan pendekatan pedagogis yang 



   

 

 

145 

 

 

 

menempatkan siswa sebagai subjek aktif dalam 

proses belajar. Dalam pendidikan Islam, 

pendekatan ini sejalan dengan prinsip musyawarah 

dan tafa‘ul (interaksi aktif) yang mendorong dialog, 

refleksi, serta penghargaan terhadap pandangan 

yang berbeda. Pendekatan partisipatif sangat 

relevan dalam menanamkan nilai toleransi, karena 

ia membangun pengalaman sosial yang konkret, 

bukan sekadar pengajaran verbal. 

Menurut UNESCO Education for Peace Report 

(2024), pembelajaran berbasis partisipasi mampu 

meningkatkan empati dan keterampilan sosial 

siswa lintas latar belakang hingga 38% 

dibandingkan model ceramah tradisional. Di 

madrasah dan pesantren, pendekatan ini dapat 

diimplementasikan melalui kegiatan seperti: 

a. Diskusi lintas pandangan tentang ayat-ayat 

Al-Qur’an yang berkaitan dengan 

kemanusiaan dan perdamaian; 

b. Simulasi konflik sosial, di mana siswa 

belajar mencari solusi damai berdasarkan 

prinsip keadilan Islam; 

c. Proyek sosial kolaboratif, seperti bakti sosial 

lintas agama, kampanye kebersihan 



 

 

 

146 

 

 

 

lingkungan, atau penggalangan dana 

kemanusiaan. 

Abdurrahman Wahid (Gus Dur) (2023) 

menegaskan bahwa “toleransi tidak lahir dari 

pengajaran dogmatik, tetapi dari pengalaman hidup 

bersama dalam perbedaan.” Oleh karena itu, 

pendidikan Islam seharusnya memberi ruang bagi 

siswa untuk berinteraksi langsung dengan 

keragaman, belajar memahami “yang lain,” dan 

membangun solidaritas lintas batas identitas. 

Pembelajaran partisipatif, dengan demikian, 

menjadi jembatan antara teori dan praktik moral, 

serta sarana pembentukan karakter sosial yang 

autentik. 

2. Pendekatan Kontekstual: Mengaitkan Nilai 

Islam dengan Realitas Sosial 

Pendekatan kontekstual (Contextual Teaching 

and Learning / CTL) menekankan keterkaitan 

antara materi ajar dan realitas kehidupan nyata 

peserta didik. Dalam pendidikan Islam, 

pendekatan ini berfungsi untuk menjembatani 

nilai-nilai ajaran agama dengan dinamika sosial 

masyarakat kontemporer. Dengan kata lain, 

pembelajaran agama tidak berhenti pada hafalan 

teks suci, tetapi mendorong siswa untuk 



   

 

 

147 

 

 

 

memahami dan mengamalkan nilai-nilai Islam 

dalam kehidupan sehari-hari yang plural dan 

kompleks. 

Guru dapat mengaitkan materi pembelajaran 

dengan isu-isu sosial aktual, seperti perundungan 

berbasis agama, penyebaran hoaks keagamaan, 

atau intoleransi di media sosial. Melalui diskusi 

dan analisis berbasis maqasid syariah (tujuan-tujuan 

hukum Islam), siswa akan belajar menilai 

fenomena tersebut secara kritis dan etis. Rohman 

& Hidayati (2024) dalam Journal of Islamic Pedagogy 

menyatakan bahwa “pembelajaran agama yang 

dikontekstualisasikan dengan realitas sosial mampu 

membangun literasi keagamaan kritis yang menjadi 

benteng utama terhadap radikalisme dan disinformasi.” 

Metode service learning atau pembelajaran 

berbasis pengabdian juga dapat diterapkan. Dalam 

metode ini, siswa tidak hanya belajar di kelas, 

tetapi juga turun langsung ke masyarakat untuk 

melaksanakan kegiatan sosial berbasis nilai Islam 

moderat. Program seperti Madrasah Peduli 

Lingkungan dan Pesantren Sahabat Damai di Jawa 

Barat dan DIY (2023–2024) terbukti efektif dalam 

menumbuhkan empati sosial dan mengurangi 

potensi intoleransi di kalangan remaja santri. 



 

 

 

148 

 

 

 

Pendekatan kontekstual menjadikan 

pembelajaran agama lebih bermakna, karena siswa 

tidak hanya memahami Islam secara normatif, 

tetapi juga aplikatif dan relevan dengan kondisi 

sosial di sekitarnya. Inilah yang dimaksud dengan 

learning by living belajar melalui pengalaman 

hidup, sebagaimana prinsip pendidikan Islam 

klasik yang menekankan keseimbangan antara 

ilmu dan amal. 

 

C. Penguatan Karakter Moderat melalui Kegiatan 

Keagamaan 

1. Kegiatan Keagamaan sebagai Medium 

Internalisasi Nilai 

Kegiatan keagamaan di lembaga pendidikan 

Islam seperti madrasah, pesantren, dan sekolah 

Islam terpadu bukan sekadar aktivitas rutin yang 

bersifat ritualistik, tetapi merupakan wahana 

strategis dalam proses internalisasi nilai-nilai luhur 

Islam yang mengedepankan sikap moderat, 

toleran, dan berkeadaban. Dalam konteks 

pendidikan Islam, kegiatan seperti pengajian 

tematik, majelis dzikir, halaqah kebangsaan, 

peringatan hari besar Islam, maupun kegiatan 

sosial seperti bakti masyarakat dan santunan yatim 



   

 

 

149 

 

 

 

piatu merupakan bentuk nyata dari pendidikan 

moral dan spiritual yang kontekstual. Melalui 

kegiatan tersebut, peserta didik tidak hanya belajar 

mengenal teks-teks keagamaan secara normatif, 

tetapi juga menghayati nilai-nilai substansial Islam 

yang universal seperti rahmah, keadilan, 

keseimbangan, dan kemanusiaan. 

Syekh Ahmad al-Tayyib (2025) dalam Cairo 

Declaration on Human Fraternity menegaskan 

bahwa “ibadah yang tidak melahirkan kasih 

sayang terhadap sesama manusia adalah ibadah 

yang kehilangan ruhnya.” Pandangan ini 

menunjukkan bahwa dimensi sosial dan 

kemanusiaan dalam ibadah harus menjadi fokus 

utama dalam pembentukan karakter moderat. 

Oleh sebab itu, kegiatan keagamaan yang 

dilaksanakan di lembaga pendidikan Islam 

seyogianya tidak berhenti pada aspek seremonial, 

tetapi harus berorientasi pada pembentukan 

kesadaran teologis bahwa keberagaman 

merupakan bagian dari kehendak Ilahi 

(sunnatullah) sebagaimana firman Allah SWT 

dalam QS. Al-Hujurat [49]:13 yang menegaskan 

bahwa manusia diciptakan bersuku-suku dan 



 

 

 

150 

 

 

 

berbangsa-bangsa agar saling mengenal (lita’arafu), 

bukan untuk saling bermusuhan. 

Dalam perspektif pendidikan Islam modern, 

kegiatan keagamaan berfungsi sebagai proses 

internalisasi nilai (value internalization) yang 

efektif, di mana nilai-nilai moderasi beragama 

seperti tawasuth (jalan tengah), tawazun 

(keseimbangan), i’tidal (keadilan), dan tasamuh 

(toleransi) ditanamkan melalui praktik nyata, 

bukan sekadar pengajaran teoretis. Menurut Nata 

(2023), pendidikan Islam yang efektif adalah 

pendidikan yang mampu “mentransformasikan 

nilai-nilai keagamaan menjadi kesadaran sosial 

dan perilaku empatik terhadap sesama manusia.” 

Dalam konteks ini, kegiatan keagamaan menjadi 

instrumen pembentukan karakter yang berdampak 

jangka panjang terhadap perilaku peserta didik 

dalam kehidupan bermasyarakat. 

Kegiatan seperti doa lintas komunitas atau 

maulid Nabi bersama antarormas Islam juga dapat 

menjadi sarana rekonsiliasi kultural antara 

berbagai kelompok keagamaan yang sering kali 

memiliki perbedaan pandangan teologis. 

Pendekatan ini sejalan dengan semangat ukhuwah 

wathaniyah (persaudaraan kebangsaan) dan 



   

 

 

151 

 

 

 

ukhuwah insaniyah (persaudaraan kemanusiaan), 

yang menjadi pilar dalam membangun masyarakat 

Islam yang damai dan inklusif. Maka, penguatan 

karakter moderat melalui kegiatan keagamaan 

merupakan bentuk nyata penerapan ajaran Islam 

yang rahmatan lil ‘alamin dalam konteks 

pendidikan kontemporer. 

2. Praktik Moderasi Melalui Keteladanan 

Keteladanan (uswah hasanah) merupakan 

elemen sentral dalam pembentukan karakter 

peserta didik, terutama dalam lingkungan 

pendidikan Islam seperti pesantren dan madrasah. 

Dalam lembaga-lembaga ini, figur kyai, ustaz, dan 

guru tidak hanya berfungsi sebagai pengajar ilmu 

pengetahuan, tetapi juga sebagai panutan moral 

dan spiritual yang memengaruhi cara berpikir, 

bersikap, dan bertindak para santri. Imam al-

Ghazali dalam Ihya’ Ulumuddin menegaskan 

bahwa “akhlak bukan sekadar pengetahuan yang 

diajarkan, tetapi kebiasaan yang tertanam melalui 

contoh dan latihan yang berulang.” Pernyataan ini 

mengandung makna mendalam bahwa 

pendidikan karakter yang efektif harus dimulai 

dari keteladanan nyata, bukan sekadar doktrin 

verbal. 



 

 

 

152 

 

 

 

Dalam praktiknya, kegiatan keagamaan yang 

diiringi dengan keteladanan guru atau pemimpin 

spiritual akan memiliki daya pengaruh lebih besar 

dibandingkan metode indoktrinatif. Misalnya, 

ketika seorang guru secara konsisten menunjukkan 

sikap terbuka terhadap perbedaan pandangan, 

menghormati keyakinan orang lain, dan 

menjunjung etika berdialog, maka peserta didik 

akan meniru dan menginternalisasi perilaku 

tersebut sebagai bagian dari kepribadiannya. 

Penelitian Nuryanti (2024) di UIN Sunan Ampel 

Surabaya membuktikan bahwa santri yang aktif 

mengikuti kegiatan halaqah lintas pesantren 

menunjukkan peningkatan sikap toleran hingga 

47% dalam kurun waktu satu tahun. Hal ini 

menunjukkan betapa pentingnya peran 

keteladanan dalam menumbuhkan karakter 

moderat yang berakar pada pengalaman langsung, 

bukan hanya teori. 

Program seperti Pesantren Harmoni dan Santri 

Damai Nusantara yang melibatkan lintas organisasi 

keagamaan seperti Nahdlatul Ulama (NU), 

Muhammadiyah, dan Persis merupakan contoh 

nyata dari praktik moderasi melalui sinergi 

kelembagaan. Melalui kegiatan tersebut, para 



   

 

 

153 

 

 

 

santri belajar untuk mengenal perbedaan mazhab 

dan pandangan keagamaan tanpa rasa curiga atau 

permusuhan, melainkan dengan semangat saling 

menghormati dan memperkaya wawasan 

keislaman. Inilah esensi pendidikan moderasi: 

mengajarkan bagaimana berbeda tanpa memecah, 

dan bagaimana bersatu tanpa menyeragamkan. 

 

D. Peran Kepemimpinan Lembaga Pendidikan 

dalam Membangun Budaya Inklusif 

1. Kepemimpinan Transformasional di Lembaga 

Islam 

Kepemimpinan dalam lembaga pendidikan 

Islam memiliki kedudukan yang sangat strategis 

karena berfungsi sebagai penentu arah kebijakan, 

penggerak budaya organisasi, dan inspirator nilai-

nilai moral. Dalam pandangan Islam, 

kepemimpinan tidak hanya dipahami sebagai 

kekuasaan administratif, tetapi juga sebagai 

amanah moral (trusteeship) yang harus dijalankan 

dengan penuh tanggung jawab. Rasulullah SAW 

bersabda: “Setiap kamu adalah pemimpin, dan setiap 

pemimpin akan dimintai pertanggungjawaban atas 

kepemimpinannya.” (HR. Bukhari dan Muslim). 

Hadis ini menjadi landasan etis bahwa pemimpin 



 

 

 

154 

 

 

 

pendidikan Islam harus mengedepankan prinsip 

keadilan, empati, dan kasih sayang dalam 

menjalankan kepemimpinannya. 

Dalam konteks pendidikan modern, model 

kepemimpinan transformasional menjadi sangat 

relevan diterapkan di lembaga pendidikan Islam. 

Bass & Riggio (2024) dalam karya Transformational 

Leadership in Faith-Based Institutions menegaskan 

bahwa pemimpin transformasional adalah mereka 

yang mampu menginspirasi perubahan positif 

melalui visi, nilai, dan keteladanan moral. 

Pemimpin semacam ini tidak hanya memerintah, 

tetapi juga menggerakkan kesadaran kolektif 

warga sekolah untuk bersama-sama membangun 

budaya lembaga yang inklusif dan berorientasi 

pada kemaslahatan. 

Pemimpin pendidikan Islam yang 

transformasional harus mampu menginternalisasi 

nilai-nilai moderasi ke dalam setiap aspek 

kelembagaan, mulai dari kurikulum, kebijakan, 

hingga interaksi sosial antarwarga sekolah. Ia 

harus menegakkan keadilan dalam pengambilan 

keputusan, membuka ruang dialog terhadap 

perbedaan pendapat, dan menciptakan iklim 

pembelajaran yang aman bagi semua peserta didik 



   

 

 

155 

 

 

 

tanpa memandang latar belakang sosial, ekonomi, 

maupun mazhab keagamaannya. 

2. Kebijakan Kelembagaan Berbasis Moderasi 

Implementasi nilai-nilai moderasi beragama di 

lembaga pendidikan Islam tidak akan efektif tanpa 

dukungan kebijakan kelembagaan yang berpihak 

pada inklusivitas. Oleh karena itu, pimpinan 

lembaga perlu menyusun kebijakan strategis yang 

menjamin terlaksananya prinsip-prinsip keadilan, 

keterbukaan, dan penghargaan terhadap 

keberagaman. Beberapa langkah konkret yang 

dapat ditempuh antara lain: (1) menyusun kode 

etik lembaga yang menolak ujaran kebencian dan 

diskriminasi, (2) mengadakan pelatihan moderasi 

beragama bagi guru dan tenaga kependidikan, 

(3) membentuk forum lintas santri atau guru untuk 

berdialog tentang isu-isu keberagaman, serta 

(4) mengembangkan kurikulum ekstrakurikuler 

yang menanamkan nilai-nilai perdamaian, empati, 

dan kemanusiaan universal. 

Laporan Kementerian Agama (Kemenag, 2024) 

menunjukkan bahwa lembaga pendidikan Islam 

yang telah mengimplementasikan Rencana Aksi 

Moderasi Beragama (RAMB) secara formal 

mengalami peningkatan indeks toleransi internal 



 

 

 

156 

 

 

 

hingga 70% dalam dua tahun. Temuan ini 

memperlihatkan bahwa kebijakan yang berpihak 

pada moderasi tidak hanya berdampak pada 

perubahan perilaku individu, tetapi juga mampu 

membangun budaya organisasi yang harmonis 

dan produktif. 

3. Membangun Budaya Organisasi yang Inklusif 

Budaya organisasi dalam lembaga pendidikan 

Islam merupakan faktor kunci yang menentukan 

keberhasilan program moderasi beragama. Budaya 

ini mencakup sistem nilai, norma, dan kebiasaan 

yang mengatur perilaku seluruh warga lembaga. 

Membangun budaya inklusif berarti menanamkan 

nilai-nilai keterbukaan, penghargaan terhadap 

perbedaan, dan solidaritas sosial lintas kelompok. 

Amin Abdullah (2023) menjelaskan bahwa 

“lembaga pendidikan Islam yang inklusif adalah 

lembaga yang mampu memadukan spiritualitas 

dengan keterbukaan sosial dalam satu ekosistem 

pembelajaran yang humanis dan berkeadilan.” 

Dalam praktiknya, budaya inklusif dapat 

diwujudkan melalui berbagai cara, misalnya 

penghormatan terhadap hari besar antarumat 

beragama, partisipasi siswa dari latar belakang 

berbeda dalam kegiatan sosial, serta penggunaan 



   

 

 

157 

 

 

 

bahasa dan simbol yang tidak eksklusif. Budaya 

inklusif bukan hanya memperkuat kohesi internal 

lembaga, tetapi juga menjadi model sosial yang 

dapat menular ke masyarakat luas. 

4. Kolaborasi Lintas Lembaga 

Lembaga pendidikan Islam juga perlu 

menjalin kolaborasi dengan berbagai pihak seperti 

organisasi masyarakat sipil, pemerintah daerah, 

lembaga antaragama, serta institusi internasional. 

Kolaborasi ini tidak hanya memperluas jaringan 

sosial lembaga, tetapi juga menjadi sarana belajar 

lintas budaya yang memperkaya wawasan 

kebangsaan dan kemanusiaan. Sebagai contoh, 

Forum Pesantren Moderat Indonesia (FPMI) yang 

dibentuk pada tahun 2024 bekerja sama dengan 

UNDP dan Kementerian Agama telah berhasil 

melatih lebih dari 500 guru dan santri dalam 

pendidikan toleransi berbasis nilai Islam. 

Keberhasilan inisiatif semacam ini menunjukkan 

bahwa moderasi beragama bukan hanya proyek 

ideologis, melainkan gerakan sosial yang 

melibatkan berbagai unsur bangsa. 

 

 

 



 

 

 

158 

 

 

 

BAB 8 

MODEL PENDIDIKAN ISLAM 

MULTIKULTURAL 
 

 

Dalam lintasan sejarah peradaban manusia, 

pendidikan selalu menjadi medium paling 

strategis untuk membentuk karakter, nilai, dan 

arah suatu masyarakat. Pendidikan tidak hanya 

berfungsi sebagai proses transfer pengetahuan 

(transfer of knowledge), tetapi juga sebagai upaya 

transformasi nilai (transformation of values) yang 

menuntun manusia untuk hidup secara harmonis 

dalam keberagaman sosial, budaya, dan agama. 

Dalam konteks masyarakat Indonesia yang 

pluralistik dan multikultural, pendidikan Islam 

dihadapkan pada tantangan besar untuk tidak 

sekadar mendidik generasi yang taat beragama, 

tetapi juga melahirkan insan yang terbuka, 

inklusif, dan menghargai perbedaan sebagai 

realitas sosial yang niscaya (sunnatullah). Oleh 

karena itu, muncul kebutuhan mendesak untuk 

mengembangkan model pendidikan Islam 

multikultural yang mampu memadukan nilai-nilai 



   

 

 

159 

 

 

 

keislaman universal dengan semangat kebangsaan 

dan kemanusiaan global. 

Konsep pendidikan Islam multikultural lahir 

dari kesadaran bahwa Islam adalah agama 

rahmatan lil ‘alamin—agama yang mengajarkan 

kasih sayang, keadilan, dan penghormatan 

terhadap martabat manusia tanpa memandang 

perbedaan suku, bangsa, ras, dan keyakinan. 

Ajaran Islam sejak awal menolak segala bentuk 

diskriminasi dan penindasan atas dasar identitas. 

Sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-Hujurat 

[49]:13, bahwa manusia diciptakan bersuku-suku 

dan berbangsa-bangsa agar saling mengenal 

(lita‘arafu), bukan untuk saling meniadakan. Nilai 

ilahiah ini menjadi fondasi filosofis bagi 

pendidikan Islam yang berorientasi pada 

multikulturalisme. Dengan demikian, model 

pendidikan Islam multikultural merupakan upaya 

sistematis untuk menanamkan nilai-nilai 

kemanusiaan universal yang bersumber dari 

ajaran Islam, sekaligus menjawab tantangan 

pluralitas sosial di era modern. 

Dalam praktiknya, pendidikan Islam di 

Indonesia sering kali masih dihadapkan pada 

dikotomi antara pendidikan normatif-teologis dan 



 

 

 

160 

 

 

 

pendidikan sosial-humanistik. Di satu sisi, 

terdapat kecenderungan untuk menekankan aspek 

dogmatis ajaran agama secara kaku; sementara di 

sisi lain, muncul kebutuhan untuk menjadikan 

pendidikan agama sebagai sarana membangun 

kesadaran sosial dan kebangsaan. Model 

pendidikan Islam multikultural hadir untuk 

menjembatani kedua kutub ini, dengan 

memandang bahwa iman dan kemanusiaan 

tidaklah bertentangan, melainkan saling 

melengkapi. Iman yang benar seharusnya 

melahirkan kasih sayang dan keterbukaan 

terhadap sesama manusia, sebagaimana 

ditegaskan Nabi Muhammad SAW dalam 

hadisnya: “Tidak beriman seseorang di antara kamu 

hingga ia mencintai saudaranya sebagaimana ia 

mencintai dirinya sendiri.” (HR. Bukhari-Muslim). 

Dalam konteks sosial kontemporer, urgensi 

pendidikan Islam multikultural semakin 

mengemuka seiring meningkatnya gejala 

intoleransi, polarisasi sosial, dan penyempitan 

makna keberagamaan di ruang publik. Hasil riset 

Badan Riset dan Inovasi Nasional (BRIN, 2025) 

menunjukkan bahwa masih terdapat 

kecenderungan eksklusivitas di sejumlah lembaga 



   

 

 

161 

 

 

 

pendidikan Islam, terutama dalam hal pemahaman 

terhadap kelompok berbeda dan narasi identitas 

keagamaan. Fenomena ini mengindikasikan 

adanya kebutuhan mendesak untuk merancang 

model pendidikan yang tidak hanya menanamkan 

doktrin agama, tetapi juga menumbuhkan empati 

sosial dan kesadaran multikultural. 

Model pendidikan Islam multikultural tidak 

dapat dipahami sekadar sebagai metode 

pedagogik atau pendekatan pembelajaran, tetapi 

sebagai paradigma epistemologis dan praksis 

sosial yang memandang perbedaan sebagai 

kekayaan. Ia mengandaikan bahwa pendidikan 

harus menjadi ruang aman bagi semua peserta 

didik untuk mengekspresikan identitasnya, 

berdialog secara setara, serta belajar hidup 

bersama dalam perbedaan. Dalam hal ini, 

Alwasilah (2024) menegaskan bahwa pendidikan 

multikultural adalah “usaha sadar untuk 

menumbuhkan kesadaran kolektif bahwa 

keberagaman bukan ancaman, melainkan sumber 

pembelajaran sosial.” Pandangan ini sangat sejalan 

dengan semangat pendidikan Islam yang 

menempatkan ilmu dan akhlak sebagai dua sisi 

mata uang yang tak terpisahkan. 



 

 

 

162 

 

 

 

Dalam konteks pendidikan Islam, model 

multikultural mengandung dua dimensi utama: 

pertama, dimensi teologis-normatif, yaitu 

peneguhan kembali prinsip-prinsip Islam yang 

menjunjung tinggi kemanusiaan, keadilan, dan 

persaudaraan universal; dan kedua, dimensi 

pedagogis-praktis, yaitu penerjemahan nilai-nilai 

tersebut dalam strategi, kurikulum, metode, dan 

budaya pembelajaran yang menghormati 

keberagaman peserta didik. Dengan demikian, 

pendidikan Islam multikultural tidak hanya bicara 

tentang apa yang diajarkan, tetapi juga tentang 

bagaimana nilai-nilai itu dihidupkan dan 

diinternalisasi dalam keseharian peserta didik dan 

lembaga pendidikan. 

Pengembangan model pendidikan Islam 

multikultural di Indonesia memiliki relevansi 

historis yang kuat. Tradisi Islam Nusantara sejak 

lama dikenal sebagai Islam yang ramah, moderat, 

dan menghargai budaya lokal. Tradisi ini 

berkembang melalui pesantren, surau, dan 

madrasah yang bukan hanya mengajarkan ilmu 

agama, tetapi juga menanamkan nilai-nilai sosial 

seperti gotong royong, musyawarah, dan keadilan. 

Menurut Azra (2023), “Islam di Indonesia tumbuh 



   

 

 

163 

 

 

 

bukan melalui penaklukan, tetapi melalui 

akulturasi budaya dan dialog kemanusiaan.” 

Dengan demikian, pendidikan Islam multikultural 

bukanlah konsep asing, melainkan bagian integral 

dari warisan keislaman Nusantara yang perlu 

dihidupkan kembali dalam konteks modern. 

Dalam masyarakat global yang kini 

terhubung oleh teknologi informasi dan mobilitas 

lintas budaya, model pendidikan Islam 

multikultural juga menjadi kebutuhan universal. 

UNESCO (2023) melalui laporan Transforming 

Education for Peaceful Coexistence menegaskan 

pentingnya pendidikan yang menumbuhkan 

“global citizenship,” yakni kesadaran untuk hidup 

damai dalam keragaman dan bertanggung jawab 

terhadap kemanusiaan. Prinsip ini sangat sejalan 

dengan visi Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin. Oleh 

karena itu, pendidikan Islam multikultural dapat 

menjadi kontribusi nyata umat Islam terhadap 

pembangunan peradaban dunia yang damai dan 

berkeadilan. 

Perumusan model pendidikan Islam 

multikultural tidak bisa dilakukan secara 

simplistik. Ia memerlukan pendekatan yang 

komprehensif dan kontekstual, mencakup aspek 



 

 

 

164 

 

 

 

kurikulum, pedagogi, budaya lembaga, serta 

partisipasi komunitas. Kurikulum harus dirancang 

untuk menumbuhkan kemampuan berpikir kritis, 

empati, dan kesadaran sosial. Proses pembelajaran 

harus mendorong dialog dan refleksi, bukan 

indoktrinasi. Budaya lembaga pendidikan harus 

mencerminkan nilai-nilai keterbukaan, partisipasi, 

dan keadilan. Sementara itu, hubungan antara 

lembaga pendidikan, keluarga, dan masyarakat 

perlu dibangun secara sinergis untuk memastikan 

bahwa nilai-nilai toleransi dan kemanusiaan tidak 

berhenti di ruang kelas, tetapi hidup dalam praktik 

sosial sehari-hari. 

Menurut Wahyudi & Nuryana (2024), 

keberhasilan model pendidikan Islam 

multikultural ditentukan oleh tiga pilar utama: 

integrasi nilai, interaksi sosial, dan internalisasi praksis. 

Integrasi nilai berarti menempatkan prinsip Islam 

moderat ke dalam struktur kurikulum dan visi 

lembaga; interaksi sosial berarti menciptakan 

ruang dialog dan kerja sama lintas perbedaan; dan 

internalisasi praksis berarti membentuk kebiasaan 

sosial yang merefleksikan nilai-nilai toleransi. 

Ketiga pilar ini menjadi kerangka berpikir yang 

akan diuraikan lebih dalam pada bab ini. 



   

 

 

165 

 

 

 

Sebagai bagian dari pembahasan yang lebih 

luas, Bab 8 ini akan menguraikan ragam model 

pendidikan Islam multikultural yang telah 

berkembang di Indonesia dan dunia internasional, 

baik dalam konteks formal (madrasah, pesantren, 

universitas Islam) maupun nonformal (komunitas 

dan organisasi sosial keagamaan). Bab ini juga 

akan menelaah dimensi teoritis dan aplikatif dari 

setiap model, serta memberikan analisis terhadap 

kelebihan, keterbatasan, dan tantangan 

implementasinya dalam konteks masyarakat 

global yang kompleks. 

Struktur Bab ini akan mencakup empat 

bagian utama. Pertama, landasan filosofis dan 

epistemologis model pendidikan Islam 

multikultural, yang menjelaskan akar konseptual 

dan kerangka berpikir Islam dalam melihat 

keberagaman. Kedua, pendekatan-pendekatan 

model pembelajaran multikultural dalam 

pendidikan Islam, mencakup model reflektif, 

dialogis, integratif, dan partisipatif. Ketiga, 

evaluasi model pendidikan multikultural dan 

indikator keberhasilannya, yang menguraikan 

bagaimana nilai-nilai toleransi dapat diukur dan 

diinternalisasi secara berkelanjutan. Keempat, 



 

 

 

166 

 

 

 

implikasi praktis bagi pengembangan kebijakan 

dan kurikulum pendidikan Islam di Indonesia, 

dengan menyoroti peran lembaga pendidikan, 

guru, dan komunitas dalam membangun 

ekosistem pendidikan yang damai dan 

berkeadaban. 

Dengan demikian, Bab ini bukan hanya 

mengulas konsep teoretis tentang 

multikulturalisme dalam pendidikan Islam, tetapi 

juga menawarkan kerangka operasional bagi 

pelaksanaannya di berbagai konteks pendidikan. 

Harapannya, dari pembahasan ini dapat lahir 

suatu model pendidikan Islam multikultural yang 

relevan dengan konteks Indonesia—sebuah model 

yang mampu menumbuhkan generasi beriman, 

berilmu, berakhlak mulia, sekaligus menghargai 

kemajemukan dan berperan aktif dalam 

membangun perdamaian dunia. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Amin Abdullah 

(2025), “Pendidikan Islam masa depan bukan 

sekadar tentang pengajaran agama, tetapi tentang 

pembentukan peradaban yang menghargai 

kemanusiaan.” Karena itu, model pendidikan 

Islam multikultural merupakan manifestasi nyata 

dari cita-cita Islam sebagai agama pembawa 



   

 

 

167 

 

 

 

rahmat, yang tidak berhenti pada doktrin, tetapi 

hidup dalam praktik sosial yang meneguhkan 

keadilan, kedamaian, dan persaudaraan universal. 

 

A. Model Integratif (Agama–Sosial–

Kemanusiaan) 

Pendidikan Islam pada hakekatnya bukan 

sekadar proses transfer ilmu pengetahuan, tetapi 

merupakan sistem yang holistik dan menyeluruh, 

yang bertujuan membentuk manusia paripurna 

(insan kamil) yang memiliki keseimbangan antara 

dimensi spiritual, intelektual, sosial, dan moral. 

Dalam masyarakat modern yang plural, 

multikultural, dan sarat dengan dinamika sosial-

ekonomi, pendidikan Islam tidak lagi dapat 

dipahami secara sempit sebagai pengajaran ritual 

semata, tetapi harus dikembangkan menjadi suatu 

model integratif yang memadukan nilai-nilai 

agama, sosial, dan kemanusiaan dalam satu 

kesatuan utuh yang harmonis. Pendekatan ini lahir 

dari kesadaran bahwa Islam sebagai rahmatan lil 

‘alamin tidak hanya menuntun manusia dalam 

pengabdian spiritual, tetapi juga memandu mereka 

untuk menghormati keberagaman, menegakkan 

keadilan sosial, dan membangun solidaritas yang 



 

 

 

168 

 

 

 

inklusif antarumat manusia, sehingga pendidikan 

Islam menjadi wahana pembentukan karakter dan 

etika sosial yang responsif terhadap tantangan 

kontemporer. 

Menurut Tang, Adil, dan Rosmini (2023), 

kurikulum pendidikan Islam yang multikultural 

saat ini menekankan pada keterpaduan antara 

nilai-nilai spiritual keagamaan dan prinsip-prinsip 

kemanusiaan universal. Kurikulum semacam ini 

tidak hanya berfungsi sebagai mekanisme 

pengajaran, tetapi juga sebagai medium 

internalisasi nilai-nilai toleransi, empati, dan 

tanggung jawab sosial. Melalui kurikulum 

integratif, peserta didik tidak hanya dituntun 

untuk memahami doktrin keagamaan secara 

tekstual, tetapi juga belajar mengamalkan nilai-

nilai Islam dalam konteks sosial nyata, sehingga 

lahirlah generasi Muslim yang tidak hanya taat 

secara ritual, tetapi juga sensitif terhadap 

penderitaan sosial, adil dalam pergaulan, dan 

mampu memberikan kontribusi positif bagi 

masyarakat luas. 

Model integratif ini menolak dikotomi yang 

sering kali membatasi antara ilmu agama dan ilmu 

sosial. Dalam paradigma integratif, ajaran agama 



   

 

 

169 

 

 

 

tidak dipandang sebagai ranah privat atau doktrin 

yang hanya berlaku dalam kehidupan spiritual, 

melainkan sebagai sumber etika sosial yang 

memandu manusia dalam mengelola kehidupan 

publik secara bijak dan harmonis. Pendekatan ini 

selaras dengan konsep double movement Fazlur 

Rahman (1982), yang menekankan bahwa 

pemahaman ajaran Islam harus bergerak dari 

konteks historis ke konteks sosial kontemporer 

agar nilai-nilai agama senantiasa relevan, adaptif, 

dan responsif terhadap realitas kemanusiaan. 

Artinya, pendidikan Islam tidak cukup 

menekankan hafalan atau penguasaan hukum 

semata, tetapi harus membekali peserta didik 

dengan kemampuan berpikir kritis, kepekaan 

sosial, dan kesadaran kemanusiaan yang 

membimbing mereka untuk menegakkan keadilan 

dan kasih sayang dalam kehidupan nyata. 

Nilai-nilai utama dalam model integratif ini 

mencakup konsep ta’awun (tolong-menolong), ’adl 

(keadilan), dan ukhuwwah insaniyyah 

(persaudaraan kemanusiaan). Dalam praktiknya, 

lembaga pendidikan Islam dapat 

mengintegrasikan kegiatan sosial seperti bakti 

sosial lintas agama, kerja sama pelestarian 



 

 

 

170 

 

 

 

lingkungan, kunjungan sosial, dan dialog lintas 

budaya ke dalam proses pembelajaran. Hal ini 

memastikan bahwa peserta didik tidak hanya 

memahami prinsip-prinsip agama dalam teori, 

tetapi juga mampu menerapkannya dalam konteks 

sosial yang nyata. Penelitian Rahman dkk. (2024) 

menunjukkan bahwa pendidikan Islam berbasis 

multikultural dan integratif memiliki efek 

signifikan dalam membangun kesadaran sosial, 

empati, dan penghargaan terhadap perbedaan, 

sekaligus memperkuat keterampilan praktis 

peserta didik dalam memecahkan masalah sosial 

secara konstruktif dan humanis. 

Model integratif ini juga memiliki dimensi 

epistemologis yang sangat penting. Dengan 

menolak pemisahan tajam antara ilmu agama dan 

ilmu umum, pendekatan ini mengakui bahwa 

disiplin ilmu sosial, politik, ekonomi, dan budaya 

merupakan medan pengamalan nilai-nilai Islam. 

Misalnya, pelajaran fiqih atau akhlak tidak hanya 

berhenti pada pemahaman tentang hukum dan 

norma moral, tetapi harus mampu menjawab 

pertanyaan nyata: bagaimana prinsip ’adl 

diterapkan dalam kebijakan publik, bagaimana 

prinsip rahmah diwujudkan dalam pelayanan 



   

 

 

171 

 

 

 

kemanusiaan, atau bagaimana nilai toleransi dapat 

diterapkan dalam interaksi sosial lintas budaya 

dan agama. Dengan demikian, peserta didik 

belajar menempatkan pengetahuan agama dalam 

konteks kehidupan nyata yang kompleks dan 

dinamis, sehingga pendidikan Islam menjadi 

relevan dengan tantangan globalisasi dan 

pluralitas sosial. 

Selain itu, implementasi model integratif ini 

harus didukung oleh pendekatan pedagogis yang 

kontekstual, dialogis, dan reflektif. Guru tidak lagi 

berperan sebagai figur otoritatif yang sekadar 

mentransfer pengetahuan, tetapi sebagai fasilitator 

yang membimbing peserta didik menemukan 

relevansi ajaran Islam dengan kehidupan sosial 

mereka sendiri. Dengan bimbingan guru yang 

tepat, siswa mampu menginternalisasi nilai-nilai 

agama sekaligus mengembangkan keterampilan 

sosial dan emosional yang penting untuk 

membangun hubungan antarindividu yang 

harmonis. Lembaga pendidikan Islam dengan 

model ini akan menjadi ruang transformasi sosial, 

tempat di mana agama, kemanusiaan, dan praktik 

sosial bertemu dalam harmoni nilai dan tindakan 

yang nyata. 



 

 

 

172 

 

 

 

B. Model Pembelajaran Berbasis Proyek 

Kebersamaan 

Salah satu strategi paling efektif dalam 

implementasi pendidikan Islam multikultural 

adalah model pembelajaran berbasis proyek 

kebersamaan (project-based collaborative learning). 

Model ini berangkat dari asumsi bahwa nilai-nilai 

multikulturalisme tidak dapat dipelajari secara 

mendalam hanya melalui ceramah atau instruksi 

verbal, melainkan harus dialami secara langsung 

melalui interaksi dan kerja sama sosial. Proyek 

kebersamaan memungkinkan peserta didik untuk 

mengalami prinsip-prinsip keadilan, toleransi, 

empati, dan solidaritas secara praktis, sehingga 

nilai-nilai tersebut menjadi bagian dari perilaku 

sehari-hari. 

Dalam proyek kebersamaan, siswa dilibatkan 

secara aktif dalam kegiatan yang menuntut kerja 

sama lintas kelompok, baik antaragama, 

antarbudaya, maupun antar sekolah. Contoh 

konkret dari implementasi model ini mencakup 

kegiatan bakti sosial untuk membersihkan 

lingkungan, festival budaya, penelitian kolaboratif 

mengenai tradisi lokal, kampanye digital untuk 

menyebarkan pesan toleransi, dan program 



   

 

 

173 

 

 

 

pengabdian masyarakat lintas etnis. Farid dkk. 

(2024) menegaskan bahwa proyek-proyek sosial 

semacam ini terbukti efektif menumbuhkan 

kesadaran multikultural peserta didik, 

memperkuat rasa saling percaya dan saling 

menghormati, serta meningkatkan keinginan 

untuk hidup berdampingan dalam harmoni sosial. 

Model pembelajaran berbasis proyek 

kebersamaan menempatkan peserta didik sebagai 

subjek aktif dari pembelajaran. Guru bertindak 

sebagai fasilitator yang mengarahkan siswa untuk 

menemukan sendiri makna dan relevansi nilai-

nilai keberagaman melalui pengalaman nyata. 

Pendekatan ini sejalan dengan prinsip experiential 

learning yang menekankan belajar melalui 

pengalaman, refleksi, dan aksi nyata. Dengan 

demikian, siswa tidak hanya menerima konsep 

teori, tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai Islam 

melalui praktik sosial yang nyata, sehingga 

pembelajaran menjadi lebih bermakna dan melekat 

dalam perilaku mereka. 

Selain aspek kognitif, proyek kebersamaan 

juga mengintegrasikan dimensi afektif dan 

psikomotorik. Siswa tidak hanya mempelajari nilai 

toleransi secara intelektual, tetapi juga 



 

 

 

174 

 

 

 

mempraktikkannya melalui kerja sama, 

komunikasi efektif, dan tindakan sosial. Hal ini 

memperkuat karakter empati, kepedulian sosial, 

dan kemampuan beradaptasi dalam masyarakat 

plural, yang menjadi inti dari ajaran Islam 

rahmatan lil ‘alamin. Ekasari, Alya, dan Puspika 

Sari (2025) menekankan bahwa pendidikan Islam 

melalui proyek kolaboratif dapat membentuk 

karakter sosial yang harmonis, mendorong 

keterampilan berpikir kritis, serta menumbuhkan 

kesadaran multikultural yang menjadi modal 

penting bagi generasi muda untuk berinteraksi 

secara konstruktif di masyarakat. 

Implementasi proyek kebersamaan dapat 

dilakukan melalui beberapa tahap sistematis: 

1. Identifikasi masalah sosial atau isu 

keberagaman yang relevan dengan 

lingkungan peserta didik. 

2. Perencanaan proyek kolaboratif, dengan 

melibatkan siswa dari latar belakang 

berbeda secara aktif. 

3. Pelaksanaan proyek lapangan, seperti 

kegiatan sosial, festival budaya, atau dialog 

lintas iman. 



   

 

 

175 

 

 

 

4. Refleksi bersama, di mana siswa 

menganalisis pengalaman, tantangan, serta 

nilai-nilai yang diperoleh selama proyek. 

5. Publikasi hasil proyek, melalui laporan, 

pameran, media digital, atau kegiatan 

diseminasi lainnya untuk menyebarluaskan 

pemahaman multikultural. 

Dengan model ini, peserta didik tidak hanya 

cerdas secara akademik, tetapi juga bijak secara 

sosial, empatik, dan responsif terhadap perbedaan. 

Dalam jangka panjang, model pembelajaran 

berbasis proyek kebersamaan menjadi sarana 

strategis untuk membentuk generasi Muslim yang 

toleran, moderat, dan mampu menjadi agen 

perdamaian di tengah masyarakat plural, sesuai 

dengan prinsip Islam rahmatan lil ‘alamin. 

 

C. Model Reflektif dan Dialogis Antar Peserta 

Didik 

Dalam kerangka pendidikan Islam 

multikultural, pendekatan reflektif dan dialogis 

merupakan instrumen epistemologis sekaligus 

pedagogis yang sangat penting dalam 

menumbuhkan kesadaran diri (self-awareness) dan 

kesadaran sosial (social-awareness) peserta didik. 



 

 

 

176 

 

 

 

Model ini tidak sekadar mengajarkan pengetahuan 

normatif tentang keberagaman, tetapi lebih jauh 

menginternalisasi nilai-nilai Islam yang 

menekankan keterbukaan, penghargaan terhadap 

perbedaan, dan keadilan sosial melalui proses 

pembelajaran yang bersifat partisipatif dan 

humanis. 

Pendidikan Islam yang berlandaskan refleksi 

dan dialog sesungguhnya berakar kuat dalam 

tradisi intelektual Islam klasik. Sejak masa para 

ulama besar seperti Al-Ghazali, Ibn Rushd, dan Al-

Farabi, kegiatan berpikir kritis dan berdialog telah 

menjadi fondasi pembentukan insan kamil 

manusia paripurna yang mengintegrasikan iman, 

ilmu, dan amal. Dalam konteks pendidikan 

modern, pendekatan reflektif-dialogis berfungsi 

untuk melatih peserta didik berpikir secara kritis 

dan etis, serta mengaitkan antara teks keagamaan 

dan realitas sosial yang kompleks. 

Model reflektif-dialogis menolak paradigma 

pendidikan yang dogmatis dan satu arah. 

Sebaliknya, ia menekankan proses pembelajaran 

yang dinamis, di mana siswa diajak untuk 

berbicara, mendengarkan, dan merefleksikan 

pengalaman keberagaman di sekitarnya. Melalui 



   

 

 

177 

 

 

 

dialog yang terbuka dan mendalam, siswa tidak 

hanya memperoleh informasi, tetapi juga 

memahami realitas keberagaman secara 

eksistensial yakni bahwa perbedaan merupakan 

bagian integral dari ciptaan Allah SWT. 

Sebagaimana ditegaskan dalam QS. Ar-Rum 

[30]:22, “Dan di antara tanda-tanda (kebesaran)-

Nya ialah penciptaan langit dan bumi serta 

perbedaan bahasa dan warna kulitmu. 

Sesungguhnya pada yang demikian itu terdapat 

tanda-tanda bagi orang-orang yang mengetahui.” 

Dalam ruang kelas dialogis, guru berperan 

bukan sebagai otoritas tunggal, melainkan sebagai 

fasilitator yang menuntun proses berpikir kritis 

peserta didik. Guru menciptakan atmosfer 

akademik yang aman (safe learning space), di mana 

setiap siswa merasa dihargai untuk 

mengemukakan pendapat tanpa rasa takut dikritik 

atau disalahkan. Pendekatan semacam ini sangat 

relevan untuk menumbuhkan karakter toleran, 

karena toleransi tidak dapat diajarkan secara 

verbal, tetapi harus dialami secara langsung dalam 

proses interaksi sosial. 

Yahdi (2025) menegaskan bahwa pendidikan 

agama Islam di era modern harus mampu 



 

 

 

178 

 

 

 

“mengakui sisi positif dan negatif dari 

keberagaman, dengan menempatkan dialog 

sebagai medium memahami makna perbedaan 

secara konstruktif dan kontekstual.” Dialog dalam 

pendidikan Islam bukan semata percakapan 

akademis, melainkan ibadah intelektual yang 

mempertemukan akal dan hati, logika dan empati. 

Melalui dialog, siswa belajar mengurai prasangka 

dan stereotip yang sering kali menjadi sumber 

konflik sosial di masyarakat. 

Model reflektif-dialogis juga mengasah 

kemampuan metakognitif dan empatik peserta 

didik. Mereka tidak hanya memahami perbedaan 

secara kognitif, tetapi juga merasakan secara 

emosional apa yang dialami oleh orang lain. 

Dalam perspektif Islam, kemampuan reflektif ini 

sejalan dengan konsep muhasabah, yakni 

introspeksi diri terhadap hubungan manusia 

dengan Allah SWT dan sesamanya. Dengan 

demikian, refleksi bukan hanya tindakan 

intelektual, tetapi juga spiritual—suatu proses 

mengenal diri sebagai makhluk sosial dan hamba 

Tuhan yang berkewajiban menebar kedamaian. 

Dalam praktiknya, model reflektif-dialogis 

dapat diterapkan melalui berbagai metode 



   

 

 

179 

 

 

 

pembelajaran partisipatif seperti sharing circle, 

debat akademik, focus group discussion, jurnal 

refleksi pribadi, atau simulasi kasus sosial 

keagamaan. Misalnya, siswa diminta menganalisis 

isu-isu aktual seperti intoleransi di media sosial, 

perbedaan pandangan fiqih dalam masyarakat, 

atau konflik antaragama dari perspektif nilai Islam 

yang rahmatan lil ‘alamin. Proses refleksi 

kemudian dilakukan melalui penulisan jurnal atau 

diskusi kelompok untuk menilai kembali posisi 

dan persepsi masing-masing. 

Guru perlu memastikan bahwa seluruh 

kegiatan berjalan dalam suasana empati dan saling 

menghormati. Setiap pendapat yang muncul 

diposisikan sebagai kontribusi terhadap 

pembelajaran kolektif, bukan sebagai bahan 

perdebatan untuk menang atau kalah. Di 

pesantren dan madrasah, pendekatan reflektif-

dialogis dapat diintegrasikan dalam kegiatan 

pengajian tematik, kajian tafsir sosial Al-Qur’an, 

atau forum halaqah kebangsaan yang 

menghubungkan nilai keagamaan dengan isu 

kemanusiaan dan kebangsaan. 

Hasil penelitian Supriyandi dkk. (2024) 

menunjukkan bahwa penerapan pendekatan 



 

 

 

180 

 

 

 

dialogis dalam pembelajaran agama Islam 

multikultural terbukti efektif dalam mengurangi 

stereotip negatif dan meningkatkan sikap inklusif 

antar siswa. Studi tersebut melaporkan bahwa 

peserta didik yang terlibat secara aktif dalam 

proses dialog terbimbing mengalami peningkatan 

kesadaran terhadap hak-hak orang lain serta 

menunjukkan komitmen yang lebih tinggi 

terhadap perdamaian sosial. Temuan ini 

menegaskan bahwa dialog bukan sekadar metode 

komunikasi, tetapi juga sarana transformasi 

kesadaran dan perilaku. 

Model reflektif-dialogis tidak hanya 

menghasilkan pemahaman konseptual tentang 

multikulturalisme Islam, tetapi juga 

menumbuhkan kematangan spiritual yang 

mendalam. Peserta didik belajar bahwa Islam 

bukan sekadar kumpulan dogma dan aturan, 

melainkan jalan hidup (way of life) yang menuntut 

keterbukaan, keadilan, dan kasih sayang terhadap 

sesama. Melalui refleksi dan dialog, pendidikan 

Islam diarahkan untuk melahirkan generasi yang 

berpikir kritis, berjiwa empatik, dan mampu 

menjembatani perbedaan sebagai bagian dari 

rahmat Tuhan yang harus dirawat bersama. 



   

 

 

181 

 

 

 

D. Evaluasi dan Indikator Keberhasilan 

Penerapan Model 

Setiap model pendidikan, termasuk 

pendidikan Islam multikultural berbasis refleksi 

dan dialog, memerlukan sistem evaluasi yang 

menyeluruh untuk mengukur efektivitas dan 

dampaknya terhadap peserta didik. Evaluasi 

dalam konteks ini tidak dapat dibatasi pada aspek 

kognitif semata, seperti penguasaan konsep 

teologis atau historis, tetapi harus mencakup 

transformasi afektif dan perilaku sosial yang nyata 

dalam kehidupan peserta didik. 

Tujuan utama evaluasi pendidikan 

multikultural adalah menilai sejauh mana nilai-

nilai Islam yang inklusif seperti toleransi, keadilan, 

empati, dan solidaritas sosial benar-benar 

diinternalisasi dan diwujudkan dalam tindakan. 

Oleh karena itu, instrumen evaluasi harus 

mencerminkan dimensi integral antara knowing, 

feeling, dan doing. Siswa dinilai tidak hanya 

berdasarkan apa yang mereka ketahui tentang 

keberagaman, tetapi juga bagaimana mereka 

bersikap terhadap perbedaan dan berpartisipasi 

dalam kehidupan sosial yang majemuk. 



 

 

 

182 

 

 

 

Indikator keberhasilan penerapan model ini 

dapat diuraikan dalam beberapa aspek utama. 

Pertama, adanya peningkatan pemahaman 

terhadap nilai-nilai Islam yang bersifat universal 

dan inklusif, seperti penghormatan terhadap hak 

asasi manusia, prinsip keadilan sosial, serta 

semangat persaudaraan lintas perbedaan. Kedua, 

adanya perubahan sikap terhadap kelompok lain 

dari yang semula bersifat eksklusif dan stereotipis 

menuju sikap empatik dan apresiatif terhadap 

keberagaman. Ketiga, peningkatan partisipasi aktif 

dalam kegiatan sosial lintas budaya dan lintas 

agama yang menunjukkan keterbukaan dan 

kemampuan bekerja sama. Keempat, munculnya 

kemampuan reflektif dalam menganalisis 

perbedaan dan konflik sosial dengan perspektif 

keislaman yang damai dan konstruktif. Kelima, 

terbentuknya komitmen moral terhadap nilai 

keadilan dan kemanusiaan universal yang menjadi 

inti ajaran Islam. 

Gultom dan Lubis (2024) dalam penelitiannya 

di SMA Abdi Negara Binjai menemukan bahwa 

penerapan pendidikan Islam berbasis 

multikultural menghasilkan peningkatan 

signifikan dalam sikap toleransi, kerja sama lintas 



   

 

 

183 

 

 

 

kelompok, serta hubungan sosial yang harmonis 

antar siswa. Penelitian tersebut menegaskan 

bahwa keberhasilan pendidikan multikultural 

tidak dapat diukur semata-mata melalui nilai 

ujian, tetapi melalui perubahan perilaku sosial dan 

kemampuan hidup berdampingan secara damai. 

Evaluasi pendidikan multikultural sebaiknya 

bersifat partisipatif, melibatkan guru, siswa, dan 

masyarakat sebagai subjek penilai. Hal ini penting 

karena nilai-nilai sosial seperti toleransi dan 

inklusivitas hanya dapat dinilai melalui 

pengamatan terhadap praktik kehidupan nyata di 

luar kelas. Evaluasi formatif (selama proses 

berlangsung) berfungsi untuk memberikan umpan 

balik yang cepat terhadap pendekatan 

pembelajaran, sedangkan evaluasi sumatif (setelah 

proses selesai) menilai dampak jangka panjang 

terhadap perilaku sosial siswa dan budaya 

sekolah. 

Selain itu, lembaga pendidikan Islam dapat 

mengembangkan rubrik penilaian karakter moderat, 

misalnya dengan indikator sikap menghargai 

pendapat berbeda, kemampuan berdialog secara 

sopan, serta partisipasi dalam kegiatan sosial lintas 

latar belakang. Penggunaan instrumen kualitatif 



 

 

 

184 

 

 

 

seperti observasi, wawancara reflektif, dan 

portofolio refleksi akan memberikan gambaran 

yang lebih utuh tentang perkembangan karakter 

peserta didik. 

Dalam jangka panjang, indikator tertinggi 

keberhasilan model reflektif-dialogis dalam 

pendidikan Islam multikultural adalah 

terbentuknya masyarakat Islam yang berkeadaban 

yakni masyarakat yang tidak hanya beriman dan 

berilmu, tetapi juga berakhlak sosial tinggi, 

menghormati perbedaan, menolak kekerasan, dan 

berperan aktif dalam membangun perdamaian 

dunia. Pendidikan Islam yang demikian akan 

menjadi benteng moral peradaban dan sumber 

inspirasi bagi masyarakat global yang 

mendambakan harmoni di tengah pluralitas. 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

 

185 

 

 

 

BAB 9 

STUDI KASUS DAN BEST PRACTICES 

 

 
Dalam upaya memahami secara komprehensif 

bagaimana prinsip-prinsip pendidikan toleransi 

dan multikultural dapat diimplementasikan secara 

nyata dalam lembaga-lembaga pendidikan Islam, 

baik madrasah, pesantren, maupun sekolah Islam 

terpadu, bab ini hadir sebagai ruang analisis yang 

menekankan pentingnya studi kasus dan praktik 

terbaik (best practices) sebagai sarana refleksi 

empiris, evaluasi kritis, serta inspirasi bagi 

pengembangan strategi pendidikan yang lebih 

efektif, adaptif, dan responsif terhadap dinamika 

sosial masyarakat yang plural dan multikultural; 

karena meskipun kerangka teoretis mengenai 

pendidikan toleransi dan multikulturalisme telah 

dikaji secara mendalam dalam bab-bab 

sebelumnya, pemahaman yang mendalam 

mengenai penerapan nyata di lapangan 

memerlukan penelaahan langsung terhadap 

institusi, program, kegiatan, dan model 

pembelajaran yang telah terbukti berhasil 

menumbuhkan kesadaran, empati, dan 



 

 

 

186 

 

 

 

kemampuan hidup berdampingan di tengah 

keberagaman etnis, agama, budaya, dan sosial. 

Studi kasus yang akan dibahas dalam bab ini 

tidak hanya menekankan deskripsi formal 

institusi, tetapi juga menelusuri proses, 

metodologi, dan praktik pedagodik yang 

digunakan oleh para pendidik, pimpinan, dan 

komunitas peserta didik dalam menginternalisasi 

nilai-nilai toleransi, keadilan sosial, dan 

kemanusiaan universal. Pendekatan ini 

memungkinkan pembaca untuk memahami 

bagaimana teori diterjemahkan menjadi praktik 

nyata, sekaligus bagaimana tantangan yang 

muncul dalam konteks kehidupan sosial dan 

budaya tertentu dapat dihadapi melalui inovasi 

pendidikan yang kontekstual, inklusif, dan 

partisipatif. Dengan kata lain, bab ini menekankan 

bahwa best practices bukan sekadar pencapaian 

administratif atau akademik, melainkan juga hasil 

dari proses pembelajaran sosial yang melibatkan 

seluruh ekosistem pendidikan, mulai dari guru, 

orang tua, santri atau siswa, hingga komunitas 

lokal sebagai bagian integral dari pendidikan 

karakter yang berorientasi pada penghormatan 

terhadap perbedaan. 



   

 

 

187 

 

 

 

Bab ini, secara keseluruhan, bertujuan untuk 

menunjukkan bahwa pendidikan toleransi yang 

efektif di lembaga Islam memerlukan integrasi 

antara teori, praktik, dan konteks sosial yang 

nyata; bahwa nilai-nilai multikulturalisme dan 

toleransi tidak dapat diajarkan hanya melalui 

ceramah atau transfer pengetahuan, tetapi harus 

dialami, diamalkan, dan direfleksikan secara nyata 

oleh peserta didik melalui pengalaman sosial, 

interaksi lintas identitas, dan partisipasi aktif 

dalam kegiatan kolektif; serta bahwa keberhasilan 

implementasi pendidikan toleransi dapat diukur 

tidak hanya melalui indikator akademik, tetapi 

juga melalui perubahan sikap, perilaku, dan 

kesadaran sosial peserta didik yang menunjukkan 

kemampuan mereka untuk hidup berdampingan 

dengan damai, menghargai perbedaan, dan 

berkontribusi pada kesejahteraan bersama dalam 

masyarakat plural. 

Dalam bab ini, pembaca akan diperkenalkan 

pada berbagai contoh lembaga pendidikan Islam 

yang telah berhasil menerapkan pendidikan 

toleransi secara konsisten, termasuk program-

program inovatif di pesantren progresif, madrasah 

inklusif, dan sekolah Islam terpadu modern, yang 



 

 

 

188 

 

 

 

masing-masing menunjukkan bagaimana nilai-

nilai keislaman yang universal dapat dipadukan 

dengan prinsip kemanusiaan, keadilan sosial, dan 

penghormatan terhadap keberagaman, sehingga 

terbentuk generasi muslim yang moderat, 

berkarakter kuat, empatik, dan mampu menjadi 

agen perdamaian dan pembangunan sosial di 

tengah masyarakat yang majemuk dan dinamis. 

 

A. Studi Kasus Lembaga Pendidikan Islam yang 

Menerapkan Nilai Toleransi 

1. Potret Umum Implementasi Toleransi di 

Lembaga Pendidikan Islam 

Lembaga pendidikan Islam di Indonesia 

memiliki peran strategis yang sangat penting 

dalam membangun fondasi keberagamaan yang 

moderat, toleran, dan berkeadaban. Fungsi utama 

lembaga-lembaga ini tidak terbatas pada sekadar 

transmisi pengetahuan agama secara normatif, 

tetapi lebih luas lagi sebagai arena pembentukan 

karakter sosial yang menekankan nilai-nilai hidup 

berdampingan di tengah masyarakat yang plural 

dan multikultural. Dalam praktiknya, madrasah 

dan pesantren modern berusaha mengembangkan 

program pendidikan yang tidak hanya 



   

 

 

189 

 

 

 

mengutamakan penguasaan ilmu agama secara 

teoretis, tetapi juga menekankan internalisasi nilai-

nilai sosial, moral, dan kemanusiaan dalam 

kehidupan sehari-hari peserta didik. 

Menurut laporan Kementerian Agama 

Republik Indonesia (2024), terdapat tren 

peningkatan yang signifikan dalam jumlah 

lembaga pendidikan Islam yang mengintegrasikan 

nilai-nilai moderasi beragama ke dalam kurikulum 

dan aktivitas ekstrakurikuler. Dari sekitar 82 ribu 

madrasah yang tersebar di seluruh nusantara, 

lebih dari 61% telah menerapkan kebijakan 

pendidikan karakter berbasis nilai-nilai toleransi, 

inklusivitas, dan empati sosial. Implementasi ini 

mencakup berbagai dimensi: pengembangan mata 

pelajaran yang berorientasi multikultural, 

penanaman sikap hormat terhadap perbedaan, 

pembelajaran pengalaman sosial, hingga kegiatan 

kolaboratif lintas kelompok sosial dan agama. 

Fenomena ini menunjukkan kesadaran yang 

semakin kuat bahwa pendidikan Islam tidak dapat 

terlepas dari konteks sosial budaya yang plural, 

dan bahwa proses pembelajaran di madrasah 

maupun pesantren harus menekankan aspek 



 

 

 

190 

 

 

 

transformasi nilai, bukan sekadar penguasaan 

informasi. 

2. Studi Kasus: Pesantren Tebuireng, Jombang 

Pesantren Tebuireng, yang didirikan oleh KH. 

Hasyim Asy’ari, menjadi contoh nyata penerapan 

nilai toleransi yang integral dalam pendidikan 

Islam. Di bawah pengelolaan Yayasan Hasyim 

Asy’ari, pesantren ini mengembangkan kurikulum 

yang menekankan keseimbangan antara 

penguasaan ilmu agama, pengembangan karakter, 

dan kesadaran sosial. Kurikulum Tebuireng tidak 

hanya mengajarkan peserta didik tentang hukum 

fiqih, tafsir Al-Qur’an, atau hadis, tetapi juga 

mengaitkan materi-materi tersebut dengan praktik 

nyata dalam interaksi sosial yang menghormati 

perbedaan, baik etnis, budaya, maupun keyakinan 

agama. 

Dalam wawancara yang dimuat Jurnal 

Pendidikan Islam UIN Sunan Ampel (Najib, 2024), 

pimpinan pesantren menegaskan bahwa santri 

dibiasakan berdialog dengan tokoh lintas agama 

melalui kegiatan tahunan yang dinamakan “Dialog 

Kebangsaan Santri Nusantara.” Kegiatan ini 

bertujuan membangun pemahaman teologis dan 

sosial mengenai pluralitas masyarakat Indonesia. 



   

 

 

191 

 

 

 

Selain itu, program sosial seperti “Santri Mengabdi 

di Desa Minoritas” menjadi agenda tetap sejak 

2019, di mana santri diberi kesempatan 

berinteraksi dan bekerja sama dengan komunitas 

non-Muslim dalam proyek-proyek sosial. Evaluasi 

internal pada tahun 2024 menunjukkan bahwa 

kesadaran santri terhadap pentingnya hidup 

berdampingan meningkat hingga 32% 

dibandingkan tahun sebelumnya, yang 

menunjukkan efektivitas program dalam 

menanamkan nilai toleransi melalui pengalaman 

praktis, bukan sekadar teori. 

3. Studi Kasus: MAN 1 Yogyakarta 

Madrasah Aliyah Negeri 1 Yogyakarta juga 

merupakan contoh lembaga pendidikan yang 

berhasil mengintegrasikan nilai toleransi melalui 

Project Based Learning bertema “Multicultural 

Harmony.” Dalam kegiatan akademiknya, siswa 

dilibatkan dalam proyek kolaboratif lintas sekolah, 

termasuk berinteraksi dengan SMA Katolik dan 

sekolah Kristen di wilayah Daerah Istimewa 

Yogyakarta melalui program “Youth Interfaith 

Dialogue.” Program ini dirancang untuk 

memperkuat pemahaman peserta didik tentang 

pentingnya dialog lintas agama, kesetaraan, dan 



 

 

 

192 

 

 

 

penghormatan terhadap perbedaan, selaras 

dengan prinsip tasamuh (toleransi) dan ‘adl 

(keadilan sosial) sebagaimana termaktub dalam 

QS. Al-Mumtahanah [60]:8 dan QS. Al-Hujurat 

[49]:13. Hasil survei internal menunjukkan bahwa 

87% siswa mampu memahami nilai keberagaman 

secara mendalam dan mengekspresikan 

pemahaman tersebut dalam interaksi sosial sehari-

hari tanpa sikap eksklusif. 

 

B. Contoh Praktik Baik di Pesantren, Madrasah, 

dan Sekolah Umum 

1. Praktik di Pesantren 

Beberapa pesantren progresif di Indonesia 

telah menjadi pelopor praktik pendidikan toleransi 

yang aplikatif. Contohnya, Pesantren Ngalah di 

Pasuruan menanamkan nilai moderasi melalui 

program “Santri Multikultural,” yang 

mempertemukan santri dengan mahasiswa lintas 

agama dari universitas di sekitar Jawa Timur. 

Program ini mendorong interaksi langsung, dialog, 

dan kerja sama praktis dalam kegiatan sosial, 

sehingga santri belajar untuk menghargai 

perbedaan dan membangun empati sosial. 



   

 

 

193 

 

 

 

Selain itu, Pesantren Al-Mizan Jatiwangi di 

Majalengka mengembangkan model “Pesantren 

Inklusif,” di mana santri belajar bersama 

komunitas non-Muslim dalam kegiatan pertanian, 

seni, dan proyek sosial bersama. Menurut 

penelitian Sutrisno (Jurnal Al-Qalam, 2024), 

kegiatan ini menumbuhkan kesadaran bahwa 

perbedaan adalah sunnatullah yang harus dihargai 

dan dijalankan dengan sikap saling menghormati, 

sebagaimana ditegaskan dalam QS. Ar-Rum 

[30]:22. 

2. Praktik di Madrasah 

Madrasah-madrasah di bawah naungan 

Kemenag juga menunjukkan inovasi yang 

signifikan. Misalnya, MAN Insan Cendekia 

Gorontalo menerapkan project citizenship bertema 

“Islam, Science, and Humanity,” di mana siswa 

ditantang untuk mengaitkan nilai-nilai Islam 

dengan isu-isu sosial kontemporer, seperti 

keadilan gender, lingkungan, dan hak asasi 

manusia. Evaluasi internal menunjukkan bahwa 

program ini meningkatkan kemampuan berpikir 

reflektif dan empati sosial peserta didik sebesar 

28% dalam satu semester. Model pembelajaran ini 

menekankan pentingnya penggabungan antara 



 

 

 

194 

 

 

 

pemahaman agama, analisis sosial, dan praktik 

kemanusiaan nyata. 

3. Praktik di Sekolah Umum Berbasis Islam 

Sekolah Islam Terpadu (SIT) modern, seperti 

Sekolah Al Azhar Syifa Budi Jakarta, menerapkan 

kebijakan pendidikan lintas budaya melalui 

program Global Education Program. Dalam program 

ini, siswa berpartisipasi dalam pertukaran budaya 

daring dengan sekolah di Malaysia dan Singapura. 

Penelitian Rahmawati (Jurnal Pendidikan 

Karakter, 2025) menunjukkan bahwa interaksi 

internasional ini menumbuhkan sikap terbuka 

terhadap perbedaan, membentuk kesadaran 

global, dan memperkuat karakter ukhuwah 

insaniyyah (persaudaraan kemanusiaan). Dengan 

demikian, pendidikan di SIT tidak hanya 

menekankan aspek akademik, tetapi juga 

membentuk kompetensi sosial, etika, dan empati 

lintas budaya, yang menjadi pondasi penting bagi 

generasi muda yang toleran dan inklusif. 

 

C. Faktor Pendukung dan Penghambat 

Keberhasilan 

Implementasi pendidikan Islam yang 

berorientasi pada nilai toleransi dan 



   

 

 

195 

 

 

 

multikulturalisme tidak dapat dilepaskan dari 

dinamika faktor-faktor pendukung dan 

penghambat yang bekerja secara simultan di 

tingkat kelembagaan, kebijakan, dan kultural. 

Beragam studi empiris, baik dari Kementerian 

Agama (2024) maupun Badan Riset dan Inovasi 

Nasional (BRIN, 2025), menunjukkan bahwa 

keberhasilan pendidikan Islam moderat sangat 

dipengaruhi oleh kepemimpinan visioner, 

integrasi kurikulum yang kontekstual, budaya 

organisasi yang inklusif, serta kolaborasi lintas 

lembaga yang kuat. Namun demikian, di sisi lain, 

muncul pula sejumlah kendala yang bersifat 

ideologis, struktural, dan sosial yang dapat 

menghambat efektivitas implementasi nilai-nilai 

tersebut. 

1. Faktor Pendukung  

a. Kepemimpinan Visioner dan Moderat 

Pemimpin lembaga pendidikan Islam baik 

kiai, kepala madrasah, maupun rektor perguruan 

tinggi keagamaan memegang peranan sentral 

dalam menanamkan nilai-nilai moderasi 

beragama. Kepemimpinan yang visioner tidak 

hanya menekankan pada pencapaian akademik, 

tetapi juga pada pembentukan karakter sosial dan 



 

 

 

196 

 

 

 

spiritual peserta didik. Pemimpin yang moderat 

memiliki kemampuan menafsirkan ajaran Islam 

secara kontekstual dengan mengedepankan 

prinsip rahmatan lil ‘alamin. 

Azra (2024) menegaskan bahwa “keberhasilan 

pendidikan Islam yang toleran sangat ditentukan 

oleh teladan moral pemimpinnya, bukan semata 

oleh dokumen kurikulum atau silabus.” Pemimpin 

seperti ini menciptakan lingkungan pembelajaran 

yang penuh kasih, terbuka terhadap perbedaan, 

dan berorientasi pada kemaslahatan umat. Dalam 

konteks pesantren, peran kiai sangat dominan 

dalam membentuk worldview santri tentang Islam 

yang damai, sedangkan di madrasah dan sekolah 

Islam modern, kepala sekolah berperan sebagai 

fasilitator kebijakan inklusif yang mendorong 

partisipasi semua warga sekolah tanpa 

diskriminasi. 

b. Kurikulum Terintegrasi dan Kontekstual 

Kurikulum yang baik bukan hanya berisi 

kumpulan materi keagamaan, tetapi juga 

mencerminkan semangat zaman. Dalam 

pendidikan Islam modern, integrasi antara ilmu 

agama dan ilmu sosial menjadi syarat mutlak agar 

siswa dapat memahami keberagaman secara utuh. 



   

 

 

197 

 

 

 

Integrasi ini, seperti ditunjukkan dalam penelitian 

Syamsuddin (2024), memperkuat daya adaptasi 

siswa dalam memahami Islam secara terbuka dan 

rasional. 

Misalnya, pengajaran Fiqh al-Ikhtilaf (fikih 

perbedaan) dalam mata pelajaran akhlak 

mengajarkan peserta didik bahwa perbedaan 

mazhab merupakan keniscayaan ilmiah yang perlu 

dihormati, bukan diseragamkan. Demikian pula, 

pendekatan interdisipliner yang menghubungkan 

pelajaran tafsir dengan konteks sosial kontemporer 

membantu siswa menginternalisasi nilai-nilai 

keislaman yang bersifat universal. Kurikulum 

kontekstual seperti ini berperan penting dalam 

membangun kesadaran sosial bahwa Islam adalah 

agama yang menjunjung tinggi keadilan, 

perdamaian, dan kesetaraan manusia (Haryono & 

Basri, 2025). 

c. Budaya Organisasi yang Inklusif 

Selain aspek kepemimpinan dan kurikulum, 

budaya organisasi juga menjadi faktor penting 

yang mempengaruhi keberhasilan internalisasi 

nilai toleransi. Budaya lembaga yang menghargai 

keberagaman internal baik dalam hal latar etnis, 

daerah, maupun perbedaan pandangan 



 

 

 

198 

 

 

 

keagamaan dapat menciptakan “laboratorium 

sosial” yang kondusif bagi pembelajaran 

multikultural. 

Dalam lingkungan seperti ini, siswa belajar 

untuk saling menghormati, berbagi peran, dan 

bekerja sama tanpa prasangka. Menurut penelitian 

Ma’arif Institute (2024), madrasah yang 

menerapkan kebijakan inklusif seperti penggunaan 

bahasa non-diskriminatif dan perayaan lintas 

budaya menunjukkan peningkatan signifikan 

dalam indeks harmoni sosial hingga 68% dalam 

dua tahun. 

d. Kolaborasi dengan Komunitas Eksternal 

Kekuatan pendidikan Islam multikultural juga 

terletak pada kolaborasi dengan komunitas 

eksternal. Kerja sama dengan organisasi 

masyarakat sipil, lembaga antaragama, dan 

organisasi internasional memberikan dimensi baru 

dalam memperluas perspektif peserta didik. 

Program kolaboratif seperti Madrasah Inklusif 

(Kemenag–UNDP, 2024) dan Pesantren Damai 

(Wahid Foundation, 2024) telah terbukti 

meningkatkan kesadaran lintas iman dan 

kemampuan dialog santri. 



   

 

 

199 

 

 

 

Lembaga-lembaga seperti United Religions 

Initiative (URI) dan UNESCO juga aktif 

mendukung pendidikan berbasis perdamaian 

melalui pendekatan lintas budaya yang 

menanamkan empati dan solidaritas kemanusiaan 

global. Kolaborasi semacam ini memperluas 

cakrawala berpikir siswa bahwa Islam dan 

keberagaman bukanlah dua entitas yang 

bertentangan, melainkan saling memperkaya satu 

sama lain dalam kerangka kemanusiaan universal 

(UNESCO, 2025). 

2. Faktor Penghambat 

a. Resistensi Ideologis 

Meskipun gagasan toleransi telah menjadi 

bagian dari wacana keislaman modern, sebagian 

kelompok masih menolak konsep tersebut karena 

dianggap sebagai produk pemikiran Barat. 

Paradigma sempit ini sering kali berakar dari 

pemahaman tekstual terhadap nash agama tanpa 

mempertimbangkan konteks sosialnya. Padahal, 

Islam sendiri telah lama mengajarkan nilai 

tasamuh (toleransi) dan rahmah (kasih sayang) 

sebagai bagian integral dari ajarannya. 

Dalam penelitian oleh BRIN (2025), ditemukan 

bahwa resistensi ideologis ini banyak terjadi di 



 

 

 

200 

 

 

 

lembaga-lembaga yang masih menggunakan 

pendekatan dogmatis dalam pembelajaran, tanpa 

ruang refleksi dan dialog. Hal ini menjadi 

tantangan besar dalam upaya menumbuhkan 

pemahaman Islam yang damai dan humanis. 

b. Keterbatasan Kompetensi Guru 

Guru merupakan aktor utama dalam proses 

transformasi nilai. Namun, banyak guru agama 

Islam yang belum dibekali dengan kemampuan 

pedagogik multikultural. Hasil riset Puslitbang 

Kemenag (2024) menunjukkan bahwa 43% guru 

agama masih mengalami kesulitan dalam 

menerjemahkan konsep toleransi ke dalam metode 

pembelajaran yang konkret dan menarik. 

Guru perlu diberikan pelatihan berkelanjutan 

tentang pedagogi moderasi beragama, teknik 

manajemen kelas inklusif, dan strategi reflektif-

dialogis agar mereka mampu mengarahkan siswa 

untuk memahami nilai-nilai keberagaman melalui 

pengalaman nyata, bukan sekadar teori. 

c. Kurangnya Dukungan Struktural dan Evaluasi 

Hambatan lain muncul dari lemahnya 

dukungan kebijakan dan evaluasi. Banyak 

lembaga pendidikan Islam belum memiliki 

mekanisme formal untuk menilai keberhasilan 



   

 

 

201 

 

 

 

penerapan pendidikan berbasis toleransi. 

Akibatnya, praktik baik yang sudah dilakukan di 

tingkat lokal tidak terdokumentasi secara 

sistematis dan sulit direplikasi di tempat lain 

(Kemenag, 2024). 

d. Pengaruh Media Sosial dan Polarisasi Politik 

Arus informasi yang sangat cepat melalui 

media sosial juga menjadi tantangan besar bagi 

pendidikan Islam moderat. BRIN (2025) 

melaporkan bahwa 36% siswa madrasah masih 

aktif mengakses konten keagamaan yang bias, 

provokatif, dan intoleran di platform digital. 

Polarisasi politik berbasis identitas turut 

memperkuat narasi eksklusif yang bertentangan 

dengan nilai-nilai Islam rahmatan lil ‘alamin. Oleh 

karena itu, literasi digital keagamaan menjadi 

kebutuhan mendesak dalam ekosistem pendidikan 

Islam saat ini. 

 

D. Pembelajaran dari Praktik Lokal dan 

Internasional 

1. Pembelajaran dari Konteks Lokal 

Pengalaman pendidikan Islam di Indonesia 

menunjukkan bahwa keberhasilan pendidikan 

toleransi sangat bergantung pada sejauh mana 



 

 

 

202 

 

 

 

nilai-nilai Islam mampu diartikulasikan secara 

kontekstual dalam kehidupan sosial. Pesantren, 

madrasah, dan sekolah Islam yang berhasil 

menerapkan nilai toleransi memiliki ciri khas: (1) 

pembelajaran berbasis pengalaman nyata 

(experiential learning), (2) dialog antariman yang 

difasilitasi secara setara, dan (3) keteladanan guru 

sebagai pembawa nilai rahmah dan keadilan 

sosial. 

Program Pesantren Damai yang diluncurkan 

oleh Wahid Foundation pada tahun 2024, 

misalnya, berhasil menurunkan tingkat intoleransi 

santri hingga 40% dalam tiga tahun. Program ini 

menekankan pendekatan partisipatif dengan 

melibatkan santri dalam dialog lintas mazhab dan 

kegiatan sosial bersama masyarakat non-Muslim 

di sekitar pesantren. Keberhasilan ini 

memperlihatkan bahwa pendidikan berbasis 

pengalaman langsung lebih efektif daripada 

ceramah konvensional dalam menanamkan nilai 

kemanusiaan universal. 

Selain itu, inisiatif Madrasah Harmoni 

Nusantara di Yogyakarta dan Forum Santri 

Moderat Indonesia di Jawa Timur juga telah 

menunjukkan dampak positif dalam membentuk 



   

 

 

203 

 

 

 

kesadaran kebangsaan yang kuat di kalangan 

pelajar. Model ini mengintegrasikan nilai-nilai 

Pancasila dengan ajaran Islam, memperkuat 

konsep “Islam Nusantara” sebagai ekspresi Islam 

yang damai dan adaptif terhadap budaya lokal. 

2. Pembelajaran dari Praktik Internasional 

Pengalaman dari berbagai negara Muslim juga 

menunjukkan kesamaan visi dalam 

pengembangan pendidikan Islam yang moderat 

dan inklusif. 

a. Maroko melalui Institut Mohammed VI 

berhasil merancang kurikulum pelatihan 

guru agama yang menekankan maqasid 

syariah, hak asasi manusia, dan 

keterbukaan budaya. 

b. Malaysia mengembangkan konsep 

Pendidikan Islam Bersepadu yang 

menggabungkan ilmu agama dan sains 

sosial, dengan menekankan keterampilan 

global dan dialog antarbudaya. 

c. Turki melalui Imam Hatip Schools 

menanamkan nilai adalet (keadilan) dan 

hosgörülük (toleransi) sebagai bagian integral 

dari pembelajaran agama. 



 

 

 

204 

 

 

 

Pembelajaran internasional ini memperlihatkan 

bahwa pendidikan Islam yang terbuka terhadap 

nilai-nilai universal dapat memperkuat posisi 

Islam sebagai kekuatan moral dunia yang 

mendorong perdamaian dan keadilan global. 

Indonesia, dengan warisan pesantren dan tradisi 

keislaman yang beragam, memiliki peluang besar 

menjadi model rujukan global dalam penerapan 

pendidikan Islam multikultural yang berakar pada 

tradisi dan terbuka terhadap modernitas. 

Studi kasus dan praktik baik dari berbagai 

lembaga pendidikan Islam menunjukkan bahwa 

toleransi bukanlah konsep abstrak, melainkan hasil 

dari proses pendidikan yang sistematis, 

berkelanjutan, dan kontekstual. Lembaga 

pendidikan Islam di Indonesia telah membuktikan 

bahwa nilai-nilai rahmah, ‘adl, dan tasamuh dapat 

diimplementasikan dalam bentuk kegiatan nyata, 

baik di ruang kelas, asrama, maupun masyarakat. 

Tantangan ke depan bukan hanya 

mempertahankan praktik-praktik tersebut, tetapi 

juga mendokumentasikan, menilai, dan 

memperluasnya agar menjadi gerakan nasional 

pendidikan Islam yang berkeadaban. Dengan 

demikian, pendidikan Islam Indonesia dapat 



   

 

 

205 

 

 

 

menjadi inspirasi dunia, sejalan dengan pesan Al-

Qur’an (QS. Al-Hujurat [49]:13): 

“Wahai manusia, sesungguhnya Kami 

menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan 

seorang perempuan, dan menjadikan kamu 

berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu 

saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia 

di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang 

paling bertakwa.” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

206 

 

 

 

BAB 10 

REKONSTRUKSI KURIKULUM DAN 

KEBIJAKAN PENDIDIKAN ISLAM 

 

 
Bab ini hadir sebagai bagian penting dalam 

kajian pendidikan Islam kontemporer yang 

menekankan pada urgensi rekonstruksi kurikulum 

dan kebijakan pendidikan Islam dalam 

menghadapi dinamika sosial, kultural, dan global 

yang terus berkembang, di mana tantangan 

pluralitas, kemajemukan budaya, serta potensi 

konflik nilai menjadi latar belakang yang 

menuntut adanya inovasi struktural dan substantif 

dalam sistem pendidikan Islam; karena tidak dapat 

dipungkiri bahwa kurikulum dan kebijakan 

pendidikan yang diterapkan selama ini, meskipun 

berlandaskan pada prinsip-prinsip agama dan 

tradisi keilmuan Islam klasik, seringkali masih 

terbatas pada penguasaan kognitif semata, belum 

cukup memberikan ruang bagi internalisasi nilai-

nilai toleransi, multikulturalisme, keadilan sosial, 

serta kemampuan berpikir kritis dan kreatif yang 

sangat dibutuhkan peserta didik untuk menavigasi 



   

 

 

207 

 

 

 

kehidupan dalam masyarakat plural, kompleks, 

dan penuh perubahan. 

Rekonstruksi kurikulum yang dibahas dalam 

bab ini tidak semata-mata merupakan perubahan 

teknis atau penambahan materi ajar, melainkan 

merupakan proses transformasi yang menyeluruh 

dan sistemik, yang mengintegrasikan nilai-nilai 

keislaman universal dengan prinsip-prinsip 

pedagogik modern, sosial-kultural, serta 

kemanusiaan, sehingga kurikulum tidak hanya 

menjadi sarana transfer ilmu, tetapi juga wahana 

pembentukan karakter, kepekaan sosial, dan 

kapasitas moral peserta didik untuk menjadi agen 

perdamaian dan pembangunan sosial di tengah 

masyarakat yang majemuk. Pendekatan ini 

menekankan perlunya penyusunan kurikulum 

yang kontekstual, inklusif, partisipatif, dan 

responsif terhadap tantangan zaman, mulai dari 

globalisasi, kemajuan teknologi informasi, hingga 

dinamika sosial-politik dan budaya yang terus 

berubah, sehingga pendidikan Islam dapat tetap 

relevan, adaptif, dan berorientasi pada 

kesejahteraan manusia secara universal. 

Dalam bab ini, juga akan dibahas secara 

mendalam mengenai peran kebijakan pendidikan 



 

 

 

208 

 

 

 

Islam, baik di tingkat nasional maupun institusi 

pendidikan, sebagai instrumen strategis dalam 

mendukung implementasi kurikulum yang 

berorientasi pada moderasi beragama, 

penghormatan terhadap keberagaman, dan 

penanaman nilai-nilai kemanusiaan. Kebijakan 

pendidikan, dalam konteks ini, tidak hanya 

berfungsi sebagai regulasi administratif atau 

standar operasional, tetapi juga sebagai pedoman 

normatif dan filosofis yang mengarahkan seluruh 

stakeholders pendidikan, mulai dari pemerintah, 

lembaga pendidikan, pendidik, hingga orang tua 

dan masyarakat, untuk menanamkan visi 

pendidikan Islam yang inklusif, toleran, dan 

berkeadaban. 

Bab ini menekankan pentingnya 

rekontekstualisasi kurikulum Islam yang selama 

ini banyak menekankan aspek ritual dan hafalan, 

agar mampu menjembatani dunia akademik, 

spiritual, dan sosial. Proses rekonstruksi ini 

mencakup pengintegrasian nilai-nilai toleransi, 

keadilan, rahmah, dan tasamuh ke dalam semua 

mata pelajaran, baik yang bersifat keagamaan 

seperti Aqidah, Fiqih, dan Akhlak, maupun mata 

pelajaran umum yang relevan dengan 



   

 

 

209 

 

 

 

pengembangan kompetensi sosial, budaya, dan 

kemanusiaan. Dengan kata lain, kurikulum Islam 

yang direkonstruksi harus mampu menghasilkan 

peserta didik yang tidak hanya kompeten secara 

intelektual dan religius, tetapi juga memiliki 

empati, kemampuan interaksi lintas identitas, 

kesadaran akan hak asasi manusia, serta 

kemampuan untuk berperan aktif dalam 

membangun masyarakat yang damai, harmonis, 

dan inklusif. 

Bab ini juga akan memaparkan berbagai 

strategi implementasi rekonstruksi kurikulum dan 

kebijakan pendidikan Islam, termasuk penerapan 

pendekatan pembelajaran berbasis proyek, 

pengalaman sosial dan budaya, dialog lintas 

agama, integrasi teknologi digital dalam 

pembelajaran, serta evaluasi dan monitoring yang 

menekankan indikator nilai-nilai karakter, 

toleransi, dan kompetensi sosial peserta didik. 

Selain itu, akan ditunjukkan pula studi kasus 

lembaga pendidikan Islam di Indonesia yang telah 

berhasil menerapkan prinsip-prinsip rekonstruksi 

kurikulum, baik di madrasah, pesantren, maupun 

sekolah Islam terpadu, sebagai contoh konkret 

bagaimana kebijakan yang visioner dan kurikulum 



 

 

 

210 

 

 

 

yang inovatif mampu menghasilkan peserta didik 

yang moderat, kritis, kreatif, dan peduli terhadap 

kemanusiaan. 

 

A. Kurikulum Berbasis Nilai Multikultural dan 

Moderasi Beragama 

Perkembangan zaman yang ditandai oleh 

percepatan arus globalisasi, digitalisasi, dan 

pluralisasi nilai menuntut adanya rekonstruksi 

kurikulum pendidikan Islam yang tidak hanya 

berorientasi pada pembentukan kompetensi 

kognitif keagamaan, tetapi juga pada penguatan 

nilai-nilai kemanusiaan universal seperti keadilan, 

kesetaraan, dan penghormatan terhadap 

perbedaan. Dalam konteks ini, pendidikan Islam 

dituntut untuk melahirkan peserta didik yang 

bukan hanya saleh secara ritual, melainkan juga 

toleran, terbuka, dan adaptif terhadap realitas 

multikultural yang menjadi ciri khas masyarakat 

modern. 

Kurikulum pendidikan Islam, pada 

hakikatnya, bukan sekadar dokumen administratif 

yang berisi daftar mata pelajaran, melainkan 

sebuah sistem nilai yang hidup dan berfungsi 

membentuk kepribadian peserta didik. Karena itu, 



   

 

 

211 

 

 

 

dalam proses rekonstruksi, nilai multikultural dan 

moderasi beragama menjadi dua landasan utama 

yang harus terintegrasi di setiap dimensi 

pembelajaran. Multikulturalisme, dalam 

pengertian luas, adalah pandangan hidup yang 

menghargai keberagaman budaya, agama, bahasa, 

dan identitas etnik sebagai sesuatu yang kodrati, 

bukan ancaman. Moderasi beragama, di sisi lain, 

adalah cara pandang, sikap, dan praktik beragama 

yang menyeimbangkan antara keyakinan terhadap 

ajaran sendiri dengan penghormatan terhadap 

pemeluk agama lain (Hilmin, 2024). 

Dalam perspektif pendidikan, kurikulum 

berbasis nilai multikultural dan moderasi 

beragama berfungsi sebagai instrumen sosial 

untuk memperkuat kohesi sosial dan mencegah 

radikalisme yang dapat lahir dari pemahaman 

keagamaan yang sempit. Menurut Sari dkk. (2024), 

penguatan moderasi beragama dalam kurikulum 

PAI adalah langkah strategis agar pembelajaran 

agama tidak hanya berhenti pada aspek ritual 

formal, melainkan juga menyentuh aspek sosial 

dan kemanusiaan. Dengan kata lain, pendidikan 

Islam yang dikembangkan melalui kurikulum 

berbasis moderasi dan multikulturalisme 



 

 

 

212 

 

 

 

bertujuan untuk menyeimbangkan kognisi, afeksi, 

dan aksi, sehingga menghasilkan insan yang 

mampu menjadi khalifah di bumi secara bijaksana 

dan bertanggung jawab. 

Kementerian Agama (2024) menegaskan 

bahwa kurikulum PAI yang berorientasi pada 

moderasi beragama harus menanamkan empat 

nilai pokok, yaitu komitmen kebangsaan, toleransi, 

anti kekerasan, dan penghormatan terhadap tradisi 

lokal. Nilai-nilai ini diharapkan dapat ditanamkan 

secara menyeluruh melalui mata pelajaran, 

kegiatan ekstrakurikuler, dan budaya sekolah. 

Implementasi nilai-nilai ini dapat diwujudkan, 

misalnya, melalui pembelajaran berbasis proyek 

lintas budaya, simulasi dialog antaragama, dan 

refleksi atas isu-isu sosial kemasyarakatan. 

Kajian Hernawati dkk. (2025) menunjukkan 

bahwa ketika nilai-nilai multikultural 

diintegrasikan secara sistematis ke dalam 

pembelajaran PAI di sekolah-sekolah menengah, 

maka sikap empati, keterbukaan, dan toleransi 

siswa meningkat signifikan. Hal ini membuktikan 

bahwa kurikulum yang berbasis multikultural 

bukan hanya bersifat teoretis, tetapi memberikan 



   

 

 

213 

 

 

 

dampak nyata pada pembentukan karakter dan 

perilaku sosial siswa. 

Selain itu, kurikulum pendidikan Islam 

modern harus bersifat fleksibel, kontekstual, dan 

partisipatif, agar mampu merespons kebutuhan 

zaman yang terus berubah. Fleksibilitas berarti 

kurikulum dapat menyesuaikan dengan kondisi 

sosial, budaya, dan geografis peserta didik tanpa 

kehilangan esensi nilai keislamannya. 

Kontekstualitas menegaskan bahwa ajaran Islam 

yang bersumber dari wahyu harus 

diimplementasikan sesuai dengan konteks ruang 

dan waktu agar tetap relevan. Sedangkan 

partisipatif berarti melibatkan berbagai pihak—

guru, siswa, orang tua, dan masyarakat—dalam 

proses perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasi 

kurikulum (Rahman dkk., 2024). 

Dengan demikian, rekonstruksi kurikulum 

pendidikan Islam haruslah bersifat 

transformasional, yaitu mengubah paradigma 

pembelajaran dari yang semula bersifat dogmatis 

menjadi dialogis, dari yang eksklusif menuju 

inklusif, serta dari yang berorientasi hafalan 

menuju pembelajaran yang berbasis refleksi, 

pemecahan masalah, dan aksi nyata. Kurikulum 



 

 

 

214 

 

 

 

seperti ini akan menjadi landasan bagi 

terbentuknya generasi Muslim yang moderat, 

humanis, dan kosmopolit. 

 

B. Reformasi Pembelajaran Agama di Sekolah 

dan Madrasah 

Kurikulum yang baik tidak akan bermakna 

tanpa adanya proses pembelajaran yang dinamis, 

interaktif, dan kontekstual. Oleh karena itu, 

reformasi pembelajaran agama di sekolah dan 

madrasah menjadi agenda penting dalam upaya 

membumikan nilai-nilai multikulturalisme dan 

moderasi beragama di tingkat praksis. 

Selama ini, pembelajaran agama Islam di 

banyak sekolah dan madrasah masih didominasi 

oleh pendekatan normatif-doktrinal. Guru sering 

kali menjadi satu-satunya sumber kebenaran, 

sementara peserta didik hanya berperan sebagai 

penerima pasif. Padahal, pendidikan Islam sejati 

seharusnya menumbuhkan kesadaran kritis 

(critical consciousness) dan refleksi spiritual yang 

melibatkan dialog antara teks dan konteks. 

Reformasi pembelajaran harus menempatkan guru 

sebagai fasilitator dan inspirator, bukan sekadar 

penyampai informasi (Hidayatullah, 2023). 



   

 

 

215 

 

 

 

Dalam praktiknya, reformasi ini dapat 

dilakukan melalui penerapan model pembelajaran 

aktif dan kolaboratif, seperti project-based learning 

(PBL), problem-based learning (PBL), dan dialog 

reflektif lintas budaya. Melalui pembelajaran 

berbasis proyek, misalnya, siswa dapat dilibatkan 

dalam kegiatan sosial yang memperkuat 

solidaritas lintas agama, seperti kerja bakti 

bersama lintas komunitas, bakti sosial lintas etnik, 

atau forum diskusi kebangsaan di sekolah. 

Sementara itu, pembelajaran reflektif 

memungkinkan siswa untuk mengaitkan nilai-nilai 

keislaman dengan realitas sosial yang mereka 

alami sehari-hari. 

Dalam konteks madrasah, pembelajaran 

agama juga harus diintegrasikan dengan ilmu 

pengetahuan modern dan keterampilan abad ke-

21, seperti berpikir kritis, komunikasi, kolaborasi, 

dan kreativitas (4C). Menurut hasil penelitian 

Puspita dkk. (2024), madrasah yang mampu 

mengintegrasikan nilai keagamaan dengan sains 

dan teknologi lebih berhasil membentuk peserta 

didik yang tidak hanya cerdas spiritual, tetapi juga 

kompeten intelektual dan sosial. Hal ini 

menunjukkan bahwa pendidikan Islam sejatinya 



 

 

 

216 

 

 

 

tidak bertentangan dengan ilmu modern, 

melainkan saling melengkapi dalam kerangka 

membentuk insan kamil. 

Lebih jauh lagi, reformasi pembelajaran 

agama juga harus memperhatikan aspek literasi 

digital dan media, mengingat peserta didik hidup 

di era disrupsi informasi. Pendidikan Islam tidak 

boleh abai terhadap bagaimana media sosial 

membentuk persepsi keagamaan generasi muda. 

Guru perlu membekali siswa dengan literasi kritis 

terhadap konten keagamaan daring agar mereka 

tidak mudah terpengaruh oleh narasi ekstrem atau 

intoleran (Kemenag, 2024). 

Dengan demikian, reformasi pembelajaran 

agama di sekolah dan madrasah merupakan 

bagian integral dari rekonstruksi kurikulum 

pendidikan Islam. Pembelajaran agama tidak lagi 

cukup dengan ceramah satu arah, melainkan harus 

menjadi arena dialog dan aktualisasi nilai-nilai 

rahmatan lil ‘alamin dalam kehidupan nyata. 

 

C. Kebijakan Pendidikan Nasional yang 

Berpihak pada Keberagaman 

Kebijakan pendidikan nasional merupakan 

kerangka makro yang menentukan arah, isi, dan 



   

 

 

217 

 

 

 

pelaksanaan pendidikan Islam di Indonesia. 

Dalam konteks negara yang majemuk seperti 

Indonesia, kebijakan pendidikan harus bersifat 

inklusif, adaptif, dan responsif terhadap 

keberagaman budaya dan agama. Sayangnya, 

kebijakan pendidikan sering kali masih terjebak 

dalam paradigma seragam (uniformity), padahal 

keberagaman seharusnya menjadi kekuatan. 

Rekonstruksi kebijakan pendidikan nasional 

yang berpihak pada keberagaman menuntut 

adanya penegasan nilai-nilai multikultural dan 

moderasi beragama sebagai dasar hukum dan 

filosofis sistem pendidikan nasional. Hal ini dapat 

diwujudkan melalui integrasi nilai-nilai moderasi 

dalam Rencana Pembangunan Jangka Menengah 

Nasional (RPJMN), kebijakan Kementerian 

Pendidikan dan Kebudayaan, serta Kementerian 

Agama. 

Kemenag (2024) misalnya telah menyusun 

Panduan Pembelajaran dan Asesmen PAI berbasis 

Moderasi Beragama, yang menekankan 

pentingnya pembelajaran agama yang 

menumbuhkan cinta damai, menghargai 

perbedaan, dan menghindari kekerasan. Panduan 

ini tidak hanya menjadi acuan bagi guru PAI di 



 

 

 

218 

 

 

 

sekolah negeri, tetapi juga madrasah, pesantren, 

dan lembaga keagamaan lainnya. Selain itu, 

pemerintah juga perlu memperluas dukungan 

terhadap program pelatihan guru, pengembangan 

kurikulum lokal, dan pendanaan riset pendidikan 

multikultural. 

Kebijakan yang berpihak pada keberagaman 

juga harus melibatkan partisipasi multi-pihak 

(multi-stakeholder), termasuk organisasi 

keagamaan, tokoh masyarakat, lembaga riset, dan 

sektor swasta. Kolaborasi ini diperlukan agar 

kebijakan yang dihasilkan tidak hanya top-down, 

tetapi juga berakar dari kebutuhan masyarakat. 

Misalnya, Forum Kerukunan Umat Beragama 

(FKUB) secara nasional telah mengusulkan agar 

moderasi beragama dimasukkan dalam kurikulum 

nasional sebagai langkah strategis untuk 

memperkuat kohesi sosial (Republika, 2024). 

Di tingkat mikro, kebijakan pendidikan 

daerah juga perlu memberikan ruang bagi 

pendidikan kontekstual berbasis kearifan lokal. 

Sebab, keberagaman di Indonesia bukan hanya 

antaragama, tetapi juga antarbudaya dan 

antarwilayah. Pendidikan Islam yang 

dikembangkan di Aceh tentu berbeda dengan di 



   

 

 

219 

 

 

 

Bali, Papua, atau Sulawesi, karena konteks sosial 

dan budaya yang berbeda. Karena itu, otonomi 

kurikulum di tingkat sekolah atau madrasah 

menjadi penting dalam mewujudkan pendidikan 

yang relevan dan bermakna. 

 

D. Peran Pemerintah dan Organisasi Keagamaan 

Implementasi rekonstruksi kurikulum dan 

kebijakan pendidikan Islam tidak akan berjalan 

efektif tanpa sinergi antara pemerintah dan 

organisasi keagamaan. Pemerintah, melalui 

regulasi dan pendanaan, memiliki peran strategis 

sebagai pengarah, pengontrol, sekaligus fasilitator 

dalam proses perubahan kebijakan pendidikan. 

Sementara itu, organisasi keagamaan seperti 

Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah, Persis, 

dan lainnya berperan sebagai pelaksana sosial dan 

kultural di lapangan. 

Pemerintah perlu memastikan bahwa nilai-

nilai moderasi dan multikultural menjadi bagian 

dari sistem pendidikan nasional, mulai dari 

kurikulum dasar hingga pendidikan tinggi. 

Kemenag RI (2024) dalam kebijakan terbaru 

menyatakan bahwa pendidikan Islam harus 

mengedepankan nilai-nilai keadaban publik (civic 



 

 

 

220 

 

 

 

virtue) dan etika sosial, bukan hanya pembentukan 

akidah semata. Selain itu, pemerintah juga perlu 

menyediakan program pengembangan profesional 

guru yang fokus pada pelatihan moderasi 

beragama, komunikasi lintas budaya, dan 

manajemen kelas inklusif. 

Sementara itu, organisasi keagamaan 

berperan sebagai jembatan antara kebijakan 

pemerintah dan realitas sosial masyarakat. Mereka 

dapat mengembangkan kurikulum alternatif 

berbasis nilai-nilai keagamaan yang toleran, 

mengadakan pelatihan guru, serta memperkuat 

jaringan komunitas pendidikan moderat. Menurut 

FKUB (2024), kemitraan strategis antara 

pemerintah dan ormas Islam dalam bidang 

pendidikan sangat penting untuk mencegah 

infiltrasi paham radikal ke lembaga pendidikan. 

Dengan demikian, sinergi antara pemerintah 

sebagai pembuat kebijakan dan organisasi 

keagamaan sebagai penggerak nilai akan menjadi 

fondasi kuat dalam mewujudkan pendidikan Islam 

yang berorientasi pada kemanusiaan, kebangsaan, 

dan kedamaian. 



   

 

 

221 

 

 

 

BAB 11 

MENYEMAI TOLERANSI SEJAK DINI: 

ARAH BARU PENDIDIKAN ISLAM 

 

 
Bab ini hadir sebagai kajian strategis yang 

menyoroti urgensi menanamkan nilai-nilai 

toleransi sejak tahap awal pendidikan dalam 

kerangka pendidikan Islam kontemporer, yang 

tidak lagi semata-mata berorientasi pada 

penguasaan materi keagamaan formal atau 

pembentukan hafalan ritual semata, melainkan 

menekankan pada pembentukan karakter anak 

yang inklusif, empatik, dan mampu menghargai 

keberagaman, baik keberagaman agama, budaya, 

suku, maupun latar sosial-ekonomi, sehingga 

peserta didik sejak usia dini dapat tumbuh sebagai 

individu yang memiliki kesadaran moral, sosial, 

dan spiritual yang utuh, sekaligus mampu menjadi 

agen perdamaian dan pembangun masyarakat 

yang harmonis di tengah realitas pluralisme 

masyarakat modern. 

Dalam konteks pendidikan Islam 

kontemporer, menyemai toleransi sejak dini bukan 

hanya sekadar memberikan pemahaman kognitif 



 

 

 

222 

 

 

 

tentang perbedaan, tetapi juga membangun 

kapasitas afektif dan perilaku anak agar mereka 

mampu mengekspresikan nilai-nilai toleransi 

melalui interaksi sehari-hari, pengalaman sosial, 

dan refleksi personal yang kontinu, sehingga 

toleransi menjadi bagian dari habitus atau 

kebiasaan berpikir dan bertindak yang melekat 

pada diri mereka secara alami. Konsep ini 

berangkat dari pemahaman bahwa pendidikan 

Islam sejati harus mengintegrasikan dimensi 

spiritual, moral, dan sosial dalam satu kesatuan 

utuh, di mana pendidikan tidak hanya berfungsi 

sebagai transfer ilmu pengetahuan agama, tetapi 

juga sebagai wahana pembentukan karakter, 

pembiasaan nilai, dan internalisasi prinsip-prinsip 

kemanusiaan universal, seperti keadilan, kasih 

sayang, empati, dan penghormatan terhadap hak-

hak individu lain, sebagaimana ditegaskan dalam 

berbagai ayat Al-Qur’an dan hadis Nabi 

Muhammad SAW. 

Bab ini menegaskan bahwa penyemai nilai 

toleransi sejak dini harus dimulai dari lembaga 

pendidikan formal, nonformal, maupun informal, 

dengan peran sentral keluarga, guru, pendidik, 

serta lingkungan sosial sebagai teladan dan 



   

 

 

223 

 

 

 

fasilitator utama dalam proses pembentukan 

karakter anak. Pendidikan Islam sejak dini, jika 

diarahkan secara tepat, mampu menciptakan 

generasi muda yang tidak hanya saleh secara 

individual, tetapi juga bertanggung jawab secara 

sosial, memiliki kemampuan berpikir kritis 

terhadap fenomena sosial, serta mampu 

menghadapi perbedaan dengan sikap inklusif, 

kreatif, dan solutif, sehingga mereka menjadi 

bagian dari masyarakat yang mampu mereduksi 

konflik, membangun kerja sama lintas komunitas, 

dan menginternalisasi prinsip-prinsip rahmah, 

tasamuh, dan ’adl dalam kehidupan nyata. 

Bab ini juga mengulas pentingnya 

perancangan kurikulum, metode pembelajaran, 

dan kebijakan pendidikan yang responsif terhadap 

kebutuhan pengembangan karakter toleran pada 

peserta didik usia dini. Hal ini mencakup integrasi 

nilai-nilai multikultural, praktik dialog lintas 

budaya dan agama, pembelajaran berbasis proyek 

sosial, permainan edukatif yang memupuk empati, 

serta kegiatan interaktif yang menumbuhkan 

kesadaran kolektif dan tanggung jawab moral. 

Dalam konteks ini, pendidikan Islam dipandang 

sebagai media strategis untuk membangun 



 

 

 

224 

 

 

 

kesadaran toleransi sejak awal kehidupan anak, 

dengan pendekatan yang holistik, sistemik, dan 

berbasis pengalaman nyata, sehingga nilai-nilai 

toleransi tidak hanya diketahui secara teoritis, 

tetapi juga diaplikasikan secara praktis dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Selain itu, bab ini akan membahas tantangan 

dan peluang yang muncul dalam upaya menyemai 

toleransi sejak dini, termasuk tekanan globalisasi, 

pengaruh media digital, fragmentasi sosial, serta 

kecenderungan eksklusivisme dalam praktik 

keagamaan, yang jika tidak diantisipasi dapat 

menghambat internalisasi nilai toleransi. Oleh 

karena itu, arah baru pendidikan Islam yang 

menekankan penyemaan toleransi sejak dini harus 

melibatkan pendekatan inovatif, kreatif, dan 

kontekstual, yang menggabungkan prinsip-prinsip 

keislaman dengan pedagogi modern, literasi 

digital, serta pendidikan karakter yang adaptif 

terhadap dinamika sosial-budaya masyarakat 

kontemporer. 

 

 

 



   

 

 

225 

 

 

 

A. Urgensi Pendidikan Toleransi di Era Digital 

dan Global 

1. Realitas Globalisasi dan Krisis Nilai 

Dunia abad ke-21 ditandai oleh 

keterhubungan yang belum pernah terjadi 

sebelumnya. Internet, kecerdasan buatan, dan 

transformasi digital telah menciptakan ekosistem 

sosial baru yang mempertemukan manusia dari 

beragam latar budaya, bahasa, dan keyakinan 

hanya dalam hitungan detik. Namun, 

paradoksnya, di tengah keterhubungan global 

tersebut, muncul pula gejala disintegrasi sosial dan 

intoleransi digital. 

Menurut UNESCO (2024), 74% generasi muda 

di dunia menyatakan bahwa media sosial sering 

menjadi sumber utama konflik berbasis identitas 

dan agama. Fenomena ini juga tampak di 

Indonesia. Survei Lembaga Setara Institute (2025) 

menunjukkan bahwa 41% remaja muslim 

Indonesia pernah terpapar konten intoleran atau 

ujaran kebencian berbasis agama di media sosial. 

Kondisi ini memperlihatkan bahwa 

pendidikan Islam tidak lagi cukup hanya 

menekankan aspek ritual atau kognitif keagamaan, 

melainkan harus mampu membentuk kesadaran 



 

 

 

226 

 

 

 

moral dan empati sosial dalam menghadapi 

kompleksitas zaman. Seperti diingatkan 

Azyumardi Azra (2024), “tantangan Islam abad ini 

bukan terletak pada pemurnian ajaran, tetapi pada 

penerjemahan nilai-nilai universal Islam ke dalam 

konteks global yang plural dan dinamis.” 

2. Krisis Moral dan Kehilangan Orientasi Nilai 

Era digital membawa kemudahan, tetapi juga 

menciptakan krisis orientasi moral. Informasi yang 

melimpah tidak selalu sebanding dengan 

kebijaksanaan moral yang mendalam. Banyak 

generasi muda yang memahami agama melalui 

potongan konten TikTok atau video singkat 

YouTube tanpa landasan ilmiah yang kuat. 

Riset BRIN (2025) menunjukkan bahwa 38% 

remaja muslim di Indonesia memahami Islam 

melalui media sosial tanpa keterlibatan guru 

agama atau ustaz secara langsung. Akibatnya, 

terjadi fenomena yang disebut “digital religiosity 

distortion” pemahaman keagamaan yang parsial, 

emosional, dan mudah disusupi narasi intoleran. 

Karena itu, pendidikan Islam hari ini harus 

berperan sebagai penjernih nilai (value clarifier), 

bukan sekadar penghafal teks. Pendidikan yang 

menanamkan toleransi sejak dini akan menjadi 



   

 

 

227 

 

 

 

filter moral bagi generasi yang hidup dalam arus 

deras informasi. Hal ini sejalan dengan pesan QS. 

Al-Hujurat [49]:13, yang menegaskan bahwa 

keberagaman adalah kehendak Ilahi yang harus 

direspons dengan sikap saling mengenal 

(lita‘arafu), bukan saling meniadakan. 

 

B. Harapan terhadap Generasi Islam Moderat, 

Terbuka, dan Empatik 

1. Ciri-Ciri Generasi Islam Moderat 

Generasi Islam moderat diharapkan menjadi 

generasi pembelajar, dialogis, dan solutif. Mereka 

tidak menutup diri dari kemajuan global, tetapi 

tetap berpijak pada prinsip keislaman yang 

humanis dan rasional. Ciri-ciri pokok generasi ini 

mencakup: 

1. Keseimbangan spiritual dan intelektual 

(tawazun), di mana akal dan hati digunakan 

bersamaan dalam memahami realitas. 

2. Keterbukaan terhadap perbedaan (tasamuh), 

yang berakar dari kesadaran teologis bahwa 

keragaman adalah bagian dari rahmat 

Tuhan. 

3. Empati sosial dan solidaritas lintas identitas 

(ukhuwah insaniyyah), yakni kemampuan 



 

 

 

228 

 

 

 

merasakan penderitaan orang lain tanpa 

memandang agama atau suku. 

4. Kritis terhadap ideologi eksklusif, baik yang 

datang dari luar maupun dari internal 

komunitas Muslim sendiri. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Yusuf al-

Qaradawi (dalam terjemahan 2023 edisi revisi), 

Islam moderat adalah “Islam yang memahami 

keseimbangan antara nash dan realitas, antara teks 

dan konteks.” Konsep inilah yang menjadi arah 

baru pendidikan Islam abad ke-21. 

2. Peran Generasi Muda Muslim di Tengah 

Perubahan Global 

Generasi muda Islam memiliki tanggung 

jawab moral dan historis untuk menjaga 

keberlangsungan peradaban Islam yang beradab 

(madani). Dalam konteks Indonesia, mereka 

merupakan generasi penerus yang diharapkan 

mampu menjadi “jembatan sosial” di tengah 

meningkatnya polarisasi politik dan budaya. 

Menurut Kementerian Agama (2024), gerakan 

“Generasi Moderat” yang diimplementasikan 

melalui program Madrasah Riset dan Moderasi telah 

menghasilkan dampak positif: 72% siswa 

menunjukkan peningkatan sikap empatik dan 



   

 

 

229 

 

 

 

keterlibatan sosial setelah mengikuti kurikulum 

toleransi lintas iman. 

Hal ini memperlihatkan bahwa generasi 

muda Islam mampu menjadi motor penggerak 

rekonsiliasi sosial, asalkan dibekali dengan 

pendidikan yang menekankan nilai rahmah (kasih 

sayang), ‘adl (keadilan), dan hikmah 

(kebijaksanaan). 

3. Spirit Empati dan Kepedulian Sosial 

Dalam pandangan Islam, empati bukan 

sekadar perasaan, tetapi manifestasi iman yang 

hidup. Rasulullah SAW bersabda, “Tidak beriman 

seseorang di antara kamu hingga ia mencintai 

saudaranya sebagaimana ia mencintai dirinya sendiri” 

(HR. Bukhari dan Muslim). 

Empati sosial adalah fondasi dari toleransi. 

Pendidikan Islam yang berorientasi pada empati 

akan menumbuhkan generasi yang mampu 

menghargai perbedaan tanpa kehilangan jati diri 

keislamannya. Riset UNDP Indonesia (2025) 

menunjukkan bahwa sekolah Islam yang 

menerapkan pendekatan berbasis empati dan 

refleksi sosial memiliki tingkat perilaku toleran 

siswa yang lebih tinggi (82%) dibandingkan 

sekolah konvensional (61%). 



 

 

 

230 

 

 

 

C. Strategi Jangka Panjang untuk Membangun 

Budaya Damai 

1. Transformasi Kurikulum dan Paradigma 

Pendidikan 

Langkah pertama dalam membangun budaya 

damai adalah transformasi paradigma pendidikan 

Islam. Pendidikan tidak boleh berhenti pada 

hafalan dogmatis, tetapi harus mendorong dialog, 

analisis, dan refleksi moral. 

Menurut Hefni (Jurnal Pendidikan Islam 

Kontemporer, 2024), kurikulum Islam perlu 

direformasi dengan mengintegrasikan tema-tema 

seperti human rights, civic ethics, interfaith 

understanding, dan digital citizenship. Pembelajaran 

berbasis proyek (Project-Based Learning) yang 

melibatkan kegiatan sosial lintas agama terbukti 

efektif meningkatkan sikap toleran dan kepedulian 

masyarakat. 

Sebagai contoh, program “Madrasah Damai” 

yang diluncurkan oleh Kemenag (2025) di 12 

provinsi Indonesia telah menanamkan nilai-nilai 

rahmatan lil ‘alamin melalui pendekatan partisipatif. 

Evaluasi program menunjukkan peningkatan 

indeks toleransi guru dan siswa sebesar 29% 

setelah satu tahun pelaksanaan. 



   

 

 

231 

 

 

 

2. Pelatihan Guru dan Pembinaan Moderasi 

Guru merupakan aktor utama yang 

menanamkan nilai-nilai toleransi. Menurut BRIN 

(2024), hanya 46% guru agama Islam yang merasa 

yakin mampu mengintegrasikan nilai moderasi 

dalam pembelajaran. Oleh karena itu, pelatihan 

guru dengan model “pedagogi dialogis” perlu 

diperluas. 

Pelatihan tersebut tidak hanya membekali 

guru dengan teori, tetapi juga kompetensi afektif 

dan reflektif, seperti kemampuan mendengarkan 

perbedaan dan menyampaikan ajaran Islam secara 

inklusif. Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan 

Kalijaga Yogyakarta (2025) telah memulai 

pelatihan Guru Cinta Damai dengan kurikulum 

berbasis empati dan narasi positif Islam di media 

sosial. Hasilnya, 78% peserta menunjukkan 

peningkatan kemampuan mengelola dialog antar 

siswa lintas pandangan keagamaan. 

3. Kolaborasi Lintas Institusi dan Komunitas 

Membangun budaya damai memerlukan 

sinergi antara sekolah, keluarga, masyarakat, dan 

negara. Program pendidikan toleransi tidak bisa 

hanya bersifat top-down dari pemerintah, tetapi 

juga perlu pendekatan community-based education. 



 

 

 

232 

 

 

 

Wahid Foundation (2025) bersama UNICEF 

Indonesia meluncurkan program “Sekolah Inklusif 

dan Ramah Perbedaan” yang menghubungkan 

sekolah-sekolah Islam dengan komunitas lintas 

iman di sekitar mereka. Hasil studi awal 

menunjukkan bahwa interaksi langsung antar 

anak lintas agama dalam kegiatan sosial (misalnya 

penanaman pohon atau kerja bakti) lebih efektif 

menumbuhkan toleransi dibandingkan 

pembelajaran teoritis di kelas. 

4. Digitalisasi Pendidikan dan Literasi 

Keagamaan 

Strategi jangka panjang berikutnya adalah 

digitalisasi nilai toleransi. Pendidikan Islam perlu 

memanfaatkan media sosial dan teknologi sebagai 

sarana dakwah damai. Kominfo (2025) mencatat 

bahwa 90% remaja Indonesia berusia 13–24 tahun 

aktif di media sosial setiap hari, dengan durasi 

rata-rata 4,2 jam. 

Oleh karena itu, perlu dikembangkan 

platform digital seperti “Santri Digital Peace 

Academy” yang mengajarkan dakwah kreatif dan 

literasi keagamaan digital. Melalui pendekatan ini, 

pesan-pesan Islam yang rahmatan lil ‘alamin dapat 



   

 

 

233 

 

 

 

menyebar lebih luas dan mengimbangi narasi 

ekstremisme daring. 

 

D. Pendidikan Islam sebagai Fondasi Peradaban 

Inklusif 

1. Islam sebagai Agama Peradaban 

Islam hadir bukan hanya sebagai sistem 

kepercayaan, tetapi juga sebagai sistem peradaban 

yang membangun tatanan sosial yang adil dan 

damai. Sejak masa Nabi Muhammad SAW, 

pendidikan telah menjadi pilar utama 

pembangunan masyarakat madani. Piagam 

Madinah (622 M) adalah contoh awal kontrak 

sosial berbasis pluralisme yang mengakui hak-hak 

kelompok non-Muslim sebagai warga negara. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Fazlur Rahman 

(2024, ed. revisi), esensi pendidikan Islam adalah 

“pembentukan manusia berakhlak yang mampu 

menciptakan keadilan sosial sebagai refleksi 

tauhid.” Dengan demikian, pendidikan Islam yang 

inklusif adalah kelanjutan historis dari misi 

profetik Islam itu sendiri. 

2. Pendidikan sebagai “Peradaban Pengetahuan” 

Peradaban Islam klasik tumbuh karena 

menjunjung tinggi ilmu, keterbukaan, dan dialog. 



 

 

 

234 

 

 

 

Para ulama seperti Al-Farabi, Ibn Sina, dan Al-

Ghazali berdebat secara terbuka tanpa saling 

meniadakan. Tradisi ilmiah seperti ini harus 

dihidupkan kembali di madrasah dan pesantren 

masa kini. 

Al-Attas (2025) menegaskan bahwa adab 

yakni pengenalan akan tempat segala sesuatu 

sesuai hakikatnya merupakan inti dari pendidikan 

Islam. Maka, pendidikan Islam yang beradab 

adalah pendidikan yang menghargai perbedaan 

tanpa kehilangan orientasi ketauhidan. 

3. Menuju Peradaban Inklusif dan Global 

Indonesia sebagai negara dengan populasi 

Muslim terbesar di dunia memiliki tanggung 

jawab moral untuk memperlihatkan wajah Islam 

yang damai dan berkemajuan. Deklarasi Jakarta 

tentang Islam dan Kemanusiaan (2025) yang 

dikeluarkan oleh ormas-ormas Islam besar (NU, 

Muhammadiyah, dan Persis) menegaskan bahwa 

Islam harus menjadi kekuatan moral global dalam 

menghadapi krisis kemanusiaan dunia. 

Dalam kerangka ini, pendidikan Islam 

menjadi fondasi peradaban inklusif global, di 

mana peserta didik tidak hanya menjadi muslim 

yang taat, tetapi juga warga dunia yang 



   

 

 

235 

 

 

 

bertanggung jawab (global citizen with Islamic 

values). 

Sebagaimana ditegaskan oleh QS. Al-Anbiya 

[21]:107: 

“Dan tidaklah Kami mengutus engkau 

(Muhammad), melainkan untuk menjadi rahmat 

bagi semesta alam.” 

Ayat ini menjadi landasan spiritual bagi arah 

baru pendidikan Islam yang menebar kasih sayang 

lintas batas bangsa dan keyakinan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

236 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 

Abdin, M., & Tuharea, J. (2023). Pendidikan 

Multikultural: Membangun Kesatuan dalam 

Keanekaragaman. Jurnal PKN, 5(2), 45–58. 

Abdullah, M. A. (2023). Rekonstruksi Epistemologi 

Pendidikan Islam. Yogyakarta: UIN Sunan 

Kalijaga Press. 

Abdullah bin Bayyah. (2024). The Islamic Charter for 

Global Peace. Abu Dhabi: Abu Dhabi Forum for 

Peace. 

Ahmad al-Tayyib. (2025). Cairo Declaration on 

Human Fraternity and Peaceful Coexistence. 

Cairo: Al-Azhar University. 

Al-Attas, S. M. N. (2023). The Concept of Education in 

Islam (Revised Edition). Kuala Lumpur: ISTAC. 

Al-Qur’an dan Terjemahannya. (2024). Edisi 2024. 

Kementerian Agama RI. 

Anjani, R. D., & Kosasih, A. (2024). Peran komunitas 

agama Islam dalam membangun toleransi dan 

menuntaskan konflik agama di Indonesia. Jurnal 

At-Taujih, 4(1). 



   

 

 

237 

 

 

 

Ardi, R., & Saputra, E. (2024). Implementasi Model 

Pendidikan Karakter Berbasis Multikultural. 

CATHA Journal of Education and Society. 

Armstrong, K. (2024). Muhammad: The Prophet for 

Our Times (Revised Edition). New York: 

HarperOne. 

Asri, D. N. (2024). Model pendidikan karakter berbasis 

keluarga di era digital. Jurnal Pendidikan Moral 

Indonesia, 12(2), 55–70. 

Ayu Puspita Sari, N., Nasor, M., Rifai, R. N., & 

Utama, E. P. (2024). Integrasi Nilai-Nilai 

Moderasi Beragama dalam Mengembangkan 

Kurikulum Pendidikan Agama Islam. Journal on 

Education, 6(4), 21687–21698. 

Azra, A. (2023). Moderasi Islam dan Tantangan 

Globalisasi. Jakarta: ICIS. 

Azra, A. (2024). Islam Moderat dan Tantangan 

Intoleransi Pendidikan di Asia Tenggara. Jakarta: 

LP3ES. 

Azra, A. (2024). Pendidikan Islam dan Kebinekaan di 

Era Disrupsi. Jakarta: ICIS. 

Azra, A. (2024). Pendidikan Islam dan Moderasi di Era 

Digital. Jakarta: ICIS. 

Badan Pusat Statistik. (2023). Data Keberagaman 

Suku dan Bahasa di Indonesia. Jakarta: BPS RI. 



 

 

 

238 

 

 

 

Balitbang Kemenag. (2025). Model Pembelajaran 

Kolaboratif Lintas Iman di Madrasah Negeri. 

Jakarta. 

Bass, B., & Riggio, R. (2024). Transformational 

Leadership in Faith-Based Institutions. New York: 

Routledge. 

BNPT. (2024). Survei Nasional Indeks Potensi 

Radikalisme di Kalangan Pelajar dan Mahasiswa. 

Jakarta. 

BNPT & MUI. (2024). Dialog Antaragama dan 

Pencegahan Ekstremisme. Jakarta. 

BRIN. (2024). Tren Polarisasi Sosial dalam Pemilu 

2024: Analisis Big Data Percakapan Publik. 

Jakarta. 

BRIN. (2025). Tren Pendidikan Keagamaan dan 

Moderasi Sosial di Era Digital. Jakarta. 

Center for Digital Society (CfDS) UGM. (2024). 

Digital Literacy and Polarization among 

Indonesian Youth. Yogyakarta. 

Din Syamsuddin. (2024). Islam dan Kebangsaan: 

Refleksi Peradaban Damai. Bandung: Mizan. 

Dzuhayatin, S. R. (2024). Gender, Human Rights, and 

Education in Muslim Societies. Geneva: UNHRC 

Publication. 

FKUB. (2024). Moderasi Beragama Perlu Dimasukkan 

ke Kurikulum Nasional. Republika Online. 



   

 

 

239 

 

 

 

Garamatan, F. (2024). Curriculum Integration and 

Religious Tolerance. Journal of Islamic 

Educational Reform. 

Haris, A. (2023). Toleransi Sosial di Masyarakat 

Multikultural Indonesia. Jurnal Ilmu Sosial 

Nusantara, 4(1), 22–35. 

Hasni, M. (2024). Peran budaya dalam meningkatkan 

toleransi dan kerukunan beragama di masyarakat. 

Educazione: Jurnal Multidisiplin, 1(1). 

Hernawati, H., Hadiyanto, A., & Amaliyah, A. 

(2025). Integrasi Nilai-Nilai Multikultural dalam 

Pembelajaran PAI di SMAN 14 Jakarta. Jurnal 

Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia, 4(3), 

1645–1653. 

Hidayatullah, A. (2023). Reformasi Pedagogik dalam 

Pendidikan Islam Kontemporer. Jurnal Tarbiyah 

dan Sosial, 8(2), 55–70. 

Hilmin, H. (2024). Internalisasi Nilai Moderasi 

Beragama dalam Kurikulum Merdeka Belajar 

Pendidikan Agama Islam. Muaddib: Islamic 

Education Journal, 7(1), 37–45. 

Imbar, M., & Mesra, R. (2024). Peran Pendidikan 

Multikulturalisme dalam Membangun 

Harmonisasi Sosial di Masyarakat Indonesia. 

Jurnal Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial 

(JELAS), 1(3), 98–105. 



 

 

 

240 

 

 

 

Kebudayaan Kemdikbud. (2023). Pendidikan 

karakter dalam lingkungan keluarga pada 

masyarakat Muna di Sulawesi Tenggara. Jakarta. 

Kemendikdasmen RI. (2025). Peran keluarga sebagai 

fondasi pendidikan karakter anak. Cerdas 

Berkarakter – Kemendikdasmen RI. 

Kemenag RI. (2022, Juni 28). Menag: Keluarga jadi 

madrasah pembentukan karakter generasi bangsa. 

Antara News. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2024). 

Indeks Kerukunan Umat Beragama (IKUB) 2024. 

Jakarta. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2024). 

Laporan Moderasi Beragama dan Pendidikan Islam 

di Indonesia 2024. Jakarta. 

Kementerian Agama RI. (2024). Islam, Pluralisme, 

dan Multikulturalisme. Jakarta: Direktorat 

Moderasi Beragama. 

Kementerian Agama RI. (2024). Panduan 

Pembelajaran dan Asesmen PAI Berbasis Moderasi 

Beragama. Jakarta: Direktorat PAI. 

Kementerian Agama RI. (2025). Moderasi Beragama 

dalam Kurikulum Madrasah dan Pesantren. 

Jakarta: Dirjen Pendis. 

Kementerian Agama RI. (2025). Moderasi Beragama 

dalam Pendidikan Islam. Jakarta: Dirjen Pendis. 



   

 

 

241 

 

 

 

Kobandaha, M. (2019). Keluarga sebagai basis 

pendidikan karakter. Irfani (e-Journal), 15(1), 81–

92. 

Kominfo. (2025). Laporan Pengawasan Konten Digital 

Intoleran dan Ujaran Kebencian Triwulan I 2025. 

Jakarta. 

Kusnanto, G., Gudiato, & Vuspitasari. (2024). 

Pengaruh internet dan media konvensional 

terhadap persepsi masyarakat tentang isu sosial. 

Sebatik, 27(2). 

Lestari, R. (2024). Dialog Antarbudaya sebagai 

Strategi Pendidikan Multikultural di Sekolah 

Menengah. Jurnal Pendidikan Multikultural, 

2(1), 15–29. 

Lince Napitupulu, E. (2024, November 21). Perkuat 

peran keluarga mengajarkan nilai toleransi. 

Kompas. 

Madjid, N. (2025). Agama dan Peradaban: Refleksi 

Multikultural Indonesia Kontemporer. Jakarta: 

Paramadina. 

Mustofa Bisri, A. (2024). Toleransi dan Kedalaman 

Iman. Pidato Kebudayaan PBNU. 

Naim, N., & Achmad, A. (2022). Merawat 

Kebinekaan Melalui Pendidikan Multikultural. 

Yogyakarta: Deepublish. 



 

 

 

242 

 

 

 

Najib, A. (2024). Pendidikan Inklusif di Pesantren 

Tebuireng: Analisis Kurikulum dan Implementasi 

Sosial. Jurnal Pendidikan Islam, 10(2). 

Nugroho, S. (2023). Kearifan Multikultural pada Masa 

Kerajaan Nusantara. Jurnal Sejarah Nusantara, 

7(2), 101–117. 

Nuryanti, D. (2024). Halaqah Lintas Pesantren sebagai 

Sarana Pembentukan Sikap Toleran. UINSA 

Journal of Islamic Education. 

Quraish Shihab, M. (2023). Tafsir Al-Misbah (Edisi 

Revisi). Jakarta: Lentera Hati. 

Quraish Shihab, M. (2024). Wawasan Al-Qur’an 

tentang Kemanusiaan dan Keberagaman. Jakarta: 

Lentera Hati. 

Raden Intan, UIN. (2024). Media sosial dan perilaku 

keagamaan mahasiswa di era digital. Jurnal Sosial 

Keislaman, 5(2), 33–49. 

Rahman, F. (2024). Islam and Modernity: New 

Readings on Ethics and Pluralism. Chicago: 

University of Chicago Press. 

Rahman, L. R., dkk. (2024). Strategi Inovasi 

Pendidikan Agama Islam Berbasis Multikultural 

dalam Menanggapi Tantangan Global. Jurnal 

Ilmiah Global Education, 5(4). 



   

 

 

243 

 

 

 

Rahmawati, I. (2025). Global Education and Interfaith 

Dialogue in Islamic Schools. Journal of Character 

Education and Society, 12(1). 

Rofiq, A. (2023). Keluarga sebagai madrasah pertama: 

Kajian pendidikan Islam kontemporer. Jurnal 

Tarbawi, 18(1). 

Rohman, M., & Hidayati, L. (2024). Contextual 

Pedagogy for Peace Education in Islamic Schools. 

Journal of Islamic Pedagogy. 

Saripudin, S. (2023). Konsep Multikulturalisme dalam 

Perspektif Sosial dan Pendidikan. Jurnal Budimas, 

6(1), 10–20. 

Setara Institute. (2025). Laporan Kebebasan 

Beragama/Berkeyakinan di Indonesia Tahun 2024–

2025: Regresi di Tengah Transisi Politik. Jakarta. 

Sutrisno, H. (2024). Pesantren Multikultural dan 

Transformasi Sosial. Jurnal Al-Qalam, 28(1). 

UNESCO. (2025). Education for Peace and Cultural 

Diversity: Global Practices and Local Adaptations. 

Paris. 

UNESCO & Kemendikbud. (2024). Education for 

Tolerance: Indonesia Report 2024. Jakarta. 

UNESCO Indonesia. (2024). Education for Peace: 

Report on Faith-Based Schools in Southeast Asia. 

Jakarta. 



 

 

 

244 

 

 

 

UNESCO Indonesia & Kemenag. (2024). Education 

for Tolerance: Islamic School Report 2024. Jakarta. 

Wahid Foundation. (2024). Laporan Program 

Pesantren Damai 2024: Penguatan Moderasi 

Santri di Indonesia Timur. Jakarta. 

Wahyuni, S., & Dafit, F. J. (2024). Pendidikan 

Multikultural dan Nilai Budaya Lokal di Sekolah 

Dasar. Jurnal Educatio, 10(1), 55–68. 

Wijanarka, T., & Purnama Sari, N. K. D. (2025). 

Pluralisme dalam perwujudan toleransi melalui 

relasi komunitas Gusdurian–GKJW. Dialog, 46(2). 

Yusuf al-Qaradawi. (2024). Fiqh al-Jinsiyah wa al-

Muwathanah. Doha: Al-Wasatiyyah Institute. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



   

 

 

245 

 

 

 

            Tentang Penulis 

 

A. Moh. Ickhamal Suryadinata, 

S.Pd., M.Pd. lahir di Palu, 16 

Juni 2000, adalah seorang 

akademisi muda yang memiliki 

semangat tinggi dalam dunia 

pendidikan. Terlahir sebagai 

anak kedua dari dua bersaudara 

dari pasangan Andi Subardin AB, S.K.M., M. Kes., 

dan Hj. Maryam Tachir, penulis memulai 

perjalanan akademiknya sejak dini melalui 

pendidikan formal dan pengalaman berharga di 

lingkungan pesantren. 

Pendidikan dasar ia tempuh di SD Inpres 1 Lolu 

Palu (2006-2012), lalu melanjutkan studi di Pondok 

Pesantren Modern Al-Istiqamah Ngatabaru (2012-

2018), tempat yang tidak hanya membentuk 

kepribadian dan kedisiplinannya, tetapi juga 

mengasah kecintaannya terhadap ilmu-ilmu 

agama dan bahasa Asing, khususnya bahasa Arab 

dan Inggris. Selepas dari pesantren, penulis 

melanjutkan studi di Universitas Muhammadiyah 

Palu (2018-2022) hingga meraih gelar sarjana 

dalam bidang Pendidikan Agama Islam. Kehausan 



 

 

 

246 

 

 

 

akan ilmu membawanya untuk melanjutkan 

pendidikan magister di Pascasarjana Universitas 

Islam Negeri Datokarama Palu (2022-2024), dan 

kini tengah menempuh studi doktoral di 

Universitas yang sama. 

Sebagai dosen tetap di Universitas 

Muhammadiyah Palu dan juga mengajar sebagai 

dosen luar biasa di beberapa perguruan tinggi, 

penulis tidak hanya berperan sebagai pengajar, 

tetapi juga sebagai penggerak dalam dunia 

akademik. Kemampuannya dalam berbahasa Arab 

dan Inggris semakin memperluas cakrawala 

ilmunya dalam memahami berbagai pendekatan 

pembelajaran yang relevan dengan kebutuhan 

zaman. 

Semoga karya ini dapat menjadi kontribusi untuk 

mencerdaskan generasi muslim yang tidak hanya 

memiliki ilmu, tetapi juga akhlak, dan berdaya 

guna bagi masyarakat. 

 

 

 

 

 

 



   

 

 

247 

 

 

 

            Tentang Penulis 

Nur Azizah, S.Psi., S.Pd.I., MA. 

Lulusan S1 Twinning Program 

Psikologi-Pendidikan Agama 

Islam UMS. Ketertarikan pada 

dunia Psikologi menjadikan 

Penulis semangat melanjutkan 

program Magister Psikologi di 

UGM, Yogyakarta. Saat ini 

tercatat sebagai dosen tetap pada Prodi Pendidikan 

Islam Anak Usia Dini (PIAUD) Universitas 

Muhammadiyah Palu. Mengajar pada mata kuliah 

Psikologi pendidikan, Psikologi perkembangan 

anak, bimbingan konseling, dan lain sebagainya. 

Kiprah penulis tidak hanya pada bidang 

pengajaran, tetapi pada bidang pengabdian 

masyarakat dengan mengembangkan diri sebagai 

Manager Human Resources Develeopment (HRD) di 

sebuah Yayasan Pendidikan Islam di Kota Palu. 

Ketertarikan pada bidang Psikologi juga telah 

melahirkan beberapa penelitian pada kajian 

pendidikan & perkembangan anak usia dini. 

Penulis berharap melalui karya ini dapat menjadi 

cakrawala baru bagi dunia pendidikan dan 

bermanfaat luas bagi ummat.  



 

 

 

248 

 

 

 

Tentang Penulis 

 

Mansur S.Pd.I, M.Pd.I, lahir di 

Palu 20 Januari 1987. Penulis 

merupakan anak Pertama dari 

Bapak Lamidin dan Ibu Hasanah 

dari tiga bersaudara. Menempuh 

pendidikan di SDN 20 Palu tahun 

2004-2010, MTs Palu tahun 2010-

2013, MAN Palu  tahun 2013-2015, dan melanjutkan 

pendidikannya Sarjana di Universitas Islam Negeri 

Datokarama Palu tahun 2007-2010, Melanjutkan 

Magister Pendidikan Islam di Universitas Islam Negeri 

Datokarama Palu tahun 2011-2014. 

Selain itu juga mengikuti organisasi seperti PWM 

wilayah sebagai anggota, Organisasi 

Kemuhammadiyahan di lembaga Da’wah Komunitas 

sebagai anggota, juga sebagai dosen tetap di 

Universitas Muhammadiyah Palu dan sebagai ketua 

Gugus Penjaminan Mutu Fakultas Agama Islam dan 

aktif dalam kegiatan penulisan karya ilmiah di dalam 

Tim Jurnal  Fakultas Agama Islam, Universitas 

Muhammadiyah Palu.  

Karena sejatinya kesempurnaan hanya milik Sang 

Maha Pencipta, maka penulis sangat mengharapkan 

kritik dan saran mengenai Buku ini, yang dapat 

disampaikan kepada penulis  

 


