Buku “Menyemai Toleransi Sejak Dini: Pendidikan
Islam dalam Bingkai Multikultural” menghadirkan gagasan
segar tentang pentingnya menanamkan nilai toleransi sejak
usia dini melalui pendekatan pendidikan Islam yang inklusif
dan kontekstual.

Melalui kajian teoritis dan praktik empiris, buku ini
menguraikan bagaimana nilai-nilai universal Islam seperti
rahmatan lil ‘alamin, keadilan, persaudaraan, dan kasih
sayang dapat diinternalisasikan dalam proses pembelajaran
anak. Penulis menyoroti peran guru, keluarga, dan lembaga
pendidikan dalam menumbuhkan sikap saling menghormati
lintas budaya, agama, dan etnis.

Selain itu, buku ini juga menampilkan contoh-contoh
nyata penerapan pendidikan multikultural berbasis Islam di
berbagai daerah di Indonesia mulai dari kegiatan
pembelajaran di madrasah hingga program pendidikan
karakter di sekolah umum yang berlandaskan nilai-nilai
keislaman. Dengan pendekatan yang reflektif dan aplikatif,
buku ini mengajak para pendidik, orang tua, dan pemangku
kebijakan untuk menata ulang paradigma pendidikan Islam
agar lebih relevan dengan tantangan zaman yang majemuk.

Sebagai panduan praktis sekaligus refleksi akademik,
buku ini menjadi bacaan penting bagi siapa pun yang ingin
membangun generasi Muslim yang religius, moderat, dan
berkeadaban mereka yang mampu menjadi jembatan
perdamaian di tengah keberagaman.

oty Penerbit Mitra limu ® PENERBIT L3BN, 378-ked ) 528820
%"f IKAPI  Makassar sul-Sel M CV. MITRA ILMU Il” ||||I| ||||| IIIIl"
Email : mitrailmua@gmail.com 9 786231 458520

Website : www.mitrailmumakassar.com

ol

118¥3IN3d

A. Moh. Ickhamal Suryadinata, S.Pd., M.Pd
Mansur, S.Pd.1.,, M.Pd.I
Nur Azizah, S.Psi., S.Pd.l., MA

AW YELIN A

-
o® 0

TUENLINNILINW IVHINIG WYTVO WYTSI NUYXIGIONId “INIO NYI3S ISNYYI10L IVWIANIN

MENYEMAI TOLERANSI SEJAK DINI:
PENDIDIKAN ISLAM DALAM BINGKAI MULTIKULTUIRAL






MENYEMAI TOLERANSI SEJAK DINI:
PENDIDIKAN ISLAM DALAM BINGKAI MULTIKULTURAL

A. Moh. Ickhamal Suryadinata, S.Pd., M.Pd
Mansur, S.Pd.I.,, M.Pd.I
Nur Azizah, S.Psi., S.Pd.1.,, MA.

Mitra Ilmu
2025



MENYEMAI TOLERANSI SEJAK DINI:
PENDIDIKAN ISLAM DALAM BINGKAI MULTIKULTURAL

Penulis :

A. Moh. Ickhamal Suryadinata, S.Pd., M.Pd
Mansur, S.Pd.I.,, M.Pd.I

Nur Azizah, S.Psi., S.Pd.I.,, MA.

Editor:

Abdul Gafur, S.Pd.I., M.Pd.]
Nirmala, S.Pd.I.,, M.Pd.1

Rina Purnamawati, S.Pd.I, M.Pd.I

ISBN: 978-623-145-852-0

Desain Sampul dan Tata Letak:
Sulaiman Sahabuddin Al Karawish

Penerbit : Mitra Ilmu

Ukuran : 23 x 15 cm (Standar UNESCO)

Kantor:

J1. Kesatuan 3 No. 11 Kelurahan Maccini Parang
Hp. 081340021801/ 0852-9947-3675/ 0821-9649-6667
Email : mitrailmua@gmail.com

Website : www.mitrailmumakassar.com

Anggota IKAPI Nomor: 041/SSL/2022

Cetakan pertama: Oktober 2025

Dilarang memperbanyak, menyalin, merekam sebagian atau
seluruh bagian buku ini dalam bahasa atau bentuk apapun tanpa
izin tertulis dari penerbit atau penulis.


mailto:mitrailmua@gmail.com
http://www.mitrailmumakassar.com/

DAFTAR ISI

Daftar Isi.....ccooiiiiiciciiccces iii
Kata Pengantar ..........ccccoeieiiiiiiniiniiccccecns vi

BAB 1 REALITAS KEBINEKAAN DAN
TANTANGAN INTOLERANSI DI ERA

GLOBAL ..ottt 1
A. Potret Sosial Masyarakat Indonesia yang

Majemuk ... 4
B. Fenomena Intoleransi dan Radikalisme di

Kalangan Generasi Muda...........cccoeiuiininiiinnnnnnn. 8
C. Dampak Ketidaksiapan Menghadapi

Perbedaan ... 12
D. Pentingnya Pendidikan Karakter Berbasis

Nilai Multikultural ..o 16
BAB 2 KONSEP DAN MAKNA

MULTIKULTURALISME .......cccccooviiniiiiinnnen. 21
A. Definisi Multikulturalisme dari Perspektif

Sosial, Budaya, dan Pendidikan ..........ccccccccccue 28
B. Nilai-Nilai Utama dalam Masyarakat

Multikultural ... 35
C. Multikulturalisme dalam Konteks

Indonesia .......cccviiiiiiiiiiiii 38
D. Perbandingan antara Multikulturalisme,

Pluralisme, dan Kosmopolitanisme ...................... 43

BAB 3 TOLERANSI DALAM PERSPEKTIF



A. Landasan Qur’ani dan Hadis tentang

Toleransi ... 51
B. Konsep Tasamuh, ‘Adl, dan Rahmah ..................... 57
C. Keteladanan Nabi Muhammad SAW dalam

Membangun Masyarakat Madani ............cccccuce.. 60
D. Pandangan Ulama Klasik dan Kontemporer

tentang Hidup Berdampingan...........c.ccccocoeennne. 65

BAB 4 HAKIKAT DAN TUJUAN
PENDIDIKAN ISLAM......ccooeiiiiiniiiiiiiniicnnns 69
A. Pendidikan Islam sebagai Proses

Pembentukan Insan Kamil .........c.ccccoeevienrveerrennnnne. 74
B. Dimensi Spiritual, Moral, dan Sosial dalam

Pendidikan Islam.........ccccoeevveeoiieeciicieceeeeeee, 79
C. Keterpaduan antara Ilmu, Iman, dan Amal .......... 83
D. Relevansi Pendidikan Islam dalam Konteks

Global dan Multikultural .........cccoeeveeeviecreereennennee. 86

BAB 5 PENDIDIKAN MULTIKULTURAL

DALAM PERSPEKTIF ISLAM ......ccccccoeuvuiuiuinnnns 90
A. Prinsip-prinsip Pendidikan Multikultural

Menurut Nilai-nilai Islam ........ccccccoviiinniinines 94
B. Integrasi Nilai Keberagaman dalam

Pendidikan Islam ..o, 101
C. Peran Guru dan Lembaga Pendidikan

dalam Menanamkan Toleransi .........cccccccevuuneeee. 105
D. Pendidikan Islam sebagai Sarana

Membangun Masyarakat Berkeadaban .............. 109

BAB 6 PERAN KELUARGA DAN
KOMUNITAS DALAM MENYEMAI
TOLERANSI ..ottt 113



A. Keluarga sebagai Madrasah Pertama dalam
Membentuk Karakter Anak ..........cccocovveveiinnnen.
B. Pendidikan Nilai dalam Kehidupan Sehari-

C. Pengaruh Lingkungan Sosial dan Media
terhadap Pandangan Keberagaman ...................

D. Sinergi antara Rumah, Sekolah, dan
Masyarakat ..o

BAB 7 STRATEGI IMPLEMENTASI
PENDIDIKAN TOLERANSI DI
LEMBAGA ISLAM ......ccoovviniiiiniiiniieeiciceicieines
A. Integrasi Nilai Toleransi dalam Kurikulum
Madrasah dan Pesantren...........ccccoccoeiiniiiinnnnnn.
B. Pendekatan Pembelajaran Partisipatif dan
Kontekstual .........ccooviiiiiiiiiiiiicccs
C. Penguatan Karakter Moderat melalui
Kegiatan Keagamaan ..........cccccocoviviininininnnnne.
D. Peran Kepemimpinan Lembaga Pendidikan
dalam Membangun Budaya Inklusif ..................

BAB 8 MODEL PENDIDIKAN ISLAM
MULTIKULTURAL......cccoviiiinniiccicicnnne
A. Model Integratif (Agama-Sosial—-
Kemanusiaan) ....c..ceceeveeveeveneenenenneeneneeseseeeenn
B. Model Pembelajaran Berbasis Proyek
Kebersamaan...........ccccceviiviniiiiiiniiciiniiccen,
C. Model Reflektif dan Dialogis Antar Peserta
Didik ..o
D. Evaluasi dan Indikator Keberhasilan
Penerapan Model............ccccoorniiinininiiccne,



BAB 9 STUDI KASUS DAN BEST PRACTICES....... 185
A. Studi Kasus Lembaga Pendidikan Islam

yang Menerapkan Nilai Toleransi...........ccc......... 188
B. Contoh Praktik Baik di Pesantren,

Madrasah, dan Sekolah Umum.......ccccccovvuveevenns 192
C. Faktor Pendukung dan Penghambat

Keberhasilan .........c.cccccvveiinniicinneiinrcccenes 194
D. Pembelajaran dari Praktik Lokal dan

Internasional ... 201

BAB 10 REKONSTRUKSI KURIKULUM DAN

KEBIJAKAN PENDIDIKAN ISLAM................... 206
A. Kurikulum Berbasis Nilai Multikultural

dan Moderasi Beragama........c.ccoooovviiirninnnnnn. 210
B. Reformasi Pembelajaran Agama di Sekolah

dan Madrasah ........cccccoeiiiiiiiiis 214
C. Kebijakan Pendidikan Nasional yang

Berpihak pada Keberagaman............cccccceueunnne. 216
D. Peran Pemerintah dan Organisasi

Keagamaan ... 219

BAB 11 MENYEMAI TOLERANSI SEJAK
DINI: ARAH BARU PENDIDIKAN

ISLAM .o 221
A. Urgensi Pendidikan Toleransi di Era Digital

dan Global ... 225
B. Harapan terhadap Generasi Islam Moderat,

Terbuka, dan Empatik .......ccooeiiiiiinninn. 227
C. Strategi Jangka Panjang untuk Membangun

Budaya Damai........cccccceveieinininiiiniiciinccen 230
D. Pendidikan Islam sebagai Fondasi

Peradaban Inklusif ..........ccooviiiiniiiiniiins 233

Vi



DAFTAR PUSTAKA ..o 236
Tentang Penulis ..., 245

vii



KATA PENGANTAR

Puji syukur penulis panjatkan ke hadirat
Allah SWT, Tuhan Yang Maha Esa, karena atas
rahmat dan karunia-Nya, buku “Menyemai
Toleransi Sejak Dini: Pendidikan Islam dalam
Bingkai Multikultural” ini dapat terselesaikan.
Shalawat serta salam semoga tercurah kepada
junjungan kita Nabi Muhammad SAW, keluarga,
sahabat, serta seluruh umatnya yang istiqomah
menegakkan nilai-nilai kebaikan.

Buku ini hadir sebagai upaya untuk
memberikan kontribusi pemikiran dan praktik
nyata dalam menanamkan nilai-nilai toleransi
kepada generasi muda melalui pendidikan Islam
yang berlandaskan prinsip multikulturalisme. Di
tengah realitas dunia yang semakin plural, baik
secara budaya, agama, maupun etnis, pendidikan
Islam memiliki peran strategis dalam membentuk
karakter anak-anak yang tidak hanya beriman,
tetapi juga mampu menghargai perbedaan dan
menjalin kerukunan.

Semoga buku ini dapat menjadi referensi
yang bermanfaat bagi pendidik, orang tua,
mahasiswa, dan semua pihak yang peduli pada
pendidikan karakter berbasis toleransi.

Akhirnya, penulis berharap buku ini mampu
menumbuhkan kesadaran kolektif bahwa toleransi

viii



bukan sekadar sikap, tetapi merupakan fondasi
penting dalam membangun masyarakat yang
harmonis, damai, dan inklusif.

Palu, 31 Oktober 2025

Penulis






BAB1
REALITAS KEBINEKAAN DAN
TANTANGAN INTOLERANSI DI ERA
GLOBAL

Dalam era globalisasi yang ditandai oleh
interkoneksi sosial, ekonomi, dan budaya yang
semakin cepat dan masif, masyarakat dunia,
termasuk Indonesia, dihadapkan pada realitas
kebinekaan yang semakin kompleks dan
multidimensional, yang tidak hanya mencakup
keberagaman etnis, bahasa, dan budaya, tetapi
juga perbedaan agama, kepercayaan, latar
belakang sosial-ekonomi, orientasi politik, serta
identitas gender, sehingga menuntut setiap
individu dan institusi pendidikan maupun sosial
untuk memiliki kapasitas adaptif, kesadaran kritis,
dan keterampilan sosial yang memadai agar dapat
menavigasi perbedaan tersebut secara konstruktif,
harmonis, dan produktif; realitas kebinekaan ini
pada satu sisi menjadi potensi yang luar biasa
untuk memperkaya wawasan, kreativitas, inovasi,
serta memperkuat kohesi sosial apabila dikelola
dengan prinsip inklusivitas, toleransi, dan

keadilan, namun pada sisi lain, apabila tidak



dikelola secara hati-hati dan didukung oleh
mekanisme pendidikan, sosial, serta hukum yang
tepat, keberagaman ini berpotensi menimbulkan
konflik, diskriminasi, fragmentasi sosial, serta
munculnya sikap eksklusif dan intoleran yang
dapat mengganggu stabilitas sosial dan ketahanan
nasional.

Di tengah dinamika global yang terus
berubah, tantangan intoleransi menjadi semakin
nyata, tidak hanya dalam bentuk konflik fisik,
tetapi juga melalui ekspresi subtile berupa
stereotipe negatif, prasangka sosial, segregasi
komunitas, eksklusi ekonomi, polarisasi politik,
hingga penyebaran narasi ekstrem melalui media
sosial dan platform digital, yang kerap memicu
ketegangan antar kelompok yang berbeda
identitas; fenomena ini menunjukkan bahwa
intoleransi bukan sekadar masalah individu, tetapi
merupakan isu struktural yang membutuhkan
pendekatan multidimensi, termasuk pendidikan,
penguatan hukum, pembangunan karakter, dan
dialog lintas budaya, agar masyarakat mampu
menginternalisasi  nilai-nilai toleransi, saling
menghormati, serta mampu mengelola perbedaan

dengan bijaksana.



Di Indonesia sebagai negara yang menjunjung
tinggi prinsip kebinekaan melalui semboyan
Bhinneka Tunggal Ika, realitas ini menjadi semakin
relevan dan mendesak karena masyarakat
Indonesia terdiri atas ratusan suku bangsa,
puluhan bahasa daerah, dan beragam agama yang
hidup berdampingan dalam satu kesatuan wilayah
negara. Keberagaman ini merupakan anugerah
sekaligus tanggung jawab, di mana toleransi dan
moderasi menjadi kunci untuk mempertahankan
kohesi  sosial, menjaga perdamaian, dan
membangun masyarakat yang inklusif serta
berkeadilan. Namun, berbagai data dan penelitian
terbaru menunjukkan bahwa intoleransi di
berbagai bentuk mulai dari diskriminasi berbasis
agama, pelecehan simbol identitas, segregasi
sosial, hingga kekerasan berbasis keyakinan masih
menjadi tantangan nyata yang harus dihadapi oleh
masyarakat modern, sehingga menuntut adanya
strategi komprehensif yang menggabungkan
pendidikan, kebijakan publik, serta intervensi
sosial untuk menumbuhkan budaya saling
menghormati.

Dengan latar belakang tersebut, bab ini akan

membahas secara mendalam realitas kebinekaan di



Indonesia dan dunia, menganalisis berbagai faktor
penyebab intoleransi di era global, mengkaji
dampak sosial, politik, dan budaya dari eksistensi
sikap intoleran, serta menyoroti urgensi
pendidikan karakter, nilai-nilai toleransi, dan
pembangunan kapasitas sosial untuk membentuk
masyarakat yang mampu hidup berdampingan
secara harmonis dalam konteks global yang terus
berubah. Pembahasan ini diharapkan tidak hanya
memberikan pemahaman konseptual tentang
fenomena kebinekaan dan intoleransi, tetapi juga
menghadirkan perspektif kritis dan strategis yang
dapat menjadi dasar bagi pengembangan model
pendidikan, kebijakan sosial, serta praktik
moderasi beragama yang relevan dengan

tantangan abad ke-21.

A. Potret Sosial Masyarakat Indonesia yang
Majemuk

1. Kebinekaan sebagai Identitas Nasional
Indonesia adalah potret konkret keberagaman

dunia yang mewujud dalam satu kesatuan politik,

sosial, dan budaya. Secara geografis dan

demografis, bangsa ini terbentang dari Sabang

hingga Merauke, dihuni oleh lebih dari 1.300



kelompok etnis, 700 bahasa daerah, serta enam
agama dan sejumlah kepercayaan lokal yang
diakui negara (BPS, 2023). Keragaman tersebut
bukanlah sekadar statistik sosial, melainkan
cerminan perjalanan sejarah panjang bangsa yang
diwarnai interaksi, migrasi, perdagangan, dan
asimilasi antarperadaban sejak era Sriwijaya dan
Majapahit hingga masa kolonialisme Eropa.

Sebutan “laboratorium sosial multikultural
terbesar di dunia” (Azra, 2024) bukanlah
hiperbola. Di Indonesia, identitas kultural, agama,
dan bahasa hidup berdampingan dalam satu
sistem kenegaraan yang menuntut Kkesetiaan
terhadap nilai-nilai Pancasila dan konstitusi.
Dalam konteks ini, semboyan nasional “Bhinneka
Tunggal lTka” bukan sekadar slogan retoris, tetapi
merupakan pernyataan filosofis yang menegaskan
bahwa perbedaan adalah kekuatan, bukan
ancaman. Pancasila, dengan nilai Ketuhanan,
Kemanusiaan, Persatuan, Kerakyatan, dan
Keadilan, menjadi “kompas moral” yang mengikat
seluruh unsur bangsa dalam harmoni ideologis
(Madjid, 2025).

Kebinekaan Indonesia juga mencerminkan apa
yang disebut Nurcholish Madjid (2025) sebagai



“pluralitas yang berkeadaban” vyaitu kesediaan
hidup berdampingan secara damai tanpa harus
meniadakan identitas diri. Nilai ini, apabila terus
dipelihara, menjadi modal sosial bagi ketahanan
nasional dan kemajuan peradaban.

2. Dinamika Sosial di Tengah Pluralitas

Namun, kebinekaan yang luas ini tidak selalu
berjalan tanpa gesekan. Dalam konteks modern,
pluralitas sosial sering kali dihadapkan pada
ketimpangan ekonomi, kesenjangan pendidikan,
serta akses informasi yang timpang antarwilayah.
Fenomena tersebut memunculkan segregasi sosial
dan potensi konflik berbasis identitas.

Data Indeks Kerukunan Umat Beragama
(IKUB) 2024 yang dirilis oleh Kementerian Agama
RI menunjukkan bahwa skor kerukunan nasional
berada di angka 73,6, sedikit menurun dari tahun
sebelumnya (74,4). Penurunan ini
mengindikasikan bahwa harmoni sosial belum
stabil dan mudah terguncang oleh provokasi
berbasis perbedaan (Kemenag RI, 2024).

Menurut laporan Setara Institute (2025),
terdapat 221 pelanggaran kebebasan
beragama/berkeyakinan sepanjang tahun 2024
meningkat dibandingkan tahun 2023. Kasus-kasus



tersebut umumnya terjadi di wilayah perkotaan
padat penduduk dan daerah dengan mobilitas
sosial tinggi. Fakta ini menegaskan bahwa
toleransi bukanlah warisan otomatis, melainkan
hasil proses sosial yang harus dipelihara secara
terus-menerus melalui pendidikan, dialog, dan
kebijakan publik yang inklusif.

Sementara itu, BRIN (2025) menyoroti
munculnya fenomena “fragmentasi sosial digital,”
di mana masyarakat membentuk komunitas
daring berdasarkan kesamaan ideologi dan
identitas agama, memperlemah interaksi lintas
kelompok. Hal ini memperdalam polarisasi sosial
yang berpotensi mengancam integrasi nasional.

3. Globalisasi dan Arus Identitas Baru

Dalam era globalisasi dan revolusi digital,
identitas lokal mengalami benturan dengan arus
budaya global yang cenderung homogen. Media
sosial seperti TikTok, Instagram, dan X (Twitter)
menjadi arena baru pembentukan identitas anak
muda Indonesia. Generasi muda kini lebih
mengenal  simbol-simbol  global ketimbang
kearifan = lokal. = Globalisasi = menghadirkan
paradoks: di satu sisi membuka ruang perjumpaan

lintas budaya, namun di sisi lain memperkuat



tribalisme digital kecenderungan berinteraksi
hanya dengan kelompok yang sependapat,
sebagaimana dijelaskan oleh efek echo chamber
(Center for Digital Society UGM, 2024).

Penelitian CfDS (2024) menunjukkan bahwa
62% pengguna muda media sosial di Indonesia
pernah menerima konten bermuatan kebencian
berbasis agama atau etnis. Ironisnya, hanya 28%
yang memiliki literasi digital cukup untuk
memverifikasi kebenaran informasi tersebut.
Fenomena ini menunjukkan bahwa pluralitas
Indonesia kini diuji tidak hanya di dunia nyata,
tetapi juga di dunia maya. Dalam konteks ini,
kemampuan berpikir kritis, literasi digital, dan
empati menjadi elemen kunci menjaga persatuan

nasional di era global.

B. Fenomena Intoleransi dan Radikalisme di
Kalangan Generasi Muda

1. Akar Sosial dan Psikologis Intoleransi
Fenomena intoleransi di kalangan generasi

muda muncul bukan tanpa sebab. Ia berakar pada

ketidakpastian identitas, ketimpangan sosial, serta

minimnya ruang dialog dalam pendidikan. Dalam

banyak kasus, generasi muda menghadapi



disorientasi nilai akibat derasnya arus informasi
tanpa filter moral yang kuat. Ketika sistem
pendidikan gagal menghadirkan nilai kebangsaan
yang kontekstual, muncul ruang kosong yang
mudah diisi oleh ideologi eksklusif yang
menawarkan kepastian moral instan
(Hidayatullah, 2023).

Survei Badan Nasional Penanggulangan
Terorisme (BNPT, 2024) terhadap 5.000 pelajar dan
mahasiswa menunjukkan bahwa 58% responden
memiliki potensi radikalisme kognitif ringan, yaitu
kecenderungan menyetujui kekerasan atas nama
agama dalam situasi tertentu. Meskipun angka ini
menurun dari 61% pada 2023, hasil tersebut tetap
mengindikasikan bahwa ruang pendidikan belum
sepenuhnya imun dari penetrasi ideologi ekstrem.

Kusnanto dkk. (2024) menegaskan bahwa
intoleransi tumbuh subur ketika anak muda
merasa kehilangan rasa memiliki terhadap
komunitasnya. Dalam kondisi seperti itu, narasi
ideologis ekstrem yang menjanjikan “identitas
suci” dan “kebenaran tunggal” menjadi sangat

menarik secara psikologis.



2. Peran Media Sosial dan Algoritma

Dalam konteks kontemporer, media sosial
berfungsi layaknya “mesin ideologi baru.”
Laporan Kominfo (2025) menemukan lebih dari
12.000 konten digital bermuatan ujaran kebencian
dan intoleransi pada triwulan pertama tahun 2025.
Sebagian besar konten itu dikemas dengan gaya
visual yang ringan, lucu, dan emosional—
menggunakan format meme, musik, atau video
pendek yang mudah viral di kalangan remaja.

Narasi ekstrem kini tidak lagi hadir secara
frontal melalui ceramah keras atau manifesto
ideologis, tetapi disebarkan secara halus lewat
“soft propaganda” yang mengajak pengguna
untuk merasa menjadi bagian dari kelompok
“yang paling benar.” Proses ini menciptakan ilusi
identitas eksklusif sekaligus menumbuhkan rasa
curiga terhadap pihak lain.

Oleh karena itu, pendidikan karakter di era
digital harus memprioritaskan penguatan literasi
media, berpikir kritis, dan empati sosial. Seperti
dikemukakan oleh UNESCO (2025), pendidikan
abad ke-21 harus membekali peserta didik bukan

hanya dengan keterampilan kognitif, tetapi juga

10



kesadaran global dan tanggung jawab moral
sebagai warga dunia.
3. Kampus dan Sekolah sebagai Arena Ideologis

Lembaga pendidikan merupakan arena
strategis pembentukan nilai dan identitas. Namun,
realitas menunjukkan bahwa sebagian sekolah dan
kampus di Indonesia masih rentan terhadap
infiltrasi ideologi eksklusif. Hasil penelitian IAIN
Parepare (2025) mengungkap bahwa sebagian
mahasiswa mengalami “kebingungan ideologis”
antara nilai-nilai agama dan nilai kebangsaan.
Kondisi ini diperburuk oleh pendekatan pedagogis
yang cenderung kaku dan minim dialog lintas
perspektif.

Sebaliknya, terdapat praktik-praktik baik (best
practices) yang menunjukkan keberhasilan model
pendidikan inklusif. Universitas Gadjah Mada
(UGM) dan Universitas Negeri Yogyakarta (UNY),
misalnya, telah mengembangkan learning model
multikultural melalui proyek sosial lintas agama
dan budaya. Program  tersebut terbukti
meningkatkan empati sosial, toleransi, dan
partisipasi mahasiswa dalam kegiatan lintas iman
(Nuryanti, 2024).

11



Keberhasilan ~ini membuktikan  bahwa
pendidikan yang berbasis pengalaman sosial jauh
lebih efektif dalam membentuk karakter moderat
dibandingkan sekadar ceramah moral. Pendidikan
yang hidup, partisipatif, dan kontekstual menjadi
kunci untuk membangun generasi muda yang

inklusif dan tangguh menghadapi ekstremisme.

C. Dampak Ketidaksiapan Menghadapi

Perbedaan

Ketidaksiapan masyarakat dalam menghadapi
perbedaan bukan hanya menimbulkan gesekan
sosial yang bersifat permukaan, tetapi juga
mengguncang fondasi nilai-nilai kebangsaan yang
menjadi perekat utama kehidupan bernegara.
Dalam konteks Indonesia yang dikenal sebagai
salah satu negara paling majemuk di dunia,
kegagalan dalam mengelola perbedaan dapat
menimbulkan efek domino terhadap stabilitas
sosial, politik, ekonomi, bahkan keamanan
nasional. Menurut penelitian Pusat Studi Pancasila
UGM (2024), meningkatnya sentimen primordial
dan  eksklusivisme identitas  berkontribusi
terhadap menurunnya indeks toleransi nasional

sebesar 12% dalam lima tahun terakhir. Fenomena

12



ini menunjukkan bahwa persoalan
multikulturalisme bukan sekadar wacana moral,
melainkan menjadi bagian dari agenda strategis
kebangsaan.

1. Polarisasi Sosial dan Fragmentasi Komunitas

Dalam era digitalisasi dan konektivitas tinggi,
ruang publik yang semula diharapkan menjadi
wadah dialog justru berubah menjadi arena
polarisasi. Media sosial telah menggeser cara
masyarakat berinteraksi dan membentuk opini
publik. Polarisasi sosial yang terjadi kini tidak
hanya di ranah politik, tetapi juga meluas ke ranah
sosial-keagamaan dan kultural. Lembaga Ilmu
Pengetahuan Indonesia (kini BRIN, 2024)
melaporkan bahwa lebih dari 40% percakapan
daring menjelang Pemilu 2024 sarat dengan ujaran
kebencian dan stereotip negatif terhadap
kelompok tertentu.

Fenomena ini menunjukkan bahwa intoleransi
telah bertransformasi dari sekadar ekspresi
individu menjadi struktur sosial digital, di mana
algoritma media sosial memperkuat bias identitas
dan mempersempit ruang dialog. Seperti
dijelaskan oleh Sunarto (Jurnal Komunikasi dan

Masyarakat, 2023), “media sosial berfungsi sebagai

13



cermin dan sekaligus mesin penguat bias sosial
yang mempercepat segregasi virtual berbasis nilai
dan  keyakinan.”  Akibatnya, kepercayaan
antarkelompok menurun, dan ruang kolaborasi
sosial semakin sempit.

Polarisasi yang terus dibiarkan dapat
mengancam kohesi sosial, menghambat kerja sama
lintas kelompok, bahkan memperlemah legitimasi
negara di mata masyarakat. Fenomena “echo
chamber” atau ruang gema digital menciptakan
masyarakat  yang  hidup  dalam  narasi
kebenarannya sendiri, sehingga dialog
antaridentitas menjadi semakin sulit. Dalam jangka
panjang, kondisi ini dapat mengancam
keberlanjutan demokrasi deliberatif yang menjadi
fondasi kehidupan berbangsa dan bernegara.

2. Dampak Ekonomi dan Pendidikan

Intoleransi juga berdampak signifikan pada
bidang ekonomi. Daerah-daerah yang pernah
mengalami konflik sosial berbasis agama atau etnis
umumnya menunjukkan perlambatan
pertumbuhan ekonomi, penurunan investasi, serta
berkurangnya mobilitas sosial. Laporan Bank
Dunia (2024) menunjukkan bahwa daerah dengan

tingkat toleransi rendah mengalami rata-rata

14



penurunan pertumbuhan ekonomi sebesar 1,7%
per tahun dibandingkan daerah dengan indeks
toleransi tinggi.

Keberagaman yang tidak dikelola secara sehat
menciptakan iklim ketidakpastian bagi investor
dan menurunkan kepercayaan pasar. Hal ini
memperkuat argumen bahwa stabilitas sosial
merupakan prasyarat penting bagi pertumbuhan
ekonomi yang inklusif. Selain itu, ketidaksiapan
menghadapi perbedaan juga berdampak langsung
pada dunia pendidikan.

Riset ~UNESCO  bersama Kementerian
Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi
(2024) menemukan bahwa 27% siswa SMA di
Indonesia pernah mengalami diskriminasi atau
perlakuan tidak adil berdasarkan agama atau latar
belakang budaya. Pengalaman diskriminasi
tersebut mengakibatkan turunnya motivasi belajar
dan meningkatnya kecenderungan isolasi sosial di
kalangan peserta didik. Menurut Nuraini (Jurnal
Pendidikan Karakter, 2024), lingkungan belajar
yang intoleran “menciptakan trauma psikologis
yang menghambat perkembangan empati dan

kemampuan berpikir kritis siswa.”

15



Akibat jangka panjang dari fenomena ini
adalah menurunnya social trust atau kepercayaan
sosial, yang menjadi kunci keberhasilan
pembangunan manusia berkelanjutan. Dengan
kata lain, ketika intoleransi tumbuh, bukan hanya
tatanan  sosial yang rapuh, tetapi juga
produktivitas dan kualitas sumber daya manusia

ikut terdegradasi.

D. Pentingnya Pendidikan Karakter Berbasis

Nilai Multikultural

Jika akar permasalahan intoleransi terletak
pada ketidaksiapan memahami dan menghargai
perbedaan, maka  pendidikan  merupakan
instrumen paling strategis untuk membangun
kesiapan tersebut. Pendidikan multikultural tidak
hanya berfungsi sebagai sarana transfer
pengetahuan tentang keberagaman, tetapi juga
sebagai proses internalisasi nilai kemanusiaan
universal melalui praktik sehari-hari di ruang
kelas dan komunitas sosial.
1. Pendidikan sebagai Tindakan Preventif

Pendidikan karakter berbasis multikultural
berperan sebagai sistem pencegahan dini terhadap

berkembangnya intoleransi, radikalisme, dan

16



kekerasan simbolik di masyarakat. Ia menekankan
aspek pembentukan kepribadian yang inklusif,
empatik, dan reflektif terhadap keberadaan orang
lain. Menurut Ardi & Saputra (CATHA Journal,
2024), penerapan pendidikan multikultural di
sekolah menengah menunjukkan penurunan
kecenderungan intoleransi hingga 35% dalam satu
tahun ajaran, sekaligus meningkatkan kemampuan
berpikir reflektif dan kemampuan bernegosiasi
dalam perbedaan.

Pendidikan multikultural mengajarkan peserta
didik bahwa perbedaan bukan ancaman,
melainkan sumber pembelajaran dan inovasi
sosial. Pendekatan ini juga memperkuat konsep
resilience sosial, yakni kemampuan masyarakat
untuk bertahan dan beradaptasi terhadap konflik
identitas yang mungkin timbul.

2. Implementasi dalam Kurikulum Nasional

Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset,
dan Teknologi (Kemendikbudristek) melalui
Kurikulum Merdeka (2025) telah menekankan
pentingnya integrasi nilai-nilai multikultural
dalam pembelajaran. Profil Pelajar Pancasila
menjadi kerangka utama yang menanamkan

karakter beriman, berkebinekaan global, gotong

17



royong, mandiri, dan kreatif. Namun demikian,
realisasi di lapangan masih menghadapi berbagai
tantangan struktural.

Keterbatasan =~ kompetensi guru  dalam
mengelola isu keberagaman, minimnya bahan ajar
kontekstual, serta resistensi budaya lokal terhadap
isu pluralisme menjadi hambatan utama. Menurut
Rukmana & Hidayat (Jurnal Pendidikan Islam dan
Kebudayaan, 2024), penerapan nilai multikultural
di sekolah sering kali hanya bersifat seremonial
tanpa menyentuh aspek pedagogis yang
mendalam. Oleh karena itu, dibutuhkan strategi
implementasi bertahap, mencakup pelatihan
intensif guru, penyusunan modul lintas budaya,
serta evaluasi berbasis riset tindakan kelas (action
research) untuk menilai efektivitas pendekatan ini.
3. Kolaborasi Komunitas dan Pemerintah

Pendidikan multikultural tidak dapat berjalan
efektif tanpa dukungan ekosistem sosial yang luas.
Sekolah hanyalah salah satu elemen dari sistem
pendidikan sosial yang lebih besar. Peran
keluarga, organisasi keagamaan, media massa,
serta pemerintah sangat menentukan

keberlanjutan program multikultural.

18



Program lintas sektor seperti “Sekolah Damai”
(Kementerian ~Agama, 2024) dan “Pelajar
Tangguh” (BNPT, 2025) menjadi bukti nyata
bahwa sinergi antara lembaga pendidikan,
masyarakat, dan negara mampu memperkuat
karakter toleran generasi muda. Menurut laporan
BNPT (2025), sekolah yang mengikuti program
Pelajar Tangguh mengalami penurunan 42% kasus
perundungan berbasis agama dan meningkatnya
aktivitas kolaboratif antar siswa lintas keyakinan.

Upaya kolaboratif ini harus dilanjutkan
melalui kebijakan publik yang konsisten, insentif
bagi lembaga pendidikan yang  berhasil
mengembangkan  kurikulum  toleransi, dan
penguatan media yang berpihak pada narasi
persatuan.

Indonesia saat ini berada di persimpangan:
antara mempertahankan semangat kebinekaan
yang telah diwariskan para pendiri bangsa atau
terjebak dalam pusaran intoleransi global.
Tantangan globalisasi dan digitalisasi menuntut
masyarakat Indonesia untuk tidak hanya toleran
secara normatif, tetapi juga kompeten secara
multikultural mampu berinteraksi, bekerja sama,

dan berpikir kritis di tengah keragaman.

19



Dengan memperkuat pendidikan karakter
berbasis nilai multikultural, Indonesia bukan
hanya menjaga keutuhan sosialnya, tetapi juga
memperkokoh posisinya sebagai model demokrasi
plural terbesar di dunia. Seperti ditegaskan oleh
Nurcholish Madjid (dalam Arif, 2025), “agama dan
kebudayaan tidak seharusnya menjadi sumber
perpecahan, tetapi jembatan kemanusiaan untuk

membangun keadaban bersama.”

20



BAB 2
KONSEP DAN MAKNA
MULTIKULTURALISME

Dalam konteks masyarakat modern yang
semakin majemuk, konsep multikulturalisme telah
menjadi salah satu isu paling mendasar dalam
diskursus sosial, politik, dan pendidikan. Dunia
hari ini hidup dalam satu ruang global yang tidak
lagi memiliki batas-batas geografis yang tegas.
Mobilitas manusia, arus informasi, serta
pertukaran budaya yang begitu cepat telah
melahirkan bentuk kehidupan baru yang diwarnai
oleh perbedaan, keberagaman, dan pluralitas
identitas. Dalam situasi seperti ini,
multikulturalisme tidak lagi dipahami sekadar
sebagai wacana akademik, tetapi sebagai
paradigma hidup bersama yang menjadi fondasi
bagi keberlangsungan masyarakat yang damai,
adil, dan beradab.

Bagi bangsa Indonesia, yang secara historis
dibangun di atas fondasi kemajemukan etnis,
bahasa, agama, dan adat istiadat, gagasan

multikulturalisme memiliki relevansi yang amat

21



kuat. Sejak masa awal kemerdekaan, pendiri
bangsa telah menegaskan pentingnya
menghormati perbedaan sebagai bagian dari
identitas nasional. Pancasila sebagai dasar negara
bukan hanya ideologi politik, melainkan juga
pernyataan filosofis tentang pengakuan terhadap
pluralitas manusia dan masyarakat. Dalam
konteks inilah, multikulturalisme menjadi salah
satu manifestasi nyata dari nilai-nilai yang
terkandung dalam sila “Persatuan Indonesia” dan
“Kemanusiaan yang Adil dan Beradab.”

Namun  demikian, dalam  praktiknya,
penerimaan terhadap multikulturalisme tidaklah
selalu mudah. Globalisasi dan perkembangan
teknologi digital telah membawa dua wajah yang
berbeda: di satu sisi memperluas jangkauan
interaksi lintas budaya, tetapi di sisi lain juga
menumbuhkan tantangan baru berupa fragmentasi
sosial, polarisasi identitas, dan intoleransi.
Fenomena ujaran kebencian berbasis agama dan
etnis yang meningkat di ruang digital menjadi
bukti nyata bahwa kesadaran multikultural belum
sepenuhnya  mengakar dalam  kehidupan
masyarakat. Oleh sebab itu, memahami konsep

dan makna multikulturalisme secara mendalam

22



menjadi keharusan, terutama bagi lembaga
pendidikan Islam yang memiliki tanggung jawab
moral dalam membentuk karakter generasi bangsa
yang moderat dan berkeadaban.

Menurut Parekh (2023), multikulturalisme
tidak sekadar berarti “hidup berdampingan antara
kelompok yang berbeda”, melainkan merupakan
“suatu cara pandang yang mengakui keberagaman
sebagai sumber kekuatan moral dan sosial dalam
kehidupan bersama.” Artinya, multikulturalisme
menuntut adanya pengakuan, penghargaan, dan
kerja sama aktif antarindividu dari berbagai latar
budaya untuk membangun masyarakat yang
saling menghormati. Dengan demikian,
pendidikan multikultural bukan hanya
mengajarkan siswa untuk mengenal perbedaan,
tetapi juga membentuk kemampuan untuk
berinteraksi secara empatik dan konstruktif
dengan keberagaman tersebut.

Dalam perspektif Islam, semangat
multikulturalisme sebenarnya telah tertanam
secara kuat dalam ajaran Al-Qur’an. Allah SWT
berfirman dalam QS. Al-Hujurat [49]:13,

“Wahai manusia, sesungguhnya Kami

menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan

23



seorang perempuan, dan menjadikan kamu
berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu
saling mengenal.”

Ayat ini menunjukkan bahwa keberagaman
manusia bukanlah kesalahan sejarah, melainkan
sunnatullah keniscayaan ilahi yang memiliki
tujuan spiritual dan sosial. Perbedaan adalah
ruang bagi manusia untuk belajar, berinteraksi,
dan membangun peradaban. Dalam pandangan
para ulama klasik seperti Al-Raghib al-Asfahani
dan Al-Ghazali, perbedaan manusia dalam
budaya, pemikiran, dan pandangan hidup justru
menjadi sarana untuk menguji kematangan moral
manusia, yakni kemampuan untuk menghormati
yang lain tanpa kehilangan jati dirinya.

Oleh karena itu, pendidikan Islam modern
perlu menempatkan multikulturalisme bukan
sebagai konsep asing, melainkan sebagai bagian
dari nilai-nilai Qur'ani dan nabawi. Nabi
Muhammad SAW dalam Piagam Madinah telah
mencontohkan prinsip hidup berdampingan
dalam masyarakat plural yang terdiri atas berbagai
suku dan agama. Dalam piagam tersebut, Nabi
menegaskan bahwa semua kelompok memiliki hak

dan kewajiban yang sama dalam menjaga

24



keamanan, keadilan, dan perdamaian. Prinsip-
prinsip itu menjadi bukti historis bahwa Islam
sejak awal telah menanamkan semangat toleransi,
penghormatan  terhadap keberagaman, dan
keadilan sosial.

Dalam konteks pendidikan, multikulturalisme
menuntut transformasi paradigma dari
pendekatan yang eksklusif menuju pendekatan
yang inklusif. Pendidikan tidak boleh hanya
menekankan kebenaran tunggal yang bersifat
hegemonik, tetapi harus membuka ruang dialog
antara  berbagai  pandangan. Sebagaimana
dikemukakan oleh Banks (2024) dalam Teaching
Strategies  for  the  Multicultural  Classroom,
pendidikan multikultural harus mengajarkan
siswa untuk mengembangkan “kompetensi
budaya” (cultural competence), yakni kemampuan
untuk memahami, menghormati, dan berinteraksi
secara efektif dengan orang yang berbeda latar
belakangnya.

Dalam hal ini, lembaga pendidikan Islam baik
madrasah, sekolah Islam, maupun pesantren
memiliki peran yang sangat strategis. Lembaga-
lembaga ini bukan hanya tempat transfer

pengetahuan, tetapi juga arena pembentukan nilai

25



dan karakter. Melalui pendekatan pendidikan
multikultural Islam, siswa tidak hanya belajar
tentang agama, tetapi juga tentang kemanusiaan,
kebersamaan, dan keadilan. Pendidikan semacam
ini berusaha memadukan antara iman (faith), ilmu
(knowledge), dan amal (action) sebagai tiga pilar
dalam membangun insan kamil yang berjiwa
inklusif dan berorientasi pada kemaslahatan
universal.

Dalam praktiknya, penerapan nilai-nilai
multikulturalisme di lembaga pendidikan Islam
harus dimulai dari perubahan kultur institusi.
Budaya  sekolah  atau  pesantren  harus
menampilkan wajah Islam yang ramah, bukan
marah; yang terbuka, bukan tertutup; yang
menghargai  perbedaan, @ bukan  menolak
keberagaman. Sebagaimana ditunjukkan dalam
hasil penelitian Kemenag RI (2025), madrasah yang
menerapkan  kurikulum  berbasis = moderasi
beragama menunjukkan peningkatan signifikan
dalam sikap toleransi siswa hingga 72%
dibandingkan madrasah konvensional. Data ini
memperlihatkan bahwa pendidikan multikultural

tidak hanya berdampak pada aspek kognitif, tetapi

26



juga berpengaruh langsung terhadap perilaku
sosial siswa.

Selain itu, multikulturalisme juga menuntut
adanya pembelajaran reflektif di mana peserta
didik diajak untuk memahami diri sendiri
sekaligus mengapresiasi pengalaman orang lain.
Proses ini menumbuhkan kesadaran bahwa setiap
individu memiliki nilai kemanusiaan yang sama di
hadapan Tuhan. Di sinilah konsep ukhuwah
insaniyyah (persaudaraan kemanusiaan) dalam
Islam menemukan relevansinya. Melalui refleksi
dan dialog, peserta didik tidak hanya memahami
perbedaan, tetapi juga menemukan kesamaan
moral yang menyatukan manusia dalam bingkai
kemanusiaan universal.

Bab ini akan menguraikan secara mendalam
tentang  hakikat,  prinsip, dan  dimensi
multikulturalisme, baik dari sudut pandang
teoritis maupun perspektif Islam. Pembahasan
akan  dimulai  dari  definisi  konseptual
multikulturalisme, perbedaannya dengan
pluralisme dan interkulturalisme, kemudian
dilanjutkan dengan kajian tentang nilai-nilai dasar
multikultural yang selaras dengan ajaran Islam,

serta relevansinya dalam pembentukan

27



masyarakat Indonesia yang damai dan
berkeadaban.

Pada akhirnya, pemahaman terhadap konsep
dan makna multikulturalisme tidak hanya penting
bagi wacana akademik, tetapi juga menjadi
landasan moral dalam membangun masa depan
peradaban Islam yang inklusif dan humanis. Sebab
sebagaimana ditegaskan oleh Tariq Ramadan
(2024), “tantangan terbesar umat Islam hari ini
bukanlah bagaimana menjadi berbeda, tetapi
bagaimana hidup bersama dalam perbedaan

dengan penuh martabat dan kasih sayang.”

A. Definisi Multikulturalisme dari Perspektif
Sosial, Budaya, dan Pendidikan
1. Multikulturalisme: Sebuah Gagasan dan
Realitas
Konsep multikulturalisme merupakan salah
satu gagasan paling penting dalam peradaban
modern, khususnya di tengah meningkatnya
mobilitas manusia dan pertukaran budaya global.
Multikulturalisme lahir sebagai respons terhadap
kenyataan sosial bahwa masyarakat manusia tidak
pernah bersifat homogen. Dalam setiap ruang

sosial baik dalam lingkup lokal, nasional, maupun

28



global selalu terdapat keberagaman ras, agama,
bahasa, adat, serta sistem nilai yang membentuk
karakter masyarakat tersebut.

Secara etimologis, kata multikulturalisme
berasal dari tiga unsur, yaitu multi (banyak),
cultural ~(budaya), dan akhiran -isme yang
bermakna suatu sistem pemikiran atau ideologi.
Dengan demikian, secara sederhana
multikulturalisme berarti suatu paham yang
mengakui dan menghargai keberagaman budaya
dalam kehidupan masyarakat (Saripudin, 2023).
Namun, pemaknaan yang lebih mendalam
menegaskan bahwa multikulturalisme bukan
sekadar penerimaan terhadap pluralitas budaya,
tetapi juga sebuah komitmen normatif untuk
mewujudkan keadilan sosial, kesetaraan, dan
dialog antar kelompok yang berbeda (Hidayat,
2024).

Multikulturalisme lahir dari pengalaman
panjang masyarakat dunia menghadapi konflik
etnis dan diskriminasi. Di Amerika Serikat,
misalnya, konsep ini berkembang sebagai reaksi
terhadap politik asimilasi yang menekan identitas
minoritas. Sementara di Kanada dan Australia,

multikulturalisme menjadi kerangka kebijakan

29



nasional untuk menjamin kesetaraan hak warga
dari berbagai latar belakang. Dalam konteks
Indonesia, gagasan multikulturalisme menemukan
relevansinya yang sangat kuat karena bangsa ini
dibangun di atas fondasi keberagaman etnis,
budaya, dan agama yang luar biasa (BPS, 2023).

2. Perspektif Sosiologis: Multikulturalisme

sebagai Kesadaran Sosial

Dalam perspektif sosiologis, multikulturalisme
tidak hanya dipahami sebagai deskripsi realitas
sosial, melainkan sebagai kesadaran kolektif untuk
mengelola keragaman agar tidak menimbulkan
konflik horizontal. Hidayat (2024) mendefinisikan
masyarakat multikultural sebagai “masyarakat
yang dalam kesehariannya mempraktikkan nilai
toleransi, solidaritas, dan keterbukaan lintas
identitas.” Artinya, multikulturalisme menuntut
struktur sosial yang adil, di mana semua kelompok
masyarakat memiliki akses yang setara terhadap
sumber daya sosial dan politik.

Fenomena intoleransi dan polarisasi sosial
yang meningkat dalam dekade terakhir
menunjukkan  bahwa  pengakuan terhadap
pluralitas belum otomatis menjamin harmoni

sosial. Masyarakat yang majemuk membutuhkan

30



mekanisme sosial yang aktif melalui kebijakan
publik, dialog antarwarga, serta pendidikan yang
menumbuhkan empati sosial. Oleh karena itu,
multikulturalisme dapat dipandang sebagai
proyek sosial  jangka panjang untuk
menumbuhkan  kohesi  sosial di tengah
keberagaman (Azra, 2024).

Lebih jauh, multikulturalisme sosiologis
mencakup tiga dimensi utama:

(1) dimensi kognitif, yaitu kesadaran akan

adanya perbedaan;

(2) dimensi afektif, yaitu penerimaan dan

penghargaan terhadap perbedaan; serta

(3) dimensi konatif, yaitu tindakan konkret

untuk mewujudkan kehidupan sosial yang
adil dan damai.

Tanpa kehadiran dimensi konatif,
multikulturalisme hanya berhenti pada tataran
wacana tanpa makna praksis (Lukens-Bull, 2024).
3. Perspektif Budaya: Hak atas Identitas dan

Ekspresi Kultural

Dalam perspektif budaya, multikulturalisme
menegaskan bahwa setiap kebudayaan memiliki
nilai intrinsik yang layak dihormati dan dijaga

eksistensinya. Kebudayaan bukan sekadar warisan

31



masa lalu, melainkan ekspresi kreatif manusia
dalam menafsirkan hidup. Oleh karena itu,
menghormati multikulturalisme berarti juga
mengakui  hak  setiap  kelompok  untuk
mempertahankan dan mengekspresikan identitas
budayanya tanpa diskriminasi (Abdin & Tuharea,
2023).

Kebudayaan bersifat dinamis, senantiasa
bertransformasi mengikuti perkembangan zaman.
Dalam konteks globalisasi, tantangan besar
muncul ketika budaya dominan—baik dari Barat
maupun budaya populer global—menggerus
identitas lokal. Di sinilah relevansi
multikulturalisme, yaitu melindungi keragaman
budaya dari ancaman homogenisasi. UNESCO
(2024) bahkan menegaskan bahwa keragaman
budaya adalah “warisan bersama umat manusia”
yang setara nilainya dengan keanekaragaman
hayati bagi kehidupan ekologis.

Dalam konteks Indonesia, penghargaan
terhadap budaya lokal tercermin dalam prinsip
“Bhinneka Tunggal lka” dan dalam kebijakan
pelestarian budaya daerah yang menjadi bagian
integral =~ pembangunan  nasional. n Namun,

tantangan tetap ada: globalisasi digital sering kali

32



menempatkan budaya lokal dalam posisi
subordinat. Oleh karena itu, multikulturalisme
budaya perlu diimbangi dengan kebijakan
kebudayaan yang progresif dan partisipatif, di
mana komunitas lokal dilibatkan dalam
pengambilan  keputusan terkait pelestarian
identitas budaya mereka (Kemenbudristek, 2025).
4. Perspektif Pendidikan: Paradigma Baru

Pembelajaran Inklusif

Dalam dunia pendidikan, multikulturalisme
berkembang menjadi paradigma baru yang
mengubah cara pandang terhadap peserta didik
dan proses pembelajaran. Pendidikan
multikultural menekankan bahwa sekolah adalah
miniatur masyarakat, tempat peserta didik belajar
hidup dalam perbedaan. Pendidikan semacam ini
tidak sekadar mentransfer pengetahuan, tetapi
menumbuhkan kesadaran sosial, empati, dan
kemampuan berinteraksi secara damai di tengah
keragaman (Imbar & Mesra, 2024).

Pendidikan multikultural melibatkan empat
ranah utama:

a. Kurikulum inklusif, yang menampilkan

berbagai perspektif budaya dan sejarah dari
beragam kelompok sosial.

33



b. Metode pembelajaran partisipatif, yang
menekankan kerja sama, refleksi, dan dialog
antar siswa.

c. Iklim sekolah demokratis, yang menjamin
keadilan dan anti diskriminasi.

d. Peran guru sebagai fasilitator multikultural,
yang berfungsi menumbuhkan empati dan
kesadaran lintas budaya (Banks, 2023).

Pendidikan multikultural harus menjadi
sarana transformasi sosial, bukan sekadar
instrumen adaptasi. Seperti dikatakan oleh Nieto
(2024),  “pendidikan  multikultural  adalah
perjuangan moral untuk menjadikan sekolah
sebagai ruang pembebasan, bukan
penyeragaman.” Di  Indonesia, penerapan
kurikulum Merdeka Belajar sebenarnya membuka
peluang besar bagi pendidikan multikultural
karena memberi ruang kreativitas dan konteks
lokal dalam proses pembelajaran.

5. Multikulturalisme dan Relevansinya bagi
Indonesia

Multikulturalisme berbeda dari sekadar
“keberagaman” (diversity). Keberagaman adalah
fakta sosial, sedangkan multikulturalisme adalah

sikap moral dan politik untuk mengelola

34



keberagaman secara adil dan konstruktif. Dalam
konteks Indonesia, hal ini menjadi sangat relevan
mengingat masyarakat Indonesia terdiri atas lebih
dari 1.300 kelompok etnis, 652 bahasa daerah, dan
ratusan sistem adat (BPS, 2023).

Namun, keberagaman tersebut juga dapat
menjadi sumber ketegangan apabila tidak dikelola
dengan baik. Oleh karena itu, penerapan nilai-nilai
multikultural menjadi keharusan nasional untuk
memperkuat integrasi bangsa. Multikulturalisme
bukan sekadar konsep akademik, melainkan
strategi kebangsaan untuk memastikan bahwa
“perbedaan tidak menjadi alasan perpecahan,

tetapi menjadi sumber kekuatan bersama.”

B. Nilai-Nilai Utama dalam Masyarakat
Multikultural

1. Penghormatan terhadap Perbedaan

Nilai pertama yang menopang masyarakat
multikultural adalah penghormatan terhadap
perbedaan. Dalam masyarakat yang beragam,
setiap individu memiliki hak untuk diakui dan
dihormati identitasnya. Menurut Wahyuni & Dafit
(2024), penerapan nilai ini dalam lingkungan

pendidikan dasar terbukti menumbuhkan empati

35



dan menekan perilaku diskriminatif antar siswa.
Nilai ini menegaskan bahwa keseragaman
bukanlah tujuan kehidupan sosial, karena
keragaman merupakan kodrat kemanusiaan.
2. Toleransi dan Solidaritas Sosial

Toleransi  bukan  sekadar =~ menerima
perbedaan, tetapi juga kemampuan untuk hidup
berdampingan dalam damai. Dalam konteks
masyarakat multikultural, toleransi harus disertai
solidaritas sosial, yakni kesediaan untuk bekerja
sama melampaui batas kelompok. Penelitian Haris
(2023) menunjukkan bahwa semakin tinggi
intensitas interaksi antarbudaya, semakin kuat
pula sikap toleransi dan solidaritas. Hal ini
menegaskan pentingnya kebijakan publik dan
pendidikan yang memperluas ruang interaksi
lintas identitas.
3. Keadilan dan Kesetaraan

Multikulturalisme tidak mungkin terwujud
tanpa keadilan sosial. Keadilan berarti setiap
kelompok memperoleh kesempatan yang sama
untuk berkembang dalam pendidikan, ekonomi,
dan politik. Ketimpangan yang dibiarkan akan
menciptakan rasa terpinggirkan yang memicu
konflik identitas. Oleh karena itu, Saripudin (2023)

36



menekankan perlunya kebijakan afirmatif dan
representasi inklusif bagi kelompok minoritas
dalam setiap bidang kehidupan publik.
4. Dialog Antarbudaya

Dialog  antarbudaya menjadi jantung
kehidupan multikultural. Tanpa dialog, perbedaan
mudah menimbulkan prasangka. Lestari (2024)
menemukan  bahwa  sekolah-sekolah  yang
menerapkan pendekatan dialogis memiliki tingkat
konflik siswa jauh lebih rendah. Melalui dialog,
masyarakat belajar membangun rasa saling
memahami dan mempercayai, dua unsur penting
dalam rekonsiliasi sosial.
5. Kebersamaan dalam Keberagaman

Nilai terakhir adalah kebersamaan dalam
keberagaman, yang sejalan dengan falsafah
Bhinneka Tunggal lka. Prinsip ini menegaskan
bahwa perbedaan tidak perlu diseragamkan,
melainkan dipelihara sebagai bagian dari identitas
nasional. Menurut Naim & Achmad (2022),
kekuatan bangsa Indonesia justru terletak pada
kemampuannya untuk menjadikan keragaman
sebagai sumber energi sosial bagi kemajuan

peradaban.

37



C. Multikulturalisme dalam Konteks Indonesia

Indonesia merupakan salah satu negara
dengan tingkat kemajemukan tertinggi di dunia,
baik dari sisi etnisitas, bahasa, agama, maupun
adat istiadat. Berdasarkan data Badan Pusat
Statistik (BPS, 2024), terdapat lebih dari 1.340
kelompok etnik dan 652 bahasa daerah yang
tersebar di 38 provinsi di seluruh Nusantara.
Kondisi ini menjadikan Indonesia sebagai
laboratorium sosial yang luar biasa bagi penerapan
konsep multikulturalisme. Dalam konteks ini,
multikulturalisme tidak hanya berarti
keberagaman yang bersifat demografis, tetapi juga
interaksi dinamis antar kelompok yang terus
membentuk identitas nasional yang inklusif dan
plural.

Secara historis, semangat multikultural telah
berakar dalam kehidupan masyarakat Nusantara
sejak masa kerajaan-kerajaan kuno. Pada masa
Kerajaan Sriwijaya, misalnya, interaksi antara
pedagang dan pelajar dari berbagai wilayah
seperti India, Arab, dan Tiongkok menciptakan
suasana sosial yang terbuka terhadap perbedaan
agama dan budaya. Hal yang sama juga terjadi

pada masa Kerajaan Majapahit yang dikenal

38



dengan semboyan “Bhinneka Tunggal Ika”,
sebagaimana tercatat dalam Sutasoma karya Mpu
Tantular yang menegaskan bahwa “walaupun
berbeda, sesungguhnya tetap satu.” Menurut
Nugroho (2023), warisan historis ini membuktikan
bahwa konsep multikulturalisme bukan gagasan
impor dari Barat, tetapi telah tumbuh organik
dalam kebudayaan Nusantara yang menekankan
harmoni dalam perbedaan.

Setelah  Indonesia merdeka, semangat
tersebut diinstitusionalisasi dalam dasar negara
Pancasila, khususnya sila ketiga “Persatuan
Indonesia”, yang menekankan pentingnya
kesatuan dalam keberagaman. Selain itu,
semboyan nasional “Bhinneka Tunggal Ika”
menjadi simbol ideologis dari komitmen bangsa
terhadap pluralitas budaya dan keyakinan. Dalam
praktiknya, berbagai kebijakan pemerintah pasca
kemerdekaan, seperti politik kebudayaan nasional
dan pengakuan terhadap keberadaan masyarakat adat,
merupakan  bentuk  penerapan  nilai-nilai
multikulturalisme dalam konteks kebangsaan
(Rohman, 2024).

Namun, dalam dinamika kontemporer,

implementasi nilai-nilai multikultural di Indonesia

39



menghadapi tantangan yang semakin kompleks.
Di satu sisi, arus globalisasi, kemajuan teknologi
informasi, dan mobilitas sosial telah memperluas
ruang perjumpaan antarbudaya. Masyarakat kini
semakin terhubung melalui jaringan digital yang
memungkinkan pertukaran ide, gaya hidup, dan
nilai lintas batas. Akan tetapi, di sisi lain, muncul
pula gejala intoleransi, radikalisme, dan polarisasi
sosial yang mengancam kohesi nasional.
Fenomena cyber tribalism atau pembentukan
kelompok daring berdasarkan identitas ideologis
menjadi tantangan baru dalam mempertahankan
semangat multikulturalisme di dunia maya.

Imbar & Mesra (2024) menegaskan bahwa
tantangan utama penerapan multikulturalisme di
Indonesia bukan pada keragaman itu sendiri,
melainkan pada ketimpangan sosial-ekonomi dan
kurangnya pendidikan  multikultural yang
sistematis di sekolah. Kurikulum nasional sering
kali masih berorientasi pada kognisi akademik
semata tanpa mengintegrasikan aspek afektif dan
nilai-nilai kebinekaan secara mendalam. Sekolah
justru kerap menjadi tempat reproduksi bias
etnosentrisme, di mana perbedaan dianggap

sebagai “penyimpangan dari norma mayoritas.”

40



Dalam konteks inilah, pendidikan
multikultural menjadi instrumen strategis untuk
membangun kesadaran kolektif bahwa perbedaan
merupakan potensi sosial yang memperkaya
kehidupan bersama. Menurut Wahyuni & Dafit
(2024), pendidikan multikultural di Indonesia
seharusnya berfungsi sebagai proses pembelajaran
yang menanamkan nilai toleransi, penghormatan
terhadap kemanusiaan, serta kemampuan bekerja
sama lintas identitas. Melalui integrasi nilai-nilai
tersebut dalam semua mata pelajaran dan kegiatan
ekstrakurikuler, sekolah dapat menjadi miniatur
masyarakat multikultural di mana peserta didik
belajar memahami dan menghargai perbedaan
melalui pengalaman langsung.

Selain dalam dunia pendidikan, semangat
multikultural juga terwujud dalam praktik hukum
adat dan tata pemerintahan lokal. Pengakuan
terhadap masyarakat hukum adat dalam Undang-
Undang Nomor 6 Tahun 2014 tentang Desa
merupakan contoh konkret penerapan prinsip
multikulturalisme dalam kebijakan publik. UU
tersebut mengakui eksistensi masyarakat adat
dengan sistem sosial dan nilai budayanya sendiri,

serta memberikan ruang bagi mereka untuk

41



mengatur dan mengelola urusan pemerintahan
sesuai kearifan lokal.

Namun, pengakuan formal ini masih
menghadapi kendala implementatif di lapangan.
Beberapa daerah masih mengalami konflik
kepentingan antara masyarakat adat dan
pemerintah daerah terkait pengelolaan sumber
daya alam, yang sering kali diwarnai oleh
perbedaan persepsi terhadap hak ulayat dan
kepemilikan tanah. Menurut laporan Konsorsium
Pembaruan Agraria (KPA, 2024), lebih dari 220
konflik agraria yang terjadi sepanjang tahun 2023—
2024 memiliki akar pada kegagalan pengakuan
terhadap hak-hak masyarakat adat. Kondisi ini
menunjukkan bahwa multikulturalisme
memerlukan dukungan kebijakan yang konsisten
dan keberpihakan terhadap keadilan sosial.

Agar multikulturalisme dapat bertahan dan
berkembang, dibutuhkan sinergi antara
pemerintah, lembaga pendidikan, organisasi
keagamaan, media, dan masyarakat sipil.
Pemerintah perlu memperkuat kebijakan afirmatif
yang melindungi kelompok minoritas dari
diskriminasi, sementara lembaga pendidikan harus

memperluas wawasan peserta didik terhadap nilai

42



kebinekaan melalui praktik belajar kolaboratif.
Media juga berperan penting dalam membingkai
isu keberagaman secara positif agar tidak
memunculkan stereotip yang memperlemah
solidaritas sosial. Tanpa dukungan sistemik dari
berbagai pihak, multikulturalisme hanya akan
berhenti pada slogan, bukan menjadi realitas sosial

yang hidup dalam keseharian bangsa.

D. Perbandingan antara Multikulturalisme,
Pluralisme, dan Kosmopolitanisme

Untuk memahami konsep multikulturalisme
secara komprehensif, perlu dilakukan pembedaan
dengan dua konsep lain yang sering digunakan
secara  bergantian, yaitu pluralisme dan
kosmopolitanisme. Ketiganya memiliki kesamaan
dalam hal pengakuan terhadap keragaman, namun
berbeda dalam orientasi, tingkat interaksi, dan
tujuan filosofisnya.

Pluralisme berangkat dari pengakuan
terhadap eksistensi kelompok-kelompok berbeda
dalam suatu masyarakat. Ia menekankan pada
koeksistensi damai di antara perbedaan, tanpa
menuntut adanya interaksi yang intensif antar

kelompok. Pluralisme menganggap bahwa setiap

43



kelompok memiliki hak wuntuk hidup sesuai
identitas dan keyakinannya masing-masing,
asalkan tidak mengganggu kelompok lain. Dalam
konteks sosial Indonesia, pluralisme sering
diartikan sebagai kemampuan masyarakat untuk
hidup berdampingan tanpa konflik. Namun,
pluralisme tidak secara otomatis mendorong
terjadinya komunikasi lintas budaya atau kerja
sama antarkelompok (Saripudin, 2023).

Sebaliknya, multikulturalisme melangkah
lebih jauh. Ia tidak hanya mengakui perbedaan,
tetapi juga menuntut adanya interaksi aktif,
komunikasi, dan kolaborasi antar kelompok
budaya dalam semangat kesetaraan.
Multikulturalisme mendorong partisipasi setiap
kelompok dalam proses sosial-politik dan budaya
tanpa kehilangan identitasnya. Menurut Taufiq
(2024), multikulturalisme “berorientasi pada dialog
dan pembelajaran timbal balik antar budaya,
sehingga mampu memperkuat solidaritas sosial di
tengah perbedaan.” Dengan demikian,
multikulturalisme bukan sekadar toleransi pasif,
melainkan toleransi aktif yang berlandaskan empati
dan penghargaan terhadap nilai-nilai kemanusiaan

universal.

44



Kosmopolitanisme melangkah lebih jauh dari
kedua konsep tersebut. Ia menekankan bahwa
identitas manusia tidak semata-mata ditentukan
oleh bangsa, suku, atau agama, melainkan oleh
kemanusiaan global yang melampaui batas
geografis dan  kultural. Kosmopolitanisme
menegaskan gagasan “warga dunia” (global
citizenship) yang memiliki tanggung jawab moral
terhadap seluruh umat manusia. Namun dalam
konteks Indonesia, penerapan kosmopolitanisme
sering menghadapi tantangan karena berpotensi
mengikis identitas lokal dan melemahkan kearifan
budaya daerah. Kementerian Agama RI (2024)
menegaskan pentingnya keseimbangan antara
keterbukaan global dan pelestarian nilai-nilai
budaya lokal agar tidak terjadi disembeddedness,
yaitu keterlepasan manusia dari akar budaya dan
spiritualnya sendiri.

Pluralisme merupakan tahap awal menuju
multikulturalisme, di mana masyarakat mulai
menerima perbedaan sebagai realitas sosial.
Sementara kosmopolitanisme merupakan tahap
lanjut, di mana individu memandang dirinya
sebagai bagian dari komunitas global yang lebih

luas. Multikulturalisme berada di antara

45



keduanya: ia mengakui pentingnya identitas lokal
dan partikularitas budaya, tetapi juga mendorong
interaksi lintas budaya dalam kerangka kesetaraan
dan keadilan sosial.

Dalam konteks Indonesia, pendekatan
multikulturalisme menjadi pilihan paling realistis
karena mampu menjaga keseimbangan antara
pengakuan terhadap identitas lokal dan
keterbukaan  terhadap  nilai-nilai  universal
kemanusiaan. Sebagaimana diungkapkan oleh
Suryadinata (2025), “multikulturalisme Indonesia
adalah jalan tengah antara partikularisme
tradisional dan kosmopolitanisme global yang
mampu menjaga keberlanjutan harmoni sosial

dalam masyarakat majemuk.”

46



BAB 3
TOLERANSI DALAM
PERSPEKTIF ISLAM

Islam sebagai agama yang rahmatan lil
‘alamin, yang diturunkan untuk seluruh alam,
menempatkan prinsip toleransi bukan sekadar
sebagai nilai tambahan atau pelengkap ajaran,
tetapi sebagai inti dari etika dan praktik kehidupan
beragama yang membentuk fondasi sosial, moral,
dan spiritual umat manusia; toleransi dalam
perspektif Islam menegaskan bahwa perbedaan
bukanlah ancaman atau penyimpangan yang
harus dihapuskan, melainkan merupakan bagian
dari kebesaran ciptaan Allah SWT yang harus
dihormati dan dijaga dengan penuh kesadaran,
pengetahuan, dan keimanan yang matang. Konsep
toleransi ini tidak hanya muncul sebagai respons
terhadap realitas pluralitas masyarakat pada masa
Nabi Muhammad SAW, tetapi juga sebagai prinsip
yang bersifat universal dan lintas zaman, yang
relevan untuk diaplikasikan dalam masyarakat
modern yang semakin majemuk dan terhubung

secara global, di mana konflik identitas, perbedaan

47



keyakinan, serta interaksi sosial lintas budaya
menjadi fenomena sehari-hari.

Dalam Al-Qur’an, berbagai ayat menekankan
penghormatan terhadap hak individu untuk
memeluk keyakinan sesuai dengan kesadaran hati
masing-masing, menolak segala bentuk paksaan
dalam urusan iman, dan menggarisbawahi bahwa
martabat manusia, derajatnya, dan haknya di sisi
Allah tidak ditentukan oleh suku, ras, atau status
sosial, melainkan oleh kualitas ketakwaannya.
Sebagai  contoh, QS.  Al-Hujurat [49]:13
menegaskan ~ bahwa  manusia  diciptakan
berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar saling
mengenal dan menghormati, sedangkan QS. Al-
Bagarah [2]:256 menegaskan prinsip “la ikraha fi
ad-din”, yang menolak paksaan dalam agama dan
menempatkan keimanan sebagai keputusan hati
yang harus lahir dari kesadaran dan pemahaman,
bukan tekanan atau pemaksaan. Prinsip-prinsip ini
menjadi pijakan normatif yang kuat bagi praktik
toleransi dalam kehidupan sehari-hari umat Islam,
serta dasar bagi pembangunan masyarakat yang
inklusif, adil, dan beradab.

Selain Al-Qur’an, hadis-hadis Nabi
Muhammad SAW memberikan dimensi praksis

48



terhadap penerapan toleransi, di mana beliau
menekankan sikap adil, rahmah, dan perlindungan
terhadap non-Muslim yang hidup di bawah
naungan masyarakat Islam, serta menegaskan
pentingnya menjaga hubungan sosial yang
harmonis tanpa mengorbankan prinsip keimanan.
Misalnya, hadis yang menegaskan bahwa
menyakiti seorang dzimmi akan menimbulkan
konsekuensi serius di akhirat, bukan hanya
menunjukkan jaminan perlindungan sosial, tetapi
juga menegaskan bahwa keimanan yang matang
harus  diwujudkan dalam sikap empati,
penghormatan, dan keadilan terhadap sesama
manusia, tanpa diskriminasi.

Dalam perspektif teologis Islam, toleransi
tidaklah identik dengan kompromi terhadap
kebenaran, melainkan merupakan ekspresi dari
keimanan yang mendalam, di mana seorang
Muslim mampu menegakkan prinsip kebenaran
dan keadilan sambil tetap menghargai hak,
pandangan, dan perbedaan orang lain. Hal ini
ditegaskan oleh ulama kontemporer seperti Syekh
Abdullah bin Bayyah, yang menekankan bahwa
tasamuh, atau toleransi, adalah manifestasi dari

iman yang matang, kesadaran etis, dan

49



kemampuan spiritual untuk mengelola perbedaan
secara konstruktif.

Toleransi dalam perspektif Islam juga terkait
erat dengan prinsip ‘adl (keadilan), rahmah (kasih
sayang), dan ihsan (kesempurnaan amal), yang
menjadi fondasi etika sosial umat Islam. Keadilan
memastikan perlakuan proporsional dan tidak
diskriminatif terhadap seluruh individu, rahmah
menghadirkan  dimensi  kemanusiaan  dan
kepedulian terhadap sesama, sedangkan ihsan
mendorong individu untuk berinteraksi dengan
kualitas moral tertinggi, melebihi sekadar
kewajiban formal. Ketiga prinsip ini membentuk
satu kesatuan yang integral, di mana toleransi
menjadi manifestasi nyata dari pendidikan
spiritual, moral, dan sosial yang
berkesinambungan.

Dalam konteks kontemporer, penerapan
toleransi Islam menjadi semakin relevan
mengingat masyarakat global saat ini menghadapi
tantangan pluralitas yang kompleks, seperti
konflik antaragama, polarisasi identitas,
radikalisasi ideologi, serta penyebaran hoaks dan
narasi ekstrem yang dapat memecah kohesi sosial.

Oleh karena itu, pemahaman dan praktik toleransi

50



dalam Islam harus dipandang sebagai landasan
strategis untuk pembangunan masyarakat inklusif,
di mana nilai-nilai Al-Qur'an dan sunnah
dijadikan pedoman untuk membangun hubungan
antarindividu dan antarkelompok yang harmonis,
produktif, dan berkeadaban.

Bab ini akan menguraikan secara mendalam
landasan teologis, filosofis, dan praksis toleransi
dalam Islam, mulai dari prinsip-prinsip al-Qur’an
dan hadis, konsep tasamuh, ‘adl, dan rahmah,
hingga aplikasi pendidikan nilai toleransi dalam
masyarakat  kontemporer. Pembahasan ini
diharapkan tidak hanya memberikan pemahaman
teoritis, tetapi juga menghadirkan panduan praktis
bagi lembaga pendidikan, keluarga, dan
komunitas Muslim untuk menumbuhkan sikap
toleran yang berakar pada iman, berwawasan luas,
dan mampu menghadapi tantangan era global

secara bijaksana, humanis, dan berkeadaban.

A. Landasan Qur’ani dan Hadis tentang Toleransi

1. Toleransi sebagai Prinsip Teologis Islam
Toleransi dalam Islam bukan sekadar sikap

sosial, melainkan merupakan prinsip teologis yang

berakar dalam pandangan Islam tentang

51



kemanusiaan dan penciptaan. Dalam kerangka
epistemologis Islam, seluruh manusia berasal dari
sumber yang sama, yakni Allah SWT, dan dengan
demikian, memiliki kedudukan yang setara dalam
kehormatan dan martabat. Pandangan ini secara
eksplisit dinyatakan dalam firman Allah SWT:

i Slilans s S50 Sz g ooy
5] ST e ST 8 1 s

§ 74 \z

;
A emlior
P

“Wahai ~ manusia!  Sesungguhnya  Kami
menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang
perempuan, dan Kami jadikan kamu berbangsa-bangsa
dan bersuku-suku supaya kamu saling mengenal.
Sesungquhnya yang paling mulia di antara kamu di sisi
Allah ialah yang paling bertakwa di antara kamu.” (QS.
Al-Hujurat [49]: 13)

Ayat ini menegaskan bahwa pluralitas
bukanlah deviasi dari kehendak ilahi, tetapi justru
manifestasi dari sunnatullah hukum alam ciptaan
Allah yang tidak dapat dihapus. Menurut Fazlur
Rahman (dalam Al-Faruqi, 2024), ayat ini
merepresentasikan dasar teologis bagi peradaban

52



inklusif, di mana manusia diajak untuk mengenali
perbedaan bukan sebagai ancaman, tetapi sebagai
kesempatan membangun jembatan kemanusiaan.
Konsep li ta’arafii dalam ayat tersebut menandakan
proses dialog dan interaksi, bukan sekadar “tahu”
secara superfisial, melainkan “mengenal secara
empatik dan produktif” agar tercipta relasi sosial
yang harmonis.

Prinsip ini kemudian menjadi landasan etik
Islam yang membedakan antara “iman” dan
“kemanusiaan.” Dalam tafsir kontemporer, M.
Quraish Shihab (2023) menegaskan bahwa Islam
hadir bukan hanya untuk komunitas Muslim,
tetapi bagi seluruh umat manusia (rahmatan lil
‘alamin). Oleh sebab itu, setiap tindakan yang
menafikan kemanusiaan seseorang atas dasar
perbedaan agama sejatinya bertentangan dengan

Ayat ini menjadi dasar bagi pembentukan
masyarakat madani yang berkeadaban.
Sebagaimana dijelaskan oleh Syamsul Arifin (2024)
dalam artikelnya di Jurnal Pendidikan Islam Moderat,
multikulturalisme Qur’ani menuntut masyarakat
untuk membangun relasi yang berkeadilan dan
berlandaskan nilai kemaslahatan bersama (al-

maslahah al-‘ammah). Dengan demikian, toleransi

53



bukanlah pilihan etis yang bersifat situasional,
melainkan perintah moral yang bersumber dari
wahyu.
2. Kebebasan Beragama dalam Al-Qur’an

Konsep kebebasan beragama merupakan
salah satu nilai fundamental dalam ajaran Islam.
Al-Qur'an menegaskan dengan sangat jelas
melalui firman Allah SWT dalam QS. Al-Bagarah
[2]: 256:

2 3aS1N

“Tidak ada paksaan dalam (memeluk) agama.”

Ayat ini menjadi fondasi teologis dan yuridis
bagi kebebasan berkeyakinan. Dalam tafsir klasik
karya Ibnu Katsir, dijelaskan bahwa ayat ini
diturunkan ketika seorang sahabat ingin memaksa
anaknya yang beragama Yahudi agar masuk Islam,
tetapi Nabi melarangnya. Larangan ini
menunjukkan bahwa iman sejati tidak dapat
dipaksakan, karena hakikat keimanan lahir dari
kesadaran hati, bukan dari tekanan eksternal.

Pendapat ini ditegaskan kembali oleh Quraish
Shihab (2023) dalam Tafsir al-Mishbah Edisi Revisi,
bahwa ayat ini adalah bentuk pengakuan atas hak

spiritual manusia untuk menentukan jalan

54



hidupnya. “Keimanan sejati,” tulisnya, “tidak
dapat dihasilkan dari kekuasaan, tetapi dari
kebebasan hati dalam menerima kebenaran.”
Dalam konteks modern, ayat ini menjadi dasar
normatif bagi pengakuan hak-hak asasi manusia,
termasuk hak wuntuk beragama atau tidak
beragama.

Selain itu, QS. Al-Kafirun [109]: 6 “Untukmu
agamamu, dan untukku agamaku” menggambarkan
bentuk penghormatan terhadap eksistensi agama
lain. Ayat ini tidak menuntut sinkretisme, tetapi
mengajarkan etika batas: bahwa keyakinan pribadi
harus dihormati tanpa dipaksakan kepada orang
lain. Dalam interpretasi kontemporer, Abdullah
Saeed (2024) menulis bahwa ayat ini mengandung
“etik pluralisme Islam” yang menegaskan
pentingnya ruang publik bersama, tempat
perbedaan dapat hidup berdampingan tanpa
ancaman dominasi.

3. Toleransi dalam Hadis Nabi

Landasan Qur’ani tentang toleransi diperkuat
oleh sunnah Nabi Muhammad SAW yang
menunjukkan praktik nyata dari prinsip-prinsip

tersebut. Salah satu hadis paling penting berbunyi:

55



bl 2y 6358 60 as 31 2

“Barangsiapa menyakiti seorang dzimmi (non-
Muslim yang hidup di bawah perlindungan Islam),
maka aku menjadi musuhnya pada hari kiamat.” (HR.
Abu Dawud)

Hadis ini memperlihatkan betapa tinggi
penghargaan Nabi terhadap hak-hak non-Muslim
dalam masyarakat Islam klasik. Dzimmi bukan
hanya dilindungi secara hukum, tetapi juga
dijamin kehormatannya sebagai manusia. Dalam
konteks negara modern, prinsip ini dapat
diterjemahkan sebagai penghormatan terhadap
hak-hak minoritas.

Syekh Abdullah bin Bayyah (2024), ulama
kontemporer asal Mauritania yang menjadi Ketua
Forum for Promoting Peace in Muslim Societies,
menegaskan bahwa toleransi (tasamuh) adalah
ekspresi iman yang matang, bukan tanda
kelemahan. Dalam karyanya The Islamic Charter for
Global Peace (2024), ia menulis:

“Tasamuh adalah buah dari keyakinan yang kuat,
bukan kompromi terhadap kebenaran.”
Artinya, semakin tinggi keimanan seseorang,

semakin besar pula kemampuannya untuk

56



menghormati dan berbuat baik kepada mereka
yang berbeda pandangan.

Baik  Al-Qur'an maupun hadis Nabi
menempatkan toleransi sebagai manifestasi dari
ketakwaan dan rahmat. Islam bukan hanya agama
yang mengatur hubungan manusia dengan Tuhan
(hablun min Allah), tetapi juga dengan sesama

manusia (hablun min an-nas).

B. Konsep Tasamuh, ‘Adl, dan Rahmah
1. Tasamuh (Toleransi)

Secara etimologis, kata tasamuh berasal dari
akar kata samaha—yasmuhu—samhan, yang berarti
“memberi kelonggaran,” “berlapang dada,” atau
“bersikap lembut.” Dalam kerangka nilai Islam,
tasamuh bukanlah kompromi terhadap prinsip
akidah, melainkan sikap etis untuk hidup
berdampingan secara damai dalam keragaman.

Menurut M. Quraish Shihab (2023), tasamuh
dalam Islam memiliki tiga dimensi utama:
(1) pengakuan terhadap eksistensi pihak lain,
(2) penghormatan terhadap hak mereka, dan
(3) kerja sama dalam kebaikan (ta‘awun ‘ala al-birr

wa al-tagwa). Dengan demikian, Islam menolak

57



segala bentuk eksklusivisme yang menafikan
kemanusiaan pihak lain.

Dalam konteks sosial modern, tasamuh
menjadi prinsip moral bagi masyarakat plural.
Penelitian oleh Alwi Shihab (2024) menunjukkan
bahwa  pesantren dan  madrasah  yang
menanamkan nilai tasamuh melalui pembelajaran
kontekstual memiliki tingkat konflik sosial lebih
rendah dan solidaritas sosial yang lebih tinggi.

2. ‘Adl (Keadilan)

Keadilan adalah fondasi universal dalam

ajaran Islam. Allah SWT berfirman:

“Sesungguhnya Allah menyuruh kamu berlaku
adil dan berbuat kebajikan...” (QS. An-Nahl [16]: 90)

Prinsip keadilan (‘adl) mencakup
keseimbangan hak dan kewajiban, serta perlakuan
yang proporsional tanpa diskriminasi. Dalam
konteks toleransi, keadilan berarti memastikan
bahwa hak-hak seluruh warga tanpa memandang
keyakinan dijaga dan dihormati. Yusuf al-
Qaradawi (2024) dalam karya pascahumus Figh al-

Jinsiyah wa al-Muwathanah menegaskan bahwa

58



“tanpa keadilan, toleransi hanya menjadi slogan
retoris tanpa kekuatan moral.”

Keadilan dalam  Islam juga  berarti
keberpihakan pada yang lemah dan tertindas.
Karena itu, masyarakat Islam yang benar adalah
masyarakat yang memberi ruang bagi kelompok
minoritas untuk berkembang dan berpartisipasi
aktif dalam kehidupan publik.

3. Rahmah (Kasih Sayang)

Rahmah merupakan puncak spiritualitas
Islam. Nabi Muhammad SAW digambarkan oleh
Allah SWT sebagai “rahmatan lil ‘alamin” (QS. Al-
Anbiya” [21]: 107). Artinya, misi kerasulan tidak
hanya terbatas pada kaum Muslim, tetapi
mencakup seluruh makhluk ciptaan. Kasih sayang
bukan sekadar perasaan, tetapi prinsip etika
universal yang menuntun perilaku sosial, politik,
dan pendidikan.

Prof. Azyumardi Azra (2023) dalam
pidatonya di International Conference on Islamic
Civilization and Society (ICIS) menegaskan bahwa
“rahmah adalah bahasa kemanusiaan universal
yang menjadi ruh Islam Nusantara.” Nilai rahmah

menjembatani  hubungan  antaragama dan

59



antaretnis, karena ia memandang manusia sebagai

mitra dalam menciptakan dunia yang damai.

C. Keteladanan Nabi Muhammad SAW dalam
Membangun Masyarakat Madani

1. Piagam Madinah sebagai Konstitusi Pluralistik

Piagam Madinah (Mithaq al-Madinah)
merupakan tonggak penting dalam sejarah
peradaban Islam sekaligus menjadi model awal
bagi pembentukan masyarakat madani yang
berlandaskan nilai-nilai keadilan, kesetaraan, dan
penghormatan terhadap keberagaman. Dokumen
ini disusun oleh Nabi Muhammad SAW segera
setelah hijrah ke Madinah pada tahun 622 M,
sebagai upaya menata kehidupan bersama antara
berbagai komunitas yang mendiami kota tersebut,
termasuk kaum Muslimin, Yahudi, dan beberapa
kelompok pagan Arab. Piagam ini terdiri dari lebih
dari 40 pasal yang menegaskan prinsip-prinsip
fundamental kehidupan sosial dan politik berbasis
pluralisme (Al-Mubarak, 2023).

Dalam konteks historis, Piagam Madinah
dapat dipandang sebagai bentuk awal konstitusi
tertulis yang mengatur hubungan antarumat

beragama secara setara. Salah satu pasalnya

60



menyatakan:
"Bagi kaum Yahudi agama mereka, dan bagi kaum
Muslim agama mereka. Mereka yang bersekutu dengan
kita berhak atas perlindungan yang sama selama tidak
berbuat zalim.” Pasal ini menegaskan prinsip
kebebasan beragama, tanggung jawab bersama
menjaga keamanan, serta keharusan menjauhi
kezaliman dalam interaksi sosial. Dr. Muhammad
Abu Zahrah (2023) dalam Tarikh al-Mazahib al-
Islamiyyah menyebut Piagam Madinah sebagai
“konstitusi sosial pertama di dunia yang mengakui
hak sipil lintas agama.” Pernyataan ini
menunjukkan bahwa Islam sejak awal telah
memiliki paradigma politik yang menghargai
perbedaan tanpa mengorbankan prinsip keadilan.
Menurut analisis Syamsul Arifin (Jurnal Al-
Fikr al-Madani, 2024), struktur sosial yang
dihasilkan oleh Piagam Madinah menunjukkan
tiga dimensi utama masyarakat madani: pertama,
dimensi kemanusiaan universal (al-insaniyyah),
yang menjamin perlindungan hak hidup dan
kebebasan setiap warga; kedua, dimensi keadilan
sosial (“adalah ijtima‘iyyah), yang menolak segala
bentuk diskriminasi berbasis suku, ras, atau

agama; dan ketiga, dimensi partisipasi politik

61



(musyarakah siyasiyyah), yang membuka ruang
bagi setiap komunitas untuk berperan dalam
menjaga stabilitas sosial.

Semangat Piagam Madinah relevan untuk
dijadikan inspirasi dalam membangun tata
kehidupan berbangsa yang multikultural dan
berkeadilan. Sebagaimana ditegaskan oleh Quraish
Shihab (2025), “Piagam Madinah bukan sekadar
artefak sejarah, tetapi cerminan dari etika sosial
Islam yang mengajarkan bahwa keberagaman
adalah rahmat dan dasar bagi peradaban.”

2. Praktik Toleransi Nabi dalam Kehidupan
Sehari-hari

Selain dalam bentuk institusional melalui
Piagam Madinah, keteladanan Nabi Muhammad
SAW juga tampak nyata dalam praktik kehidupan
sehari-hari. Nabi tidak hanya berbicara tentang
toleransi, tetapi mencontohkannya melalui
tindakan nyata yang membangun jembatan
kemanusiaan lintas batas agama dan etnis.
Misalnya, ketika salah satu tetangganya yang
beragama Yahudi jatuh sakit, Nabi menengok dan
mendoakannya dengan penuh kasih sayang.

Peristiwa tersebut bukan hanya tindakan sosial,

62



tetapi ekspresi dari nilai rahmatan lil ‘alamin yang
menjadi misi profetik beliau (Al-Buthi, 2023).

Nabi juga dikenal memberi perlindungan
kepada kaum minoritas. Dalam Sirah Ibn Hisyam,
disebutkan bahwa beliau menolak segala bentuk
kekerasan terhadap kelompok yang lemah, baik
Muslim  maupun non-Muslim. Prinsip ini
kemudian menjadi dasar hukum ahl al-dhimmah,
yaitu jaminan perlindungan bagi non-Muslim
dalam negara Islam. Karen Armstrong (2024)
dalam edisi terbaru bukunya Muhammad: The
Prophet for Our Times menulis,

“Muhammad was a visionary leader who
understood that compassion is the essence of faith;
his pluralistic governance in Medina remains a
timeless model for humanity.”

Kepemimpinan Nabi merupakan bentuk
spiritualitas sosial yang mengintegrasikan iman
dan kemanusiaan. Ia membuktikan bahwa
kekuatan agama bukan terletak pada dominasi,
tetapi pada kemampuan menebarkan kasih sayang
dan rasa aman bagi semua.

Dalam konteks masyarakat kontemporer
yang rentan terhadap radikalisme dan polarisasi,

keteladanan Nabi menjadi model etika sosial yang

63



sangat relevan. Sebagaimana dinyatakan oleh
Kementerian Agama RI (2024), internalisasi nilai-
nilai kenabian seperti empati, keadilan, dan
keterbukaan menjadi kunci dalam membangun
masyarakat madani di era modern.

3. Nabi dan Dialog Antaragama

Salah satu dimensi penting dari misi kenabian
Muhammad SAW adalah penguatan tradisi dialog
lintas iman. Salah satu peristiwa monumental
adalah dialog antara Nabi dengan delegasi Kristen
Najran yang datang ke Madinah. Dialog ini
berlangsung dalam suasana saling menghormati
dan terbuka. Bahkan, ketika waktu ibadah tiba,
Nabi mempersilakan mereka untuk beribadah di
dalam Masjid Nabawi sebuah tindakan simbolis
yang menggambarkan keterbukaan Islam terhadap
perbedaan keyakinan (Al-Thabari, Tarikh al-Rusul
wa al-Muluk, 2023).

Tradisi dialog tersebut mengandung tiga
prinsip etis utama: penghormatan (ihtiram),
keterbukaan (infitah), dan keadilan (adl). Nabi
tidak memaksakan keyakinannya kepada pihak
lain, melainkan = membangun  komunikasi
berdasarkan saling pengertian. Dalam konteks

global saat ini, model dialog semacam ini menjadi

64



sangat relevan untuk mengatasi krisis intoleransi
dan ekstremisme berbasis agama.

Menurut laporan The Muslim World League
(2025), praktik diplomasi kenabian di Madinah
dapat dijadikan model bagi rekonsiliasi sosial di
negara-negara yang mengalami konflik
keagamaan. Hal ini menegaskan bahwa Islam
memiliki warisan historis dan spiritual dalam
membangun perdamaian berbasis keadilan dan

kesetaraan.

D. Pandangan Ulama Klasik dan Kontemporer
tentang Hidup Berdampingan

1. Pandangan Ulama Klasik

Para ulama klasik memberikan kontribusi
besar terhadap pemikiran Islam mengenai relasi
antarumat beragama. Imam Al-Ghazali (1058-1111
M), misalnya, dalam Ihya" Ulumuddin menegaskan
bahwa menghormati hak-hak non-Muslim
merupakan bagian dari menjaga magqashid al-
syari‘ah terutama perlindungan terhadap jiwa
(hifz al-nafs) dan harta (hifz al-mal). Menurutnya,
“ketidakadilan kepada satu kelompok manusia
adalah bentuk pengkhianatan terhadap amanah
Allah” (Al-Ghazali, 2024).

65



Ibnu Rusyd (Averroes), dalam karya Bidayah
al-Mujtahid wa Nihayah al-Mugtashid, menegaskan
bahwa keadilan adalah prinsip universal yang
tidak boleh dibatasi oleh agama atau ras. Ia
menyatakan bahwa, “keadilan adalah fitrah
manusia, dan tidak ada syariat yang membenarkan
diskriminasi  terhadap sesama atas dasar
keyakinan.” (Ibnu Rusyd, 2023).

Sementara itu, Ibnu Taymiyyah dalam
Majmu’  al-Fatawa menulis bahwa umat Islam
berkewajiban memperlakukan non-Muslim
dengan keadilan dan kasih sayang selama mereka
tidak melakukan permusuhan. Ia juga menolak
kekerasan atas dasar agama dan menegaskan
bahwa kebebasan beragama adalah prinsip yang
diakui dalam Islam (Mahmoud, 2024).

Dari pandangan para ulama klasik ini dapat
disimpulkan bahwa Islam sejak awal telah
mengajarkan fondasi normatif bagi kehidupan
berdampingan secara damai. Prinsip-prinsip itu
sejalan dengan gagasan modern tentang human
rights dan civil coexistence.

2. Pandangan Ulama Kontemporer
Dalam konteks kekinian, ulama kontemporer

menegaskan pentingnya aktualisasi nilai-nilai

66



toleransi Islam di tengah tantangan globalisasi dan
radikalisme identitas. KH. Ahmad Mustofa Bisri
(Gus Mus) (2024) menyatakan:

“Toleransi adalah tanda kecerdasan spiritual.
Orang yang imannya dalam justru lebih mudah
memahami dan menghargai perbedaan.”

Pernyataan ini menggambarkan bahwa
toleransi bukanlah bentuk kelemahan, tetapi
manifestasi dari kedewasaan spiritual dan
intelektual. Demikian pula Prof. Din Syamsuddin
(2024) dalam Islam dan Kebangsaan menegaskan
bahwa Islam Indonesia telah menunjukkan praktik
toleransi paling progresif di dunia Muslim, dengan
menempatkan ukhuwah wathaniyyah
(persaudaraan  kebangsaan) sejajar  dengan
ukhuwah islamiyyah (persaudaraan sesama
Muslim).

Di tingkat internasional, Syekh Ahmad al-
Tayyib (Grand Sheikh Al-Azhar) melalui Deklarasi
Kairo tentang Persaudaraan Kemanusiaan (2025)
menyerukan pentingnya menghidupkan kembali
nilai tasamuh (toleransi) dalam seluruh agama

sebagai kunci perdamaian dunia. Menurutnya,

67



“Tidak ada jalan menuju perdamaian dunia
tanpa menghidupkan kembali nilai tasamuh dalam
Islam dan agama-agama lainnya.”

Pemikiran ini menunjukkan kesinambungan
antara pandangan klasik dan kontemporer bahwa
toleransi merupakan inti ajaran Islam yang bersifat
transhistoris dan wuniversal. Dalam konteks
Indonesia, gagasan tersebut menjadi landasan bagi
pembangunan  masyarakat madani  yang
menjunjung tinggi pluralitas, moderasi beragama,
dan harmoni sosial.

Toleransi dalam Islam bukanlah wacana
reaktif terhadap globalisasi, melainkan prinsip
teologis yang berakar pada Al-Qur’an, Hadis, dan
sejarah  Nabi. Islam  mengajarkan bahwa
kebinekaan adalah kehendak Allah yang harus
dijaga melalui tasamuh, ‘adl, dan rahmabh.

Nilai-nilai ini menjadi landasan penting
untuk memperkuat harmoni sosial di tengah
meningkatnya polarisasi. Dengan menggali
kembali semangat Nabi Muhammad SAW dalam
membangun  masyarakat Madinah  yang
pluralistik, umat Islam dapat menjadi pelopor

perdamaian dan keadilan sosial di era global.

68



BAB 4
HAKIKAT DAN TUJUAN
PENDIDIKAN ISLAM

Pendidikan Islam merupakan suatu sistem
nilai dan proses kebudayaan yang tidak hanya
bertujuan mencerdaskan kehidupan manusia
secara intelektual, tetapi juga memuliakan
eksistensi manusia sebagai makhluk ciptaan Allah
yang memiliki potensi ruhani, akal, dan jasmani.
Pendidikan dalam Islam tidak sekadar proses
transfer pengetahuan (transfer of knowledge),
melainkan juga transfer nilai (transfer of values)
dan internalisasi akhlak (moral internalization)
yang berakar dari wahyu ilahi. Oleh karena itu,
memahami hakikat dan tujuan pendidikan Islam
menjadi hal yang amat penting dalam rangka
membangun paradigma pendidikan yang utuh,
integratif, dan relevan dengan dinamika zaman.

Dalam pandangan Islam, manusia adalah
makhluk yang memiliki dua dimensi fundamental:
dimensi spiritual dan dimensi material. Kedua
dimensi ini tidak dapat dipisahkan karena

keduanya saling melengkapi dan membentuk

69



kesempurnaan insaniyah. Al-Qur’an menegaskan
bahwa manusia diciptakan “dalam bentuk yang
sebaik-baiknya” (QS. At-Tin [95]:4), yang berarti
memiliki potensi untuk berkembang dalam segala
aspek kehidupannya. Potensi inilah yang menjadi
dasar ontologis pendidikan Islam. Sebagaimana
dinyatakan oleh Al-Attas (2022), pendidikan Islam
adalah  “suatu  upaya  sistematis  untuk
menanamkan adab pada diri manusia agar ia
mengenal dan menempatkan sesuatu sesuai
dengan kedudukannya dalam tatanan ciptaan.”
Maka, hakikat pendidikan Islam bukan semata-
mata menghasilkan individu yang berilmu,
melainkan juga individu yang beradab, berakhlak,
dan bertanggung jawab terhadap Allah, manusia,
serta alam semesta.

Dalam sejarah peradaban Islam, pendidikan
selalu menempati posisi sentral dalam membentuk
masyarakat yang berpengetahuan dan
berkeadaban. Sejak masa Rasulullah SAW,
pendidikan telah menjadi instrumen dakwah dan
transformasi sosial. Proses pendidikan pada masa
itu berlangsung secara alami melalui majelis ilmu,
halagah, dan teladan akhlak Nabi yang agung.
Nabi Muhammad SAW sendiri menegaskan

70



pentingnya  pendidikan dengan  sabdanya,
“Menuntut ilmu adalah kewajiban bagi setiap muslim,
laki-laki maupun perempuan.” (HR. Ibn Majah).
Hadis ini menunjukkan bahwa pendidikan adalah
hak sekaligus kewajiban wuniversal yang
melampaui batas gender, status sosial, maupun
etnis. Dalam konteks modern, pesan tersebut
menegaskan bahwa pendidikan Islam harus
berorientasi pada pemerataan akses, keadilan
sosial, dan pengembangan potensi seluruh
manusia tanpa diskriminasi.

Hakikat pendidikan Islam juga terletak pada
orientasinya yang holistik yakni menumbuhkan
keseimbangan antara aspek ‘aql (intelektual), qalb
(spiritual), dan ‘amal (praktikal). Pendidikan tidak
boleh berhenti pada dimensi kognitif, tetapi harus
merambah pada dimensi afektif dan psikomotorik
yang membentuk perilaku dan kepribadian. Hal
ini sejalan dengan gagasan Nasr (2023) yang
menegaskan bahwa pendidikan Islam sejati adalah
pendidikan yang menuntun manusia menuju ta’dib
(pembentukan adab) dan tazkiyah  al-nafs
(penyucian jiwa). Melalui dua prinsip tersebut,

pendidikan Islam membentuk manusia yang

71



mampu berpikir kritis namun tetap berakar pada
nilai-nilai moral dan spiritual.

Dalam konteks global yang diwarnai oleh
konflik  ideologi, ekstremisme, dan krisis
kemanusiaan, pendidikan Islam diharapkan
menjadi arus moral dunia yang menawarkan
alternatif peradaban berbasis nilai-nilai rahmah,
keadilan, dan keseimbangan. Pendidikan Islam
yang benar harus membebaskan manusia dari
kebodohan dan ketertindasan, serta menanamkan
kesadaran bahwa seluruh manusia memiliki
martabat yang sama di hadapan Allah SWT. Oleh
karena itu, hakikat pendidikan Islam bukanlah
doktrin yang menutup diri dari perkembangan
zaman, melainkan sistem nilai yang adaptif,
progresif, dan tetap berpijak pada prinsip tauhid
dan akhlakul karimah.

Pendidikan Islam yang berpijak pada
hakikat dan tujuan sejati ini harus menumbuhkan
tiga kesadaran pokok: pertama, kesadaran
spiritual, yakni kesadaran tentang hubungan
manusia dengan Allah sebagai sumber segala ilmu
dan hikmah; kedua, kesadaran sosial, yakni
kesadaran akan tanggung jawab manusia terhadap

sesama; dan ketiga, kesadaran ekologis, yaitu

72



kesadaran akan peran manusia sebagai khalifah
dalam menjaga keseimbangan alam. Ketiga
dimensi ini merupakan pilar utama pendidikan
Islam yang integratif dan komprehensif dalam
membangun peradaban manusia yang
berkelanjutan.

Dengan demikian, Bab ini akan menguraikan
secara sistematis tentang hakikat pendidikan
Islam, mencakup landasan filosofis, epistemologis,
dan teologisnya, serta tujuan-tujuan utama
pendidikan Islam yang meliputi pengembangan
potensi manusia, pembentukan kepribadian yang
beradab, dan pencapaian kebahagiaan dunia dan
akhirat. Pembahasan juga akan menyinggung
relevansi tujuan pendidikan Islam dalam konteks
modern serta implikasinya terhadap kebijakan dan
praktik pendidikan di lembaga-lembaga Islam,
baik formal maupun nonformal.

Sebagaimana ditegaskan oleh Azyumardi
Azra (2024), masa depan peradaban Islam sangat
ditentukan oleh kualitas pendidikan Islam yang
mampu memadukan tradisi dan modernitas,
wahyu dan ilmu, iman dan kemanusiaan.
Pendidikan Islam bukan sekadar alat untuk

mentransfer pengetahuan, melainkan jalan menuju

73



pembentukan manusia yang sadar akan Tuhannya,
cinta kepada sesama, dan bertanggung jawab

terhadap dunia yang dihuni bersama.

A. Pendidikan Islam sebagai Proses
Pembentukan Insan Kamil

Pendidikan  Islam  merupakan sistem
pembinaan manusia yang bersifat integral,
menyentuh seluruh aspek kemanusiaan spiritual,
intelektual, moral, dan sosial yang bertujuan
membentuk pribadi ideal yang disebut insan
kamil. Dalam tradisi pemikiran Islam klasik, istilah
insan kamil sering diartikan sebagai manusia yang
telah mencapai kesempurnaan diri (self-
perfection), baik dalam hubungannya dengan
Tuhan, dengan sesama manusia, maupun dengan
alam semesta. Konsep ini tidak hanya bersumber
dari refleksi teologis, tetapi juga memiliki dimensi
tilosofis, etis, dan pedagogis yang mendalam.

Menurut Al-Jili (w. 832 H) dalam karya
monumentalnya Al-Insan al-Kamil fi Ma rifat al-
Awakhir wa al-Awa’il, insan kamil adalah
“manifestasi dari sifat-sifat Ilahiah (al-asma” wa al-

4

sifat) dalam diri manusia.” Dengan kata lain,

manusia ideal adalah makhluk yang menjadi

74



cermin dari rahmat, hikmah, dan keadilan Allah di
bumi. Dalam konteks pendidikan, pandangan ini
mengandung makna bahwa tujuan tertinggi
pendidikan Islam bukan sekadar penguasaan ilmu
pengetahuan  duniawi, tetapi pembentukan
kepribadian yang mampu memantulkan sifat-sifat
ketuhanan dalam kehidupan sehari-hari — seperti
kejujuran,  kasih  sayang, keadilan, dan
kebijaksanaan.

Pendidikan Islam juga menempatkan
manusia sebagai makhluk khalifah fi al-ardh (wakil
Allah di bumi), yang memiliki tanggung jawab etis
untuk mengelola kehidupan dengan penuh
amanah. Dalam perspektif ini, insan kamil adalah
sosok yang seimbang antara dimensi spiritual dan
intelektualnya, antara iman dan amal, antara
individu dan masyarakat. Kesempurnaan manusia
tidak diukur dari status sosial atau kekayaan,
tetapi dari kemampuannya mengintegrasikan
nilai-nilai Ilahi ke dalam praksis kehidupan nyata.

Gagasan insan kamil menjadi semakin
relevan ketika dunia modern menghadapi krisis
multidimensi: krisis spiritualitas, krisis moralitas,
dan krisis kemanusiaan. Kemajuan sains dan

teknologi ternyata tidak selalu berbanding lurus

75



dengan peningkatan kualitas moral manusia.
Seperti dikemukakan oleh Maesaroh dan Affandi
(2025) dalam Jurnal Pendidikan Tambusai (9)2,
pendidikan modern cenderung menekankan aspek
kognitif semata, sehingga melahirkan generasi
yang cerdas secara intelektual tetapi miskin nilai
spiritual dan empati sosial. Dalam konteks inilah,
pendidikan  Islam  menawarkan paradigma
alternatif: mengembalikan fungsi pendidikan
sebagai  sarana  penyempurnaan  manusia
seutuhnya.

Menurut Rahman (2023) dalam Tarbiyah
Islamiyyah  Journal (7)1:45, pendidikan Islam
merupakan “jalan menuju kesempurnaan manusia
melalui proses penyucian jiwa (tazkiyatun nafs),
pencerdasan akal (‘aql), dan penguatan amal
(‘amal salih).” Pernyataan ini menegaskan bahwa
pendidikan Islam bersifat holistik menghubungkan
aspek vertikal (hubungan dengan Allah) dan
horizontal (hubungan dengan manusia dan
lingkungan). Tujuan pendidikan bukan hanya agar
manusia mengetahui yang benar, tetapi agar ia
“menjadi” yang benar: hidup dalam nilai-nilai
keimanan dan menegakkannya dalam kehidupan

sosial.

76



Dalam konteks kebangsaan Indonesia, visi
pendidikan Islam menuju insan kamil memiliki
makna strategis. Bangsa ini tengah berhadapan
dengan tantangan globalisasi yang melahirkan
arus nilai-nilai individualisme, hedonisme, dan
relativisme moral. Fenomena tersebut sering kali
menyebabkan disorientasi moral pada generasi
muda. Di sinilah pendidikan Islam harus hadir
sebagai kekuatan pembentuk karakter dan benteng
nilai. Seperti ditegaskan oleh Qomar (2024),
pendidikan Islam seharusnya “tidak hanya
menghasilkan manusia berpengetahuan, tetapi
manusia berpengetahuan yang beradab.” Oleh
karena itu, lembaga pendidikan Islam mulai dari
pesantren, madrasah, hingga universitas perlu
mengembalikan orientasinya kepada
pembentukan insan kamil yang memiliki spiritual
intelligence, moral courage, dan social responsibility.

Proses pembentukan insan kamil tidak
mungkin terjadi tanpa sistem pendidikan yang
integratif. Semua unsur pendidikan guruy,
kurikulum, metode, evaluasi, dan lingkungan
harus dirancang selaras dengan tujuan tersebut.
Guru dalam pandangan Islam bukan sekadar

penyampai informasi, tetapi murabbi (pembina),

77



mu’allim (pengajar), sekaligus mursyid
(pembimbing spiritual). Kurikulum harus mampu
menghubungkan antara ilmu dan nilai, antara teori
dan praksis, antara akal dan hati. Demikian pula,
evaluasi pendidikan tidak semestinya hanya
menilai hasil kognitif, tetapi juga perkembangan
moral, sosial, dan spiritual peserta didik.

Pendidikan Islam yang berorientasi pada
insan kamil juga menuntut keseimbangan antara
transendensi dan imanensi. Artinya, pendidikan
harus mampu mengajarkan manusia untuk
berpikir kritis dan rasional, namun tetap berakar
pada nilai-nilai tauhid. Sebagaimana diungkapkan
oleh al-Attas (dalam Syed Naquib al-Attas, 2023,
Islam and the Philosophy of Education), pendidikan
Islam harus diarahkan untuk menghasilkan
manusia yang memiliki “adab” yaitu kesadaran
akan tempat segala sesuatu sesuai dengan
hakikatnya. Dengan adab, manusia tidak hanya
cerdas, tetapi juga bijak; tidak hanya tahu, tetapi
juga mampu bertindak dengan benar.

Insan kamil bukanlah mitos ideal yang jauh
dari kenyataan, melainkan visi pendidikan Islam
yang menuntut proses panjang dan

berkesinambungan. Ia harus menjadi orientasi

78



seluruh kebijakan pendidikan, baik di tingkat
mikro (kelas dan lembaga) maupun makro
(kebijakan nasional). Pendidikan Islam yang gagal
melahirkan insan kamil berarti kehilangan ruh dan

misinya yang paling mendasar.

B. Dimensi Spiritual, Moral, dan Sosial dalam
Pendidikan Islam

Pendidikan Islam tidak dapat dipisahkan
dari tiga dimensi fundamental yang saling
melengkapi: spiritual, moral, dan sosial. Ketiganya
membentuk satu kesatuan integral dalam sistem
pendidikan yang bertujuan membentuk manusia
berkepribadian seimbang (tawadzun), harmonis
(i tidal), dan berkeadaban (madaniyah).

1. Dimensi Spiritual (Tazkiyatun Nafs)

Dimensi spiritual merupakan fondasi utama
pendidikan  Islam. Tujuan tertinggi  dari
pendidikan adalah mendekatkan manusia kepada
Allah SWT melalui proses penyucian jiwa
(tazkiyatun nafs). Dalam Ihya” Ulumuddin, Imam Al-
Ghazali menegaskan bahwa inti pendidikan
adalah membimbing manusia agar mengenal Allah
(ma ‘rifatullah) dan meniti jalan menuju-Nya

dengan ilmu dan amal saleh. IImu dalam Islam

79



tidak bernilai jika tidak mengantarkan pada
peningkatan iman dan ketakwaan.

Dalam konteks praksis pendidikan modern,
pembinaan spiritual harus menjadi bagian integral
dari kurikulum. Kegiatan seperti shalat berjamaah,
tilawah Al-Qur’an, dzikir bersama, dan pembinaan
rohani di sekolah merupakan sarana untuk
menumbuhkan kesadaran Ilahiah peserta didik.
Penelitian Mutia et al. (2024) dalam Jurnal
Pendidikan Islam Indonesia (12)3 menunjukkan
bahwa program penguatan spiritual di madrasah
berpengaruh positif terhadap pembentukan
religiositas dan tanggung jawab moral siswa.
Mereka menjadi lebih disiplin, empatik, dan
memiliki kontrol diri yang tinggi terhadap godaan
negatif dari lingkungan.

Spiritualitas yang sejati dalam pendidikan
Islam  bukanlah sekadar ritualisme, tetapi
kesadaran akan kehadiran Allah dalam setiap
aspek kehidupan (ihsan). Dengan spiritualitas yang
kokoh, peserta didik akan memiliki orientasi hidup
yang jelas dan tidak mudah kehilangan arah dalam

menghadapi dinamika zaman.

80



2. Dimensi Moral (Akhlak al-Karimah)

Dimensi moral menempati posisi sentral
dalam pendidikan Islam. Rasulullah SAW
bersabda:

“Sesungguhnya aku diutus  untuk
menyempurnakan akhlak yang mulia” (innama
bu'itstu i utammima makarim al-akhlag).

Hadis ini menjadi dasar filosofis bahwa misi
kenabian sejatinya adalah pendidikan moral umat
manusia. Dengan demikian, pendidikan Islam
tanpa pembentukan akhlak tidak lain hanyalah
proses transfer ilmu tanpa ruh.

Pendidikan moral dalam Islam tidak cukup
diajarkan secara teoritis, tetapi harus diteladankan
oleh guru dan diinternalisasi melalui pengalaman
hidup. Sebagaimana dikatakan oleh Syahfitri dkk.
(2024) dalam Fatih Journal of Contemporary Research,
“Kurikulum Pendidikan Agama Islam memiliki
kekuatan moral yang besar apabila guru mampu
memosisikan dirinya sebagai model perilaku,
bukan sekadar instruktur pengetahuan.” Oleh
sebab itu, keberhasilan pendidikan moral tidak
ditentukan oleh kelengkapan materi, melainkan
oleh keteladanan (uswah) dan budaya sekolah
yang berkarakter.

81



Dalam konteks masyarakat modern yang
sering kali menilai keberhasilan dari capaian
material, pendidikan akhlak menjadi semakin
penting untuk menjaga keseimbangan antara
kemajuan intelektual dan kematangan moral.
Tanpa moralitas, ilmu dapat berubah menjadi alat
eksploitasi dan kekuasaan. Karena itu, pendidikan
Islam harus memastikan bahwa setiap peserta
didik memahami hubungan antara pengetahuan,
tanggung jawab, dan kemanusiaan.

3. Dimensi Sosial (Amal dan Kepedulian Sosial)

Dimensi sosial merupakan perwujudan
nyata dari dua dimensi sebelumnya. Seorang
Muslim yang beriman dan berilmu harus
menunjukkan keimanannya melalui amal yang
bermanfaat bagi masyarakat. Pendidikan Islam
karenanya harus menumbuhkan kesadaran sosial,
empati, solidaritas, dan tanggung jawab
kemanusiaan. Dalam pandangan Islam, keimanan
tidak sempurna jika tidak diwujudkan dalam
kontribusi sosial.

Munandar (2023) dalam Jurnal Sosial dan
Humaniora Islamiyyah (5)2 menemukan bahwa
model pendidikan Islam berbasis masyarakat

(community-based Islamic education) mampu

82



meningkatkan partisipasi sosial warga dan
memperkuat semangat gotong royong. Peserta
didik yang aktif dalam kegiatan sosial cenderung
memiliki empati yang tinggi dan komitmen
terhadap keadilan sosial.

Dimensi sosial dalam pendidikan Islam juga
mengajarkan pentingnya kerja sama lintas budaya
dan agama, sejalan dengan prinsip wukhuwah
insaniyyah (persaudaraan kemanusiaan). Hal ini
menjadikan pendidikan Islam bukan sekadar
instrumen pembentukan identitas keagamaan,
tetapi juga wadah pembinaan warga dunia yang

damai dan toleran.

C. Keterpaduan antara Ilmu, Iman, dan Amal
Salah satu «ciri khas dan keunggulan
epistemologis pendidikan Islam dibandingkan
dengan sistem pendidikan modern sekuler yang
banyak diterapkan di berbagai negara adalah
konsep keterpaduan antara ilmu, iman, dan amal,
yang secara konseptual membentuk satu kesatuan
utuh dalam pembentukan pribadi Muslim yang
sejati dan berkarakter. Dalam pandangan Islam,
ilmu bukan sekadar akumulasi informasi atau

kemampuan rasional semata, melainkan wahana

83



untuk mengenal Tuhan, mendekatkan diri kepada-
Nya, dan sekaligus menuntun manusia untuk
bertindak secara etis dan produktif di dunia. Hal
ini ditegaskan dalam firman Allah SWT dalam QS.
Al-Mujadilah ~ (58): 11, yang menyatakan:
"Allah akan meninggikan derajat orang-orang yang
beriman dan berilmu di antara kamu beberapa derajat.”
Ayat ini menegaskan bahwa ilmu dan iman
merupakan dua pilar yang tidak bisa dipisahkan;
ilmu tanpa iman akan melahirkan kecerdasan yang
kosong moralitas, sedangkan iman tanpa ilmu
berpotensi menjerumuskan seseorang pada
kebodohan, dogmatisme, atau bahkan fanatisme
yang membahayakan diri sendiri dan lingkungan
sosialnya. Dengan demikian, integrasi ilmu, iman,
dan amal menjadi semacam = landasan
epistemologis yang menyeluruh: pengetahuan
harus disertai keyakinan yang kokoh dan
diwujudkan dalam tindakan nyata yang
bermanfaat bagi manusia dan alam. Menurut Nata
(2023), “pendidikan Islam yang ideal adalah
pendidikan yang mampu menginternalisasi ilmu
menjadi iman, dan mengaktualisasikan iman
menjadi amal saleh yang produktif” (Jurnal Ilmu

Pendidikan Islam Modern, 4(2)). Pernyataan ini

84



menekankan bahwa pendidikan Islam bukan
hanya pengajaran doktrinal atau ritualistik, tetapi
juga pendidikan holistik yang menumbuhkan
karakter, etika, dan keterampilan sosial sekaligus.

Secara praktis, keterpaduan ini dapat
diwujudkan melalui model pendidikan integratif
yang memadukan ilmu pengetahuan modern
dengan nilai-nilai agama. Salah satu contohnya
adalah model “Islamic Worldview Curriculum”
yang telah diterapkan di sejumlah lembaga
pendidikan Islam di Asia Tenggara. Watawalaini
et al. (2024) menekankan bahwa integrasi nilai-
nilai Islam ke dalam kurikulum sains modern tidak
hanya memperkuat karakter religius siswa, tetapi
juga meningkatkan prestasi akademik dan
kemampuan berpikir kritis, sehingga menegaskan
bahwa pendidikan Islam tidak bertentangan
dengan pengembangan ilmu modern, melainkan
mampu membingkai ilmu modern dalam bingkai
etika dan spiritualitas.

Keterpaduan ilmu, iman, dan amal
menuntut guru dan pendidik untuk tidak hanya
mentransfer pengetahuan, tetapi juga menjadi
teladan dalam menginternalisasi nilai spiritual dan

moral. Proses pembelajaran harus diarahkan untuk

85



melahirkan insan yang berilmu amaliyah dan
beramal ilmiah, yakni mereka yang berpikir
dengan iman dan bertindak berdasarkan ilmu.
Pendidikan Islam yang efektif akan menghasilkan
manusia yang mampu menghadapi tantangan
zaman dengan integritas, rasa tanggung jawab,
serta kemampuan berinovasi tanpa mengorbankan
nilai-nilai keagamaan. Dengan kata lain, sistem
pendidikan Islam yang ideal tidak hanya mencetak
cendekiawan, tetapi juga pemimpin yang beretika,
penggerak sosial yang bijaksana, dan warga

masyarakat yang toleran serta produktif.

D. Relevansi Pendidikan Islam dalam Konteks
Global dan Multikultural

Dalam era globalisasi yang ditandai oleh
pergerakan modal, informasi, dan budaya yang
begitu cepat, pendidikan Islam menghadapi
tantangan yang unik: bagaimana tetap relevan,
adaptif, dan responsif terhadap perubahan zaman
tanpa kehilangan akar spiritual dan nilai-nilai
otentik ajaran Islam. Pendidikan Islam abad ke-21
harus mampu menyiapkan insan yang memiliki
akar spiritual yang kuat, berpikir kritis, dan

sekaligus mampu berinteraksi secara efektif

86



dengan berbagai peradaban dan budaya yang
berbeda, sebagaimana ditegaskan oleh Al-Qarni
(2024) dalam International Journal of Islamic Studies
and Global Civilization:

“Pendidikan Islam abad ke-21 harus
membangun insan global yang memiliki akar
spiritual kuat, berpikir kritis, dan mampu
berinteraksi dengan berbagai peradaban tanpa
kehilangan jati diri Islamnya.”

Indonesia, sebagai negara dengan tingkat
kemajemukan yang tinggi meliputi keberagaman
etnis, bahasa, agama, dan adat istiadat menjadi
laboratorium ideal untuk pengembangan model
pendidikan Islam yang multikultural. Pendidikan
Islam tidak hanya berfokus pada pembentukan
keimanan dan kompetensi ibadah, tetapi juga
menekankan internalisasi nilai toleransi, keadilan
sosial, dan keterampilan dialog lintas agama.
Huda (2023) menyatakan bahwa:

“Pendidikan Islam multikultural adalah
strategi untuk menciptakan harmoni sosial melalui
internalisasi nilai toleransi, keadilan, dan
kemanusiaan universal dalam ajaran Islam”
(Jurnal Pendidikan Islam dan Kebangsaan, 8(2),
hlm. 112).

87



Dalam konteks global, pendidikan Islam juga
menuntut penguatan literasi digital, kemampuan
berpikir  kritis, pemahaman ekologi, serta
kesadaran akan dinamika sosial-politik dunia.
Semangat Islam yang menekankan perintah untuk
membaca (iqra”) dan meneliti alam semesta sebagai
tanda-tanda kebesaran Tuhan membuka peluang
bagi pendidikan Islam untuk memadukan sains
modern dengan spiritualitas, sehingga lulusan
pendidikan Islam tidak hanya memahami dunia
tetapi juga mampu memberikan solusi berbasis
nilai-nilai etis dan kemanusiaan.

Pendidikan Islam dalam konteks
multikultural menekankan pengembangan
kemampuan sosial dan empati. Misalnya, melalui
kegiatan kolaboratif antar siswa dari berbagai latar
belakang budaya, sekolah dapat membangun
kapasitas peserta didik untuk menghargai
perbedaan dan mengelola konflik secara
konstruktif. Hal ini sejalan dengan prinsip
magqashid al-syari‘ah ~ yang  menekankan
pemeliharaan akal, jiwa, dan keharmonisan sosial.
Dalam jangka panjang, penerapan pendidikan
Islam yang berorientasi global dan multikultural

tidak hanya menghasilkan individu yang beriman

88



dan berilmu, tetapi juga warga dunia yang mampu
berkontribusi bagi pembangunan masyarakat yang
damai, adil, dan berkelanjutan.

Selain itu, pendidikan Islam global dan
multikultural juga memiliki relevansi strategis
dalam menanggulangi fenomena intoleransi dan
radikalisme yang kini menjadi tantangan serius
bagi masyarakat modern. Integrasi antara
pendidikan agama dan sains, antara iman dan
amal, serta antara lokal dan global, dapat
membekali peserta didik dengan wawasan,
keterampilan, dan moralitas yang diperlukan
untuk hidup harmonis dalam masyarakat yang
kompleks dan plural. Dengan demikian,
pendidikan Islam tidak hanya relevan dalam
konteks individual, tetapi juga strategis bagi
stabilitas sosial, pembangunan berkelanjutan, dan

perdamaian global.

89



BAB5
PENDIDIKAN MULTIKULTURAL
DALAM PERSPEKTIF ISLAM

Dalam era globalisasi yang ditandai oleh
intensifikasi interaksi sosial, pertukaran budaya,
dan mobilitas manusia yang semakin tinggi,
masyarakat modern tidak lagi dapat dipahami
sebagai entitas homogen, melainkan sebagai ruang
sosial yang plural, majemuk, dan sarat dengan
perbedaan identitas, latar belakang budaya,
bahasa, agama, dan nilai-nilai sosial, sehingga
menuntut keberadaan sistem pendidikan yang
tidak hanya berfokus pada penguasaan ilmu dan
keterampilan teknis, tetapi juga menekankan
internalisasi  nilai-nilai ~ multikultural  yang
mendasar, yang mampu menumbuhkan kesadaran
inklusif, penghargaan terhadap keberagaman, dan
kemampuan berinteraksi secara harmonis dalam
kerangka persaudaraan kemanusiaan; dalam
konteks inilah pendidikan multikultural dalam
perspektif Islam hadir sebagai jawaban strategis
terhadap tantangan sosial, moral, dan spiritual

masyarakat kontemporer, karena Islam sebagai

90



rahmatan lil ‘alamin menekankan prinsip-prinsip
keadilan  (‘adl), kasih sayang (rahmah),
persaudaraan (ukhuwwah), serta penghormatan
terhadap hak asasi manusia dan martabat setiap
individu, tanpa memandang perbedaan suku, ras,
gender, maupun keyakinan, yang semuanya
merupakan bagian dari ciptaan Allah SWT dan
kehendak-Nya yang sempurna.

Dalam  kerangka  pendidikan  Islam,
multikulturalisme bukan sekadar pengakuan pasif
terhadap  keberagaman,  melainkan  suatu
pendekatan aktif yang memadukan pemahaman
teologis, etika sosial, dan praktik pendidikan
untuk menumbuhkan toleransi, empati, serta
kemampuan berpikir kritis yang menghormati
perbedaan. Al-Qur’an secara eksplisit menegaskan
prinsip-prinsip ini, misalnya melalui QS. Al-
Hujurat [49]:13 yang menekankan agar manusia
saling mengenal, saling menghormati, dan tidak
mengukur nilai diri seseorang hanya dari suku,
bangsa, atau status sosial, melainkan dari tingkat
ketakwaannya; sementara QS. Al-Baqarah [2]:256
menegaskan “la ikraha fi ad-din”, yang menolak
paksaan dalam keyakinan, menekankan bahwa

iman yang sejati lahir dari kesadaran dan

91



penghayatan, bukan dari tekanan eksternal.
Dengan demikian, pendidikan multikultural
dalam Islam berakar pada nilai-nilai teologis yang
menegaskan penghormatan terhadap martabat
manusia sekaligus menumbuhkan sikap inklusif
dan dialogis.

Konsep multikultural dalam perspektif Islam
juga mencakup dimensi praksis yang dapat
diterjemahkan ke dalam kegiatan pembelajaran,
interaksi sosial, dan program pendidikan berbasis
nilai. Dalam hal ini, pendidikan Islam harus
mampu mengintegrasikan prinsip tauhid, ‘adl, dan
rahmah ke dalam proses pendidikan formal
maupun nonformal, sehingga peserta didik tidak
hanya menguasai pengetahuan agama secara
kognitif, tetapi juga mampu menginternalisasi
nilai-nilai kemanusiaan universal, memahami
pluralitas masyarakat, dan mengembangkan
keterampilan sosial yang konstruktif, seperti kerja
sama lintas budaya, komunikasi antaragama, dan
resolusi konflik secara damai. Pemikiran ini selaras
dengan pandangan ulama kontemporer seperti
Syed Muhammad Naquib al-Attas, Azyumardi
Azra, dan Abdullah bin Bayyah, yang menekankan
bahwa pendidikan Islam yang autentik harus

92



menumbuhkan integritas moral, kesadaran sosial,
dan kemampuan reflektif yang memungkinkan
individu berinteraksi secara bijaksana di tengah
masyarakat yang majemuk.

Bab ini akan menguraikan secara mendalam
konsep, prinsip, dan implementasi pendidikan
multikultural dalam perspektif Islam, mencakup:
landasan teologis dan filosofis, prinsip-prinsip
pendidikan yang inklusif dan toleran, integrasi
nilai keberagaman dalam kurikulum dan metode
pembelajaran, serta contoh praktik terbaik dari
madrasah, pesantren, dan sekolah berbasis Islam
yang telah  berhasil menanamkan  nilai
multikultural secara efektif. Uraian ini diharapkan
dapat memberikan gambaran komprehensif bagi
para pendidik, pengelola lembaga pendidikan, dan
masyarakat luas tentang pentingnya pendidikan
multikultural sebagai instrumen strategis dalam
membangun generasi Muslim yang berkarakter,
moderat, dan siap hidup berdampingan secara
harmonis di tengah masyarakat global yang

kompleks dan plural.

93



A. Prinsip-prinsip Pendidikan Multikultural
Menurut Nilai-nilai Islam

Pendidikan Islam adalah sebuah sistem
pembinaan  yang  berlandaskan  nilai-nilai
ketuhanan (tauhid), kemanusiaan, dan keadilan
sosial. Dalam kerangka multikultural, pendidikan
Islam tidak hanya berfungsi sebagai sarana
transmisi ilmu, tetapi juga transformasi nilai —
dari sekadar pengetahuan menuju kebijaksanaan
yang berorientasi pada kemaslahatan bersama
(rahmatan il ‘alamin). Prinsip-prinsip pendidikan
multikultural Islam sejatinya telah melekat dalam
fondasi ajaran Islam sejak masa Nabi Muhammad
SAW, yang menampilkan model kehidupan
masyarakat madani di Madinah yang beragam
secara etnis, agama, dan budaya.
1. Pendidikan Sebagai Proses Pemuliaan

Manusia

Dalam Islam, pendidikan adalah proses
penyucian (tazkiyah) dan pembentukan adab
(ta’dib), yang menempatkan manusia pada posisi
terhormat  sebagai makhluk berakal dan
bermartabat. Tujuan pendidikan bukan hanya
mencerdaskan pikiran, tetapi juga

menyempurnakan akhlak dan spiritualitas. Hal ini

94



sesuai dengan firman Allah SWT dalam QS. Al-
Mujadalah [58]: 11:

a5 el 1551 Gills St Gl A i

“Niscaya Allah akan meninggikan orang-orang
yang beriman di antaramu dan orang-orang yang diberi
ilmu pengetahuan beberapa derajat.”

Ayat tersebut mengandung pesan bahwa
ilmu dalam Islam adalah instrumen untuk
memuliakan manusia bukan alat dominasi,
diskriminasi, atau eksploitasi. Oleh karena itu,
pendidikan Islam sejati harus mengantarkan
manusia menuju martabat tertinggi, yakni
mengenal Tuhannya, menghargai sesamanya, dan
menjaga keseimbangan hidup dengan alam.

Syed Muhammad Naquib al-Attas (2023)
dalam The Concept of Education in Islam: A
Framework for an Integrated Vision menjelaskan
bahwa pendidikan (ta’dib) adalah “penanaman
adab, yaitu pengenalan dan pengakuan terhadap
tempat segala sesuatu sesuai dengan hakikatnya.”
Dalam konteks multikulturalisme, makna adab
menjadi sangat penting sebab ia menuntut

manusia untuk menghormati keragaman ciptaan

95



Tuhan dan menempatkan perbedaan sebagai
bagian dari tatanan Ilahi (sunnatullah).

Prinsip pertama pendidikan Islam yang
multikultural adalah pemuliaan manusia sebagai
makhluk beriman dan berakal, yang memiliki
tanggung jawab moral untuk menciptakan
kehidupan yang damai, adil, dan saling
menghormati.

Dalam tataran praksis, pemuliaan manusia
ini berarti bahwa setiap peserta didik, apapun latar
belakang sosial, etnis, maupun budayanya, harus
diperlakukan secara adil, setara, dan penuh kasih.
Pendidikan yang mendiskriminasi adalah bentuk
penyimpangan terhadap nilai-nilai tauhid, karena
menafikan kesatuan ciptaan Tuhan.

Penelitian terbaru oleh Nurhasanah &
Latifah (2025) dalam Jurnal Al-Fikr Al-Tarbawi,
13(1) menyimpulkan bahwa lembaga pendidikan
Islam yang mengintegrasikan nilai penghormatan
terhadap perbedaan budaya dan gender
menunjukkan tingkat partisipasi siswa lebih tinggi

hingga 27%, serta menurunkan kasus intoleransi di
sekolah.

96



2. Prinsip Tauhid dan Kemanusiaan Universal
Prinsip tauhid tidak hanya bermakna
pengesaan Allah secara teologis, tetapi juga
kesatuan seluruh makhluk dalam tatanan ciptaan
Ilahi. Tauhid menegaskan bahwa manusia berasal
dari sumber yang sama dan memiliki tujuan yang
sama: pengabdian kepada Tuhan. Hal ini

ditegaskan dalam QS. Al-Isra’” [17]: 70:

~ 5 -
. ~

P Ed = P £ ~ - //
o ’/\/ﬁ\éﬁ 7 - /3\ N\ 7wl
4 A
2555 =l A 3 ealdoas Lol g B ip
Z - ~ >
z:\ff.i,rjig\//,/‘fcf/ " /wa\/,
. . o . -
e J‘(/// g}cg"’ S-S S

“Dan sungquh, Kami telah memuliakan anak-
anak Adam; Kami angkut mereka di darat dan di laut,
Kami beri mereka rezeki dari yang baik-baik, dan Kami
lebihkan mereka dengan kelebihan yang sempurna atas
banyak makhluk yang Kami ciptakan.”

Ayat ini menjadi fondasi teologis bagi
konsep kemanusiaan universal (al-insaniyyah al-
kulliyyah) dalam Islam. Setiap manusia, apapun
agamanya, memiliki kehormatan yang harus
dijaga. Fazlur Rahman (2024) menegaskan bahwa
dimensi moral dari tauhid adalah “pengakuan atas

kesatuan asal-usul manusia dan kesamaan tujuan

97



etis mereka, yakni kebaikan universal.” (Islam and
Modernity Revisited, Oxford Islamic Studies Series).

Pendidikan multikultural dalam Islam harus
dibangun atas dasar tauhid yang mengakui
kesatuan manusia dan kemajemukan sebagai
keniscayaan. Keragaman budaya, bahasa, dan
kepercayaan bukan ancaman terhadap iman,
melainkan  peluang untuk mengenal dan
memperkaya diri, sebagaimana firman Allah
dalam QS. Al—Hujurat [49]: 13:

i Stilans (5 55 e Seile g 201l g
SEPEPRGIN IS NS

“Wahai ~ manusial  Sesunggquhnya  Kami
menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan seorang
perempuan, dan Kami jadikan kamu berbangsa-bangsa
dan  bersuku-suku agar kamu saling mengenal
(lita’arafii).”

Dalam pendidikan, ayat ini menuntut
dikembangkannya  budaya  belajar  yang
menghargai perbedaan dan mendorong kolaborasi
lintas identitas. Oleh karena itu, pendidikan Islam
yang berlandaskan tauhid sejati akan melahirkan

pribadi yang terbuka (inklusif), tetapi tetap teguh

98



dalam nilai-nilai akidahnya suatu keseimbangan

antara al-tsawabit (nilai tetap) dan al-mutaghayyirat

(nilai dinamis).

3. Prinsip Keadilan (‘Adl) dan Moderasi
(Wasathiyyah)

Keadilan merupakan prinsip mendasar
dalam seluruh aspek ajaran Islam, termasuk
pendidikan. Al-Qur’an berulang kali
memerintahkan agar manusia berlaku adil, bahkan
terhadap kelompok yang berbeda keyakinan. QS.
Al-Ma’idah [5]: 8 menegaskan:

S PNCRNER S P
El

“Janganlah kebencianmu terhadap suatu kaum
mendorongmu untuk berlaku tidak adil. Berlaku adillah,
karena adil itu lebih dekat kepada takwa.”

Keadilan  dalam  pendidikan  berarti
memberikan kesempatan yang sama kepada
semua peserta didik untuk berkembang sesuai
potensinya tanpa diskriminasi. Dalam konteks
pendidikan multikultural, prinsip ‘adl menuntut

penghapusan segala bentuk ketimpangan sosial,

99



gender, ekonomi, dan budaya di lingkungan
sekolah.

Sementara  itu,  prinsip  wasathiyyah
(moderasi) adalah keseimbangan antara
ekstremitas dan ketidakpedulian. QS. Al-Baqarah
[2]: 143 menjelaskan:

L (e eigd |58 sy 1 Stlaz AU,

“Dan demikian (pula) Kami telah menjadikan
kamu umat yang wasath (moderat) agar kamu menjadi
saksi atas manusia...”

Menurut Azyumardi Azra (2024) dalam
Islam dan  Pendidikan Moderat di  Indonesia,
wasathiyyah dalam pendidikan berarti membangun
paradigma berpikir terbuka, rasional, dan dialogis
tidak eksklusif tetapi juga tidak liberal. Pendidikan
Islam yang berwasathiyyah mengajarkan cara
berpikir proporsional: menghargai kebenaran
orang lain tanpa mengorbankan prinsip kebenaran
agama sendiri.

Dalam penelitian Yusuf & Rahmah (2024) di
Jurnal  Tarbiyah  Nusantara  (15)2, lembaga
pendidikan yang menerapkan kurikulum berbasis
wasathiyyah menunjukkan peningkatan sikap

toleran siswa sebesar 35% dan penurunan

100



kecenderungan radikalisme ideologis sebesar 42%.
Data ini memperlihatkan bahwa moderasi bukan
hanya konsep teologis, tetapi strategi pendidikan
yang efektif untuk membangun harmoni sosial.
Dengan demikian, prinsip keadilan dan
moderasi merupakan fondasi filosofis dan
pedagogis bagi pendidikan multikultural Islam
yang berfungsi sebagai perekat sosial di tengah

keragaman masyarakat.

B. Integrasi Nilai Keberagaman dalam
Pendidikan Islam
Implementasi  pendidikan  multikultural
dalam Islam menuntut integrasi nilai keberagaman
ke dalam seluruh sistem pendidikan: mulai dari
kurikulum, metode pembelajaran, lingkungan
sekolah, hingga budaya kelembagaan. Nilai-nilai
ini tidak boleh berhenti pada wacana normatif,
tetapi harus diinternalisasi dalam praksis
pendidikan.
1. Pendidikan Multikultural dalam Kurikulum
Islam
Integrasi nilai keberagaman tidak cukup
dilakukan melalui pelajaran khusus seperti

“Pendidikan Toleransi,” melainkan harus melekat

101



dalam semua mata pelajaran dan aktivitas sekolah.
Kementerian Agama RI (2025) melalui dokumen
Moderasi  Beragama  dalam  Pendidikan  Islam
menegaskan perlunya “pengarusutamaan nilai
toleransi, empati, dan kebinekaan dalam
kurikulum madrasah, pesantren, dan universitas
Islam.”

Pendekatan tersebut dapat diwujudkan
melalui:

a. Integrasi tematik: memasukkan nilai-nilai
kebinekaan dan keadilan sosial dalam
pelajaran akidah, figih, dan akhlak;

b. Model pembelajaran historis: menampilkan
teladan Nabi Muhammad SAW dalam
membangun masyarakat multikultural di
Madinah, serta kisah penyebaran Islam di
Nusantara yang damai dan dialogis;

c. Proyek sosial kolaboratif: mengajak siswa
bekerja sama dalam kegiatan
kemasyarakatan lintas agama dan budaya.

Menurut Ardi & Saputra (2024) dalam CATHA

Journal of Islamic Education Studies, penerapan
kurikulum inklusif berbasis multikultural di

beberapa madrasah negeri meningkatkan sikap

102



toleran siswa sebesar 40% dan memperkuat
kemampuan reflektif terhadap isu-isu sosial.
2. Pesantren dan Madrasah sebagai Ruang
Transformasi Sosial

Pesantren dan madrasah tidak hanya lembaga
keagamaan, tetapi juga arena sosial di mana nilai-
nilai keberagaman dapat tumbuh secara alami.
Tradisi talagqi (belajar langsung dari guru),
ukhuwah (persaudaraan), dan musyawarah yang
melekat di pesantren merupakan bentuk praksis
multikultural yang sarat dengan nilai demokratis.

K.H. Ahmad Muwafiq (2024) menegaskan,
“Pesantren yang sejati adalah tempat belajar
perbedaan dengan penuh kasih.” Banyak
pesantren  telah  mengembangkan  model
pembelajaran lintas budaya, seperti Pesantren
Harmoni di Semarang dan Madrasah Damai di
Lombok, yang melibatkan santri dan siswa non-
Muslim dalam kegiatan sosial bersama, seperti
bakti lingkungan, pelatihan kewirausahaan, dan
dialog antariman.

Penelitian Hidayat & Marzuki (2025) dalam
Journal of Islamic Educational Reform, 11(1)
menunjukkan bahwa pesantren yang menerapkan

kegiatan lintas komunitas mengalami peningkatan

103



signifikan dalam indikator sikap empatik dan
kemampuan dialog santri. Mereka juga mencatat
berkurangnya stereotip negatif terhadap kelompok
lain hingga 38%.
3. Pembelajaran Kontekstual dan Inklusif

Pendidikan Islam yang multikultural tidak
dapat dibangun di ruang kelas yang tertutup. Ia
harus bersentuhan langsung dengan realitas sosial
dan mengajarkan keterampilan hidup bersama di
tengah perbedaan. Oleh karena itu, diperlukan
pendekatan pembelajaran kontekstual (contextual
learning) dan pengalaman langsung (experiential
learning).

Metode ini melibatkan siswa dalam:

a. Kunjungan ke komunitas berbeda (lintas

agama atau etnis),
b. Proyek kolaboratif dengan sekolah umum
atau non-Muslim,
c. Diskusi lintas iman dan budaya,
d. Kegiatan sosial bersama masyarakat plural.
Menurut UNESCO Indonesia Education Report

(2024), program Islamic Inclusive Learning Initiative
di 18 madrasah di Jawa Tengah berhasil
menurunkan potensi intoleransi antarsiswa

sebesar 32% dalam satu tahun. Laporan tersebut

104



menegaskan  bahwa  pembelajaran  berbasis
pengalaman lintas budaya mendorong siswa
memahami perbedaan secara empatik, bukan

ideologis.

C. Peran Guru dan Lembaga Pendidikan dalam
Menanamkan Toleransi
1. Guru sebagai Model dan Transformator Nilai

Dalam perspektif pendidikan Islam, guru
memiliki peran yang jauh melampaui sekadar
pengajaran akademik; guru diposisikan sebagai
murabbi, pembimbing  yang  membentuk
kepribadian, akhlak, dan moral peserta didik
secara menyeluruh. Rasulullah SAW menekankan
pentingnya pembinaan moral dengan sabdanya:

IS EG Y e )

“Sesungguhnya aku diutus hanyalah untuk
menyempurnakan akhlak yang mulia.” (HR.
Ahmad)

Guru sejati adalah teladan hidup yang
menunjukkan nilai-nilai integritas, kejujuran,
empati, dan keterbukaan terhadap perbedaan.
Imam  Al-Ghazali dalam Ihya" Ulumuddin

menekankan bahwa mendidik tanpa rahmah kasih

105



sayang tidak akan membuahkan karakter yang
kuat, karena kasih sayang merupakan fondasi
hubungan manusia dengan Tuhan dan sesamanya.
Dalam konteks modern, Kementerian Agama RI
(2025) menegaskan pentingnya program teacher
training for tolerance, pelatihan bagi guru madrasah
dan sekolah Islam yang dirancang untuk
mengembangkan metode pembelajaran yang
menumbuhkan berpikir kritis, empati, dan
penghargaan terhadap perbedaan budaya serta
keyakinan. Dr. Siti Ruhaini Dzuhayatin (2024)
menekankan bahwa:

“Guru adalah aktor kultural yang paling
berpengaruh dalam membentuk generasi toleran;
kurikulum tanpa keteladanan hanyalah teks yang
kering.”

Hal ini menegaskan bahwa keberhasilan
pendidikan multikultural sangat bergantung pada
kualitas guru sebagai agen transformasi nilai,
bukan hanya sebagai pengantar materi akademik
semata. Guru yang mampu menjadi contoh hidup
toleransi dan akhlak mulia akan menumbuhkan
generasi yang menghargai perbedaan dan mampu

mengelola konflik secara konstruktif.

106



2. Lembaga Pendidikan sebagai Ekosistem
Moderasi

Sekolah, madrasah, dan pesantren tidak
cukup hanya menyampaikan teori toleransi
melalui buku teks; lembaga pendidikan harus
menjadi ekosistem sosial yang mempraktikkan
prinsip inklusivitas secara nyata dalam kehidupan
sehari-hari.  Lingkungan  pendidikan  yang
diskriminatif, bahkan yang hanya bersifat tidak
sadar (implicit bias), akan melahirkan generasi
eksklusif, sementara institusi yang terbuka dan
menghargai keberagaman akan menghasilkan
generasi empatik, adaptif, dan toleran. Data dari
BRIN (2024) menunjukkan bahwa sekolah yang
menerapkan kebijakan inclusive campus policy
memiliki tingkat konflik internal antar siswa
hingga 60% lebih rendah dibandingkan sekolah
yang tidak memiliki kebijakan tersebut.

Beberapa pesantren di Indonesia telah
menjadi contoh praktik efektif pendidikan
multikultural. Misalnya, Pesantren Darunnajah di
Jakarta ~dan Darul Ulum di Jombang
mengimplementasikan model “Pesantren
Multikultural,” di mana santri dari berbagai

daerah, mazhab, dan latar belakang sosial hidup

107



bersama dalam suasana saling menghormati,
belajar kolaboratif, dan berdialog lintas tradisi
Islam. Model ini membuktikan bahwa pendidikan
toleransi bukan sekadar teori, tetapi praktik yang
membentuk karakter santri melalui pengalaman
langsung dan interaksi sosial yang beragam.

3. Kolaborasi antara Keluarga, Komunitas, dan

Negara

Menanamkan nilai toleransi tidak dapat
dibebankan hanya pada guru atau sekolah,
melainkan memerlukan sinergi seluruh ekosistem
sosial, termasuk keluarga, komunitas, dan lembaga
negara. Din Syamsuddin (2024) menegaskan
bahwa:

“Moderasi beragama hanya akan efektif bila
nilai-nilai toleransi diajarkan secara simultan di
tiga arena utama: keluarga sebagai basis moral,
sekolah sebagai basis intelektual, dan masyarakat
sebagai basis sosial.”

Oleh karena itu, pendidikan Islam yang
multikultural harus membangun sinergi yang
harmonis antara rumah, masjid, dan sekolah.
Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan bekerja
sama dengan Kementerian Agama (2025)

menginisiasi Gerakan Sekolah Toleran berbasis nilai

108



Islam moderat untuk memperkuat kemitraan lintas
lembaga dan menciptakan ekosistem pendidikan
yang menanamkan toleransi, empati, dan keadilan

sosial sejak dini.

D. Pendidikan Islam sebagai Sarana Membangun
Masyarakat Berkeadaban

1. Pendidikan sebagai Pilar Peradaban Islam

Sejarah  peradaban Islam menunjukkan
bahwa kemajuan peradaban selalu berjalan seiring
dengan  kemajuan  pendidikan. = Lembaga
pendidikan seperti Universitas al-Qarawiyyin di
Fez, al-Azhar di Kairo, dan Nizamiyyah di
Baghdad  menjadi  bukti bahwa  Islam
menempatkan ilmu sebagai pondasi utama
pembangunan peradaban. Pendidikan
multikultural dalam konteks ini tidak hanya
menghidupkan kembali semangat ilmiah, tetapi
juga menumbuhkan generasi yang berpikir
rasional, berakhlak mulia, dan terbuka terhadap
perbedaan.  Prof. Quraish  Shihab  (2024)
menegaskan bahwa:

“Keadaban (civilization) dalam  Islam

bukanlah dominasi budaya, tetapi kemampuan

109



hidup damai dalam keberagaman tanpa
kehilangan identitas.”

Pendidikan  Islam diarahkan  untuk
melahirkan masyarakat beradab global (global
civility), yakni masyarakat yang memadukan iman,
ilmu, dan toleransi dalam kehidupan sehari-hari.
Pendidikan tidak hanya bertujuan untuk
pencapaian  akademik, tetapi juga untuk
pembentukan karakter, kesadaran sosial, dan
kemampuan  berinteraksi =~ dalam  konteks
multikultural.

2. Masyarakat Madani dan Etika Sosial Islam

Konsep madani dalam Islam, yang berakar
dari masyarakat Madinah zaman  Nabi
Muhammad SAW, menekankan kebersamaan,
keadilan, dan penghargaan terhadap hak-hak
warga tanpa membedakan agama, suku, atau latar
belakang sosial. Pendidikan Islam multikultural
menjadi sarana strategis untuk membangun
kembali semangat ukhuwah insaniyyah
(persaudaraan kemanusiaan) dan menumbuhkan
etika sosial yang humanis. Syekh Ahmad al-Tayyib
(2025) dalam Cairo Declaration on Human Fraternity

menegaskan bahwa:

110



“Perdamaian dunia hanya mungkin jika
setiap masyarakat mengajarkan generasinya untuk
melihat kemanusiaan sebelum identitas.”

Dengan prinsip ini, pendidikan multikultural
dalam Islam menekankan nilai-nilai universal
kemanusiaan, menghargai  perbedaan, dan
mengedepankan prinsip keadilan sosial sebagai
bagian integral dari pembentukan masyarakat
madani.

3. Pendidikan Multikultural Sebagai Gerakan
Kemanusiaan

Pendidikan Islam  multikultural bukan
sekadar proyek akademik, melainkan juga gerakan
moral dan kemanusiaan. la berfungsi untuk
melawan  ketimpangan  sosial,  intoleransi,
diskriminasi, dan kekerasan ideologis. Amin
Abdullah (2023) menyebut konsep ini sebagai
“rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam,”
yakni menjadikan agama sebagai sumber inspirasi
kemanusiaan, bukan alat eksklusivisme.

Di Indonesia, prinsip ini diimplementasikan
melalui berbagai program dan inisiatif, termasuk
Program Moderasi Beragama yang dijalankan
Kementerian =~ Agama  (2024-2025), Kampus

Rahmatan lil “Alamin, dan Sekolah Kebangsaan

111



Islami.  Program-program ini  menekankan
integrasi prinsip tauhid, toleransi, keadilan sosial,
dan penghargaan terhadap keberagaman dalam
setiap kegiatan pembelajaran dan interaksi sosial,
sehingga peserta didik tidak hanya menguasai
pengetahuan agama, tetapi juga menginternalisasi
nilai-nilai universal yang membentuk karakter
manusia beradab.

Pendidikan Islam multikultural merupakan
jembatan strategis untuk membangun masyarakat
yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi
juga matang secara moral, terbuka terhadap
perbedaan, dan mampu berkontribusi positif
dalam masyarakat yang plural dan kompleks.

Pendidikan multikultural dalam perspektif
Islam adalah bentuk aktualisasi ajaran Al-Qur’an
dan Sunnah dalam konteks sosial modern. Ia tidak
hanya bertujuan mencetak insan beriman dan
bertakwa, tetapi juga menciptakan masyarakat
yang berkeadaban, adil, dan damai.

Dengan berlandaskan pada prinsip tauhid,
‘adl, wasathiyyah, dan rahmah, pendidikan Islam
dapat menjadi pilar utama dalam menjaga
keutuhan bangsa dan menumbuhkan budaya

toleransi yang autentik.

112



BAB 6
PERAN KELUARGA DAN KOMUNITAS
DALAM MENYEMAI TOLERANSI

Keluarga merupakan fondasi utama dan unit
sosial terkecil yang membentuk watak, perilaku,
serta orientasi nilai manusia sejak dini. Dalam
konteks pendidikan dan pembinaan moral,
keluarga tidak hanya berfungsi sebagai tempat
tinggal atau pemenuhan kebutuhan fisik,
melainkan juga sebagai madrasah pertama dan
utama dalam membentuk karakter, kepribadian,
serta pandangan hidup seorang anak. Nilai-nilai
moral, keagamaan, sosial, dan kemanusiaan
pertama kali disemai dalam lingkungan keluarga
sebelum anak mengenal dunia luar. Oleh karena
itu, dalam upaya menumbuhkan toleransi, sikap
moderat, dan penghargaan terhadap
keberagaman, peran keluarga menjadi sangat
strategis dan tak tergantikan.

Dalam pandangan Islam, keluarga disebut
sebagai bait al-sakinah, tempat berlabuhnya
ketenangan dan kasih sayang, sebagaimana firman
Allah SWT dalam QS. Ar-Rum [30]:21, bahwa dari

113



hubungan kasih sayang (mawaddah wa rahmah)
itulah tercipta harmoni dan keseimbangan dalam
kehidupan. Nilai harmoni inilah yang menjadi titik
tolak pembentukan karakter toleran dalam diri
manusia. Keluarga yang dibangun atas dasar cinta
kasih, komunikasi terbuka, dan penghargaan
terhadap perbedaan akan menumbuhkan generasi
yang inklusif, terbuka terhadap pandangan
berbeda, dan tidak mudah terprovokasi oleh
ujaran kebencian atau ideologi eksklusif. Menurut
Abdullah (2024), keluarga adalah lembaga pertama
yang menginternalisasikan nilai kemanusiaan
universal (rahmatan lil ‘alamin) sebelum lembaga
pendidikan formal mengambil peran lanjutan.
Dalam perkembangan sosial masyarakat
modern, khususnya di Indonesia yang
multikultural dan majemuk secara etnis, agama,
budaya, dan bahasa, keluarga memainkan fungsi
strategis sebagai benteng moral dan pusat
pendidikan nilai-nilai kebinekaan. Arus globalisasi
dan perkembangan teknologi digital telah
membuka ruang interaksi yang sangat luas, namun
sekaligus menghadirkan tantangan baru berupa
derasnya penyebaran paham radikal, intoleran,

serta disinformasi berbasis identitas. Dalam situasi

114



demikian, keluarga dituntut untuk menjadi ruang
refleksi nilai, tempat anak belajar membedakan
kebenaran dari kesesatan, empati dari kebencian,
serta nilai-nilai kemanusiaan dari ideologi
eksklusif.

Hasil riset BRIN (2025) menunjukkan bahwa
tingkat keberhasilan pendidikan toleransi pada
anak dan remaja sangat ditentukan oleh pola
komunikasi dan interaksi keluarga. Anak-anak
yang tumbuh dalam keluarga dengan pola asuh
demokratis, penuh dialog, dan empatik cenderung
memiliki tingkat penerimaan yang lebih tinggi
terhadap keberagaman sosial dibandingkan
mereka yang tumbuh dalam keluarga otoriter atau
permisif. Temuan ini sejalan dengan penelitian
Wahid Foundation dan UNDP (2023) yang
menegaskan bahwa peran keluarga khususnya ibu
menjadi faktor kunci dalam membangun resilience
terhadap ideologi ekstrem dan intoleran di
kalangan remaja muslim Indonesia.

Selain keluarga, komunitas dan lingkungan
sosial juga memainkan peran fundamental dalam
memperkuat nilai-nilai toleransi. Manusia adalah
makhluk sosial yang belajar, berinteraksi, dan

membangun  identitasnya  dalam  konteks

115



komunitas. Dalam Islam, konsep ukhuwah
(persaudaraan) mencakup dimensi yang sangat
luas baik wukhuwah Islamiyyah (persaudaraan
sesama muslim), ukhuwah wathaniyyah
(persaudaraan kebangsaan), maupun ukhuwah
insaniyyah (persaudaraan kemanusiaan). Nilai-nilai
persaudaraan ini menjadi fondasi penting bagi
masyarakat untuk hidup berdampingan secara
damai dan produktif. Asmawi (2022) menekankan
bahwa pendidikan Islam yang tidak diikuti
dengan praktik sosial dalam komunitas akan
kehilangan daya transformatifnya, karena moral
dan toleransi hanya dapat tumbuh melalui
interaksi nyata antar manusia.

Pendidikan Islam memandang bahwa nilai-
nilai toleransi tidak dapat tumbuh secara instan,
tetapi melalui proses panjang yang dimulai dari
keluarga, diperkuat oleh sekolah, dan dipelihara
oleh lingkungan sosial. Dalam hal ini, peran
keluarga dan komunitas bersifat sinergis keluarga
menanamkan  nilai, sementara komunitas
memperluas ruang praksis nilai tersebut. Ketika
seorang anak dibesarkan dalam keluarga yang
menanamkan ajaran kasih sayang, empati, dan

kesetaraan, serta hidup dalam komunitas yang

116



menghargai perbedaan, maka secara alami akan
tumbuh identitas keagamaan yang moderat dan

terbuka terhadap pluralitas.

A. Keluarga sebagai Madrasah Pertama dalam
Membentuk Karakter Anak

Keluarga merupakan institusi pertama dan
utama dalam kehidupan manusia yang memiliki
peran sentral dalam pembentukan karakter dan
kepribadian anak. Dalam konteks Islam, keluarga
tidak hanya dipahami sebagai unit sosial tempat
berlangsungnya kehidupan biologis, melainkan
juga sebagai madrasatul ula sekolah pertama yang
berfungsi menanamkan nilai-nilai keimanan,
moralitas, dan kemanusiaan (Rofig, 2023).
Rasulullah SAW menegaskan pentingnya peran
keluarga dalam sabdanya, “Setiap anak dilahirkan
dalam keadaan fitrah, maka orang tuanyalah yang
menjadikannya Yahudi, Nasrani, atau Majusi.” (HR.
Muslim). Hadis ini menunjukkan bahwa
lingkungan keluarga merupakan faktor penentu
dalam pembentukan orientasi moral dan
keagamaan seseorang.

Dalam konteks pendidikan Islam, keluarga

adalah tempat berlangsungnya proses ta'dib

117



(pembentukan adab), tazkiyah (penyucian jiwa),
dan tarbiyah (pengasuhan yang menumbuhkan
potensi fitrah). Orang tua berperan sebagai guru
pertama (mu’allim al-awwal), teladan moral (uswah
hasanah), sekaligus pengarah spiritual bagi anak.
Peran orang tua bukan hanya dalam memberikan
pengajaran verbal, tetapi juga menanamkan nilai
melalui keteladanan, kasih sayang, dan interaksi
sehari-hari yang sarat makna edukatif (Nata, 2024).
Menurut Al-Ghazali dalam Ihya" Ulumuddin,
pendidikan dalam keluarga harus dimulai dengan
pembiasaan, karena jiwa anak bagaikan tanah
yang siap ditanami apa pun. Jika orang tua
menanamkan benih kebaikan, maka anak akan
tumbuh dalam kebaikan; tetapi jika lingkungan
rumah diwarnai oleh kekerasan, intoleransi, dan
egoisme, maka nilai-nilai itulah yang akan berakar
kuat dalam jiwanya. Dengan demikian, keluarga
merupakan miniatur masyarakat tempat anak
belajar berinteraksi, memahami perbedaan, dan
membangun tanggung jawab sosial sejak dini.
Penelitian empiris memperkuat pandangan
tersebut. Anjani & Kosasih (2024) menemukan
bahwa pola asuh yang berlandaskan kasih sayang
dan keterbukaan berpengaruh signifikan terhadap

118



kemampuan empatik anak usia sekolah dasar di
Indonesia. Anak-anak dari keluarga yang hangat
dan demokratis menunjukkan tingkat toleransi
sosial yang lebih tinggi dibandingkan anak dari
keluarga yang kaku atau otoriter. Temuan ini
mempertegas bahwa lingkungan keluarga menjadi
cermin pertama bagi anak dalam memandang
dunia apakah dunia adalah tempat yang penuh
ancaman atau tempat yang dapat dihadapi dengan
kasih sayang dan kerja sama.

Dalam masyarakat Indonesia yang plural
secara etnis, budaya, dan agama, fungsi keluarga
sebagai madrasah pertama menjadi semakin
strategis. Kementerian Agama Republik Indonesia
(2022) menegaskan bahwa keluarga merupakan
basis utama penanaman nilai-nilai moderasi
beragama. Melalui pembiasaan dialog, sikap
terbuka terhadap perbedaan, dan penghormatan
terhadap keberagaman tradisi, keluarga dapat
membentuk generasi muda yang tidak hanya
religius, tetapi juga berkarakter inklusif.

Masruroh Kobandaha (2019) menunjukkan
bahwa pola asuh partisipatif yang memberikan
ruang bagi anak untuk berdialog, mengemukakan

pendapat, dan berpartisipasi dalam pengambilan

119



keputusan  keluarga lebih  efektif dalam
membentuk  karakter anak yang memiliki
kesadaran multikultural. Pola asuh semacam ini
menumbuhkan rasa percaya diri, tanggung jawab,
dan penghargaan terhadap perbedaan pendapat,
yang menjadi dasar penting dalam membangun
budaya toleransi.

Keteladanan (uswah hasanah) orang tua
adalah kunci utama dalam pendidikan karakter.
Anak-anak belajar lebih banyak dari perilaku yang
mereka lihat dibandingkan nasihat yang mereka
dengar. Seorang ayah yang memperlakukan
tetangga dengan hormat, seorang ibu yang
berbicara lembut dan penuh empati, serta keluarga
yang mampu menyelesaikan konflik secara damai
semua itu menjadi pelajaran konkret yang lebih
efektif daripada seribu kata. Dalam pandangan Ibn
Qayyim al-Jauziyyah (dalam Tuhfat al-Mawdid),
setiap perilaku orang tua adalah “pendidikan tak
langsung” yang membentuk kebiasaan dan cara
pandang anak terhadap kehidupan.

Di era digital, peran keluarga semakin
kompleks. Anak-anak kini hidup di tengah arus
informasi tanpa batas, di mana nilai-nilai global

sering kali berbenturan dengan nilai lokal dan

120



keagamaan. Dalam kondisi demikian, keluarga
berperan sebagai benteng moral dan filter nilai
yang mengarahkan anak agar tidak terjerumus
dalam arus intoleransi, kekerasan, dan ujaran
kebencian di dunia maya. Wijanarka & Purnama
Sari (2025) menegaskan pentingnya literasi digital
berbasis nilai Islam di lingkungan keluarga sebagai
strategi menghadapi tantangan era disinformasi
dan radikalisme digital. Orang tua harus hadir
bukan hanya sebagai pengawas, tetapi juga
sebagai mitra belajar yang membantu anak
memahami realitas media secara kritis dan etis.
Keluarga bukan sekadar tempat tinggal
biologis, melainkan institusi pendidikan spiritual
dan sosial yang paling fundamental. Keluarga
yang sadar akan peran pedagogisnya akan
menumbuhkan generasi yang tidak hanya cerdas,
tetapi juga memiliki kesadaran moral, sosial, dan
kemanusiaan yang tinggi generasi yang mampu
mempraktikkan Islam sebagai rahmat bagi seluruh

alam (rahmatan lil ‘alamin).

121



B. Pendidikan Nilai dalam Kehidupan Sehari-
hari

Pendidikan nilai (value education) merupakan
inti dari proses pendidikan Islam, karena
tujuannya bukan hanya mencerdaskan akal, tetapi
juga memurnikan hati dan memperhalus perilaku.
Dalam konteks keluarga, pendidikan nilai tidak
berlangsung secara formal seperti di sekolah,
melainkan terjalin dalam rutinitas harian — dalam
cara keluarga berbicara, menyelesaikan masalah,
merayakan perbedaan, dan menunjukkan kasih
sayang. Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan
(Kemendikdasmen, 2025) menegaskan bahwa
pendidikan nilai dalam keluarga adalah “proses
panjang yang membentuk kepribadian melalui
keteladanan, = pembiasaan, dan komunikasi
interpersonal yang konsisten.”

Pendidikan nilai dalam Islam mencakup
dimensi iman, akhlak, dan amal saleh. Ketiganya
tidak bisa dipisahkan, karena iman tanpa akhlak
akan kering, dan akhlak tanpa amal sosial tidak
akan berarti. Oleh karena itu, keluarga harus
menanamkan nilai-nilai universal Islam kejujuran
(sidg), kasih sayang (rahmah), keadilan (‘adl),
tanggung jawab (amanah), dan toleransi (tasamuh)

122



sebagai bagian dari kehidupan sehari-hari. Nilai-
nilai ini tidak hanya diajarkan secara verbal, tetapi
juga diwujudkan dalam kebiasaan sederhana
seperti saling mengucapkan terima Kkasih,
membantu pekerjaan rumah, dan berbagi dengan
tetangga.

Penelitian ~ Asri (2024) memperkuat
pandangan ini dengan menunjukkan bahwa
komunikasi positif dalam keluarga berbanding
lurus dengan tingkat toleransi sosial anak. Anak-
anak yang tumbuh dalam lingkungan yang
menghargai dialog, bukan dominasi, cenderung
lebih empatik dan terbuka terhadap perbedaan.
Komunikasi yang baik juga memperkuat bonding
emosional antara orang tua dan anak, sehingga
nilai-nilai moral lebih mudah diterima dan
diinternalisasi.

Selain komunikasi, pembiasaan (habituation)
merupakan instrumen penting dalam pendidikan
nilai. Al-Ghazali menekankan bahwa Kkarakter
adalah hasil dari tindakan yang diulang terus-
menerus hingga menjadi kebiasaan. Maka,
pendidikan  nilai tidak bisa instan; ia
membutuhkan  konsistensi dan  kesabaran.

Misalnya, membiasakan anak berdoa sebelum

123



tidur, membantu saudara, meminta maaf ketika
bersalah, atau menyapa orang lain dengan sopan.
Aktivitas sederhana ini menciptakan moral memory
yang menjadi dasar bagi pembentukan
kepribadian luhur di masa dewasa.

Hasni (2024) menambahkan  bahwa
pendidikan nilai dalam masyarakat plural juga
harus diarahkan untuk membangun kesadaran
kebinekaan (plural awareness). Anak-anak perlu
memahami bahwa keberagaman bukan ancaman
terhadap identitas, melainkan kekayaan yang
memperkaya kehidupan bersama. Keluarga
berperan penting dalam memperluas wawasan
anak tentang keberagaman dengan cara-cara yang
menyenangkan dan  kontekstual = misalnya
membaca buku bergambar tentang budaya daerah
lain, mengunjungi rumah ibadah berbeda, atau
mengikuti kegiatan sosial bersama warga lintas
agama.

Bentuk konkret lain dari pendidikan nilai
adalah membangun dialog lintas iman dan budaya di
ruang keluarga. Kebiasaan berbicara terbuka
tentang perbedaan pandangan, tanpa rasa takut
atau kebencian, akan melatih anak untuk berpikir

kritis  sekaligus menghormati keberagaman.

124



Kebudayaan Kemdikbud (2023) mencatat bahwa
keluarga yang mengembangkan kebiasaan
berdialog lintas nilai memiliki anak-anak yang
lebih toleran, adaptif, dan memiliki growth mindset
dalam menghadapi perubahan sosial.

Di era modern, ketika ruang publik sering
diwarnai oleh wujaran kebencian dan polarisasi
sosial, pendidikan nilai dalam keluarga menjadi
benteng terakhir bagi pembentukan moral bangsa.
Nilai yang ditanamkan di rumah akan
menentukan bagaimana generasi muda bersikap di
dunia luar. Jika keluarga gagal menanamkan kasih
sayang, maka sekolah dan masyarakat akan
menghadapi anak-anak yang kehilangan empati.
Sebaliknya, jika keluarga berhasil menanamkan
cinta dan keadilan, maka bangsa ini akan memiliki
generasi yang mampu menjadi jembatan

perdamaian dan agen perubahan sosial.

C. Pengaruh Lingkungan Sosial dan Media
terhadap Pandangan Keberagaman
Lingkungan sosial merupakan salah satu
faktor eksternal yang sangat berpengaruh dalam
membentuk pola pikir, sikap, dan perilaku

seseorang terhadap keberagaman. Dalam konteks

125



pendidikan nilai dan karakter, lingkungan sosial
berperan sebagai “kelas kedua” setelah keluarga,
di mana individu belajar memahami realitas sosial
yang lebih luas dan kompleks. Lingkungan sosial
tidak hanya terbatas pada interaksi fisik di sekitar
rumah, tetapi juga mencakup jejaring sosial yang
terbentuk di sekolah, tempat ibadah, organisasi
masyarakat, hingga ruang digital yang kini
menjadi bagian tak terpisahkan dari kehidupan
manusia modern.

Anak-anak dan remaja yang tumbuh dalam
lingkungan sosial yang terbuka, inklusif, dan
menghargai perbedaan cenderung menginter-
nalisasi nilai-nilai toleransi dan empati sejak dini.
Sebaliknya, lingkungan vyang tertutup dan
homogen sering kali menumbuhkan cara pandang
eksklusif yang berpotensi melahirkan sikap curiga
terhadap kelompok lain. Menurut Anjani dan
Kosasih (2024), perilaku sosial anak-anak dalam
menghormati perbedaan agama dan budaya
sangat dipengaruhi oleh pola perilaku sosial di
sekelilingnya. ~ Apabila  lingkungan  sosial
menunjukkan teladan hidup damai antaragama,
anak akan menganggap toleransi sebagai hal yang

wajar dan bernilai positif.

126



Namun, pada era globalisasi dan digitalisasi
saat ini, pengaruh lingkungan sosial tidak lagi
terbatas pada ruang fisik. Dunia digital telah
menciptakan ruang sosial baru yang memengaruhi
persepsi dan nilai-nilai seseorang secara signifikan.
Media massa dan media sosial memiliki kekuatan
besar dalam membentuk opini publik dan persepsi
kolektif tentang isu-isu keberagaman, keagamaan,
serta hubungan antarumat beragama. Media dapat
berperan ganda: di satu sisi sebagai sarana
penyebaran pesan damai dan edukatif, di sisi lain
sebagai alat provokasi dan penyebar kebencian jika
tidak dikendalikan dengan bijak.

Penelitian Kusnanto, Gudiato, dan
Vuspitasari (2024) menemukan bahwa persepsi
masyarakat terhadap isu sosial, termasuk toleransi
dan pluralitas, sangat dipengaruhi oleh cara media
menampilkan perbedaan agama dan budaya.
Misalnya, pemberitaan yang menonjolkan konflik
antaragama tanpa memberikan konteks yang
seimbang dapat memunculkan ketakutan dan
prasangka kolektif. Sebaliknya, tayangan yang
menonjolkan kerja sama lintas agama, solidaritas
sosial, atau kemanusiaan universal dapat

memperkuat kepercayaan antar kelompok dan

127



menumbuhkan semangat kebangsaan yang
inklusif. Dengan demikian, media tidak netral ia
adalah arena ideologis yang dapat membentuk
kesadaran sosial baik secara positif maupun
negatif.

Kemampuan masyarakat untuk mengakses,
menilai, dan memaknai informasi menjadi sangat
penting. Oleh karena itu, literasi media harus
menjadi bagian integral dari pendidikan moral dan
karakter, baik di lingkungan keluarga maupun
sekolah. Literasi media tidak sekadar mengajarkan
keterampilan teknis dalam menggunakan gawai
atau media sosial, tetapi mencakup kemampuan
berpikir kritis terhadap isi pesan, memahami
framing dan bias media, serta mengenali potensi
disinformasi dan ujaran kebencian. Literasi ini
membantu masyarakat, terutama generasi muda,
untuk tidak mudah terprovokasi oleh narasi
intoleran yang sering kali dibungkus dengan label
keagamaan atau nasionalisme semu.

Penelitian yang dilakukan di kalangan
mahasiswa Universitas Islam Negeri Raden Intan
(2024) menunjukkan bahwa penggunaan media
sosial berpengaruh langsung terhadap pola pikir

keberagamaan dan perilaku sosial mereka.

128



Mahasiswa yang sering terpapar konten
keagamaan  moderat  cenderung  memiliki
pandangan lebih terbuka terhadap perbedaan,
sementara mereka yang lebih sering mengonsumsi
konten eksklusif dan tekstualis menunjukkan
kecenderungan konservatif bahkan intoleran
terhadap kelompok lain. Temuan ini menunjukkan
bahwa ruang digital telah menjadi medan baru
dalam pembentukan nilai keagamaan dan sikap
keberagamaan masyarakat.

Karena itu, pendampingan dan
pembimbingan moral dari orang tua, guru, dan
tokoh agama menjadi semakin krusial. Mereka
perlu  berperan sebagai filter nilai, yaitu
membimbing anak-anak dan remaja agar dapat
menilai secara etis apa yang mereka baca, tonton,
dan bagikan di media sosial. Tanpa pendampingan
moral dan nilai agama yang kuat, kebebasan
informasi bisa berubah menjadi kebebasan
destruktif yang melemahkan kohesi sosial.

Selain media, lingkungan sosial yang
heterogen dalam kehidupan nyata juga berperan
penting sebagai laboratorium sosial bagi praktik
toleransi. Sekolah, kampus, tempat kerja, dan

organisasi sosial yang mempertemukan individu

129



dari latar belakang berbeda menjadi arena alami
untuk belajar menghargai perbedaan dan
membangun solidaritas lintas identitas. Interaksi
langsung antaragama dan antarbudaya membantu
individu memahami bahwa keberagaman bukan
ancaman, melainkan sumber kekayaan moral dan
spiritual masyarakat. Oleh sebab itu, menciptakan
ruang sosial yang aman, terbuka, dan inklusif
harus menjadi agenda bersama seluruh elemen
bangsa. Ketika masyarakat berhasil membangun
ruang sosial seperti itu, nilai toleransi akan
tumbuh secara organik, bukan sekadar hasil
indoktrinasi formal, melainkan buah dari

pengalaman hidup bersama dalam perbedaan.

D. Sinergi antara Rumah, Sekolah, dan
Masyarakat

Upaya menanamkan nilai-nilai toleransi dan
penghargaan terhadap keberagaman tidak dapat
dilakukan oleh satu lembaga secara terpisah.
Diperlukan kolaborasi dan sinergi yang kuat
antara keluarga, sekolah, dan masyarakat, yang
masing-masing memiliki peran berbeda namun
saling melengkapi. Keluarga berfungsi sebagai

fondasi moral dan emosional, sekolah sebagai

130



pusat pembelajaran dan rasionalisasi nilai,
sementara masyarakat menjadi ruang aktualisasi
dan internalisasi nilai-nilai tersebut dalam
kehidupan nyata. Menurut Wijanarka dan
Purnama Sari (2025), keberhasilan pendidikan
karakter hanya dapat dicapai apabila ketiga
lingkungan ini membentuk ekosistem pendidikan
nilai yang harmonis dan berkelanjutan.

Keluarga merupakan madrasah pertama bagi
anak, tempat di mana nilai-nilai dasar tentang
cinta kasih, kejujuran, tanggung jawab, dan
toleransi ditanamkan sejak usia dini. Pola asuh
yang demokratis dan penuh kasih sayang
cenderung melahirkan anak-anak yang terbuka
terhadap perbedaan. Ketika keluarga
mencontohkan perilaku menghormati orang lain,
tidak menebar kebencian, dan aktif berinteraksi
lintas komunitas, maka anak akan membawa nilai
tersebut ke lingkungan sekolah dan masyarakat.

Sekolah, di sisi lain, berperan menguatkan
dasar moral yang sudah tertanam di rumah
dengan memberikan kerangka intelektual dan
rasionalisasi nilai. Melalui kurikulum yang
mengintegrasikan pendidikan agama,

kewarganegaraan, dan literasi multikultural,

131



sekolah menjadi tempat di mana anak belajar
memahami nilai-nilai universal seperti keadilan,
kemanusiaan, dan Kkesetaraan. Guru dapat
mengembangkan pembelajaran berbasis proyek
sosial (project-based learning) seperti kegiatan
lintas budaya, kerja sosial, atau dialog antariman,
yang memungkinkan siswa mengalami langsung
praktik toleransi.

Sementara itu, masyarakat berperan sebagai
arena praksis dan pembuktian nilai. Lingkungan
sosial yang aktif mengadakan kegiatan lintas
komunitas, seperti gotong royong antarwarga,
festival budaya, bakti sosial lintas agama, atau
dialog antarbudaya, memberikan kesempatan bagi
anak dan remaja untuk mempraktikkan nilai-nilai
toleransi secara nyata. Kolaborasi antara sekolah
dan masyarakat dalam penyelenggaraan kegiatan
ini sangat penting agar pendidikan nilai tidak
berhenti di ruang kelas, tetapi mengalir dalam
kehidupan sosial sehari-hari.

Penelitian Hasni (2024) menegaskan bahwa
pelibatan komunitas lokal dan lembaga budaya
dalam pendidikan karakter terbukti meningkatkan
kesadaran sosial dan sikap saling menghormati

antarwarga. Dengan kata lain, pendidikan nilai

132



akan lebih efektif bila dikelola sebagai gerakan
sosial yang melibatkan semua unsur masyarakat,
bukan hanya program administratif sekolah.

Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset,
dan Teknologi bersama Kementerian Agama
(2025) juga telah mengembangkan inisiatif Gerakan
Sekolah Toleran yang bertujuan memperkuat kerja
sama antara rumah, sekolah, dan masyarakat.
Program ini menekankan pentingnya komunikasi
antara orang tua dan guru dalam mendesain
kurikulum berbasis toleransi, serta melibatkan
organisasi masyarakat sipil dalam mendampingi
praktik moderasi beragama di sekolah.

Dalam konteks global yang semakin
terhubung dan kompleks, sinergi ini menjadi
semakin penting. Anak-anak dan remaja hidup di
dunia yang penuh perbedaan budaya, nilai, dan
keyakinan. Mereka harus dibekali kemampuan
untuk beradaptasi dan berinteraksi dengan
berbagai kelompok tanpa kehilangan akar moral

dan identitas nasionalnya.

133



BAB7
STRATEGI IMPLEMENTASI
PENDIDIKAN TOLERANSI DI
LEMBAGA ISLAM

Dalam konteks masyarakat yang semakin
kompleks, plural, dan dinamis akibat arus
globalisasi, urbanisasi, dan digitalisasi, pendidikan
toleransi menjadi sebuah kebutuhan mendesak,
terutama di lembaga pendidikan Islam yang
memiliki peran strategis dalam membentuk
karakter, moralitas, dan etika sosial peserta didik,
karena lembaga-lembaga ini tidak hanya bertugas
mentransmisikan ilmu agama secara kognitif,
tetapi juga berfungsi sebagai laboratorium sosial
untuk menanamkan nilai-nilai kemanusiaan,
empati, keadilan, dan penghargaan terhadap
perbedaan; oleh karena itu, strategi implementasi
pendidikan toleransi di lembaga Islam harus
dirancang secara sistematis, komprehensif, dan
berlapis-lapis, mulai dari level kurikulum, metode
pembelajaran, pembinaan karakter, hingga
interaksi sosial dan praktik keseharian, sehingga

peserta didik tidak sekadar memahami konsep

134



toleransi secara teoritis, tetapi juga mampu
menginternalisasikannya dan menerapkannya
dalam kehidupan nyata sebagai manifestasi dari
iman yang matang, akhlak yang mulia, dan
kesadaran sosial yang tinggi.

Strategi implementasi pendidikan toleransi
dalam lembaga Islam perlu dibangun atas
landasan nilai-nilai keislaman yang kokoh,
termasuk prinsip rahmah (kasih sayang), ‘adl
(keadilan), dan ukhuwwah insaniyyah
(persaudaraan kemanusiaan), sebagaimana
ditegaskan dalam Al-Qur'an dan hadis, yang
menekankan bahwa setiap individu memiliki
martabat yang sama di hadapan Allah SWT, dan
perbedaan, baik dalam hal keyakinan, budaya,
bahasa, maupun latar belakang sosial, adalah
sunnatullah yang harus dihormati, bukan
dihapuskan; pemahaman ini menjadi fondasi
epistemologis bagi lembaga pendidikan Islam
untuk merumuskan strategi praktis yang efektif
dalam menanamkan toleransi, mulai dari
penyusunan kurikulum yang integratif, pemilihan
materi ajar yang menekankan nilai inklusif,
penerapan metode pembelajaran partisipatif dan

kontekstual, hingga pengembangan kegiatan

135



ekstrakurikuler yang mendorong interaksi lintas
identitas.

Implementasi pendidikan toleransi tidak
cukup hanya mengandalkan pengajaran di ruang
kelas, tetapi juga harus melibatkan seluruh
ekosistem pendidikan, termasuk guru, wali santri
atau orang tua, lingkungan sekolah, serta
komunitas lokal, karena toleransi adalah nilai yang
berkembang melalui keteladanan, praktik sehari-
hari, dan pengalaman interaksi sosial yang nyata;
guru berperan sebagai fasilitator sekaligus model
perilaku toleran, membimbing peserta didik untuk
menghadapi perbedaan pendapat, konflik, dan
dinamika sosial dengan bijaksana, sementara
kurikulum harus mendukung keterlibatan aktif
peserta didik dalam proyek kolaboratif, kegiatan
bakti sosial, dialog lintas agama, dan simulasi
pemecahan masalah yang menekankan kerja sama,
empati, dan penghargaan terhadap hak dan
martabat orang lain.

Menurut laporan UNESCO dan hasil
penelitian kontemporer di berbagai madrasah dan
pesantren di Indonesia, pendekatan pendidikan
toleransi yang bersifat partisipatif, kontekstual,

dan berbasis proyek telah terbukti efektif dalam

136



menumbuhkan sikap inklusif, kepedulian sosial,
serta  kesadaran  kritis terhadap  isu-isu
keberagaman dan keadilan sosial, di mana peserta
didik tidak hanya menjadi pemeluk dogma agama
secara pasif, tetapi juga aktif mempraktikkan nilai-
nilai Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin dalam
kehidupan nyata. Strategi ini menekankan
pentingnya sinkronisasi antara dimensi kognitif,
afektif, dan psikomotorik pendidikan, sehingga
toleransi bukan sekadar teori, melainkan menjadi
habitus, yaitu pola berpikir, sikap, dan perilaku
yang tertanam secara alami dalam kehidupan
sehari-hari peserta didik.

Bab ini selanjutnya akan menguraikan secara
rinci strategi implementasi pendidikan toleransi di
lembaga Islam dalam beberapa aspek, antara lain:
pertama, perancangan dan integrasi kurikulum
berbasis nilai toleransi yang menyeluruh dan
holistik; kedua, pengembangan metode
pembelajaran partisipatif dan kontekstual yang
memadukan teori, praktik, dan pengalaman sosial
nyata; ketiga, peran guru, orang tua, dan
komunitas dalam menumbuhkan keteladanan dan
penguatan  nilai-nilai  toleransi;  keempat,

pengelolaan  kegiatan  ekstrakurikuler yang

137



mendorong interaksi lintas budaya, agama, dan
identitas sosial; serta kelima, evaluasi dan
monitoring keberhasilan implementasi strategi
secara sistematis, sehingga lembaga pendidikan
Islam dapat menjadi wahana efektif dalam
membentuk generasi Muslim yang moderat,
inklusif, dan siap hidup berdampingan secara
harmonis di tengah masyarakat plural, sekaligus
menjadi agen perdamaian dan pembangunan
sosial yang berlandaskan prinsip-prinsip ajaran

Islam yang universal dan humanis.

A. Integrasi Nilai Toleransi dalam Kurikulum
Madrasah dan Pesantren
1. Kurikulum sebagai Wahana Penanaman Nilai
Kurikulum merupakan jantung dari seluruh
proses pendidikan, sebab di dalamnya termuat
orientasi ideologis, moral, dan sosial yang
menentukan arah perkembangan peserta didik.
Dalam tradisi pendidikan Islam, kurikulum tidak
sekadar dipahami sebagai kumpulan mata
pelajaran atau daftar kompetensi, melainkan
sebagai wasilah (alat) untuk membentuk manusia
paripurna insan kamil yang beriman, berilmu, dan

berakhlak. Dengan demikian, kurikulum bukan

138



hanya memuat pengetahuan tekstual, tetapi juga
menjadi medium internalisasi nilai-nilai keislaman
yang bersifat universal, termasuk toleransi,
keadilan, dan kasih sayang terhadap sesama.

Dalam konteks lembaga pendidikan Islam di
Indonesia, seperti madrasah dan pesantren,
kurikulum memiliki posisi strategis sebagai sarana
untuk  menanamkan nilai kebangsaan dan
kemanusiaan wuniversal yang sejalan dengan
prinsip rahmatan lil ‘alamin. Kementerian Agama
Republik Indonesia (Kemenag, 2025) dalam buku
Moderasi  Beragama dalam Kurikulum Madrasah
menegaskan bahwa nilai toleransi  harus
diintegrasikan secara menyeluruh dalam struktur
kurikulum. Nilai tersebut tidak cukup hadir
sebagai muatan lokal atau pelengkap, tetapi mesti
menjadi ruh  yang menjiwai  seluruh  aktivitas
pembelajaran, mulai dari perencanaan, pelaksanaan,
hingga evaluasi.

Kurikulum  berorientasi  toleransi  harus
mengandung empat dimensi nilai utama:

1. Dimensi kognitif, yaitu pemahaman tentang

pluralitas dan  keberagaman  sosial-

keagamaan;

139



2. Dimensi afektif, yaitu empati, penghargaan,
dan sensitivitas terhadap perbedaan;

3. Dimensi moral, yaitu kesadaran untuk
berlaku adil dan menjunjung martabat
manusia;

4. Dimensi  praktis, yaitu kemampuan
berdialog dan bekerja sama lintas identitas
secara produktif dan damai.

Fadhlan Garamatan (2024) dalam Journal of
Islamic  Educational Reform menegaskan bahwa
“kurikulum yang gagal ~menanamkan kesadaran
multikultural sejak dini akan menghasilkan generasi
yang cerdas secara akademik, tetapi rapuh dalam
kepekaan sosial.” Oleh karena itu, integrasi nilai
toleransi dalam kurikulum madrasah dan
pesantren bukan sekadar tuntutan administratif,
melainkan kebutuhan moral yang mendesak untuk
menjawab tantangan disintegrasi sosial, polarisasi
identitas, dan radikalisme di era digital.

Selain  sebagai  instrumen  akademik,
kurikulum juga berfungsi sebagai ideological
framework yang membentuk worldview peserta
didik. Melalui kurikulum, lembaga pendidikan
Islam diharapkan mampu meneguhkan peran

Islam sebagai agama yang menebarkan rahmat

140



dan perdamaian, bukan konflik dan eksklusivitas.
Dengan demikian, kurikulum madrasah dan
pesantren seyogianya menjadi living curriculum
kurikulum hidup yang berinteraksi dengan realitas
sosial dan menjadi refleksi nyata dari nilai-nilai
Islam yang kontekstual, humanistik, dan
berkeadaban.
2. Integrasi Nilai Toleransi dalam Mata Pelajaran
Agama

Integrasi nilai toleransi dalam pendidikan
Islam dapat dilakukan dengan melakukan
reinterpretasi terhadap materi pelajaran agama
yang sudah ada. Artinya, setiap mata pelajaran
harus diperkaya dengan pendekatan kontekstual
dan perspektif multikultural. Dalam pelajaran
Aqgidah Akhlak, misalnya, siswa tidak hanya
diajarkan konsep teologis tentang rukun iman dan
ihsan, tetapi juga diperkenalkan pada makna
rahmah (kasih sayang) dan ukhuwwah insaniyyah
(persaudaraan kemanusiaan). Dengan demikian,
keimanan tidak berhenti pada pengakuan
terhadap Tuhan, tetapi diwujudkan dalam sikap
kasih sayang terhadap sesama manusia.

Dalam  pelajaran  Figih, guru dapat
mengajarkan makna ikhtilaf (perbedaan pendapat)

141



sebagai rahmat. Imam al-Syafi'i pernah berkata,
“Pendapatku benar, tetapi mungkin salah, dan pendapat
orang lain salah, tetapi mungkin benar.” (Al-Nawawi,
Al-Majmu’, 2023). Pernyataan ini menunjukkan
bahwa dalam Islam, perbedaan bukan ancaman
bagi kebenaran, melainkan ruang bagi dialog dan
pembelajaran. Dengan mengajarkan semangat ini,
siswa akan memahami bahwa pluralitas pendapat
adalah bagian dari dinamika intelektual Islam,
bukan alasan untuk permusuhan.

Dalam pelajaran Sejarah Kebudayaan Islam
(SKI), nilai toleransi dapat diintegrasikan melalui
kajian historis tentang peristiwa-peristiwa yang
mencerminkan keharmonisan antarumat
beragama. Guru dapat menampilkan kisah Nabi
Muhammad SAW di Madinah yang menjalin
perjanjian damai dengan komunitas Yahudi dan
Nasrani, atau kisah Wali Songo di Nusantara yang
menyebarkan Islam melalui pendekatan budaya
dan dialog sosial. Azyumardi Azra (2024)
menegaskan bahwa “pembelajaran sejarah Islam yang
menonjolkan dimensi humanistik dan multikultural
akan memperkuat identitas keislaman yang terbuka dan

moderat.”

142



Selain itu, mata pelajaran umum seperti
Bahasa Arab, PKN, dan IPS juga dapat dijadikan
wahana penanaman nilai toleransi melalui
kegiatan literasi budaya, debat etis, atau studi
kasus kehidupan sosial kontemporer. Dengan
demikian, integrasi nilai toleransi tidak hanya
menjadi tanggung jawab guru agama, tetapi
menjadi tugas seluruh elemen pendidikan di
madrasah dan pesantren.

3. Rekontekstualisasi Kurikulum Pesantren

Pesantren, sebagai lembaga pendidikan Islam
tertua di Nusantara, memiliki kekhasan tersendiri
yang menjadikannya lentur dalam merespons
perubahan zaman. Ciri utama pesantren adalah
kemampuannya mengintegrasikan ilmu
keagamaan dengan kehidupan sosial masyarakat.
Dalam konteks ini, integrasi nilai toleransi dalam
pesantren dapat dilakukan melalui
rekontekstualisasi manhaj al-ta’lim yaitu
memperkaya kurikulum klasik dengan wawasan
sosial, kemanusiaan, dan kebangsaan yang sejalan
dengan semangat Islam moderat.

Sejumlah pesantren di Indonesia telah
menjadi pelopor pembelajaran berbasis moderasi

beragama. Pesantren Tebuireng (Jombang) dan

143



Pesantren Al-Mizan (Majalengka), misalnya, telah
mengembangkan kurikulum integratif dengan
mata pelajaran seperti Islam Rahmatan lil ‘Alamin
dan Dialog Lintas Iman. Program tersebut
mendorong santri tidak hanya memahami kitab
kuning secara tekstual, tetapi juga merefleksikan
makna universal ajaran Islam dalam konteks
masyarakat plural.

Menurut KH. Salahuddin Wahid (2024),
“pesantren harus menjadi tempat lahirnya ulama yang
toleran, bukan karena kompromi terhadap kebenaran,
tetapi karena memahami bahwa Islam adalah agama
kasih dan keadilan bagi seluruh makhluk.” Dengan
demikian, rekontekstualisasi kurikulum pesantren
tidak dimaksudkan untuk melemahkan tradisi
keilmuan klasik, tetapi justru untuk memperluas
horizon keilmuan Islam agar relevan dengan

tantangan global.

B. Pendekatan Pembelajaran Partisipatif dan
Kontekstual
1. Pembelajaran Partisipatif sebagai Transformasi
Nilai
Pendekatan partisipatif (participatory learning)

merupakan  pendekatan  pedagogis  yang

144



menempatkan siswa sebagai subjek aktif dalam
proses  belajar. Dalam pendidikan Islam,
pendekatan ini sejalan dengan prinsip musyawarah
dan tafa‘ul (interaksi aktif) yang mendorong dialog,
refleksi, serta penghargaan terhadap pandangan
yang berbeda. Pendekatan partisipatif sangat
relevan dalam menanamkan nilai toleransi, karena
ia membangun pengalaman sosial yang konkret,
bukan sekadar pengajaran verbal.

Menurut UNESCO Education for Peace Report
(2024), pembelajaran berbasis partisipasi mampu
meningkatkan empati dan keterampilan sosial
siswa lintas latar belakang hingga 38%
dibandingkan model ceramah tradisional. Di
madrasah dan pesantren, pendekatan ini dapat
diimplementasikan melalui kegiatan seperti:

a. Diskusi lintas pandangan tentang ayat-ayat
Al-Qur'an  yang  berkaitan = dengan
kemanusiaan dan perdamaian;

b. Simulasi konflik sosial, di mana siswa
belajar mencari solusi damai berdasarkan
prinsip keadilan Islam;

c. Proyek sosial kolaboratif, seperti bakti sosial

lintas agama, kampanye kebersihan

145



lingkungan, atau penggalangan dana
kemanusiaan.

Abdurrahman Wahid (Gus Dur) (2023)
menegaskan bahwa “toleransi tidak lahir dari
pengajaran dogmatik, tetapi dari pengalaman hidup
bersama dalam  perbedaan.” Oleh karena itu,
pendidikan Islam seharusnya memberi ruang bagi
siswa untuk Dberinteraksi langsung dengan
keragaman, belajar memahami “yang lain,” dan
membangun solidaritas lintas batas identitas.
Pembelajaran  partisipatif, dengan demikian,
menjadi jembatan antara teori dan praktik moral,
serta sarana pembentukan karakter sosial yang
autentik.

2. Pendekatan Kontekstual: Mengaitkan Nilai

Islam dengan Realitas Sosial

Pendekatan kontekstual (Contextual Teaching
and Learning |/ CTL) menekankan keterkaitan
antara materi ajar dan realitas kehidupan nyata
peserta  didik. Dalam  pendidikan  Islam,
pendekatan ini berfungsi untuk menjembatani
nilai-nilai ajaran agama dengan dinamika sosial
masyarakat kontemporer. Dengan kata lain,
pembelajaran agama tidak berhenti pada hafalan

teks suci, tetapi mendorong siswa untuk

146



memahami dan mengamalkan nilai-nilai Islam
dalam kehidupan sehari-hari yang plural dan
kompleks.

Guru dapat mengaitkan materi pembelajaran
dengan isu-isu sosial aktual, seperti perundungan
berbasis agama, penyebaran hoaks keagamaan,
atau intoleransi di media sosial. Melalui diskusi
dan analisis berbasis magqasid syariah (tujuan-tujuan
hukum Islam), siswa akan belajar menilai
fenomena tersebut secara kritis dan etis. Rohman
& Hidayati (2024) dalam Journal of Islamic Pedagogy
menyatakan bahwa “pembelajaran agama yang
dikontekstualisasikan dengan realitas sosial mampu
membangun literasi keagamaan kritis yang menjadi
benteng utama terhadap radikalisme dan disinformasi.”

Metode service learning atau pembelajaran
berbasis pengabdian juga dapat diterapkan. Dalam
metode ini, siswa tidak hanya belajar di kelas,
tetapi juga turun langsung ke masyarakat untuk
melaksanakan kegiatan sosial berbasis nilai Islam
moderat. Program seperti Madrasah  Peduli
Lingkungan dan Pesantren Sahabat Damai di Jawa
Barat dan DIY (2023-2024) terbukti efektif dalam
menumbuhkan empati sosial dan mengurangi

potensi intoleransi di kalangan remaja santri.

147



Pendekatan kontekstual menjadikan
pembelajaran agama lebih bermakna, karena siswa
tidak hanya memahami Islam secara normatif,
tetapi juga aplikatif dan relevan dengan kondisi
sosial di sekitarnya. Inilah yang dimaksud dengan
learning by living belajar melalui pengalaman
hidup, sebagaimana prinsip pendidikan Islam
klasik yang menekankan keseimbangan antara

ilmu dan amal.

C. Penguatan Karakter Moderat melalui Kegiatan

Keagamaan
1. Kegiatan Keagamaan sebagai Medium

Internalisasi Nilai

Kegiatan keagamaan di lembaga pendidikan
Islam seperti madrasah, pesantren, dan sekolah
Islam terpadu bukan sekadar aktivitas rutin yang
bersifat ritualistik, tetapi merupakan wahana
strategis dalam proses internalisasi nilai-nilai luhur
Islam yang mengedepankan sikap moderat,
toleran, dan berkeadaban. Dalam konteks
pendidikan Islam, kegiatan seperti pengajian
tematik, majelis dzikir, halagah kebangsaan,
peringatan hari besar Islam, maupun kegiatan

sosial seperti bakti masyarakat dan santunan yatim

148



piatu merupakan bentuk nyata dari pendidikan
moral dan spiritual yang kontekstual. Melalui
kegiatan tersebut, peserta didik tidak hanya belajar
mengenal teks-teks keagamaan secara normatif,
tetapi juga menghayati nilai-nilai substansial Islam
yang universal seperti rahmah, keadilan,
keseimbangan, dan kemanusiaan.

Syekh Ahmad al-Tayyib (2025) dalam Cairo
Declaration on Human Fraternity menegaskan
bahwa “ibadah yang tidak melahirkan kasih
sayang terhadap sesama manusia adalah ibadah
yang kehilangan ruhnya.” Pandangan ini
menunjukkan  bahwa dimensi sosial dan
kemanusiaan dalam ibadah harus menjadi fokus
utama dalam pembentukan karakter moderat.
Oleh sebab itu, kegiatan keagamaan yang
dilaksanakan di lembaga pendidikan Islam
seyogianya tidak berhenti pada aspek seremonial,
tetapi harus Dberorientasi pada pembentukan
kesadaran  teologis = bahwa  keberagaman
merupakan  bagian  dari kehendak Ilahi
(sunnatullah) sebagaimana firman Allah SWT
dalam QS. Al-Hujurat [49]:13 yang menegaskan

bahwa manusia diciptakan bersuku-suku dan

149



berbangsa-bangsa agar saling mengenal (lita’arafu),
bukan untuk saling bermusuhan.

Dalam perspektif pendidikan Islam modern,
kegiatan keagamaan berfungsi sebagai proses
internalisasi nilai (value internalization) yang
efektif, di mana nilai-nilai moderasi beragama
seperti tawasuth (jalan tengah), tawazun
(keseimbangan), i'tidal (keadilan), dan tasamuh
(toleransi) ditanamkan melalui praktik nyata,
bukan sekadar pengajaran teoretis. Menurut Nata
(2023), pendidikan Islam yang efektif adalah
pendidikan yang mampu “mentransformasikan
nilai-nilai keagamaan menjadi kesadaran sosial
dan perilaku empatik terhadap sesama manusia.”
Dalam konteks ini, kegiatan keagamaan menjadi
instrumen pembentukan karakter yang berdampak
jangka panjang terhadap perilaku peserta didik
dalam kehidupan bermasyarakat.

Kegiatan seperti doa lintas komunitas atau
maulid Nabi bersama antarormas Islam juga dapat
menjadi sarana rekonsiliasi kultural antara
berbagai kelompok keagamaan yang sering kali
memiliki ~ perbedaan  pandangan  teologis.
Pendekatan ini sejalan dengan semangat ukhuwah

wathaniyah  (persaudaraan kebangsaan) dan

150



ukhuwah insaniyah (persaudaraan kemanusiaan),
yang menjadi pilar dalam membangun masyarakat
Islam yang damai dan inklusif. Maka, penguatan
karakter moderat melalui kegiatan keagamaan
merupakan bentuk nyata penerapan ajaran Islam
yang rahmatan lil ‘alamin dalam konteks
pendidikan kontemporer.
2. Praktik Moderasi Melalui Keteladanan
Keteladanan (uswah hasanah) merupakan
elemen sentral dalam pembentukan karakter
peserta didik, terutama dalam lingkungan
pendidikan Islam seperti pesantren dan madrasah.
Dalam lembaga-lembaga ini, figur kyai, ustaz, dan
guru tidak hanya berfungsi sebagai pengajar ilmu
pengetahuan, tetapi juga sebagai panutan moral
dan spiritual yang memengaruhi cara berpikir,
bersikap, dan bertindak para santri. Imam al-
Ghazali dalam Ihya” Ulumuddin menegaskan
bahwa “akhlak bukan sekadar pengetahuan yang
diajarkan, tetapi kebiasaan yang tertanam melalui
contoh dan latihan yang berulang.” Pernyataan ini
mengandung makna mendalam  bahwa
pendidikan karakter yang efektif harus dimulai
dari keteladanan nyata, bukan sekadar doktrin

verbal.

151



Dalam praktiknya, kegiatan keagamaan yang
diiringi dengan keteladanan guru atau pemimpin
spiritual akan memiliki daya pengaruh lebih besar
dibandingkan metode indoktrinatif. Misalnya,
ketika seorang guru secara konsisten menunjukkan
sikap terbuka terhadap perbedaan pandangan,
menghormati  keyakinan orang lain, dan
menjunjung etika berdialog, maka peserta didik
akan meniru dan menginternalisasi perilaku
tersebut sebagai bagian dari kepribadiannya.
Penelitian Nuryanti (2024) di UIN Sunan Ampel
Surabaya membuktikan bahwa santri yang aktif
mengikuti kegiatan halagah  lintas  pesantren
menunjukkan peningkatan sikap toleran hingga
47% dalam kurun waktu satu tahun. Hal ini
menunjukkan  betapa pentingnya peran
keteladanan dalam menumbuhkan karakter
moderat yang berakar pada pengalaman langsung,
bukan hanya teori.

Program seperti Pesantren Harmoni dan Santri
Damai Nusantara yang melibatkan lintas organisasi
keagamaan seperti Nahdlatul Ulama (NU),
Muhammadiyah, dan Persis merupakan contoh
nyata dari praktik moderasi melalui sinergi

kelembagaan. Melalui kegiatan tersebut, para

152



santri belajar untuk mengenal perbedaan mazhab
dan pandangan keagamaan tanpa rasa curiga atau
permusuhan, melainkan dengan semangat saling
menghormati dan  memperkaya  wawasan
keislaman. Inilah esensi pendidikan moderasi:
mengajarkan bagaimana berbeda tanpa memecah,

dan bagaimana bersatu tanpa menyeragamkan.

D. Peran Kepemimpinan Lembaga Pendidikan

dalam Membangun Budaya Inklusif
1. Kepemimpinan Transformasional di Lembaga

Islam

Kepemimpinan dalam lembaga pendidikan

Islam memiliki kedudukan yang sangat strategis
karena berfungsi sebagai penentu arah kebijakan,
penggerak budaya organisasi, dan inspirator nilai-
nilai ~ moral. Dalam  pandangan  Islam,
kepemimpinan tidak hanya dipahami sebagai
kekuasaan administratif, tetapi juga sebagai
amanah moral (trusteeship) yang harus dijalankan
dengan penuh tanggung jawab. Rasulullah SAW
bersabda: “Setiap kamu adalah pemimpin, dan setiap
pemimpin akan dimintai pertanggqungjawaban atas
kepemimpinannya.” (HR. Bukhari dan Muslim).

Hadis ini menjadi landasan etis bahwa pemimpin

153



pendidikan Islam harus mengedepankan prinsip
keadilan, empati, dan kasih sayang dalam
menjalankan kepemimpinannya.

Dalam konteks pendidikan modern, model
kepemimpinan transformasional menjadi sangat
relevan diterapkan di lembaga pendidikan Islam.
Bass & Riggio (2024) dalam karya Transformational
Leadership in Faith-Based Institutions menegaskan
bahwa pemimpin transformasional adalah mereka
yang mampu menginspirasi perubahan positif
melalui visi, nilai, dan keteladanan moral.
Pemimpin semacam ini tidak hanya memerintah,
tetapi juga menggerakkan kesadaran Kkolektif
warga sekolah untuk bersama-sama membangun
budaya lembaga yang inklusif dan berorientasi
pada kemaslahatan.

Pemimpin pendidikan Islam yang
transformasional harus mampu menginternalisasi
nilai-nilai moderasi ke dalam setiap aspek
kelembagaan, mulai dari kurikulum, kebijakan,
hingga interaksi sosial antarwarga sekolah. Ia
harus menegakkan keadilan dalam pengambilan
keputusan, membuka ruang dialog terhadap
perbedaan pendapat, dan menciptakan iklim

pembelajaran yang aman bagi semua peserta didik

154



tanpa memandang latar belakang sosial, ekonomi,
maupun mazhab keagamaannya.
2. Kebijakan Kelembagaan Berbasis Moderasi

Implementasi nilai-nilai moderasi beragama di
lembaga pendidikan Islam tidak akan efektif tanpa
dukungan kebijakan kelembagaan yang berpihak
pada inklusivitas. Oleh karena itu, pimpinan
lembaga perlu menyusun kebijakan strategis yang
menjamin terlaksananya prinsip-prinsip keadilan,
keterbukaan, = dan  penghargaan  terhadap
keberagaman. Beberapa langkah konkret yang
dapat ditempuh antara lain: (1) menyusun kode
etik lembaga yang menolak ujaran kebencian dan
diskriminasi, (2) mengadakan pelatihan moderasi
beragama bagi guru dan tenaga kependidikan,
(3) membentuk forum lintas santri atau guru untuk
berdialog tentang isu-isu keberagaman, serta
(4) mengembangkan kurikulum ekstrakurikuler
yang menanamkan nilai-nilai perdamaian, empati,
dan kemanusiaan universal.

Laporan Kementerian Agama (Kemenag, 2024)
menunjukkan bahwa lembaga pendidikan Islam
yang telah mengimplementasikan Rencana Aksi
Moderasi  Beragama  (RAMB) secara formal

mengalami peningkatan indeks toleransi internal

155



hingga 70% dalam dua tahun. Temuan ini
memperlihatkan bahwa kebijakan yang berpihak
pada moderasi tidak hanya berdampak pada
perubahan perilaku individu, tetapi juga mampu
membangun budaya organisasi yang harmonis
dan produktif.
3. Membangun Budaya Organisasi yang Inklusif
Budaya organisasi dalam lembaga pendidikan
Islam merupakan faktor kunci yang menentukan
keberhasilan program moderasi beragama. Budaya
ini mencakup sistem nilai, norma, dan kebiasaan
yang mengatur perilaku seluruh warga lembaga.
Membangun budaya inklusif berarti menanamkan
nilai-nilai keterbukaan, penghargaan terhadap
perbedaan, dan solidaritas sosial lintas kelompok.
Amin Abdullah (2023) menjelaskan bahwa
“lembaga pendidikan Islam yang inklusif adalah
lembaga yang mampu memadukan spiritualitas
dengan keterbukaan sosial dalam satu ekosistem
pembelajaran yang humanis dan berkeadilan.”
Dalam praktiknya, budaya inklusif dapat
diwujudkan melalui berbagai cara, misalnya
penghormatan terhadap hari besar antarumat
beragama, partisipasi siswa dari latar belakang

berbeda dalam kegiatan sosial, serta penggunaan

156



bahasa dan simbol yang tidak eksklusif. Budaya
inklusif bukan hanya memperkuat kohesi internal
lembaga, tetapi juga menjadi model sosial yang
dapat menular ke masyarakat luas.
4. Kolaborasi Lintas Lembaga

Lembaga pendidikan Islam juga perlu
menjalin kolaborasi dengan berbagai pihak seperti
organisasi masyarakat sipil, pemerintah daerah,
lembaga antaragama, serta institusi internasional.
Kolaborasi ini tidak hanya memperluas jaringan
sosial lembaga, tetapi juga menjadi sarana belajar
lintas budaya yang memperkaya wawasan
kebangsaan dan kemanusiaan. Sebagai contoh,
Forum Pesantren Moderat Indonesia (FPMI) yang
dibentuk pada tahun 2024 bekerja sama dengan
UNDP dan Kementerian Agama telah berhasil
melatih lebih dari 500 guru dan santri dalam
pendidikan  toleransi  berbasis nilai Islam.
Keberhasilan inisiatif semacam ini menunjukkan
bahwa moderasi beragama bukan hanya proyek
ideologis, melainkan gerakan sosial yang

melibatkan berbagai unsur bangsa.

157



BAB 8
MODEL PENDIDIKAN ISLAM
MULTIKULTURAL

Dalam lintasan sejarah peradaban manusia,
pendidikan selalu menjadi medium paling
strategis untuk membentuk karakter, nilai, dan
arah suatu masyarakat. Pendidikan tidak hanya
berfungsi sebagai proses transfer pengetahuan
(transfer of knowledge), tetapi juga sebagai upaya
transformasi nilai (transformation of values) yang
menuntun manusia untuk hidup secara harmonis
dalam keberagaman sosial, budaya, dan agama.
Dalam konteks masyarakat Indonesia yang
pluralistik dan multikultural, pendidikan Islam
dihadapkan pada tantangan besar untuk tidak
sekadar mendidik generasi yang taat beragama,
tetapi juga melahirkan insan yang terbuka,
inklusif, dan menghargai perbedaan sebagai
realitas sosial yang niscaya (sunnatullah). Oleh
karena itu, muncul kebutuhan mendesak untuk
mengembangkan model pendidikan Islam

multikultural yang mampu memadukan nilai-nilai

158



keislaman universal dengan semangat kebangsaan
dan kemanusiaan global.

Konsep pendidikan Islam multikultural lahir
dari kesadaran bahwa Islam adalah agama
rahmatan lil ‘alamin—agama yang mengajarkan
kasih sayang, keadilan, dan penghormatan
terhadap martabat manusia tanpa memandang
perbedaan suku, bangsa, ras, dan keyakinan.
Ajaran Islam sejak awal menolak segala bentuk
diskriminasi dan penindasan atas dasar identitas.
Sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-Hujurat
[49]:13, bahwa manusia diciptakan bersuku-suku
dan berbangsa-bangsa agar saling mengenal
(lita’arafu), bukan untuk saling meniadakan. Nilai
ilahiah ini menjadi fondasi filosofis bagi
pendidikan Islam yang berorientasi pada
multikulturalisme. Dengan demikian, model
pendidikan Islam multikultural merupakan upaya
sistematis ~ untuk = menanamkan  nilai-nilai
kemanusiaan universal yang bersumber dari
ajaran Islam, sekaligus menjawab tantangan
pluralitas sosial di era modern.

Dalam praktiknya, pendidikan Islam di
Indonesia sering kali masih dihadapkan pada

dikotomi antara pendidikan normatif-teologis dan

159



pendidikan  sosial-humanistik. Di satu sisi,
terdapat kecenderungan untuk menekankan aspek
dogmatis ajaran agama secara kaku; sementara di
sisi lain, muncul kebutuhan untuk menjadikan
pendidikan agama sebagai sarana membangun
kesadaran sosial dan kebangsaan. Model
pendidikan Islam multikultural hadir untuk
menjembatani  kedua  kutub ini, dengan
memandang bahwa iman dan kemanusiaan
tidaklah ~ bertentangan, = melainkan  saling
melengkapi. Iman yang benar seharusnya
melahirkan kasih sayang dan keterbukaan
terhadap  sesama  manusia,  sebagaimana
ditegaskan Nabi Muhammad SAW dalam
hadisnya: “Tidak beriman seseorang di antara kamu
hingga ia mencintai saudaranya sebagaimana ia
mencintai dirinya sendiri.” (HR. Bukhari-Muslim).
Dalam konteks sosial kontemporer, urgensi
pendidikan  Islam  multikultural =~ semakin
mengemuka  seiring  meningkatnya  gejala
intoleransi, polarisasi sosial, dan penyempitan
makna keberagamaan di ruang publik. Hasil riset
Badan Riset dan Inovasi Nasional (BRIN, 2025)
menunjukkan bahwa masih terdapat

kecenderungan eksklusivitas di sejumlah lembaga

160



pendidikan Islam, terutama dalam hal pemahaman
terhadap kelompok berbeda dan narasi identitas
keagamaan. Fenomena ini mengindikasikan
adanya kebutuhan mendesak untuk merancang
model pendidikan yang tidak hanya menanamkan
doktrin agama, tetapi juga menumbuhkan empati
sosial dan kesadaran multikultural.

Model pendidikan Islam multikultural tidak
dapat dipahami sekadar sebagai metode
pedagogik atau pendekatan pembelajaran, tetapi
sebagai paradigma epistemologis dan praksis
sosial yang memandang perbedaan sebagai
kekayaan. Ia mengandaikan bahwa pendidikan
harus menjadi ruang aman bagi semua peserta
didik untuk mengekspresikan identitasnya,
berdialog secara setara, serta belajar hidup
bersama dalam perbedaan. Dalam hal inj,
Alwasilah (2024) menegaskan bahwa pendidikan
multikultural ~adalah “usaha sadar untuk
menumbuhkan  kesadaran  kolektif = bahwa
keberagaman bukan ancaman, melainkan sumber
pembelajaran sosial.” Pandangan ini sangat sejalan
dengan semangat pendidikan Islam yang
menempatkan ilmu dan akhlak sebagai dua sisi

mata uang yang tak terpisahkan.

161



Dalam konteks pendidikan Islam, model
multikultural mengandung dua dimensi utama:
pertama, dimensi teologis-normatif,  yaitu
peneguhan kembali prinsip-prinsip Islam yang
menjunjung tinggi kemanusiaan, keadilan, dan
persaudaraan universal; dan kedua, dimensi
pedagogis-praktis, yaitu penerjemahan nilai-nilai
tersebut dalam strategi, kurikulum, metode, dan
budaya  pembelajaran yang  menghormati
keberagaman peserta didik. Dengan demikian,
pendidikan Islam multikultural tidak hanya bicara
tentang apa yang diajarkan, tetapi juga tentang
bagaimana nilai-nilai itu dihidupkan dan
diinternalisasi dalam keseharian peserta didik dan
lembaga pendidikan.

Pengembangan model pendidikan Islam
multikultural di Indonesia memiliki relevansi
historis yang kuat. Tradisi Islam Nusantara sejak
lama dikenal sebagai Islam yang ramah, moderat,
dan menghargai budaya lokal. Tradisi ini
berkembang melalui pesantren, surau, dan
madrasah yang bukan hanya mengajarkan ilmu
agama, tetapi juga menanamkan nilai-nilai sosial
seperti gotong royong, musyawarah, dan keadilan.
Menurut Azra (2023), “Islam di Indonesia tumbuh

162



bukan melalui penaklukan, tetapi melalui
akulturasi budaya dan dialog kemanusiaan.”
Dengan demikian, pendidikan Islam multikultural
bukanlah konsep asing, melainkan bagian integral
dari warisan keislaman Nusantara yang perlu
dihidupkan kembali dalam konteks modern.

Dalam masyarakat global yang kini
terhubung oleh teknologi informasi dan mobilitas
lintas budaya, model pendidikan Islam
multikultural juga menjadi kebutuhan universal.
UNESCO (2023) melalui laporan Transforming
Education for Peaceful Coexistence menegaskan
pentingnya pendidikan yang menumbuhkan
“global citizenship,” yakni kesadaran untuk hidup
damai dalam keragaman dan bertanggung jawab
terhadap kemanusiaan. Prinsip ini sangat sejalan
dengan visi Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin. Oleh
karena itu, pendidikan Islam multikultural dapat
menjadi kontribusi nyata umat Islam terhadap
pembangunan peradaban dunia yang damai dan
berkeadilan.

Perumusan  model pendidikan  Islam
multikultural tidak bisa dilakukan secara
simplistik. Ia memerlukan pendekatan yang

komprehensif dan kontekstual, mencakup aspek

163



kurikulum, pedagogi, budaya lembaga, serta
partisipasi komunitas. Kurikulum harus dirancang
untuk menumbuhkan kemampuan berpikir kritis,
empati, dan kesadaran sosial. Proses pembelajaran
harus mendorong dialog dan refleksi, bukan
indoktrinasi. Budaya lembaga pendidikan harus
mencerminkan nilai-nilai keterbukaan, partisipasi,
dan keadilan. Sementara itu, hubungan antara
lembaga pendidikan, keluarga, dan masyarakat
perlu dibangun secara sinergis untuk memastikan
bahwa nilai-nilai toleransi dan kemanusiaan tidak
berhenti di ruang kelas, tetapi hidup dalam praktik
sosial sehari-hari.

Menurut Wahyudi & Nuryana (2024),
keberhasilan model pendidikan Islam
multikultural ditentukan oleh tiga pilar utama:
integrasi nilai, interaksi sosial, dan internalisasi praksis.
Integrasi nilai berarti menempatkan prinsip Islam
moderat ke dalam struktur kurikulum dan visi
lembaga; interaksi sosial berarti menciptakan
ruang dialog dan kerja sama lintas perbedaan; dan
internalisasi praksis berarti membentuk kebiasaan
sosial yang merefleksikan nilai-nilai toleransi.
Ketiga pilar ini menjadi kerangka berpikir yang
akan diuraikan lebih dalam pada bab ini.

164



Sebagai bagian dari pembahasan yang lebih
luas, Bab 8 ini akan menguraikan ragam model
pendidikan Islam multikultural yang telah
berkembang di Indonesia dan dunia internasional,
baik dalam konteks formal (madrasah, pesantren,
universitas Islam) maupun nonformal (komunitas
dan organisasi sosial keagamaan). Bab ini juga
akan menelaah dimensi teoritis dan aplikatif dari
setiap model, serta memberikan analisis terhadap
kelebihan, keterbatasan, dan tantangan
implementasinya dalam konteks masyarakat
global yang kompleks.

Struktur Bab ini akan mencakup empat
bagian utama. Pertama, landasan filosofis dan
epistemologis model pendidikan Islam
multikultural, yang menjelaskan akar konseptual
dan kerangka berpikir Islam dalam melihat
keberagaman. Kedua, pendekatan-pendekatan
model  pembelajaran  multikultural  dalam
pendidikan Islam, mencakup model reflektif,
dialogis, integratif, dan partisipatif. Ketiga,
evaluasi model pendidikan multikultural dan
indikator keberhasilannya, yang menguraikan
bagaimana nilai-nilai toleransi dapat diukur dan

diinternalisasi secara berkelanjutan. Keempat,

165



implikasi praktis bagi pengembangan kebijakan
dan kurikulum pendidikan Islam di Indonesia,
dengan menyoroti peran lembaga pendidikan,
guru, dan komunitas dalam membangun
ekosistem  pendidikan  yang damai dan
berkeadaban.

Dengan demikian, Bab ini bukan hanya
mengulas konsep teoretis tentang
multikulturalisme dalam pendidikan Islam, tetapi
juga menawarkan kerangka operasional bagi
pelaksanaannya di berbagai konteks pendidikan.
Harapannya, dari pembahasan ini dapat lahir
suatu model pendidikan Islam multikultural yang
relevan dengan konteks Indonesia—sebuah model
yang mampu menumbuhkan generasi beriman,
berilmu, berakhlak mulia, sekaligus menghargai
kemajemukan dan berperan aktif dalam
membangun perdamaian dunia.

Sebagaimana ditegaskan oleh Amin Abdullah
(2025), “Pendidikan Islam masa depan bukan
sekadar tentang pengajaran agama, tetapi tentang
pembentukan  peradaban yang menghargai
kemanusiaan.” Karena itu, model pendidikan
Islam multikultural merupakan manifestasi nyata

dari cita-cita Islam sebagai agama pembawa

166



rahmat, yang tidak berhenti pada doktrin, tetapi
hidup dalam praktik sosial yang meneguhkan

keadilan, kedamaian, dan persaudaraan universal.

A. Model Integratif (Agama-Sosial-

Kemanusiaan)

Pendidikan Islam pada hakekatnya bukan
sekadar proses transfer ilmu pengetahuan, tetapi
merupakan sistem yang holistik dan menyeluruh,
yang bertujuan membentuk manusia paripurna
(insan kamil) yang memiliki keseimbangan antara
dimensi spiritual, intelektual, sosial, dan moral.
Dalam  masyarakat modern yang plural,
multikultural, dan sarat dengan dinamika sosial-
ekonomi, pendidikan Islam tidak lagi dapat
dipahami secara sempit sebagai pengajaran ritual
semata, tetapi harus dikembangkan menjadi suatu
model integratif yang memadukan nilai-nilai
agama, sosial, dan kemanusiaan dalam satu
kesatuan utuh yang harmonis. Pendekatan ini lahir
dari kesadaran bahwa Islam sebagai rahmatan lil
‘alamin tidak hanya menuntun manusia dalam
pengabdian spiritual, tetapi juga memandu mereka
untuk menghormati keberagaman, menegakkan

keadilan sosial, dan membangun solidaritas yang

167



inklusif antarumat manusia, sehingga pendidikan
Islam menjadi wahana pembentukan karakter dan
etika sosial yang responsif terhadap tantangan
kontemporer.

Menurut Tang, Adil, dan Rosmini (2023),
kurikulum pendidikan Islam yang multikultural
saat ini menekankan pada keterpaduan antara
nilai-nilai spiritual keagamaan dan prinsip-prinsip
kemanusiaan universal. Kurikulum semacam ini
tidak hanya berfungsi sebagai mekanisme
pengajaran, tetapi juga sebagai  medium
internalisasi nilai-nilai toleransi, empati, dan
tanggung jawab sosial. Melalui kurikulum
integratif, peserta didik tidak hanya dituntun
untuk memahami doktrin keagamaan secara
tekstual, tetapi juga belajar mengamalkan nilai-
nilai Islam dalam konteks sosial nyata, sehingga
lahirlah generasi Muslim yang tidak hanya taat
secara ritual, tetapi juga sensitif terhadap
penderitaan sosial, adil dalam pergaulan, dan
mampu memberikan kontribusi positif bagi
masyarakat luas.

Model integratif ini menolak dikotomi yang
sering kali membatasi antara ilmu agama dan ilmu

sosial. Dalam paradigma integratif, ajaran agama

168



tidak dipandang sebagai ranah privat atau doktrin
yang hanya berlaku dalam kehidupan spiritual,
melainkan sebagai sumber etika sosial yang
memandu manusia dalam mengelola kehidupan
publik secara bijak dan harmonis. Pendekatan ini
selaras dengan konsep double movement Fazlur
Rahman (1982), yang menekankan bahwa
pemahaman ajaran Islam harus bergerak dari
konteks historis ke konteks sosial kontemporer
agar nilai-nilai agama senantiasa relevan, adaptif,
dan responsif terhadap realitas kemanusiaan.
Artinya, pendidikan Islam  tidak  cukup
menekankan hafalan atau penguasaan hukum
semata, tetapi harus membekali peserta didik
dengan kemampuan berpikir kritis, kepekaan
sosia, dan kesadaran kemanusiaan yang
membimbing mereka untuk menegakkan keadilan
dan kasih sayang dalam kehidupan nyata.
Nilai-nilai utama dalam model integratif ini
mencakup konsep ta’awun (tolong-menolong), “adl
(keadilan), dan ukhuwwah insaniyyah
(persaudaraan kemanusiaan). Dalam praktiknya,
lembaga pendidikan Islam dapat
mengintegrasikan kegiatan sosial seperti bakti

sosial lintas agama, kerja sama pelestarian

169



lingkungan, kunjungan sosial, dan dialog lintas
budaya ke dalam proses pembelajaran. Hal ini
memastikan bahwa peserta didik tidak hanya
memahami prinsip-prinsip agama dalam teori,
tetapi juga mampu menerapkannya dalam konteks
sosial yang nyata. Penelitian Rahman dkk. (2024)
menunjukkan bahwa pendidikan Islam berbasis
multikultural dan integratif memiliki efek
signifikan dalam membangun kesadaran sosial,
empati, dan penghargaan terhadap perbedaan,
sekaligus ~memperkuat keterampilan praktis
peserta didik dalam memecahkan masalah sosial
secara konstruktif dan humanis.

Model integratif ini juga memiliki dimensi
epistemologis yang sangat penting. Dengan
menolak pemisahan tajam antara ilmu agama dan
ilmu umum, pendekatan ini mengakui bahwa
disiplin ilmu sosial, politik, ekonomi, dan budaya
merupakan medan pengamalan nilai-nilai Islam.
Misalnya, pelajaran figih atau akhlak tidak hanya
berhenti pada pemahaman tentang hukum dan
norma moral, tetapi harus mampu menjawab
pertanyaan nyata: bagaimana prinsip ‘adl
diterapkan dalam kebijakan publik, bagaimana

prinsip rahmah diwujudkan dalam pelayanan

170



kemanusiaan, atau bagaimana nilai toleransi dapat
diterapkan dalam interaksi sosial lintas budaya
dan agama. Dengan demikian, peserta didik
belajar menempatkan pengetahuan agama dalam
konteks kehidupan nyata yang kompleks dan
dinamis, sehingga pendidikan Islam menjadi
relevan dengan tantangan globalisasi dan
pluralitas sosial.

Selain itu, implementasi model integratif ini
harus didukung oleh pendekatan pedagogis yang
kontekstual, dialogis, dan reflektif. Guru tidak lagi
berperan sebagai figur otoritatif yang sekadar
mentransfer pengetahuan, tetapi sebagai fasilitator
yang membimbing peserta didik menemukan
relevansi ajaran Islam dengan kehidupan sosial
mereka sendiri. Dengan bimbingan guru yang
tepat, siswa mampu menginternalisasi nilai-nilai
agama sekaligus mengembangkan keterampilan
sosial dan emosional yang penting untuk
membangun hubungan antarindividu yang
harmonis. Lembaga pendidikan Islam dengan
model ini akan menjadi ruang transformasi sosial,
tempat di mana agama, kemanusiaan, dan praktik
sosial bertemu dalam harmoni nilai dan tindakan

yang nyata.

171



B. Model Pembelajaran Berbasis Proyek
Kebersamaan

Salah satu strategi paling efektif dalam
implementasi pendidikan Islam multikultural
adalah model pembelajaran berbasis proyek
kebersamaan (project-based collaborative learning).
Model ini berangkat dari asumsi bahwa nilai-nilai
multikulturalisme tidak dapat dipelajari secara
mendalam hanya melalui ceramah atau instruksi
verbal, melainkan harus dialami secara langsung
melalui interaksi dan kerja sama sosial. Proyek
kebersamaan memungkinkan peserta didik untuk
mengalami prinsip-prinsip keadilan, toleransi,
empati, dan solidaritas secara praktis, sehingga
nilai-nilai tersebut menjadi bagian dari perilaku
sehari-hari.

Dalam proyek kebersamaan, siswa dilibatkan
secara aktif dalam kegiatan yang menuntut kerja
sama lintas kelompok, baik antaragama,
antarbudaya, maupun antar sekolah. Contoh
konkret dari implementasi model ini mencakup
kegiatan bakti sosial untuk membersihkan
lingkungan, festival budaya, penelitian kolaboratif
mengenai tradisi lokal, kampanye digital untuk

menyebarkan pesan toleransi, dan program

172



pengabdian masyarakat lintas etnis. Farid dkk.
(2024) menegaskan bahwa proyek-proyek sosial
semacam ini terbukti efektif menumbuhkan
kesadaran multikultural peserta didik,
memperkuat rasa saling percaya dan saling
menghormati, serta meningkatkan keinginan
untuk hidup berdampingan dalam harmoni sosial.

Model = pembelajaran  berbasis  proyek
kebersamaan menempatkan peserta didik sebagai
subjek aktif dari pembelajaran. Guru bertindak
sebagai fasilitator yang mengarahkan siswa untuk
menemukan sendiri makna dan relevansi nilai-
nilai keberagaman melalui pengalaman nyata.
Pendekatan ini sejalan dengan prinsip experiential
learning yang menekankan belajar melalui
pengalaman, refleksi, dan aksi nyata. Dengan
demikian, siswa tidak hanya menerima konsep
teori, tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai Islam
melalui praktik sosial yang nyata, sehingga
pembelajaran menjadi lebih bermakna dan melekat
dalam perilaku mereka.

Selain aspek kognitif, proyek kebersamaan
juga mengintegrasikan dimensi afektif dan
psikomotorik. Siswa tidak hanya mempelajari nilai

toleransi  secara  intelektual, tetapi juga

173



mempraktikkannya melalui kerja sama,
komunikasi efektif, dan tindakan sosial. Hal ini
memperkuat karakter empati, kepedulian sosial,
dan kemampuan beradaptasi dalam masyarakat
plural, yang menjadi inti dari ajaran Islam
rahmatan lil ‘alamin. Ekasari, Alya, dan Puspika
Sari (2025) menekankan bahwa pendidikan Islam
melalui proyek kolaboratif dapat membentuk
karakter sosial yang harmonis, mendorong
keterampilan berpikir kritis, serta menumbuhkan
kesadaran multikultural yang menjadi modal
penting bagi generasi muda untuk berinteraksi
secara konstruktif di masyarakat.

Implementasi proyek kebersamaan dapat
dilakukan melalui beberapa tahap sistematis:

1. Identifikasi masalah sosial atau isu
keberagaman yang relevan dengan
lingkungan peserta didik.

2. Perencanaan proyek kolaboratif, dengan
melibatkan siswa dari latar belakang
berbeda secara aktif.

3. Pelaksanaan proyek lapangan, seperti
kegiatan sosial, festival budaya, atau dialog

lintas iman.

174



4. Refleksi bersama, di mana  siswa
menganalisis pengalaman, tantangan, serta
nilai-nilai yang diperoleh selama proyek.

5. Publikasi hasil proyek, melalui laporan,
pameran, media digital, atau kegiatan
diseminasi lainnya untuk menyebarluaskan
pemahaman multikultural.

Dengan model ini, peserta didik tidak hanya
cerdas secara akademik, tetapi juga bijak secara
sosial, empatik, dan responsif terhadap perbedaan.
Dalam jangka panjang, model pembelajaran
berbasis proyek kebersamaan menjadi sarana
strategis untuk membentuk generasi Muslim yang
toleran, moderat, dan mampu menjadi agen
perdamaian di tengah masyarakat plural, sesuai

dengan prinsip Islam rahmatan lil “alamin.

C. Model Reflektif dan Dialogis Antar Peserta
Didik
Dalam  kerangka  pendidikan  Islam
multikultural, pendekatan reflektif dan dialogis
merupakan instrumen epistemologis sekaligus
pedagogis yang sangat penting dalam
menumbuhkan kesadaran diri (self-awareness) dan

kesadaran sosial (social-awareness) peserta didik.

175



Model ini tidak sekadar mengajarkan pengetahuan
normatif tentang keberagaman, tetapi lebih jauh
menginternalisasi nilai-nilai Islam yang
menekankan keterbukaan, penghargaan terhadap
perbedaan, dan keadilan sosial melalui proses
pembelajaran yang Dbersifat partisipatif dan
humanis.

Pendidikan Islam yang berlandaskan refleksi
dan dialog sesungguhnya berakar kuat dalam
tradisi intelektual Islam klasik. Sejak masa para
ulama besar seperti Al-Ghazali, Ibn Rushd, dan Al-
Farabi, kegiatan berpikir kritis dan berdialog telah
menjadi fondasi pembentukan insan kamil
manusia paripurna yang mengintegrasikan iman,
ilmu, dan amal. Dalam konteks pendidikan
modern, pendekatan reflektif-dialogis berfungsi
untuk melatih peserta didik berpikir secara kritis
dan etis, serta mengaitkan antara teks keagamaan
dan realitas sosial yang kompleks.

Model reflektif-dialogis menolak paradigma
pendidikan yang dogmatis dan satu arah.
Sebaliknya, ia menekankan proses pembelajaran
yang dinamis, di mana siswa diajak untuk
berbicara, mendengarkan, dan merefleksikan

pengalaman keberagaman di sekitarnya. Melalui

176



dialog yang terbuka dan mendalam, siswa tidak
hanya memperoleh informasi, tetapi juga
memahami  realitas =~ keberagaman  secara
eksistensial yakni bahwa perbedaan merupakan
bagian integral dari ciptaan Allah SWT.
Sebagaimana ditegaskan dalam QS. Ar-Rum
[30]:22, “Dan di antara tanda-tanda (kebesaran)-
Nya ialah penciptaan langit dan bumi serta
perbedaan  bahasa ~dan  warna  kulitmu.
Sesungguhnya pada yang demikian itu terdapat
tanda-tanda bagi orang-orang yang mengetahui.”

Dalam ruang kelas dialogis, guru berperan
bukan sebagai otoritas tunggal, melainkan sebagai
fasilitator yang menuntun proses berpikir Kkritis
peserta didik. Guru menciptakan atmosfer
akademik yang aman (safe learning space), di mana
setiap siswa merasa dihargai untuk
mengemukakan pendapat tanpa rasa takut dikritik
atau disalahkan. Pendekatan semacam ini sangat
relevan untuk menumbuhkan karakter toleran,
karena toleransi tidak dapat diajarkan secara
verbal, tetapi harus dialami secara langsung dalam
proses interaksi sosial.

Yahdi (2025) menegaskan bahwa pendidikan

agama Islam di era modern harus mampu

177



“mengakui sisi positif dan negatif dari
keberagaman, dengan menempatkan dialog
sebagai medium memahami makna perbedaan
secara konstruktif dan kontekstual.” Dialog dalam
pendidikan Islam bukan semata percakapan
akademis, melainkan ibadah intelektual yang
mempertemukan akal dan hati, logika dan empati.
Melalui dialog, siswa belajar mengurai prasangka
dan stereotip yang sering kali menjadi sumber
konflik sosial di masyarakat.

Model reflektif-dialogis juga mengasah
kemampuan metakognitif dan empatik peserta
didik. Mereka tidak hanya memahami perbedaan
secara kognitif, tetapi juga merasakan secara
emosional apa yang dialami oleh orang lain.
Dalam perspektif Islam, kemampuan reflektif ini
sejalan dengan konsep  muhasabah,  yakni
introspeksi diri terhadap hubungan manusia
dengan Allah SWT dan sesamanya. Dengan
demikian, refleksi bukan hanya tindakan
intelektual, tetapi juga spiritual—suatu proses
mengenal diri sebagai makhluk sosial dan hamba
Tuhan yang berkewajiban menebar kedamaian.

Dalam praktiknya, model reflektif-dialogis
dapat diterapkan melalui berbagai metode

178



pembelajaran partisipatif seperti sharing circle,
debat akademik, focus group discussion, jurnal
refleksi  pribadi, atau simulasi kasus sosial
keagamaan. Misalnya, siswa diminta menganalisis
isu-isu aktual seperti intoleransi di media sosial,
perbedaan pandangan figih dalam masyarakat,
atau konflik antaragama dari perspektif nilai Islam
yang rahmatan lil ‘alamin. Proses refleksi
kemudian dilakukan melalui penulisan jurnal atau
diskusi kelompok untuk menilai kembali posisi
dan persepsi masing-masing.

Guru perlu memastikan bahwa seluruh
kegiatan berjalan dalam suasana empati dan saling
menghormati. Setiap pendapat yang muncul
diposisikan = sebagai  kontribusi  terhadap
pembelajaran  kolektif, bukan sebagai bahan
perdebatan untuk menang atau kalah. Di
pesantren dan madrasah, pendekatan reflektif-
dialogis dapat diintegrasikan dalam kegiatan
pengajian tematik, kajian tafsir sosial Al-Qur’an,
atau forum halagah kebangsaan yang
menghubungkan nilai keagamaan dengan isu
kemanusiaan dan kebangsaan.

Hasil penelitian Supriyandi dkk. (2024)

menunjukkan bahwa penerapan pendekatan

179



dialogis dalam pembelajaran agama Islam
multikultural terbukti efektif dalam mengurangi
stereotip negatif dan meningkatkan sikap inklusif
antar siswa. Studi tersebut melaporkan bahwa
peserta didik yang terlibat secara aktif dalam
proses dialog terbimbing mengalami peningkatan
kesadaran terhadap hak-hak orang lain serta
menunjukkan komitmen yang lebih tinggi
terhadap perdamaian sosial. Temuan ini
menegaskan bahwa dialog bukan sekadar metode
komunikasi, tetapi juga sarana transformasi
kesadaran dan perilaku.

Model  reflektif-dialogis  tidak  hanya
menghasilkan pemahaman konseptual tentang
multikulturalisme Islam, tetapi juga
menumbuhkan  kematangan  spiritual yang
mendalam. Peserta didik belajar bahwa Islam
bukan sekadar kumpulan dogma dan aturan,
melainkan jalan hidup (way of life) yang menuntut
keterbukaan, keadilan, dan kasih sayang terhadap
sesama. Melalui refleksi dan dialog, pendidikan
Islam diarahkan untuk melahirkan generasi yang
berpikir kritis, berjiwa empatik, dan mampu
menjembatani perbedaan sebagai bagian dari

rahmat Tuhan yang harus dirawat bersama.

180



D. Evaluasi dan Indikator Keberhasilan
Penerapan Model

Setiap  model  pendidikan,  termasuk
pendidikan Islam multikultural berbasis refleksi
dan dialog, memerlukan sistem evaluasi yang
menyeluruh untuk mengukur efektivitas dan
dampaknya terhadap peserta didik. Evaluasi
dalam konteks ini tidak dapat dibatasi pada aspek
kognitif semata, seperti penguasaan konsep
teologis atau historis, tetapi harus mencakup
transformasi afektif dan perilaku sosial yang nyata
dalam kehidupan peserta didik.

Tujuan  utama  evaluasi  pendidikan
multikultural adalah menilai sejauh mana nilai-
nilai Islam yang inklusif seperti toleransi, keadilan,
empati, dan solidaritas sosial benar-benar
diinternalisasi dan diwujudkan dalam tindakan.
Oleh karena itu, instrumen evaluasi harus
mencerminkan dimensi integral antara knowing,
feeling, dan doing. Siswa dinilai tidak hanya
berdasarkan apa yang mereka ketahui tentang
keberagaman, tetapi juga bagaimana mereka
bersikap terhadap perbedaan dan berpartisipasi

dalam kehidupan sosial yang majemuk.

181



Indikator keberhasilan penerapan model ini
dapat diuraikan dalam beberapa aspek utama.
Pertama, adanya peningkatan pemahaman
terhadap nilai-nilai Islam yang bersifat universal
dan inklusif, seperti penghormatan terhadap hak
asasi manusia, prinsip keadilan sosial, serta
semangat persaudaraan lintas perbedaan. Kedua,
adanya perubahan sikap terhadap kelompok lain
dari yang semula bersifat eksklusif dan stereotipis
menuju sikap empatik dan apresiatif terhadap
keberagaman. Ketiga, peningkatan partisipasi aktif
dalam kegiatan sosial lintas budaya dan lintas
agama yang menunjukkan keterbukaan dan
kemampuan bekerja sama. Keempat, munculnya
kemampuan  reflektif =~ dalam  menganalisis
perbedaan dan konflik sosial dengan perspektif
keislaman yang damai dan konstruktif. Kelima,
terbentuknya komitmen moral terhadap nilai
keadilan dan kemanusiaan universal yang menjadi
inti ajaran Islam.

Gultom dan Lubis (2024) dalam penelitiannya
di SMA Abdi Negara Binjai menemukan bahwa
penerapan pendidikan Islam berbasis
multikultural menghasilkan peningkatan

signifikan dalam sikap toleransi, kerja sama lintas

182



kelompok, serta hubungan sosial yang harmonis
antar siswa. Penelitian tersebut menegaskan
bahwa keberhasilan pendidikan multikultural
tidak dapat diukur semata-mata melalui nilai
ujian, tetapi melalui perubahan perilaku sosial dan
kemampuan hidup berdampingan secara damai.

Evaluasi pendidikan multikultural sebaiknya
bersifat partisipatif, melibatkan guru, siswa, dan
masyarakat sebagai subjek penilai. Hal ini penting
karena nilai-nilai sosial seperti toleransi dan
inklusivitas hanya dapat dinilai melalui
pengamatan terhadap praktik kehidupan nyata di
luar kelas. Evaluasi formatif (selama proses
berlangsung) berfungsi untuk memberikan umpan
balik  yang cepat terhadap  pendekatan
pembelajaran, sedangkan evaluasi sumatif (setelah
proses selesai) menilai dampak jangka panjang
terhadap perilaku sosial siswa dan budaya
sekolah.

Selain itu, lembaga pendidikan Islam dapat
mengembangkan rubrik penilaian karakter moderat,
misalnya dengan indikator sikap menghargai
pendapat berbeda, kemampuan berdialog secara
sopan, serta partisipasi dalam kegiatan sosial lintas

latar belakang. Penggunaan instrumen kualitatif

183



seperti observasi, wawancara reflektif, dan
portofolio refleksi akan memberikan gambaran
yang lebih utuh tentang perkembangan karakter
peserta didik.

Dalam jangka panjang, indikator tertinggi
keberhasilan model reflektif-dialogis dalam
pendidikan Islam multikultural adalah
terbentuknya masyarakat Islam yang berkeadaban
yakni masyarakat yang tidak hanya beriman dan
berilmu, tetapi juga berakhlak sosial tinggi,
menghormati perbedaan, menolak kekerasan, dan
berperan aktif dalam membangun perdamaian
dunia. Pendidikan Islam yang demikian akan
menjadi benteng moral peradaban dan sumber
inspirasi  bagi  masyarakat global yang

mendambakan harmoni di tengah pluralitas.

184



BAB 9
STUDI KASUS DAN BEST PRACTICES

Dalam upaya memahami secara komprehensif
bagaimana prinsip-prinsip pendidikan toleransi
dan multikultural dapat diimplementasikan secara
nyata dalam lembaga-lembaga pendidikan Islam,
baik madrasah, pesantren, maupun sekolah Islam
terpadu, bab ini hadir sebagai ruang analisis yang
menekankan pentingnya studi kasus dan praktik
terbaik (best practices) sebagai sarana refleksi
empiris, evaluasi kritis, serta inspirasi bagi
pengembangan strategi pendidikan yang lebih
efektif, adaptif, dan responsif terhadap dinamika
sosial masyarakat yang plural dan multikultural;
karena meskipun kerangka teoretis mengenai
pendidikan toleransi dan multikulturalisme telah
dikaji  secara mendalam dalam  bab-bab
sebelumnya, = pemahaman yang mendalam
mengenai  penerapan nyata di lapangan
memerlukan penelaahan langsung terhadap
institusi, ~ program, kegiatan, dan model
pembelajaran yang telah terbukti berhasil

menumbuhkan kesadaran, empati, dan

185



kemampuan hidup berdampingan di tengah
keberagaman etnis, agama, budaya, dan sosial.
Studi kasus yang akan dibahas dalam bab ini
tidak hanya menekankan deskripsi formal
institusi, tetapi juga menelusuri proses,
metodologi, dan praktik pedagodik yang
digunakan oleh para pendidik, pimpinan, dan
komunitas peserta didik dalam menginternalisasi
nilai-nilai  toleransi, keadilan sosial, dan
kemanusiaan universal. Pendekatan ini
memungkinkan pembaca untuk memahami
bagaimana teori diterjemahkan menjadi praktik
nyata, sekaligus bagaimana tantangan yang
muncul dalam konteks kehidupan sosial dan
budaya tertentu dapat dihadapi melalui inovasi
pendidikan yang kontekstual, inklusif, dan
partisipatif. Dengan kata lain, bab ini menekankan
bahwa best practices bukan sekadar pencapaian
administratif atau akademik, melainkan juga hasil
dari proses pembelajaran sosial yang melibatkan
seluruh ekosistem pendidikan, mulai dari guru,
orang tua, santri atau siswa, hingga komunitas
lokal sebagai bagian integral dari pendidikan
karakter yang berorientasi pada penghormatan

terhadap perbedaan.

186



Bab ini, secara keseluruhan, bertujuan untuk
menunjukkan bahwa pendidikan toleransi yang
efektif di lembaga Islam memerlukan integrasi
antara teori, praktik, dan konteks sosial yang
nyata; bahwa nilai-nilai multikulturalisme dan
toleransi tidak dapat diajarkan hanya melalui
ceramah atau transfer pengetahuan, tetapi harus
dialami, diamalkan, dan direfleksikan secara nyata
oleh peserta didik melalui pengalaman sosial,
interaksi lintas identitas, dan partisipasi aktif
dalam kegiatan kolektif; serta bahwa keberhasilan
implementasi pendidikan toleransi dapat diukur
tidak hanya melalui indikator akademik, tetapi
juga melalui perubahan sikap, perilaku, dan
kesadaran sosial peserta didik yang menunjukkan
kemampuan mereka untuk hidup berdampingan
dengan damai, menghargai perbedaan, dan
berkontribusi pada kesejahteraan bersama dalam
masyarakat plural.

Dalam bab ini, pembaca akan diperkenalkan
pada berbagai contoh lembaga pendidikan Islam
yang telah berhasil menerapkan pendidikan
toleransi secara konsisten, termasuk program-
program inovatif di pesantren progresif, madrasah

inklusif, dan sekolah Islam terpadu modern, yang

187



masing-masing menunjukkan bagaimana nilai-
nilai keislaman yang universal dapat dipadukan
dengan prinsip kemanusiaan, keadilan sosial, dan
penghormatan terhadap keberagaman, sehingga
terbentuk generasi muslim yang moderat,
berkarakter kuat, empatik, dan mampu menjadi
agen perdamaian dan pembangunan sosial di

tengah masyarakat yang majemuk dan dinamis.

A. Studi Kasus Lembaga Pendidikan Islam yang

Menerapkan Nilai Toleransi
1. Potret Umum Implementasi Toleransi di

Lembaga Pendidikan Islam

Lembaga pendidikan Islam di Indonesia

memiliki peran strategis yang sangat penting
dalam membangun fondasi keberagamaan yang
moderat, toleran, dan berkeadaban. Fungsi utama
lembaga-lembaga ini tidak terbatas pada sekadar
transmisi pengetahuan agama secara normatif,
tetapi lebih luas lagi sebagai arena pembentukan
karakter sosial yang menekankan nilai-nilai hidup
berdampingan di tengah masyarakat yang plural
dan multikultural. Dalam praktiknya, madrasah
dan pesantren modern berusaha mengembangkan

program  pendidikan yang tidak hanya

188



mengutamakan penguasaan ilmu agama secara
teoretis, tetapi juga menekankan internalisasi nilai-
nilai sosial, moral, dan kemanusiaan dalam
kehidupan sehari-hari peserta didik.

Menurut laporan Kementerian Agama
Republik  Indonesia  (2024), terdapat tren
peningkatan yang signifikan dalam jumlah
lembaga pendidikan Islam yang mengintegrasikan
nilai-nilai moderasi beragama ke dalam kurikulum
dan aktivitas ekstrakurikuler. Dari sekitar 82 ribu
madrasah yang tersebar di seluruh nusantara,
lebih dari 61% telah menerapkan kebijakan
pendidikan karakter berbasis nilai-nilai toleransi,
inklusivitas, dan empati sosial. Implementasi ini
mencakup berbagai dimensi: pengembangan mata
pelajaran  yang  berorientasi = multikultural,
penanaman sikap hormat terhadap perbedaan,
pembelajaran pengalaman sosial, hingga kegiatan
kolaboratif lintas kelompok sosial dan agama.
Fenomena ini menunjukkan kesadaran yang
semakin kuat bahwa pendidikan Islam tidak dapat
terlepas dari konteks sosial budaya yang plural,
dan bahwa proses pembelajaran di madrasah

maupun pesantren harus menekankan aspek

189



transformasi nilai, bukan sekadar penguasaan
informasi.
2. Studi Kasus: Pesantren Tebuireng, Jombang

Pesantren Tebuireng, yang didirikan oleh KH.
Hasyim Asy’ari, menjadi contoh nyata penerapan
nilai toleransi yang integral dalam pendidikan
Islam. Di bawah pengelolaan Yayasan Hasyim
Asy’ari, pesantren ini mengembangkan kurikulum
yang  menekankan  keseimbangan  antara
penguasaan ilmu agama, pengembangan karakter,
dan kesadaran sosial. Kurikulum Tebuireng tidak
hanya mengajarkan peserta didik tentang hukum
figih, tafsir Al-Qur’an, atau hadis, tetapi juga
mengaitkan materi-materi tersebut dengan praktik
nyata dalam interaksi sosial yang menghormati
perbedaan, baik etnis, budaya, maupun keyakinan
agama.

Dalam wawancara yang dimuat Jurnal
Pendidikan Islam UIN Sunan Ampel (Najib, 2024),
pimpinan pesantren menegaskan bahwa santri
dibiasakan berdialog dengan tokoh lintas agama
melalui kegiatan tahunan yang dinamakan “Dialog
Kebangsaan Santri Nusantara.” Kegiatan ini
bertujuan membangun pemahaman teologis dan

sosial mengenai pluralitas masyarakat Indonesia.

190



Selain itu, program sosial seperti “Santri Mengabdi
di Desa Minoritas” menjadi agenda tetap sejak
2019, di mana santri diberi kesempatan
berinteraksi dan bekerja sama dengan komunitas
non-Muslim dalam proyek-proyek sosial. Evaluasi
internal pada tahun 2024 menunjukkan bahwa
kesadaran santri terhadap pentingnya hidup
berdampingan meningkat hingga 32%
dibandingkan tahun sebelumnya, yang
menunjukkan  efektivitas  program  dalam
menanamkan nilai toleransi melalui pengalaman
praktis, bukan sekadar teori.
3. Studi Kasus: MAN 1 Yogyakarta

Madrasah Aliyah Negeri 1 Yogyakarta juga
merupakan contoh lembaga pendidikan yang
berhasil mengintegrasikan nilai toleransi melalui
Project Based Learning bertema “Multicultural
Harmony.” Dalam kegiatan akademiknya, siswa
dilibatkan dalam proyek kolaboratif lintas sekolah,
termasuk berinteraksi dengan SMA Katolik dan
sekolah Kristen di wilayah Daerah Istimewa
Yogyakarta melalui program “Youth Interfaith
Dialogue.” Program ini dirancang untuk
memperkuat pemahaman peserta didik tentang

pentingnya dialog lintas agama, kesetaraan, dan

191



penghormatan  terhadap perbedaan, selaras
dengan prinsip tasamuh (toleransi) dan ‘adl
(keadilan sosial) sebagaimana termaktub dalam
QS. Al-Mumtahanah [60]:8 dan QS. Al-Hujurat
[49]:13. Hasil survei internal menunjukkan bahwa
87% siswa mampu memahami nilai keberagaman
secara ~ mendalam  dan  mengekspresikan
pemahaman tersebut dalam interaksi sosial sehari-

hari tanpa sikap eksklusif.

B. Contoh Praktik Baik di Pesantren, Madrasah,
dan Sekolah Umum
1. Praktik di Pesantren
Beberapa pesantren progresif di Indonesia
telah menjadi pelopor praktik pendidikan toleransi
yang aplikatif. Contohnya, Pesantren Ngalah di
Pasuruan menanamkan nilai moderasi melalui
program “Santri Multikultural,” yang
mempertemukan santri dengan mahasiswa lintas
agama dari universitas di sekitar Jawa Timur.
Program ini mendorong interaksi langsung, dialog,
dan kerja sama praktis dalam kegiatan sosial,
sehingga santri belajar untuk menghargai

perbedaan dan membangun empati sosial.

192



Selain itu, Pesantren Al-Mizan Jatiwangi di
Majalengka mengembangkan model “Pesantren
Inklusif,” di mana santri belajar bersama
komunitas non-Muslim dalam kegiatan pertanian,
seni, dan proyek sosial bersama. Menurut
penelitian Sutrisno (Jurnal Al-Qalam, 2024),
kegiatan ini menumbuhkan kesadaran bahwa
perbedaan adalah sunnatullah yang harus dihargai
dan dijalankan dengan sikap saling menghormati,
sebagaimana ditegaskan dalam QS. Ar-Rum
[30]:22.

2. Praktik di Madrasah

Madrasah-madrasah di bawah naungan
Kemenag juga menunjukkan inovasi yang
signifikan. Misalnya, MAN Insan Cendekia
Gorontalo menerapkan project citizenship bertema
“Islam, Science, and Humanity,” di mana siswa
ditantang untuk mengaitkan nilai-nilai Islam
dengan isu-isu sosial kontemporer, seperti
keadilan gender, lingkungan, dan hak asasi
manusia. Evaluasi internal menunjukkan bahwa
program ini meningkatkan kemampuan berpikir
reflektif dan empati sosial peserta didik sebesar
28% dalam satu semester. Model pembelajaran ini

menekankan pentingnya penggabungan antara

193



pemahaman agama, analisis sosial, dan praktik
kemanusiaan nyata.
3. Praktik di Sekolah Umum Berbasis Islam
Sekolah Islam Terpadu (SIT) modern, seperti
Sekolah Al Azhar Syifa Budi Jakarta, menerapkan
kebijakan pendidikan lintas budaya melalui
program Global Education Program. Dalam program
ini, siswa berpartisipasi dalam pertukaran budaya
daring dengan sekolah di Malaysia dan Singapura.
Penelitian = Rahmawati  (Jurnal = Pendidikan
Karakter, 2025) menunjukkan bahwa interaksi
internasional ini menumbuhkan sikap terbuka
terhadap perbedaan, membentuk kesadaran
global, dan memperkuat karakter ukhuwah
insaniyyah (persaudaraan kemanusiaan). Dengan
demikian, pendidikan di SIT tidak hanya
menekankan aspek akademik, tetapi juga
membentuk kompetensi sosial, etika, dan empati
lintas budaya, yang menjadi pondasi penting bagi

generasi muda yang toleran dan inklusif.

C. Faktor Pendukung dan Penghambat
Keberhasilan
Implementasi  pendidikan  Islam  yang

berorientasi  pada  nilai  toleransi dan

194



multikulturalisme tidak dapat dilepaskan dari
dinamika taktor-faktor pendukung dan
penghambat yang bekerja secara simultan di
tingkat kelembagaan, kebijakan, dan kultural.
Beragam studi empiris, baik dari Kementerian
Agama (2024) maupun Badan Riset dan Inovasi
Nasional (BRIN, 2025), menunjukkan bahwa
keberhasilan pendidikan Islam moderat sangat
dipengaruhi oleh  kepemimpinan  visioner,
integrasi kurikulum yang kontekstual, budaya
organisasi yang inklusif, serta kolaborasi lintas
lembaga yang kuat. Namun demikian, di sisi lain,
muncul pula sejumlah kendala yang bersifat
ideologis, struktural, dan sosial yang dapat
menghambat efektivitas implementasi nilai-nilai
tersebut.
1. Faktor Pendukung
a. Kepemimpinan Visioner dan Moderat
Pemimpin lembaga pendidikan Islam baik
kiai, kepala madrasah, maupun rektor perguruan
tinggi keagamaan memegang peranan sentral
dalam  menanamkan  nilai-nilai ~ moderasi
beragama. Kepemimpinan yang visioner tidak
hanya menekankan pada pencapaian akademik,

tetapi juga pada pembentukan karakter sosial dan

195



spiritual peserta didik. Pemimpin yang moderat
memiliki kemampuan menafsirkan ajaran Islam
secara kontekstual dengan mengedepankan
prinsip rahmatan lil “alamin.

Azra (2024) menegaskan bahwa “keberhasilan
pendidikan Islam yang toleran sangat ditentukan
oleh teladan moral pemimpinnya, bukan semata
oleh dokumen kurikulum atau silabus.” Pemimpin
seperti ini menciptakan lingkungan pembelajaran
yang penuh kasih, terbuka terhadap perbedaan,
dan berorientasi pada kemaslahatan umat. Dalam
konteks pesantren, peran kiai sangat dominan
dalam membentuk worldview santri tentang Islam
yang damai, sedangkan di madrasah dan sekolah
Islam modern, kepala sekolah berperan sebagai
fasilitator kebijakan inklusif yang mendorong
partisipasi semua  warga sekolah tanpa
diskriminasi.

b. Kurikulum Terintegrasi dan Kontekstual

Kurikulum yang baik bukan hanya berisi
kumpulan materi keagamaan, tetapi juga
mencerminkan ~ semangat  zaman.  Dalam
pendidikan Islam modern, integrasi antara ilmu
agama dan ilmu sosial menjadi syarat mutlak agar

siswa dapat memahami keberagaman secara utuh.

196



Integrasi ini, seperti ditunjukkan dalam penelitian
Syamsuddin (2024), memperkuat daya adaptasi
siswa dalam memahami Islam secara terbuka dan
rasional.

Misalnya, pengajaran Figh al-Ikhtilaf (fikih
perbedaan) dalam mata pelajaran akhlak
mengajarkan peserta didik bahwa perbedaan
mazhab merupakan keniscayaan ilmiah yang perlu
dihormati, bukan diseragamkan. Demikian pula,
pendekatan interdisipliner yang menghubungkan
pelajaran tafsir dengan konteks sosial kontemporer
membantu siswa menginternalisasi nilai-nilai
keislaman yang bersifat universal. Kurikulum
kontekstual seperti ini berperan penting dalam
membangun kesadaran sosial bahwa Islam adalah
agama yang menjunjung tinggi keadilan,
perdamaian, dan kesetaraan manusia (Haryono &
Basri, 2025).
c¢. Budaya Organisasi yang Inklusif

Selain aspek kepemimpinan dan kurikulum,
budaya organisasi juga menjadi faktor penting
yang mempengaruhi keberhasilan internalisasi
nilai toleransi. Budaya lembaga yang menghargai
keberagaman internal baik dalam hal latar etnis,

daerah, maupun  perbedaan  pandangan

197



keagamaan dapat menciptakan “laboratorium
sosial” yang kondusif bagi pembelajaran
multikultural.

Dalam lingkungan seperti ini, siswa belajar
untuk saling menghormati, berbagi peran, dan
bekerja sama tanpa prasangka. Menurut penelitian
Ma’arif  Institute  (2024), madrasah yang
menerapkan kebijakan inklusif seperti penggunaan
bahasa non-diskriminatif dan perayaan lintas
budaya menunjukkan peningkatan signifikan
dalam indeks harmoni sosial hingga 68% dalam
dua tahun.

d. Kolaborasi dengan Komunitas Eksternal

Kekuatan pendidikan Islam multikultural juga
terletak pada kolaborasi dengan komunitas
eksternal. Kerja sama dengan organisasi
masyarakat sipil, lembaga antaragama, dan
organisasi internasional memberikan dimensi baru
dalam memperluas perspektif peserta didik.
Program kolaboratif seperti Madrasah Inklusif
(Kemenag-UNDP, 2024) dan Pesantren Damai
(Wahid  Foundation, 2024) telah terbukti
meningkatkan kesadaran lintas iman dan

kemampuan dialog santri.

198



Lembaga-lembaga seperti United Religions
Initiative (URI) dan UNESCO juga aktif
mendukung pendidikan berbasis perdamaian
melalui  pendekatan lintas budaya yang
menanamkan empati dan solidaritas kemanusiaan
global. Kolaborasi semacam ini memperluas
cakrawala berpikir siswa bahwa Islam dan
keberagaman bukanlah dua entitas yang
bertentangan, melainkan saling memperkaya satu
sama lain dalam kerangka kemanusiaan universal
(UNESCO, 2025).

2. Faktor Penghambat
a. Resistensi Ideologis

Meskipun gagasan toleransi telah menjadi
bagian dari wacana keislaman modern, sebagian
kelompok masih menolak konsep tersebut karena
dianggap sebagai produk pemikiran Barat.
Paradigma sempit ini sering kali berakar dari
pemahaman tekstual terhadap nash agama tanpa
mempertimbangkan konteks sosialnya. Padahal,
Islam sendiri telah lama mengajarkan nilai
tasamuh (toleransi) dan rahmah (kasih sayang)
sebagai bagian integral dari ajarannya.

Dalam penelitian oleh BRIN (2025), ditemukan

bahwa resistensi ideologis ini banyak terjadi di

199



lembaga-lembaga yang masih menggunakan
pendekatan dogmatis dalam pembelajaran, tanpa
ruang refleksi dan dialog. Hal ini menjadi
tantangan besar dalam upaya menumbuhkan
pemahaman Islam yang damai dan humanis.

b. Keterbatasan Kompetensi Guru

Guru merupakan aktor utama dalam proses
transformasi nilai. Namun, banyak guru agama
Islam yang belum dibekali dengan kemampuan
pedagogik multikultural. Hasil riset Puslitbang
Kemenag (2024) menunjukkan bahwa 43% guru
agama masih mengalami kesulitan dalam
menerjemahkan konsep toleransi ke dalam metode
pembelajaran yang konkret dan menarik.

Guru perlu diberikan pelatihan berkelanjutan
tentang pedagogi moderasi beragama, teknik
manajemen kelas inklusif, dan strategi reflektif-
dialogis agar mereka mampu mengarahkan siswa
untuk memahami nilai-nilai keberagaman melalui
pengalaman nyata, bukan sekadar teori.
¢. Kurangnya Dukungan Struktural dan Evaluasi

Hambatan lain muncul dari lemahnya
dukungan kebijakan dan evaluasi. Banyak
lembaga pendidikan Islam belum memiliki

mekanisme formal untuk menilai keberhasilan

200



penerapan  pendidikan  berbasis  toleransi.
Akibatnya, praktik baik yang sudah dilakukan di
tingkat lokal tidak terdokumentasi secara
sistematis dan sulit direplikasi di tempat lain
(Kemenag, 2024).
d. Pengaruh Media Sosial dan Polarisasi Politik
Arus informasi yang sangat cepat melalui
media sosial juga menjadi tantangan besar bagi
pendidikan  Islam  moderat. BRIN  (2025)
melaporkan bahwa 36% siswa madrasah masih
aktif mengakses konten keagamaan yang bias,
provokatif, dan intoleran di platform digital.
Polarisasi  politik  berbasis identitas  turut
memperkuat narasi eksklusif yang bertentangan
dengan nilai-nilai Islam rahmatan lil “alamin. Oleh
karena itu, literasi digital keagamaan menjadi
kebutuhan mendesak dalam ekosistem pendidikan

Islam saat ini.

D. Pembelajaran dari Praktik Lokal dan
Internasional
1. Pembelajaran dari Konteks Lokal
Pengalaman pendidikan Islam di Indonesia
menunjukkan bahwa keberhasilan pendidikan

toleransi sangat bergantung pada sejauh mana

201



nilai-nilai Islam mampu diartikulasikan secara
kontekstual dalam kehidupan sosial. Pesantren,
madrasah, dan sekolah Islam yang berhasil
menerapkan nilai toleransi memiliki ciri khas: (1)
pembelajaran  berbasis  pengalaman  nyata
(experiential learning), (2) dialog antariman yang
difasilitasi secara setara, dan (3) keteladanan guru
sebagai pembawa nilai rahmah dan keadilan
sosial.

Program Pesantren Damai yang diluncurkan
oleh Wahid Foundation pada tahun 2024,
misalnya, berhasil menurunkan tingkat intoleransi
santri hingga 40% dalam tiga tahun. Program ini
menekankan pendekatan partisipatif dengan
melibatkan santri dalam dialog lintas mazhab dan
kegiatan sosial bersama masyarakat non-Muslim
di  sekitar  pesantren.  Keberhasilan  ini
memperlihatkan bahwa pendidikan berbasis
pengalaman langsung lebih efektif daripada
ceramah konvensional dalam menanamkan nilai
kemanusiaan universal.

Selain itu, inisiatif Madrasah Harmoni
Nusantara di Yogyakarta dan Forum Santri
Moderat Indonesia di Jawa Timur juga telah

menunjukkan dampak positif dalam membentuk

202



kesadaran kebangsaan yang kuat di kalangan
pelajar. Model ini mengintegrasikan nilai-nilai
Pancasila dengan ajaran Islam, memperkuat
konsep “Islam Nusantara” sebagai ekspresi Islam
yang damai dan adaptif terhadap budaya lokal.
2. Pembelajaran dari Praktik Internasional
Pengalaman dari berbagai negara Muslim juga
menunjukkan kesamaan visi dalam
pengembangan pendidikan Islam yang moderat
dan inklusif.

a. Maroko melalui Institut Mohammed VI
berhasil merancang kurikulum pelatihan
guru agama yang menekankan magqasid
syariah, hak asasi ~manusia, dan
keterbukaan budaya.

b. Malaysia mengembangkan konsep
Pendidikan Islam Bersepadu yang
menggabungkan ilmu agama dan sains
sosial, dengan menekankan keterampilan
global dan dialog antarbudaya.

c. Turki melalui Imam  Hatip  Schools
menanamkan nilai adalet (keadilan) dan
hosgoriiliik (toleransi) sebagai bagian integral

dari pembelajaran agama.

203



Pembelajaran internasional ini memperlihatkan
bahwa pendidikan Islam yang terbuka terhadap
nilai-nilai universal dapat memperkuat posisi
Islam sebagai kekuatan moral dunia yang
mendorong perdamaian dan keadilan global.
Indonesia, dengan warisan pesantren dan tradisi
keislaman yang beragam, memiliki peluang besar
menjadi model rujukan global dalam penerapan
pendidikan Islam multikultural yang berakar pada
tradisi dan terbuka terhadap modernitas.

Studi kasus dan praktik baik dari berbagai
lembaga pendidikan Islam menunjukkan bahwa
toleransi bukanlah konsep abstrak, melainkan hasil
dari proses pendidikan yang sistematis,
berkelanjutan, dan  kontekstual. = Lembaga
pendidikan Islam di Indonesia telah membuktikan
bahwa nilai-nilai rahmah, ‘adl, dan tasamuh dapat
diimplementasikan dalam bentuk kegiatan nyata,
baik di ruang kelas, asrama, maupun masyarakat.
Tantangan ke depan bukan hanya
mempertahankan praktik-praktik tersebut, tetapi
juga mendokumentasikan, menilai, dan
memperluasnya agar menjadi gerakan nasional
pendidikan Islam yang berkeadaban. Dengan
demikian, pendidikan Islam Indonesia dapat

204



menjadi inspirasi dunia, sejalan dengan pesan Al-
Qur’an (QS. Al-Hujurat [49]:13):

“Wabhai manusia, sesungguhnya Kami
menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan
seorang perempuan, dan menjadikan kamu
berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu
saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia
di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang

paling bertakwa.”

205



BAB 10
REKONSTRUKSI KURIKULUM DAN
KEBIJAKAN PENDIDIKAN ISLAM

Bab ini hadir sebagai bagian penting dalam
kajian pendidikan Islam kontemporer yang
menekankan pada urgensi rekonstruksi kurikulum
dan  kebijakan  pendidikan Islam  dalam
menghadapi dinamika sosial, kultural, dan global
yang terus berkembang, di mana tantangan
pluralitas, kemajemukan budaya, serta potensi
konflik nilai menjadi latar belakang yang
menuntut adanya inovasi struktural dan substantif
dalam sistem pendidikan Islam; karena tidak dapat
dipungkiri bahwa kurikulum dan kebijakan
pendidikan yang diterapkan selama ini, meskipun
berlandaskan pada prinsip-prinsip agama dan
tradisi keilmuan Islam klasik, seringkali masih
terbatas pada penguasaan kognitif semata, belum
cukup memberikan ruang bagi internalisasi nilai-
nilai toleransi, multikulturalisme, keadilan sosial,
serta kemampuan berpikir kritis dan kreatif yang

sangat dibutuhkan peserta didik untuk menavigasi

206



kehidupan dalam masyarakat plural, kompleks,
dan penuh perubahan.

Rekonstruksi kurikulum yang dibahas dalam
bab ini tidak semata-mata merupakan perubahan
teknis atau penambahan materi ajar, melainkan
merupakan proses transformasi yang menyeluruh
dan sistemik, yang mengintegrasikan nilai-nilai
keislaman wuniversal dengan prinsip-prinsip
pedagogik ~ modern,  sosial-kultural,  serta
kemanusiaan, sehingga kurikulum tidak hanya
menjadi sarana transfer ilmu, tetapi juga wahana
pembentukan karakter, kepekaan sosial, dan
kapasitas moral peserta didik untuk menjadi agen
perdamaian dan pembangunan sosial di tengah
masyarakat yang majemuk. Pendekatan ini
menekankan perlunya penyusunan kurikulum
yang kontekstual, inklusif, partisipatif, dan
responsif terhadap tantangan zaman, mulai dari
globalisasi, kemajuan teknologi informasi, hingga
dinamika sosial-politik dan budaya yang terus
berubah, sehingga pendidikan Islam dapat tetap
relevan, adaptif, dan  berorientasi  pada
kesejahteraan manusia secara universal.

Dalam bab ini, juga akan dibahas secara

mendalam mengenai peran kebijakan pendidikan

207



Islam, baik di tingkat nasional maupun institusi
pendidikan, sebagai instrumen strategis dalam
mendukung implementasi kurikulum = yang
berorientasi pada moderasi beragama,
penghormatan  terhadap keberagaman, dan
penanaman nilai-nilai kemanusiaan. Kebijakan
pendidikan, dalam konteks ini, tidak hanya
berfungsi sebagai regulasi administratif atau
standar operasional, tetapi juga sebagai pedoman
normatif dan filosofis yang mengarahkan seluruh
stakeholders pendidikan, mulai dari pemerintah,
lembaga pendidikan, pendidik, hingga orang tua
dan masyarakat, untuk menanamkan = visi
pendidikan Islam yang inklusif, toleran, dan
berkeadaban.

Bab ini menekankan pentingnya
rekontekstualisasi kurikulum Islam yang selama
ini banyak menekankan aspek ritual dan hafalan,
agar mampu menjembatani dunia akademik,
spiritual, dan sosial. Proses rekonstruksi ini
mencakup pengintegrasian nilai-nilai toleransi,
keadilan, rahmah, dan tasamuh ke dalam semua
mata pelajaran, baik yang bersifat keagamaan
seperti Aqidah, Figih, dan Akhlak, maupun mata

pelajaran  umum  yang relevan dengan

208



pengembangan kompetensi sosial, budaya, dan
kemanusiaan. Dengan kata lain, kurikulum Islam
yang direkonstruksi harus mampu menghasilkan
peserta didik yang tidak hanya kompeten secara
intelektual dan religius, tetapi juga memiliki
empati, kemampuan interaksi lintas identitas,
kesadaran akan hak asasi manusia, serta
kemampuan untuk berperan aktif dalam
membangun masyarakat yang damai, harmonis,
dan inklusif.

Bab ini juga akan memaparkan berbagai
strategi implementasi rekonstruksi kurikulum dan
kebijakan pendidikan Islam, termasuk penerapan
pendekatan  pembelajaran  berbasis  proyek,
pengalaman sosial dan budaya, dialog lintas
agama, integrasi teknologi digital dalam
pembelajaran, serta evaluasi dan monitoring yang
menekankan  indikator nilai-nilai = karakter,
toleransi, dan kompetensi sosial peserta didik.
Selain itu, akan ditunjukkan pula studi kasus
lembaga pendidikan Islam di Indonesia yang telah
berhasil menerapkan prinsip-prinsip rekonstruksi
kurikulum, baik di madrasah, pesantren, maupun
sekolah Islam terpadu, sebagai contoh konkret

bagaimana kebijakan yang visioner dan kurikulum

209



yang inovatif mampu menghasilkan peserta didik
yang moderat, kritis, kreatif, dan peduli terhadap

kemanusiaan.

A. Kurikulum Berbasis Nilai Multikultural dan
Moderasi Beragama

Perkembangan zaman yang ditandai oleh
percepatan arus globalisasi, digitalisasi, dan
pluralisasi nilai menuntut adanya rekonstruksi
kurikulum pendidikan Islam yang tidak hanya
berorientasi pada pembentukan kompetensi
kognitif keagamaan, tetapi juga pada penguatan
nilai-nilai kemanusiaan universal seperti keadilan,
kesetaraan, = dan  penghormatan  terhadap
perbedaan. Dalam konteks ini, pendidikan Islam
dituntut untuk melahirkan peserta didik yang
bukan hanya saleh secara ritual, melainkan juga
toleran, terbuka, dan adaptif terhadap realitas
multikultural yang menjadi ciri khas masyarakat
modern.

Kurikulum  pendidikan  Islam, pada
hakikatnya, bukan sekadar dokumen administratif
yang berisi daftar mata pelajaran, melainkan
sebuah sistem nilai yang hidup dan berfungsi

membentuk kepribadian peserta didik. Karena itu,

210



dalam proses rekonstruksi, nilai multikultural dan
moderasi beragama menjadi dua landasan utama
yang harus terintegrasi di setiap dimensi
pembelajaran. Multikulturalisme, dalam
pengertian luas, adalah pandangan hidup yang
menghargai keberagaman budaya, agama, bahasa,
dan identitas etnik sebagai sesuatu yang kodrati,
bukan ancaman. Moderasi beragama, di sisi lain,
adalah cara pandang, sikap, dan praktik beragama
yang menyeimbangkan antara keyakinan terhadap
ajaran sendiri dengan penghormatan terhadap
pemeluk agama lain (Hilmin, 2024).

Dalam perspektif pendidikan, kurikulum
berbasis nilai multikultural dan moderasi
beragama berfungsi sebagai instrumen sosial
untuk memperkuat kohesi sosial dan mencegah
radikalisme yang dapat lahir dari pemahaman
keagamaan yang sempit. Menurut Sari dkk. (2024),
penguatan moderasi beragama dalam kurikulum
PAI adalah langkah strategis agar pembelajaran
agama tidak hanya berhenti pada aspek ritual
formal, melainkan juga menyentuh aspek sosial
dan kemanusiaan. Dengan kata lain, pendidikan
Islam yang dikembangkan melalui kurikulum

berbasis moderasi dan multikulturalisme

211



bertujuan untuk menyeimbangkan kognisi, afeksi,
dan aksi, sehingga menghasilkan insan yang
mampu menjadi khalifah di bumi secara bijaksana
dan bertanggung jawab.

Kementerian Agama (2024) menegaskan
bahwa kurikulum PAI yang berorientasi pada
moderasi beragama harus menanamkan empat
nilai pokok, yaitu komitmen kebangsaan, toleransi,
anti kekerasan, dan penghormatan terhadap tradisi
lokal. Nilai-nilai ini diharapkan dapat ditanamkan
secara menyeluruh melalui mata pelajaran,
kegiatan ekstrakurikuler, dan budaya sekolah.
Implementasi nilai-nilai ini dapat diwujudkan,
misalnya, melalui pembelajaran berbasis proyek
lintas budaya, simulasi dialog antaragama, dan
refleksi atas isu-isu sosial kemasyarakatan.

Kajian Hernawati dkk. (2025) menunjukkan
bahwa ketika nilai-nilai multikultural
diintegrasikan secara sistematis ke dalam
pembelajaran PAI di sekolah-sekolah menengah,
maka sikap empati, keterbukaan, dan toleransi
siswa meningkat signifikan. Hal ini membuktikan
bahwa kurikulum yang berbasis multikultural

bukan hanya bersifat teoretis, tetapi memberikan

212



dampak nyata pada pembentukan karakter dan
perilaku sosial siswa.

Selain itu, kurikulum pendidikan Islam
modern harus bersifat fleksibel, kontekstual, dan
partisipatif, agar mampu merespons kebutuhan
zaman yang terus berubah. Fleksibilitas berarti
kurikulum dapat menyesuaikan dengan kondisi
sosial, budaya, dan geografis peserta didik tanpa
kehilangan esensi nilai keislamannya.
Kontekstualitas menegaskan bahwa ajaran Islam
yang bersumber dari wahyu harus
diimplementasikan sesuai dengan konteks ruang
dan waktu agar tetap relevan. Sedangkan
partisipatif berarti melibatkan berbagai pihak—
guru, siswa, orang tua, dan masyarakat—dalam
proses perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasi
kurikulum (Rahman dkk., 2024).

Dengan demikian, rekonstruksi kurikulum
pendidikan Islam haruslah bersifat
transformasional, yaitu mengubah paradigma
pembelajaran dari yang semula bersifat dogmatis
menjadi dialogis, dari yang eksklusif menuju
inklusif, serta dari yang berorientasi hafalan
menuju pembelajaran yang berbasis refleksi,

pemecahan masalah, dan aksi nyata. Kurikulum

213



seperti ini akan menjadi landasan bagi
terbentuknya generasi Muslim yang moderat,

humanis, dan kosmopolit.

B. Reformasi Pembelajaran Agama di Sekolah
dan Madrasah

Kurikulum yang baik tidak akan bermakna
tanpa adanya proses pembelajaran yang dinamis,
interaktif, dan kontekstual. Oleh karena itu,
reformasi pembelajaran agama di sekolah dan
madrasah menjadi agenda penting dalam upaya
membumikan nilai-nilai multikulturalisme dan
moderasi beragama di tingkat praksis.

Selama ini, pembelajaran agama Islam di
banyak sekolah dan madrasah masih didominasi
oleh pendekatan normatif-doktrinal. Guru sering
kali menjadi satu-satunya sumber kebenaran,
sementara peserta didik hanya berperan sebagai
penerima pasif. Padahal, pendidikan Islam sejati
seharusnya menumbuhkan kesadaran kritis
(critical consciousness) dan refleksi spiritual yang
melibatkan dialog antara teks dan konteks.
Reformasi pembelajaran harus menempatkan guru
sebagai fasilitator dan inspirator, bukan sekadar

penyampai informasi (Hidayatullah, 2023).

214



Dalam praktiknya, reformasi ini dapat
dilakukan melalui penerapan model pembelajaran
aktif dan kolaboratif, seperti project-based learning
(PBL), problem-based learning (PBL), dan dialog
reflektif lintas budaya. Melalui pembelajaran
berbasis proyek, misalnya, siswa dapat dilibatkan
dalam  kegiatan sosial yang memperkuat
solidaritas lintas agama, seperti kerja bakti
bersama lintas komunitas, bakti sosial lintas etnik,
atau forum diskusi kebangsaan di sekolah.
Sementara itu, pembelajaran reflektif
memungkinkan siswa untuk mengaitkan nilai-nilai
keislaman dengan realitas sosial yang mereka
alami sehari-hari.

Dalam konteks madrasah, pembelajaran
agama juga harus diintegrasikan dengan ilmu
pengetahuan modern dan keterampilan abad ke-
21, seperti berpikir kritis, komunikasi, kolaborasi,
dan kreativitas (4C). Menurut hasil penelitian
Puspita dkk. (2024), madrasah yang mampu
mengintegrasikan nilai keagamaan dengan sains
dan teknologi lebih berhasil membentuk peserta
didik yang tidak hanya cerdas spiritual, tetapi juga
kompeten intelektual dan sosial. Hal ini

menunjukkan bahwa pendidikan Islam sejatinya

215



tidak bertentangan dengan ilmu modern,
melainkan saling melengkapi dalam kerangka
membentuk insan kamil.

Lebih jauh lagi, reformasi pembelajaran
agama juga harus memperhatikan aspek literasi
digital dan media, mengingat peserta didik hidup
di era disrupsi informasi. Pendidikan Islam tidak
boleh abai terhadap bagaimana media sosial
membentuk persepsi keagamaan generasi muda.
Guru perlu membekali siswa dengan literasi kritis
terhadap konten keagamaan daring agar mereka
tidak mudah terpengaruh oleh narasi ekstrem atau
intoleran (Kemenag, 2024).

Dengan demikian, reformasi pembelajaran
agama di sekolah dan madrasah merupakan
bagian integral dari rekonstruksi kurikulum
pendidikan Islam. Pembelajaran agama tidak lagi
cukup dengan ceramah satu arah, melainkan harus
menjadi arena dialog dan aktualisasi nilai-nilai

rahmatan lil ‘alamin dalam kehidupan nyata.

C. Kebijakan Pendidikan Nasional yang
Berpihak pada Keberagaman
Kebijakan pendidikan nasional merupakan

kerangka makro yang menentukan arah, isi, dan

216



pelaksanaan pendidikan Islam di Indonesia.
Dalam konteks negara yang majemuk seperti
Indonesia, kebijakan pendidikan harus bersifat
inklusif, adaptif, dan responsif terhadap
keberagaman budaya dan agama. Sayangnya,
kebijakan pendidikan sering kali masih terjebak
dalam paradigma seragam (uniformity), padahal
keberagaman seharusnya menjadi kekuatan.

Rekonstruksi kebijakan pendidikan nasional
yang berpihak pada keberagaman menuntut
adanya penegasan nilai-nilai multikultural dan
moderasi beragama sebagai dasar hukum dan
filosofis sistem pendidikan nasional. Hal ini dapat
diwujudkan melalui integrasi nilai-nilai moderasi
dalam Rencana Pembangunan Jangka Menengah
Nasional (RPJMN), kebijakan Kementerian
Pendidikan dan Kebudayaan, serta Kementerian
Agama.

Kemenag (2024) misalnya telah menyusun
Panduan Pembelajaran dan Asesmen PAI berbasis
Moderasi Beragama, yang menekankan
pentingnya pembelajaran agama yang
menumbuhkan  cinta  damai, = menghargai
perbedaan, dan menghindari kekerasan. Panduan

ini tidak hanya menjadi acuan bagi guru PAI di

217



sekolah negeri, tetapi juga madrasah, pesantren,
dan lembaga keagamaan lainnya. Selain itu,
pemerintah juga perlu memperluas dukungan
terhadap program pelatihan guru, pengembangan
kurikulum lokal, dan pendanaan riset pendidikan
multikultural.

Kebijakan yang berpihak pada keberagaman
juga harus melibatkan partisipasi multi-pihak
(multi-stakeholder), termasuk organisasi
keagamaan, tokoh masyarakat, lembaga riset, dan
sektor swasta. Kolaborasi ini diperlukan agar
kebijakan yang dihasilkan tidak hanya top-down,
tetapi juga berakar dari kebutuhan masyarakat.
Misalnya, Forum Kerukunan Umat Beragama
(FKUB) secara nasional telah mengusulkan agar
moderasi beragama dimasukkan dalam kurikulum
nasional sebagai langkah strategis untuk
memperkuat kohesi sosial (Republika, 2024).

Di tingkat mikro, kebijakan pendidikan
daerah juga perlu memberikan ruang bagi
pendidikan kontekstual berbasis kearifan lokal.
Sebab, keberagaman di Indonesia bukan hanya
antaragama, tetapi juga antarbudaya dan
antarwilayah. Pendidikan Islam yang

dikembangkan di Aceh tentu berbeda dengan di

218



Bali, Papua, atau Sulawesi, karena konteks sosial
dan budaya yang berbeda. Karena itu, otonomi
kurikulum di tingkat sekolah atau madrasah
menjadi penting dalam mewujudkan pendidikan

yang relevan dan bermakna.

D. Peran Pemerintah dan Organisasi Keagamaan

Implementasi rekonstruksi kurikulum dan
kebijakan pendidikan Islam tidak akan berjalan
efektif tanpa sinergi antara pemerintah dan
organisasi keagamaan. Pemerintah, melalui
regulasi dan pendanaan, memiliki peran strategis
sebagai pengarah, pengontrol, sekaligus fasilitator
dalam proses perubahan kebijakan pendidikan.
Sementara itu, organisasi keagamaan seperti
Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah, Persis,
dan lainnya berperan sebagai pelaksana sosial dan
kultural di lapangan.

Pemerintah perlu memastikan bahwa nilai-
nilai moderasi dan multikultural menjadi bagian
dari sistem pendidikan nasional, mulai dari
kurikulum dasar hingga pendidikan tinggi.
Kemenag RI (2024) dalam kebijakan terbaru
menyatakan bahwa pendidikan Islam harus

mengedepankan nilai-nilai keadaban publik (civic

219



virtue) dan etika sosial, bukan hanya pembentukan
akidah semata. Selain itu, pemerintah juga perlu
menyediakan program pengembangan profesional
guru yang fokus pada pelatihan moderasi
beragama, komunikasi lintas budaya, dan
manajemen kelas inklusif.

Sementara  itu, organisasi keagamaan
berperan sebagai jembatan antara kebijakan
pemerintah dan realitas sosial masyarakat. Mereka
dapat mengembangkan kurikulum alternatif
berbasis nilai-nilai keagamaan yang toleran,
mengadakan pelatihan guru, serta memperkuat
jaringan komunitas pendidikan moderat. Menurut
FKUB (2024), kemitraan strategis antara
pemerintah dan ormas Islam dalam bidang
pendidikan sangat penting untuk mencegah
infiltrasi paham radikal ke lembaga pendidikan.

Dengan demikian, sinergi antara pemerintah
sebagai pembuat kebijakan dan organisasi
keagamaan sebagai penggerak nilai akan menjadi
fondasi kuat dalam mewujudkan pendidikan Islam
yang berorientasi pada kemanusiaan, kebangsaan,

dan kedamaian.

220



BAB 11
MENYEMAI TOLERANSI SEJAK DINI:
ARAH BARU PENDIDIKAN ISLAM

Bab ini hadir sebagai kajian strategis yang
menyoroti urgensi menanamkan  nilai-nilai
toleransi sejak tahap awal pendidikan dalam
kerangka pendidikan Islam kontemporer, yang
tidak lagi semata-mata berorientasi pada
penguasaan materi keagamaan formal atau
pembentukan hafalan ritual semata, melainkan
menekankan pada pembentukan karakter anak
yang inklusif, empatik, dan mampu menghargai
keberagaman, baik keberagaman agama, budaya,
suku, maupun latar sosial-ekonomi, sehingga
peserta didik sejak usia dini dapat tumbuh sebagai
individu yang memiliki kesadaran moral, sosial,
dan spiritual yang utuh, sekaligus mampu menjadi
agen perdamaian dan pembangun masyarakat
yang harmonis di tengah realitas pluralisme
masyarakat modern.

Dalam konteks pendidikan Islam
kontemporer, menyemai toleransi sejak dini bukan

hanya sekadar memberikan pemahaman kognitif

221



tentang perbedaan, tetapi juga membangun
kapasitas afektif dan perilaku anak agar mereka
mampu mengekspresikan nilai-nilai toleransi
melalui interaksi sehari-hari, pengalaman sosial,
dan refleksi personal yang kontinu, sehingga
toleransi menjadi bagian dari habitus atau
kebiasaan berpikir dan bertindak yang melekat
pada diri mereka secara alami. Konsep ini
berangkat dari pemahaman bahwa pendidikan
Islam sejati harus mengintegrasikan dimensi
spiritual, moral, dan sosial dalam satu kesatuan
utuh, di mana pendidikan tidak hanya berfungsi
sebagai transfer ilmu pengetahuan agama, tetapi
juga sebagai wahana pembentukan karakter,
pembiasaan nilai, dan internalisasi prinsip-prinsip
kemanusiaan universal, seperti keadilan, kasih
sayang, empati, dan penghormatan terhadap hak-
hak individu lain, sebagaimana ditegaskan dalam
berbagai ayat Al-Qur'an dan hadis Nabi
Muhammad SAW.

Bab ini menegaskan bahwa penyemai nilai
toleransi sejak dini harus dimulai dari lembaga
pendidikan formal, nonformal, maupun informal,
dengan peran sentral keluarga, guru, pendidik,

serta lingkungan sosial sebagai teladan dan

222



fasilitator utama dalam proses pembentukan
karakter anak. Pendidikan Islam sejak dini, jika
diarahkan secara tepat, mampu menciptakan
generasi muda yang tidak hanya saleh secara
individual, tetapi juga bertanggung jawab secara
sosial, memiliki kemampuan berpikir kritis
terhadap fenomena sosial, serta mampu
menghadapi perbedaan dengan sikap inklusif,
kreatif, dan solutif, sehingga mereka menjadi
bagian dari masyarakat yang mampu mereduksi
konflik, membangun kerja sama lintas komunitas,
dan menginternalisasi prinsip-prinsip rahmah,
tasamuh, dan "adl dalam kehidupan nyata.

Bab ini juga mengulas pentingnya
perancangan kurikulum, metode pembelajaran,
dan kebijakan pendidikan yang responsif terhadap
kebutuhan pengembangan karakter toleran pada
peserta didik usia dini. Hal ini mencakup integrasi
nilai-nilai multikultural, praktik dialog lintas
budaya dan agama, pembelajaran berbasis proyek
sosial, permainan edukatif yang memupuk empati,
serta kegiatan interaktif yang menumbuhkan
kesadaran kolektif dan tanggung jawab moral.
Dalam konteks ini, pendidikan Islam dipandang

sebagai media strategis untuk membangun

223



kesadaran toleransi sejak awal kehidupan anak,
dengan pendekatan yang holistik, sistemik, dan
berbasis pengalaman nyata, sehingga nilai-nilai
toleransi tidak hanya diketahui secara teoritis,
tetapi juga diaplikasikan secara praktis dalam
kehidupan sehari-hari.

Selain itu, bab ini akan membahas tantangan
dan peluang yang muncul dalam upaya menyemai
toleransi sejak dini, termasuk tekanan globalisasi,
pengaruh media digital, fragmentasi sosial, serta
kecenderungan eksklusivisme dalam praktik
keagamaan, yang jika tidak diantisipasi dapat
menghambat internalisasi nilai toleransi. Oleh
karena itu, arah baru pendidikan Islam yang
menekankan penyemaan toleransi sejak dini harus
melibatkan pendekatan inovatif, kreatif, dan
kontekstual, yang menggabungkan prinsip-prinsip
keislaman dengan pedagogi modern, literasi
digital, serta pendidikan karakter yang adaptif
terhadap dinamika sosial-budaya masyarakat

kontemporer.

224



A. Urgensi Pendidikan Toleransi di Era Digital

dan Global
1. Realitas Globalisasi dan Krisis Nilai

Dunia abad ke-21 ditandai oleh
keterhubungan yang belum pernah terjadi
sebelumnya. Internet, kecerdasan buatan, dan
transformasi digital telah menciptakan ekosistem
sosial baru yang mempertemukan manusia dari
beragam latar budaya, bahasa, dan keyakinan
hanya dalam  hitungan  detik. = Namun,
paradoksnya, di tengah keterhubungan global
tersebut, muncul pula gejala disintegrasi sosial dan
intoleransi digital.

Menurut UNESCO (2024), 74% generasi muda
di dunia menyatakan bahwa media sosial sering
menjadi sumber utama konflik berbasis identitas
dan agama. Fenomena ini juga tampak di
Indonesia. Survei Lembaga Setara Institute (2025)
menunjukkan bahwa 41% remaja muslim
Indonesia pernah terpapar konten intoleran atau
ujaran kebencian berbasis agama di media sosial.

Kondisi  ini  memperlihatkan =~ bahwa
pendidikan Islam tidak lagi cukup hanya
menekankan aspek ritual atau kognitif keagamaan,

melainkan harus mampu membentuk kesadaran

225



moral dan empati sosial dalam menghadapi
kompleksitas ~ zaman. Seperti  diingatkan
Azyumardi Azra (2024), “tantangan Islam abad ini
bukan terletak pada pemurnian ajaran, tetapi pada
penerjemahan nilai-nilai universal Islam ke dalam
konteks global yang plural dan dinamis.”

2. Krisis Moral dan Kehilangan Orientasi Nilai

Era digital membawa kemudahan, tetapi juga
menciptakan krisis orientasi moral. Informasi yang
melimpah tidak selalu sebanding dengan
kebijaksanaan moral yang mendalam. Banyak
generasi muda yang memahami agama melalui
potongan konten TikTok atau video singkat
YouTube tanpa landasan ilmiah yang kuat.

Riset BRIN (2025) menunjukkan bahwa 38%
remaja muslim di Indonesia memahami Islam
melalui media sosial tanpa keterlibatan guru
agama atau ustaz secara langsung. Akibatnya,
terjadi fenomena yang disebut “digital religiosity
distortion” pemahaman keagamaan yang parsial,
emosional, dan mudah disusupi narasi intoleran.

Karena itu, pendidikan Islam hari ini harus
berperan sebagai penjernih nilai (value clarifier),
bukan sekadar penghafal teks. Pendidikan yang

menanamkan toleransi sejak dini akan menjadi

226



filter moral bagi generasi yang hidup dalam arus
deras informasi. Hal ini sejalan dengan pesan QS.
Al-Hujurat [49]:13, yang menegaskan bahwa
keberagaman adalah kehendak Ilahi yang harus
direspons dengan sikap saling mengenal

(lita’arafu), bukan saling meniadakan.

B. Harapan terhadap Generasi Islam Moderat,
Terbuka, dan Empatik
1. Ciri-Ciri Generasi Islam Moderat

Generasi Islam moderat diharapkan menjadi
generasi pembelajar, dialogis, dan solutif. Mereka
tidak menutup diri dari kemajuan global, tetapi
tetap berpijak pada prinsip keislaman yang
humanis dan rasional. Ciri-ciri pokok generasi ini
mencakup:

1. Keseimbangan spiritual dan intelektual
(tawazun), di mana akal dan hati digunakan
bersamaan dalam memahami realitas.

2. Keterbukaan terhadap perbedaan (tasamuh),
yang berakar dari kesadaran teologis bahwa
keragaman adalah bagian dari rahmat
Tuhan.

3. Empati sosial dan solidaritas lintas identitas

(ukhuwah  insaniyyah), yakni kemampuan

227



merasakan penderitaan orang lain tanpa
memandang agama atau suku.

4. Kiritis terhadap ideologi eksklusif, baik yang
datang dari luar maupun dari internal
komunitas Muslim sendiri.

Sebagaimana ditegaskan oleh Yusuf al-
Qaradawi (dalam terjemahan 2023 edisi revisi),
Islam moderat adalah “Islam yang memahami
keseimbangan antara nash dan realitas, antara teks
dan konteks.” Konsep inilah yang menjadi arah
baru pendidikan Islam abad ke-21.

2. Peran Generasi Muda Muslim di Tengah

Perubahan Global

Generasi muda Islam memiliki tanggung
jawab moral dan  historis untuk menjaga
keberlangsungan peradaban Islam yang beradab
(madani). Dalam konteks Indonesia, mereka
merupakan generasi penerus yang diharapkan
mampu menjadi “jembatan sosial” di tengah
meningkatnya polarisasi politik dan budaya.

Menurut Kementerian Agama (2024), gerakan
“Generasi Moderat” yang diimplementasikan
melalui program Madrasah Riset dan Moderasi telah
menghasilkan dampak positif: 72%  siswa

menunjukkan peningkatan sikap empatik dan

228



keterlibatan sosial setelah mengikuti kurikulum
toleransi lintas iman.

Hal ini memperlihatkan bahwa generasi
muda Islam mampu menjadi motor penggerak
rekonsiliasi sosial, asalkan dibekali dengan
pendidikan yang menekankan nilai rahmah (kasih
sayang), ‘adl (keadilan), dan hikmah
(kebijaksanaan).

3. Spirit Empati dan Kepedulian Sosial

Dalam pandangan Islam, empati bukan
sekadar perasaan, tetapi manifestasi iman yang
hidup. Rasulullah SAW bersabda, “Tidak beriman
seseorang di antara kamu hingga ia mencintai
saudaranya sebagaimana ia mencintai dirinya sendiri”
(HR. Bukhari dan Muslim).

Empati sosial adalah fondasi dari toleransi.
Pendidikan Islam yang berorientasi pada empati
akan menumbuhkan generasi yang mampu
menghargai perbedaan tanpa kehilangan jati diri
keislamannya. Riset UNDP Indonesia (2025)
menunjukkan bahwa sekolah Islam yang
menerapkan pendekatan berbasis empati dan
refleksi sosial memiliki tingkat perilaku toleran
siswa yang lebih tinggi (82%) dibandingkan
sekolah konvensional (61%).

229



C. Strategi Jangka Panjang untuk Membangun
Budaya Damai
1. Transformasi Kurikulum dan Paradigma

Pendidikan

Langkah pertama dalam membangun budaya
damai adalah transformasi paradigma pendidikan
Islam. Pendidikan tidak boleh berhenti pada
hafalan dogmatis, tetapi harus mendorong dialog,
analisis, dan refleksi moral.

Menurut Hefni (Jurnal Pendidikan Islam
Kontemporer, 2024), kurikulum Islam perlu
direformasi dengan mengintegrasikan tema-tema
seperti human rights, civic ethics, interfaith
understanding, dan digital citizenship. Pembelajaran
berbasis proyek (Project-Based Learning) yang
melibatkan kegiatan sosial lintas agama terbukti
efektif meningkatkan sikap toleran dan kepedulian
masyarakat.

Sebagai contoh, program “Madrasah Damai”
yang diluncurkan oleh Kemenag (2025) di 12
provinsi Indonesia telah menanamkan nilai-nilai
rahmatan lil ‘alamin melalui pendekatan partisipatif.
Evaluasi program menunjukkan peningkatan
indeks toleransi guru dan siswa sebesar 29%

setelah satu tahun pelaksanaan.

230



2. Pelatihan Guru dan Pembinaan Moderasi

Guru merupakan aktor utama yang
menanamkan nilai-nilai toleransi. Menurut BRIN
(2024), hanya 46% guru agama Islam yang merasa
yakin mampu mengintegrasikan nilai moderasi
dalam pembelajaran. Oleh karena itu, pelatihan
guru dengan model “pedagogi dialogis” perlu
diperluas.

Pelatihan tersebut tidak hanya membekali
guru dengan teori, tetapi juga kompetensi afektif
dan reflektif, seperti kemampuan mendengarkan
perbedaan dan menyampaikan ajaran Islam secara
inklusif. Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan
Kalijaga Yogyakarta (2025) telah memulai
pelatihan Guru Cinta Damai dengan kurikulum
berbasis empati dan narasi positif Islam di media
sosial. Hasilnya, 78% peserta menunjukkan
peningkatan kemampuan mengelola dialog antar
siswa lintas pandangan keagamaan.

3. Kolaborasi Lintas Institusi dan Komunitas

Membangun budaya damai memerlukan
sinergi antara sekolah, keluarga, masyarakat, dan
negara. Program pendidikan toleransi tidak bisa
hanya bersifat top-down dari pemerintah, tetapi

juga perlu pendekatan community-based education.

231



Wahid Foundation (2025) bersama UNICEF
Indonesia meluncurkan program “Sekolah Inklusif
dan Ramah Perbedaan” yang menghubungkan
sekolah-sekolah Islam dengan komunitas lintas
iman di sekitar mereka. Hasil studi awal
menunjukkan bahwa interaksi langsung antar
anak lintas agama dalam kegiatan sosial (misalnya
penanaman pohon atau kerja bakti) lebih efektif
menumbuhkan toleransi dibandingkan
pembelajaran teoritis di kelas.

4. Digitalisasi Pendidikan dan Literasi
Keagamaan

Strategi jangka panjang berikutnya adalah
digitalisasi nilai toleransi. Pendidikan Islam perlu
memanfaatkan media sosial dan teknologi sebagai
sarana dakwah damai. Kominfo (2025) mencatat
bahwa 90% remaja Indonesia berusia 13-24 tahun
aktif di media sosial setiap hari, dengan durasi
rata-rata 4,2 jam.

Oleh karena itu, perlu dikembangkan
platform digital seperti “Santri Digital Peace
Academy” yang mengajarkan dakwah kreatif dan
literasi keagamaan digital. Melalui pendekatan ini,

pesan-pesan Islam yang rahmatan lil ‘alamin dapat

232



menyebar lebih luas dan mengimbangi narasi

ekstremisme daring.

D. Pendidikan Islam sebagai Fondasi Peradaban
Inklusif

1. Islam sebagai Agama Peradaban

Islam hadir bukan hanya sebagai sistem
kepercayaan, tetapi juga sebagai sistem peradaban
yang membangun tatanan sosial yang adil dan
damai. Sejak masa Nabi Muhammad SAW,
pendidikan  telah  menjadi  pilar  utama
pembangunan masyarakat madani. Piagam
Madinah (622 M) adalah contoh awal kontrak
sosial berbasis pluralisme yang mengakui hak-hak
kelompok non-Muslim sebagai warga negara.

Sebagaimana ditegaskan oleh Fazlur Rahman
(2024, ed. revisi), esensi pendidikan Islam adalah
“pembentukan manusia berakhlak yang mampu
menciptakan keadilan sosial sebagai refleksi
tauhid.” Dengan demikian, pendidikan Islam yang
inklusif adalah kelanjutan historis dari misi
profetik Islam itu sendiri.
2. Pendidikan sebagai “Peradaban Pengetahuan”

Peradaban Islam klasik tumbuh karena

menjunjung tinggi ilmu, keterbukaan, dan dialog.

233



Para ulama seperti Al-Farabi, Ibn Sina, dan Al-
Ghazali berdebat secara terbuka tanpa saling
meniadakan. Tradisi ilmiah seperti ini harus
dihidupkan kembali di madrasah dan pesantren
masa kini.

Al-Attas (2025) menegaskan bahwa adab
yakni pengenalan akan tempat segala sesuatu
sesuai hakikatnya merupakan inti dari pendidikan
Islam. Maka, pendidikan Islam yang beradab
adalah pendidikan yang menghargai perbedaan
tanpa kehilangan orientasi ketauhidan.

3. Menuju Peradaban Inklusif dan Global

Indonesia sebagai negara dengan populasi
Muslim terbesar di dunia memiliki tanggung
jawab moral untuk memperlihatkan wajah Islam
yang damai dan berkemajuan. Deklarasi Jakarta
tentang Islam dan Kemanusiaan (2025) yang
dikeluarkan oleh ormas-ormas Islam besar (NU,
Muhammadiyah, dan Persis) menegaskan bahwa
Islam harus menjadi kekuatan moral global dalam
menghadapi krisis kemanusiaan dunia.

Dalam kerangka ini, pendidikan Islam
menjadi fondasi peradaban inklusif global, di
mana peserta didik tidak hanya menjadi muslim

yang taat, tetapi juga warga dunia yang

234



bertanggung jawab (global citizen with Islamic
values).

Sebagaimana ditegaskan oleh QS. Al-Anbiya
[21]:107:

“Dan tidaklah Kami mengutus engkau
(Muhammad), melainkan untuk menjadi rahmat
bagi semesta alam.”

Ayat ini menjadi landasan spiritual bagi arah
baru pendidikan Islam yang menebar kasih sayang

lintas batas bangsa dan keyakinan.

235



DAFTAR PUSTAKA

Abdin, M., & Tuharea, J. (2023). Pendidikan
Multikultural: ~ Membangun  Kesatuan  dalam
Keanekaragaman. Jurnal PKN, 5(2), 45-58.

Abdullah, M. A. (2023). Rekonstruksi Epistemologi
Pendidikan Islam. Yogyakarta: UIN Sunan
Kalijaga Press.

Abdullah bin Bayyah. (2024). The Islamic Charter for
Global Peace. Abu Dhabi: Abu Dhabi Forum for
Peace.

Ahmad al-Tayyib. (2025). Cairo Declaration on
Human Fraternity and Peaceful Coexistence.
Cairo: Al-Azhar University.

Al-Attas, S. M. N. (2023). The Concept of Education in
Islam (Revised Edition). Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Qur’an dan Terjemahannya. (2024). Edisi 2024.
Kementerian Agama RI.

Anjani, R. D., & Kosasih, A. (2024). Peran komunitas
agama Islam dalam membangun toleransi dan

menuntaskan konflik agama di Indonesia. Jurnal
At-Taujih, 4(1).

236



Ardi, R, & Saputra, E. (2024). Implementasi Model
Pendidikan  Karakter Berbasis Multikultural.
CATHA Journal of Education and Society.

Armstrong, K. (2024). Muhammad: The Prophet for
Our Times (Revised Edition). New York:
HarperOne.

Asri, D. N. (2024). Model pendidikan karakter berbasis
keluarga di era digital. Jurnal Pendidikan Moral
Indonesia, 12(2), 55-70.

Ayu Puspita Sari, N., Nasor, M., Rifai, R. N., &
Utama, E. P. (2024). Integrasi Nilai-Nilai
Moderasi  Beragama  dalam  Mengembangkan

Kurikulum Pendidikan Agama Islam. Journal on
Education, 6(4), 21687-21698.

Azra, A. (2023). Moderasi Islam dan Tantangan
Globalisasi. Jakarta: ICIS.

Azra, A. (2024). Islam Moderat dan Tantangan
Intoleransi Pendidikan di Asia Tenggara. Jakarta:
LP3ES.

Azra, A. (2024). Pendidikan Islam dan Kebinekaan di
Era Disrupsi. Jakarta: ICIS.

Azra, A. (2024). Pendidikan Islam dan Moderasi di Era
Digital. Jakarta: ICIS.

Badan Pusat Statistik. (2023). Data Keberagaman
Suku dan Bahasa di Indonesia. Jakarta: BPS RI.

237



Balitbang Kemenag. (2025). Model Pembelajaran
Kolaboratif Lintas Iman di Madrasah Negeri.
Jakarta.

Bass, B., & Riggio, R. (2024). Transformational
Leadership in Faith-Based Institutions. New York:
Routledge.

BNPT. (2024). Survei Nasional Indeks Potensi
Radikalisme di Kalangan Pelajar dan Mahasiswa.
Jakarta.

BNPT & MUIL (2024). Dialog Antaragama dan
Pencegahan Ekstremisme. Jakarta.

BRIN. (2024). Tren Polarisasi Sosial dalam Pemilu
2024: Analisis Big Data Percakapan Publik.
Jakarta.

BRIN. (2025). Tren Pendidikan Keagamaan dan
Moderasi Sosial di Era Digital. Jakarta.

Center for Digital Society (CfDS) UGM. (2024).
Digital ~ Literacy —and  Polarization — among
Indonesian Youth. Yogyakarta.

Din Syamsuddin. (2024). Islam dan Kebangsaan:
Refleksi Peradaban Damai. Bandung: Mizan.

Dzuhayatin, S. R. (2024). Gender, Human Rights, and
Education in Muslim Societies. Geneva: UNHRC
Publication.

FKUB. (2024). Moderasi Beragama Perlu Dimasukkan
ke Kurikulum Nasional. Republika Online.

238



Garamatan, F. (2024). Curriculum Integration and
Religious  Tolerance.  Journal of Islamic
Educational Reform.

Haris, A. (2023). Toleransi Sosial di Masyarakat
Multikultural Indonesia. Jurnal Ilmu Sosial
Nusantara, 4(1), 22-35.

Hasni, M. (2024). Peran budaya dalam meningkatkan
toleransi dan kerukunan beragama di masyarakat.
Educazione: Jurnal Multidisiplin, 1(1).

Hernawati, H., Hadiyanto, A., & Amaliyah, A.
(2025). Integrasi Nilai-Nilai Multikultural dalam
Pembelajaran PAI di SMIAAN 14 Jakarta. Jurnal
Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia, 4(3),
1645-1653.

Hidayatullah, A. (2023). Reformasi Pedagogik dalam
Pendidikan Islam Kontemporer. Jurnal Tarbiyah
dan Sosial, 8(2), 55-70.

Hilmin, H. (2024). Internalisasi Nilai Moderasi
Beragama dalam Kurikulum Merdeka Belajar
Pendidikan Agama Islam. Muaddib: Islamic
Education Journal, 7(1), 37-45.

Imbar, M., & Mesra, R. (2024). Peran Pendidikan
Multikulturalisme dalam Membangun
Harmonisasi  Sosial di Masyarakat Indonesia.

Jurnal Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial
(JELAS), 1(3), 98-105.

239



Kebudayaan Kemdikbud. (2023). Pendidikan
karakter  dalam  lingkungan  keluarga  pada
masyarakat Muna di Sulawesi Tenggara. Jakarta.

Kemendikdasmen RI. (2025). Peran keluarga sebagai
fondasi  pendidikan  karakter —anak. Cerdas
Berkarakter — Kemendikdasmen RI.

Kemenag RI. (2022, Juni 28). Menag: Keluarga jadi
madrasah pembentukan karakter generasi bangsa.
Antara News.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2024).
Indeks Kerukunan Umat Beragama (IKUB) 2024.
Jakarta.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2024).
Laporan Moderasi Beragama dan Pendidikan Islam
di Indonesia 2024. Jakarta.

Kementerian Agama RI. (2024). Islam, Pluralisme,
dan  Multikulturalisme. Jakarta: Direktorat
Moderasi Beragama.

Kementerian Agama RI.  (2024).  Panduan
Pembelajaran dan Asesmen PAI Berbasis Moderasi
Beragama. Jakarta: Direktorat PAI.

Kementerian Agama RI. (2025). Moderasi Beragama
dalam Kurikulum Madrasah dan Pesantren.
Jakarta: Dirjen Pendis.

Kementerian Agama RI. (2025). Moderasi Beragama
dalam Pendidikan Islam. Jakarta: Dirjen Pendis.

240



Kobandaha, M. (2019). Keluarga sebagai basis
pendidikan karakter. Irfani (e-Journal), 15(1), 81—
92.

Kominfo. (2025). Laporan Pengawasan Konten Digital
Intoleran dan Ujaran Kebencian Triwulan I 2025.
Jakarta.

Kusnanto, G., Gudiato, & Vuspitasari. (2024).
Pengaruh internet dan media  konvensional

terhadap persepsi masyarakat tentang isu sosial.
Sebatik, 27(2).

Lestari, R. (2024). Dialog Antarbudaya sebagai
Strategi Pendidikan Multikultural di Sekolah

Menengah. Jurnal Pendidikan Multikultural,
2(1), 15-29.

Lince Napitupulu, E. (2024, November 21). Perkuat
peran  keluarga mengajarkan nilai  toleransi.
Kompeas.

Madjid, N. (2025). Agama dan Peradaban: Refleksi
Multikultural Indonesia Kontemporer. Jakarta:
Paramadina.

Mustofa Bisri, A. (2024). Toleransi dan Kedalaman
Iman. Pidato Kebudayaan PBNU.

Naim, N. & Achmad, A. (2022). Merawat
Kebinekaan Melalui Pendidikan Multikultural.
Yogyakarta: Deepublish.

241



Najib, A. (2024). Pendidikan Inklusif di Pesantren
Tebuireng: Analisis Kurikulum dan Implementasi
Sosial. Jurnal Pendidikan Islam, 10(2).

Nugroho, S. (2023). Kearifan Multikultural pada Masa
Kerajaan Nusantara. Jurnal Sejarah Nusantara,
7(2), 101-117.

Nuryanti, D. (2024). Halagah Lintas Pesantren sebagai
Sarana Pembentukan Sikap Toleran. UINSA
Journal of Islamic Education.

Quraish Shihab, M. (2023). Tafsir Al-Misbah (Edisi
Revisi). Jakarta: Lentera Hati.

Quraish Shihab, M. (2024). Wawasan Al-Qur’an
tentang Kemanusiaan dan Keberagaman. Jakarta:
Lentera Hati.

Raden Intan, UIN. (2024). Media sosial dan perilaku
keagamaan mahasiswa di era digital. Jurnal Sosial
Keislaman, 5(2), 33—49.

Rahman, F. (2024). Islam and Modernity: New
Readings on Ethics and Pluralism. Chicago:
University of Chicago Press.

Rahman, L. R, dkk. (2024). Strategi Inovasi
Pendidikan Agama Islam Berbasis Multikultural

dalam Menanggapi Tantangan Global. Jurnal
[Imiah Global Education, 5(4).

242



Rahmawati, I. (2025). Global Education and Interfaith
Dialogue in Islamic Schools. Journal of Character
Education and Society, 12(1).

Rofiq, A. (2023). Keluarga sebagai madrasah pertama:
Kajian pendidikan Islam kontemporer. Jurnal
Tarbawi, 18(1).

Rohman, M., & Hidayati, L. (2024). Contextual
Pedagogy for Peace Education in Islamic Schools.
Journal of Islamic Pedagogy.

Saripudin, S. (2023). Konsep Multikulturalisme dalam
Perspektif Sosial dan Pendidikan. Jurnal Budimas,
6(1), 10-20.

Setara  Institute. (2025). Laporan  Kebebasan
Beragama/Berkeyakinan di Indonesia Tahun 2024—
2025: Regresi di Tengah Transisi Politik. Jakarta.

Sutrisno, H. (2024). Pesantren Multikultural dan
Transformasi Sosial. Jurnal Al-Qalam, 28(1).

UNESCO. (2025). Education for Peace and Cultural
Diversity: Global Practices and Local Adaptations.
Paris.

UNESCO & Kemendikbud. (2024). Education for
Tolerance: Indonesia Report 2024. Jakarta.

UNESCO Indonesia. (2024). Education for Peace:
Report on Faith-Based Schools in Southeast Asia.
Jakarta.

243



UNESCO Indonesia & Kemenag. (2024). Education
for Tolerance: Islamic School Report 2024. Jakarta.

Wahid Foundation. (2024). Laporan Program
Pesantren Damai 2024: Penguatan Moderasi
Santri di Indonesia Timur. Jakarta.

Wahyuni, S.,, & Dafit, F. J. (2024). Pendidikan
Multikultural dan Nilai Budaya Lokal di Sekolah
Dasar. Jurnal Educatio, 10(1), 55-68.

Wijanarka, T., & Purnama Sari, N. K. D. (2025).
Pluralisme dalam perwujudan toleransi melalui
relasi komunitas Gusdurian—GKJW. Dialog, 46(2).

Yusuf al-Qaradawi. (2024). Figh al-Jinsiyah wa al-
Muwathanah. Doha: Al-Wasatiyyah Institute.

244



Tentang Penulis

A. Moh. Ickhamal Suryadinata,
S.Pd., M.Pd. lahir di Palu, 16
Juni 2000, adalah seorang
akademisi muda yang memiliki
semangat tinggi dalam dunia

pendidikan. Terlahir sebagai

anak kedua dari dua bersaudara
dari pasangan Andi Subardin AB, S.K.M., M. Kes.,
dan Hj. Maryam Tachir, penulis memulai
perjalanan akademiknya sejak dini melalui
pendidikan formal dan pengalaman berharga di
lingkungan pesantren.

Pendidikan dasar ia tempuh di SD Inpres 1 Lolu
Palu (2006-2012), lalu melanjutkan studi di Pondok
Pesantren Modern Al-Istiqamah Ngatabaru (2012-
2018), tempat yang tidak hanya membentuk
kepribadian dan kedisiplinannya, tetapi juga
mengasah kecintaannya terhadap ilmu-ilmu
agama dan bahasa Asing, khususnya bahasa Arab
dan Inggris. Selepas dari pesantren, penulis
melanjutkan studi di Universitas Muhammadiyah
Palu (2018-2022) hingga meraih gelar sarjana
dalam bidang Pendidikan Agama Islam. Kehausan

245



akan ilmu membawanya untuk melanjutkan
pendidikan magister di Pascasarjana Universitas
Islam Negeri Datokarama Palu (2022-2024), dan
kini tengah menempuh studi doktoral di
Universitas yang sama.

Sebagai dosen tetap di Universitas
Muhammadiyah Palu dan juga mengajar sebagai
dosen luar biasa di beberapa perguruan tinggi,
penulis tidak hanya berperan sebagai pengajar,
tetapi juga sebagai penggerak dalam dunia
akademik. Kemampuannya dalam berbahasa Arab
dan Inggris semakin memperluas cakrawala
ilmunya dalam memahami berbagai pendekatan
pembelajaran yang relevan dengan kebutuhan
zaman.

Semoga karya ini dapat menjadi kontribusi untuk
mencerdaskan generasi muslim yang tidak hanya
memiliki ilmu, tetapi juga akhlak, dan berdaya

guna bagi masyarakat.

246



Tentang Penulis
Nur Azizah, S.Psi., S.Pd.l., MA.
Lulusan S1 Twinning Program
Psikologi-Pendidikan Agama
Islam UMS. Ketertarikan pada
dunia Psikologi  menjadikan

Penulis semangat melanjutkan

program Magister Psikologi di
UGM, Yogyakarta. Saat ini
tercatat sebagai dosen tetap pada Prodi Pendidikan
Islam Anak Usia Dini (PIAUD) Universitas
Muhammadiyah Palu. Mengajar pada mata kuliah
Psikologi pendidikan, Psikologi perkembangan
anak, bimbingan konseling, dan lain sebagainya.
Kiprah penulis tidak hanya pada bidang
pengajaran, tetapi pada bidang pengabdian
masyarakat dengan mengembangkan diri sebagai
Manager Human Resources Develeopment (HRD) di
sebuah Yayasan Pendidikan Islam di Kota Palu.
Ketertarikan pada bidang Psikologi juga telah
melahirkan beberapa penelitian pada kajian
pendidikan & perkembangan anak wusia dini.
Penulis berharap melalui karya ini dapat menjadi
cakrawala baru bagi dunia pendidikan dan

bermanfaat luas bagi ummat.

247



Tentang Penulis

Mansur S.Pd.I, M.Pd.I, lahir di
Palu 20 Januari 1987. Penulis
merupakan anak Pertama dari
Bapak Lamidin dan Ibu Hasanah
dari tiga bersaudara. Menempuh
pendidikan di SDN 20 Palu tahun
2004-2010, MTs Palu tahun 2010-
2013, MAN Palu tahun 2013-2015, dan melanjutkan
pendidikannya Sarjana di Universitas Islam Negeri
Datokarama Palu tahun 2007-2010, Melanjutkan
Magister Pendidikan Islam di Universitas Islam Negeri
Datokarama Palu tahun 2011-2014.

Selain itu juga mengikuti organisasi seperti PWM

wilayah sebagai anggota, Organisasi
Kemuhammadiyahan di lembaga Da’'wah Komunitas
sebagai anggota, juga sebagai dosen tetap di
Universitas Muhammadiyah Palu dan sebagai ketua
Gugus Penjaminan Mutu Fakultas Agama Islam dan
aktif dalam kegiatan penulisan karya ilmiah di dalam
Tim Jurnal Fakultas Agama Islam, Universitas
Muhammadiyah Palu.

Karena sejatinya kesempurnaan hanya milik Sang
Maha Pencipta, maka penulis sangat mengharapkan
kritik dan saran mengenai Buku ini, yang dapat

disampaikan kepada penulis

248



