
 



 

 

 

 

MUTIARA KEILMUAN 
PARADIGMA INTEGRASI ILMU  

UIN DATOKARAMA PALU 

 

 

Prof. Dr. H. Lukman S. Thahir, M.Ag. 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

  
UIN Datokarama Press 2025 



Mutiara Keilmuan :  Paradigma Integrasi Ilmu  

UIN Datokarama Palu 

 

Penulis : 

Prof. Dr. H. Lukman S. Thahir, M.Ag. 

Rektor UIN Datokarama Palu 

 

Editor :  

Harits Azmi Zanki      

 

Desain Sampul dan Tata Letak :  

Abd. Rifki, S.A.P.  

Indra Rosabriyanto 

 

Layouter :  

M. Hidayat, M.M. 

 

Diterbitkan oleh UIN Datokarama Press 

Jl. Diponegoro No. 23 Palu Sulawesi Tengah 

Telp : (0451) 460789  

Surel : humas@uindatokarama.ac.id   

Web : https://uinpress.uindatokarama.ac.id/   

 

Referensi | Non Fiksi | R/D 

xxi + 134 hlm. ; 14,8 x 21 cm 

No ISBN : 978-623-99526-2-4 

Cetakan Pertama, November 2025 

 

Hak Cipta dilindungi undang-undang. 

Dilarang memperbanyak sebagian atau seluruh isi naskah ini  

dalam bentuk apapun, secara elektronis maupun mekanis 

termasuk fotokopi, merekam, atau dengan teknik perekaman 

lainya tanpa izin tertulis dari penerbit. 

 All right reserved  

mailto:humas@uindatokarama.ac.id
https://uinpress.uindatokarama.ac.id/


iii 

 

KATA PENGANTAR  

 

REKTOR UIN DATOKARAMA PALU 

Prof. Dr. H. Lukman S. Thahir, M.Ag. 

 

Alhamdulillāhi rabbil ‗ālamīn. Segala puji hanya bagi 

Allah Swt., Tuhan semesta alam, yang dengan rahmat dan 

hidayah-Nya, ikhtiar keilmuan senantiasa menemukan 

jalannya. Shalawat dan salam semoga tercurah kepada Nabi 

Muhammad Saw., teladan utama dalam integrasi iman, ilmu, 

dan amal. 

Buku Mutiara Keilmuan: Paradigma Integrasi Ilmu UIN 

Datokarama Palu hadir sebagai penanda penting dalam 

perjalanan intelektual dan kelembagaan UIN Datokarama Palu. 

Buku ini tidak hanya merekam sebuah gagasan, tetapi 

merepresentasikan kesadaran institusional akan kebutuhan 

mendesak dunia perguruan tinggi keagamaan Islam untuk 

memiliki paradigma keilmuan yang kokoh, kontekstual, dan 

berakar pada nilai-nilai Islam. 

Di tengah arus modernitas yang ditandai oleh 

fragmentasi pengetahuan, spesialisasi disipliner yang kian 

tajam, serta krisis makna dalam kehidupan akademik dan 

sosial, perguruan tinggi Islam dihadapkan pada tantangan 

besar: bagaimana ilmu pengetahuan dikembangkan tidak 

sekadar untuk kemajuan teknis, tetapi juga untuk pembentukan 



iv 

 

kebijaksanaan, tanggung jawab etis, dan kemaslahatan umat 

manusia. Paradigma Mutiara Keilmuan lahir dari kegelisahan 

intelektual sekaligus kepedulian institusional terhadap 

tantangan tersebut. 

Analogi mutiara yang terbentuk melalui proses panjang, 

dialog dengan lingkungan, dan keteguhan dalam menghadapi 

tekanan dipilih untuk menggambarkan cara pandang keilmuan 

UIN Datokarama Palu. Ilmu pengetahuan tidak dipahami 

sebagai entitas yang statis dan terpisah, melainkan sebagai 

hasil interaksi kreatif antara wahyu, akal, realitas sosial, dan 

tanggung jawab moral. Dalam paradigma ini, integrasi ilmu 

tidak dimaknai sebagai peleburan disiplin secara serampangan, 

melainkan sebagai perjumpaan dialogis antarbidang keilmuan 

yang diarahkan pada pencarian makna, kebijaksanaan, dan 

kemanusiaan. 

Buku ini memiliki posisi strategis karena menjelaskan 

paradigma tersebut tidak hanya secara konseptual, tetapi juga 

dalam horizon kebijakan dan praksis akademik. Ia menjadi 

rujukan bagi pengembangan kurikulum, penelitian, dan 

pengabdian kepada masyarakat, sekaligus menjadi fondasi 

identitas keilmuan UIN Datokarama Palu sebagai perguruan 

tinggi Islam negeri yang berakar pada nilai-nilai lokal, 

nasional, dan universal. Dengan demikian, paradigma Mutiara 



v 

 

Keilmuan diharapkan tidak berhenti sebagai wacana normatif, 

tetapi berfungsi sebagai kerangka operasional dalam 

penyelenggaraan tridharma perguruan tinggi. 

Saya menyambut dengan penuh syukur kontribusi para 

guru besar dan cendekiawan nasional yang telah memberikan 

kata pengantar dalam buku ini. Kehadiran mereka bukan hanya 

memperkaya isi buku, tetapi juga menegaskan bahwa 

paradigma keilmuan yang dikembangkan di UIN Datokarama 

Palu berada dalam dialog luas dengan tradisi pemikiran Islam 

dan filsafat ilmu di Indonesia. Hal ini menjadi penguatan moral 

dan intelektual bahwa ikhtiar membangun mazhab pemikiran 

bukanlah kerja soliter, melainkan kerja kolektif dalam 

ekosistem keilmuan yang terbuka. 

Sebagai pimpinan institusi, saya memandang buku ini 

sebagai dokumen keilmuan sekaligus dokumen peradaban. Ia 

menandai komitmen UIN Datokarama Palu untuk menjadikan 

kampus bukan hanya sebagai pusat transmisi pengetahuan, 

tetapi sebagai ruang pembentukan manusia berilmu, beretika, 

dan berkeadaban. Semoga paradigma Mutiara Keilmuan terus 

dikaji, dikritisi, dan dikembangkan oleh sivitas akademika dan 

masyarakat ilmiah yang lebih luas, sehingga ia tumbuh sebagai 

tradisi berpikir yang hidup dan produktif. 

  



vi 

 

Akhirnya, saya berharap buku ini dapat memberikan 

kontribusi nyata bagi pengembangan keilmuan di lingkungan 

perguruan tinggi keagamaan Islam, serta menjadi inspirasi bagi 

upaya-upaya integrasi ilmu yang berorientasi pada 

kemaslahatan umat dan masa depan kemanusiaan. 

Semoga Allah Swt. senantiasa membimbing langkah 

kita dalam jalan ilmu dan kebijaksanaan. 

Palu, 3 November 2025 

 

  



vii 

 

KATA PENGANTAR 

 

INTEGRASI ILMU SEBAGAI  

KENISCAYAAN PERADABAN 

Prof. Dr. M. Amin Abdullah 

 

Perkembangan ilmu pengetahuan modern menunjukkan 

kemajuan yang luar biasa, tetapi sekaligus menghadirkan 

tantangan serius berupa fragmentasi keilmuan. Ilmu-ilmu 

berkembang secara spesialis, bahkan overspecialization, namun 

sering kehilangan dialog satu sama lain dan, yang lebih 

mengkhawatirkan, kehilangan orientasi nilai dan makna. 

Dalam konteks inilah gagasan integrasi ilmu bukan sekadar 

pilihan metodologis, melainkan keniscayaan peradaban. 

Sejak awal, Perguruan Tinggi Keagamaan Islam 

(PTKIN) di Indonesia memikul tanggung jawab ganda: 

mengembangkan ilmu pengetahuan modern sekaligus menjaga 

dan menghidupkan nilai-nilai keislaman. Tantangan ini tidak 

dapat dijawab dengan dikotomi lama antara ilmu agama dan 

ilmu umum, tetapi menuntut paradigma baru yang mampu 

menjembatani, mempertemukan, dan mendialogkan berbagai 

rumpun dan disiplin keilmuan secara setara, bermakna dan 

produktif. 

  



viii 

 

Paradigma integrasi–interkoneksi ilmu lahir dari 

kesadaran bahwa ilmu-ilmu keislaman, ilmu sosial-humaniora, 

dan ilmu sains-teknologi tidak hidup dalam ruang dan bilik-

bilik terpisah, melainkan terjalin, saling berkait kelindan dalam 

realitas kehidupan manusia. Integrasi tidak dimaksudkan 

sebagai peleburan yang menghilangkan identitas disiplin, tetapi 

sebagai dialog epistemologis yang saling memperkaya untuk 

pemecahan masalah yang kompleks dalam kehidupan 

masyarakat. 

Buku Mutiara Keilmuan: Paradigma Integrasi Ilmu UIN 

Datokarama Palu yang ditulis oleh Prof. Dr. Lukman S. Thahir 

menghadirkan tawaran konseptual yang segar dan kontekstual 

dalam khazanah integrasi ilmu di PTKIN. Metafora ―Mutiara‖ 

yang digunakan bukan sekadar simbol estetis, melainkan 

metafora epistemologis yang kaya makna. Mutiara lahir 

melalui proses panjang, dialog intens antara unsur luar dan inti 

terdalam, serta kesabaran alam dalam menyaring dan 

memurnikan. Metafora ini secara cerdas merepresentasikan 

proses keilmuan: realitas sosial, budaya, dan alam menjadi 

―pasir‖ yang menantang, sementara nilai-nilai keislaman, 

rasionalitas ilmiah, dan etika akademik menjadi inti yang 

mengolahnya hingga melahirkan hikmah. 

  



ix 

 

Dalam kerangka ini, integrasi ilmu (Takamul al-’ulum 

wa izdiwaj al-ma’arif) tidak dipahami sebagai proyek instan, 

tetapi sebagai proses berkesinambungan dan berkelanjutan 

tiada henti yang menuntut kedalaman refleksi, referensi silang 

(cross references), keterbukaan dialog, kerendahan hati dan 

kesungguhan moral. Mutiara keilmuan menjadi simbol bahwa 

tujuan akhir ilmu bukan sekadar akumulasi pengetahuan, 

apalagi kalau hanya terbatas pada dimensi kognitif semata, 

melainkan lahirnya kebijaksanaan (ḥikmah) yang bermanfaat 

bagi manusia dan peradaban. 

Menarik untuk dicatat bahwa paradigma Mutiara 

Keilmuan tidak berdiri di luar atau berhadap-hadapan dengan 

paradigma yang saya tawarkan di UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, khususnya dan di Perguruan Tinggi Indonesia 

umumnya, yaitu: integrasi–interkoneksi, melainkan bertumbuh 

dari rahim epistemologis yang sama. Jika integrasi–

interkoneksi menekankan jejaring dialog antar-disiplin ilmu 

(networking disiplin keilmuan), yang kemudian diperkaya dan 

dipertajam dengan pendekatan multi-, inter- dan transdisiplin, 

maka Mutiara Keilmuan menambahkan dimensi proses 

pemaknaan dan pemurnian nilai dalam dialog tersebut. 

  



x 

 

Dalam bahasa lain, integrasi–interkoneksi menjelaskan 

struktur relasi keilmuan, sementara Mutiara Keilmuan 

menekankan dinamika proses keilmuannya. Keduanya saling 

melengkapi: yang satu memberi kerangka epistemologis, yang 

lain memberi kedalaman filosofis dan simbolik. Di sinilah 

terlihat bahwa Mutiara Keilmuan bukan pengulangan, tetapi 

pengembangan kreatif yang kontekstual dengan pengalaman 

historis, sosial, kultural, dan geografis UIN Datokarama Palu. 

Salah satu kekuatan utama buku ini adalah keberhasilannya 

mengakar pada konteks lokal tanpa kehilangan relevansi 

global.  

UIN Datokarama Palu, dengan latar sosial-budaya dan 

pengalaman historisnya, dijadikan laboratorium epistemologis 

untuk mengembangkan paradigma integrasi ilmu yang hidup 

dan membumi. Paradigma Mutiara Keilmuan ini memiliki daya 

dialog lintas konteks, dan berpotensi menjadi kontribusi 

penting PTKIN Indonesia dalam percakapan lokal, nasional 

dan sekaligus global tentang masa depan ilmu, agama, dan 

peradaban.   

Buku ini pada akhirnya mengingatkan kita bahwa 

integrasi ilmu bukan tujuan akhir, melainkan jalan menuju 

hikmah. Ilmu yang terintegrasi tetapi kehilangan orientasi etis 

akan tetap rapuh. Sebaliknya, ilmu yang berakar pada nilai, 



xi 

 

dialog, dan tanggung jawab sosial akan menjadi kekuatan 

transformatif. Mutiara Keilmuan adalah undangan 

intelektual—bagi dosen, mahasiswa, peneliti, dan pengelola 

PTKIN—untuk tidak berhenti pada wacana integrasi, tetapi 

menghidupkannya dalam kurikulum, penelitian, pengabdian 

masyarakat, dan praksis akademik sehari-hari bahkan dalam 

pergaulan lintas komunitas, kelompok, madzhab dan 

organisasi. Memperbanyak ruang-ruang perjumpaan, tidak 

terjebak dalam tempurung pergaulan yang dibuatnya sendiri 

melalui kelompok-kelompok dalam masyarakat.  

Ego sektoral yang dikeluhkan banyak pihak di instansi 

pemerintah baik di pusat, kementrian, lembaga dan badan 

maupun di daerah, dinas-dinas di kabupaten dan struktur 

dibawahnya sampai pedesaan bermula dan berakar dari tidak 

terbiasa dan tidak terlatihnya mahasiswa dan dosen saat 

menempuh pendidikan tinggi untuk berpikir lintas disiplin dan 

kolaborasi antar berbagai disiplin keilmuan ketika menghadapi 

dan memecahkan  masalah yang kompleks di tengah  

masyarakat. Di sinilah integrasi ilmu menemukan maknanya 

sebagai amanah keilmuan dan peradaban. 

Yogyakarta, 12 November 2025  



xii 

 

KATA PENGANTAR  

ILMU, HIKMAH, DAN JALAN INTEGRASI 

Prof. Dr. Mulyadhi Kartanegara 

 

Pengantar Wacana  

Perkembangan ilmu pengetahuan modern telah 

membawa umat manusia pada capaian-capaian yang 

mengagumkan. Namun, pada saat yang sama, kemajuan 

tersebut juga menyisakan persoalan mendasar: keterputusan 

antara ilmu dan makna, antara rasionalitas dan spiritualitas, 

serta antara pengetahuan dan kebijaksanaan. Ilmu berkembang 

pesat secara teknis, tetapi sering kehilangan orientasi ontologis 

dan aksiologisnya. Dalam konteks inilah gagasan integrasi ilmu 

menjadi bukan sekadar wacana akademik, melainkan 

kebutuhan mendesak bagi masa depan peradaban.  

Dalam tradisi Islam klasik, problem dikotomi ilmu, 

sebagaimana yang difahami dalam dunia modern, 

sesungguhnya tidak pernah dikenal. Para pemikir Muslim—

baik filsuf, teolog, maupun sufi—memahami ilmu sebagai 

jalan menuju kebenaran dan kesempurnaan manusia. Ilmu 

tentang alam, manusia, dan Tuhan berada dalam satu kesatuan 

kosmik yang terarah pada hikmah (ḥikmah). Ketika ilmu 

tercerabut dari tujuan hikmahnya, ia kehilangan ruh dan 

berpotensi menjadi alat dominasi, bukan sarana pencerahan. 



xiii 

 

Buku Mutiara Keilmuan: Paradigma Integrasi Ilmu UIN 

Datokarama Palu karya Prof. Dr. Lukman S. Thahir hadir 

sebagai refleksi mendalam atas persoalan ini. Buku ini tidak 

sekadar mengulang wacana integrasi ilmu yang telah 

berkembang di lingkungan Perguruan Tinggi Keagamaan Islam 

Negeri (PTKIN), tetapi menawarkan pendekatan simbolik–

filosofis yang kaya makna melalui metafora mutiara. Metafora 

ini, menurut saya, sangat tepat untuk menggambarkan hakikat 

ilmu dalam perspektif Islam.  

Mutiara sebagai Metafora Epistemologis  

Mutiara tidak tidak terbentuk secara instan. Ia 

merupakan hasil dari proses panjang, dialog intens antara inti 

terdalam dan realitas luar, serta kesabaran dalam menghadapi 

―gangguan‖ yang kemudian dimaknai dan dimurnikan. Dalam 

konteks keilmuan, metafora ini merepresentasikan bahwa ilmu 

sejati tidak lahir dari akumulasi informasi semata, melainkan 

dari proses refleksi mendalam, penyaringan nilai, dan orientasi 

spiritual.  

Paradigma Mutiara Keilmuan menegaskan bahwa 

realitas—baik sosial, alam, maupun budaya—adalah ―bahan 

mentah‖ yang harus diolah secara ilmiah dan filosofis agar 

melahirkan hikmah. Ilmu, yang tidak melalui proses pemurnian 

nilai, berisiko menjadi pengetahuan yang keras, kering, dan 



xiv 

 

destruktif. Sebaliknya, ilmu yang diproses dengan kesadaran 

ontologis dan etis akan melahirkan kebijaksanaan yang 

mencerahkan.  

Dalam pengertian ini, integrasi ilmu tidak dipahami 

sebagai peleburan disiplin secara artifisial, melainkan sebagai 

proses penyatuan kembali orientasi ilmu—dari yang 

terfragmentasi menuju keutuhan makna. Integrasi Ilmu dan 

Tradisi Filsafat Islam. Sebagai seorang yang lama bergelut 

dalam kajian filsafat Islam dan tasawuf, saya melihat bahwa 

paradigma yang ditawarkan dalam buku ini memiliki 

kedekatan yang kuat dengan tradisi filsafat Islam klasik. Para 

filsuf Muslim seperti al-Kindī, al-Fārābī, Ibn Sīnā, hingga Ibn 

Rusyd tidak pernah memahami filsafat sebagai aktivitas 

intelektual yang terpisah dari kehidupan spiritual dan etis.  

Demikian pula para sufi besar seperti al-Ghazālī dan 

Ibn ‗Arabī, yang menempatkan ilmu sebagai jalan penyucian 

diri dan pengenalan hakikat.  Dalam tradisi tersebut, integrasi 

ilmu bukan proyek administratif atau kurikuler, tetapi proyek 

peradaban—yakni usaha untuk menyatukan kembali akal, 

wahyu, dan pengalaman spiritual dalam satu horizon hikmah. 

Buku ini berhasil menangkap semangat tersebut dan 

menerjemahkannya dalam konteks perguruan tinggi Islam 

kontemporer.  



xv 

 

Paradigma Mutiara Keilmuan juga menunjukkan bahwa 

integrasi ilmu tidak dapat dilepaskan dari dimensi tasawuf 

dalam pengertian luas: kesadaran akan keterhubungan antara 

manusia, alam, dan Tuhan. Tanpa dimensi ini, integrasi 

berisiko berhenti pada tataran struktural, dan lama-lama 

kehilangan kedalaman maknanya.  

Konteks PTKIN dan Tanggung Jawab Keilmuan  

UIN Datokarama Palu, sebagaimana banyak PTKIN 

lainnya, berada di persimpangan penting antara tuntutan 

modernitas di satu pihak dan panggilan spiritual, di pihak yang 

lain. Transformasi IAIN menjadi UIN bukan hanya perubahan 

nomenklatur, tetapi perubahan paradigma keilmuan. Tantangan 

utamanya adalah bagaimana mengembangkan sains dan 

teknologi modern tanpa kehilangan identitas keislaman dan 

orientasi hikmah.  

Buku ini menunjukkan bahwa jawaban atas tantangan 

tersebut tidak cukup dengan slogan atau kebijakan, tetapi 

memerlukan kerangka filosofis yang matang. Paradigma 

Mutiara Keilmuan memberikan dasar epistemologis dan 

aksiologis yang dapat membimbing pengembangan kurikulum, 

penelitian, dan pengabdian kepada masyarakat secara 

integratif.  

  



xvi 

 

Lebih dari itu, buku ini mengingatkan bahwa tugas 

perguruan tinggi Islam bukan hanya mencetak lulusan yang 

kompeten secara teknis, tetapi juga manusia yang utuh—

manusia yang berpikir jernih, berhati bijak, dan bertanggung 

jawab terhadap sesama dan alam.  

Dari Integrasi menuju Hikmah  

Salah satu kelebihan utama buku ini adalah 

penekanannya pada hikmah sebagai tujuan akhir integrasi ilmu. 

Ilmu yang terintegrasi tetapi tidak berujung pada hikmah akan 

tetap rapuh. Hikmah menuntut keseimbangan antara 

pengetahuan, kebajikan, dan tindakan. Ia menuntut kerendahan 

hati intelektual, kesadaran spiritual, dan tanggung jawab sosial.  

Dalam dunia yang sedang menghadapi krisis makna, 

krisis ekologi, dan tantangan teknologi digital, orientasi 

hikmah menjadi semakin penting. Buku ini menunjukkan 

bahwa filsafat Islam tidak kehilangan relevansinya, justru 

memiliki potensi besar untuk berkontribusi dalam pencarian 

solusi peradaban global.  

Penutup  

Saya melihat Mutiara Keilmuan bukan hanya sebagai 

buku akademik, tetapi sebagai undangan reflektif bagi dunia 

PTKIN dan masyarakat intelektual Muslim Indonesia untuk 

kembali menempatkan ilmu dalam kerangka makna dan tujuan 



xvii 

 

hidup. Paradigma yang ditawarkan di sini tidak bersifat final, 

tetapi terbuka untuk dikembangkan dan diperdalam sesuai 

konteks dan tantangan zaman. Semoga buku ini menjadi bagian 

dari upaya kolektif untuk mengembalikan ilmu  kepada 

martabatnya yang sejati: sebagai jalan menuju hikmah, 

pencerahan, dan kemaslahatan peradaban. 

Jakarta, 22 November 2025  



xviii 

 

KATA PENGANTAR PENULIS 

 

Segala puji dan syukur ke hadirat Allah SWT, Tuhan 

Yang Maha Mengetahui, atas limpahan rahmat, taufik, dan 

hidayah-Nya sehingga buku ini, Mutiara Keilmuan: Paradigma 

Integrasi Ilmu UIN Datokarama Palu, dapat terselesaikan 

dengan baik. Shalawat dan salam semoga senantiasa tercurah 

kepada junjungan kita Nabi Muhammad SAW, sumber 

inspirasi keilmuan dan keteladanan sepanjang zaman.  

Buku ini merupakan refleksi pemikiran sekaligus hasil 

perenungan panjang terhadap arah dan jati diri keilmuan UIN 

Datokarama Palu dalam mengembangkan integrasi ilmu agama 

dan sains. Mutiara Keilmuan dihadirkan sebagai paradigma 

integrasi ilmu yang berupaya menempatkan pengetahuan 

sebagai sarana pencerahan dan pemuliaan manusia, berpangkal 

pada nilai-nilai tauhid dan berorientasi pada kemaslahatan 

kehidupan.  

Gagasan ini lahir dari pergulatan intelektual dalam 

proses penyusunan model integrasi ilmu di lingkungan UIN 

Datokarama Palu. Melalui kajian terhadap berbagai model 

paradigma keilmuan Islam yang telah dikembangkan oleh para 

pemikir besar — seperti Syed Muhammad Naquib al-Attas, 

Ismail al-Faruqi, Ziauddin Sardar, Seyyed Hossein Nasr, 



xix 

 

Fazlurrahman, Nasr Abu Zaid, dan Amin Abdullah — penulis 

berusaha merumuskan pendekatan yang khas, kontekstual, dan 

berakar pada karakter keilmuan Islam yang dinamis.  

Mutiara Keilmuan yang telah ditetapkan kebijakannya 

oleh Senat UIN Datokarama Palu, diharapkan menjadi fondasi 

konseptual bagi pengembangan ilmu di UIN Datokarama Palu, 

sekaligus menjadi inspirasi bagi perguruan tinggi keagamaan 

Islam lainnya untuk terus memperkuat paradigma integratif 

yang berkeadaban dan relevan dengan tantangan zaman.  

Ucapan terima kasih penulis sampaikan kepada seluruh 

pimpinan, dosen, dan sivitas akademika UIN Datokarama Palu 

yang telah memberikan dukungan, masukan, dan semangat 

dalam proses lahirnya buku ini. Semoga karya sederhana ini 

dapat memberikan kontribusi bermakna bagi pengembangan 

khazanah keilmuan Islam dan menjadi amal jariyah di hadapan 

Allah SWT. 

Palu, 3 November 2025 

  



xx 

 

 

DAFTAR ISI 

 

Kata Pengantar.................................................................................. iii 

Daftar Isi .......................................................................................... xx 

A. Pendahuluan : Mutiara Keilmuan sebagai  

Paradigma Integrasi Ilmu ..................................................... 1 

B. Mengapa menggunakan terma Mutiara? .............................. 7 

C. Geneologi Proses Pembentukan Mutiara:   

Sebuah Analogi  Ilmiah dan Filosofis ................................ 12 

D. Analogi Mutiara dengan Keilmuan dalam Islam ................ 18 

E. Kerangka Konseptual Mutiara Keilmuan  

UIN Datokarama Palu ........................................................ 35 

F. Gambar Geneologis dan Visual konseptual  

Pembentukan Mutiara dan Keilmuan Islam ....................... 42 

G. Struktur Ontologis, Epistemologis dan  

Axiologis Mutiara Keilmuan .............................................. 46 

H. Implikasi Praktis Paradigma Mutiara Keilmuan  

UIN Datokarama Palu ........................................................ 52 

I. Implikasi Sosial–Kultural di UIN Datokarama Palu .......... 56 

J. Narasi Filosofis Logo ―Mutiara Keilmuan‖ ....................... 62 

K. Model dan Contoh Integrasi Ilmu:  

Mutiara Keilmuan ............................................................... 68 

L. Penutup : Dari Mutiara Keilmuan  

Menuju Peradaban Ilmu ................................................... 120 

  



xxi 

 

Daftar Pustaka  

A. Model dan Contoh Integrasi Ilmu :  

Mutiara Keilmuan ............................................................. 123 

B. Mutiara Keilmuan: Paradigma Integrasi Ilmu  

UIN Datokarama Palu ...................................................... 129 

Profil Penulis ................................................................................. 133 

 

 



1 
 

A. Pendahuluan : Mutiara Keilmuan sebagai 

Paradigma Integrasi Ilmu 

 Gagasan tentang Mutiara Keilmuan berangkat dari 

inspirasi makna mutiara sebagai simbol keindahan dan 

kebijaksanaan yang lahir melalui proses panjang dan alami. 

Mutiara terbentuk di dalam jaringan lunak moluska seperti 

kerang dan tiram melalui proses biomineralisasi, yaitu 

mekanisme biologis ketika organisme hidup menghasilkan 

material anorganik sebagai bagian dari struktur tubuhnya.  

Dalam konteks ini, mutiara muncul sebagai respons 

fisiologis terhadap iritasi atau benda asing yang masuk ke 

dalam tubuh moluska. Tiram mutiara, yang termasuk dalam 

famili Pteriidae, memproduksi lapisan demi lapisan nacre 

hingga terbentuklah butiran berharga yang menawan (Zhu, C., 

Southgate, P. C., & Li, T., 2018). 

 Proses biologis ini menyimpan pesan filosofis yang 

mendalam: keindahan dan nilai justru muncul dari proses 

menghadapi gangguan dan penderitaan. Tiram menghasilkan 

mutiara bukan karena kenyamanan, tetapi sebagai bentuk 

pertahanan terhadap sesuatu yang melukainya. Dari sini kita 

belajar bahwa kebijaksanaan dan ilmu sejati kerap tumbuh dari 

pergulatan batin, pengalaman sulit, dan pencarian yang 

mendalam. Dalam perspektif Islam, pencarian ilmu pun sering 



2 
 

kali merupakan perjalanan spiritual yang ditempa oleh 

kesungguhan, keikhlasan, dan kesabaran (Addadi & Weiner, 

2014).  

Lebih dari sekadar fenomena biologis, tiram dan segala 

ciptaan di alam semesta dapat dimaknai sebagai ayat-ayat 

kauniyah, tanda-tanda kebesaran Allah yang mengajarkan 

manusia untuk membaca realitas dengan pandangan yang utuh. 

Sebagaimana Al-Qur‘an adalah kitabullah al-mastur (kitab 

tertulis), alam semesta adalah kitabullah al-manshur (kitab 

terbuka) yang menyajikan pelajaran dan makna bagi manusia 

yang mau berpikir (S. H. Nasr, 1989). Dalam filsafat Islam 

klasik, sebagaimana dikemukakan oleh Ibn Sina dan Mulla 

Sadra, alam dipandang sebagai cerminan dari realitas metafisik 

yang lebih tinggi (Molland, 1969). Dengan demikian, 

fenomena alam bukan sekadar objek sains, tetapi juga simbol 

kebijaksanaan Ilahi yang dapat mempertemukan dimensi 

rasional dan spiritual manusia.  

 Dari pemaknaan inilah lahir konsep Mutiara Keilmuan 

sebagai paradigma integrasi ilmu di UIN Datokarama Palu. 

Seperti halnya mutiara yang terbentuk dari interaksi antara 

unsur biologis dan spiritual, paradigma ini mengajarkan 

pentingnya kesatuan antara ilmu agama dan ilmu umum 

sebagai satu kesatuan yang saling melengkapi. Mutiara 



3 
 

Keilmuan menjadi simbol dari proses penyatuan pengetahuan, 

spiritualitas, dan kemanusiaan, yang melahirkan keilmuan 

integratif dan transformatif.  

Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri (PTKIN) 

memiliki peran strategis dalam mengembangkan ilmu 

pengetahuan yang tidak hanya berlandaskan pada prinsip-

prinsip akademik, tetapi juga nilai-nilai keislaman. Peran 

strategis ini berfungsi sebagai sarana strategis dan vital untuk 

mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu umum dalam proses 

pendidikan dan pengajaran, sehingga mampu menghasilkan 

lulusan yang memiliki wawasan keilmuan yang komprehensif 

serta mampu menghadapi tantangan perkembangan zaman 

secara dinamis [A. Rahman: 2020].  

 Di era kontemporer yang ditandai oleh laju 

perkembangan sains dan teknologi yang begitu cepat dan 

kompleks, integrasi ilmu menjadi suatu keniscayaan. Kemajuan 

teknologi digital, kecerdasan buatan, bioteknologi, hingga 

eksplorasi luar angkasa tidak lagi berdiri sendiri sebagai 

disiplin yang terpisah, melainkan berkembang dalam suatu 

ekosistem pengetahuan yang saling terkait dan saling 

memengaruhi [Yuval Noah Harari: 2017].  

  



4 
 

Integrasi ilmu mengacu pada pendekatan lintas disiplin 

(interdisipliner) maupun transdisipliner, di mana berbagai 

bidang pengetahuan tidak hanya berinteraksi tetapi juga 

menyatu untuk menjawab persoalan kompleks yang tidak dapat 

diselesaikan oleh satu bidang ilmu saja [Julie Thompson Klein: 

1990]. Misalnya, dalam penanganan perubahan iklim, 

dibutuhkan kerja sama antara ilmu lingkungan, kebijakan 

publik, ekonomi, eknologi, hingga filsafat dan etika[IPPC: 

2023]. Pendekatan seperti ini mendorong munculnya solusi 

yang lebih holistik, inovatif, dan berkelanjutan.  

 Perkembangan teknologi seperti AI (Artificial 

Intelligence) dan big data, misalnya, tidak hanya menjadi ranah 

para ilmuwan komputer. Penerapan teknologi ini dalam bidang 

kesehatan, pendidikan, ekonomi, bahkan seni dan budaya, 

menunjukkan bahwa pemahaman multidisipliner sangat 

diperlukan untuk menghindari reduksionisme ilmiah dan 

dampak negatif yang tidak terprediksi [Luciano Floridi: 2013] 

Selain itu, integrasi ilmu juga penting dalam mendidik generasi 

masa depan. Sistem pendidikan yang terlalu terkotak-kotak 

justru menghambat kreativitas dan kemampuan berpikir kritis.  

Sebaliknya, pendidikan yang mengedepankan integrasi 

ilmu akan melahirkan individu yang adaptif, kreatif, dan 

mampu berpikir lintas batas untuk menghadapi tantangan 



5 
 

global yang semakin kompleks [OECD: 2019]. Tanpa integrasi 

ilmu, perkembangan teknologi yang pesat bisa melahirkan 

paradoks: di satu sisi menjanjikan efisiensi dan kemajuan, 

namun di sisi lain berpotensi memperdalam kesenjangan sosial, 

mengabaikan nilai-nilai kemanusiaan, dan menciptakan krisis 

etika [Langdon Winner:  1986]. Oleh karena itu, sains dan 

teknologi harus berjalan beriringan dengan ilmu sosial, 

humaniora, dan nilai-nilai moral untuk memastikan bahwa 

kemajuan yang dicapai benar-benar bermakna dan berpihak 

pada kemanusiaan.  

Di tengah gelombang perubahan global yang dipicu 

oleh pesatnya perkembangan sains dan teknologi, Perguruan 

Tinggi Keagamaan Islam Negeri (PTKIN) memiliki posisi 

yang sangat strategis. PTKIN tidak hanya berperan sebagai 

lembaga pendidikan keagamaan, tetapi juga sebagai institusi 

yang dapat menjembatani antara nilai-nilai spiritual dan 

kemajuan ilmu pengetahuan modern.  Dalam konteks dunia 

yang semakin terdigitalisasi, terdiferensiasi, dan terderegulasi, 

keberadaan PTKIN menjadi semakin penting dalam 

memastikan bahwa perkembangan teknologi berjalan seiring 

dengan nilai-nilai etis, moral, dan kemanusiaan. Untuk itu, 

dengan segala warna dan perbedaannya, Perguruan Tinggi 

Keagamaan Islam Negeri (PTKIN) di Indonesia melalui 



6 
 

konsep Integrasi Keilmuannya berikhtiar dan berupaya keras  

melakukan berbagai inovasi, kreasi dan revitalisasi keilmuan 

dalam Islam.  

Konsep Integrasi ini muncul bukan hanya sebagai 

respons terhadap dikotomi ilmu yang telah berlangsung lama di 

dunia pendidikan Islam, tetapi juga  menjadi tuntutan dan 

dorongan ilmu pengetahuan modern yang meniscayakan 

berbagai bidang pengetahuan tidak hanya berinteraksi tetapi 

juga menyatu untuk menjawab persoalan kompleks yang tidak 

dapat diselesaikan oleh satu bidang ilmu saja. Di berbagai 

PTKIN di Indonesia, konsep ini dikenal dengan berbagai istilah 

dan pendekatan, tergantung pada visi dan kekhasan masing-

masing kampus. Universitas Islam Negeri (UIN) Datokarama 

Palu menawarkan konsep integrasi ilmu dengan model Mutiara 

Keilmuan. 

  



7 
 

B. Mengapa menggunakan terma Mutiara? 

 Kata mutira ini dijadikan terma dan model paradigma 

keilmuan integratif UIN Datokarama Palu didasari atas 

beberapa alasan dan pertimbangan. Ada tiga alasan utama 

mengapa kata Mutiara menjadi dasar epistemologis paradigma 

integrasi ilmu.  

 Pertama, dari aspek linguistic. Secara etimologi, kata 

mutiara dalam bahasa Indonesia berasal dari bahasa Sansekerta 

muktāh (मुक्ता) atau muktikā, yang berarti ―perhiasan yang 

berharga‖. Akar katanya adalah mukta, yang berarti 

―dibebaskan‖ atau ―terlepas‖, merujuk pada benda yang 

terbentuk dalam laut, terpisah dari tubuh tiram, dan menjadi 

benda bernilai [Monier-Williams, M. 1899]. Dalam bahasa 

Arab, kata yang digunakan adalah lu’lu’ (ل ؤال  yang juga ,(ؤل

berarti mutiara, dan sering kali digunakan dalam Al-Qur‘an dan 

hadis sebagai simbol keindahan, kemurnian, dan ganjaran 

surgawi [Ibn Manzur, 1955].  

Adapun makna  terminology menunjukkan  nama batu  

permata yang terbentuk secara alami di dalam jaringan lunak 

(mantel) moluska, seperti kerang dan tiram. Proses terjadinya 

mutiara di laut, secara alamiah menggambarkan perjalanan 

panjang dari sesuatu yang dianggap asing dan mengganggu, 

hingga menjadi objek bernilai tinggi. Di balik kemilau 



8 
 

indahnya, mutiara terbentuk melalui proses yang panjang, 

menyakitkan, namun penuh makna. Ketika sebutir pasir atau 

benda asing masuk ke dalam tubuh moluska, organisme ini 

merespons dengan melapisinya secara bertahap menggunakan 

nacre (lapisan mutiara) sebagai mekanisme perlindungan 

[Southgate, P.C., & Lucas, J.S. 2008]. Seiring waktu, iritasi itu 

berubah menjadi sesuatu yang bernilai tinggi: sebuah mutiara.  

 Kedua, dari aspek simbolisme Islam. Dalam tradisi 

Islam, simbolisme bukanlah sekadar ornamen bahasa atau seni, 

melainkan alat epistemologis untuk memahami realitas yang 

lebih tinggi. Simbol-simbol yang dipakai dalam Al-Qur‘an, 

hadis, maupun karya filsafat dan tasawuf berfungsi sebagai 

jembatan antara dunia empiris dengan hakikat transenden.  

 Dalam pemikiran Tasawuf klasik, misalnya, simbolisme 

dipakai untuk melatih daya imajinasi spiritual (al-quwwah al-

mutakhayyilah) agar mampu menangkap makna batin dari teks 

dan realitas.  Al-Gazali dalam Mishkat al-Anwar  menafsirkan 

cahaya sebagai simbol dari kebenaran ilahi. Cahaya bukan 

hanya fenomena fisik, tetapi juga representasi dari ilmu dan 

hidayah Tuhan yang menerangi akal dan hati manusia (Al-

Ghazali, Mishkat al-Anwar, terj. W.H.T. Gairdner, 1952).  

  



9 
 

Jalaluddin Rumi, misalnya, melalui kisah-kisah 

simbolis dalam Mathnawi, tidak hanya menyampaikan doktrin, 

tetapi juga mentransformasikan kesadaran murid melalui 

makna-makna simbolik yang hidup. Dengan demikian, 

simbolisme dalam Islam bukan hanya metode penyampaian, 

tetapi juga metode transformasi spiritual (Jalaluddin Rumi,  

trans. Reynold A. Nicholson, 1925). 

Dalam konteks modern, simbolisme Islam berfungsi 

menjaga dimensi batin ilmu agar tidak terjebak dalam 

positivisme semata. Dengan simbolisme, wahyu tetap menjadi 

pusat orientasi yang memberi makna spiritual pada realitas 

empiris. Simbolisme mencegah reduksi ilmu hanya pada yang 

terukur, dan mengingatkan bahwa setiap pengetahuan memiliki 

horizon metafisik (Sachiko Murata & William C. Chittick, 

1994).  

Seyyed Hossein Nasr, misalnya menekankan bahwa 

seluruh kosmos dipandang sebagai kitab simbolik dalam tradisi 

Islam. Alam semesta bukanlah benda mati yang netral, tetapi 

penuh dengan tanda-tanda (ayat) yang menunjuk kepada Sang 

Pencipta. Oleh karena itu, pemahaman simbolik atas alam 

adalah bagian dari epistemologi Islam yang mengintegrasikan 

sains, filsafat, dan wahyu. Simbolisme kosmik ini menjaga 

manusia dari reduksionisme materialistik, sekaligus 



10 
 

membentuk kesadaran spiritual yang utuh (Seyyed Hossein 

Nasr, 1989).   

Mutiara dalam tradisi simbolik—khususnya dalam 

tafsir sufistik dan filsafat Islam— menyimpan makna 

mendalam tentang kreativitas, kesabaran, nilai tersembunyi, 

dan pencarian spiritual. Mutiara yang tersembunyi di dalam 

tiram diibaratkan sebagai ―kebijaksanaan, nur, atau kebenaran 

batin‖ yang hanya bisa ditemukan oleh orang yang sabar dan 

tekun mencari. Hossein Nasr,  menjelaskan bahwa simbol-

simbol alam seperti mutiara dan tiram merupakan cerminan 

realitas spiritual yang tersembunyi [Hossein Nasr, 1989].  

 Ketiga, Aspek Kearifan Lokal. Kota Palu Sulawesi 

Tengah, dijuluki sebagai  "Mutiara di Khatulistiwa",  karena 

keindahan alamnya yang luar biasa, terutama kombinasi unik 

antara gunung, lembah, sungai, pantai, dan laut yang terlihat 

dalam satu pandangan, yang dikenal sebagai Kota Lima 

Dimensi. Julukan ini pertama kali diberikan oleh Bung Karno 

pada tanggal 10 Oktober 1957 saat berkunjung ke Palu, dan 

diperkuat oleh pemerintah daerah Sulawesi Tengah, Lewat 

Festival Pesona Palu Nomoni yang diselenggarakan pada 24-26 

September 2016. Palu diperkenalkan sebagai kota dengan 

julukan "Mutiara di Khatulistiwa".  



11 
 

Penobatan ini dikukuhkan lewat penandatanganan 

prasasti oleh Menteri Pariwisata, Arief Yahya, bersama 

Gubernur Sulawesi Tengah, Longki Djanggola. Prasasti terdiri 

dari bahasa Inggris, Bahasa Indonesia dan bahasa Kaili. Isi 

prasasti mengartikulasikan kata-kata sebagai berikut: "Palu 

Nomoni, Kita Tunjukan kepada Dunia, Kita Tunjukan kepada 

Indonesia, Palu Pantas Disebut Mutiara di Katulistiwa". 

https://www.merdeka.com/travel/ini-yang-bikin-palu-

dinobatkan-jadi-kota-muti-ara-khatulistiwa.html  

   

  

https://www.merdeka.com/travel/ini-yang-bikin-palu-dinobatkan-jadi-kota-muti-ara-khatulistiwa.html
https://www.merdeka.com/travel/ini-yang-bikin-palu-dinobatkan-jadi-kota-muti-ara-khatulistiwa.html


12 
 

C. Geneologi Proses Pembentukan Mutiara: Sebuah 

Analogi Ilmiah dan Filosofis 

 Secara biologis, mutiara merupakan hasil dari proses 

biomineralisasi, yaitu suatu proses alami di mana organisme 

hidup menghasilkan material anorganik sebagai bagian dari 

struktur biologisnya. Dalam hal ini, mutiara terbentuk di dalam 

tubuh moluska, khususnya dari kelompok kerang tiram mutiara 

yang termasuk dalam famili Pteriidae. Proses ini terjadi sebagai 

respons fisiologis terhadap iritasi atau invasi benda asing yang 

masuk ke dalam rongga tubuh moluska. Moluska adalah hewan 

invertebrata (tidak bertulang belakang) yang memiliki tubuh 

lunak, dan banyak di antaranya memiliki cangkang keras 

sebagai pelindung (Zhu et al., 2018).  

Moluska memainkan peran penting dalam ekosistem 

sebagai: 1. Pemakan detritus (membersihkan lingkungan), 2. 

Mangsa utama bagi banyak predator laut, 3. Pengendali 

populasi mikroorganisme (melalui penyaringan air), dan 4. 

Bioindikator kesehatan lingkungan laut (McCarty & 

Munkittrick, 1996).  

 Mutiara terbentuk ketika benda asing (seperti butiran 

pasir, parasit, atau serpihan jaringan) masuk ke dalam rongga 

tubuh moluska, terutama ke dalam area antara cangkang dan 

jaringan mantel. Jaringan mantel (mantle tissue) ini adalah 



13 
 

bagian penting dari moluska yang bertanggung jawab 

membentuk dan memelihara cangkangnya. Ketika jaringan ini 

teriritasi oleh benda asing, moluska akan melindungi dirinya 

dengan menghasilkan lapisan nacre (lapisan mutiara) yang 

terdiri dari: Kalsium karbonat (CaCO₃) – berbentuk aragonit 

atau kalsit, dan Konchiolin – protein organik yang merekatkan 

kristal-kristal mineral tersebut.  

Lapisan ini akan menutupi benda asing secara berlapis-

lapis dan terus-menerus, mirip seperti melapisi pasir dengan 

lem dan lapisan kaca berkali-kali. Proses inilah yang 

menghasilkan struktur bulat, keras, dan berkilau yang kita 

kenal sebagai Mutiara (Southgate & Lucas, 2011; Zhu et al., 

2018) (Southgate & Lucas, 2011; Zhu et al., 2018) Lapisan 

nacre ini disekresikan secara bertahap dan terus-menerus, 

sehingga menghasilkan struktur berlapis-lapis konsentris yang 

memberi efek kilau khas pada mutiara. Proses ini dapat 

berlangsung selama beberapa bulan hingga bertahun-tahun, 

tergantung pada spesies moluska, kondisi lingkungan, dan 

ukuran benda asing yang terperangkap di dalam jaringan lunak 

tersebut (Gervis & Sims, 1992). 

 Di balik kemilau indahnya, mutiara terbentuk melalui 

proses yang panjang, menyakitkan, namun penuh makna. 

Ketika sebutir pasir atau benda asing masuk ke dalam tubuh 



14 
 

moluska, organisme ini merespons dengan melapisinya secara 

bertahap menggunakan nacre (lapisan mutiara) sebagai 

mekanisme perlindungan [Southgate, P.C., & Lucas, J.S., 

2008]. Seiring waktu, iritasi itu berubah menjadi sesuatu yang 

bernilai tinggi: sebuah mutiara. 

Secara ilmiah, proses ini mencerminkan mekanisme 

adaptif biologis—di mana organisme berusaha menanggulangi 

gangguan eksternal melalui cara-cara evolusioner yang 

kompleks [Mann, S.,2001).  

Namun, di sisi lain, proses ini juga menyimpan makna 

filosofis mendalam: penderitaan atau gangguan bisa menjadi 

pemicu pertumbuhan, transformasi, bahkan keindahan dalam 

hidup manusia. Dalam filsafat eksistensial, ini bisa dikaitkan 

dengan gagasan bahwa manusia membentuk makna melalui 

penderitaan, seperti yang ditegaskan oleh Viktor Frankl dalam 

logoterapinya [Frankl, V. E., 1985].  

Gangguan eksistensial, seperti "butiran pasir" dalam 

hidup kita, memicu respons internal yang, bila diolah dengan 

kesadaran dan ketekunan, dapat membentuk ―mutiara‖ 

kebijaksanaan atau jati diri. Dengan demikian, pembentukan 

mutiara bukan hanya proses biologis, melainkan simbol 

universal tentang bagaimana kesulitan bisa menjadi sumber 

nilai dan keindahan—baik dalam alam maupun dalam 



15 
 

pengalaman manusia. Di bawah ini akan dijelaskan tahap 

geneologis proses pembentukan Mutiara, sebagai berikut: 

Pertama: Asal-Usul atau Awal Kejadian 

 Mutiara terbentuk secara alami di dalam tubuh moluska 

laut, khususnya dari kelompok kerang mutiara (genus 

Pinctada), sebagai reaksi pertahanan terhadap masuknya unsur 

luar atau benda asing ke dalam tubuhnya. Benda asing tersebut 

bisa berupa butiran pasir, parasit mikroskopik, atau fragmen 

organisme laut yang masuk secara tidak sengaja ke dalam 

jaringan lunak kerang melalui celah cangkang [Gervis, M. H., 

& Sims, N. A.,1992 ]. Dalam konteks ini, masuknya benda 

asing bukanlah sebuah proses yang dikehendaki oleh 

organisme tersebut, namun ia menanggapi ancaman tersebut 

dengan cara yang unik: mengubah gangguan menjadi permata. 

Kedua: Mekanisme Biologis Terbentuknya Mutiara 

 Setelah benda asing masuk, sistem biologis tiram 

memicu mekanisme pertahanan yang kompleks. Sel-sel dari 

lapisan mantel (mantle tissue) akan mengelilingi benda asing 

dan mulai mensekresikan zat yang disebut nacre—juga dikenal 

sebagai mother-of-pearl. Nacre ini tersusun dari lapisan-lapisan 

mikroskopik kalsium karbonat (dalam bentuk kristal aragonit 

atau kalsit) yang disatukan oleh protein organik bernama 

konchiolin [Strack, E., 2006]. Reaksi ini tidak hanya bersifat 



16 
 

“protektif” tetapi juga “konstruktif-adaptif”: organisme 

tersebut mengatasi luka melalui proses penciptaan—suatu 

dinamika biologis yang sarat dengan makna filosofis tentang 

kreativitas dalam penderitaan. 

Ketiga: Proses Bertahap Pembentukan Mutiara 

 Proses ini terdiri atas beberapa sub-tahapan yang 

berlangsung secara berkala dan berkesinambungan, dan 

memerlukan waktu yang panjang—bahkan bisa mencapai dua 

hingga lima tahun bergantung jenis tiram dan kondisi 

lingkungan. 

1. Tahap Awal (Pearl Sac Formation): Sel-sel mantel 

membentuk sebuah kantung kecil (pearl sac) di sekitar benda 

asing. Di sinilah permulaan terbentuknya struktur mutiara. 

2. Sekresi Nacre: Kantung mutiara kemudian mulai 

mensekresikan lapisan nacre secara berulang-ulang, 

membungkus inti benda asing dalam spiral lapisan 

mikroskopik yang terorganisir rapi. Setiap lapisan 

berkontribusi pada warna, kilau, dan kualitas optik dari mutiara 

yang dihasilkan. 

3. Pertumbuhan dan Pemantapan Struktur: Seiring waktu, 

akumulasi lapisan nacre membentuk struktur bulat (atau semi-

bulat/tidak beraturan), yang dikenal sebagai mutiara. Proses ini 

tidak bisa dipercepat secara alami tanpa mengganggu 



17 
 

kualitasnya, karena keindahan mutiara bergantung pada 

ketekunan proses dan harmoni internal struktur kristalnya 

[Southgate, P. C., & Lucas, J. S., 2008]. 

 Proses-proses tersebut tidak hanya mencerminkan 

keajaiban biologis, tetapi juga dapat diinterpretasikan sebagai 

metafora epistemologis tentang bagaimana gangguan atau 

tantangan (seperti benturan ide, krisis ilmu, atau konflik nilai) 

dapat memicu sebuah proses penyatuan ilmu yang produktif, 

reflektif, dan bernilai tinggi, terutama jika dikaitkan dengan 

masuknya  ilmu pengetahuan Barat  dalam tradisi Islam. 

Dengan demikian, geneologi terbentuknya mutiara tidak hanya 

menjadi objek kajian biologi kelautan, tetapi juga menjadi 

sumber inspirasi dalam menyusun ulang paradigma keilmuan 

yang berlandaskan nilai-nilai wahyu dan akal. 

  



18 
 

D. Analogi Mutiara dengan Keilmuan dalam Islam 

 

Mutiara, jika ditinjau  secara filosofis, dapat menjadi 

metafora penting bagaimana Islam mengelola "input asing" 

dalam hal ini ilmu-ilmu duniawi yang masuk ke dalam 

kerangka keilmuan Islam dan mengubahnya menjadi sesuatu 

yang berharga. Seperti halnya mutiara yang terbentuk melalui 

proses panjang dalam tubuh kerang, keilmuan dalam Islam pun 

lahir dari proses historis, spiritual, dan intelektual yang 

bertahap dan mendalam.  

Butiran ilmu dalam Islam tidak muncul secara instan, 

melainkan tumbuh dari iritasi-iritasi sejarah: tantangan sosial, 

peradaban, dan pergulatan pemikiran. Ibarat sebutir pasir yang 

memicu pembentukan mutiara, tantangan-tantangan ini 

melahirkan pemikiran baru, tajdid (pembaharuan), ijtihad, 

hingga turats ilmiah yang berkilau hingga kini (S. H. Nasr, 

2001).  

 Secara ilmiah, keilmuan Islam dalam analogi Mutiara, 

lahir, tumbuh  dan berkembang dari wahyu yang berfungsi 

seperti moluska tiram sebagai alat penyaring atau sebagai alat 

respirasi dan filter (Newell, 2004). Proses ini 

merepresentasikan bagaimana wahyu menyaring realitas 

kehidupan manusia, lalu mengkristalkannya menjadi prinsip-



19 
 

prinsip dasar yang kemudian membentuk fondasi ilmu 

pengetahuan dalam Islam. Seperti halnya tiram menghasilkan 

mutiara dari benda asing yang masuk ke dalam tubuhnya, lalu 

melapisinya dengan nacre (lapisan mutiara) sebagai bentuk 

perlindungan, demikian pula keilmuan Islam berkembang dari 

interaksi antara wahyu dan realitas empiris, seperti yang 

dipahami oleh Naquib dan Husn Nasr bahwa Wahyu berfungsi 

sebagai mekanisme perlindungan dan penyaring nilai, yang 

melapisi fakta-fakta dunia dengan makna ilahiah, lalu 

memformulasikannya menjadi ilmu yang bukan hanya bersifat 

fungsional, tetapi juga spiritual dan etis.  

Demikian misalnya, Naquib menyatakan bahwa ilmu 

dalam Islam bersumber dari wahyu dan akal, dengan wahyu 

sebagai pemandu utama dalam pembentukan worldview Islami 

(S. M. N. Al-Attas, 1991). Begitu juga Husen Nasr 

menjelaskan bahwa ilmu pengetahuan dalam tradisi Islam 

berasal dari prinsip-prinsip metafisika yang diturunkan melalui 

wahyu, lalu dikembangkan melalui metode rasional dan 

observasional (S. H. Nasr, 2001). 

 Moluska memiliki jaringan mantel untuk membentuk 

cangkang sebagai pelindung dari predator dan kondisi 

lingkungan yang ekstrem [Weiner, S., & Addadi, L. (1997) 

yang dalam keilmuan Islam dapat dianalogikan sebagai al-



20 
 

Qur‘an dan hadis Nabi. Fungsi Moluska dan mantel tiram yang 

membentuk cangkang sebagai pelindung dari predator dan 

kondisi lingkungan yang ekstrem sama persis dengan fungsi al-

Qur‘an dan hadis. Ia tidak hanya berfungsi sebagai arsip 

lingkungan – sumber informasi tentang segala hal, tetapi juga 

sebagai nutrisi dan alat reproduksi mutiara [Kellogg, M. L., et 

al. (2014 dan South gate, P. C., & Lucas, J. S. 2008).  

Fungsi dan mekanisme pertahanan ini, sebagaimana 

dalam kajian biologi tiram, tidak bersifat agresif seperti pada 

sistem kekebalan vertebrata, melainkan bersifat protektif dan 

isolatif, yang dilakukan oleh jaringan lunak moluska, terutama 

oleh lapisan mantel (mantle tissue)—bagian tubuh yang juga 

bertanggung jawab dalam pembentukan cangkang (Gervis, M. 

H., & Sims, N. A. 1992).  

Jika dianalogikan dalam keilmuan Islam, dengan 

perlindungan yang bersifat protektif dan isolative al-Qur‘an 

dan hadis nabi atas segala ―pengetahuan asing‖ yang datang, 

terciptalah berbagai jenis keilmuan dalam Islam. Bagaimana 

proses mutiara keilmuan itu terbentuk?, ini bisa diolah dengan 

fungsi dan kegunaan lapisan nacre pada mutiara --juga dikenal 

sebagai mother-of-pearl—adalah lapisan berkilau dan halus 

yang ditemukan di bagian dalam cangkang beberapa moluska, 

seperti tiram.   



21 
 

Lapisan mother of pear ini jika dianalogikan dalam 

keilmuan Islam dianggap sebagai  kerangka dasar keilmuan 

dalam Islam, yaitu Aqidah, syariah dan akhlak. Fungsinya 

seperti mekanisme biologis mutiara, yaitu  berfungsi sebagai 

penghalang pelindung terhadap gesekan dan iritasi terhadap 

jaringan lunak moluska. Lapisan ini halus, tidak abrasif, 

sehingga melindungi jaringan lunak dari ujung tajam mineral 

kalsium karbonat (Mayer, G. 2005). Itu artinya, aqidah, syariah 

dan akhlak, dalam konteks pergumulan pemikiran dan 

perkembangan keilmuan Islam, berfungsi sebagai jaringan 

pengaman atas masuknya berbagai  keilmuan asing yang bisa 

saja mengganggu dan mengancam otentisitas wahyu.   

Dengan kata lain, aqidah, syariah dan akhlak ini 

merupakan bentuk pertahanan epistemologis Islam agar proses 

integrasi keilmuan atau pembentukan mutiara keilmuan tidak 

tercerabut dari akar keilmuan Islam. Inilah yang dimaksud 

dalam analisis biologi tiram bahwa salah satu fungsi paling 

khas nacre adalah membentuk mutiara sebagai respons 

terhadap benda asing seperti pasir, parasit, atau kerusakan 

jaringan. Sel mantel akan membungkus partikel tersebut 

dengan lapisan nacre secara bertahap, sebagai bentuk 

pertahanan biologis. Proses ini bisa berlangsung selama 

bertahun-tahun [Southgate, P. C., & Lucas, J. S. (2008).  



22 
 

Lapisan nacre memiliki kilau iridescent (berubah warna 

tergantung sudut pandang), yang menjadikannya sangat 

bernilai secara estetika [Strack, E. 2006). Ini mirip  dengan 

potret lapisan sejarah kebudayaan Islam, baik masa klasik, 

modern dan kotemporer dalam merespon tantangan zaman dan 

memproduksi pengetahuan dengan berbagai sudut pandang  

yang adaptatif,  variatif dan multi dimensi.  Lapisan nacre 

dapat dipahami sebagai symbol dan bentuk baru  pembacaan 

keilmuan Islam yang  tidak sekedar menawarkan reinterpretasi 

teks-teks agama, tetapi juga menghadirkan pendekatan-

pendekatan baru dalam memehami Islam yang kontekstual, 

interdisipliner, dan berpihak pada nilai-nilai kemanusiaan 

universal [Lukman S. Thahir, 2024). 

Kilau iridescent yang menjadikan mutiara sangat 

bernilai, yang oleh Nassau menyebutnya sebagai hasil dari 

interferensi cahaya dalam struktur berlapis seperti pada sayap 

kupu-kupu, gelembung sabun, dan Mutiara [Nassau, Kurt., 

2001), secara metaforis  mirip dengan berbagai gagasan para 

intelektual muslim  yang sering terlibat dalam penafsiran ulang 

teks-teks klasik, baik Al-Qur‘an maupun hadis, dengan tujuan 

untuk mengartikulasikan ajaran Islam yang relevan dalam 

konteks zaman modern.  



23 
 

Upaya tafsir ulang ini lahir dari kesadaran bahwa 

tantangan-tantangan baru, seperti demokrasi, hak asasi 

manusia, gender, globalisasi, hingga teknologi digital tidak bisa 

dijawab hanya dengan menggunakan kerangka berpikir 

tradisional. Oleh karena itu, diperlukan penafsiran ulang 

terhadap teks-teks keagamaan dengan mempertimbangkan 

konteks historis, social dan budaya.  

Fazlur Rahman, misalnya, mengembangkan metode 

double movement, yang menawarkan pendekatan dua arah: 

dari konteks historis teks ke prinsip moral universal, lalu dari 

prinsip itu kembali ke konteks kekinian. Dengan demikian, 

ajaran Islam bisa dipahami tidak hanya sebagai hukum-hukum 

literal, tetapi sebagai nilai-nilai etis yang hidup dan terus 

berkembang. Sementara itu, Nasr Hamid Abu Zaid 

menggusulkan pendekatan hermeneutik yang melihat Al-

Qur‘an sebagai produk interaksi antara teks, konteks 

pewahyuan, dan pembacanya (Lukman S. Thahir, 2024).   

 Mutiara keilmuan dalam Islam yang berbasis pada 

berbagai lapisan  nacre atau produk Sejarah kebudayaan Islam, 

baik berupa nilai-nilai dasar ajaran Islam, seperti aqidah, 

syariah dan akhlak, lapisan metodologis dan epistemologis 

yang variatif dan produk-produk keilmuan Islam klasik seperti 

filsafat Islam, ilmu kalam, tasawuf, fiqh, tafsir, dan sebagainya; 



24 
 

diintegrasikan dengan keilmuan-keilmuan baru seperti 

antropologi, sosiologi, psikologi, historis, filsafat Yunani, 

filsafat Barat kontemporer, dengan berbagai varian metodologi 

dan epistemologinya.  

Semua lapisan ini, bukan hanya mencerminkan kualitas 

estetika, tetapi juga menjadi manifestasi dari ketekunan 

biologis: satu bentuk keindahan yang muncul dari akumulasi 

waktu, ketahanan, dan keteraturan, meminjam analisis biologi 

Tiram [Ward, F. 1995]. Itu artinya, dalam  perkembangan 

pemikiran Islam, proses produksi mutiara keilmuan yang 

estetis, tidak hanya berlangsung dan  bersifat lintas multi 

disiplin, tetapi juga terlahir dari akumulasi waktu, ketahanan 

dan keteraturan. Tak ada lapisan yang berdiri sendiri, semua 

saling melandasi dan memperkuat.  

Setiap generasi ulama dan intelektual Muslim, sejak 

masa Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم hingga kini, memainkan peran aktif 

dalam membangun, memperhalus, dan memperindah bangunan 

keilmuan Islam. Proses ini bukan sekadar reproduksi pasif atas 

warisan sebelumnya, tetapi merupakan bentuk kreatif dari 

tafaqquh, istinbat, dan ijtihad yang berakar kuat dalam tradisi. 

Seperti lapisan nacre dalam pembentukan mutiara, tiap 

kontribusi generasi ulama menambahkan lapisan baru pada 

permata keilmuan yang telah ada—bukan untuk menggantikan, 



25 
 

melainkan untuk melindungi, memperkuat, dan memperindah 

fondasi sebelumnya.  

Analogi ini meminjam cara pandang Jonathan A. C. 

Brown, yang menekankan pentingnya semacam isnad—rantai 

transmisi—dalam validitas dan otoritas pengetahuan Islam. 

Dalam bukunya,  Hadith: Muhammad‘s Legacy in the 

Medieval and Modern World, Brown menjelaskan bahwa 

pengetahuan dalam Islam tidak pernah dianggap sahih kecuali 

jika dapat ditelusuri silsilah transmisinya secara otentik. Tiap 

lapisan pengetahuan yang ditambahkan oleh para ulama bukan 

berdiri sendiri, tetapi berakar pada dan saling melandasi lapisan 

sebelumnya—seperti struktur mikro lapisan nacre yang 

memperkuat satu sama lain dalam membentuk mutiara sejati 

[Brown, J. A. C., 2009). 

 Di sinilah letak perbedaan mendasar antara pandangan 

epistemologi Islam dan pendekatan modern-positivistik: dalam 

Islam, keaslian ilmu tidak hanya diukur dari "isi" atau 

substansinya, tetapi juga dari kesinambungan sanad, 

kredibilitas pewarisnya, dan adab dalam menyampaikannya. 

Dalam dunia hadis, misalnya, seorang rawi yang jujur (‗adl) 

dan tepat hafalan (dabt) adalah bagian integral dari validitas 

suatu riwayat, sebagaimana kemurnian nacre tergantung pada 

kestabilan dan keakuratan sekresi mantel yang membentuknya. 



26 
 

Lebih dari itu, lapisan-lapisan keilmuan ini juga memiliki 

dimensi estetis dan spiritual.  

Dalam studi tasawuf atau falsafah, pengetahuan tidak 

hanya "diterima" secara rasional, tetapi juga intuitif, "dihayati" 

secara rohaniah. Di sinilah tampak bahwa keilmuan Islam 

adalah proses bertingkat, bertahap, dan bercahaya—

sebagaimana cahaya nacre yang iridescent, berubah warna 

tergantung sudut pandang, tetapi tetap bersumber dari satu 

substansi: yaitu kebenaran. Dengan demikian, nacre menjadi 

metafora epistemologis yang sangat tepat dalam 

menggambarkan struktur dan dinamika ilmu dalam Islam: Ia 

tidak monolitik, melainkan bertingkat dan terjalin. Ia tidak 

acak, melainkan terstruktur melalui sanad dan otoritas 

keilmuan. Dan ia tidak mati, melainkan tumbuh bersama 

generasi yang memeliharanya.  

 Dari pemaparan di atas dapat dipertegas bahwa secara 

geneologis, keilmuan Islam tumbuh dari wahyu (Al-Qur‘an), 

yang kemudian ditafsirkan oleh Nabi Muhammad SAW 

melalui sunnah, lalu dikembangkan oleh para sahabat, tabi‘in, 

dan ulama dari berbagai madzhab dan disiplin ilmu—fiqih, 

tafsir, kalam, tasawuf, dan filsafat [Dimitri Gutas, 1998]. Ini 

menyerupai proses berlapis-lapis dalam pembentukan nacre 

pada mutiara—setiap generasi ulama menambahkan lapisan 



27 
 

pemahaman, memperhalus dan memperindah bangunan 

keilmuan yang telah ada sebelumnya. Analogi ini juga 

menyoroti konsep sanad (rantai transmisi keilmuan) dalam 

tradisi Islam, yang dapat disamakan dengan lapisan-lapisan 

nacre yang menyusun sebuah mutiara: tak ada lapisan yang 

berdiri sendiri, semua saling melandasi dan memperkuat. 

Dalam hal ini,  keaslian dan kemurnian ilmu bukan hanya 

dinilai dari substansinya, tetapi dari kesinambungan dan 

otoritas silsilah pengetahuannya [Jonathan Brown, 2009]. 

 Seperti halnya mutiara yang otentik sulit didapat dan 

butuh proses waktu, demikian pula ilmu yang otentik dalam 

Islam memerlukan proses belajar, berguru, dan penyucian jiwa 

(tazkiyah). Dalam tradisi tasawuf, ini bahkan dianggap sebagai 

proses penyucian batin untuk meraih ‗haqiqah‘ (kebenaran 

sejati)—sebuah mutiara spiritual yang tersembunyi di balik 

kulit-kulit zahir dan formalitas [Algazali: Ihya Ulumuddin, 

1974].  

Dengan demikian, geneologi keilmuan dalam Islam 

tidak hanya menyangkut aspek rasional dan tekstual, tetapi 

juga simbolisasi spiritual dan epistemologis—suatu perjalanan 

panjang dari butiran informasi menjadi mutiara hikmah dan 

kebijaksanaan. Untuk lebih jelasnya, di bawah ini dijelaskan 



28 
 

analogi geneologi Mutiara dengan keilmuan dalam Islam, 

sebagai beikut: 

1. Benda Asing sebagai Tantangan Ilmu Duniawi 

 Dalam proses terbentuknya mutiara, partikel asing 

masuk ke dalam tiram dan memicu reaksi biologis yang justru 

menghasilkan sesuatu yang berharga: mutiara. Analogi dalam 

Keilmuan Islam: Ilmu-ilmu duniawi (sains, teknologi, filsafat) 

bisa dianggap sebagai ―partikel asing‖ yang awalnya tampak 

berbeda dari ilmu agama. Namun, Islam tidak menolak ilmu 

duniawi. Sebaliknya, Islam meresponsnya dengan 

"membungkus" dan mengintegrasikannya ke dalam nilai-nilai 

wahyu, menjadikannya ilmu yang bermanfaat dan bermakna 

secara spiritual. Kaitan keduanya: Proses pembungkusan 

partikel asing menjadi mutiara melambangkan cara Islam 

menyerap ilmu luar, lalu mengkristalkannya dengan nilai-nilai 

ilahiyah menjadi  integrasi ilmu yang utuh (integrated 

knowledge). 

2. Lapisan Demi Lapisan Nacre = Tahapan Integrasi 

Mutiara terbentuk dari lapisan-lapisan nacre yang 

disekresikan terus-menerus hingga akhirnya menjadi bulat, 

indah, dan bernilai tinggi. Analogi dalam Ilmu: Integrasi 

keilmuan dalam Islam bukan proses instan, tapi bertahap: 

Dimulai dari al-Qura‘n dan hadis sebagai mantel pelindung 



29 
 

atau katub pengaman beserta ilmu-ilmu dasarnya seperti 

Aqidah-Tauhid, Syari‘ah dan Akhak  --semacam lapisan 

mikroskopik kalsium karbonat dalam pembentukan Mutiara--, 

lalu dilakukan dengan proses  tadabbur alam (observasi),  

dilanjutkan dengan analisis rasional (aqli), diperkuat dengan 

pendekatan intuitif (hati), dan  diselaraskan dengan nilai-nilai 

wahyu (naqli). Hasilnya: ilmu  tidak hanya rasional, tapi juga  

etis, dan transendental.  

Dalam  konsep Naquib Al-Atthas, hasil akhir dari 

semua pergumulan keilmuan adalah: "Knowledge must be 

conceived as something that illuminates the soul and brings 

man nearer to God, not merely as something that enables him 

to dominate the world" [―Ilmu pengetahuan harus dipahami 

sebagai sesuatu yang menerangi jiwa dan membawa manusia 

lebih dekat kepada Tuhan, bukan hanya sebagai sesuatu yang 

memungkinkannya menguasai dunia‖. Naquib Al-

Atthas,1993].  

Kaitan keduanya: Lapisan nacre = proses penyatuan 

antara ilmu empirik dan ilmu tauhid, syariah dan akhlak 

dipahami dalam paradigma integrasi-interkoneksi model Amin 

Abdullah yang menghasilkan ilmu yang bermanfaat dan 

bermakna, bukan sekadar netral. Dengan kata lain, ilmu tidak 

berhenti pada konsep atau wacana, tetapi menjadi etika sosial, 



30 
 

kebijakan publik, dan pemikiran transformatif. [Amin 

Abdullah, 2020]. Ilmu tidak lagi memisahkan yang "agama" 

dan yang "dunia", melainkan mewujudkan nilai-nilai Islam 

(tauhid, keadilan, rahmah) dalam semua bidang kehidupan: 

hukum, ekonomi, politik, teknologi, dll. 

3. Mutiara sebagai Hasil dari Reaksi Alamiah dan 

Spiritual 

Mutiara bukan hasil rekayasa semata, tapi reaksi 

alamiah yang dalam dan reflektif. Analogi dalam Keilmuan: 

Ilmu dalam Islam bukan sekadar akumulasi data atau 

teknologi. Ia lahir dari interaksi mendalam antara: akal 

(rasionalitas), qalb (hati nurani), dan wahyu (hidayah). Kaitan 

keduanya: Mutiara mencerminkan output dari ilmu yang 

diintegrasikan dan bernilai tinggi — bukan sekadar canggih, 

tetapi membawa kebijaksanaa dan kemaslahatan hidup 

manusia, di dunia dan akhirat. 

Demikian gambaran umum bagaimana Mutiara yang 

diproduksi oleh Tiram (oyster), merupakan makhluk laut yang 

secara biologis memiliki karakteristik unik, namun dalam 

tradisi simbolik—khususnya dalam tafsir sufistik dan filsafat 

Islam—ia juga menyimpan makna mendalam tentang 

kreativitas, kesabaran, nilai tersembunyi, dan pencarian 

spiritual. Dalam perspektif biologis, tiram sebagai makhluk 



31 
 

penghasil mutiara adalah moluska dari keluarga Ostreidae yang 

hidup menempel pada substrat keras di dasar laut. Salah satu 

keunikan biologis tiram adalah kemampuannya menghasilkan 

mutiara dari reaksi biologis terhadap benda asing (seperti pasir 

atau parasit) yang masuk ke dalam cangkangnya.  

Mutiara terbentuk sebagai hasil ―mekanisme pertahanan 

diri‖, di mana iritasi itu dilapisi lapisan demi lapisan nacre (zat 

mutiara) hingga terbentuk permata yang indah (Pennak, 1963, 

pp. 947–950). Karakter ini sering dijadikan metafora tentang 

bagaimana ―rasa sakit atau gangguan‖ dapat menghasilkan 

―keindahan dan nilai‖.  

Dalam perspektif simbolik: Tiram, dalam khazanah 

tafsir simbolik (ta‘wil) dan tradisi sufistik,  melambangkan 

―jiwa manusia‖ yang tersembunyi namun menyimpan potensi 

keindahan di dalamnya. Mutiara yang tersembunyi di dalam 

tiram diibaratkan sebagai ―kebijaksanaan, nur, atau kebenaran 

batin‖ yang hanya bisa ditemukan oleh orang yang sabar dan 

tekun mencari.  

Demikian misalnya, Hossein Nasr, dalam Knowledge 

and the Sacred  menjelaskan bahwa simbol-simbol alam seperti 

mutiara dan tiram merupakan cerminan realitas spiritual yang 

tersembunyi. Al-Ghazali menyebut hati sebagai tempat 

pancaran cahaya, seperti mutiara di dasar laut (Ghazali, 1963).  



32 
 

 Tiram tidak menghasilkan mutiara secara instan. 

Prosesnya panjang dan dimulai dari rasa sakit (iritasi). Ini 

melambangkan bahwa perjalanan menuju kebenaran 

membutuhkan  ketekunan, kesabaran, rasa sakit, dan 

pengorbanan (Aymard & Laude, 2004).  Tiram  secara fisik,  

tidak mencolok, bahkan dianggap kasar. Namun, di dalamnya 

terdapat permata berharga. Ini menekankan pentingnya 

substansi atas bentuk, batin atas zahir, atau inti (esensi) atas 

kulit luar, sebagaimana ditekankan dalam tradisi tasawuf dan 

filsafat Islam.  

Al-Ghazali, dalam beberapa tulisannya, menyamakan 

hati manusia yang bersih dengan wadah mutiara, yang jika 

dijaga dari penyakit batin, akan memantulkan cahaya Tuhan. Ia 

sering menggunakan simbol mutiara dalam karya-karyanya 

sebagai representasi hikmah atau kebenaran ilahiah yang 

tersembunyi dan hanya bisa dicapai melalui pencarian spiritual 

dan intelektual. Demikian misalnya Al-Gazali menyatakan: 

"Ilmu ibarat laut, dan hikmah di dalamnya ibarat mutiara. 

Tidak akan diperoleh kecuali oleh mereka yang menyelam 

dengan niat suci dan alat yang benar." Ia juga menekankan 

bahwa kebenaran tidak selalu tampak di permukaan, dan 

pencari ilmu harus melalui perjalanan yang sulit seperti 

penyelam mencari mutiara di kedalaman laut (Ghazali, 1963).  



33 
 

 Jalaluddin Rumi menggunakan simbol mutiara dalam 

konteks transformasi melalui penderitaan atau luka, sangat 

mirip dengan analogi tiram. Dalam Mathnawi, ia berkata: 

―Luka adalah tempat di mana cahaya masuk. Dari iritasi dalam 

tiram, lahir mutiara yang bercahaya (Rumi, 2006). Dalam 

filsafatnya, Mulla Sadra membahas eksistensi (wujud) sebagai 

tingkatan cahaya. Ia menyebut bahwa realitas memiliki lapisan-

lapisan seperti batu permata, dan hanya yang mencapai 

kedalaman makna akan menemukan hakikat sejati (hakikat 

wujud). Meski tidak menyebut ―tiram‖ secara langsung, ia 

memakai istilah seperti: ―Cahaya wujud itu seperti permata 

yang tersembunyi dalam lapisan keingkaran... yang hanya 

dapat disingkap oleh akal yang bersatu dengan wahyu 

(Marcotte, 2012).‖  

Sayyid Hossein Nasr  menyebut alam sebagai Lautan 

Hikmah, Mutiara sebagai Intisari Ilmu. Dalam karya-karyanya 

seperti Knowledge and the Sacred dan Science and Civilization 

in Islam, Nasr menekankan bahwa alam semesta adalah lautan 

tanda-tanda Tuhan, dan para ilmuwan Islam tradisional adalah 

penyelam yang mencari mutiara makna dalam lautan itu. 

Demikian ia menyatakan: ―The traditional Muslim scholar is 

like a diver, descending into the ocean of the world to extract 



34 
 

pearls of meaning — always guided by the rope of 

revelation.‖(S. H. Nasr, 1989).   

Di sini, Nasr secara eksplisit menggunakan analogi 

tiram dan penyelaman sebagai struktur metaforis epistemologi 

Islam — mencari makna terdalam melalui wahyu, akal dan 

hati. 

Kesimpulan Analogi 

Proses Terbentuknya Mutiara Integrasi Keilmuan dalam 

Islam 

Benda asing masuk ke tiram Ilmu duniawi masuk ke Islam 

Tiram merespon dengan 

nacre 

Islam memberi bingkai wahyu 

Lapisan nacre bertahap Integrasi ilmu proses berlapis  

dan bertahap  

Mutiara yang bernilai tinggi Ilmu yang rasional, beretika 

dan bertauhid 

 

  



35 
 

E. Kerangka Konseptual Mutiara Keilmuan UIN 

Datokarama Palu 

 Di bawah ini akan dipaparkan kerangka konseptual 

paradiga Mutiara Keilmuan UIN Datokarama Palu sebagai 

landasan umum untuk memahami dan mengimplementasikan 

pada seluruh civitas akademika, sebagai berikut: 

1. Landasan Filosofis-Epistemologis dan Biologis 

 Proses pencarian dan pembentukan ilmu di UIN 

Datokarama Palu dengan paradigma Mutiara Keilmuan 

merupakan suatu ikhtiar epistemologis dan spiritual yang 

menempatkan wahyu sebagai pusat orientasi ilmu, sekaligus 

membuka diri terhadap realitas empiris dan tantangan 

intelektual kontemporer. Paradigma ini memandang ilmu 

bukan semata produk logika rasional atau pengalaman 

inderawi, melainkan sebagai kristalisasi nilai-nilai ilahiah yang 

terwujud melalui dialog kreatif antara wahyu dan akal, antara 

tradisi dan sains, serta antara teks dan konteks. 

 Sebagaimana tiram yang menghasilkan mutiara melalui 

proses biologis merespons benda asing dengan lapisan nacre, 

demikian pula UIN Datokarama merespons berbagai 

perkembangan ilmu modern — baik sains, teknologi, 

humaniora, maupun filsafat — dengan membungkusnya dalam 

nilai-nilai Islam yang berakar pada Al-Qur‘an dan Sunnah. 



36 
 

Hasil akhirnya adalah mutiara keilmuan yang bersifat 

integratif, holistik, dan transformatif — ilmu yang tidak hanya 

sahih secara akademik, tetapi juga bermakna secara spiritual 

dan relevan secara sosial. 

 Dengan demikian, paradigma Mutiara Keilmuan di UIN 

Datokarama Palu mencerminkan misi intelektual yang berakar 

pada warisan keilmuan Islam klasik namun responsif terhadap 

zaman. Ia tidak sekadar membentuk insan akademik yang 

cakap berpikir, tetapi juga membina ilmuwan muslim yang arif, 

berakhlak, dan mampu memformulasikan pengetahuan yang 

menyatu antara fakta dan hikmah, antara akal dan kalbu, antara 

teori dan tanggung jawab peradaban. 

2. Komponen-Komponen Konseptual Mutiara Keilmuan 

a. Al-Qur‘an dan Hadis sebagai katub pengaman. 

Keduanya berfungsi sebagai pagar nilai dan struktur 

formal—membatasi, mengarahkan, dan membentuk 

perkembangan ilmu, etika, dan hukum agar tetap berporos pada 

tauhid. Seperti cangkang yang melindungi dan memberi bentuk 

bagi kehidupan internal tiram, Al-Qur‘an dan Hadis adalah 

struktur normatif dan sakral yang menjadi katub pengaman, 

benteng terhadap Invasi Ide asing yang merusak dan  inti atau 

navigasi utama dari semua bentuk pengembangan pengetahuan 

Islam. Persis seperti, cangkang tiram dalam biologi moluska, 



37 
 

bukan sekadar struktur keras yang melindungi isi lunak di 

dalamnya. Ia merupakan sistem pertahanan dan penyangga 

vital yang memungkinkan kehidupan internal tetap berlangsung 

secara aman dan teratur.  

b. Wahyu berfungsi seperti moluska.  

Sebagaimana moluska adalah organisme hidup yang 

dalam tubuhnya terbentuk mutiara—hasil reaksi biologis 

terhadap iritasi eksternal—demikian pula wahyu dalam tradisi 

Islam dapat dipahami sebagai entitas hidup yang menjadi pusat 

kristalisasi ilmu dan kebijaksanaan. Mutiara bukanlah hasil 

benda mati, melainkan proses yang melibatkan kehidupan, 

ketahanan, dan respons terhadap lingkungan. Begitu pula, 

wahyu bukan sekadar kumpulan teks statis atau dogma beku, 

tetapi merupakan realitas hidup yang aktif, dinamis, dan 

senantiasa relevan terhadap konteks zaman dan peradaban 

manusa. 

Dalam kerangka ini, wahyu menjadi semacam "wadah 

epistemologis"—sebuah medium dasar tempat tumbuh dan 

berkembangnya berbagai cabang pengetahuan dalam peradaban 

Islam, mulai dari teologi, filsafat, hingga sains. 

  



38 
 

c. Proses berlapis Integrasi Ilmu.   

Mutiara keilmuan dalam Islam tidak lahir seketika, 

melainkan melalui pelapisan nilai dan pengetahuan selama 

berabad-abad. Lapisan pertama adalah dasar-dasar ajaran 

Islam—aqidah, syariah, dan akhlak— (bersumber dari sunnah 

nabi )yang menjadi fondasi spiritual dan etis. Di bawahnya, 

terbentuk lapisan metodologis dan epistemologis yang beragam 

(Inderawi, akal, dan hati) mencerminkan cara berpikir dan 

pendekatan ilmiah dalam Islam. Lapisan-lapisan berikutnya 

muncul dalam bentuk ilmu-ilmu klasik seperti filsafat Islam, 

ilmu kalam, tasawuf, fiqh, dan tafsir. Proses ini tidak berhenti 

di masa klasik.  

Keilmuan Islam terus berkembang dengan menyerap 

dan mengintegrasikan ilmu-ilmu modern dan kontemporer 

seperti antropologi, sosiologi, psikologi, sejarah, serta dialog 

kritis dengan filsafat Yunani dan filsafat Barat kontemporer. 

Masing-masing pendekatan membawa metode dan 

epistemologi baru, memperkaya warisan keilmuan Islam 

seperti lapisan nacre yang terus menumpuk dan memperindah 

inti mutiara. 

  



39 
 

3. Fungsi epistemologis  

Mutiara Keilmuan: Protektif, tidak reaktif; selektif, 

tidak eksklusif. Seperti jaringan mantel dan lapisan nacre yang 

menyaring dan melindungi jaringan lunak dari iritasi; aqidah, 

syariah, dan akhlak menjadi katup protektif terhadap ilmu 

asing agar tidak merusak keaslian Islam. Keilmuan Islam 

tumbuh dari generasi ke generasi dalam bentuk transmisi ilmu 

yang dapat dipertangjawabkan dan berintegritas, bukan dari 

spekulasi bebas.  

Setiap ulama dan intelektual Islam menambahkan 

lapisan nacre baru tanpa menghapus yang lama. Validitas ilmu 

Islam: bukan hanya isinya, tapi juga asal-muasalnya (isnad), 

melewati proses tajdid dan ijtihad. Tantangan zaman (sosial, 

politik, globalisasi) menjadi semacam iritasi sejarah yang 

mendorong lahirnya pemikiran baru, reinterpretasi teks, dan 

integrasi ilmu baru, dengan tetap menjaga asas kemanfaatan,  

kemaslahatan, dan martabat manusia.  

Mutiara keilmuan dalam Islam bersifat Interdisipliner 

dan Terbuka terhadap Ilmu Asing. Ia  bukan isolasi dari 

pengetahuan duniawi, tapi hasil penyaringan dan integrasi 

ilmu. Tradisi Islam mengintegrasikan filsafat Yunani, logika, 

sosiologi, antropologi, dan lainnya dalam kerangka tauhid. 

Seperti halnya lapisan nacre dikenal karena kilau iridescent-



40 
 

nya—cahaya yang berubah tergantung sudut pandang. 

Demikian pula Mutiara keilmuan dalam Islam, ia harus 

dipahami dari berbagai pendekatan (teks, konteks, sejarah, 

sosial) sehingga menghasilkan keindahan intelektual dan 

kedalaman spiritual. 

4. Tangguh dan Tahan Uji 

Mutiara Keilmuan UIN Datokarama Palu Tangguh dan 

tahan uji, tahan terhadap waktu dan ujian. Demikian pula ilmu 

dalam Islam: diuji oleh perdebatan mazhab, perubahan zaman, 

dan tantangan konteks—namun tetap bertahan karena 

strukturnya kuat. 

5. Indah secara Etis dan Estetis 

Keilmuan Islam tidak hanya bicara kebenaran, tapi juga 

keindahan adab, akhlak, dan kebijaksanaan. Mutiara bukan 

hanya keras, tapi juga berkilau: indah dan bermanfaat. Dari  

pemaparan kerangka konseptual di atas dapat disimpulkan dan 

dipahami bahwa Mutiara Keilmuan UIN Datokarama Palu 

adalah paradigma integrasi ilmu yang menempatkan Al-Qur‘an 

dan Hadis sebagai pusat orientasi dan katub protektif, serta 

wahyu menjadi pusat gravitasi epistemologis yang melahirkan 

pemikiran rasional, spiritual, dan etis dalam satu tarikan nafas 

dengan cara  menyaring, mengarahkan, serta membingkai 

interaksi ilmu-ilmu keislaman dengan ilmu-ilmu kontemporer 



41 
 

secara terus menerus hingga melahirkan ilmu yang bercahaya 

dan berfaedah.   

Melalui paradigma inii, UIN Datokarama Palu 

membangun model keilmuan yang integratif, selektif, dan 

transformatif: bermakna secara spiritual, relevan secara sosial, 

serta tangguh terhadap dinamika zaman dan tetap indah dalam 

etika dan estetika keilmuan Islam. 

  



42 
 

F. Gambar Geneologis dan Visual konseptual 

Pembentukan Mutiara dan Keilmuan Islam   

 

Geneologi Proses Pembentukan Mutiara 

   



43 
 

MUTIARA KEILMUAN UIN DATOKARAMA PALU 

 

  



44 
 

Gambaran Visual Konseptual 

1. Lapisan Luar – Cangkang (Al-Qur‘an & Hadis sebagai 

Katub Pengaman) 

 Simbol Biologis: Cangkang tiram yang keras, kokoh, 

dan melingkupi seluruh tubuh moluska. 

 Fungsi: Menjadi pagar nilai (value fence) dan struktur 

formal yang: 

 Melindungi dari invasi ide asing yang merusak. 

 Mengarahkan pertumbuhan dan perkembangan 

pengetahuan agar tetap pada poros tauhid. 

 Makna Epistemologis: Struktur normatif-sakral yang 

menjaga integritas aqidah, syariah, dan akhlak. 

2. Lapisan Tengah – Moluska (Wahyu sebagai Organisme 

Hidup) 

 Simbol Biologis: Moluska yang menghasilkan mutiara. 

 Fungsi: 

 Menjadi pusat kristalisasi ilmu dan hikmah. 

 Merespons rangsangan atau tantangan eksternal 

secara aktif dan dinamis. 

 Makna Epistemologis: 

 Wahyu bukan teks statis, melainkan realitas hidup 

yang menjadi medium dasar tumbuhnya peradaban 

ilmiah Islam. 

 Berfungsi sebagai ―wadah epistemologis‖ bagi 

seluruh cabang ilmu: teologi, filsafat, sains, dan 

lainnya. 

  



45 
 

3. Lapisan Inti – Proses Berlapis Integrasi Ilmu 

 Simbol Biologis: Lapisan nacre yang membungkus inti 

mutiara secara berkelanjutan. 

 Tahapan: 

1. Lapisan Fondasi Spiritual-Etis: Aqidah, syariah, dan 

akhlak (bersumber dari sunnah Nabi). 

2. Lapisan Metodologis-Epistemologis: Metode 

inderawi, akal, dan hati. 

3. Lapisan Klasik: Filsafat Islam, ilmu kalam, tasawuf, 

fiqh, tafsir. 

4. Lapisan Modern & Kontemporer: Ilmu sosial, 

humaniora, sains, serta dialog kritis dengan filsafat 

Barat. 

 Makna Epistemologis: 

 Setiap lapisan menambah kekayaan, memperkuat 

struktur, dan memperindah ―mutiara‖ ilmu Islam. 

 Proses ini berkesinambungan dan adaptif terhadap 

zaman 

  



46 
 

G. Struktur Ontologis, Epistemologis dan Axiologis 

Mutiara Keilmuan 

 Dalam filsafat ilmu, ontologi, epistemologi, dan 

aksiologi adalah tiga pilar yang saling berkaitan dalam 

memahami pengetahuan. Ontologi membahas hakikat objek 

yang dikaji ilmu, epistemologi membahas cara memperoleh 

pengetahuan tentang objek tersebut, dan aksiologi membahas 

nilai dan tujuan dari pengetahuan tersebut. Ketiganya 

membentuk kerangka berpikir yang komprehensif dalam 

memahami ilmu. 

 Mutiara Keilmuan yang menjadi paradigma integrasi 

Ilmu di UIN Datokarama Palu secara filosofis memiliki basis 

ontologis, epistemologis dan axiologis, yang secara rinci 

dijelaskan di bawah ini, sebagai berikut: 

1. Aspek Ontologis: Pluralisme 

Menempatkan pluralisme sebagai landasan ontologis 

berarti mengakui bahwa realitas terdiri dari beragam dimensi—

fisik, psikis, sosial, dan spiritual—yang semuanya memiliki 

nilai dan saling terkait. Ini sejalan dengan pandangan para 

pemikir Islam seperti Al-Farabi dan Ibn Sina yang melihat 

wujud tidak tunggal secara absolut (monisme) atau hanya 

terpecah menjadi dua (dualisme), tetapi memiliki hierarki dan 

keragaman tingkatan keberadaan. 



47 
 

Dalam konteks Mutiara Keilmuan, pluralisme 

memungkinkan integrasi antara ilmu-ilmu agama dan ilmu-

ilmu modern, tanpa mereduksi salah satunya. 

Dalam paradigma Mutiara keilmuan, Islam melihat 

realitas bukan tunggal (monisme) yang hanya materi, dan 

bukan pula sekadar dualisme ala Cartesian (materi vs roh), 

tetapi pluralistik-holistik. 

Alam, manusia, malaikat, jin, ruh, bahkan realitas 

transenden semuanya memiliki status ontologis yang sahih, 

dengan hirarki tertentu.  

Inilah yang membedakan paradigma Islam dengan 

positivisme Barat yang cenderung mereduksi realitas pada 

dimensi empiris saja. 

➡ Analogi dengan mutiara: pluralitas lapisan nacre yang 

menyelimuti partikel asing, menunjukkan bahwa kebenaran 

dan ilmu dibangun dari lapisan-lapisan realitas yang saling 

melengkapi, bukan satu dimensi tunggal. 

  



48 
 

2. Aspek Epistemologis: Indera, Akal, Intuisi, dan Wahyu 

 Pendekatan ini konsisten dengan epistemologi Islam 

klasik yang mengakui empat sumber pengetahuan: 

a. Indera (empiris) – sebagai dasar observasi dan 

penelitian ilmiah. 

b. Akal (rasional) – untuk analisis, deduksi, dan 

sistematisasi pengetahuan. 

c. Intuisi (dzauq/kasyf) – sebagai kemampuan menangkap 

makna batin atau hakikat yang tidak selalu dapat 

diuraikan secara logis. 

d. Wahyu – sebagai sumber otoritatif dan final bagi 

kebenaran dalam Islam, yang membimbing dan menilai 

hasil dari tiga sumber sebelumnya. 

Kerangka ini menghindari reduksi positivistik sekaligus 

mencegah subjektivisme murni, karena ada orientasi nilai dan 

otoritas wahyu sebagai pengarah. Dengan kata lain: 

Epistemologi  Mutiara Keilmuan UIN Datokarama 

tidak hanya berhenti pada empirisme atau rasionalisme. 

1) Indera → menangkap realitas empiris. 

2) Akal → menalar, menyusun argumen, membangun 

logika. 

3) Intuisi (dzauq, kasyf, ilham) → menyingkap kebenaran 

batin, yang sering digunakan dalam tasawuf. 



49 
 

4) Wahyu → sumber pengetahuan tertinggi, menjadi katup 

pengaman sekaligus fondasi epistemologi. 

➡ Dengan demikian, epistemologi Mutiara Keilmuan UIN 

Datokarama bersifat integratif (jam‘ wa al-tawfīq), bukan 

eksklusif. Semua instrumen pengetahuan diakui, namun wahyu 

tetap menjadi pusat. 

3. Aspek Aksiologis: Tidak Netral, Berpihak pada Etika 

dan Transendensi 

 Menempatkan aksiologi pada posisi tidak netral adalah 

langkah penting, karena ilmu dalam Islam memang diarahkan 

pada kemaslahatan dan pengabdian kepada Allah. 

a. Ilmu yang netral secara nilai berpotensi digunakan 

untuk tujuan destruktif. 

b. Dalam Islam, setiap ilmu harus memihak pada nilai 

etika kemanusiaan (keadilan, kemaslahatan, penghormatan 

pada martabat manusia) dan berorientasi transendental, yaitu 

mengarahkan manusia pada kesadaran ketuhanan. 

c. Ujungnya adalah ‗ubudiyyah—penghambaan kepada 

Tuhan—sebagai tujuan akhir dari aktivitas ilmiah dan amal 

manusia, sebagaimana ditegaskan dalam QS. Adz-Dzariyat 

[51]:56.  

  

  



50 
 

Berbeda dengan sains modern yang cenderung 

mengklaim ―netralitas nilai‖, epistemologi  UIN Datokarama  

menegaskan bahwa ilmu tidak pernah netral. 

 Ilmu harus berpihak pada nilai-nilai etika, kemanusiaan, 

dan keadilan. 

 Puncaknya, aksiologi ilmu dalam Islam selalu 

diarahkan kepada penghambaan kepada Allah 

(ʿubūdiyyah). 

 Inilah yang membuat ilmu dalam Islam bukan sekadar 

teknis, tetapi juga transendental dan normatif. 

➡ Analogi dengan mutiara: mutiara tidak terbentuk secara 

―netral‖, tetapi sebagai respon biologis bernilai dari tiram 

terhadap partikel asing. Begitu pula ilmu Islam, terbentuk 

bukan dalam kekosongan, tetapi sebagai respon etis-spiritual 

terhadap realitas. 

4. Sintesis dalam Mutiara Keilmuan dalam Islam 

Jika digabung: 

 Ontologi pluralis → mengakui keragaman realitas. 

 Epistemologi integratif → menggabungkan indera, 

akal, intuisi, dan wahyu. 

 Aksiologi transendental → berpihak pada nilai etika 

dan berujung pada tauhid. 

  



51 
 

Maka, Mutiara Keilmuan tampil sebagai paradigma 

keilmuan Islam yang menyatu, berlapis, dan bernilai. Ia bukan 

hanya meniru model Barat (yang cenderung empiris-

positivistik) atau terjebak dalam dikotomi klasik, tetapi 

menawarkan kerangka utuh untuk menghadapi tantangan 

zaman. 

  



52 
 

H. Implikasi Praktis Paradigma Mutiara Keilmuan 

UIN Datokarama Palu 

1. Kurikulum 

 Paradigma ini menuntut kurikulum yang integratif, 

pluralis, dan transendental. 

a. Ontologi Pluralis → Kurikulum tidak hanya fokus pada 

satu dimensi ilmu (agama atau sains), melainkan mengakui 

keragaman realitas (materi, sosial, spiritual). 

Implikasi: Mata kuliah wajib mengandung dimensi integrasi. 

Misalnya: Fisika Islam, Bioetika Islam, Filsafat Sains dalam 

Perspektif Tauhid. 

b. Epistemologi Komprehensif → Kurikulum perlu 

menyeimbangkan indera (empiris), akal (rasional), intuisi 

(spiritual), dan wahyu (normatif). 

Implikasi: Metodologi penelitian mahasiswa tidak hanya 

kuantitatif/empiris, tapi juga hermeneutik, filsafat, bahkan 

pendekatan sufistik. 

c. Aksiologi Transendental → Setiap mata kuliah 

diarahkan agar ilmu tidak netral, melainkan berpihak pada nilai 

kemanusiaan, keadilan, dan tauhid. 

Implikasi: Ada modul ―Etika dan Spiritualitas Ilmu‖ sebagai 

mata kuliah dasar yang wajib di semua prodi. 

  



53 
 

2. Riset dan Publikasi 

 Paradigma ini memberi kerangka metodologis dan 

aksiologis bagi riset. 

a. Ontologi: Riset tidak hanya berhenti pada fenomena 

empiris, tapi harus membaca realitas dalam dimensi batin dan 

spiritualnya. 

Contoh: Riset tentang mitigasi bencana di Palu tidak 

hanya aspek geologi, tapi juga aspek sosial-keagamaan, 

membangun budaya kesiapsiagaan yang berbasis nilai Islam. 

b. Epistemologi: Peneliti bebas menggunakan berbagai 

pendekatan (kuantitatif, kualitatif, tafsir, filsafat, tasawuf), 

asalkan tetap difilter oleh wahyu. 

Contoh: Penelitian sains bisa berdialog dengan tafsir 

ayat-ayat kauniyah dalam Al-Qur‘an. 

c. Aksiologi: Hasil riset harus jelas keberpihakannya: 

untuk kesejahteraan masyarakat, pelestarian lingkungan, dan 

penguatan iman. 

Contoh: Penelitian teknologi tidak boleh dilepas ke 

pasar tanpa mempertimbangkan etika syariah dan kemaslahatan 

publik. 

  



54 
 

3. Evaluasi Keilmuan 

 Paradigma ini juga bisa menjadi instrumen evaluasi 

akademik. 

a. Ontologi: Apakah karya ilmiah mahasiswa/dosen 

mengakui pluralitas realitas (materi, sosial, spiritual), atau 

reduksionistik? 

b. Epistemologi: Apakah penelitian mengintegrasikan 

beragam sumber pengetahuan (indera, akal, intuisi, wahyu)? 

c. Aksiologi: Apakah karya ilmiah berpihak pada nilai 

kemanusiaan dan transendensi (tauhid), atau hanya netral-

instrumentalis? 

➡ Implikasi Praktis: UIN Datokarama dapat mengembangkan 

Rubrik Evaluasi Mutiara Keilmuan untuk menilai tesis, 

disertasi, dan publikasi dosen. 

Contoh indikator evaluasi: 

1. Ontologi: Karya ilmiah menampilkan pandangan plural 

atas realitas (skor 1–5). 

2. Epistemologi: Menggunakan lebih dari satu sumber 

pengetahuan, dengan wahyu sebagai rujukan utama 

(skor 1–5). 

3. Aksiologi: Menyebutkan dampak/keberpihakan karya 

pada etika kemanusiaan dan nilai transendental (skor 1–

5). 



55 
 

I. Implikasi Sosial–Kultural di UIN Datokarama Palu 

 Menjadi brand identity universitas: UIN Palu dikenal 

dengan ―Paradigma Mutiara Keilmuan‖ sebagaimana 

UIN lain punya ―Integrasi-Interkoneksi‖ atau 

―Islamisasi Ilmu‖. 

 Menjadi dasar pengembangan pusat studi dan 

laboratorium riset (misalnya: Pusat Kajian Mutiara 

Keilmuan dalam Islam). 

 Mendorong lahirnya tradisi akademik khas Palu yang 

memadukan sains, agama, dan kearifan lokal dalam 

bingkai tauhid. 

 

Rubrik Evaluasi Mutiara Keilmuan dalam Islam 

A. Aspek Ontologi (Pluralisme Realitas) 

Pertanyaan kunci: Apakah karya ini memahami realitas 

secara utuh (fisik, sosial, spiritual), bukan reduksionistik? 

Indikator Skor 1 Skor 3 Skor 5 

Kesadaran 

pluralitas 

realitas  

Hanya 

menying

gung 

realitas 

empiris 

(materi) 

Mengakui 

aspek sosial & 

kultural selain 

materi 

Menyertakan 

dimensi 

spiritual/ilahia

h sebagai 

bagian integral 

realitas 

  



56 
 

Keterkaitan 

antar dimensi 

Dimensi 

realitas 

berdiri 

terpisah 

Ada upaya 

menghubungka

n sebagian 

dimensi 

Realitas 

dipandang 

saling terkait 

dan berporos 

pada tauhid 

 

B. Aspek Epistemologi (Indra, Akal, Intuisi, Wahyu) 

Pertanyaan kunci: Apakah karya ini menggunakan 

berbagai sumber pengetahuan dengan wahyu sebagai pusat 

orientasi? 

Indikator Skor 1 Skor 3 Skor 5 

Variasi 

sumber 

pengetahuan 

Hanya 

empiris 

(data 

lapangan

/statistik) 

Menggabungkan 

empiris & 

rasional 

Memadukan 

empiris, 

rasional, 

intuisi, & 

wahyu 

Peran wahyu Wahyu 

tidak 

dirujuk 

Wahyu hanya 

sebagai kutipan 

tambahan 

Wahyu 

sebagai filter, 

orientasi, & 

penentu arah 

penelitian 

Integrasi 

metode 

Metode 

tunggal 

(kuantita

tif/teks) 

Metode ganda 

tapi belum 

terintegrasi 

Metode 

jamak 

terintegrasi 

dalam 

kerangka 

tauhid 

 

  



57 
 

C. Aspek Aksiologi (Keberpihakan & Transendensi) 

Pertanyaan kunci: Apakah karya ini netral atau berpihak 

pada kemanusiaan & transendensi? 

Indikator Skor 1 Skor 3 Skor 5 

Keberpihakan 

pada nilai 

kemanusiaan 

Tidak 

tampak, 

sekadar 

analisis 

akademik 

Ada sedikit 

keberpihakan 

(misal etika 

sosial) 

Jelas berpihak 

pada keadilan, 

kemaslahata, & 

martabat manusi 

Orientasi 

transendental 

Tidak ada 

dimensi 

spiritual 

Menyebutkan 

nilai agama 

tapi periferal 

Menjadikan 

tauhid/ubudiyyah 

sebagai arah akhir 

ilmu 

Keterkaitan 

ilmu dan amal 

llmu 

hanya 

berhenti 

pada 

konsep 

Ilmu 

diarahkan 

pada 

kebijakan/eti

ka 

Ilmu diwujudkan 

sebagai amal 

transformatif 

berorientasi 

ibadah 

 

D. Skor Total & Interpretasi 

 0–15 (Rendah): Karya masih reduksionistik, minim 

integrasi, cenderung sekuler. 

 16–30 (Sedang): Karya mulai mengarah ke integrasi, 

tapi wahyu & transendensi belum kuat. 

 31–45 (Tinggi): Karya utuh, integratif, berpihak pada 

kemanusiaan & tauhid. 

Cara Implementasi 

1. Untuk mahasiswa: Rubrik ini bisa dijadikan panduan 

menulis, sehingga sejak awal riset diarahkan sesuai 

paradigma Mutiara Keilmuan. 



58 
 

2. Untuk dosen pembimbing/penguji: Rubrik ini bisa 

menjadi standar penilaian tesis, bukan hanya 

metodologi teknis tetapi juga visi transendentalnya. 

3. Untuk universitas: Rubrik ini bisa dijadikan bagian dari 

standar mutu akademik UIN Datokarama Palu, 

sehingga setiap karya ilmiah mencerminkan identitas 

Mutiara Keilmuan dalam Islam. 

Contoh Penerapan Rubrik Evaluasi Mutiara Keilmuan 

1. Bidang Ekonomi Islam 

Judul Skripsi (hipotetik): Praktik Kredit Online di Palu 

dalam Perspektif Maqashid Syariah 

 Ontologi: 

 Skor 5 → Penelitian tidak hanya melihat realitas 

ekonomi (materi), tetapi juga dimensi sosial 

(dampak pada masyarakat miskin) dan spiritual 

(kesesuaian dengan syariah). 

 Epistemologi: 

 Skor 4 → Menggunakan data empiris (survei), 

analisis rasional (teori ekonomi), serta teks wahyu 

(Al-Qur‘an & hadis). Namun intuisi/spiritualitas 

masih minim. 

 Aksiologi: 

 Skor 5 → Penelitian jelas berpihak pada 

perlindungan konsumen kecil, menolak praktik riba, 

dan mengarahkan kebijakan keuangan agar sesuai 

nilai kemanusiaan dan tauhid. 

Interpretasi: Karya ini kuat secara aksiologi dan cukup 

integratif, meski perlu penguatan aspek intuisi spiritual. 



59 
 

2. Bidang Pendidikan 

Judul Tesis (hipotetik): Integrasi Nilai Tauhid dalam 

Kurikulum IPA SMP Negeri di Kota Palu 

 Ontologi: 

 Skor 4 → Penelitian melihat realitas pendidikan 

dari aspek materi (IPA), sosial (proses belajar), dan 

spiritual (nilai tauhid). Namun dimensi psikologis 

siswa masih kurang digali. 

 Epistemologi: 

 Skor 5 → Menggabungkan penelitian lapangan 

(observasi kelas), akal (analisis kurikulum), intuisi 

(refleksi pedagogis), dan wahyu (Q.S. Ali Imran: 

190–191). 

 Aksiologi: 

 Skor 5 → Menghasilkan model kurikulum yang 

jelas berpihak pada pembentukan akhlak siswa, 

tidak sekadar transfer pengetahuan. Tujuan akhirnya 

adalah kesadaran ibadah dalam belajar sains. 

Interpretasi: Karya ini sangat baik secara epistemologi dan 

aksiologi, menampilkan integrasi nyata antara wahyu dan sains 

dalam pendidikan. 

3. Bidang Sains Alam 

Judul Disertasi (hipotetik): Mitigasi Tsunami Palu 2018: 

Integrasi Data Geologi dan Etika Islam 

 Ontologi: 

 Skor 5 → Menyajikan realitas bencana sebagai 

fenomena geologi (materi), trauma sosial (psikis), 

dan ujian spiritual (nilai takdir & kesabaran). 



60 
 

 Epistemologi: 

 Skor 4 → Memakai metode ilmiah (pemetaan 

geologi, simulasi komputer), analisis akal, serta 

rujukan wahyu tentang alam sebagai ayat-ayat 

kauniyah. Namun, aspek intuisi (kearifan lokal & 

sufistik) masih minim. 

 Aksiologi: 

 Skor 5 → Hasil riset jelas berpihak pada 

keselamatan masyarakat, penguatan etika 

lingkungan, dan peningkatan kesadaran bahwa 

mitigasi bencana adalah bagian dari amanah 

khalifah fi al-ard. 

Interpretasi: Karya ini kuat dalam ontologi dan aksiologi, 

memperlihatkan bagaimana sains bisa bernilai transendental. 

Kesimpulan Praktis 

1. Ekonomi Islam: paradigma Mutiara Keilmuan menjaga 

agar penelitian ekonomi tidak netral-instrumentalis, tapi 

berpihak pada keadilan dan maqashid syariah. 

2. Pendidikan: paradigma ini memastikan integrasi 

kurikulum modern dengan tauhid, sehingga pendidikan 

bukan sekadar kognitif, tapi spiritual-transformasional. 

3. Sains Alam: paradigma ini memungkinkan riset sains 

tetap objektif, namun tidak kehilangan arah etis-

transendental, karena berujung pada ubudiyyah. 

� Dengan rubrik ini, setiap karya ilmiah di UIN Datokarama 

Palu bisa diuji kesetiaannya pada pluralisme ontologis, 

integrasi epistemologis, dan keberpihakan aksiologis, sehingga 

benar-benar mencerminkan Paradigma Mutiara Keilmuan di 

UIN Datokarama Palu. 



61 
 

Kesimpulan 

 Dengan menurunkan paradigma Mutiara Keilmuan 

dalam Islam ke level praktis, UIN Datokarama Palu dapat 

mengimplementasikannya melalui: 

1. Kurikulum integratif (menggabungkan wahyu, akal, 

empiris, dan intuisi). 

2. Riset transformatif (berpihak pada kemanusiaan dan 

tauhid). 

3. Evaluasi akademik (rubrik berbasis ontologi, 

epistemologi, aksiologi). 

 Dengan demikian, Mutiara Keilmuan UIN Datokarama 

tidak hanya menjadi simbol metaforis, tetapi juga alat praktis 

untuk membangun tradisi akademik Islam yang utuh, kuat, dan 

relevan dengan tantangan zaman. 

  



62 
 

J. Narasi Filosofis Logo “Mutiara Keilmuan”  

Logo Mutiara Keilmuan yang 

berdiri di depan Rektorat 

Universitas Islam Negeri 

(UIN) Datokarama Palu 

merupakan representasi visual 

dari paradigma pemikiran 

yang menjadi ciri khas 

keilmuan kampus. Logo ini 

tidak sekadar berfungsi 

sebagai elemen estetika, 

melainkan mengandung 

makna filosofis dan 

epistemologis yang mereflekskan cara pandang UIN 

Datokarama Palu dalam membangun, mengembangkan, dan 

memproduksi ilmu pengetahuan.  

Secara simbolik, logo tersebut terdiri atas tiga unsur 

utama yang saling terhubung secara integral, yaitu buku, pena, 

dan mutiara. Ketiganya membentuk satu kesatuan makna yang 

merepresentasikan proses keilmuan dalam paradigma Mutiara 

Keilmuan. Buku yang menjadi alas logo melambangkan tradisi 

ilmiah dan sanad keilmuan. Ia merepresentasikan akumulasi 

pengetahuan yang diwariskan dari generasi ke generasi, baik 



63 
 

melalui khazanah keilmuan Islam klasik maupun ilmu 

pengetahuan modern. Buku menandakan bahwa seluruh proses 

pengembangan ilmu di UIN Datokarama Palu bertumpu pada 

literasi akademik yang sahih, bertanggung jawab, dan 

berkesinambungan. Tidak ada ilmu yang lahir dalam ruang 

hampa; setiap pengetahuan selalu berakar pada tradisi dan 

fondasi keilmuan yang kuat. Di atas buku tersebut berdiri 

mutiara, yang melambangkan inti keilmuan dan hikmah. 

Dalam paradigma Mutiara Keilmuan, mutiara bukanlah sesuatu 

yang instan, melainkan hasil dari proses panjang, berlapis, dan 

penuh ketekunan.  

Mutiara merepresentasikan tujuan akhir pendidikan 

tinggi Islam, yaitu melahirkan ilmu yang tidak hanya benar 

secara akademik, tetapi juga bermakna secara etis, spiritual, 

dan sosial. Ia menjadi simbol hasil akhir dari proses 

pendidikan, penelitian, dan pengabdian kepada masyarakat 

yang dijalankan di UIN Datokarama Palu. Menancap pada 

mutiara tersebut adalah pena, yang melambangkan ijtihad 

intelektual, kreativitas akademik, dan produksi ilmu 

pengetahuan.  

Dalam tradisi Islam, pena memiliki kedudukan yang 

sangat mulia sebagai simbol peradaban ilmu, sebagaimana 

ditegaskan dalam wahyu Ilahi. Pena pada logo ini menandakan 



64 
 

bahwa mutiara keilmuan tidak lahir dengan sendirinya, 

melainkan melalui proses berpikir kritis, menulis, meneliti, dan 

berdialog dengan realitas. Pena menegaskan peran sivitas 

akademika—dosen, mahasiswa, dan peneliti—sebagai subjek 

aktif penghasil ilmu, bukan sekadar pengguna atau pengulang 

pengetahuan.  

Relasi antara buku, pena, dan mutiara membentuk satu 

kesatuan epistemologis yang mencerminkan prinsip dasar 

Mazhab Pemikiran UIN Datokarama Palu, yaitu:  

1. Protektif, berpijak pada nilai wahyu dan tradisi 

keilmuan yang sahih;  

2. Akumulatif, membangun ilmu secara berlapis dan 

berkelanjutan; serta  

3. Transformatif, menghasilkan pengetahuan yang 

memberi dampak nyata bagi umat, bangsa, dan 

peradaban.  

Dengan demikian, logo Mutiara Keilmuan menegaskan 

identitas UIN Datokarama Palu sebagai perguruan tinggi Islam 

yang tidak hanya mengajarkan ilmu, tetapi memproses, 

memurnikan, dan mentransformasikannya hingga menjadi 

mutiara hikmah. Logo ini menjadi penanda visual dari 

paradigma integrasi ilmu UIN Datokarama Palu sekaligus 

simbol komitmen institusional dalam membangun peradaban 



65 
 

ilmu yang bercahaya, berakar pada wahyu, dan relevan dengan 

tantangan zaman.  

Untuk jelasnya makna filosofis logo Mutiara Keilmuan, 

di bawah ini akan diklasifikasi dan diuraikan ketiga makna 

simbolik logo, sebagai berikut :  

1. Mutiara: Simbol Inti Keilmuan dan Hikmah  

Mutiara yang menjadi pusat logo melambangkan hasil 

tertinggi dari proses keilmuan. Dalam paradigma Mutiara 

Keilmuan, mutiara bukan sesuatu yang instan, melainkan lahir 

melalui proses panjang, berlapis, dan penuh ketekunan—

sebagaimana ilmu sejati dalam Islam. 

Mutiara merepresentasikan:  

a. Hikmah: pengetahuan yang telah dimurnikan secara etis 

dan spiritual,  

b. Inti kebenaran: ilmu yang tidak hanya benar secara 

rasional, tetapi juga bermakna dan membawa 

kemaslahatan,  

c. Tujuan akhir pendidikan tinggi Islam: melahirkan 

manusia berilmu yang berakhlak dan transformatif.  

Dengan demikian, mutiara adalah simbol output 

keilmuan UIN Datokarama Palu—lulusan, riset, dan 

pengabdian yang bercahaya bagi umat dan peradaban.  

 



66 
 

2. Pena: Simbol Ijtihad, Kreativitas, dan Produksi Ilmu  

Pena yang menancap pada mutiara bukanlah simbol 

kebetulan. Ia melambangkan ijtihad intelektual, kreativitas 

akademik, dan keberanian berpikir kritis. Dalam tradisi Islam, 

pena adalah simbol suci ilmu, sebagaimana ditegaskan dalam 

QS. Al-‗Alaq: ―Alladzī ‗allama bil-qalam.‖  

Relasi pena dengan mutiara menunjukkan bahwa:  

a. Mutiara keilmuan lahir melalui proses menulis, 

meneliti, dan berpikir, 

b. Ilmu tidak berhenti pada pemahaman, tetapi harus 

diproduksi dan disebarkan,  

c. UIN Datokarama Palu menempatkan dosen dan 

mahasiswa sebagai subjek aktif penghasil ilmu, bukan 

sekadar konsumen pengetahuan.  

Pena yang menancap pada mutiara menandakan bahwa 

hikmah sejati lahir dari ijtihad akademik yang terus-menerus, 

bukan dari pengulangan semata.  

3. Buku: Simbol Tradisi, Sanad Keilmuan, dan Pewarisan 

Ilmu  

Buku yang menjadi alas mutiara melambangkan tradisi 

ilmiah dan sanad keilmuan. Ia merepresentasikan warisan ilmu 

para ulama, cendekiawan, dan ilmuwan lintas generasi yang 

menjadi fondasi pengembangan ilmu di UIN Datokarama Palu.  



67 
 

Buku bermakna:  

a. Akumulasi pengetahuan berlapis-lapis, 

b. Keterikatan pada tradisi ilmiah yang sahih dan 

bertanggung jawab, 

c. Komitmen pada keberlanjutan dan pewarisan ilmu.  

Posisi buku di bawah mutiara menegaskan bahwa setiap 

mutiara keilmuan bertumpu pada tradisi dan literasi ilmiah 

yang kuat, bukan berdiri di ruang hampa.  

4. Relasi Ketiganya: Epistemologi Mutiara Keilmuan  

Relasi buku–pena–mutiara membentuk satu kesatuan 

epistemologis:  

a. Buku → fondasi dan sanad keilmuan  

b. Pena → ijtihad, kreativitas, dan proses produksi ilmu  

c. Mutiara → hasil akhir berupa hikmah dan ilmu 

transformatif  

Ketiganya menyimbolkan prinsip utama Mazhab 

Mutiara Keilmuan UIN Datokarama Palu:  

a. Protektif: berpijak pada tradisi dan nilai wahyu,  

b. Akumulatif: membangun ilmu secara berlapis dan 

berkelanjutan, 

c. Transformatif: menghasilkan ilmu yang memberi 

dampak nyata bagi masyarakat.  



68 
 

K. Model dan Contoh  Integrasi Ilmu: Mutiara 

Keilmuan 

Mutiara Keilmuan Islam dalam Analogi Tiram: 

Kajian Simbolik antara Biologi dan Wahyu 

Oleh: Lukman S. Thahir 

 

Abstrak 

Artikel ini mengkaji hubungan analogis antara struktur 

biologis tiram—khususnya fungsi molusca, tiram dan 

pembentukan mutiara—dengan struktur spiritual Islam, yaitu 

Al-Qur‘an, hadis, dan pemahaman keilmuan yang lahir 

darinya. Dengan pendekatan simbolik, analogis dan 

interdisipliner, artikel ini tidak hanya  berupaya menyatukan 

antara ilmu pengetahuan dan agama sebagai dua pendekatan 

yang sama-sama penting dalam memahami realitas — tanpa 

saling meniadakan atau mendominasi; tetapi juga menampilkan 

bagaimana pemahaman terhadap wahyu dan sunnah, jika 

diolah dengan baik dan bersifat transdisipliner, dapat 

menghasilkan "mutiara" keilmuan Islam yang bernilai tinggi, 

layaknya proses biomineralisasi dalam organisme tiram. 

Key Word: Mutiara, Molusca, Analogi, Simbolik, 

Biologi, Wahyu dan Integrasi Ilmu 

  



69 
 

A. Pendahuluan 

 Salah satu tantangan utama yang dihadapi umat Islam 

di era modern adalah melemahnya semangat untuk 

mengembangkan ilmu pengetahuan. Pada saat yang sama, 

negara-negara Barat semakin mendominasi bidang ilmu 

pengetahuan dan teknologi moderen. Akibatnya, umat Islam 

kurang terlibat dalam produksi ilmu, dan lebih banyak menjadi 

pengguna pasif dari hasil-hasil intelektual dan teknologi yang 

dibuat oleh pihak lain. Hal ini sangat kontras dengan masa 

kejayaan Islam antara abad ke-8 hingga ke-13 Masehi, ketika 

dunia Islam menjadi pusat ilmu pengetahuan global. Pada masa 

itu, para ilmuwan Muslim memberikan kontribusi besar dalam 

berbagai bidang, seperti kedokteran, matematika, astronomi, 

filsafat, dan teologi. Semangat ilmiah mereka berpadu dengan 

nilai-nilai keagamaan, sehingga pencarian ilmu dianggap 

sebagai bagian dari ibadah dan jalan menuju kebenaran 

(Rahman, 2017; Sardar, 1997).  

 Salah satu penyebab utama hilangnya kreativitas dan 

inovasi keilmuan Islam meminjam analisis Wael B. Hallaq 

adalah munculnya kebiasaan taqlid, yaitu mengikuti pendapat 

ulama terdahulu tanpa berpikir kritis atau mencari alasan 

rasional. Awalnya, taqlid bertujuan menjaga kesinambungan 

ilmu, tapi lama-kelamaan justru membuat tradisi keilmuan 



70 
 

menjadi pasif dan tertutup terhadap perubahan. Padahal, dulu 

Islam memiliki tradisi diskusi dan debat ilmiah yang hidup. 

Namun, hal itu melemah, dan dunia intelektual Islam menjadi 

kurang mampu merespons perkembangan sosial, politik, dan 

pemikiran baru. Inilah yang menyebabkan melemahnya daya 

hidup intelektual Islam dalam menghadapi tantangan zaman 

modern (Hallaq, 2008).  

Kondisi seperti ini, meminjam pendapat  Muhamed 

Abed al-Jabiri, bukan hanya bersifat teologis, tetapi juga politis 

dan sosiologis, mencerminkan relasi antara otoritas agama dan 

kekuasaan politik. Penutupan ini tidak pernah diumumkan 

secara resmi, tetapi terjadi secara bertahap karena kompleksitas 

sosial-politik yang mendorong stabilitas hukum daripada 

inovasi (Al-Jâbrî, 2000).  

 Dalam situasi krisis keilmuan ini, muncul berbagai 

upaya pembaruan pemikiran Islam. Para pemikir Islam 

mencoba membaca ulang teks-teks klasik dan realitas masa 

kini dengan cara yang lebih relevan. Tujuannya bukan hanya 

menafsir ulang ajaran agama, tetapi juga memperkenalkan 

pendekatan baru yang lebih kontekstual, terbuka terhadap 

berbagai disiplin ilmu, dan berlandaskan nilai-nilai 

kemanusiaan. Upaya ini muncul sebagai tanggapan terhadap 

dominasi ilmu pengetahuan dan teknologi dari Barat yang 



71 
 

sangat positivistik dan memengaruhi dunia modern. Meskipun 

ilmu Barat telah menghasilkan banyak kemajuan—seperti 

revolusi industri dan kecerdasan buatan—namun 

perkembangannya seringkali bersifat sekuler, yaitu terpisah 

dari nilai-nilai spiritual dan agama. Akibatnya, cara pandang 

yang terlalu menekankan akal, data, dan teknologi justru 

menimbulkan masalah baru, seperti sekularisme, materialisme, 

hedonisme, individualisme, dan konsumerisme (S. H. Nasr, 

1989; Sardar, 1998).  

Dalam perspektif Islam, ilmu tidak dipandang sekadar 

sebagai akumulasi informasi atau keterampilan teknis, 

melainkan merupakan bagian integral dari iman dan amal. Ilmu 

dalam Islam memiliki dimensi spiritual yang dalam; ia tidak 

hanya menyangkut aspek kognitif, tetapi juga berkaitan erat 

dengan moralitas dan penghambaan kepada Allah.  

Pandangan ini berakar pada fondasi teologis dan 

filosofis yang kuat, yang menjadikan pencarian dan 

pengembangan ilmu sebagai bagian dari misi keberadaan 

manusia di muka bumi. Sayed  Naquib Al-Atthas, Islam and 

Secularism, menyatakan bahwa:  "Knowledge must be 

conceived as something that illuminates the soul and brings 

man nearer to God, not merely as something that enables him 

to dominate the world"(M. Naquib. Al-Attas, 1998). 



72 
 

Pernyataan yang sama diungkapkan juga oleh Sayyed Hossein 

Nasr.  Menurutnya, "In the Islamic perspective, knowledge 

(ʿilm) is inseparable from the sacred; it is a path to God, not 

just a utilitarian tool" (S. H. Nasr, 1989). 

 Artikel ini berusaha mendobrak kebuntuan dalam 

kreativitas dan metodologi keilmuan Islam dengan 

mengusulkan pendekatan simbolik, analogis, dan 

interdisipliner yang berpijak pada integrasi antara ilmu biologi 

dan wahyu. Melalui analogi tiram—organisme laut yang 

mengubah gangguan menjadi keindahan melalui proses 

biomineralisasi—artikel ini menawarkan suatu model 

konseptual "mutiara keilmuan Islam", yaitu bentuk 

pengetahuan yang lahir dari proses spiritual dan intelektual 

yang mendalam. Dalam kerangka ini, tiram menjadi simbol 

epistemologis yang merepresentasikan bagaimana wahyu dan 

sunnah, bila dikonstruksi dan diolah secara kreatif dalam 

sistem berpikir keilmuan Islam, dapat melahirkan produk 

intelektual yang bukan hanya bernilai tinggi, tetapi juga 

bercahaya secara etis, spiritual, dan estetis. 

 Dengan pendekatan ini, artikel menantang dikotomi 

lama antara ilmu wahyu dan ilmu rasional-empiris yang selama 

ini membatasi daya jelajah epistemologi Islam. Proses 

"pelapisan nacre" dalam tiram dijadikan metafora atas 



73 
 

mekanisme penyaringan nilai, penyucian makna, dan 

pembentukan struktur keilmuan yang harmonis antara teks 

(wahyu), akal, intuisi, dan realitas. Simbolisme ini bukan 

sekadar retoris, tetapi ditawarkan sebagai cara pandang baru 

untuk merevitalisasi metodologi integratif dalam pendidikan, 

kurikulum, dan pengembangan ilmu dalam tradisi Islam.  

Dengan demikian, artikel ini menampilkan bahwa 

integrasi antara biologi dan wahyu bukanlah bentuk kompromi 

metodologis, melainkan strategi epistemologis yang 

menegaskan kembali dinamika, kedalaman, dan relevansi 

keilmuan Islam dalam menjawab tantangan zaman 

kontemporer. 

B. Tinjaun Literatur 

 Dalam tradisi keilmuan Islam, simbol dan metafora 

memainkan peran penting dalam menyampaikan makna yang 

lebih dalam terkait wahyu dan dimensi yang tersembunyi dari 

realitas semesta. Kitab-kitab tafsir klasik maupun karya-karya 

filsafat Islam sering kali menggunakan simbol dan analogi 

sebagai jembatan untuk memahami dimensi kedalaman yang 

tersembunyi dari ilmu. Misalnya, penggunaan cahaya sebagai 

simbol dari ilmu dan kebenaran banyak ditemukan dalam 

narasi Mishkat al-Anwar karya Al-Ghazali, yang menafsirkan 

fenomena alam secara spiritual dan simbolik (Gairdner, 1914). 



74 
 

Ibn Arabi bahkan menjadikan simbol dan analogi sebagai dasar 

dalam pemahaman metafisika wahdat al-wujud dalam 

karyanya, Futuhat al-Makkiyya dan Fusus al-Hikam. Simbol-

simbol seperti cermin, bayangan, dan laut menjadi instrumen 

untuk memahami hubungan antara Tuhan dan makhluk 

(Chittick, 2010).  

 Sahl al‑Tustarī, dalam kitabnya, Tafsīr al‑Qur’ān 

al‑ʿAẓīm, menggunakan simbol dan analogi kosmik dalam 

penafsiran Qur‘ān—misalnya bumi sebagai simbol ―hati‖ yang 

gelap dan langit sebagai simbol ―cahaya‖ spiritual. Tujuannya 

menghubungkan makrokosmos dengan realitas psikis manusia 

dalam upaya pencerahan ruhani (Sahl bin Abdullah Al-Tustari, 

2007). Abū Manṣūr al‑Māturīdī, dalam kitabnya, Taʾwīlāt Ahl 

al‑Sunnah mengupayakan pendekatan analogi atau ta‘wil 

terhadap ayat‑ayat antropomorfik Allah (sifat-sifat seperti Yad, 

Wajh dsb.), dan menolak tafsir literal yang mengarah ke 

tashbīh, dalam rangka menjaga transendensi Tuhan (Abu 

Mansur Al-Maturidi, 2005).  Imam Asyafii, ilmuan Islam yang 

dikenal terutama sebagai pendiri Usūl al‑Fiqh, menekankan 

penggunaan qiyās (analogi hukum) berdasarkan teks Qur‘an 

dan Sunnah. Ia juga pernah menggunakan analogi simbolik 

(implicit analogy) dalam puisi dan karya teologisnya, meski 

bukan pada ranah tafsir jalur mistik seperti Sufi atau kalam. 



75 
 

Dalam kitabnya, Al-Risalah, ia berpendapat bahwa jika Al-

Qur'an atau Sunnah tidak memberikan jawaban yang jelas atas 

suatu masalah hukum, para ulama harus menerapkan analogi 

atau qiyas. Ia juga menetapkan hirarki sumber hukum: Qurʾān 

→ Sunnah → Ijmāʿ → Qiyās, di mana qiyās atau analogi 

digunakan hanya jika tidak ada dalīl eksplisit dari dua sumber 

utama tersebut. Ia membatasi qiyās hanya pada kasus yang 

benar-benar analogis, berbasis ʿillah bersama (kesamaan ‗illah) 

antara kasus asli dan kasus baru, dan menekankan bahwa 

analogi tidak boleh diterapkan tanpa pegangan tekstual yang 

jelas. Demikian, misalnya ia menyatakan: ―if the qur’an or the 

Sunnah did not provide a clear answer to a legal issue, 

scholars should apply qiyas‖. This methode involves 

comparing the issue at hand with an existing ruling found in 

the qur’an or Sunnah, based on a shared cause or rationale 

(Shāfiʿī et al., 1961).  

 Dalam epistemologi Islam, alam, menurut Osman 

Bakar dipandang sebagai kitab kedua setelah wahyu (Al-

Qur‘an). Tanda-tanda Tuhan (ayat kauniyah) tersebar di langit, 

bumi, dan bahkan makhluk kecil seperti tiram. Oleh karena itu, 

analogi antara proses biologis tiram dan pencarian ilmu 

bukanlah hal yang asing dalam wacana Islam. Alam dijadikan 

sebagai cermin dari struktur makna metafisis yang lebih tinggi, 



76 
 

di mana setiap unsur biologis menyiratkan pelajaran spiritual. 

Ia menyebut ini sebagai pendekatan tafsir kosmik, di mana 

ilmu alam dilihat bukan sekadar data empiris, tetapi sebagai 

simbol dari realitas ketuhanan(Bakar, 1991).  

 Dalam tradisi keilmuan Barat, simbol dan analogi 

bukan hanya elemen retorika, tetapi juga metode epistemologis 

dan hermeneutik yang penting. Simbol dipahami sebagai 

representasi dari sesuatu yang lebih dalam atau transenden, 

sedangkan analogi digunakan sebagai jembatan pemahaman 

antara yang konkret dan yang abstrak, yang rasional dan yang 

spiritual.  

Pendekatan ini telah mendapat perhatian khusus sejak 

masa klasik hingga modern. Plato, misalnya, menggunakan 

analogi secara intensif dalam The Republic, terutama dalam 

Allegory of the Cave, untuk menjelaskan dunia ide dan realitas 

sejati (Hogan, 1978). 

Selanjutnya, dalam era modern, pemikir seperti Paul 

Ricoeur mengembangkan teori simbol sebagai medium 

interpretasi makna-makna mendalam dalam teks dan budaya. 

Ricoeur menyatakan bahwa "simbol memberi bahan kepada 

pemikiran" (le symbole donne à penser), dan menegaskan 

bahwa simbol tidak hanya mempresentasikan sesuatu, tetapi 

juga menstimulasi pemikiran filosofis dan spiritual (Ricoeur, 



77 
 

1967). Ernst Cassirer, mempertegas bahwa ―simbol bukan 

sekadar representasi statis, tetapi merupakan sistem tanda yang 

membentuk cara manusia memahami dunia‖ (Cassirer, 1953).  

Terkait pendekatan analogi, ada begitu banyak literarur 

yang menjelaskan hal tersebut. Gentner misalnya, menjelaskan 

analogi sebagai suatu bentuk penalaran yang membandingkan 

dua hal yang berbeda tetapi memiliki kesamaan dalam 

beberapa aspek, untuk menarik kesimpulan atau memahami 

suatu konsep yang kurang dikenal berdasarkan konsep yang 

lebih dikenal.  

Dalam konteks alat analisis, analogi menurutnya, 

digunakan untuk memahami, menjelaskan, atau menguji suatu 

fenomena dengan cara membandingkannya dengan fenomena 

lain yang lebih familiar. Pendekatan ini memiliki dasar kuat 

dalam teori kognitif, terutama melalui structure-mapping 

theory yang dikembangkan olehnya, yang menekankan bahwa 

pemetaan struktur hubungan antar elemen lebih penting 

daripada kemiripan permukaan semata (Gentner, 1983). Ia juga 

menjelaskan bahwa analogi sebagai alat analisis,  berfungsi 

menyederhanakan konsep kompleks, misalnya, sistem 

peredaran darah manusia sering dianalogikan seperti sistem 

pipa air dalam rumah—jantung sebagai pompa, dan pembuluh 

darah sebagai pipa. Analogi seperti ini memudahkan 



78 
 

pemahaman awam terhadap konsep medis yang kompleks, 

dengan memanfaatkan kemiripan struktural dari sistem yang 

lebih dikenal (Gentner, 1983).  

 Analogi juga berfungsi membangun pemahaman lintas 

bidang, misalnya, dalam filsafat dan ilmu sosial, analogi 

membantu mentransfer pemahaman dari satu bidang ke bidang 

lain. Contohnya, analogi klasik tentang ―negara sebagai tubuh‖ 

sebagaimana digunakan oleh Plato dan Hobbes, di mana setiap 

elemen negara berfungsi seperti organ dalam tubuh manusia. 

Pendekatan ini sering menggunakan analogi interaktif, yaitu 

jenis analogi yang bukan hanya memetakan elemen satu per 

satu, tetapi juga menghasilkan makna baru melalui interaksi 

antar elemen konsep (Black, 1962).  

 Sebagai alat analisis, analogi dapat digunakan untuk 

menguji atau mengkritisi argument. Dalam debat atau diskusi 

ilmiah, misalnya,  analogi digunakan untuk menilai validitas 

sebuah argumen. Jika dua hal diklaim serupa, maka kesamaan 

atau perbedaan lainnya bisa dipakai untuk memperkuat atau 

melemahkan klaim tersebut. Hal ini sejalan dengan pemikiran 

Perelman dan Olbrechts-Tyteca mengenai penggunaan analogi 

sebagai alat retoris yang persuasif dalam argumentasi, di mana 

kekuatan analogi bergantung pada tingkat relevansi dan 



79 
 

keterhubungan struktur yang dibandingkan  [(Perelman & 

Olbrechts-Tyteca, 1969). 

 Pendekatan simbolik dan analogis dalam dua tradisi ini 

menunjukkan bahwa pemahaman atas realitas, terutama realitas 

metafisik dan transenden, sering kali memerlukan bahasa 

simbolik karena keterbatasan bahasa literal. Oleh karena itu, 

kajian terhadap simbol dan analogi menjadi penting bukan 

hanya sebagai objek estetika atau budaya, tetapi juga sebagai 

perangkat konseptual dalam memahami dunia dan Tuhan. 

Misalnya, tiram, secara biologis,  menghasilkan mutiara 

melalui mekanisme pertahanan terhadap benda asing (seperti 

pasir atau parasit) yang masuk ke dalam cangkangnya. Proses 

ini memicu sekresi nacre (lapisan mutiara) secara berulang, 

hingga terbentuklah mutiara sebagai hasil akhir (Addadi & 

Weiner, 2014).  

Fakta biologis ini membuka ruang untuk eksplorasi 

simbolik yang mendalam: bahwa keindahan dan nilai (mutiara) 

justru muncul dari respon terhadap luka atau gangguan. Dalam 

perspektif Islam, hal ini bisa dianalogikan sebagai proses 

pencarian ilmu yang sering kali lahir dari pengalaman-

pengalaman sulit dan perenungan mendalam. 

  



80 
 

C. Biologi Tiram: Moluska, Cangkang dan  Mutiara 

 Secara biologis, mutiara merupakan hasil dari proses 

biomineralisasi, yaitu suatu proses alami di mana organisme 

hidup menghasilkan material anorganik sebagai bagian dari 

struktur biologisnya. Dalam hal ini, mutiara terbentuk di dalam 

tubuh moluska, khususnya dari kelompok kerang tiram mutiara 

yang termasuk dalam famili Pteriidae. Proses ini terjadi sebagai 

respons fisiologis terhadap iritasi atau invasi benda asing yang 

masuk ke dalam rongga tubuh moluska.  

Moluska adalah hewan invertebrata (tidak bertulang 

belakang) yang memiliki tubuh lunak, dan banyak di antaranya 

memiliki cangkang keras sebagai pelindung (Zhu et al., 2018). 

Moluska memainkan peran penting dalam ekosistem sebagai: 

1. Pemakan detritus (membersihkan lingkungan), 2. Mangsa 

utama bagi banyak predator laut, 3. Pengendali populasi 

mikroorganisme (melalui penyaringan air), dan 4. Bioindikator 

kesehatan lingkungan laut (McCarty & Munkittrick, 1996). 

 Bioindikator kesehatan lingkungan laut adalah 

organisme atau kelompok organisme yang digunakan untuk 

menilai kondisi atau kualitas lingkungan laut, terutama dalam 

mendeteksi adanya pencemaran, perubahan ekosistem, atau 

degradasi habitat. Organisme ini menunjukkan respons 

fisiologis, biokimia, atau perilaku terhadap perubahan 



81 
 

lingkungan, sehingga para ilmuwan dapat menggunakannya 

sebagai indikator biologis atas kualitas perairan laut. 

Organisme yang digunakan sebagai bioindikator laut biasanya 

memiliki karakteristik berikut: Sensitif terhadap perubahan 

kimia atau fisik lingkungan, seperti pH, kadar oksigen, logam 

berat, atau polusi organic, Menempati posisi trofik tertentu 

dalam rantai makanan, sehingga perubahan pada organisme ini 

bisa mencerminkan gangguan dalam ekosistem secara luas, 

Mudah ditemukan dan diidentifikasi, serta memiliki siklus 

hidup yang cukup pendek untuk mendeteksi perubahan dalam 

waktu relatif singkat (Phillips, 1980).  

 Mutiara terbentuk ketika benda asing (seperti butiran 

pasir, parasit, atau serpihan jaringan) masuk ke dalam rongga 

tubuh moluska, terutama ke dalam area antara cangkang dan 

jaringan mantel. Jaringan mantel (mantle tissue) ini adalah 

bagian penting dari moluska yang bertanggung jawab 

membentuk dan memelihara cangkangnya. Ketika jaringan ini 

teriritasi oleh benda asing, moluska akan melindungi dirinya 

dengan menghasilkan lapisan nacre (lapisan mutiara) yang 

terdiri dari: Kalsium karbonat (CaCO₃) – berbentuk aragonit 

atau kalsit, dan Konchiolin – protein organik yang merekatkan 

kristal-kristal mineral tersebut. Lapisan ini akan menutupi 

benda asing secara berlapis-lapis dan terus-menerus, mirip 



82 
 

seperti melapisi pasir dengan lem dan lapisan kaca berkali-kali. 

Proses inilah yang menghasilkan struktur bulat, keras, dan 

berkilau yang kita kenal sebagai Mutiara (Southgate & Lucas, 

2011; Zhu et al., 2018)(Southgate & Lucas, 2011; Zhu et al., 

2018). 

Lapisan nacre ini disekresikan secara bertahap dan 

terus-menerus, sehingga menghasilkan struktur berlapis-lapis 

konsentris yang memberi efek kilau khas pada mutiara. Proses 

ini dapat berlangsung selama beberapa bulan hingga bertahun-

tahun, tergantung pada spesies moluska, kondisi lingkungan, 

dan ukuran benda asing yang terperangkap di dalam jaringan 

lunak tersebut (Gervis & Sims, 1992).  

 Pembentukan mutiara ini dapat terjadi secara alami 

(natural pearl), tanpa intervensi manusia, atau melalui budi 

daya (cultured pearl), di mana manusia menyisipkan nukleus 

ke dalam jaringan mantel moluska untuk merangsang 

pembentukan mutiara. Meski demikian, mekanisme biologis 

yang mendasarinya tetap sama. disini perlu juga dijelaskan 

bahwa pembentukan mutiara bukan terjadi di luar tubuh atau 

secara buatan, melainkan melalui mekanisme pertahanan 

biologis internal dari tubuh moluska itu sendiri. Ilustrasi 

biologisnya bisa dijelaskan sebagai berikut:  

  



83 
 

Pertama: Asal-Usul atau Awal Kejadian 

 Mutiara terbentuk secara alami di dalam tubuh moluska 

laut, khususnya dari kelompok kerang mutiara yang tergolong 

dalam genus Pinctada (famili Pteriidae), sebagai suatu reaksi 

biologis terhadap iritasi atau invasi benda asing ke dalam 

jaringan lunaknya. Proses ini merupakan mekanisme 

pertahanan alami yang dimiliki oleh moluska untuk melindungi 

dirinya dari kerusakan jaringan akibat keberadaan unsur luar 

yang tidak dikenali atau mengganggu (Gervis & Sims, 1992).  

 Benda asing tersebut dapat berupa butiran pasir, parasit 

mikroskopis, fragmen organisme laut, atau bahkan kerusakan 

jaringan internal akibat cedera yang tidak disengaja. Unsur 

asing ini biasanya masuk ke dalam tubuh moluska melalui 

celah kecil di antara katup cangkang yang tidak selalu tertutup 

rapat, khususnya saat moluska membuka cangkangnya untuk 

makan atau bernapas (Strack, 2006)(Strack, 2006)(Southgate & 

Lucas, 2011; Zhu et al., 2018). 

Dalam konteks ini, penting untuk dipahami bahwa 

masuknya benda asing bukanlah proses yang dikehendaki oleh 

moluska. Moluska tidak "berniat" membuat mutiara. Namun, 

dalam upaya untuk menetralkan ancaman terhadap jaringan 

lunaknya, terutama jaringan mantel (mantle tissue) yang 

berfungsi dalam sekresi cangkang, moluska akan secara aktif 



84 
 

menyelimuti benda asing tersebut dengan lapisan-lapisan nacre 

(juga dikenal sebagai "mother of pearl"). Nacre tersusun dari 

kristal kalsium karbonat (CaCO₃) dalam bentuk aragonit, yang 

terikat oleh konchiolin, suatu protein organik. Proses ini 

menghasilkan struktur keras, berlapis, dan mengilap yang 

akhirnya menjadi Mutiara (Strack, 2006).  

 Dengan demikian, dalam dunia biologis, pembentukan 

mutiara adalah contoh luar biasa dari bagaimana organisme 

hidup mengubah gangguan menjadi permata atau keindahan, 

yakni mengubah iritasi menjadi objek bernilai tinggi. Proses ini 

tidak hanya mencerminkan adaptasi biologis, tetapi juga 

menunjukkan bahwa sistem pertahanan organisme bisa 

menghasilkan produk yang sangat berharga secara estetika dan 

ekonomis bagi manusia (Southgate & Lucas, 2011; Zhu et al., 

2018). 

Kedua: Mekanisme Biologis Terbentuknya Mutiara 

 Setelah unsur asing seperti pasir, parasit, atau fragmen 

mikroskopik organisme laut berhasil masuk ke dalam tubuh 

moluska, khususnya tiram mutiara dari genus Pinctada, maka 

sistem biologis moluska segera mengaktifkan mekanisme 

pertahanan yang kompleks. Mekanisme ini tidak bersifat 

agresif seperti pada sistem kekebalan vertebrata, melainkan 

bersifat protektif dan isolatif, yang dilakukan oleh jaringan 



85 
 

lunak moluska, terutama oleh lapisan mantel (mantle tissue)—

bagian tubuh yang juga bertanggung jawab dalam 

pembentukan cangkang [(Gervis & Sims, 1992).  

Sel-sel epitel dari jaringan mantel tersebut akan 

mengelilingi benda asing dan membentuk semacam kantong 

atau jaringan pengurung. Di dalam struktur ini, sel-sel mantel 

mulai mensekresikan zat yang disebut nacre, atau yang lebih 

dikenal sebagai "mother-of-pearl", yakni bahan yang juga 

menyusun bagian dalam cangkang moluska (Southgate & 

Lucas, 2011). Nacre terbentuk dari lapisan mikroskopik kristal 

kalsium karbonat (CaCO₃), umumnya dalam bentuk aragonit 

(suatu bentuk polimorfik dari kalsium karbonat), meskipun 

dalam beberapa kasus juga mengandung kalsit. Kristal-kristal 

ini disusun dalam lapisan-lapisan tipis dan rapat, yang 

direkatkan oleh konchiolin, yakni protein organik yang elastis 

dan tahan terhadap degradasi biologis (Strack, 2006). 

Kombinasi struktur ini menghasilkan efek optik interferensi 

cahaya yang membuat permukaan mutiara tampak berkilau 

indah, dikenal sebagai luster. 

 Proses pelapisan nacre ini terus berlangsung dalam 

waktu yang lama—dari beberapa bulan hingga bertahun-

tahun—tergantung pada spesies moluska, kondisi lingkungan 

(suhu, salinitas, nutrisi), dan ukuran benda asing tersebut 



86 
 

(Southgate & Lucas, 2011). Yang menarik, reaksi biologis ini 

tidak hanya bersifat defensif, melainkan juga konstruktif dan 

kreatif: moluska menanggapi luka atau gangguan internal 

dengan menciptakan struktur baru yang simetris, keras, dan 

estetis. Dalam konteks filosofis, ini mencerminkan suatu 

dinamika biologis yang mengubah penderitaan menjadi 

keindahan—menciptakan dari luka, suatu bentuk kreativitas 

hayati yang lahir dari ketidaksempurnaan (Scales, 2015). 

Ketiga: Proses Bertahap Pembentukan Mutiara 

 Proses biologis pembentukan mutiara di dalam tubuh 

moluska, khususnya pada spesies kerang dari genus Pinctada, 

tidak terjadi secara instan, melainkan melalui serangkaian 

tahapan bertahap dan berkesinambungan. Setiap tahap 

memainkan peran penting dalam membentuk struktur, estetika, 

dan kualitas akhir dari mutiara tersebut. Seluruh proses ini bisa 

berlangsung selama dua hingga lima tahun, tergantung pada 

jenis moluska, ukuran benda asing (inti), serta kondisi 

lingkungan seperti suhu air, kadar oksigen, ketersediaan nutrisi, 

dan kebersihan perairan1. Proses alami ini sangat peka 

terhadap gangguan eksternal, dan tidak dapat dipercepat tanpa 

menurunkan kualitas hasil akhir (Southgate & Lucas, 2011). 

  

  



87 
 

Berikut adalah tiga tahapan utama dalam pembentukan 

mutiara: 

a. Tahap Awal – Pembentukan Kantung Mutiara (Pearl Sac 

Formation) 

 Setelah benda asing masuk dan mencapai jaringan 

lunak, sel-sel epitel dari mantel moluska mulai berproliferasi, 

membentuk sebuah struktur kecil menyerupai kantung yang 

dikenal sebagai ―pearl sac‖. Kantung ini mengelilingi benda 

asing sepenuhnya dan menjadi lokasi tetap di mana proses 

pelapisan nacre akan berlangsung (Gervis & Sims, 1992).  

Kantung mutiara bukan hanya pembungkus pasif, melainkan 

juga organ aktif yang bertanggung jawab dalam sekresi nacre. 

Pembentukan pearl sac ini adalah tahap krusial: bila gagal 

terbentuk secara simetris atau sehat, maka mutiara tidak akan 

berkembang dengan sempurna. 

b. Tahap Sekresi Nacre – Pembentukan Lapisan Mutiara 

 Setelah pearl sac terbentuk, sel-sel di dalamnya akan 

mulai mensekresikan nacre—campuran kristal kalsium 

karbonat (dalam bentuk aragonit atau kalsit) dan protein 

organik konchiolin. Lapisan nacre ini akan menutupi inti secara 

berulang-ulang dalam pola konkentrik dan spiral mikroskopik 

yang sangat terorganisasi (Strack, 2006). Setiap lapisan nacre, 

meski hanya memiliki ketebalan beberapa mikron, secara 



88 
 

bertahap menambah dimensi dan estetika dari mutiara. Kilau, 

warna, serta transparansi khas mutiara berasal dari cara cahaya 

dibiaskan oleh tumpukan tipis lapisan ini. Mutiara berkualitas 

tinggi biasanya memiliki ratusan hingga ribuan lapisan nacre 

yang sempurna dan konsisten (Wang et al., 2006). 

c. Tahap Pertumbuhan dan Pemantapan Struktur 

 Seiring waktu, akumulasi lapisan nacre membentuk 

massa padat dan bulat (atau semi-bulat, lonjong, bahkan barok 

sesuai arah pertumbuhan dan posisi inti). Struktur ini secara 

bertahap memadat dan mengeras, dan menjadi mutiara dalam 

pengertian utuh. Kecepatan proses ini sangat lambat secara 

alami. Usaha mempercepatnya secara buatan, misalnya dengan 

manipulasi lingkungan atau pakan, sering kali berdampak pada 

kualitas kilau, ketebalan lapisan, dan daya tahan permukaan 

mutiara. Oleh karena itu, kualitas tinggi pada mutiara tidak bisa 

dilepaskan dari kesabaran biologis dan keharmonisan proses 

internalnya. Mutiara dengan lapisan nacre yang tebal, halus, 

dan simetris bukan hanya mencerminkan kualitas estetika, 

tetapi juga menjadi manifestasi dari ketekunan biologis: satu 

bentuk keindahan yang muncul dari akumulasi waktu, 

ketahanan, dan keteraturan (Rosa et al., 2018). 

  

  



89 
 

Proses ini terdiri atas beberapa sub-tahapan yang 

berlangsung secara berkala dan berkesinambungan, dan 

memerlukan waktu yang panjang—bahkan bisa mencapai dua 

hingga lima tahun bergantung jenis tiram dan kondisi 

lingkungan. 

1. Tahap Awal (Pearl Sac Formation): Sel-sel mantel 

membentuk sebuah kantung kecil (pearl sac) di sekitar 

benda asing. Di sinilah permulaan terbentuknya struktur 

mutiara. 

2. Sekresi Nacre: Kantung mutiara kemudian mulai 

mensekresikan lapisan nacre secara berulang-ulang, 

membungkus inti benda asing dalam spiral lapisan 

mikroskopik yang terorganisir rapi. Setiap lapisan 

berkontribusi pada warna, kilau, dan kualitas optik dari 

mutiara yang dihasilkan. 

3. Pertumbuhan dan Pemantapan Struktur: Seiring waktu, 

akumulasi lapisan nacre membentuk struktur bulat (atau 

semi-bulat/tidak beraturan), yang dikenal sebagai 

mutiara. Proses ini tidak bisa dipercepat secara alami 

tanpa mengganggu kualitasnya, karena keindahan 

mutiara bergantung pada ketekunan proses dan harmoni 

internal struktur kristalnya (Southgate & Lucas, 2011). 



90 
 

 Dari berbagai tahapan di atas, mulai dari awal 

kejadiannya, mekanisme bilogis pembentukannya, sampai pada 

produksi mutiaranya, bisa dilihat dan dipahami pada ilustrasi 

biologisnya di bawah ini,  sebagai berikut: 

1. Moluska mengalami iritasi akibat benda asing.  

2. Jaringan mantel mengeluarkan nacre untuk melapisi 

benda tersebut.  

3. Lapisan nacre terus bertambah selama waktu tertentu 

(bulan/tahun). 

4. Akhirnya terbentuklah mutiara sebagai hasil 

perlindungan tersebut. 

D. Analogi Simbolik: Alam Semesta, Tiram, dan Wahyu 

 Dalam khazanah keilmuan Islam, alam semesta bukan 

hanya dipahami sebagai objek studi empiris, tetapi juga sebagai 

medan makna simbolik yang menyimpan pesan-pesan 

transenden. Alam semesta dianggap sebagai ―kitab terbuka‖ 

yang mengandung tanda-tanda atau simbol-simbol ilahi [ayat 

kauniyah].  

Sementara itu, wahyu adalah kitab tertulis  [Kitabullah] 

seperti al-Qur‘an, yang merupakan bentuk komunikasi 

langsung dari Tuhan kepada manusia. Alam bukan sekadar 

ciptaan pasif, melainkan sarana aktif untuk memahami 

kebenaran wahyu. Gunung, langit, angin, hujan, hingga 



91 
 

pergantian siang dan malam adalah simbol-simbol alam yang 

sarat makna spiritual. Keduanya, meskipun berbeda dalam 

bentuk, bersumber dari Tuhan yang sama dan saling 

melengkapi dalam upaya manusia memahami realitas secara 

holistik (S. H. Nasr, 1968).  Alam berbicara dalam bahasa 

simbolik, dan wahyu hadir untuk menafsirkan simbol-simbol 

tersebut secara metafisik dan etis. Hubungan keduanya sangat 

erat, karena beberapa alasan:  

Pertama, alam semesta memuat ayat-ayat Tuhan dalam 

bentuk fenomena alam seperti matahari, bulan, hujan, siklus 

hidup, dan sebagainya. Ini disebut ayat kauniyah. Wahyu, 

memuat ayat-ayat qauliyah (firman Tuhan) yang menjelaskan 

secara verbal maksud dan makna dari penciptaan alam itu 

sendiri (Al–Attas, 2014, pp. 16–18).  

Kedua,  alam menuntun kepada wahyu, dan wahyu 

membimbing pemahaman terhadap alam. Manusia dapat 

menyadari keberadaan Tuhan dengan merenungi keteraturan 

dan keindahan alam. Namun, pemahaman manusia terhadap 

alam bisa salah arah tanpa bimbingan wahyu. Karena itu, 

wahyu berfungsi sebagai penafsir otoritatif terhadap makna 

simbolik dalam alam semesta (S. H. Nasr, 1968).  

  



92 
 

Ketiga, alam dan wahyu bersifat saling melengkapi. 

Wahyu mengarahkan manusia agar tidak hanya melihat alam 

dengan mata fisik, tetapi juga dengan hati dan akal, sehingga 

sampai pada kesadaran tauhid; sedang alam, bukanlah entitas 

diam atau netral, melainkan sebuah realitas dinamis yang 

secara aktif mengajak manusia untuk merenung, membaca, dan 

mencari kebenaran yang tersembunyi di balik wujud-

wujudnya. Artinya, alam mengajak manusia untuk mencari 

kebenaran, dan wahyu memberikan jawaban atas pencarian itu. 

Tanpa wahyu, simbol-simbol alam bisa disalahartikan; dan 

tanpa alam, wahyu bisa terasa abstrak. Keduanya harus dibaca 

bersama untuk memahami pesan Tuhan secara utuh.  

Dalam Islam, alam semesta disebut sebagai kitab 

kauniyah, yaitu kitab yang terbentang secara empiris namun 

penuh makna batin. Sebagaimana Al-Qur‘an adalah kitab 

tertulis (kitabullah al-mastur), alam adalah kitab yang terbuka 

(kitabullah al-manshur) (S. H. Nasr, 1989). Setiap elemen 

alam, termasuk makhluk seperti tiram, dipandang sebagai 

tanda-tanda (ayat) dari kehadiran dan kebijaksanaan Tuhan. 

Alam tidak hanya menyediakan data bagi sains, tapi juga 

makna bagi manusia. Dalam filsafat Islam, khususnya oleh Ibn 

Sina dan Mulla Sadra, realitas alam diasumsikan sebagai 

bayangan dari realitas metafisik yang lebih tinggi (Molland, 



93 
 

1969)(S. H. Nasr, 2001). Oleh karena itu, simbol-simbol alam 

dapat digunakan untuk mengilustrasikan struktur makna dari 

wahyu dan pengetahuan manusia. 

 Tiram (oyster), merupakan makhluk laut yang secara 

biologis memiliki karakteristik unik, namun dalam tradisi 

simbolik—khususnya dalam tafsir sufistik dan filsafat Islam—

ia juga menyimpan makna mendalam tentang kreativitas, 

kesabaran, nilai tersembunyi, dan pencarian spiritual. Dalam 

perspektif biologis, tiram sebagai makhluk penghasil mutiara 

adalah moluska dari keluarga Ostreidae yang hidup menempel 

pada substrat keras di dasar laut. Salah satu keunikan biologis 

tiram adalah kemampuannya menghasilkan mutiara dari reaksi 

biologis terhadap benda asing (seperti pasir atau parasit) yang 

masuk ke dalam cangkangnya. Mutiara terbentuk sebagai hasil 

―mekanisme pertahanan diri‖, di mana iritasi itu dilapisi 

lapisan demi lapisan nacre (zat mutiara) hingga terbentuk 

permata yang indah (Pennak, 1963, pp. 947–950). Karakter ini 

sering dijadikan metafora tentang bagaimana ―rasa sakit atau 

gangguan‖ dapat menghasilkan ―keindahan dan nilai‖.  

Dalam perspektif simbolik: Tiram, dalam khazanah 

tafsir simbolik (ta‘wil) dan tradisi sufistik,  melambangkan 

―jiwa manusia‖ yang tersembunyi namun menyimpan potensi 

keindahan di dalamnya. Mutiara yang tersembunyi di dalam 



94 
 

tiram diibaratkan sebagai ―kebijaksanaan, nur, atau kebenaran 

batin‖ yang hanya bisa ditemukan oleh orang yang sabar dan 

tekun mencari.  

Demikian misalnya, Hossein Nasr, dalam Knowledge 

and the Sacred  menjelaskan bahwa simbol-simbol alam seperti 

mutiara dan tiram merupakan cerminan realitas spiritual yang 

tersembunyi. Mutiara dalam tiram adalah lambang dari 

kebenaran ilahi yang hanya bisa diakses oleh orang yang 

merenung secara dalam. Al-Ghazali menyebut hati sebagai 

tempat pancaran cahaya, seperti mutiara di dasar laut (Ghazali, 

1963).  

 Tiram tidak menghasilkan mutiara secara instan. 

Prosesnya panjang dan dimulai dari rasa sakit (iritasi). Ini 

melambangkan bahwa perjalanan menuju kebenaran 

membutuhkan  ketekunan, kesabaran, rasa sakit, dan 

pengorbanan (Aymard & Laude, 2004).  Tiram  secara fisik,  

tidak mencolok, bahkan dianggap kasar. Namun, di dalamnya 

terdapat permata berharga. Ini menekankan pentingnya 

substansi atas bentuk, batin atas zahir, atau inti (esensi) atas 

kulit luar, sebagaimana ditekankan dalam tradisi tasawuf dan 

filsafat Islam.  

  



95 
 

Al-Ghazali, dalam beberapa tulisannya, menyamakan 

hati manusia yang bersih dengan wadah mutiara, yang jika 

dijaga dari penyakit batin, akan memantulkan cahaya Tuhan. Ia 

sering menggunakan simbol mutiara dalam karya-karyanya 

sebagai representasi hikmah atau kebenaran ilahiah yang 

tersembunyi dan hanya bisa dicapai melalui pencarian spiritual 

dan intelektual.  

Demikian misalnya Al-Gazali menyatakan: "Ilmu ibarat 

laut, dan hikmah di dalamnya ibarat mutiara. Tidak akan 

diperoleh kecuali oleh mereka yang menyelam dengan niat suci 

dan alat yang benar." Ia juga menekankan bahwa kebenaran 

tidak selalu tampak di permukaan, dan pencari ilmu harus 

melalui perjalanan yang sulit seperti penyelam mencari mutiara 

di kedalaman laut (Ghazali, 1963).  

 Jalaluddin Rumi menggunakan simbol mutiara dalam 

konteks transformasi melalui penderitaan atau luka, sangat 

mirip dengan analogi tiram. Dalam Mathnawi, ia berkata: 

―Luka adalah tempat di mana cahaya masuk. Dari iritasi dalam 

tiram, lahir mutiara yang bercahaya (Rumi, 2006). Dalam 

filsafatnya, Mulla Sadra membahas eksistensi (wujud) sebagai 

tingkatan cahaya. Ia menyebut bahwa realitas memiliki lapisan-

lapisan seperti batu permata, dan hanya yang mencapai 

kedalaman makna akan menemukan hakikat sejati (hakikat 



96 
 

wujud). Meski tidak menyebut ―tiram‖ secara langsung, ia 

memakai istilah seperti: ―Cahaya wujud itu seperti permata 

yang tersembunyi dalam lapisan keingkaran... yang hanya 

dapat disingkap oleh akal yang bersatu dengan wahyu 

(Marcotte, 2012).‖  

Sayyid Hossein Nasr  menyebut alam sebagai Lautan 

Hikmah, Mutiara sebagai Intisari Ilmu. Dalam karya-karyanya 

seperti Knowledge and the Sacred dan Science and Civilization 

in Islam, Nasr menekankan bahwa alam semesta adalah lautan 

tanda-tanda Tuhan, dan para ilmuwan Islam tradisional adalah 

penyelam yang mencari mutiara makna dalam lautan itu. 

Demikian ia menyatakan: ―The traditional Muslim scholar is 

like a diver, descending into the ocean of the world to extract 

pearls of meaning — always guided by the rope of 

revelation.‖(S. H. Nasr, 1989). Di sini, Nasr secara eksplisit 

menggunakan analogi tiram dan penyelaman sebagai struktur 

metaforis epistemologi Islam — mencari makna terdalam 

melalui wahyu dan akal. 

 Tiram juga dimaknai sebagai simbol dalam terminologi 

wahyu. Meskipun Al-Qur‘an tidak menyebut tiram secara 

eksplisit, konsep ―Mutiara‖ (―lu'lu‖) hadir sebagai simbol 

kenikmatan surgawi (lihat QS. Al-Rahman [55]: 22: Keluar 

dari keduanya mutiara dan marjan"). Ini memberi legitimasi 



97 
 

atas penggunaan simbol tiram dalam kajian tafsir sebagai 

―wadah pencipta Mutiara‖, yaitu wahyu sebagai kebenaran 

ilahiah. Keunikan makhluk ini menjadikannya ideal untuk 

dijadikan lambang dalam berbagai tradisi pemikiran dan 

spiritualitas. Ia menyatukan dunia empiris dan metafisik. Ia 

menjembatani antara sains (biologi) dan agama (wahyu) . Ia 

memuat pesan universal yang bisa dimengerti oleh ilmuwan 

maupun spiritualis. Itulah sebabnya,  tiram dipilih sebagai 

simbol karena ia mewakili dua lapisan makna: sebagai 

organisme biologis yang menghasilkan keindahan dari iritasi, 

dan sebagai gambaran filosofis dari pencarian makna yang 

tersembunyi. 

 Demikian secara umum pandangan ilmuan muslim, 

baik sufi, filosof, maupun tokoh kontemporer yang 

menggunakan mutiara sebagai simbol hikmah/kebenaran/ilmu. 

Para ilmuan muslim umumnya melihat pencarian ilmu sebagai 

proses spiritual dan intelektual yang dalam, sulit, namun 

menghasilkan nilai tinggi. Cara pandang seperti ini secara tidak 

langsung mendukung model tiram-mutiara sebagai analogi 

valid dalam menjelaskan epistemologi Islam sebagai bagian 

yang tak terpisahkan dari upaya membangun paradigma baru 

integrasi ilmu di dunia Islam.  



98 
 

Dalam tradisi keilmuan Islam, pemahaman terhadap 

alam semesta tidak hanya bersifat empiris atau materialistik, 

melainkanjuga simbolik dan spiritual. Alam bukan sekadar 

benda mati, melainkan ayat-ayat Tuhan yang menuntut 

pembacaan, penafsiran, dan pemaknaan. Hal ini sesuai dengan 

pendekatan epistemologis yang memadukan antara wahyu dan 

akal, antara teks dan semesta. Simbolisme menjadi jembatan 

yang menghubungkan antara dimensi metafisik dan realitas 

empirik. 

E. Analogi Mutiara Keilmuan Islam 

 Proses pencarian dan pembentukan ilmu merupakan 

bagian penting dalam peradaban manusia. Dalam tradisi Islam, 

ilmu tidak dipisahkan dari nilai-nilai transendental dan wahyu. 

Sebaliknya, ia dipandang sebagai sarana mendekatkan diri 

kepada Tuhan. Ilmu bukan hanya dianggap sebagai akumulasi 

informasi, tetapi sebagai cahaya yang menerangi jiwa, dan 

bekal dalam menjalani kehidupan secara bijak dan bertanggung 

jawab. Dalam banyak teks klasik dan perenungan ulama, ilmu 

sering dianalogikan dengan sesuatu yang berharga, 

tersembunyi, dan diperoleh melalui proses pencarian dan 

penyucian. Salah satu analogi yang paling kaya makna adalah 

mutiara (lu‘lu‘ dalam bahasa Arab).  



99 
 

Mutiara, jika ditinjau  secara filosofis, dapat menjadi 

metafora penting bagaimana Islam mengelola "input asing" 

dalam hal ini ilmu-ilmu duniawi yang masuk ke dalam 

kerangka keilmuan Islam dan mengubahnya menjadi sesuatu 

yang berharga. Seperti halnya mutiara yang terbentuk melalui 

proses panjang dalam tubuh kerang, keilmuan dalam Islam pun 

lahir dari proses historis, spiritual, dan intelektual yang 

bertahap dan mendalam.  Butiran ilmu dalam Islam tidak 

muncul secara instan, melainkan tumbuh dari iritasi-iritasi 

sejarah: tantangan sosial, peradaban, dan pergulatan pemikiran. 

Ibarat sebutir pasir yang memicu pembentukan mutiara, 

tantangan-tantangan ini melahirkan pemikiran baru, tajdid 

(pembaharuan), ijtihad, hingga turats ilmiah yang berkilau 

hingga kini (S. H. Nasr, 2001). 

 Secara ilmiah, keilmuan Islam dalam analogi Mutiara, 

lahir, tumbuh  dan berkembang dari wahyu yang berfungsi 

seperti moluska tiram sebagai alat penyaring atau sebagai alat 

respirasi dan filter (Newell, 2004). Proses ini 

merepresentasikan bagaimana wahyu menyaring realitas 

kehidupan manusia, lalu mengkristalkannya menjadi prinsip-

prinsip dasar yang kemudian membentuk fondasi ilmu 

pengetahuan dalam Islam.  



100 
 

Seperti halnya tiram menghasilkan mutiara dari benda 

asing yang masuk ke dalam tubuhnya, lalu melapisinya dengan 

nacre (lapisan mutiara) sebagai bentuk perlindungan, demikian 

pula keilmuan Islam berkembang dari interaksi antara wahyu 

dan realitas empiris, seperti yang dipahami oleh Naquib dan 

Husn Nasr bahwa Wahyu berfungsi sebagai mekanisme 

perlindungan dan penyaring nilai, yang melapisi fakta-fakta 

dunia dengan makna ilahiah, lalu memformulasikannya 

menjadi ilmu yang bukan hanya bersifat fungsional, tetapi juga 

spiritual dan etis. Demikian misalnya, Naquib menyatakan 

bahwa ilmu dalam Islam bersumber dari wahyu dan akal, 

dengan wahyu sebagai pemandu utama dalam pembentukan 

worldview Islami (S. M. N. Al-Attas, 1991).  

Begitu juga Husen Nasr menjelaskan bahwa ilmu 

pengetahuan dalam tradisi Islam berasal dari prinsip-prinsip 

metafisika yang diturunkan melalui wahyu, lalu dikembangkan 

melalui metode rasional dan observasional (S. H. Nasr, 2001). 

 Moluska memiliki jaringan mantel untuk membentuk 

cangkang sebagai pelindung dari predator dan kondisi 

lingkungan yang ekstrem (Weiner & Addadi, 1997), yang 

dalam keilmuan Islam dapat dianalogikan sebagai al-Qur‘an 

dan hadis Nabi. Fungsi Moluska dan mantel tiram yang 

membentuk cangkang sebagai pelindung dari predator dan 



101 
 

kondisi lingkungan yang ekstrem sama persis dengan fungsi al-

Qur‘an dan hadis. Ia tidak hanya berfungsi sebagai arsip 

lingkungan – sumber informasi tentang segala hal, tetapi juga 

sebagai nutrisi dan alat reproduksi mutiara [Mutiara]. (Kellogg 

et al., 2013). 

Fungsi dan mekanisme pertahanan ini, sebagaimana 

dalam kajian biologi tiram, tidak bersifat agresif seperti pada 

sistem kekebalan vertebrata, melainkan bersifat protektif dan 

isolatif, yang dilakukan oleh jaringan lunak moluska, terutama 

oleh lapisan mantel (mantle tissue)—bagian tubuh yang juga 

bertanggung jawab dalam pembentukan cangkang (Gervis & 

Sims, 1992). Jika dianalogikan dalam keilmuan Islam, dengan 

perlindungan yang bersifat protektif dan isolative al-Qur‘an 

dan hadis nabi atas segala ―pengetahuan asing‖ yang datang, 

terciptalah berbagai jenis keilmuan dalam Islam.   

 Bagaimana proses mutiara keilmuan itu terbentuk?, ini 

bisa diolah dengan fungsi dan kegunaan lapisan nacre pada 

mutiara --juga dikenal sebagai mother-of-pearl—adalah lapisan 

berkilau dan halus yang ditemukan di bagian dalam cangkang 

beberapa moluska, seperti tiram.  Lapisan mother of pear ini 

jika dianalogikan dalam keilmuan Islam dianggap sebagai  

kerangka dasar keilmuan dalam Islam, yaitu Aqidah, syariah 

dan akhlak.  



102 
 

Fungsinya seperti mekanisme biologis mutiara, yaitu  

berfungsi sebagai penghalang pelindung terhadap gesekan dan 

iritasi terhadap jaringan lunak moluska. Lapisan ini halus, tidak 

abrasif, sehingga melindungi jaringan lunak dari ujung tajam 

mineral kalsium karbonat (Mayer, 2005). Itu artinya, aqidah, 

syariah dan akhlak, dalam konteks pergumulan pemikiran dan 

perkembangan keilmuan Islam, berfungsi sebagai jaringan 

pengaman atas masuknya berbagai  keilmuan asing yang bisa 

saja mengganggu dan mengancam otentisitas wahyu.   

Dengan kata lain, aqidah, syariah dan akhlak ini 

merupakan bentuk pertahanan epistemologis Islam agar proses 

integrasi keilmuan atau pembentukan mutiara keilmuan tidak 

tercerabut dari akar keilmuan Islam. Inilah yang dimaksud 

dalam analisis biologi tiram bahwa salah satu fungsi paling 

khas nacre adalah membentuk mutiara sebagai respons 

terhadap benda asing seperti pasir, parasit, atau kerusakan 

jaringan. Sel mantel akan membungkus partikel tersebut 

dengan lapisan nacre secara bertahap, sebagai bentuk 

pertahanan biologis. Proses ini bisa berlangsung selama 

bertahun-tahun (Southgate & Lucas, 2011). 

 Lapisan nacre memiliki kilau iridescent (berubah warna 

tergantung sudut pandang), yang menjadikannya sangat 

bernilai secara estetika (Strack, 2006). Ini mirip  dengan potret 



103 
 

lapisan sejarah kebudayaan Islam, baik masa klasik, modern 

dan kotemporer dalam merespon tantangan zaman dan 

memproduksi pengetahuan dengan berbagai sudut pandang  

yang adaptatif,  variatif dan multi dimensi.  Lapisan nacre 

dapat dipahami sebagai symbol dan bentuk baru  pembacaan 

keilmuan Islam yang  tidak sekedar menawarkan reinterpretasi 

teks-teks agama, tetapi juga menghadirkan pendekatan-

pendekatan baru dalam memehami Islam yang kontekstual, 

interdisipliner, dan berpihak pada nilai-nilai kemanusiaan 

universal (Prof Irwan Abdullah et al., 2025). 

 Kilau iridescent yang menjadikan mutiara sangat 

bernilai, yang oleh Nassau menyebutnya sebagai hasil dari 

interferensi cahaya dalam struktur berlapis seperti pada sayap 

kupu-kupu, gelembung sabun, dan Mutiara (Nassau, 2001), 

secara metaforis  mirip dengan berbagai gagasan para 

intelektual muslim  yang sering terlibat dalam penafsiran ulang 

teks-teks klasik, baik Al-Qur‘an maupun hadis, dengan tujuan 

untuk mengartikulasikan ajaran Islam yang relevan dalam 

konteks zaman modern.  

Upaya tafsir ulang ini lahir dari kesadaran bahwa 

tantangan-tantangan baru, seperti demokrasi, hak asasi 

manusia, gender, globalisasi, hingga teknologi digital tidak bisa 

dijawab hanya dengan menggunakan kerangka berpikir 



104 
 

tradisional. Oleh karena itu, diperlukan penafsiran ulang 

terhadap teks-teks keagamaan dengan mempertimbangkan 

konteks historis, social dan budaya.  

Fazlur Rahman, misalnya, mengembangkan metode 

double movement, yang menawarkan pendekatan dua arah: 

dari konteks historis teks ke prinsip moral universal, lalu dari 

prinsip itu kembali ke konteks kekinian. Dengan demikian, 

ajaran Islam bisa dipahami tidak hanya sebagai hukum-hukum 

literal, tetapi sebagai nilai-nilai etis yang hidup dan terus 

berkembang. Sementara itu, Nasr Hamid Abu Zaid 

menggusulkan pendekatan hermeneutik yang melihat Al-

Qur‘an sebagai produk interaksi antara teks, konteks 

pewahyuan, dan pembacanya (Prof Irwan Abdullah et al., 

2025). 

Mutiara keilmuan dalam Islam yang berbasis pada 

berbagai lapisan  nacre atau produk Sejarah kebudayaan Islam, 

baik berupa nilai-nilai dasar ajaran Islam, seperti aqidah, 

syariah dan akhlak, lapisan metodologis dan epistemologis 

yang variatif dan produk-produk keilmuan Islam klasik seperti 

filsafat Islam, ilmu kalam, tasawuf, fiqh, tafsir, dan sebagainya; 

diintegrasikan dengan keilmuan-keilmuan baru seperti 

antropologi, sosiologi, psikologi, historis, filsafat Yunani, 



105 
 

filsafat Barat kontemporer, dengan berbagai varian metodologi 

dan epistemologinya.  

Semua lapisan ini, bukan hanya mencerminkan kualitas 

estetika, tetapi juga menjadi manifestasi dari ketekunan 

biologis: satu bentuk keindahan yang muncul dari akumulasi 

waktu, ketahanan, dan keteraturan, meminjam analisis biologi 

Tiram (Rosa et al., 2018). Itu artinya, dalam  perkembangan 

pemikiran Islam, proses produksi mutiara keilmuan yang 

estetis, tidak hanya berlangsung dan  bersifat lintas multi 

disiplin, tetapi juga terlahir dari akumulasi waktu, ketahanan 

dan keteraturan. Tak ada lapisan yang berdiri sendiri, semua 

saling melandasi dan memperkuat.  

 Setiap generasi ulama dan intelektual Muslim, sejak 

masa Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم hingga kini, memainkan peran aktif 

dalam membangun, memperhalus, dan memperindah bangunan 

keilmuan Islam. Proses ini bukan sekadar reproduksi pasif atas 

warisan sebelumnya, tetapi merupakan bentuk kreatif dari 

tafaqquh, istinbat, dan ijtihad yang berakar kuat dalam tradisi. 

Seperti lapisan nacre dalam pembentukan mutiara, tiap 

kontribusi generasi ulama menambahkan lapisan baru pada 

permata keilmuan yang telah ada—bukan untuk menggantikan, 

melainkan untuk melindungi, memperkuat, dan memperindah 

fondasi sebelumnya.  



106 
 

Analogi ini meminjam cara pandang Jonathan A. C. 

Brown , yang menekankan pentingnya semacam isnad—rantai 

transmisi—dalam validitas dan otoritas pengetahuan Islam. 

Dalam bukunya Hadith: Muhammad’s Legacy in the Medieval 

and Modern World, Brown menjelaskan bahwa pengetahuan 

dalam Islam tidak pernah dianggap sahih kecuali jika dapat 

ditelusuri silsilah transmisinya secara otentik. Tiap lapisan 

pengetahuan yang ditambahkan oleh para ulama bukan berdiri 

sendiri, tetapi berakar pada dan saling melandasi lapisan 

sebelumnya—seperti struktur mikro lapisan nacre yang 

memperkuat satu sama lain dalam membentuk mutiara sejati 

(Brown, 2017).  

 Di sinilah letak perbedaan mendasar antara pandangan 

epistemologi Islam dan pendekatan modern-positivistik: dalam 

Islam, keaslian ilmu tidak hanya diukur dari "isi" atau 

substansinya, tetapi juga dari kesinambungan sanad, 

kredibilitas pewarisnya, dan adab dalam menyampaikannya. 

Dalam dunia hadis, misalnya, seorang rawi yang jujur (‗adl) 

dan tepat hafalan (dabt) adalah bagian integral dari validitas 

suatu riwayat, sebagaimana kemurnian nacre tergantung pada 

kestabilan dan keakuratan sekresi mantel yang membentuknya. 

Lebih dari itu, lapisan-lapisan keilmuan ini juga memiliki 

dimensi estetis dan spiritual. Dalam studi tasawuf atau falsafah, 



107 
 

pengetahuan tidak hanya "diterima" secara rasional, tetapi juga 

intuitif, "dihayati" secara rohaniah.  

Di sinilah tampak bahwa keilmuan Islam adalah proses 

bertingkat, bertahap, dan bercahaya—sebagaimana cahaya 

nacre yang iridescent, berubah warna tergantung sudut 

pandang, tetapi tetap bersumber dari satu substansi: yaitu 

kebenaran. Dengan demikian, nacre menjadi metafora 

epistemologis yang sangat tepat dalam menggambarkan 

struktur dan dinamika ilmu dalam Islam: Ia tidak monolitik, 

melainkan bertingkat dan terjalin. Ia tidak acak, melainkan 

terstruktur melalui sanad dan otoritas keilmuan. Dan ia tidak 

mati, melainkan tumbuh bersama generasi yang 

memeliharanya. 

 Sebagaimana mutiara yang  terbentuk melalui proses 

yang panjang, perkembangan keilmuan dalam Islam bukanlah 

hasil dari proses yang statis, melainkan sebuah dinamika yang 

terus bergerak dan berevolusi. Ia dibentuk oleh perpaduan 

antara wahyu sebagai sumber utama dan tantangan-tantangan 

zaman yang menjadi pemicunya.  

Dalam konteks ini, pendekatan simbolik dapat menjadi 

alat bantu konseptual untuk menjelaskan bagaimana keilmuan 

Islam lahir, berkembang, dan mencapai kematangannya. Salah 

satu simbol biologis yang menarik adalah proses terbentuknya 



108 
 

mutiara dalam tubuh seekor tiram. Proses biologis ini dapat 

digunakan sebagai metafora untuk memahami proses 

epistemologis keilmuan Islam, di mana wahyu diibaratkan 

sebagai moluska, jaringan mantel sebagai ilmu-ilmu dasar 

Islam (tauhid, syariat, dan akhlak), lapisan nacre sebagai 

kerangka filsafat Islam, teologi, tasawuf, fiqh, sejarah Islam 

dan mutiara sebagai produk akhir berupa integrasi ilmu  yang 

matang dan kontekstual. 

Untuk lebih jelasnya, di bawah ini dijelaskan analogi 

Mutiara  keilmuan dalam Islam, sebagai beikut: 

1. Benda Asing sebagai Tantangan Ilmu Duniawi 

 Dalam proses terbentuknya mutiara, partikel asing 

masuk ke dalam tiram dan memicu reaksi biologis yang justru 

menghasilkan sesuatu yang berharga: mutiara. Analogi dalam 

Keilmuan Islam: Ilmu-ilmu duniawi (sains, teknologi, filsafat 

dan ilmu humaniora) bisa dianggap sebagai ―partikel asing‖ 

yang awalnya tampak berbeda dari ilmu agama. Namun, Islam 

tidak menolak ilmu duniawi. Sebaliknya, Islam meresponsnya 

dengan "membungkus" dan mengintegrasikannya ke dalam 

nilai-nilai wahyu, menjadikannya ilmu yang bermanfaat dan 

bermakna secara spiritual. Kaitan keduanya: Proses 

pembungkusan partikel asing menjadi mutiara melambangkan 

cara Islam menyerap ilmu luar, lalu mengkristalkannya dengan 



109 
 

nilai-nilai ilahiyah menjadi  integrasi ilmu yang utuh 

(integrated knowledge). 

2. Cangkang Tiram dianalogikan Al-Qur’an dan Hadis 

 Dalam biologi moluska, cangkang tiram bukan sekadar 

struktur keras yang melindungi isi lunak di dalamnya. Ia 

merupakan sistem pertahanan dan penyangga vital yang 

memungkinkan kehidupan internal tetap berlangsung secara 

aman dan teratur. Tiram, sebagai organisme lunak, sangat 

rentan terhadap bahaya eksternal—tanpa cangkang, ia akan 

hancur oleh tekanan, infeksi, atau predator lingkungan laut. 

Cangkang itu sendiri terbentuk melalui sekresi terus-menerus 

dari mantel dan terdiri dari lapisan-lapisan kalsium karbonat 

yang kuat namun adaptif (Hickman et al., 2006). 

 Seperti cangkang yang melindungi dan memberi bentuk 

bagi kehidupan internal tiram, Al-Qur‘an dan Hadis adalah 

struktur normatif dan sakral yang antara lain berfungsi: 

a. Melindungi Inti Spiritualitas dan Keilmuan Islam 

 Cangkang adalah pelindung permanen bagi tubuh tiram, 

sama seperti Al-Qur‘an dan Hadis menjaga integritas aqidah, 

syariah, dan akhlak Islam dari pengaruh ideologis yang 

destruktif. Tanpa struktur yang kokoh ini, sistem keilmuan 

Islam akan rawan terseret oleh relativisme, sekularisme 

ekstrem, atau pendekatan epistemologis yang menafikan 



110 
 

dimensi ilahiah. Seperti disebutkan dalam Al-Qur‘an: 

―Sesungguhnya Kami yang menurunkan Al-Qur‘an, dan 

sesungguhnya Kami benar-benar menjaganya.‖ (QS. Al-Ḥijr: 

9). Al-Qur‘an dan Hadis, dalam peran ini, berfungsi sebagai 

pagar nilai dan struktur formal—membatasi, mengarahkan, dan 

membentuk perkembangan ilmu, etika, dan hukum agar tetap 

berporos pada tauhid. 

 

b. Memberikan Bentuk dan Struktur bagi Ilmu Islam 

 Tanpa cangkang, tiram tidak memiliki bentuk yang 

jelas. Demikian pula, ilmu dalam Islam akan cair dan tak 

berkerangka tanpa tuntunan tekstual dan normatif dari wahyu. 

Al-Qur‘an bukan hanya sumber hukum dan moral, tetapi juga 

kerangka epistemologis tempat lahirnya berbagai cabang ilmu: 

tafsir, fikih, tasawuf, kalam, bahkan sains. Hadis sebagai 

penjelas, kontekstualisasi, dan perluasan dari Al-Qur‘an, 

memberi dimensi praksis dan keseharian terhadap nilai-nilai 

wahyu. Seperti yang dijelaskan Nasr, wahyu adalah sumber 

sakral yang mengatur seluruh sistem pengetahuan Islam, bukan 

secara deskriptif-saintifik semata, tetapi melalui struktur 

metafisik dan etis yang membentuk visi tentang realitas (S. 

Nasr, 1989). 

  



111 
 

c. Menjadi Benteng terhadap Invasi Ide Asing yang Merusak 

 Cangkang mencegah masuknya benda asing atau 

patogen yang dapat merusak organisme. Dalam analogi ini, Al-

Qur‘an dan Hadis berfungsi sebagai "filter ideologis" dan 

"katup teologis" yang menyaring gagasan dari luar: bukan 

menolak secara buta, tapi memilah yang sesuai dengan 

maqasid dan tauhid, serta menolak yang bertentangan secara 

prinsipil. Dalam sejarah Islam, banyak ilmu dari luar (filsafat 

Yunani, logika Aristotelian, sains Persia dan India) disaring 

melalui lensa Qur‘ani dan profetik agar sejalan dengan 

pandangan hidup Islam (Fakhry, 2004). 

d. Menjaga Stabilitas dalam Dinamika Zaman 

 Cangkang tiram tidak tumbuh liar, tetapi menyesuaikan 

tekanan luar dan menebal saat dibutuhkan. Ini menyerupai 

bagaimana Al-Qur‘an dan Hadis bersifat tetap namun fleksibel 

dalam penerapan. Melalui prinsip ijtihad, qiyās, dan maqāṣid 

al-sharī‗ah, ulama merespons zaman tanpa keluar dari kerangka 

wahyu. Artinya, Al-Qur‘an dan Hadis bukan statis dan 

membatu, tapi seperti cangkang: kuat namun responsif, kokoh 

tapi tidak kaku. 

  



112 
 

3. Moluska sebagai Wahyu 

 Sebagaimana moluska adalah organisme hidup yang 

dalam tubuhnya terbentuk mutiara—hasil reaksi biologis 

terhadap iritasi eksternal—demikian pula wahyu dalam tradisi 

Islam dapat dipahami sebagai entitas hidup yang menjadi pusat 

kristalisasi ilmu dan kebijaksanaan. Mutiara bukanlah hasil 

benda mati, melainkan proses yang melibatkan kehidupan, 

ketahanan, dan respons terhadap lingkungan. Begitu pula, 

wahyu bukan sekadar kumpulan teks statis atau dogma beku, 

tetapi merupakan realitas hidup yang aktif, dinamis, dan 

senantiasa relevan terhadap konteks zaman dan peradaban 

manusa. 

 Dalam kerangka ini, wahyu menjadi semacam "wadah 

epistemologis"—sebuah medium dasar tempat tumbuh dan 

berkembangnya berbagai cabang pengetahuan dalam peradaban 

Islam, mulai dari teologi, filsafat, hingga sains. Konsep ini 

ditegaskan oleh Seyyed Hossein Nasr, yang menyatakan bahwa 

wahyu adalah sumber segala ilmu dalam Islam, dan bahwa 

ilmu sejati tidak dapat dipisahkan dari sumber sakralnya. Ia 

menekankan bahwa wahyu bukan hanya data historis atau 

sekadar teks literal, melainkan sebuah dimensi sakral yang 

hidup, yang menyusun struktur makna di balik segala bentuk 

pengetahuan Islam, baik yang rasional maupun intuitif (S. 



113 
 

Nasr, 1989). Analogi dengan moluska memperlihatkan bahwa 

ilmu dalam Islam tumbuh bukan dari kekosongan, melainkan 

dari pusat organik yang hidup—yakni wahyu—yang kemudian 

memproduksi "mutiara" dalam bentuk pengetahuan, hikmah, 

dan pemahaman spiritual. Dalam konteks ini, moluska bukan 

sekadar metafora biologis, tetapi lambang proses kreatif, 

organik, dan spiritual dalam pertumbuhan ilmu pengetahuan 

Islam. 

4. Lapisan Nacre = Tahapan Integrasi 

 Dalam tubuh tiram, mutiara terbentuk melalui proses 

pelapisan nacre—zat halus dan berkilau yang melapisi inti 

benda asing secara bertahap. Setiap lapisan nacre bukan hanya 

memperindah, tetapi juga memperkuat struktur mutiara, 

menjadikannya simbol keindahan yang muncul dari kesabaran, 

keteraturan, dan ketahanan biologis (Ward & Ward, 1995). 

 Proses pelapisan nacre ini dapat dianalogikan atau 

diterapkan dalam memahami bagaimana keilmuan Islam 

berkembang. Mutiara keilmuan Islam tidak lahir seketika, 

melainkan melalui pelapisan nilai dan pengetahuan selama 

berabad-abad. Lapisan pertama adalah dasar-dasar ajaran 

Islam—aqidah, syariah, dan akhlak—yang menjadi fondasi 

spiritual dan etis. Di atasnya, terbentuk lapisan metodologis 

dan epistemologis yang beragam, mencerminkan cara berpikir 



114 
 

dan pendekatan ilmiah dalam Islam. Lapisan-lapisan 

berikutnya muncul dalam bentuk ilmu-ilmu klasik seperti 

filsafat Islam, ilmu kalam, tasawuf, fiqh, dan tafsir. 

 Namun proses ini tidak berhenti di masa klasik. 

Keilmuan Islam terus berkembang dengan menyerap dan 

mengintegrasikan ilmu-ilmu modern dan kontemporer seperti 

antropologi, sosiologi, psikologi, sejarah, serta dialog kritis 

dengan filsafat Yunani dan filsafat Barat kontemporer. Masing-

masing pendekatan membawa metode dan epistemologi baru, 

memperkaya warisan keilmuan Islam seperti lapisan nacre 

yang terus menumpuk dan memperindah inti mutiara.  

Dengan demikian, keilmuan Islam adalah hasil dari 

proses panjang yang terstruktur dan teruji. Seperti halnya nacre 

tidak membentuk lapisan secara acak, ilmu-ilmu Islam juga 

tumbuh melalui keteraturan konseptual, ketekunan intelektual, 

dan ketahanan budaya. Tak ada satu lapisan pun yang berdiri 

sendiri—semuanya saling melengkapi, memperkuat, dan 

menyatu dalam satu bentuk keindahan intelektual yang utuh 

dan berharga. 

5. Mutiara sebagai Produk Keilmuan Islam 

 Mutiara bukanlah sesuatu yang muncul secara instan, 

melainkan hasil dari proses biologis yang panjang dan penuh 

dinamika. Dalam tubuh tiram, benda asing—yang sejatinya 



115 
 

merupakan gangguan atau ancaman—tidak ditolak secara 

destruktif, tetapi dilapisi secara bertahap dengan nacre hingga 

menjadi sesuatu yang berharga dan indah. Proses ini bukan 

hanya mekanisme pertahanan, tetapi sebuah bentuk 

transformasi: mengubah yang asing menjadi bermakna, yang 

gangguan menjadi keindahan, dan yang mentah menjadi 

bernilai (Ward & Ward, 1995). 

Dalam konteks keilmuan Islam, analogi ini 

menggambarkan bagaimana pemikiran dan pengetahuan dalam 

Islam berkembang. Produk-produk ilmiah Islam—baik klasik 

maupun kontemporer—bukanlah hasil dari pengulangan 

dogma, tetapi merupakan kristalisasi dari interaksi aktif antara 

wahyu, akal, hati, pengalaman sosial, dan tantangan zaman. 

Layaknya mutiara, produk keilmuan Islam lahir dari proses 

panjang perenungan, pengujian, dan integrasi antara teks suci 

dan realitas sosial. Semua ini adalah bentuk nyata dari 

transformasi intelektual yang menjadikan tradisi Islam tetap 

hidup dan relevan di tengah dunia yang terus berubah.  

Keunggulan produk keilmuan ini bukan hanya terletak 

pada substansi teoritisnya, tetapi juga pada makna 

epistemologisnya: bahwa Islam tidak alergi terhadap 

perubahan, tetapi mampu mengintegrasikan tantangan baru 

menjadi bagian dari keindahan warisan intelektualnya. Sama 



116 
 

seperti tiram yang tidak membuang benda asing, tetapi 

memeluknya dan mengubahnya menjadi mutiara, peradaban 

Islam menerima kompleksitas zaman dan mengubahnya 

menjadi ilmu yang otentik dan kontekstual. 

 

F. Penutup 

 Tiram, sebagai makhluk kecil dalam laut, ternyata 

menyimpan pesan epistemologis besar. Ia mengajarkan bahwa 

pengetahuan bukan semata soal informasi, tetapi juga soal 

transformasi — dari gangguan menjadi keindahan. Dengan 

mengintegrasikan simbolisme tiram, alam semesta, dan wahyu, 

kita dapat membangun suatu pemahaman yang utuh tentang 

keilmuan Islam: berakar pada wahyu, bergerak dengan akal dan 

hati, serta menjawab realitas dengan kreativitas  intelektual dan 

spiritual. Pendekatan simbolik seperti ini menjadi jembatan 

epistemologis antara ontologi material-saintifik dan 

epistemologi wahyu, yang memungkinkan terjadinya sintesis 

makna dalam pendidikan dan keilmuan Islam.  

 Di era modern, tantangan terhadap keilmuan Islam 

semakin kompleks: AI, genetika, eksplorasi luar angkasa, 

digitalisasi eksistensi, dan sebagainya. Semua ini adalah 

―benda asing‖ yang masuk ke dalam sistem nilai Islam. Jika 

dibiarkan tanpa proses ―pelapisan nacre‖ atau wahyu dengan 



117 
 

berbagai lapisannya, maka akan terjadi disintegrasi makna dan 

krisis etika. Dengan memahami model simbolik tiram-wahyu-

alam, umat Islam dapat mengembangkan pendekatan integratif: 

bukan hanya menguasai data, tetapi memberi makna dan arah 

terhadap data itu. Di sinilah letak urgensinya dalam pendidikan 

Islam, pengembangan kurikulum, dan pembentukan pemikiran 

Islam kontemporer. 

 Mutiara keilmuan Islam adalah bentuk pengetahuan 

yang lahir dari integrasi antara wahyu, akal, intuisi dan sejarah; 

terbentuk melalui proses panjang penyaringan, perlindungan, 

dan pemurnian; dilapisi oleh nilai-nilai dasar aqidah, syariah, 

dan akhlak; diperhalus oleh ijtihad dan tajdid ulama lintas 

generasi; dipadukan dengan berbagai pendekatan lintas disiplin 

ilmu serta bercahaya secara spiritual, estetis, dan intelektual—

seperti nacre yang menyelimuti dan memperindah sebutir pasir 

menjadi mutiara. 

Mutiara keilmuan adalah hasil penyaringan nilai dan 

pencarian makna, bukan sekadar pengumpulan data. Integrasi 

ilmu layaknya mutiara keilmuan Islam mengandung cahaya 

iridescent—kilau yang berubah-ubah sesuai sudut pandang—

mencerminkan keluasan pandangan, pendekatan dan dimensi 

ilmu yang tak pernah kaku. Tradisi ilmiah Islam klasik dan 

modern tidak hanya menunjukkan bagaimana wahyu menjadi 



118 
 

pusat gravitasi epistemologis yang melahirkan pemikiran 

rasional, spiritual, dan etis dalam satu tarikan nafas, tetapi juga 

dengan meminjam analogi biologis dari tiram, menyuguhkan 

cara baru untuk memahami keilmuan Islam. sebagai hasil dari 

penyaringan spiritual dan intelektual yang terus-menerus 

terhadap realitas. wahyu bertindak sebagai filter spiritual dan 

etis, yang tidak menolak realitas, tetapi mengolahnya dengan 

prinsip ilahiah hingga melahirkan ilmu yang bercahaya dan 

berfaedah. 

  



119 
 

L. Penutup : Dari Mutiara Keilmuan Menuju 

Peradaban Ilmu  

 

Buku ini lahir dari kesadaran mendalam bahwa 

keilmuan Islam tidak boleh berhenti sebagai warisan masa lalu, 

tetapi harus terus hidup, tumbuh, dan memberi makna bagi 

realitas zaman. Mutiara Keilmuan bukan sekadar istilah 

metaforis, melainkan sebuah paradigma epistemologis yang 

memandang ilmu sebagai proses panjang, berlapis, dan penuh 

tanggung jawab moral. Ia mengajarkan bahwa pengetahuan 

sejati tidak lahir secara instan, tetapi melalui ketekunan 

intelektual, penyaringan nilai, dan dialog berkelanjutan antara 

wahyu, akal, dan realitas sosial.  

Melalui analogi tiram dan mutiara, buku ini 

menegaskan bahwa tantangan zaman—baik berupa 

perkembangan sains dan teknologi, perubahan sosial, maupun 

arus pemikiran global—bukanlah ancaman yang harus ditolak 

secara apriori. Sebaliknya, tantangan tersebut adalah ―butiran 

pasir‖ yang, jika dikelola dengan kerangka nilai wahyu dan 

tradisi keilmuan yang kokoh, dapat ditransformasikan menjadi 

mutiara hikmah yang bernilai tinggi. Di sinilah letak inti 

Paradigma Pemikiran Mutiara Keilmuan: ilmu tidak ditolak, 

tetapi diproses; tidak ditelan mentah, tetapi dimurnikan; tidak 

dibiarkan netral, tetapi diarahkan untuk kemaslahatan.  



120 
 

Paradigma ini sekaligus menjadi kritik terhadap dua 

kecenderungan ekstrem dalam pengembangan keilmuan Islam 

kontemporer. Di satu sisi, kecenderungan defensif yang 

menutup diri dari perkembangan ilmu modern atas nama 

kemurnian tradisi. Di sisi lain, kecenderungan imitasi yang 

menerima ilmu modern tanpa penyaringan nilai, sehingga 

kehilangan orientasi etis dan spiritual. Mutiara Keilmuan 

menawarkan jalan tengah yang produktif: integrasi protektif, 

akumulatif, dan transformatif, di mana wahyu menjadi pagar 

epistemologis, tradisi menjadi fondasi, dan ijtihad akademik 

menjadi motor penggerak.  

Sebagai paradigma pemikiran UIN Datokarama Palu, 

Mutiara Keilmuan bukan hanya kerangka teoritis, tetapi juga 

komitmen institusional. Ia menuntut agar pendidikan, 

penelitian, dan pengabdian kepada masyarakat dijalankan 

sebagai satu kesatuan proses keilmuan yang utuh. Kurikulum 

tidak sekadar mentransfer pengetahuan, penelitian tidak 

berhenti pada publikasi, dan pengabdian tidak menjadi aktivitas 

seremonial. Semuanya diarahkan untuk menghasilkan 

―mutiara‖—yakni lulusan berkarakter, ilmu yang bermakna, 

dan kontribusi nyata bagi masyarakat, bangsa, dan 

kemanusiaan.  



121 
 

Lebih jauh, buku ini juga mengandung pesan 

pewarisan. Paradigma pemikiran tidak lahir untuk satu 

generasi, apalagi untuk satu kepemimpinan. Ia lahir untuk 

dirawat, dikritisi, dikembangkan, dan diwariskan. Mutiara 

Keilmuan menuntut adanya sanad intelektual yang 

berkelanjutan—dari dosen kepada mahasiswa, dari peneliti 

kepada peneliti berikutnya, dari institusi kepada masyarakat. 

Dalam konteks inilah, UIN Datokarama Palu dipanggil bukan 

hanya sebagai pusat pendidikan, tetapi sebagai rumah 

peradaban ilmu yang menyalakan cahaya dari kawasan timur 

Indonesia untuk percaturan akademik nasional dan global.  

Pada akhirnya, buku ini tidak menawarkan jawaban 

final, melainkan arah dan etos berpikir. Ia mengajak 

pembaca—akademisi, mahasiswa, dan pengambil kebijakan—

untuk memandang ilmu sebagai amanah, bukan sekadar alat; 

sebagai jalan pengabdian, bukan hanya sarana karier; dan 

sebagai cahaya peradaban, bukan sekadar akumulasi informasi. 

Seperti mutiara yang tersembunyi di kedalaman laut, ilmu 

sejati menuntut keberanian untuk menyelam, kesabaran untuk 

berproses, dan kebijaksanaan untuk menampilkannya bagi 

kemaslahatan bersama.  

Dengan segala keterbatasannya, buku ini diharapkan 

menjadi pijakan awal bagi perjalanan panjang Paradigma 



122 
 

Pemikiran Mutiara Keilmuan. Semoga ia terus disempurnakan 

oleh generasi setelahnya, dan semoga UIN Datokarama Palu 

senantiasa menjadi ruang tempat mutiara-mutiara ilmu lahir, 

berkilau, dan memberi cahaya bagi peradaban. Wallāhu a‗lam 

bi al-shawāb. 

  



123 
 

A. DAFTAR PUSTAKA 

Model dan Contoh  Integrasi Ilmu: Mutiara Keilmuan 

Abu Mansur Al-Maturidi. (2005). Taʾwīlāt Ahl al-Sunnah. Dar 

al-Kutub al-‗Ilmiyyah. 

Addadi, L., & Weiner, S. (2014). Biomineralization: mineral 

formation by organisms. Physica Scripta, 89(9), 

098003. https://doi.org/10.1088/0031-

8949/89/9/098003 

Al-Attas, M. Naquib. (1998). Islam and secularism. 197. 

https://books.google.com/books/about/Islam_and_Secul

arism.html?hl=id&id=axRUAQAACAAJ 

Al-Attas, S. M. N. (1991). The concept of education in Islām: 

A framework for an Islamic philosophy of education. 

(No Title). 

Al–Attas, S. M. N. (2014). Prolegomena to the Metaphysics of 

Islam. Penerbit UTM Press. 

Al-Jâbrî, A.-D. M. (2000). takwîn al-’aql al-’arabî. Al-Markaz 

al-Thaqâfî al-‘Arabî. 

Aymard, J.-B., & Laude, P. (2004). Frithjof Schuon: life and 

teachings. SUNY press. 

Bakar, O. (1991). Tawhid and science: Essays on the history 

and philosophy of Islamic science. 

Black, M. (1962). Models and Metaphors. Cornell University 

Press. https://doi.org/10.7591/9781501741326 

Brown, J. A. C. (2017). Hadith: Muhammad’s legacy in the 

medieval and modern world. Simon and Schuster. 



124 
 

Cassirer, E. (1953). The philosophy of symbolic forms: Volume 

4: The Metaphysics of symbolic forms (Vol. 4). Yale 

University Press. 

Chittick, W. C. (2010). The Sufi path of knowledge: Ibn al-

ʿArabi’s metaphysics of imagination. State University of 

New York Press. 

Fakhry, M. (2004). A history of Islamic philosophy. Columbia 

University Press. 

Gairdner, W. H. T. (1914). Al-ghazali‘s mishkat al-anwar and 

the ghazali problem. Der Islam, 5(1). 

Gentner, D. (1983). Structure-mapping: A theoretical 

framework for analogy. Cognitive Science, 7(2). 

Gervis, M. H., & Sims, N. A. (1992). The biology and culture 

of pearl oysters (Bivalvia pteriidae) (Vol. 21). 

WorldFish. 

Ghazali. (1963). Ihya ’ulum al-din. BRILL. 

https://doi.org/10.1163/9789004662087 

Hallaq, W. B. (2008). The Origins and Evolution of Islamic 

Law: A Response By Wael B. Hallaq. 

https://academic.oup.com/jis/article-

abstract/19/3/456/677329 

Hickman, C. P., Roberts, L. S., Larson, A., Anson, H. I., & 

Eisenhour, D. J. (2006). Integrated principles of 

zoology (Vol. 15). McGraw-Hill New York, NY. 

 



125 
 

Hogan, R. (1978). Plato‘s Republic. Translated by G. M. A. 

Grube. Indianapolis, Indiana: Hackett Publishing 

Company. 1974. (Second Printing). $1.75. vii + 263 

pages. Dialogue, 17(4), 720–722. 

https://doi.org/10.1017/s0012217300041500 

Kellogg, M. L., Cornwell, J. C., Owens, M. S., & Paynter, K. T. 

(2013). Denitrification and nutrient assimilation on a 

restored oyster reef. Marine Ecology Progress Series, 

480, 1–19. https://doi.org/10.3354/meps10331 

Marcotte, R. D. (2012). Knowledge in Later Islamic 

Philosophy: Mulla Sadra on Existence, Intellect, and 

Intuition * By IBRAHIM KALIN. Journal of Islamic 

Studies, 23(2), 236–239. 

https://doi.org/10.1093/jis/ets002 

Mayer, G. (2005). Rigid Biological Systems as Models for 

Synthetic Composites. Science, 310(5751), 1144–1147. 

https://doi.org/10.1126/science.1116994 

McCarty, L. S., & Munkittrick, K. R. (1996). Environmental 

biomarkers in aquatic toxicology: Fiction, fantasy, or 

functional? Human and Ecological Risk Assessment: An 

International Journal, 2(2), 268–274. 

https://doi.org/10.1080/10807039609383607 

Molland, A. G. (1969). Islam - Science and Civilization in 

Islam. By Seyyed Hussein Nasr, with a preface by 

Giorgio de Santillana. Harvard University Press and 

Oxford University Press. 1968. Pp. 384. 85s. 6d. The 

British Journal for the History of Science, 4(4), 416–

416. https://doi.org/10.1017/s0007087400010438 



126 
 

Nasr, S. (1989). Knowledge and the Sacred: Revisioning 

Academic Accountability. 

https://books.google.com/books?hl=id&lr=&id=IChnJl

0Mu4sC&oi=fnd&pg=PP9&dq=Knowledge+and+the+

Sacred&ots=Bkw0WbYKBl&sig=hP84uK7CREp2f70f

sTUsQHv_Yoo 

Nasr, S. H. (1968). Man and nature: The spiritual crisis of 

modern man. 

Nasr, S. H. (1989). Knowledge and the Sacred: Revisioning 

Academic Accountability. Suny Press. 

Nasr, S. H. (2001). Science and civilization in Islam. ABC 

International Group. 

Nassau, K. (2001). The physics and chemistry of color: the 

fifteen causes of color. 

Newell, R. I. E. (2004). Ecosystem influences of natural and 

cultivated populations of suspension-feeding bivalve 

molluscs: a review. Journal of Shellfish Research, 

23(1), 51–62. 

Pennak, R. W. (1963). Invertebrate Zoology. Robert D. Barnes. 

Saunders, Philadelphia, Pa., 1963. xiv + 632 pp. Illus. 

$10. Science, 140(3564), 286–286. 

https://doi.org/10.1126/science.140.3564.286 

Perelman, C., & Olbrechts-Tyteca, L. (1969). Rhetoric: A 

Treatise on Argumentation. 

Phillips, D. J. H. (1980). Quantitative aquatic biological 

indicators: their use to monitor trace metal and 

organochlorine pollution. 



127 
 

Prof Irwan Abdullah, Prof Rochmat Wahab, Prof Asrorun 

Niam, Prof Agus Najib, & Prof Lukman Tahir. (2025). 

Qira’ah Mu’asirah; Dalam Berbagai Perspektif (Vol. 

1). PUSTAKA AL-ASHFA. 

Rahman, F. (2017). Islam & modernity: transformation of an 

intellectual tradition (Vol. 15). University of Chicago 

Press. 

Ricoeur, P. (1967). The symbolism of evil (Vol. 18). Beacon 

Press. 

Rosa, M., Ward, J. E., & Shumway, S. E. (2018). Selective 

Capture and Ingestion of Particles by Suspension-

Feeding Bivalve Molluscs: A Review. Journal of 

Shellfish Research, 37(4), 727–746. 

https://doi.org/10.2983/035.037.0405 

Rumi, J. (2006). Mathnawi of jalaluddin rumi. Adam 

Publishers. 

Sahl bin Abdullah Al-Tustari. (2007). Tafsir al-Qur’an al-

’Azim. Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah. 

Sardar, Z. (1997). Postmodernism and the Other. Pluto Press. 

https://doi.org/10.2307/jj.28799916 

Sardar, Z. (1998). Postmodernism and the other: New 

imperialism of western culture. Pluto Press. 

Scales, H. (2015). Spirals in time: the secret life and curious 

afterlife of seashells. Bloomsbury Publishing. 

Shāfiʿī, M. ibn I., Khadduri, M., & Khadduri, M. (1961). 

Islamic Jurisprudence: Shāfiʿī’s Risāla. Johns Hopkins 

Press. 



128 
 

Southgate, P., & Lucas, J. (2011). The pearl oyster. Elsevier. 

Strack, E. (2006). Pearls: Ruhle-Diebener-Verlag: Stuttgart. 

Germany2006. 

Wang, W., Scarratt, K., Hyatt, A., Shen, A. H.-T., & Hall, M. 

(2006). Identification of ―Chocolate Pearls‖ Treated by 

Ballerina Pearl Co. Gems &amp; Gemology, 42(4), 

222–235. https://doi.org/10.5741/gems.42.4.222 

Ward, Fred., & Ward, Charlotte. (1995). Pearls. 64. 

https://books.google.com/books/about/Pearls.html?hl=i

d&id=024ZAQAAIAAJ 

Weiner, S., & Addadi, L. (1997). Design strategies in 

mineralized biological materials. Journal of Materials 

Chemistry, 7(5). https://doi.org/10.1039/a604512j 

Zhu, C., Southgate, P. C., & Li, T. (2018). Production of pearls. 

In Goods and services of marine bivalves (pp. 73–93). 

Springer International Publishing Cham. 

  



129 
 

B. DAFTAR PUSTAKA 

Mutiara Keimuan : Paradigma Integrasi Ilmu UIN 

Datokarama Palu 

 

Abdullah, M. Amin,  Multidisiplin, Interdisiplin, Transdisiplin: 

Metode Studi Agama dan Studi Islam di Era 

Kontemporer (Yogyakarta: IB Pustaka, 2020) 

 

Abd. Rahman, Integrasi Ilmu dalam Pendidikan Islam (Jakarta: 

Prenadamedia Group, 2020). 

 

Al-Atthas, S. M. N., Naquib,  Islam and Secularism, Kuala 

Lumpur: International Institute of Islamic Thought and 

Civilization (ISTAC), 1993. 

 

Al-Attas, Prolegomena to the Metaphysics of Islam. (ISTAC., 

1995) 

 

Al-Faruqi, I. R., Islamization of Knowledge: General 

Principles and Work Plan ( IIIT.,1982) 

 

Al-Ghazali, Ihya Ulum al-Din, jilid 1, Beirut: Dar al-Kutub al-

‗Ilmiyyah, 1997) 

 

Al-Ghazali, Mishkat al-Anwar, terj. W.H.T. Gairdner (Lahore: 

Sh. Muhammad Ashraf, 1952) 

 

Addadi, L., & Weiner, S., Biomineralization: mineral formation 

by organisms. Physica Scripta, 2014) dalam  

https://doi.org/10.1088/0031-8949/89/9/098003 

 

 Arabi, Ibn, Futuhat al-Makkiyya, ed. Osman Yahya (Cairo: al-

Hay‘ah al-Misriyya, 1972). 

https://doi.org/10.1088/0031-8949/89/9/098003


130 
 

Brown, Jonathan., Hadith: Muhammad’s Legacy in the 

Medieval and Modern World. (Oneworld Publications, 

2009). 

 

Dimitri, Gutas,  Greek Thought, Arabic Culture. (Routledge, 

1998) 

 

Elsevier & Strack, E.. Pearls. (Stuttgart: Ruhle-Diebener-

Verlag, 2006) 

 

Floridi, Luciano The Ethics of Information (Oxford: Oxford 

University Press, 2013). 

 

Gervis, M. H., & Sims, N. A.  The Biology and Culture of 

Pearl Oysters (Bivalvia: Pteriidae). ICLARM Studies 

and Reviews, 1992). 

 

Harari, Yuval Noah, Homo Deus: A Brief History of Tomorrow. 

Harper, 2017. 

 

IPCC. Climate Change 2023: Synthesis Report. 

Intergovernmental Panel on Climate Change, 2023 

 

Kellogg, M. L., et al., Denitrification and nutrient assimilation 

on a restored oyster reef. Marine Ecology Progress 

Series, 480, 2014 

 

Klein, Julie Thompson. Interdisciplinarity: History, Theory, 

and Practice. Wayne State University Press, 1990. 

Mann, S., Biomineralization: Principles and Concepts in 

Bioinorganic Materials Chemistry. (Oxford University 

Press, 2001) 

 

 



131 
 

Manzur, Ibn. Lisan al-‘Arab,  Beirut: Dar al-Sadir, 1955–1956. 

 

Mayer, G., Rigid biological systems as models for synthetic 

composites. Science, 310 (5751, 2005), 1144–1147). 

 

Monier-Williams, MA,  Sanskrit-English Dictionary. Oxford: 

Clarendon Press, 1899). 

 

Murata, Sachiko, & William C. Chittick, The Vision of Islam 

(New York: Paragon House, 1994) 

 

Molland, A. G. (1969). Islam - Science and Civilization in 

Islam. By Seyyed Hussein Nasr, with a preface by 

Giorgio de Santillana. Harvard University Press and 

Oxford University Press. 1968. 

 

Nassau, Kurt., The Physics and Chemistry of Color: The 

Fifteen Causes of Color. 2nd ed., Wiley-Interscience, 

2001] 

 

Nasr, Seyyed Hossein, Knowledge and the Sacred (Albany: 

State University of New York Press, 1989). 

 

Nasr, Seyyed Hossein, Man and Nature: The Spiritual Crisis of 

Modern Man (London: George Allen & Unwin, 1968) 

------,  Science and Civilization in Islam (Harvard University 

Press, 1968). 

 

Newell, R. I. E., Ecosystem influences of natural and cultivated 

populations of suspension-feeding bivalve mollusks: a 

review. Journal of Shellfish Research, 23(1), 2004). 



132 
 

Perelman, C., & Olbrechts-Tyteca, L., The New Rhetoric: A 

Treatise on Argumentation  (University of Notre Dame 

Press, 1969). 

OECD. The Future of Education and Skills 2030: Conceptual 

Learning Framework. OECD Publishing, 2019. 

 

Rumi, Jalaluddin, The Mathnawi of Jalal al-Din Rumi, ed. & 

trans. Reynold A. Nicholson (London: E.J.W. Gibb 

Memorial, 1925).  
 

Southgate, P. C., & Lucas, J. S.  The Pearl Oyster, 2008 

 

Taylor, J. J., & Strack, E. (2008). "Pearl Production." In 

Southgate & Lucas (Eds.), The Pearl Oyster. Elsevier, 

2008). 

 

Viktor E. Frankl, Man’s Search for Meaning: An Introduction 

to Logotherapy, (New York, USA: 1985) 

Ward, F., The Nature of Pearls. National Geographic Society, 

1995) 

 

Winner, Langdon, The Whale and the Reactor: A Search for 

Limits in an Age of High Technology. University of 

Chicago Press, 1986. 

 

Weiner, S., & Addadi, L. (1997. Design strategies in 

mineralized biological materials. Journal of Materials 

Chemistry, 7(5), 689–702] 

 

Zhu, C., Southgate, P. C., & Li, T. (2018). Production of pearls. 

In Goods and services of marine bivalves (pp. 73–93). 

Springer International Publishing Cham. 



133 

 

PROFIL PENULIS 

Lukman S. Thahir merupakan 

Guru Besar bidang Filsafat dan 

Pemikiran Islam di UIN 

Datokarama Palu. Sejak 2023 

sampai saat ini menjabat 

sebagai Rektor UIN 

Datokarama Palu.  Lulusan S3 

UIN Sunan Kalijaga dalam 

bidang Filsafat dan Pemikiran 

Islam tahun 2004 adalah juga sebagai Pendiri Yayasan Wisdom 

Institut, pernah menjabat Rektor Universitas Al-Khairat Palu 

pada tahun 2007-2011. Saat ini, aktivitas penulis,  selain 

sebagai Pimpinan Perguruan Tinggi, ia banyak fokus pada 

kegiatan sosial kemasyarakatan terutama secara khusus 

melakukan pendampingan dan pemberdayaan mantan teroris 

Poso.  

Karya tulisnya telah banyak dipublikasikan dalam 

bentuk buku, jurnal nasional maupun internasional, majalah, 

serta kolom opini di berbagai media nasional. Selain 

menjalankan perannya sebagai dosen dan peneliti, sejak 2022 

hingga kini ia dipercaya mengemban amanah sebagai Ketua 

Tanfidziyah Pengurus Wilayah (PW) Nahdlatul Ulama (NU) 



134 

 

Sulawesi Tengah Periode 2022-2027 dan juga menjabat 

sebagai Wakil Ketua Umum Majelis Ulama Indonesia (MUI) 

Sulawesi Tengah 2023 sampai sekarang. 

Buku-bukunya yang telah diterbitkan Gagasan Islam 

Liberal Muhammad Iqbal (Jakarta: Bina Mulia 2002), Studi 

Islam Interdisipliner: Aplikasi Pendekatan Filsafat, Sosiologi, 

dan Sejarah (Yogyakarta: Qirtas, 2004), Kritik Islam Rasional 

Harun Nasution dari Nalar Tradisi, Modernitas hingga Nalar 

Kritis, (Makassar: Pustaka Refleksi, 2002), Semua di Luar 

Nalar (2019), Filsafat Bisnis (2020), dan Filsafat Pandemi 

(2020), Tuhan Bukan di Langit Tetapi di Bumi: Membaca 

Teologi Islam dengan Cara Kritis Transformatif, (Yogyakarta, 

2022). Saat ini penulis menetap di Kota Palu Sulteng. Adapun 

email penulis: lukmansthahir@iainpalu.ac.id atau 

lukmanst65@gmail.com. 



 


	001 Sampul Depan.pdf (p.1)
	001a bagian Sampul selanjutnya.pdf (p.2-3)
	002 Kata Pengantar.pdf (p.4-22)
	003 Isi Mutiara Keilmuan  Paradigma Integrasi Ilmu UIN Datokarama Palu.pdf (p.23-154)
	004 Profil Penulis.pdf (p.155-156)
	005 Sampul Belakang.pdf (p.157)

