Kata Pengantar:
Prof. Dr. M. Amin Abdullah
Prof. Dr. Mulyadhi Kartanegara

MUTIARA
KEILMUAN




MUTIARA KEILMUAN
PARADIGMA INTEGRASI ILMU
UIN DATOKARAMA PALU

Prof. Dr. H. Lukman S. Thahir, M.Ag.

(@ UIN DATOKARAMA PRESS

UIN Datokarama Press 2025



Mutiara Keilmuan : Paradigma Integrasi IImu
UIN Datokarama Palu

Penulis :
Prof. Dr. H. Lukman S. Thahir, M.Ag.

Rektor UIN Datokarama Palu

Editor :
Harits Azmi Zanki

Desain Sampul dan Tata Letak :
Abd. Rifki, S.A.P.
Indra Rosabriyanto

Layouter :
M. Hidayat, M.M.

Diterbitkan oleh UIN Datokarama Press
JI. Diponegoro No. 23 Palu Sulawesi Tengah
Telp : (0451) 460789
Surel : humas@uindatokarama.ac.id
Web : https://uinpress.uindatokarama.ac.id/

Referensi | Non Fiksi | R/D
xXi +134 him. ;14,8 x 21 cm
No ISBN : 978-623-99526-2-4
Cetakan Pertama, November 2025

Hak Cipta dilindungi undang-undang.

Dilarang memperbanyak sebagian atau seluruh isi naskah ini
dalam bentuk apapun, secara elektronis maupun mekanis
termasuk fotokopi, merekam, atau dengan teknik perekaman
lainya tanpa izin tertulis dari penerbit.

All right reserved


mailto:humas@uindatokarama.ac.id
https://uinpress.uindatokarama.ac.id/

KATA PENGANTAR

REKTOR UIN DATOKARAMA PALU
Prof. Dr. H. Lukman S. Thahir, M.Ag.

Alhamdulillahi rabbil ‘alamin. Segala puji hanya bagi
Allah Swt., Tuhan semesta alam, yang dengan rahmat dan
hidayah-Nya, ikhtiar keilmuan senantiasa menemukan
jalannya. Shalawat dan salam semoga tercurah kepada Nabi
Muhammad Saw., teladan utama dalam integrasi iman, ilmu,
dan amal.

Buku Mutiara Keilmuan: Paradigma Integrasi limu UIN
Datokarama Palu hadir sebagai penanda penting dalam
perjalanan intelektual dan kelembagaan UIN Datokarama Palu.
Buku ini tidak hanya merekam sebuah gagasan, tetapi
merepresentasikan kesadaran institusional akan kebutuhan
mendesak dunia perguruan tinggi keagamaan Islam untuk
memiliki paradigma keilmuan yang kokoh, kontekstual, dan
berakar pada nilai-nilai Islam.

Di tengah arus modernitas yang ditandai oleh
fragmentasi pengetahuan, spesialisasi disipliner yang kian
tajam, serta krisis makna dalam kehidupan akademik dan
sosial, perguruan tinggi Islam dihadapkan pada tantangan
besar: bagaimana ilmu pengetahuan dikembangkan tidak

sekadar untuk kemajuan teknis, tetapi juga untuk pembentukan



kebijaksanaan, tanggung jawab etis, dan kemaslahatan umat
manusia. Paradigma Mutiara Keilmuan lahir dari kegelisahan
intelektual ~ sekaligus kepedulian institusional terhadap
tantangan tersebut.

Analogi mutiara yang terbentuk melalui proses panjang,
dialog dengan lingkungan, dan keteguhan dalam menghadapi
tekanan dipilih untuk menggambarkan cara pandang keilmuan
UIN Datokarama Palu. llmu pengetahuan tidak dipahami
sebagai entitas yang statis dan terpisah, melainkan sebagai
hasil interaksi kreatif antara wahyu, akal, realitas sosial, dan
tanggung jawab moral. Dalam paradigma ini, integrasi ilmu
tidak dimaknai sebagai peleburan disiplin secara serampangan,
melainkan sebagai perjumpaan dialogis antarbidang keilmuan
yang diarahkan pada pencarian makna, kebijaksanaan, dan
kemanusiaan.

Buku ini memiliki posisi strategis karena menjelaskan
paradigma tersebut tidak hanya secara konseptual, tetapi juga
dalam horizon kebijakan dan praksis akademik. la menjadi
rujukan bagi pengembangan kurikulum, penelitian, dan
pengabdian kepada masyarakat, sekaligus menjadi fondasi
identitas keilmuan UIN Datokarama Palu sebagai perguruan
tinggi Islam negeri yang berakar pada nilai-nilai lokal,

nasional, dan universal. Dengan demikian, paradigma Mutiara

iv



Keilmuan diharapkan tidak berhenti sebagai wacana normatif,
tetapi berfungsi sebagai kerangka operasional dalam
penyelenggaraan tridharma perguruan tinggi.

Saya menyambut dengan penuh syukur kontribusi para
guru besar dan cendekiawan nasional yang telah memberikan
kata pengantar dalam buku ini. Kehadiran mereka bukan hanya
memperkaya isi buku, tetapi juga menegaskan bahwa
paradigma keilmuan yang dikembangkan di UIN Datokarama
Palu berada dalam dialog luas dengan tradisi pemikiran Islam
dan filsafat ilmu di Indonesia. Hal ini menjadi penguatan moral
dan intelektual bahwa ikhtiar membangun mazhab pemikiran
bukanlah kerja soliter, melainkan kerja kolektif dalam
ekosistem keilmuan yang terbuka.

Sebagai pimpinan institusi, saya memandang buku ini
sebagai dokumen keilmuan sekaligus dokumen peradaban. la
menandai komitmen UIN Datokarama Palu untuk menjadikan
kampus bukan hanya sebagai pusat transmisi pengetahuan,
tetapi sebagai ruang pembentukan manusia berilmu, beretika,
dan berkeadaban. Semoga paradigma Mutiara Keilmuan terus
dikaji, dikritisi, dan dikembangkan oleh sivitas akademika dan
masyarakat ilmiah yang lebih luas, sehingga ia tumbuh sebagai

tradisi berpikir yang hidup dan produktif.



Akhirnya, saya berharap buku ini dapat memberikan
kontribusi nyata bagi pengembangan keilmuan di lingkungan
perguruan tinggi keagamaan Islam, serta menjadi inspirasi bagi
upaya-upaya integrasi ilmu yang berorientasi pada
kemaslahatan umat dan masa depan kemanusiaan.

Semoga Allah Swt. senantiasa membimbing langkah
kita dalam jalan ilmu dan kebijaksanaan.

Palu, 3 November 2025

Vi



KATA PENGANTAR

INTEGRASI ILMU SEBAGAI
KENISCAYAAN PERADABAN
Prof. Dr. M. Amin Abdullah

Perkembangan ilmu pengetahuan modern menunjukkan
kemajuan yang luar biasa, tetapi sekaligus menghadirkan
tantangan serius berupa fragmentasi keilmuan. Illmu-ilmu
berkembang secara spesialis, bahkan overspecialization, namun
sering kehilangan dialog satu sama lain dan, yang lebih
mengkhawatirkan, kehilangan orientasi nilai dan makna.
Dalam konteks inilah gagasan integrasi ilmu bukan sekadar
pilihan metodologis, melainkan keniscayaan peradaban.

Sejak awal, Perguruan Tinggi Keagamaan Islam
(PTKIN) di Indonesia memikul tanggung jawab ganda:
mengembangkan ilmu pengetahuan modern sekaligus menjaga
dan menghidupkan nilai-nilai keislaman. Tantangan ini tidak
dapat dijawab dengan dikotomi lama antara ilmu agama dan
ilmu umum, tetapi menuntut paradigma baru yang mampu
menjembatani, mempertemukan, dan mendialogkan berbagai
rumpun dan disiplin keilmuan secara setara, bermakna dan
produktif.

vii



Paradigma integrasi—interkoneksi ilmu lahir dari
kesadaran bahwa ilmu-ilmu keislaman, ilmu sosial-humaniora,
dan ilmu sains-teknologi tidak hidup dalam ruang dan bilik-
bilik terpisah, melainkan terjalin, saling berkait kelindan dalam
realitas kehidupan manusia. Integrasi tidak dimaksudkan
sebagai peleburan yang menghilangkan identitas disiplin, tetapi
sebagai dialog epistemologis yang saling memperkaya untuk
pemecahan masalah yang kompleks dalam kehidupan
masyarakat.

Buku Mutiara Keilmuan: Paradigma Integrasi [Imu UIN
Datokarama Palu yang ditulis oleh Prof. Dr. Lukman S. Thahir
menghadirkan tawaran konseptual yang segar dan kontekstual
dalam khazanah integrasi ilmu di PTKIN. Metafora “Mutiara”
yang digunakan bukan sekadar simbol estetis, melainkan
metafora epistemologis yang kaya makna. Mutiara lahir
melalui proses panjang, dialog intens antara unsur luar dan inti
terdalam, serta kesabaran alam dalam menyaring dan
memurnikan. Metafora ini secara cerdas merepresentasikan
proses keilmuan: realitas sosial, budaya, dan alam menjadi
“pasir” yang menantang, sementara nilai-nilai keislaman,
rasionalitas ilmiah, dan etika akademik menjadi inti yang

mengolahnya hingga melahirkan hikmah.

viii



Dalam kerangka ini, integrasi ilmu (Takamul al-"ulum
wa izdiwaj al-ma’arif) tidak dipahami sebagai proyek instan,
tetapi sebagai proses berkesinambungan dan berkelanjutan
tiada henti yang menuntut kedalaman refleksi, referensi silang
(cross references), keterbukaan dialog, kerendahan hati dan
kesungguhan moral. Mutiara keilmuan menjadi simbol bahwa
tujuan akhir ilmu bukan sekadar akumulasi pengetahuan,
apalagi kalau hanya terbatas pada dimensi kognitif semata,
melainkan lahirnya kebijaksanaan (hikmah) yang bermanfaat
bagi manusia dan peradaban.

Menarik untuk dicatat bahwa paradigma Mutiara
Keilmuan tidak berdiri di luar atau berhadap-hadapan dengan
paradigma yang saya tawarkan di UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta, khususnya dan di Perguruan Tinggi Indonesia
umumnya, yaitu: integrasi—interkoneksi, melainkan bertumbuh
dari rahim epistemologis yang sama. Jika integrasi—
interkoneksi menekankan jejaring dialog antar-disiplin ilmu
(networking disiplin keilmuan), yang kemudian diperkaya dan
dipertajam dengan pendekatan multi-, inter- dan transdisiplin,
maka Mutiara Keilmuan menambahkan dimensi proses

pemaknaan dan pemurnian nilai dalam dialog tersebut.



Dalam bahasa lain, integrasi—interkoneksi menjelaskan
struktur relasi keilmuan, sementara Mutiara Keilmuan
menekankan dinamika proses keilmuannya. Keduanya saling
melengkapi: yang satu memberi kerangka epistemologis, yang
lain memberi kedalaman filosofis dan simbolik. Di sinilah
terlinat bahwa Mutiara Keilmuan bukan pengulangan, tetapi
pengembangan kreatif yang kontekstual dengan pengalaman
historis, sosial, kultural, dan geografis UIN Datokarama Palu.
Salah satu kekuatan utama buku ini adalah keberhasilannya
mengakar pada konteks lokal tanpa kehilangan relevansi
global.

UIN Datokarama Palu, dengan latar sosial-budaya dan
pengalaman historisnya, dijadikan laboratorium epistemologis
untuk mengembangkan paradigma integrasi ilmu yang hidup
dan membumi. Paradigma Mutiara Keilmuan ini memiliki daya
dialog lintas konteks, dan berpotensi menjadi kontribusi
penting PTKIN Indonesia dalam percakapan lokal, nasional
dan sekaligus global tentang masa depan ilmu, agama, dan
peradaban.

Buku ini pada akhirnya mengingatkan kita bahwa
integrasi ilmu bukan tujuan akhir, melainkan jalan menuju
hikmah. llmu yang terintegrasi tetapi kehilangan orientasi etis

akan tetap rapuh. Sebaliknya, ilmu yang berakar pada nilali,

X



dialog, dan tanggung jawab sosial akan menjadi kekuatan
transformatif. ~ Mutiara ~ Keilmuan  adalah  undangan
intelektual—bagi dosen, mahasiswa, peneliti, dan pengelola
PTKIN—untuk tidak berhenti pada wacana integrasi, tetapi
menghidupkannya dalam kurikulum, penelitian, pengabdian
masyarakat, dan praksis akademik sehari-hari bahkan dalam
pergaulan lintas komunitas, kelompok, madzhab dan
organisasi. Memperbanyak ruang-ruang perjumpaan, tidak
terjebak dalam tempurung pergaulan yang dibuatnya sendiri
melalui kelompok-kelompok dalam masyarakat.

Ego sektoral yang dikeluhkan banyak pihak di instansi
pemerintah baik di pusat, kementrian, lembaga dan badan
maupun di daerah, dinas-dinas di kabupaten dan struktur
dibawahnya sampai pedesaan bermula dan berakar dari tidak
terbiasa dan tidak terlatihnya mahasiswa dan dosen saat
menempuh pendidikan tinggi untuk berpikir lintas disiplin dan
kolaborasi antar berbagai disiplin keilmuan ketika menghadapi
dan memecahkan  masalah yang kompleks di tengah
masyarakat. Di sinilah integrasi ilmu menemukan maknanya
sebagai amanah keilmuan dan peradaban.

Yogyakarta, 12 November 2025

Xi



KATA PENGANTAR

ILMU, HIKMAH, DAN JALAN INTEGRASI
Prof. Dr. Mulyadhi Kartanegara

Pengantar Wacana

Perkembangan ilmu pengetahuan modern telah
membawa umat manusia pada capaian-capaian yang
mengagumkan. Namun, pada saat yang sama, kemajuan
tersebut juga menyisakan persoalan mendasar: keterputusan
antara ilmu dan makna, antara rasionalitas dan spiritualitas,
serta antara pengetahuan dan kebijaksanaan. llmu berkembang
pesat secara teknis, tetapi sering kehilangan orientasi ontologis
dan aksiologisnya. Dalam konteks inilah gagasan integrasi ilmu
menjadi bukan sekadar wacana akademik, melainkan
kebutuhan mendesak bagi masa depan peradaban.

Dalam tradisi Islam klasik, problem dikotomi ilmu,
sebagaimana yang difahami dalam dunia  modern,
sesungguhnya tidak pernah dikenal. Para pemikir Muslim—
baik filsuf, teolog, maupun sufi—memahami ilmu sebagai
jalan menuju kebenaran dan kesempurnaan manusia. limu
tentang alam, manusia, dan Tuhan berada dalam satu kesatuan
kosmik yang terarah pada hikmah (hikmah). Ketika ilmu
tercerabut dari tujuan hikmahnya, ia kehilangan ruh dan

berpotensi menjadi alat dominasi, bukan sarana pencerahan.

Xii



Buku Mutiara Keilmuan: Paradigma Integrasi limu UIN
Datokarama Palu karya Prof. Dr. Lukman S. Thahir hadir
sebagai refleksi mendalam atas persoalan ini. Buku ini tidak
sekadar mengulang wacana integrasi ilmu yang telah
berkembang di lingkungan Perguruan Tinggi Keagamaan Islam
Negeri (PTKIN), tetapi menawarkan pendekatan simbolik—
filosofis yang kaya makna melalui metafora mutiara. Metafora
ini, menurut saya, sangat tepat untuk menggambarkan hakikat
ilmu dalam perspektif Islam.

Mutiara sebagai Metafora Epistemologis

Mutiara tidak tidak terbentuk secara instan. la
merupakan hasil dari proses panjang, dialog intens antara inti
terdalam dan realitas luar, serta kesabaran dalam menghadapi
“gangguan” yang kemudian dimaknai dan dimurnikan. Dalam
konteks keilmuan, metafora ini merepresentasikan bahwa ilmu
sejati tidak lahir dari akumulasi informasi semata, melainkan
dari proses refleksi mendalam, penyaringan nilai, dan orientasi
spiritual.

Paradigma Mutiara Keilmuan menegaskan bahwa
realitas—»baik sosial, alam, maupun budaya—adalah “bahan
mentah” yang harus diolah secara ilmiah dan filosofis agar
melahirkan hikmah. llmu, yang tidak melalui proses pemurnian

nilai, berisiko menjadi pengetahuan yang keras, kering, dan

Xiii



destruktif. Sebaliknya, ilmu yang diproses dengan kesadaran
ontologis dan etis akan melahirkan kebijaksanaan yang
mencerahkan.

Dalam pengertian ini, integrasi ilmu tidak dipahami
sebagai peleburan disiplin secara artifisial, melainkan sebagai
proses penyatuan kembali orientasi ilmu—dari yang
terfragmentasi menuju keutuhan makna. Integrasi llmu dan
Tradisi Filsafat Islam. Sebagai seorang yang lama bergelut
dalam kajian filsafat Islam dan tasawuf, saya melihat bahwa
paradigma yang ditawarkan dalam buku ini memiliki
kedekatan yang kuat dengan tradisi filsafat Islam klasik. Para
filsuf Muslim seperti al-Kindi, al-Farabi, Ibn Sina, hingga Ibn
Rusyd tidak pernah memahami filsafat sebagai aktivitas
intelektual yang terpisah dari kehidupan spiritual dan etis.

Demikian pula para sufi besar seperti al-Ghazali dan
Ibn ‘Arabi, yang menempatkan ilmu sebagai jalan penyucian
diri dan pengenalan hakikat. Dalam tradisi tersebut, integrasi
ilmu bukan proyek administratif atau kurikuler, tetapi proyek
peradaban—yakni usaha untuk menyatukan kembali akal,
wahyu, dan pengalaman spiritual dalam satu horizon hikmah.
Buku ini berhasil menangkap semangat tersebut dan
menerjemahkannya dalam konteks perguruan tinggi Islam

kontemporer.

Xiv



Paradigma Mutiara Keilmuan juga menunjukkan bahwa
integrasi ilmu tidak dapat dilepaskan dari dimensi tasawuf
dalam pengertian luas: kesadaran akan keterhubungan antara
manusia, alam, dan Tuhan. Tanpa dimensi ini, integrasi
berisiko berhenti pada tataran struktural, dan lama-lama
kehilangan kedalaman maknanya.

Konteks PTKIN dan Tanggung Jawab Keilmuan

UIN Datokarama Palu, sebagaimana banyak PTKIN
lainnya, berada di persimpangan penting antara tuntutan
modernitas di satu pihak dan panggilan spiritual, di pihak yang
lain. Transformasi IAIN menjadi UIN bukan hanya perubahan
nomenklatur, tetapi perubahan paradigma keilmuan. Tantangan
utamanya adalah bagaimana mengembangkan sains dan
teknologi modern tanpa kehilangan identitas keislaman dan
orientasi hikmah.

Buku ini menunjukkan bahwa jawaban atas tantangan
tersebut tidak cukup dengan slogan atau kebijakan, tetapi
memerlukan kerangka filosofis yang matang. Paradigma
Mutiara Keilmuan memberikan dasar epistemologis dan
aksiologis yang dapat membimbing pengembangan kurikulum,
penelitian, dan pengabdian kepada masyarakat secara

integratif.

XV



Lebih dari itu, buku ini mengingatkan bahwa tugas
perguruan tinggi Islam bukan hanya mencetak lulusan yang
kompeten secara teknis, tetapi juga manusia yang utuh—
manusia yang berpikir jernih, berhati bijak, dan bertanggung
jawab terhadap sesama dan alam.

Dari Integrasi menuju Hikmah

Salah satu kelebihan utama buku ini adalah
penekanannya pada hikmah sebagai tujuan akhir integrasi ilmu.
IImu yang terintegrasi tetapi tidak berujung pada hikmah akan
tetap rapuh. Hikmah menuntut keseimbangan antara
pengetahuan, kebajikan, dan tindakan. la menuntut kerendahan
hati intelektual, kesadaran spiritual, dan tanggung jawab sosial.

Dalam dunia yang sedang menghadapi krisis makna,
krisis ekologi, dan tantangan teknologi digital, orientasi
hikmah menjadi semakin penting. Buku ini menunjukkan
bahwa filsafat Islam tidak kehilangan relevansinya, justru
memiliki potensi besar untuk berkontribusi dalam pencarian
solusi peradaban global.

Penutup

Saya melihat Mutiara Keilmuan bukan hanya sebagai
buku akademik, tetapi sebagai undangan reflektif bagi dunia
PTKIN dan masyarakat intelektual Muslim Indonesia untuk

kembali menempatkan ilmu dalam kerangka makna dan tujuan

XVi



hidup. Paradigma yang ditawarkan di sini tidak bersifat final,
tetapi terbuka untuk dikembangkan dan diperdalam sesuai
konteks dan tantangan zaman. Semoga buku ini menjadi bagian
dari upaya kolektif untuk mengembalikan ilmu  kepada
martabatnya yang sejati: sebagai jalan menuju hikmah,
pencerahan, dan kemaslahatan peradaban.

Jakarta, 22 November 2025

XVil



KATA PENGANTAR PENULIS

Segala puji dan syukur ke hadirat Allah SWT, Tuhan
Yang Maha Mengetahui, atas limpahan rahmat, taufik, dan
hidayah-Nya sehingga buku ini, Mutiara Keilmuan: Paradigma
Integrasi llImu UIN Datokarama Palu, dapat terselesaikan
dengan baik. Shalawat dan salam semoga senantiasa tercurah
kepada junjungan kita Nabi Muhammad SAW, sumber
inspirasi keilmuan dan keteladanan sepanjang zaman.

Buku ini merupakan refleksi pemikiran sekaligus hasil
perenungan panjang terhadap arah dan jati diri keilmuan UIN
Datokarama Palu dalam mengembangkan integrasi ilmu agama
dan sains. Mutiara Keilmuan dihadirkan sebagai paradigma
integrasi ilmu yang berupaya menempatkan pengetahuan
sebagai sarana pencerahan dan pemuliaan manusia, berpangkal
pada nilai-nilai tauhid dan berorientasi pada kemaslahatan
kehidupan.

Gagasan ini lahir dari pergulatan intelektual dalam
proses penyusunan model integrasi ilmu di lingkungan UIN
Datokarama Palu. Melalui kajian terhadap berbagai model
paradigma keilmuan Islam yang telah dikembangkan oleh para
pemikir besar — seperti Syed Muhammad Naquib al-Attas,

Ismail al-Faruqi, Ziauddin Sardar, Seyyed Hossein Nasr,

XViii



Fazlurrahman, Nasr Abu Zaid, dan Amin Abdullah — penulis
berusaha merumuskan pendekatan yang khas, kontekstual, dan
berakar pada karakter keilmuan Islam yang dinamis.

Mutiara Keilmuan yang telah ditetapkan kebijakannya
oleh Senat UIN Datokarama Palu, diharapkan menjadi fondasi
konseptual bagi pengembangan ilmu di UIN Datokarama Palu,
sekaligus menjadi inspirasi bagi perguruan tinggi keagamaan
Islam lainnya untuk terus memperkuat paradigma integratif
yang berkeadaban dan relevan dengan tantangan zaman.

Ucapan terima kasih penulis sampaikan kepada seluruh
pimpinan, dosen, dan sivitas akademika UIN Datokarama Palu
yang telah memberikan dukungan, masukan, dan semangat
dalam proses lahirnya buku ini. Semoga karya sederhana ini
dapat memberikan kontribusi bermakna bagi pengembangan
khazanah keilmuan Islam dan menjadi amal jariyah di hadapan
Allah SWT.

Palu, 3 November 2025

XiX



DAFTAR ISI

Kata PENGANTAT.........ooiiiiiiieie e s iii

(DL =T Y PP XX

A

Pendahuluan : Mutiara Keilmuan sebagai
Paradigma Integrasi lImu ... 1
Mengapa menggunakan terma Mutiara? ...........ccccceevvvennene. 7

C. Geneologi Proses Pembentukan Mutiara:

Sebuah Analogi IImiah dan Filosofis ...........cccccevieiiiinnne 12
D. Analogi Mutiara dengan Keilmuan dalam Islam................ 18
E. Kerangka Konseptual Mutiara Keilmuan

UIN Datokarama Palu ..........cccoevviiiiiniininineneeesene 35
F. Gambar Geneologis dan Visual konseptual

Pembentukan Mutiara dan Keilmuan Islam ....................... 42
G. Struktur Ontologis, Epistemologis dan

Axiologis Mutiara Keilmuan ............ccccccovveveiiiiicvciecen, 46
H. Implikasi Praktis Paradigma Mutiara Keilmuan

UIN Datokarama Palu ...........ccccevviiiiiniininineeseeeee 52
I.  Implikasi Sosial-Kultural di UIN Datokarama Palu........... 56
J. Narasi Filosofis Logo “Mutiara Keilmuan” ....................... 62
K. Model dan Contoh Integrasi llmu:

Mutiara Keilmuan..........ccccoveveieveseee s 68
L. Penutup : Dari Mutiara Keilmuan

Menuju Peradaban HImu ..o, 120

XX



Daftar Pustaka
A. Model dan Contoh Integrasi llmu :
Mutiara Keilmuan.........c.occovviveinnieniesenece e 123
B. Mutiara Keilmuan: Paradigma Integrasi limu
UIN Datokarama Palu ..........cccceoeviviienienienene e 129
Profil PENUIIS ....cc.veiiiiee s 133

XXi



A. Pendahuluan : Mutiara Keilmuan sebagai

Paradigma Integrasi limu

Gagasan tentang Mutiara Keilmuan berangkat dari
inspirasi makna mutiara sebagai simbol keindahan dan
kebijaksanaan yang lahir melalui proses panjang dan alami.
Mutiara terbentuk di dalam jaringan lunak moluska seperti
kerang dan tiram melalui proses biomineralisasi, Yyaitu
mekanisme biologis ketika organisme hidup menghasilkan
material anorganik sebagai bagian dari struktur tubuhnya.

Dalam konteks ini, mutiara muncul sebagai respons
fisiologis terhadap iritasi atau benda asing yang masuk ke
dalam tubuh moluska. Tiram mutiara, yang termasuk dalam
famili Pteriidae, memproduksi lapisan demi lapisan nacre
hingga terbentuklah butiran berharga yang menawan (Zhu, C.,
Southgate, P. C., & Li, T., 2018).

Proses biologis ini menyimpan pesan filosofis yang
mendalam: keindahan dan nilai justru muncul dari proses
menghadapi gangguan dan penderitaan. Tiram menghasilkan
mutiara bukan karena kenyamanan, tetapi sebagai bentuk
pertahanan terhadap sesuatu yang melukainya. Dari sini Kita
belajar bahwa kebijaksanaan dan ilmu sejati kerap tumbuh dari
pergulatan batin, pengalaman sulit, dan pencarian yang
mendalam. Dalam perspektif Islam, pencarian ilmu pun sering

1



kali merupakan perjalanan spiritual yang ditempa oleh
kesungguhan, keikhlasan, dan kesabaran (Addadi & Weiner,
2014).

Lebih dari sekadar fenomena biologis, tiram dan segala
ciptaan di alam semesta dapat dimaknai sebagai ayat-ayat
kauniyah, tanda-tanda kebesaran Allah yang mengajarkan
manusia untuk membaca realitas dengan pandangan yang utuh.
Sebagaimana Al-Qur’an adalah kitabullah al-mastur (Kitab
tertulis), alam semesta adalah kitabullah al-manshur (Kkitab
terbuka) yang menyajikan pelajaran dan makna bagi manusia
yang mau berpikir (S. H. Nasr, 1989). Dalam filsafat Islam
klasik, sebagaimana dikemukakan oleh Ibn Sina dan Mulla
Sadra, alam dipandang sebagai cerminan dari realitas metafisik
yang lebih tinggi (Molland, 1969). Dengan demikian,
fenomena alam bukan sekadar objek sains, tetapi juga simbol
kebijaksanaan Ilahi yang dapat mempertemukan dimensi
rasional dan spiritual manusia.

Dari pemaknaan inilah lahir konsep Mutiara Keilmuan
sebagai paradigma integrasi ilmu di UIN Datokarama Palu.
Seperti halnya mutiara yang terbentuk dari interaksi antara
unsur biologis dan spiritual, paradigma ini mengajarkan
pentingnya kesatuan antara ilmu agama dan ilmu umum
sebagai satu kesatuan yang saling melengkapi. Mutiara

2



Keilmuan menjadi simbol dari proses penyatuan pengetahuan,
spiritualitas, dan kemanusiaan, yang melahirkan keilmuan
integratif dan transformatif.

Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri (PTKIN)
memiliki peran strategis dalam mengembangkan ilmu
pengetahuan yang tidak hanya berlandaskan pada prinsip-
prinsip akademik, tetapi juga nilai-nilai keislaman. Peran
strategis ini berfungsi sebagai sarana strategis dan vital untuk
mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu umum dalam proses
pendidikan dan pengajaran, sehingga mampu menghasilkan
lulusan yang memiliki wawasan keilmuan yang komprehensif
serta mampu menghadapi tantangan perkembangan zaman
secara dinamis [A. Rahman: 2020].

Di era kontemporer yang ditandai oleh laju
perkembangan sains dan teknologi yang begitu cepat dan
kompleks, integrasi ilmu menjadi suatu keniscayaan. Kemajuan
teknologi digital, kecerdasan buatan, bioteknologi, hingga
eksplorasi luar angkasa tidak lagi berdiri sendiri sebagai
disiplin yang terpisah, melainkan berkembang dalam suatu
ekosistem pengetahuan yang saling terkait dan saling

memengaruhi [Yuval Noah Harari: 2017].



Integrasi ilmu mengacu pada pendekatan lintas disiplin
(interdisipliner) maupun transdisipliner, di mana berbagai
bidang pengetahuan tidak hanya berinteraksi tetapi juga
menyatu untuk menjawab persoalan kompleks yang tidak dapat
diselesaikan oleh satu bidang ilmu saja [Julie Thompson Klein:
1990]. Misalnya, dalam penanganan perubahan iklim,
dibutuhkan kerja sama antara ilmu lingkungan, kebijakan
publik, ekonomi, eknologi, hingga filsafat dan etika[IPPC:
2023]. Pendekatan seperti ini mendorong munculnya solusi
yang lebih holistik, inovatif, dan berkelanjutan.

Perkembangan teknologi seperti Al  (Artificial
Intelligence) dan big data, misalnya, tidak hanya menjadi ranah
para ilmuwan komputer. Penerapan teknologi ini dalam bidang
kesehatan, pendidikan, ekonomi, bahkan seni dan budaya,
menunjukkan bahwa pemahaman multidisipliner sangat
diperlukan untuk menghindari reduksionisme ilmiah dan
dampak negatif yang tidak terprediksi [Luciano Floridi: 2013]
Selain itu, integrasi ilmu juga penting dalam mendidik generasi
masa depan. Sistem pendidikan yang terlalu terkotak-kotak
justru menghambat kreativitas dan kemampuan berpikir kritis.

Sebaliknya, pendidikan yang mengedepankan integrasi
ilmu akan melahirkan individu yang adaptif, kreatif, dan
mampu berpikir lintas batas untuk menghadapi tantangan

4



global yang semakin kompleks [OECD: 2019]. Tanpa integrasi
ilmu, perkembangan teknologi yang pesat bisa melahirkan
paradoks: di satu sisi menjanjikan efisiensi dan kemajuan,
namun di sisi lain berpotensi memperdalam kesenjangan sosial,
mengabaikan nilai-nilai kemanusiaan, dan menciptakan krisis
etika [Langdon Winner: 1986]. Oleh karena itu, sains dan
teknologi harus berjalan beriringan dengan ilmu sosial,
humaniora, dan nilai-nilai moral untuk memastikan bahwa
kemajuan yang dicapai benar-benar bermakna dan berpihak
pada kemanusiaan.

Di tengah gelombang perubahan global yang dipicu
oleh pesatnya perkembangan sains dan teknologi, Perguruan
Tinggi Keagamaan Islam Negeri (PTKIN) memiliki posisi
yang sangat strategis. PTKIN tidak hanya berperan sebagai
lembaga pendidikan keagamaan, tetapi juga sebagai institusi
yang dapat menjembatani antara nilai-nilai spiritual dan
kemajuan ilmu pengetahuan modern. Dalam konteks dunia
yang semakin terdigitalisasi, terdiferensiasi, dan terderegulasi,
keberadaan PTKIN menjadi semakin penting dalam
memastikan bahwa perkembangan teknologi berjalan seiring
dengan nilai-nilai etis, moral, dan kemanusiaan. Untuk itu,
dengan segala warna dan perbedaannya, Perguruan Tinggi
Keagamaan Islam Negeri (PTKIN) di Indonesia melalui

5



konsep Integrasi Keilmuannya berikhtiar dan berupaya keras
melakukan berbagai inovasi, kreasi dan revitalisasi keilmuan
dalam Islam.

Konsep Integrasi ini muncul bukan hanya sebagai
respons terhadap dikotomi ilmu yang telah berlangsung lama di
dunia pendidikan Islam, tetapi juga menjadi tuntutan dan
dorongan ilmu pengetahuan modern yang meniscayakan
berbagai bidang pengetahuan tidak hanya berinteraksi tetapi
juga menyatu untuk menjawab persoalan kompleks yang tidak
dapat diselesaikan oleh satu bidang ilmu saja. Di berbagai
PTKIN di Indonesia, konsep ini dikenal dengan berbagai istilah
dan pendekatan, tergantung pada visi dan kekhasan masing-
masing kampus. Universitas Islam Negeri (UIN) Datokarama
Palu menawarkan konsep integrasi ilmu dengan model Mutiara

Keilmuan.



B. Mengapa menggunakan terma Mutiara?

Kata mutira ini dijadikan terma dan model paradigma
keilmuan integratif UIN Datokarama Palu didasari atas
beberapa alasan dan pertimbangan. Ada tiga alasan utama
mengapa kata Mutiara menjadi dasar epistemologis paradigma
integrasi ilmu.

Pertama, dari aspek linguistic. Secara etimologi, kata
mutiara dalam bahasa Indonesia berasal dari bahasa Sansekerta
muktah (Hddl) atau muktika, yang berarti “perhiasan yang
berharga”. Akar Kkatanya adalah mukta, yang berarti
“dibebaskan” atau “terlepas”, merujuk pada benda yang
terbentuk dalam laut, terpisah dari tubuh tiram, dan menjadi
benda bernilai [Monier-Williams, M. 1899]. Dalam bahasa
Arab, kata yang digunakan adalah /u’lu’ (J¥313), yang juga
berarti mutiara, dan sering kali digunakan dalam Al-Qur’an dan
hadis sebagai simbol keindahan, kemurnian, dan ganjaran
surgawi [Ibn Manzur, 1955].

Adapun makna terminology menunjukkan nama batu
permata yang terbentuk secara alami di dalam jaringan lunak
(mantel) moluska, seperti kerang dan tiram. Proses terjadinya
mutiara di laut, secara alamiah menggambarkan perjalanan
panjang dari sesuatu yang dianggap asing dan mengganggu,
hingga menjadi objek bernilai tinggi. Di balik kemilau

7



indahnya, mutiara terbentuk melalui proses yang panjang,
menyakitkan, namun penuh makna. Ketika sebutir pasir atau
benda asing masuk ke dalam tubuh moluska, organisme ini
merespons dengan melapisinya secara bertahap menggunakan
nacre (lapisan mutiara) sebagai mekanisme perlindungan
[Southgate, P.C., & Lucas, J.S. 2008]. Seiring waktu, iritasi itu
berubah menjadi sesuatu yang bernilai tinggi: sebuah mutiara.
Kedua, dari aspek simbolisme Islam. Dalam tradisi
Islam, simbolisme bukanlah sekadar ornamen bahasa atau seni,
melainkan alat epistemologis untuk memahami realitas yang
lebih tinggi. Simbol-simbol yang dipakai dalam Al-Qur’an,
hadis, maupun karya filsafat dan tasawuf berfungsi sebagai
jembatan antara dunia empiris dengan hakikat transenden.
Dalam pemikiran Tasawuf klasik, misalnya, simbolisme
dipakai untuk melatih daya imajinasi spiritual (al-quwwah al-
mutakhayyilah) agar mampu menangkap makna batin dari teks
dan realitas. Al-Gazali dalam Mishkat al-Anwar menafsirkan
cahaya sebagai simbol dari kebenaran ilahi. Cahaya bukan
hanya fenomena fisik, tetapi juga representasi dari ilmu dan
hidayah Tuhan yang menerangi akal dan hati manusia (Al-
Ghazali, Mishkat al-Anwar, terj. W.H.T. Gairdner, 1952).



Jalaluddin  Rumi, misalnya, melalui Kkisah-kisah
simbolis dalam Mathnawi, tidak hanya menyampaikan doktrin,
tetapi juga mentransformasikan kesadaran murid melalui
makna-makna simbolik yang hidup. Dengan demikian,
simbolisme dalam Islam bukan hanya metode penyampaian,
tetapi juga metode transformasi spiritual (Jalaluddin Rumi,
trans. Reynold A. Nicholson, 1925).

Dalam konteks modern, simbolisme Islam berfungsi
menjaga dimensi batin ilmu agar tidak terjebak dalam
positivisme semata. Dengan simbolisme, wahyu tetap menjadi
pusat orientasi yang memberi makna spiritual pada realitas
empiris. Simbolisme mencegah reduksi ilmu hanya pada yang
terukur, dan mengingatkan bahwa setiap pengetahuan memiliki
horizon metafisik (Sachiko Murata & William C. Chittick,
1994).

Seyyed Hossein Nasr, misalnya menekankan bahwa
seluruh kosmos dipandang sebagai kitab simbolik dalam tradisi
Islam. Alam semesta bukanlah benda mati yang netral, tetapi
penuh dengan tanda-tanda (ayat) yang menunjuk kepada Sang
Pencipta. Oleh karena itu, pemahaman simbolik atas alam
adalah bagian dari epistemologi Islam yang mengintegrasikan
sains, filsafat, dan wahyu. Simbolisme kosmik ini menjaga
manusia  dari  reduksionisme  materialistik,  sekaligus

9



membentuk kesadaran spiritual yang utuh (Seyyed Hossein
Nasr, 1989).

Mutiara dalam tradisi simbolik—khususnya dalam
tafsir sufistik dan filsafat Islam— menyimpan makna
mendalam tentang kreativitas, kesabaran, nilai tersembunyi,
dan pencarian spiritual. Mutiara yang tersembunyi di dalam
tiram diibaratkan sebagai ‘“kebijaksanaan, nur, atau kebenaran
batin” yang hanya bisa ditemukan oleh orang yang sabar dan
tekun mencari. Hossein Nasr, menjelaskan bahwa simbol-
simbol alam seperti mutiara dan tiram merupakan cerminan
realitas spiritual yang tersembunyi [Hossein Nasr, 1989].

Ketiga, Aspek Kearifan Lokal. Kota Palu Sulawesi
Tengah, dijuluki sebagai "Mutiara di Khatulistiwa", karena
keindahan alamnya yang luar biasa, terutama kombinasi unik
antara gunung, lembah, sungai, pantai, dan laut yang terlihat
dalam satu pandangan, yang dikenal sebagai Kota Lima
Dimensi. Julukan ini pertama kali diberikan oleh Bung Karno
pada tanggal 10 Oktober 1957 saat berkunjung ke Palu, dan
diperkuat oleh pemerintah daerah Sulawesi Tengah, Lewat
Festival Pesona Palu Nomoni yang diselenggarakan pada 24-26
September 2016. Palu diperkenalkan sebagai kota dengan
julukan "Mutiara di Khatulistiwa".

10



Penobatan ini dikukuhkan lewat penandatanganan
prasasti olen Menteri Pariwisata, Arief Yahya, bersama
Gubernur Sulawesi Tengah, Longki Djanggola. Prasasti terdiri
dari bahasa Inggris, Bahasa Indonesia dan bahasa Kaili. Isi
prasasti mengartikulasikan kata-kata sebagai berikut: "Palu
Nomoni, Kita Tunjukan kepada Dunia, Kita Tunjukan kepada
Indonesia, Palu Pantas Disebut Mutiara di Katulistiwa".

https://www.merdeka.com/travel/ini-yang-bikin-palu-

dinobatkan-jadi-kota-muti-ara-khatulistiwa.html

11


https://www.merdeka.com/travel/ini-yang-bikin-palu-dinobatkan-jadi-kota-muti-ara-khatulistiwa.html
https://www.merdeka.com/travel/ini-yang-bikin-palu-dinobatkan-jadi-kota-muti-ara-khatulistiwa.html

C. Geneologi Proses Pembentukan Mutiara: Sebuah

Analogi Ilmiah dan Filosofis

Secara biologis, mutiara merupakan hasil dari proses
biomineralisasi, yaitu suatu proses alami di mana organisme
hidup menghasilkan material anorganik sebagai bagian dari
struktur biologisnya. Dalam hal ini, mutiara terbentuk di dalam
tubuh moluska, khususnya dari kelompok kerang tiram mutiara
yang termasuk dalam famili Pteriidae. Proses ini terjadi sebagai
respons fisiologis terhadap iritasi atau invasi benda asing yang
masuk ke dalam rongga tubuh moluska. Moluska adalah hewan
invertebrata (tidak bertulang belakang) yang memiliki tubuh
lunak, dan banyak di antaranya memiliki cangkang keras
sebagai pelindung (Zhu et al., 2018).

Moluska memainkan peran penting dalam ekosistem
sebagai: 1. Pemakan detritus (membersihkan lingkungan), 2.
Mangsa utama bagi banyak predator laut, 3. Pengendali
populasi mikroorganisme (melalui penyaringan air), dan 4.
Bioindikator kesehatan lingkungan laut (McCarty &
Munkittrick, 1996).

Mutiara terbentuk ketika benda asing (seperti butiran
pasir, parasit, atau serpihan jaringan) masuk ke dalam rongga
tubuh moluska, terutama ke dalam area antara cangkang dan
jaringan mantel. Jaringan mantel (mantle tissue) ini adalah

12



bagian penting dari moluska yang bertanggung jawab
membentuk dan memelihara cangkangnya. Ketika jaringan ini
teriritasi oleh benda asing, moluska akan melindungi dirinya
dengan menghasilkan lapisan nacre (lapisan mutiara) yang
terdiri dari: Kalsium karbonat (CaCOs) — berbentuk aragonit
atau kalsit, dan Konchiolin — protein organik yang merekatkan
kristal-kristal mineral tersebut.

Lapisan ini akan menutupi benda asing secara berlapis-
lapis dan terus-menerus, mirip seperti melapisi pasir dengan
lem dan lapisan kaca berkali-kali. Proses inilah yang
menghasilkan struktur bulat, keras, dan berkilau yang Kkita
kenal sebagai Mutiara (Southgate & Lucas, 2011; Zhu et al.,
2018) (Southgate & Lucas, 2011; Zhu et al., 2018) Lapisan
nacre ini disekresikan secara bertahap dan terus-menerus,
sehingga menghasilkan struktur berlapis-lapis konsentris yang
memberi efek kilau khas pada mutiara. Proses ini dapat
berlangsung selama beberapa bulan hingga bertahun-tahun,
tergantung pada spesies moluska, kondisi lingkungan, dan
ukuran benda asing yang terperangkap di dalam jaringan lunak
tersebut (Gervis & Sims, 1992).

Di balik kemilau indahnya, mutiara terbentuk melalui
proses yang panjang, menyakitkan, namun penuh makna.
Ketika sebutir pasir atau benda asing masuk ke dalam tubuh

13



moluska, organisme ini merespons dengan melapisinya secara
bertahap menggunakan nacre (lapisan mutiara) sebagai
mekanisme perlindungan [Southgate, P.C., & Lucas, J.S.,
2008]. Seiring waktu, iritasi itu berubah menjadi sesuatu yang
bernilai tinggi: sebuah mutiara.

Secara ilmiah, proses ini mencerminkan mekanisme
adaptif biologis—di mana organisme berusaha menanggulangi
gangguan eksternal melalui cara-cara evolusioner yang
kompleks [Mann, S.,2001).

Namun, di sisi lain, proses ini juga menyimpan makna
filosofis mendalam: penderitaan atau gangguan bisa menjadi
pemicu pertumbuhan, transformasi, bahkan keindahan dalam
hidup manusia. Dalam filsafat eksistensial, ini bisa dikaitkan
dengan gagasan bahwa manusia membentuk makna melalui
penderitaan, seperti yang ditegaskan oleh Viktor Frankl dalam
logoterapinya [Frankl, V. E., 1985].

Gangguan eksistensial, seperti "butiran pasir" dalam
hidup kita, memicu respons internal yang, bila diolah dengan
kesadaran dan ketekunan, dapat membentuk “mutiara”
kebijaksanaan atau jati diri. Dengan demikian, pembentukan
mutiara bukan hanya proses biologis, melainkan simbol
universal tentang bagaimana kesulitan bisa menjadi sumber
nilai dan keindahan—baik dalam alam maupun dalam

14



pengalaman manusia. Di bawah ini akan dijelaskan tahap
geneologis proses pembentukan Mutiara, sebagai berikut:
Pertama: Asal-Usul atau Awal Kejadian

Mutiara terbentuk secara alami di dalam tubuh moluska
laut, khususnya dari kelompok kerang mutiara (genus
Pinctada), sebagai reaksi pertahanan terhadap masuknya unsur
luar atau benda asing ke dalam tubuhnya. Benda asing tersebut
bisa berupa butiran pasir, parasit mikroskopik, atau fragmen
organisme laut yang masuk secara tidak sengaja ke dalam
jaringan lunak kerang melalui celah cangkang [Gervis, M. H.,
& Sims, N. A.,1992 ]. Dalam konteks ini, masuknya benda
asing bukanlah sebuah proses yang dikehendaki oleh
organisme tersebut, namun ia menanggapi ancaman tersebut
dengan cara yang unik: mengubah gangguan menjadi permata.
Kedua: Mekanisme Biologis Terbentuknya Mutiara

Setelah benda asing masuk, sistem biologis tiram
memicu mekanisme pertahanan yang kompleks. Sel-sel dari
lapisan mantel (mantle tissue) akan mengelilingi benda asing
dan mulai mensekresikan zat yang disebut nacre—juga dikenal
sebagai mother-of-pearl. Nacre ini tersusun dari lapisan-lapisan
mikroskopik kalsium karbonat (dalam bentuk kristal aragonit
atau kalsit) yang disatukan oleh protein organik bernama
konchiolin [Strack, E., 2006]. Reaksi ini tidak hanya bersifat

15



“protektif” tetapi juga “konstruktif-adaptif”. organisme
tersebut mengatasi luka melalui proses penciptaan—suatu
dinamika biologis yang sarat dengan makna filosofis tentang
kreativitas dalam penderitaan.
Ketiga: Proses Bertahap Pembentukan Mutiara

Proses ini terdiri atas beberapa sub-tahapan yang
berlangsung secara berkala dan berkesinambungan, dan
memerlukan waktu yang panjang—bahkan bisa mencapai dua
hingga lima tahun bergantung jenis tiram dan kondisi
lingkungan.

1. Tahap Awal (Pearl Sac Formation): Sel-sel mantel
membentuk sebuah kantung kecil (pearl sac) di sekitar benda
asing. Di sinilah permulaan terbentuknya struktur mutiara.

2. Sekresi Nacre: Kantung mutiara kemudian mulai
mensekresikan  lapisan  nacre secara  berulang-ulang,
membungkus inti benda asing dalam spiral lapisan
mikroskopik  yang terorganisir  rapi. Setiap lapisan
berkontribusi pada warna, kilau, dan kualitas optik dari mutiara
yang dihasilkan.

3. Pertumbuhan dan Pemantapan Struktur: Seiring waktu,
akumulasi lapisan nacre membentuk struktur bulat (atau semi-
bulat/tidak beraturan), yang dikenal sebagai mutiara. Proses ini
tidak bisa dipercepat secara alami tanpa mengganggu

16



kualitasnya, karena keindahan mutiara bergantung pada
ketekunan proses dan harmoni internal struktur kristalnya
[Southgate, P. C., & Lucas, J. S., 2008].

Proses-proses tersebut tidak hanya mencerminkan
keajaiban biologis, tetapi juga dapat diinterpretasikan sebagai
metafora epistemologis tentang bagaimana gangguan atau
tantangan (seperti benturan ide, krisis ilmu, atau konflik nilai)
dapat memicu sebuah proses penyatuan ilmu yang produktif,
reflektif, dan bernilai tinggi, terutama jika dikaitkan dengan
masuknya ilmu pengetahuan Barat dalam tradisi Islam.
Dengan demikian, geneologi terbentuknya mutiara tidak hanya
menjadi objek kajian biologi kelautan, tetapi juga menjadi
sumber inspirasi dalam menyusun ulang paradigma keilmuan

yang berlandaskan nilai-nilai wahyu dan akal.

17



D. Analogi Mutiara dengan Keilmuan dalam Islam

Mutiara, jika ditinjau secara filosofis, dapat menjadi
metafora penting bagaimana Islam mengelola "input asing"
dalam hal ini ilmu-ilmu duniawi yang masuk ke dalam
kerangka keilmuan Islam dan mengubahnya menjadi sesuatu
yang berharga. Seperti halnya mutiara yang terbentuk melalui
proses panjang dalam tubuh kerang, keilmuan dalam Islam pun
lahir dari proses historis, spiritual, dan intelektual yang
bertahap dan mendalam.

Butiran ilmu dalam Islam tidak muncul secara instan,
melainkan tumbuh dari iritasi-iritasi sejarah: tantangan sosial,
peradaban, dan pergulatan pemikiran. Ibarat sebutir pasir yang
memicu pembentukan mutiara, tantangan-tantangan ini
melahirkan pemikiran baru, tajdid (pembaharuan), ijtihad,
hingga turats ilmiah yang berkilau hingga kini (S. H. Nasr,
2001).

Secara ilmiah, keilmuan Islam dalam analogi Mutiara,
lahir, tumbuh dan berkembang dari wahyu yang berfungsi
seperti moluska tiram sebagai alat penyaring atau sebagai alat
respirasi  dan  filter  (Newell, 2004). Proses ini
merepresentasikan bagaimana wahyu menyaring realitas

kehidupan manusia, lalu mengkristalkannya menjadi prinsip-

18



prinsip dasar yang kemudian membentuk fondasi ilmu
pengetahuan dalam Islam. Seperti halnya tiram menghasilkan
mutiara dari benda asing yang masuk ke dalam tubuhnya, lalu
melapisinya dengan nacre (lapisan mutiara) sebagai bentuk
perlindungan, demikian pula keilmuan Islam berkembang dari
interaksi antara wahyu dan realitas empiris, seperti yang
dipahami oleh Naquib dan Husn Nasr bahwa Wahyu berfungsi
sebagai mekanisme perlindungan dan penyaring nilai, yang
melapisi fakta-fakta dunia dengan makna ilahiah, lalu
memformulasikannya menjadi ilmu yang bukan hanya bersifat
fungsional, tetapi juga spiritual dan etis.

Demikian misalnya, Naquib menyatakan bahwa ilmu
dalam Islam bersumber dari wahyu dan akal, dengan wahyu
sebagai pemandu utama dalam pembentukan worldview Islami
(S. M. N. Al-Attas, 1991). Begitu juga Husen Nasr
menjelaskan bahwa ilmu pengetahuan dalam tradisi Islam
berasal dari prinsip-prinsip metafisika yang diturunkan melalui
wahyu, lalu dikembangkan melalui metode rasional dan
observasional (S. H. Nasr, 2001).

Moluska memiliki jaringan mantel untuk membentuk
cangkang sebagai pelindung dari predator dan kondisi
lingkungan yang ekstrem [Weiner, S., & Addadi, L. (1997)
yang dalam keilmuan Islam dapat dianalogikan sebagai al-

19



Qur’an dan hadis Nabi. Fungsi Moluska dan mantel tiram yang
membentuk cangkang sebagai pelindung dari predator dan
kondisi lingkungan yang ekstrem sama persis dengan fungsi al-
Qur’an dan hadis. la tidak hanya berfungsi sebagai arsip
lingkungan — sumber informasi tentang segala hal, tetapi juga
sebagai nutrisi dan alat reproduksi mutiara [Kellogg, M. L., et
al. (2014 dan South gate, P. C., & Lucas, J. S. 2008).

Fungsi dan mekanisme pertahanan ini, sebagaimana
dalam kajian biologi tiram, tidak bersifat agresif seperti pada
sistem kekebalan vertebrata, melainkan bersifat protektif dan
isolatif, yang dilakukan oleh jaringan lunak moluska, terutama
oleh lapisan mantel (mantle tissue)—bagian tubuh yang juga
bertanggung jawab dalam pembentukan cangkang (Gervis, M.
H., & Sims, N. A. 1992).

Jika dianalogikan dalam keilmuan Islam, dengan
perlindungan yang bersifat protektif dan isolative al-Qur’an
dan hadis nabi atas segala “pengetahuan asing” yang datang,
terciptalah berbagai jenis keilmuan dalam Islam. Bagaimana
proses mutiara keilmuan itu terbentuk?, ini bisa diolah dengan
fungsi dan kegunaan lapisan nacre pada mutiara --juga dikenal
sebagai mother-of-pearl—adalah lapisan berkilau dan halus
yang ditemukan di bagian dalam cangkang beberapa moluska,
seperti tiram.

20



Lapisan mother of pear ini jika dianalogikan dalam
keilmuan Islam dianggap sebagai kerangka dasar keilmuan
dalam Islam, yaitu Agidah, syariah dan akhlak. Fungsinya
seperti mekanisme biologis mutiara, yaitu berfungsi sebagai
penghalang pelindung terhadap gesekan dan iritasi terhadap
jaringan lunak moluska. Lapisan ini halus, tidak abrasif,
sehingga melindungi jaringan lunak dari ujung tajam mineral
kalsium karbonat (Mayer, G. 2005). Itu artinya, agidah, syariah
dan akhlak, dalam konteks pergumulan pemikiran dan
perkembangan keilmuan Islam, berfungsi sebagai jaringan
pengaman atas masuknya berbagai keilmuan asing yang bisa
saja mengganggu dan mengancam otentisitas wahyu.

Dengan kata lain, agidah, syariah dan akhlak ini
merupakan bentuk pertahanan epistemologis Islam agar proses
integrasi keilmuan atau pembentukan mutiara keilmuan tidak
tercerabut dari akar keilmuan Islam. Inilah yang dimaksud
dalam analisis biologi tiram bahwa salah satu fungsi paling
khas nacre adalah membentuk mutiara sebagai respons
terhadap benda asing seperti pasir, parasit, atau kerusakan
jaringan. Sel mantel akan membungkus partikel tersebut
dengan lapisan nacre secara bertahap, sebagai bentuk
pertahanan biologis. Proses ini bisa berlangsung selama
bertahun-tahun [Southgate, P. C., & Lucas, J. S. (2008).

21



Lapisan nacre memiliki kilau iridescent (berubah warna
tergantung sudut pandang), yang menjadikannya sangat
bernilai secara estetika [Strack, E. 2006). Ini mirip dengan
potret lapisan sejarah kebudayaan Islam, baik masa klasik,
modern dan kotemporer dalam merespon tantangan zaman dan
memproduksi pengetahuan dengan berbagai sudut pandang
yang adaptatif, variatif dan multi dimensi. Lapisan nacre
dapat dipahami sebagai symbol dan bentuk baru pembacaan
keilmuan Islam yang tidak sekedar menawarkan reinterpretasi
teks-teks agama, tetapi juga menghadirkan pendekatan-
pendekatan baru dalam memehami Islam yang kontekstual,
interdisipliner, dan berpihak pada nilai-nilai kemanusiaan
universal [Lukman S. Thahir, 2024).

Kilau iridescent yang menjadikan mutiara sangat
bernilai, yang oleh Nassau menyebutnya sebagai hasil dari
interferensi cahaya dalam struktur berlapis seperti pada sayap
kupu-kupu, gelembung sabun, dan Mutiara [Nassau, Kurt.,
2001), secara metaforis mirip dengan berbagai gagasan para
intelektual muslim yang sering terlibat dalam penafsiran ulang
teks-teks klasik, baik Al-Qur’an maupun hadis, dengan tujuan
untuk mengartikulasikan ajaran Islam yang relevan dalam

konteks zaman modern.

22



Upaya tafsir ulang ini lahir dari kesadaran bahwa
tantangan-tantangan baru, seperti demokrasi, hak asasi
manusia, gender, globalisasi, hingga teknologi digital tidak bisa
dijawab hanya dengan menggunakan kerangka berpikir
tradisional. Oleh karena itu, diperlukan penafsiran ulang
terhadap teks-teks keagamaan dengan mempertimbangkan
konteks historis, social dan budaya.

Fazlur Rahman, misalnya, mengembangkan metode
double movement, yang menawarkan pendekatan dua arah:
dari konteks historis teks ke prinsip moral universal, lalu dari
prinsip itu kembali ke konteks kekinian. Dengan demikian,
ajaran Islam bisa dipahami tidak hanya sebagai hukum-hukum
literal, tetapi sebagai nilai-nilai etis yang hidup dan terus
berkembang. Sementara itu, Nasr Hamid Abu Zaid
menggusulkan pendekatan hermeneutik yang melihat Al-
Qur’an sebagai produk interaksi antara teks, konteks
pewahyuan, dan pembacanya (Lukman S. Thahir, 2024).

Mutiara keilmuan dalam Islam yang berbasis pada
berbagai lapisan nacre atau produk Sejarah kebudayaan Islam,
baik berupa nilai-nilai dasar ajaran Islam, seperti aqgidah,
syariah dan akhlak, lapisan metodologis dan epistemologis
yang variatif dan produk-produk keilmuan Islam klasik seperti
filsafat Islam, ilmu kalam, tasawuf, figh, tafsir, dan sebagainya;

23



diintegrasikan  dengan keilmuan-keilmuan baru seperti
antropologi, sosiologi, psikologi, historis, filsafat Yunani,
filsafat Barat kontemporer, dengan berbagai varian metodologi
dan epistemologinya.

Semua lapisan ini, bukan hanya mencerminkan kualitas
estetika, tetapi juga menjadi manifestasi dari ketekunan
biologis: satu bentuk keindahan yang muncul dari akumulasi
waktu, ketahanan, dan keteraturan, meminjam analisis biologi
Tiram [Ward, F. 1995]. Itu artinya, dalam perkembangan
pemikiran Islam, proses produksi mutiara keilmuan yang
estetis, tidak hanya berlangsung dan bersifat lintas multi
disiplin, tetapi juga terlahir dari akumulasi waktu, ketahanan
dan keteraturan. Tak ada lapisan yang berdiri sendiri, semua
saling melandasi dan memperkuat.

Setiap generasi ulama dan intelektual Muslim, sejak
masa Nabi Muhammad % hingga kini, memainkan peran aktif
dalam membangun, memperhalus, dan memperindah bangunan
keilmuan Islam. Proses ini bukan sekadar reproduksi pasif atas
warisan sebelumnya, tetapi merupakan bentuk kreatif dari
tafaqquh, istinbat, dan ijtihad yang berakar kuat dalam tradisi.
Seperti lapisan nacre dalam pembentukan mutiara, tiap
kontribusi generasi ulama menambahkan lapisan baru pada
permata keilmuan yang telah ada—»bukan untuk menggantikan,

24



melainkan untuk melindungi, memperkuat, dan memperindah
fondasi sebelumnya.

Analogi ini meminjam cara pandang Jonathan A. C.
Brown, yang menekankan pentingnya semacam isnad—rantai
transmisi—dalam validitas dan otoritas pengetahuan Islam.
Dalam bukunya,  Hadith: Muhammad’s Legacy in the
Medieval and Modern World, Brown menjelaskan bahwa
pengetahuan dalam Islam tidak pernah dianggap sahih kecuali
jika dapat ditelusuri silsilah transmisinya secara otentik. Tiap
lapisan pengetahuan yang ditambahkan oleh para ulama bukan
berdiri sendiri, tetapi berakar pada dan saling melandasi lapisan
sebelumnya—seperti  struktur mikro lapisan nacre yang
memperkuat satu sama lain dalam membentuk mutiara sejati
[Brown, J. A. C., 2009).

Di sinilah letak perbedaan mendasar antara pandangan
epistemologi Islam dan pendekatan modern-positivistik: dalam

Islam, keaslian ilmu tidak hanya diukur dari "isi" atau
substansinya, tetapi juga dari kesinambungan sanad,
kredibilitas pewarisnya, dan adab dalam menyampaikannya.
Dalam dunia hadis, misalnya, seorang rawi yang jujur (‘adl)
dan tepat hafalan (dabt) adalah bagian integral dari validitas
suatu riwayat, sebagaimana kemurnian nacre tergantung pada
kestabilan dan keakuratan sekresi mantel yang membentuknya.

25



Lebih dari itu, lapisan-lapisan keilmuan ini juga memiliki
dimensi estetis dan spiritual.

Dalam studi tasawuf atau falsafah, pengetahuan tidak
hanya "diterima” secara rasional, tetapi juga intuitif, "dihayati"
secara rohaniah. Di sinilah tampak bahwa keilmuan Islam
adalah proses bertingkat, bertahap, dan bercahaya—
sebagaimana cahaya nacre yang iridescent, berubah warna
tergantung sudut pandang, tetapi tetap bersumber dari satu
substansi: yaitu kebenaran. Dengan demikian, nacre menjadi
metafora  epistemologis yang sangat tepat dalam
menggambarkan struktur dan dinamika ilmu dalam Islam: la
tidak monolitik, melainkan bertingkat dan terjalin. la tidak
acak, melainkan terstruktur melalui sanad dan otoritas
keilmuan. Dan ia tidak mati, melainkan tumbuh bersama
generasi yang memeliharanya.

Dari pemaparan di atas dapat dipertegas bahwa secara
geneologis, keilmuan Islam tumbuh dari wahyu (Al-Qur’an),
yang kemudian ditafsirkan olenh Nabi Muhammad SAW
melalui sunnah, lalu dikembangkan oleh para sahabat, tabi’in,
dan ulama dari berbagai madzhab dan disiplin ilmu—fiqih,
tafsir, kalam, tasawuf, dan filsafat [Dimitri Gutas, 1998]. Ini
menyerupai proses berlapis-lapis dalam pembentukan nacre
pada mutiara—setiap generasi ulama menambahkan lapisan

26



pemahaman, memperhalus dan memperindah bangunan
keilmuan yang telah ada sebelumnya. Analogi ini juga
menyoroti konsep sanad (rantai transmisi keilmuan) dalam
tradisi Islam, yang dapat disamakan dengan lapisan-lapisan
nacre yang menyusun sebuah mutiara: tak ada lapisan yang
berdiri sendiri, semua saling melandasi dan memperkuat.
Dalam hal ini, keaslian dan kemurnian ilmu bukan hanya
dinilai dari substansinya, tetapi dari kesinambungan dan
otoritas silsilah pengetahuannya [Jonathan Brown, 2009].

Seperti halnya mutiara yang otentik sulit didapat dan
butuh proses waktu, demikian pula ilmu yang otentik dalam
Islam memerlukan proses belajar, berguru, dan penyucian jiwa
(tazkiyah). Dalam tradisi tasawuf, ini bahkan dianggap sebagai
proses penyucian batin untuk meraih ‘haqiqah’ (kebenaran
sejati)—sebuah mutiara spiritual yang tersembunyi di balik
kulit-kulit zahir dan formalitas [Algazali: Ihya Ulumuddin,
1974].

Dengan demikian, geneologi keilmuan dalam Islam
tidak hanya menyangkut aspek rasional dan tekstual, tetapi
juga simbolisasi spiritual dan epistemologis—suatu perjalanan
panjang dari butiran informasi menjadi mutiara hikmah dan

kebijaksanaan. Untuk lebih jelasnya, di bawah ini dijelaskan

27



analogi geneologi Mutiara dengan keilmuan dalam Islam,
sebagai beikut:
1. Benda Asing sebagai Tantangan lImu Duniawi

Dalam proses terbentuknya mutiara, partikel asing
masuk ke dalam tiram dan memicu reaksi biologis yang justru
menghasilkan sesuatu yang berharga: mutiara. Analogi dalam
Keilmuan Islam: llmu-ilmu duniawi (sains, teknologi, filsafat)
bisa dianggap sebagai “partikel asing” yang awalnya tampak
berbeda dari ilmu agama. Namun, Islam tidak menolak ilmu
duniawi.  Sebaliknya, Islam  meresponsnya  dengan
"membungkus” dan mengintegrasikannya ke dalam nilai-nilai
wahyu, menjadikannya ilmu yang bermanfaat dan bermakna
secara spiritual. Kaitan keduanya: Proses pembungkusan
partikel asing menjadi mutiara melambangkan cara Islam
menyerap ilmu luar, lalu mengkristalkannya dengan nilai-nilai
ilahiyah menjadi  integrasi ilmu yang utuh (integrated
knowledge).

2. Lapisan Demi Lapisan Nacre = Tahapan Integrasi

Mutiara terbentuk dari lapisan-lapisan nacre yang
disekresikan terus-menerus hingga akhirnya menjadi bulat,
indah, dan bernilai tinggi. Analogi dalam IImu: Integrasi
keilmuan dalam Islam bukan proses instan, tapi bertahap:
Dimulai dari al-Qura’n dan hadis sebagai mantel pelindung

28



atau katub pengaman beserta ilmu-ilmu dasarnya seperti
Agidah-Tauhid, Syari’ah dan Akhak --semacam lapisan
mikroskopik kalsium karbonat dalam pembentukan Mutiara--,
lalu dilakukan dengan proses tadabbur alam (observasi),
dilanjutkan dengan analisis rasional (agli), diperkuat dengan
pendekatan intuitif (hati), dan diselaraskan dengan nilai-nilai
wahyu (nagli). Hasilnya: ilmu tidak hanya rasional, tapi juga
etis, dan transendental.

Dalam konsep Naquib Al-Atthas, hasil akhir dari
semua pergumulan keilmuan adalah: "Knowledge must be
conceived as something that illuminates the soul and brings
man nearer to God, not merely as something that enables him
to dominate the world" [“Ilmu pengetahuan harus dipahami
sebagai sesuatu yang menerangi jiwa dan membawa manusia
lebih dekat kepada Tuhan, bukan hanya sebagai sesuatu yang
memungkinkannya  menguasai  dunia”.  Naquib  Al-
Atthas,1993].

Kaitan keduanya: Lapisan nacre = proses penyatuan
antara ilmu empirik dan ilmu tauhid, syariah dan akhlak
dipahami dalam paradigma integrasi-interkoneksi model Amin
Abdullah yang menghasilkan ilmu yang bermanfaat dan
bermakna, bukan sekadar netral. Dengan kata lain, ilmu tidak
berhenti pada konsep atau wacana, tetapi menjadi etika sosial,

29



kebijakan publik, dan pemikiran transformatif. [Amin
Abdullah, 2020]. llmu tidak lagi memisahkan yang "agama"
dan yang "dunia", melainkan mewujudkan nilai-nilai Islam
(tauhid, keadilan, rahmah) dalam semua bidang kehidupan:
hukum, ekonomi, politik, teknologi, dllI.

3. Mutiara sebagai Hasil dari Reaksi Alamiah dan

Spiritual

Mutiara bukan hasil rekayasa semata, tapi reaksi
alamiah yang dalam dan reflektif. Analogi dalam Keilmuan:
[Imu dalam Islam bukan sekadar akumulasi data atau
teknologi. la lahir dari interaksi mendalam antara: akal
(rasionalitas), galb (hati nurani), dan wahyu (hidayah). Kaitan
keduanya: Mutiara mencerminkan output dari ilmu yang
diintegrasikan dan bernilai tinggi — bukan sekadar canggih,
tetapi membawa kebijaksanaa dan kemaslahatan hidup
manusia, di dunia dan akhirat.

Demikian gambaran umum bagaimana Mutiara yang
diproduksi oleh Tiram (oyster), merupakan makhluk laut yang
secara biologis memiliki karakteristik unik, namun dalam
tradisi simbolik—khususnya dalam tafsir sufistik dan filsafat
Islam—ia juga menyimpan makna mendalam tentang
kreativitas, kesabaran, nilai tersembunyi, dan pencarian
spiritual. Dalam perspektif biologis, tiram sebagai makhluk

30



penghasil mutiara adalah moluska dari keluarga Ostreidae yang
hidup menempel pada substrat keras di dasar laut. Salah satu
keunikan biologis tiram adalah kemampuannya menghasilkan
mutiara dari reaksi biologis terhadap benda asing (seperti pasir
atau parasit) yang masuk ke dalam cangkangnya.

Mutiara terbentuk sebagai hasil “mekanisme pertahanan
diri”, di mana iritasi itu dilapisi lapisan demi lapisan nacre (zat
mutiara) hingga terbentuk permata yang indah (Pennak, 1963,
pp. 947-950). Karakter ini sering dijadikan metafora tentang
bagaimana “rasa sakit atau gangguan” dapat menghasilkan
“keindahan dan nilai”.

Dalam perspektif simbolik: Tiram, dalam khazanah
tafsir simbolik (ta’wil) dan tradisi sufistik, melambangkan
“jiwa manusia” yang tersembunyl namun menyimpan potensi
keindahan di dalamnya. Mutiara yang tersembunyi di dalam
tiram diibaratkan sebagai “kebijaksanaan, nur, atau kebenaran
batin” yang hanya bisa ditemukan oleh orang yang sabar dan
tekun mencari.

Demikian misalnya, Hossein Nasr, dalam Knowledge
and the Sacred menjelaskan bahwa simbol-simbol alam seperti
mutiara dan tiram merupakan cerminan realitas spiritual yang
tersembunyi. Al-Ghazali menyebut hati sebagai tempat
pancaran cahaya, seperti mutiara di dasar laut (Ghazali, 1963).

31



Tiram tidak menghasilkan mutiara secara instan.
Prosesnya panjang dan dimulai dari rasa sakit (iritasi). Ini
melambangkan  bahwa perjalanan  menuju  kebenaran
membutuhkan ketekunan, kesabaran, rasa sakit, dan
pengorbanan (Aymard & Laude, 2004). Tiram secara fisik,
tidak mencolok, bahkan dianggap kasar. Namun, di dalamnya
terdapat permata berharga. Ini menekankan pentingnya
substansi atas bentuk, batin atas zahir, atau inti (esensi) atas
kulit luar, sebagaimana ditekankan dalam tradisi tasawuf dan
filsafat Islam.

Al-Ghazali, dalam beberapa tulisannya, menyamakan
hati manusia yang bersih dengan wadah mutiara, yang jika
dijaga dari penyakit batin, akan memantulkan cahaya Tuhan. la
sering menggunakan simbol mutiara dalam karya-karyanya
sebagai representasi hikmah atau kebenaran ilahiah yang
tersembunyi dan hanya bisa dicapai melalui pencarian spiritual
dan intelektual. Demikian misalnya Al-Gazali menyatakan:
"llmu ibarat laut, dan hikmah di dalamnya ibarat mutiara.
Tidak akan diperoleh kecuali oleh mereka yang menyelam
dengan niat suci dan alat yang benar." la juga menekankan
bahwa kebenaran tidak selalu tampak di permukaan, dan
pencari ilmu harus melalui perjalanan yang sulit seperti
penyelam mencari mutiara di kedalaman laut (Ghazali, 1963).

32



Jalaluddin Rumi menggunakan simbol mutiara dalam
konteks transformasi melalui penderitaan atau luka, sangat
mirip dengan analogi tiram. Dalam Mathnawi, ia berkata:
“Luka adalah tempat di mana cahaya masuk. Dari iritasi dalam
tiram, lahir mutiara yang bercahaya (Rumi, 2006). Dalam
filsafatnya, Mulla Sadra membahas eksistensi (wujud) sebagai
tingkatan cahaya. la menyebut bahwa realitas memiliki lapisan-
lapisan seperti batu permata, dan hanya yang mencapai
kedalaman makna akan menemukan hakikat sejati (hakikat
wujud). Meski tidak menyebut “tiram” secara langsung, ia
memakai istilah seperti: “Cahaya wujud itu seperti permata
yang tersembunyi dalam lapisan keingkaran... yang hanya
dapat disingkap oleh akal yang bersatu dengan wahyu
(Marcotte, 2012).”

Sayyid Hossein Nasr menyebut alam sebagai Lautan
Hikmah, Mutiara sebagai Intisari llmu. Dalam karya-karyanya
seperti Knowledge and the Sacred dan Science and Civilization
in Islam, Nasr menekankan bahwa alam semesta adalah lautan
tanda-tanda Tuhan, dan para ilmuwan Islam tradisional adalah
penyelam yang mencari mutiara makna dalam lautan itu.
Demikian ia menyatakan: “The traditional Muslim scholar is

like a diver, descending into the ocean of the world to extract

33



pearls of meaning — always guided by the rope of

revelation.”(S. H. Nasr, 1989).

Di sini, Nasr secara eksplisit menggunakan analogi

tiram dan penyelaman sebagai struktur metaforis epistemologi

Islam — mencari makna terdalam melalui wahyu, akal dan

hati.

Kesimpulan Analogi

Proses Terbentuknya Mutiara

Integrasi  Keilmuan dalam

Islam

Benda asing masuk ke tiram

IImu duniawi masuk ke Islam

Tiram  merespon  dengan
nacre

Islam memberi bingkai wahyu

Lapisan nacre bertahap

Integrasi ilmu proses berlapis
dan bertahap

Mutiara yang bernilai tinggi

lImu yang rasional, beretika
dan bertauhid

34




E. Kerangka Konseptual Mutiara Keilmuan UIN

Datokarama Palu

Di bawah ini akan dipaparkan kerangka konseptual
paradiga Mutiara Keilmuan UIN Datokarama Palu sebagai
landasan umum untuk memahami dan mengimplementasikan
pada seluruh civitas akademika, sebagai berikut:

1. Landasan Filosofis-Epistemologis dan Biologis

Proses pencarian dan pembentukan ilmu di UIN
Datokarama Palu dengan paradigma Mutiara Keilmuan
merupakan suatu ikhtiar epistemologis dan spiritual yang
menempatkan wahyu sebagai pusat orientasi ilmu, sekaligus
membuka diri terhadap realitas empiris dan tantangan
intelektual kontemporer. Paradigma ini memandang ilmu
bukan semata produk logika rasional atau pengalaman
inderawi, melainkan sebagai kristalisasi nilai-nilai ilahiah yang
terwujud melalui dialog kreatif antara wahyu dan akal, antara
tradisi dan sains, serta antara teks dan konteks.

Sebagaimana tiram yang menghasilkan mutiara melalui
proses biologis merespons benda asing dengan lapisan nacre,
demikian pula UIN Datokarama merespons berbagai
perkembangan ilmu modern — baik sains, teknologi,
humaniora, maupun filsafat — dengan membungkusnya dalam
nilai-nilai Islam yang berakar pada Al-Qur’an dan Sunnah.

35



Hasil akhirnya adalah mutiara keilmuan yang bersifat
integratif, holistik, dan transformatif — ilmu yang tidak hanya
sahih secara akademik, tetapi juga bermakna secara spiritual
dan relevan secara sosial.

Dengan demikian, paradigma Mutiara Keilmuan di UIN
Datokarama Palu mencerminkan misi intelektual yang berakar
pada warisan keilmuan Islam klasik namun responsif terhadap
zaman. la tidak sekadar membentuk insan akademik yang
cakap berpikir, tetapi juga membina ilmuwan muslim yang arif,
berakhlak, dan mampu memformulasikan pengetahuan yang
menyatu antara fakta dan hikmah, antara akal dan kalbu, antara
teori dan tanggung jawab peradaban.

2. Komponen-Komponen Konseptual Mutiara Keilmuan
a. Al-Qur’an dan Hadis sebagai katub pengaman.

Keduanya berfungsi sebagai pagar nilai dan struktur
formal—membatasi, mengarahkan, dan membentuk
perkembangan ilmu, etika, dan hukum agar tetap berporos pada
tauhid. Seperti cangkang yang melindungi dan memberi bentuk
bagi kehidupan internal tiram, Al-Qur’an dan Hadis adalah
struktur normatif dan sakral yang menjadi katub pengaman,
benteng terhadap Invasi Ide asing yang merusak dan inti atau
navigasi utama dari semua bentuk pengembangan pengetahuan
Islam. Persis seperti, cangkang tiram dalam biologi moluska,

36



bukan sekadar struktur keras yang melindungi isi lunak di
dalamnya. la merupakan sistem pertahanan dan penyangga
vital yang memungkinkan kehidupan internal tetap berlangsung
secara aman dan teratur.

b. Wahyu berfungsi seperti moluska.

Sebagaimana moluska adalah organisme hidup yang
dalam tubuhnya terbentuk mutiara—hasil reaksi biologis
terhadap iritasi eksternal—demikian pula wahyu dalam tradisi
Islam dapat dipahami sebagai entitas hidup yang menjadi pusat
kristalisasi ilmu dan kebijaksanaan. Mutiara bukanlah hasil
benda mati, melainkan proses yang melibatkan kehidupan,
ketahanan, dan respons terhadap lingkungan. Begitu pula,
wahyu bukan sekadar kumpulan teks statis atau dogma beku,
tetapi merupakan realitas hidup yang aktif, dinamis, dan
senantiasa relevan terhadap konteks zaman dan peradaban
manusa.

Dalam kerangka ini, wahyu menjadi semacam "wadah
epistemologis"—sebuah medium dasar tempat tumbuh dan
berkembangnya berbagai cabang pengetahuan dalam peradaban

Islam, mulai dari teologi, filsafat, hingga sains.

37



c. Proses berlapis Integrasi limu.

Mutiara keilmuan dalam Islam tidak lahir seketika,
melainkan melalui pelapisan nilai dan pengetahuan selama
berabad-abad. Lapisan pertama adalah dasar-dasar ajaran
Islam—agqidah, syariah, dan akhlak— (bersumber dari sunnah
nabi )yang menjadi fondasi spiritual dan etis. Di bawahnya,
terbentuk lapisan metodologis dan epistemologis yang beragam
(Inderawi, akal, dan hati) mencerminkan cara berpikir dan
pendekatan ilmiah dalam Islam. Lapisan-lapisan berikutnya
muncul dalam bentuk ilmu-ilmu Klasik seperti filsafat Islam,
ilmu kalam, tasawuf, figh, dan tafsir. Proses ini tidak berhenti
di masa Kklasik.

Keilmuan Islam terus berkembang dengan menyerap
dan mengintegrasikan ilmu-ilmu modern dan kontemporer
seperti antropologi, sosiologi, psikologi, sejarah, serta dialog
kritis dengan filsafat Yunani dan filsafat Barat kontemporer.
Masing-masing  pendekatan ~membawa metode dan
epistemologi baru, memperkaya warisan keilmuan Islam
seperti lapisan nacre yang terus menumpuk dan memperindah

inti mutiara.

38



3. Fungsi epistemologis

Mutiara Keilmuan: Protektif, tidak reaktif; selektif,
tidak eksklusif. Seperti jaringan mantel dan lapisan nacre yang
menyaring dan melindungi jaringan lunak dari iritasi; agidah,
syariah, dan akhlak menjadi katup protektif terhadap ilmu
asing agar tidak merusak keaslian Islam. Keilmuan Islam
tumbuh dari generasi ke generasi dalam bentuk transmisi ilmu
yang dapat dipertangjawabkan dan berintegritas, bukan dari
spekulasi bebas.

Setiap ulama dan intelektual Islam menambahkan
lapisan nacre baru tanpa menghapus yang lama. Validitas ilmu
Islam: bukan hanya isinya, tapi juga asal-muasalnya (isnad),
melewati proses tajdid dan ijtihad. Tantangan zaman (sosial,
politik, globalisasi) menjadi semacam iritasi sejarah yang
mendorong lahirnya pemikiran baru, reinterpretasi teks, dan
integrasi ilmu baru, dengan tetap menjaga asas kemanfaatan,
kemaslahatan, dan martabat manusia.

Mutiara keilmuan dalam Islam bersifat Interdisipliner
dan Terbuka terhadap Ilmu Asing. la bukan isolasi dari
pengetahuan duniawi, tapi hasil penyaringan dan integrasi
ilmu. Tradisi Islam mengintegrasikan filsafat Yunani, logika,
sosiologi, antropologi, dan lainnya dalam kerangka tauhid.
Seperti halnya lapisan nacre dikenal karena kilau iridescent-

39



nya—cahaya yang berubah tergantung sudut pandang.
Demikian pula Mutiara keilmuan dalam Islam, ia harus
dipahami dari berbagai pendekatan (teks, konteks, sejarah,
sosial) sehingga menghasilkan keindahan intelektual dan
kedalaman spiritual.
4. Tangguh dan Tahan Uji

Mutiara Keilmuan UIN Datokarama Palu Tangguh dan
tahan uji, tahan terhadap waktu dan ujian. Demikian pula ilmu
dalam Islam: diuji oleh perdebatan mazhab, perubahan zaman,
dan tantangan konteks—namun tetap bertahan karena
strukturnya kuat.

5. Indah secara Etis dan Estetis

Keilmuan Islam tidak hanya bicara kebenaran, tapi juga
keindahan adab, akhlak, dan kebijaksanaan. Mutiara bukan
hanya keras, tapi juga berkilau: indah dan bermanfaat. Dari
pemaparan kerangka konseptual di atas dapat disimpulkan dan
dipahami bahwa Mutiara Keilmuan UIN Datokarama Palu
adalah paradigma integrasi ilmu yang menempatkan Al-Qur’an
dan Hadis sebagai pusat orientasi dan katub protektif, serta
wahyu menjadi pusat gravitasi epistemologis yang melahirkan
pemikiran rasional, spiritual, dan etis dalam satu tarikan nafas
dengan cara menyaring, mengarahkan, serta membingkai
interaksi ilmu-ilmu keislaman dengan ilmu-ilmu kontemporer

40



secara terus menerus hingga melahirkan ilmu yang bercahaya
dan berfaedah.

Melalui paradigma inii, UIN Datokarama Palu
membangun model keilmuan yang integratif, selektif, dan
transformatif: bermakna secara spiritual, relevan secara sosial,
serta tangguh terhadap dinamika zaman dan tetap indah dalam

etika dan estetika keilmuan Islam.

41



F. Gambar Geneologis dan Visual konseptual
Pembentukan Mutiara dan Keilmuan Islam

Geneologi Proses Pembentukan Mutiara

Mutiara terbentuk melalui proses yang panjang, menyakitkan, namun penuh makna. Ketika sebutir
pasir atau benda asing masuk ke dalam tubuh tiram atau moluska, organisme ini merespons dengan
melapisinya secara bertahap menggunakan nacre (lapisan mutiara) sebagai mekanisme perlindungan

bukan sekadar struktur

keras yang melindungi . Menetralkan ancaman dan secara
o 2 Asal usul Kejadian : e 7
isi lunak di dalamnya. = aktif menyelimuti benda asing

la merupakan sistem tersebut dengan lapisan-lapisan nacre

pertahanan dan - .
penyangga vital yang (NNl || sistem biologis tiram
yang mengaktifkan

memungkinkan

kehidupan internal Filum (hewan mekanisme pertahanan T ——
tetap berlangsung laut) yang berada yang kompleks ermsata gangg J
secara aman dan :alam;a:gkang P

an tubuhnya )
tera: lunak < apan proses pembentukan

MOLUSKA :

1. Awal sel mantel - Mutiara
membentuk kan-
tung Mutiara di
sekitar benda asing.

3. Pembentukan Mutiara

Akumulasi lapisan
nacre membentuk
struktur bulat
Mutiara

\ @A\[{@\\[cM | Melindungi bagian dalam kerang dari
it ancaman luar seperti pasir,
mikroorganisme, dan benda asing.

Mekanisme Biologis

Kantung Mutiara terbentuknya Mutiara
mensekrekasi,
membungkus inti
benda asing yang
berkontribusi pada
warna dan kilau

Setelah benda asing masuk, sistem biologis tiram memicu mekanisme pertahanan yang
kompleks. Sel-sel dari lapisan mantel (berfungsi melindungi organ dalam cangkang) akan
mengelilingi benda asing dan mulai mensekresikan zat yang disebut nacre—juga dikenal

= ~ | sebagai mother-of-pearl [ibu dari Mutiara]

1. lIritasi terjadi: Sebuah benda asing (misalnya 3. Pembungk Zat nacre dilapi -
pasir kecil atau parasit) masuk ke dalam tubuh secara bertahap di sekitar benda asing
tersebut, lapis demi lapis.

2. Reaksi pertahanan: Kerang merasa terganggu dan 4. Pembentukan mutiara: Seiring waktu, [
——{ mulai melindungi dirinya dengan mengeluarkan zat benda asing yang awalnya mengganggu itu
justru berubah menjadi mutiara yang indah.

Mengatasi luka melalui proses |
. .. —d

penciptaan [Kreativitas dalam

penderitaan]

42



MUTIARA KEILMUAN UIN DATOKARAMA PALU

Seperti halnya mutiara yang terbentuk melalui proses panjang dalam tubuh kerang, Mutiara Keilmuan UIN Dato
Karama pun lahir dari proses historis, spiritual, dan intelektual yang bertahap dan mendalam. Butiran ilmu dalam
Islam tidak muncul secara instan, melainkan tumbuh dari iritasi-iritasi sejarah: tantangan sosial, peradaban, serta
pergulatan pemikiran. Ibarat sebutir pasir yang memicu pembentukan mutiara, tantangan-tantangan ini
melahirkan pemikiran tajdid (pembaharuan), ijtihad, hingga turats ilmiah yang berkilau hingga kini.

AL-QURAN
DAN HADIS

menyaring ilmu dan ide dari
luar agar tidak bertentangan
dengan prinsip tauhid dan
etika Islam.

Integrasi ilmu melahirkan
"mutiara keilmuan Islam

Geneologi asal-usul ‘

Perkembangan keilmuan | WishetRlsH SRR

Islam ilmu asing dengan
AL-Qur’an dan Hadis menyaringnya dengan
berfungsi sebagai katub s |aP|53: ﬁ:dahl Syariah
pengamana atau penjaga dan akhlal
akidah dan syariah,

1. Tahap Formasi: Dialog
Epistemologis
4 WAHYU

24
Pembentukan
Mutiara

S Tahapan proses Integrasi
| _ | lmu melalui tiga tahap

kontemporer", yaitu bentuk
keilmuan baru yang tidak

dikotomis tapi saling pengetahuan

System nilai yang komprehensif,
sebagai pusat orientasi ilmu

Keilmuan

2. transformasi
integratif

melengkapi.

Paradigma ini bisa diwujudkan

limu umum tidak ditolak, tapi Pipahami, disaring, dan
“diperindah” dengan Kajian keislaman Islam: Falsafah, teologi,
Tasawuf, dsb

dalam kurikulum integratif, riset
multidisipliner berbasis Islam, dan
lulusan yang punya kekuatan ilmu

Hasil akhir dari integrasi ilmu adalah menyatunya ilmu
umum dan agama secara utuh dan fungsional, relevan

sekaligus moral-etik Islam.

4.Mutiara Keilmuan sebagai

dengan tantangan zaman namun tetap berakar pada
nilai-nilai wahyu.

Integrasi ilmu
bukan proses
instan. la butuh

simbol keindahan & nilai tineei

- menghasilkan insan ulul albab: iimuwan yang berpikir logis,

bertindak etis, dan berorientasi transcendental.

waktu, dialog :

epistemologis, e Mekanisme terbentuknya 2.Wahyu: llmu umum yang awainya

pengembangan WL | Mutiara Keilmuan] VIR | dianggap asing mulai

kurikulum, riset bertahap Adaptatif “diselimuti” oleh nilai-nilai

interdisipliner, keislaman: etika,

dan komitmen magashid syariah, dan

dari dosen dan 1.Iritasi awal mesuknya ilmu duniawi tauhid dalam bingkai
wahyu

mahasiswa.

Terganggunya proses integrasi ilmu di UINDAT bermula saat ilmu umum (modern) masuk ke dalam lingkungan
akademik yang awalnya fokus pada ilmu-ilmu Islam klasik, dan i

P 5

kegelisahan

43



Gambaran Visual Konseptual

1. Lapisan Luar — Cangkang (Al-Qur’an & Hadis sebagai
Katub Pengaman)

Simbol Biologis: Cangkang tiram yang keras, kokoh,

dan melingkupi seluruh tubuh moluska.

Fungsi: Menjadi pagar nilai (value fence) dan struktur

formal yang:

e Melindungi dari invasi ide asing yang merusak.

e Mengarahkan pertumbuhan dan perkembangan
pengetahuan agar tetap pada poros tauhid.

Makna Epistemologis: Struktur normatif-sakral yang

menjaga integritas agidah, syariah, dan akhlak.

2. Lapisan Tengah — Moluska (Wahyu sebagai Organisme

Hidup)

Simbol Biologis: Moluska yang menghasilkan mutiara.

Fungsi:

e Menjadi pusat kristalisasi ilmu dan hikmah.

e Merespons rangsangan atau tantangan eksternal
secara aktif dan dinamis.

Makna Epistemologis:

e Wahyu bukan teks statis, melainkan realitas hidup
yang menjadi medium dasar tumbuhnya peradaban
ilmiah Islam.

e Berfungsi sebagai “wadah epistemologis” bagi
seluruh cabang ilmu: teologi, filsafat, sains, dan
lainnya.

44



3. Lapisan Inti — Proses Berlapis Integrasi [Imu

e Simbol Biologis: Lapisan nacre yang membungkus inti
mutiara secara berkelanjutan.
e Tahapan:
1. Lapisan Fondasi Spiritual-Etis: Agidah, syariah, dan
akhlak (bersumber dari sunnah Nabi).
2. Lapisan Metodologis-Epistemologis: Metode
inderawi, akal, dan hati.
3. Lapisan Klasik: Filsafat Islam, ilmu kalam, tasawuf,
figh, tafsir.
4. Lapisan Modern & Kontemporer: Ilmu sosial,
humaniora, sains, serta dialog kritis dengan filsafat
Barat.
e Makna Epistemologis:
e Setiap lapisan menambah kekayaan, memperkuat
struktur, dan memperindah “mutiara” ilmu Islam.
e Proses ini berkesinambungan dan adaptif terhadap
zaman

sebagai Katub

Al-Qur’an & Hadis |
Pengaman

Wahyu

sebagai SR
Organisme . ) -

" Berlapis
ntegrasi llmu

45



G. Struktur Ontologis, Epistemologis dan Axiologis

Mutiara Keilmuan

Dalam filsafat ilmu, ontologi, epistemologi, dan
aksiologi adalah tiga pilar yang saling berkaitan dalam
memahami pengetahuan. Ontologi membahas hakikat objek
yang dikaji ilmu, epistemologi membahas cara memperoleh
pengetahuan tentang objek tersebut, dan aksiologi membahas
nilai dan tujuan dari pengetahuan tersebut. Ketiganya
membentuk kerangka berpikir yang komprehensif dalam
memahami ilmu.

Mutiara Keilmuan yang menjadi paradigma integrasi
[Imu di UIN Datokarama Palu secara filosofis memiliki basis
ontologis, epistemologis dan axiologis, yang secara rinci
dijelaskan di bawah ini, sebagai berikut:

1. Aspek Ontologis: Pluralisme

Menempatkan pluralisme sebagai landasan ontologis
berarti mengakui bahwa realitas terdiri dari beragam dimensi—
fisik, psikis, sosial, dan spiritual—yang semuanya memiliki
nilai dan saling terkait. Ini sejalan dengan pandangan para
pemikir Islam seperti Al-Farabi dan Ibn Sina yang melihat
wujud tidak tunggal secara absolut (monisme) atau hanya
terpecah menjadi dua (dualisme), tetapi memiliki hierarki dan
keragaman tingkatan keberadaan.

46



Dalam  konteks Mutiara Keilmuan, pluralisme
memungkinkan integrasi antara ilmu-ilmu agama dan ilmu-
ilmu modern, tanpa mereduksi salah satunya.

Dalam paradigma Mutiara keilmuan, Islam melihat
realitas bukan tunggal (monisme) yang hanya materi, dan
bukan pula sekadar dualisme ala Cartesian (materi vs roh),
tetapi pluralistik-holistik.

Alam, manusia, malaikat, jin, ruh, bahkan realitas
transenden semuanya memiliki status ontologis yang sahih,
dengan hirarki tertentu.

Inilah yang membedakan paradigma Islam dengan
positivisme Barat yang cenderung mereduksi realitas pada
dimensi empiris saja.
= Analogi dengan mutiara: pluralitas lapisan nacre yang
menyelimuti partikel asing, menunjukkan bahwa kebenaran
dan ilmu dibangun dari lapisan-lapisan realitas yang saling

melengkapi, bukan satu dimensi tunggal.

47



2. Aspek Epistemologis: Indera, Akal, Intuisi, dan Wahyu
Pendekatan ini konsisten dengan epistemologi Islam

klasik yang mengakui empat sumber pengetahuan:

a. Indera (empiris) — sebagai dasar observasi dan
penelitian ilmiah.

b. Akal (rasional) — untuk analisis, deduksi, dan
sistematisasi pengetahuan.

c. Intuisi (dzaug/kasyf) — sebagai kemampuan menangkap
makna batin atau hakikat yang tidak selalu dapat
diuraikan secara logis.

d. Wahyu — sebagai sumber otoritatif dan final bagi
kebenaran dalam Islam, yang membimbing dan menilai
hasil dari tiga sumber sebelumnya.

Kerangka ini menghindari reduksi positivistik sekaligus
mencegah subjektivisme murni, karena ada orientasi nilai dan
otoritas wahyu sebagai pengarah. Dengan kata lain:

Epistemologi  Mutiara Keilmuan UIN Datokarama
tidak hanya berhenti pada empirisme atau rasionalisme.

1) Indera — menangkap realitas empiris.

2) Akal — menalar, menyusun argumen, membangun
logika.

3) Intuisi (dzauq, kasyf, ilham) — menyingkap kebenaran
batin, yang sering digunakan dalam tasawuf.

48



4) Wahyu — sumber pengetahuan tertinggi, menjadi katup
pengaman sekaligus fondasi epistemologi.
= Dengan demikian, epistemologi Mutiara Keilmuan UIN
Datokarama bersifat integratif (jam‘ wa al-tawfig), bukan
eksklusif. Semua instrumen pengetahuan diakui, namun wahyu
tetap menjadi pusat.

3. Aspek Aksiologis: Tidak Netral, Berpihak pada Etika

dan Transendensi

Menempatkan aksiologi pada posisi tidak netral adalah
langkah penting, karena ilmu dalam Islam memang diarahkan
pada kemaslahatan dan pengabdian kepada Allah.

a. llmu yang netral secara nilai berpotensi digunakan
untuk tujuan destruktif.

b. Dalam Islam, setiap ilmu harus memihak pada nilai
etika kemanusiaan (keadilan, kemaslahatan, penghormatan
pada martabat manusia) dan berorientasi transendental, yaitu
mengarahkan manusia pada kesadaran ketuhanan.

c. Ujungnya adalah ‘ubudiyyah—penghambaan kepada
Tuhan—sebagai tujuan akhir dari aktivitas ilmiah dan amal
manusia, sebagaimana ditegaskan dalam QS. Adz-Dzariyat
[51]:56.

49



Berbeda dengan sains modern yang cenderung

mengklaim “netralitas nilai”, epistemologi UIN Datokarama

menegaskan bahwa ilmu tidak pernah netral.

IImu harus berpihak pada nilai-nilai etika, kemanusiaan,
dan keadilan.
Puncaknya, aksiologi ilmu dalam Islam selalu
diarahkan kepada penghambaan kepada Allah
(‘ubiidiyyah).
Inilah yang membuat ilmu dalam Islam bukan sekadar

teknis, tetapi juga transendental dan normatif.

= Analogi dengan mutiara: mutiara tidak terbentuk secara

“netral”, tetapi sebagai respon biologis bernilai dari tiram

terhadap partikel asing. Begitu pula ilmu Islam, terbentuk

bukan dalam kekosongan, tetapi sebagai respon etis-spiritual

terhadap realitas.

4. Sintesis dalam Mutiara Keilmuan dalam Islam

Jika digabung:

Ontologi pluralis — mengakui keragaman realitas.
Epistemologi integratif — menggabungkan indera,
akal, intuisi, dan wahyu.

Aksiologi transendental — berpihak pada nilai etika

dan berujung pada tauhid.

50



Maka, Mutiara Keilmuan tampil sebagai paradigma
keilmuan Islam yang menyatu, berlapis, dan bernilai. la bukan
hanya meniru model Barat (yang cenderung empiris-
positivistik) atau terjebak dalam dikotomi klasik, tetapi
menawarkan kerangka utuh untuk menghadapi tantangan

Zaman.

51



H. Implikasi Praktis Paradigma Mutiara Keilmuan
UIN Datokarama Palu
1. Kurikulum
Paradigma ini menuntut kurikulum yang integratif,
pluralis, dan transendental.

a. Ontologi Pluralis — Kurikulum tidak hanya fokus pada
satu dimensi ilmu (agama atau sains), melainkan mengakui
keragaman realitas (materi, sosial, spiritual).

Implikasi: Mata kuliah wajib mengandung dimensi integrasi.
Misalnya: Fisika Islam, Bioetika Islam, Filsafat Sains dalam
Perspektif Tauhid.

b. Epistemologi Komprehensif — Kurikulum perlu
menyeimbangkan indera (empiris), akal (rasional), intuisi
(spiritual), dan wahyu (normatif).

Implikasi: Metodologi penelitian mahasiswa tidak hanya
kuantitatif/empiris, tapi juga hermeneutik, filsafat, bahkan
pendekatan sufistik.

Cc. Aksiologi Transendental — Setiap mata kuliah
diarahkan agar ilmu tidak netral, melainkan berpihak pada nilai
kemanusiaan, keadilan, dan tauhid.

Implikasi: Ada modul “Etika dan Spiritualitas Ilmu” sebagai

mata kuliah dasar yang wajib di semua prodi.

52



2. Riset dan Publikasi
Paradigma ini memberi kerangka metodologis dan
aksiologis bagi riset.

a. Ontologi: Riset tidak hanya berhenti pada fenomena
empiris, tapi harus membaca realitas dalam dimensi batin dan
spiritualnya.

Contoh: Riset tentang mitigasi bencana di Palu tidak
hanya aspek geologi, tapi juga aspek sosial-keagamaan,
membangun budaya kesiapsiagaan yang berbasis nilai Islam.

b. Epistemologi: Peneliti bebas menggunakan berbagali
pendekatan (kuantitatif, kualitatif, tafsir, filsafat, tasawuf),
asalkan tetap difilter oleh wahyu.

Contoh: Penelitian sains bisa berdialog dengan tafsir
ayat-ayat kauniyah dalam Al-Qur’an.

c. Aksiologi: Hasil riset harus jelas keberpihakannya:
untuk kesejahteraan masyarakat, pelestarian lingkungan, dan
penguatan iman.

Contoh: Penelitian teknologi tidak boleh dilepas ke
pasar tanpa mempertimbangkan etika syariah dan kemaslahatan
publik.

53



3. Evaluasi Keilmuan
Paradigma ini juga bisa menjadi instrumen evaluasi
akademik.

a. Ontologi: Apakah karya ilmiah mahasiswa/dosen
mengakui pluralitas realitas (materi, sosial, spiritual), atau
reduksionistik?

b. Epistemologi: Apakah penelitian mengintegrasikan
beragam sumber pengetahuan (indera, akal, intuisi, wahyu)?

c. Aksiologi: Apakah karya ilmiah berpihak pada nilai
kemanusiaan dan transendensi (tauhid), atau hanya netral-
instrumentalis?
= |mplikasi Praktis: UIN Datokarama dapat mengembangkan
Rubrik Evaluasi Mutiara Keilmuan untuk menilai tesis,
disertasi, dan publikasi dosen.

Contoh indikator evaluasi:

1. Ontologi: Karya ilmiah menampilkan pandangan plural
atas realitas (skor 1-5).

2. Epistemologi: Menggunakan lebih dari satu sumber
pengetahuan, dengan wahyu sebagai rujukan utama
(skor 1-5).

3. Aksiologi: Menyebutkan dampak/keberpihakan karya
pada etika kemanusiaan dan nilai transendental (skor 1—
5).

54



Implikasi Sosial-Kultural di UIN Datokarama Palu
Menjadi brand identity universitas: UIN Palu dikenal

dengan “Paradigma Mutiara Keilmuan” sebagaimana

UIN lain punya “Integrasi-Interkoneksi” atau
“Islamisasi [lmu”.
Menjadi dasar pengembangan pusat studi dan

laboratorium riset (misalnya: Pusat Kajian Mutiara
Keilmuan dalam Islam).

Mendorong lahirnya tradisi akademik khas Palu yang
memadukan sains, agama, dan kearifan lokal dalam
bingkai tauhid.

Rubrik Evaluasi Mutiara Keilmuan dalam Islam

A. Aspek Ontologi (Pluralisme Realitas)

Pertanyaan kunci: Apakah karya ini memahami realitas

secara utuh (fisik, sosial, spiritual), bukan reduksionistik?

Indikator Skor 1 Skor 3 Skor 5
Kesadaran Hanya Mengakui Menyertakan
pluralitas menying | aspek sosial & | dimensi
realitas gung kultural selain | spiritual/ilahia
realitas materi h sebagai
empiris bagian integral
(materi) realitas

55



Keterkaitan
antar dimensi

Dimensi
realitas
berdiri
terpisah

Ada upaya
menghubungka
n sebagian
dimensi

Realitas
dipandang
saling terkait
dan berporos
pada tauhid

B. Aspek Epistemologi (Indra, Akal, Intuisi, Wahyu)

Pertanyaan kunci: Apakah karya ini menggunakan

berbagai sumber pengetahuan dengan wahyu sebagai pusat

orientasi?
Indikator Skor 1 Skor 3 Skor 5
Variasi Hanya Menggabungkan | Memadukan
sumber empiris | empiris & empiris,
pengetahuan | (data rasional rasional,
lapangan intuisi, &
[statistik) wahyu
Peran wahyu | Wahyu Wahyu hanya Wahyu
tidak sebagai kutipan | sebagai filter,
dirujuk | tambahan orientasi, &
penentu arah
penelitian
Integrasi Metode | Metode ganda Metode
metode tunggal | tapi belum jamak
(kuantita | terintegrasi terintegrasi
tif/teks) dalam
kerangka
tauhid

56



C. Aspek Aksiologi (Keberpihakan & Transendensi)
Pertanyaan kunci: Apakah karya ini netral atau berpihak

pada kemanusiaan & transendensi?

Indikator Skor 1 Skor 3 Skor 5

Keberpihakan | Tidak Ada sedikit | Jelas berpihak

pada nilai | tampak, keberpihakan | pada  keadilan,

kemanusiaan sekadar (misal etika | kemaslahata, &
analisis sosial) martabat manusi
akademik

Orientasi Tidak ada | Menyebutkan | Menjadikan

transendental dimensi nilai agama | tauhid/ubudiyyah
spiritual tapi periferal | sebagai arah akhir

ilmu

Keterkaitan limu lImu lImu diwujudkan

ilmu dan amal | hanya diarahkan sebagai amal
berhenti pada transformatif
pada kebijakan/eti | berorientasi
konsep ka ibadah

D. Skor Total & Interpretasi
e (0-15 (Rendah): Karya masih reduksionistik, minim
integrasi, cenderung sekuler.

e 16-30 (Sedang): Karya mulai mengarah ke integrasi,

tapi wahyu & transendensi belum kuat.

e 31-45 (Tinggi): Karya utuh, integratif, berpihak pada

kemanusiaan & tauhid.

Cara Implementasi

1. Untuk mahasiswa: Rubrik ini bisa dijadikan panduan
menulis, sehingga sejak awal riset diarahkan sesuai
paradigma Mutiara Keilmuan.

57




2. Untuk dosen pembimbing/penguji: Rubrik ini bisa
menjadi  standar penilaian tesis, bukan hanya
metodologi teknis tetapi juga visi transendentalnya.

3. Untuk universitas: Rubrik ini bisa dijadikan bagian dari
standar mutu akademik UIN Datokarama Palu,
sehingga setiap karya ilmiah mencerminkan identitas
Mutiara Keilmuan dalam Islam.

Contoh Penerapan Rubrik Evaluasi Mutiara Keilmuan
1. Bidang Ekonomi Islam

Judul Skripsi (hipotetik): Praktik Kredit Online di Palu
dalam Perspektif Magashid Syariah

e Ontologi:

e Skor 5 — Penelitian tidak hanya melihat realitas
ekonomi (materi), tetapi juga dimensi sosial
(dampak pada masyarakat miskin) dan spiritual
(kesesuaian dengan syariah).

e Epistemologi:

e Skor 4 — Menggunakan data empiris (survei),
analisis rasional (teori ekonomi), serta teks wahyu
(Al-Qur’an & hadis). Namun intuisi/spiritualitas
masih minim.

e Aksiologi:

e Skor 5 — Penelitian jelas berpihak pada
perlindungan konsumen kecil, menolak praktik riba,
dan mengarahkan kebijakan keuangan agar sesuai
nilai kemanusiaan dan tauhid.

Interpretasi: Karya ini kuat secara aksiologi dan cukup
integratif, meski perlu penguatan aspek intuisi spiritual.

58



2. Bidang Pendidikan

Judul Tesis (hipotetik): Integrasi Nilai Tauhid dalam
Kurikulum IPA SMP Negeri di Kota Palu

e Ontologi:

e Skor 4 — Penelitian melihat realitas pendidikan
dari aspek materi (IPA), sosial (proses belajar), dan
spiritual (nilai tauhid). Namun dimensi psikologis
siswa masih kurang digali.

e Epistemologi:

e Skor 5 — Menggabungkan penelitian lapangan
(observasi kelas), akal (analisis kurikulum), intuisi
(refleksi pedagogis), dan wahyu (Q.S. Ali Imran:
190-191).

e Aksiologi:

e Skor 5 — Menghasilkan model kurikulum yang
jelas berpihak pada pembentukan akhlak siswa,
tidak sekadar transfer pengetahuan. Tujuan akhirnya
adalah kesadaran ibadah dalam belajar sains.

Interpretasi: Karya ini sangat baik secara epistemologi dan
aksiologi, menampilkan integrasi nyata antara wahyu dan sains
dalam pendidikan.

3. Bidang Sains Alam

Judul Disertasi (hipotetik): Mitigasi Tsunami Palu 2018:
Integrasi Data Geologi dan Etika Islam

e Ontologi:
e Skor 5 — Menyajikan realitas bencana sebagai
fenomena geologi (materi), trauma sosial (psikis),
dan ujian spiritual (nilai takdir & kesabaran).

59



e Epistemologi:

e Skor 4 — Memakai metode ilmiah (pemetaan
geologi, simulasi komputer), analisis akal, serta
rujukan wahyu tentang alam sebagai ayat-ayat
kauniyah. Namun, aspek intuisi (kearifan lokal &
sufistik) masih minim.

e Aksiologi:

e Skor 5 — Hasil riset jelas berpihak pada
keselamatan =~ masyarakat, = penguatan  etika
lingkungan, dan peningkatan kesadaran bahwa
mitigasi bencana adalah bagian dari amanah
khalifah fi al-ard.

Interpretasi: Karya ini kuat dalam ontologi dan aksiologi,
memperlihatkan bagaimana sains bisa bernilai transendental.

Kesimpulan Praktis

1. Ekonomi Islam: paradigma Mutiara Keilmuan menjaga
agar penelitian ekonomi tidak netral-instrumentalis, tapi
berpihak pada keadilan dan magashid syariah.

2. Pendidikan: paradigma ini memastikan integrasi
kurikulum modern dengan tauhid, sehingga pendidikan
bukan sekadar kognitif, tapi spiritual-transformasional.

3. Sains Alam: paradigma ini memungkinkan riset sains
tetap objektif, namun tidak kehilangan arah etis-
transendental, karena berujung pada ubudiyyah.

_) Dengan rubrik ini, setiap karya ilmiah di UIN Datokarama
Palu bisa diuji kesetiaannya pada pluralisme ontologis,
integrasi epistemologis, dan keberpihakan aksiologis, sehingga
benar-benar mencerminkan Paradigma Mutiara Keilmuan di
UIN Datokarama Palu.

60



Kesimpulan
Dengan menurunkan paradigma Mutiara Keilmuan
dalam Islam ke level praktis, UIN Datokarama Palu dapat
mengimplementasikannya melalui:
1. Kurikulum integratif (menggabungkan wahyu, akal,
empiris, dan intuisi).
2. Riset transformatif (berpihak pada kemanusiaan dan
tauhid).
3. Evaluasi akademik (rubrik berbasis ontologi,
epistemologi, aksiologi).
Dengan demikian, Mutiara Keilmuan UIN Datokarama
tidak hanya menjadi simbol metaforis, tetapi juga alat praktis
untuk membangun tradisi akademik Islam yang utuh, kuat, dan

relevan dengan tantangan zaman.

61



J. Narasi Filosofis Logo “Mutiara Keilmuan”

Logo Mutiara Keilmuan yang
berdiri di depan Rektorat
Universitas  Islam  Negeri
(UIN)  Datokarama  Palu
merupakan representasi visual
dari  paradigma pemikiran
yang menjadi ciri  khas
keilmuan kampus. Logo ini
tidak  sekadar  berfungsi
sebagai  elemen  estetika,
melainkan mengandung

makna filosofis dan

epistemologis yang mereflekskan cara pandang UIN
Datokarama Palu dalam membangun, mengembangkan, dan
memproduksi ilmu pengetahuan.

Secara simbolik, logo tersebut terdiri atas tiga unsur
utama yang saling terhubung secara integral, yaitu buku, pena,
dan mutiara. Ketiganya membentuk satu kesatuan makna yang
merepresentasikan proses keilmuan dalam paradigma Mutiara
Keilmuan. Buku yang menjadi alas logo melambangkan tradisi
ilmiah dan sanad keilmuan. la merepresentasikan akumulasi
pengetahuan yang diwariskan dari generasi ke generasi, baik

62



melalui khazanah keilmuan Islam klasik maupun ilmu
pengetahuan modern. Buku menandakan bahwa seluruh proses
pengembangan ilmu di UIN Datokarama Palu bertumpu pada
literasi akademik yang sahih, bertanggung jawab, dan
berkesinambungan. Tidak ada ilmu yang lahir dalam ruang
hampa; setiap pengetahuan selalu berakar pada tradisi dan
fondasi keilmuan yang kuat. Di atas buku tersebut berdiri
mutiara, yang melambangkan inti keilmuan dan hikmah.
Dalam paradigma Mutiara Keilmuan, mutiara bukanlah sesuatu
yang instan, melainkan hasil dari proses panjang, berlapis, dan
penuh ketekunan.

Mutiara merepresentasikan tujuan akhir pendidikan
tinggi Islam, yaitu melahirkan ilmu yang tidak hanya benar
secara akademik, tetapi juga bermakna secara etis, spiritual,
dan sosial. la menjadi simbol hasil akhir dari proses
pendidikan, penelitian, dan pengabdian kepada masyarakat
yang dijalankan di UIN Datokarama Palu. Menancap pada
mutiara tersebut adalah pena, yang melambangkan ijtihad
intelektual, kreativitas akademik, dan produksi ilmu
pengetahuan.

Dalam tradisi Islam, pena memiliki kedudukan yang
sangat mulia sebagai simbol peradaban ilmu, sebagaimana
ditegaskan dalam wahyu llahi. Pena pada logo ini menandakan

63



bahwa mutiara keilmuan tidak lahir dengan sendirinya,
melainkan melalui proses berpikir kritis, menulis, meneliti, dan
berdialog dengan realitas. Pena menegaskan peran sivitas
akademika—dosen, mahasiswa, dan peneliti—sebagai subjek
aktif penghasil ilmu, bukan sekadar pengguna atau pengulang
pengetahuan.

Relasi antara buku, pena, dan mutiara membentuk satu
kesatuan epistemologis yang mencerminkan prinsip dasar
Mazhab Pemikiran UIN Datokarama Palu, yaitu:

1. Protektif, berpijak pada nilai wahyu dan tradisi
keilmuan yang sahih;

2. Akumulatif, membangun ilmu secara berlapis dan
berkelanjutan; serta

3. Transformatif, menghasilkan  pengetahuan yang
memberi dampak nyata bagi umat, bangsa, dan
peradaban.

Dengan demikian, logo Mutiara Keilmuan menegaskan
identitas UIN Datokarama Palu sebagai perguruan tinggi Islam
yang tidak hanya mengajarkan ilmu, tetapi memproses,
memurnikan, dan mentransformasikannya hingga menjadi
mutiara hikmah. Logo ini menjadi penanda visual dari
paradigma integrasi ilmu UIN Datokarama Palu sekaligus
simbol komitmen institusional dalam membangun peradaban

64



ilmu yang bercahaya, berakar pada wahyu, dan relevan dengan
tantangan zaman.

Untuk jelasnya makna filosofis logo Mutiara Keilmuan,
di bawah ini akan diklasifikasi dan diuraikan ketiga makna
simbolik logo, sebagai berikut :
1. Mutiara: Simbol Inti Keilmuan dan Hikmah
Mutiara yang menjadi pusat logo melambangkan hasil
tertinggi dari proses keilmuan. Dalam paradigma Mutiara
Keilmuan, mutiara bukan sesuatu yang instan, melainkan lahir
melalui proses panjang, berlapis, dan penuh ketekunan—
sebagaimana ilmu sejati dalam Islam.

Mutiara merepresentasikan:

a. Hikmah: pengetahuan yang telah dimurnikan secara etis
dan spiritual,

b. Inti kebenaran: ilmu yang tidak hanya benar secara
rasional, tetapi juga bermakna dan membawa
kemaslahatan,

c. Tujuan akhir pendidikan tinggi Islam: melahirkan
manusia berilmu yang berakhlak dan transformatif.
Dengan demikian, mutiara adalah simbol output

keilmuan UIN Datokarama Palu—Iulusan, riset, dan

pengabdian yang bercahaya bagi umat dan peradaban.

65



2. Pena: Simbol ljtihad, Kreativitas, dan Produksi lImu

Pena yang menancap pada mutiara bukanlah simbol
kebetulan. la melambangkan ijtihad intelektual, kreativitas
akademik, dan keberanian berpikir Kkritis. Dalam tradisi Islam,
pena adalah simbol suci ilmu, sebagaimana ditegaskan dalam
QS. Al-‘Alaq: “Alladzi ‘allama bil-qalam.”

Relasi pena dengan mutiara menunjukkan bahwa:

a. Mutiara keilmuan lahir melalui proses menulis,
meneliti, dan berpikir,

b. llmu tidak berhenti pada pemahaman, tetapi harus
diproduksi dan disebarkan,

c. UIN Datokarama Palu menempatkan dosen dan
mahasiswa sebagai subjek aktif penghasil ilmu, bukan
sekadar konsumen pengetahuan.

Pena yang menancap pada mutiara menandakan bahwa
hikmah sejati lahir dari ijtihad akademik yang terus-menerus,
bukan dari pengulangan semata.

3. Buku: Simbol Tradisi, Sanad Keilmuan, dan Pewarisan
lImu
Buku yang menjadi alas mutiara melambangkan tradisi

ilmiah dan sanad keilmuan. la merepresentasikan warisan ilmu
para ulama, cendekiawan, dan ilmuwan lintas generasi yang
menjadi fondasi pengembangan ilmu di UIN Datokarama Palu.

66



Buku bermakna:

Akumulasi pengetahuan berlapis-lapis,

Keterikatan pada tradisi ilmiah yang sahih dan
bertanggung jawab,

Komitmen pada keberlanjutan dan pewarisan ilmu.

Posisi buku di bawah mutiara menegaskan bahwa setiap

mutiara keilmuan bertumpu pada tradisi dan literasi ilmiah

yang kuat, bukan berdiri di ruang hampa.

4.

Relasi Ketiganya: Epistemologi Mutiara Keilmuan

Relasi buku—pena—mutiara membentuk satu kesatuan

epistemologis:

a.
b.

C.

Buku — fondasi dan sanad keilmuan

Pena — ijtihad, kreativitas, dan proses produksi ilmu
Mutiara — hasil akhir berupa hikmah dan ilmu
transformatif

Ketiganya menyimbolkan prinsip utama Mazhab

Mutiara Keilmuan UIN Datokarama Palu:

Protektif: berpijak pada tradisi dan nilai wahyu,

. Akumulatif: membangun ilmu secara berlapis dan

berkelanjutan,
Transformatif: menghasilkan ilmu yang memberi

dampak nyata bagi masyarakat.

67



K. Model dan Contoh Integrasi llmu: Mutiara
Keilmuan

Mutiara Keilmuan Islam dalam Analogi Tiram:
Kajian Simbolik antara Biologi dan Wahyu
Oleh: Lukman S. Thahir

Abstrak
Artikel ini mengkaji hubungan analogis antara struktur
biologis tiram—Kkhususnya fungsi molusca, tiram dan
pembentukan mutiara—dengan struktur spiritual Islam, yaitu
Al-Qur’an, hadis, dan pemahaman keilmuan yang lahir
darinya. Dengan pendekatan simbolik, analogis dan
interdisipliner, artikel ini tidak hanya berupaya menyatukan
antara ilmu pengetahuan dan agama sebagai dua pendekatan
yang sama-sama penting dalam memahami realitas — tanpa
saling meniadakan atau mendominasi; tetapi juga menampilkan
bagaimana pemahaman terhadap wahyu dan sunnah, jika
diolah dengan baik dan bersifat transdisipliner, dapat
menghasilkan "mutiara” keilmuan Islam yang bernilai tinggi,
layaknya proses biomineralisasi dalam organisme tiram.
Key Word: Mutiara, Molusca, Analogi, Simbolik,
Biologi, Wahyu dan Integrasi limu

68



A. Pendahuluan

Salah satu tantangan utama yang dihadapi umat Islam
di era modern adalah melemahnya semangat untuk
mengembangkan ilmu pengetahuan. Pada saat yang sama,
negara-negara Barat semakin mendominasi bidang ilmu
pengetahuan dan teknologi moderen. Akibatnya, umat Islam
kurang terlibat dalam produksi ilmu, dan lebih banyak menjadi
pengguna pasif dari hasil-hasil intelektual dan teknologi yang
dibuat oleh pihak lain. Hal ini sangat kontras dengan masa
kejayaan Islam antara abad ke-8 hingga ke-13 Masehi, ketika
dunia Islam menjadi pusat ilmu pengetahuan global. Pada masa
itu, para ilmuwan Muslim memberikan kontribusi besar dalam
berbagai bidang, seperti kedokteran, matematika, astronomi,
filsafat, dan teologi. Semangat ilmiah mereka berpadu dengan
nilai-nilai keagamaan, sehingga pencarian ilmu dianggap
sebagai bagian dari ibadah dan jalan menuju kebenaran
(Rahman, 2017; Sardar, 1997).

Salah satu penyebab utama hilangnya kreativitas dan
inovasi keilmuan Islam meminjam analisis Wael B. Hallaqg
adalah munculnya kebiasaan taglid, yaitu mengikuti pendapat
ulama terdahulu tanpa berpikir kritis atau mencari alasan
rasional. Awalnya, taglid bertujuan menjaga kesinambungan
ilmu, tapi lama-kelamaan justru membuat tradisi keilmuan

69



menjadi pasif dan tertutup terhadap perubahan. Padahal, dulu
Islam memiliki tradisi diskusi dan debat ilmiah yang hidup.
Namun, hal itu melemah, dan dunia intelektual Islam menjadi
kurang mampu merespons perkembangan sosial, politik, dan
pemikiran baru. Inilah yang menyebabkan melemahnya daya
hidup intelektual Islam dalam menghadapi tantangan zaman
modern (Hallag, 2008).

Kondisi seperti ini, meminjam pendapat Muhamed
Abed al-Jabiri, bukan hanya bersifat teologis, tetapi juga politis
dan sosiologis, mencerminkan relasi antara otoritas agama dan
kekuasaan politik. Penutupan ini tidak pernah diumumkan
secara resmi, tetapi terjadi secara bertahap karena kompleksitas
sosial-politik yang mendorong stabilitas hukum daripada
inovasi (Al-Jabri, 2000).

Dalam situasi krisis keilmuan ini, muncul berbagai
upaya pembaruan pemikiran Islam. Para pemikir Islam
mencoba membaca ulang teks-teks klasik dan realitas masa
kini dengan cara yang lebih relevan. Tujuannya bukan hanya
menafsir ulang ajaran agama, tetapi juga memperkenalkan
pendekatan baru yang lebih kontekstual, terbuka terhadap
berbagai  disiplin  ilmu, dan berlandaskan nilai-nilai
kemanusiaan. Upaya ini muncul sebagai tanggapan terhadap
dominasi ilmu pengetahuan dan teknologi dari Barat yang

70



sangat positivistik dan memengaruhi dunia modern. Meskipun
ilmu Barat telah menghasilkan banyak kemajuan—seperti
revolusi  industri  dan  kecerdasan  buatan—namun
perkembangannya seringkali bersifat sekuler, yaitu terpisah
dari nilai-nilai spiritual dan agama. Akibatnya, cara pandang
yang terlalu menekankan akal, data, dan teknologi justru
menimbulkan masalah baru, seperti sekularisme, materialisme,
hedonisme, individualisme, dan konsumerisme (S. H. Nasr,
1989; Sardar, 1998).

Dalam perspektif Islam, ilmu tidak dipandang sekadar
sebagai akumulasi informasi atau keterampilan teknis,
melainkan merupakan bagian integral dari iman dan amal. limu
dalam Islam memiliki dimensi spiritual yang dalam; ia tidak
hanya menyangkut aspek kognitif, tetapi juga berkaitan erat
dengan moralitas dan penghambaan kepada Allah.

Pandangan ini berakar pada fondasi teologis dan
filosofis yang kuat, yang menjadikan pencarian dan
pengembangan ilmu sebagai bagian dari misi keberadaan
manusia di muka bumi. Sayed Naquib Al-Atthas, Islam and
Secularism, menyatakan bahwa: "Knowledge must be
conceived as something that illuminates the soul and brings
man nearer to God, not merely as something that enables him
to dominate the world"(M. Naquib. Al-Attas, 1998).

71



Pernyataan yang sama diungkapkan juga oleh Sayyed Hossein
Nasr. Menurutnya, "In the Islamic perspective, knowledge
(‘ilm) is inseparable from the sacred; it is a path to God, not
just a utilitarian tool™ (S. H. Nasr, 1989).

Artikel ini berusaha mendobrak kebuntuan dalam
kreativitas dan metodologi  keilmuan Islam  dengan
mengusulkan ~ pendekatan ~ simbolik,  analogis, dan
interdisipliner yang berpijak pada integrasi antara ilmu biologi
dan wahyu. Melalui analogi tiram—organisme laut yang
mengubah gangguan menjadi keindahan melalui proses
biomineralisasi—artikel ini  menawarkan suatu  model
konseptual "mutiara  keilmuan Islam", yaitu bentuk
pengetahuan yang lahir dari proses spiritual dan intelektual
yang mendalam. Dalam kerangka ini, tiram menjadi simbol
epistemologis yang merepresentasikan bagaimana wahyu dan
sunnah, bila dikonstruksi dan diolah secara kreatif dalam
sistem berpikir keilmuan Islam, dapat melahirkan produk
intelektual yang bukan hanya bernilai tinggi, tetapi juga
bercahaya secara etis, spiritual, dan estetis.

Dengan pendekatan ini, artikel menantang dikotomi
lama antara ilmu wahyu dan ilmu rasional-empiris yang selama
ini membatasi daya jelajah epistemologi Islam. Proses
"pelapisan nacre” dalam tiram dijadikan metafora atas

72



mekanisme penyaringan nilai, penyucian makna, dan
pembentukan struktur keilmuan yang harmonis antara teks
(wahyu), akal, intuisi, dan realitas. Simbolisme ini bukan
sekadar retoris, tetapi ditawarkan sebagai cara pandang baru
untuk merevitalisasi metodologi integratif dalam pendidikan,
kurikulum, dan pengembangan ilmu dalam tradisi Islam.

Dengan demikian, artikel ini menampilkan bahwa
integrasi antara biologi dan wahyu bukanlah bentuk kompromi
metodologis, melainkan  strategi  epistemologis  yang
menegaskan kembali dinamika, kedalaman, dan relevansi
keilmuan Islam dalam menjawab tantangan zaman
kontemporer.
B. Tinjaun Literatur

Dalam tradisi keilmuan Islam, simbol dan metafora
memainkan peran penting dalam menyampaikan makna yang
lebih dalam terkait wahyu dan dimensi yang tersembunyi dari
realitas semesta. Kitab-kitab tafsir klasik maupun karya-karya
filsafat Islam sering kali menggunakan simbol dan analogi
sebagai jembatan untuk memahami dimensi kedalaman yang
tersembunyi dari ilmu. Misalnya, penggunaan cahaya sebagai
simbol dari ilmu dan kebenaran banyak ditemukan dalam
narasi Mishkat al-Anwar karya Al-Ghazali, yang menafsirkan
fenomena alam secara spiritual dan simbolik (Gairdner, 1914).

73



Ibn Arabi bahkan menjadikan simbol dan analogi sebagai dasar
dalam pemahaman metafisika wahdat al-wujud dalam
karyanya, Futuhat al-Makkiyya dan Fusus al-Hikam. Simbol-
simbol seperti cermin, bayangan, dan laut menjadi instrumen
untuk memahami hubungan antara Tuhan dan makhluk
(Chittick, 2010).

Sahl al-Tustar, dalam kitabnya, Tafsir al-Qur’an
al- ‘Azim, menggunakan simbol dan analogi kosmik dalam
penafsiran Qur’an—misalnya bumi sebagai simbol “hati” yang
gelap dan langit sebagai simbol “cahaya” spiritual. Tujuannya
menghubungkan makrokosmos dengan realitas psikis manusia
dalam upaya pencerahan ruhani (Sahl bin Abdullah Al-Tustari,
2007). Abt Mansir al-Maturidi, dalam kitabnya, Ta ‘'wilat Ahl
al-Sunnah mengupayakan pendekatan analogi atau ta’wil
terhadap ayat-ayat antropomorfik Allah (sifat-sifat seperti Yad,
Wajh dsb.), dan menolak tafsir literal yang mengarah ke
tashbih, dalam rangka menjaga transendensi Tuhan (Abu
Mansur Al-Maturidi, 2005). Imam Asyafii, ilmuan Islam yang
dikenal terutama sebagai pendiri Usiil al-Figh, menekankan
penggunaan qiyas (analogi hukum) berdasarkan teks Qur’an
dan Sunnah. la juga pernah menggunakan analogi simbolik
(implicit analogy) dalam puisi dan karya teologisnya, meski
bukan pada ranah tafsir jalur mistik seperti Sufi atau kalam.

74



Dalam kitabnya, Al-Risalah, ia berpendapat bahwa jika Al-
Qur'an atau Sunnah tidak memberikan jawaban yang jelas atas
suatu masalah hukum, para ulama harus menerapkan analogi
atau giyas. Ia juga menetapkan hirarki sumber hukum: Qur’an
— Sunnah — Ijma‘° — Qiyas, di mana qiyas atau analogi
digunakan hanya jika tidak ada dalil eksplisit dari dua sumber
utama tersebut. la membatasi qiyas hanya pada kasus yang
benar-benar analogis, berbasis ‘illah bersama (kesamaan ‘illah)
antara kasus asli dan kasus baru, dan menekankan bahwa
analogi tidak boleh diterapkan tanpa pegangan tekstual yang
jelas. Demikian, misalnya ia menyatakan: “if the qur’an or the
Sunnah did not provide a clear answer to a legal issue,
scholars should apply qiyas”. This methode involves
comparing the issue at hand with an existing ruling found in
the qur’an or Sunnah, based on a shared cause or rationale
(Shafi‘Tetal., 1961).

Dalam epistemologi Islam, alam, menurut Osman
Bakar dipandang sebagai kitab kedua setelah wahyu (Al-
Qur’an). Tanda-tanda Tuhan (ayat kauniyah) tersebar di langit,
bumi, dan bahkan makhluk kecil seperti tiram. Oleh karena itu,
analogi antara proses biologis tiram dan pencarian ilmu
bukanlah hal yang asing dalam wacana Islam. Alam dijadikan
sebagai cermin dari struktur makna metafisis yang lebih tinggi,

75



di mana setiap unsur biologis menyiratkan pelajaran spiritual.
la menyebut ini sebagai pendekatan tafsir kosmik, di mana
ilmu alam dilihat bukan sekadar data empiris, tetapi sebagai
simbol dari realitas ketuhanan(Bakar, 1991).

Dalam tradisi keilmuan Barat, simbol dan analogi
bukan hanya elemen retorika, tetapi juga metode epistemologis
dan hermeneutik yang penting. Simbol dipahami sebagai
representasi dari sesuatu yang lebih dalam atau transenden,
sedangkan analogi digunakan sebagai jembatan pemahaman
antara yang konkret dan yang abstrak, yang rasional dan yang
spiritual.

Pendekatan ini telah mendapat perhatian khusus sejak
masa klasik hingga modern. Plato, misalnya, menggunakan
analogi secara intensif dalam The Republic, terutama dalam
Allegory of the Cave, untuk menjelaskan dunia ide dan realitas
sejati (Hogan, 1978).

Selanjutnya, dalam era modern, pemikir seperti Paul
Ricoeur mengembangkan teori simbol sebagai medium
interpretasi makna-makna mendalam dalam teks dan budaya.
Ricoeur menyatakan bahwa "simbol memberi bahan kepada
pemikiran" (le symbole donne a penser), dan menegaskan
bahwa simbol tidak hanya mempresentasikan sesuatu, tetapi
juga menstimulasi pemikiran filosofis dan spiritual (Ricoeur,

76



1967). Ernst Cassirer, mempertegas bahwa “simbol bukan
sekadar representasi statis, tetapi merupakan sistem tanda yang
membentuk cara manusia memahami dunia” (Cassirer, 1953).

Terkait pendekatan analogi, ada begitu banyak literarur
yang menjelaskan hal tersebut. Gentner misalnya, menjelaskan
analogi sebagai suatu bentuk penalaran yang membandingkan
dua hal yang berbeda tetapi memiliki kesamaan dalam
beberapa aspek, untuk menarik kesimpulan atau memahami
suatu konsep yang kurang dikenal berdasarkan konsep yang
lebih dikenal.

Dalam konteks alat analisis, analogi menurutnya,
digunakan untuk memahami, menjelaskan, atau menguji suatu
fenomena dengan cara membandingkannya dengan fenomena
lain yang lebih familiar. Pendekatan ini memiliki dasar kuat
dalam teori kognitif, terutama melalui structure-mapping
theory yang dikembangkan olehnya, yang menekankan bahwa
pemetaan struktur hubungan antar elemen lebih penting
daripada kemiripan permukaan semata (Gentner, 1983). la juga
menjelaskan bahwa analogi sebagai alat analisis, berfungsi
menyederhanakan  konsep kompleks, misalnya, sistem
peredaran darah manusia sering dianalogikan seperti sistem
pipa air dalam rumah—jantung sebagai pompa, dan pembuluh
darah sebagai pipa. Analogi seperti ini memudahkan

77



pemahaman awam terhadap konsep medis yang kompleks,
dengan memanfaatkan kemiripan struktural dari sistem yang
lebih dikenal (Gentner, 1983).

Analogi juga berfungsi membangun pemahaman lintas
bidang, misalnya, dalam filsafat dan ilmu sosial, analogi
membantu mentransfer pemahaman dari satu bidang ke bidang
lain. Contohnya, analogi klasik tentang “negara sebagai tubuh”
sebagaimana digunakan oleh Plato dan Hobbes, di mana setiap
elemen negara berfungsi seperti organ dalam tubuh manusia.
Pendekatan ini sering menggunakan analogi interaktif, yaitu
jenis analogi yang bukan hanya memetakan elemen satu per
satu, tetapi juga menghasilkan makna baru melalui interaksi
antar elemen konsep (Black, 1962).

Sebagai alat analisis, analogi dapat digunakan untuk
menguji atau mengkritisi argument. Dalam debat atau diskusi
ilmiah, misalnya, analogi digunakan untuk menilai validitas
sebuah argumen. Jika dua hal diklaim serupa, maka kesamaan
atau perbedaan lainnya bisa dipakai untuk memperkuat atau
melemahkan klaim tersebut. Hal ini sejalan dengan pemikiran
Perelman dan Olbrechts-Tyteca mengenai penggunaan analogi
sebagai alat retoris yang persuasif dalam argumentasi, di mana

kekuatan analogi bergantung pada tingkat relevansi dan

78



keterhubungan struktur yang dibandingkan [(Perelman &
Olbrechts-Tyteca, 1969).

Pendekatan simbolik dan analogis dalam dua tradisi ini
menunjukkan bahwa pemahaman atas realitas, terutama realitas
metafisik dan transenden, sering kali memerlukan bahasa
simbolik karena keterbatasan bahasa literal. Oleh karena itu,
kajian terhadap simbol dan analogi menjadi penting bukan
hanya sebagai objek estetika atau budaya, tetapi juga sebagai
perangkat konseptual dalam memahami dunia dan Tuhan.
Misalnya, tiram, secara biologis, menghasilkan mutiara
melalui mekanisme pertahanan terhadap benda asing (seperti
pasir atau parasit) yang masuk ke dalam cangkangnya. Proses
ini memicu sekresi nacre (lapisan mutiara) secara berulang,
hingga terbentuklah mutiara sebagai hasil akhir (Addadi &
Weiner, 2014).

Fakta biologis ini membuka ruang untuk eksplorasi
simbolik yang mendalam: bahwa keindahan dan nilai (mutiara)
justru muncul dari respon terhadap luka atau gangguan. Dalam
perspektif Islam, hal ini bisa dianalogikan sebagai proses
pencarian ilmu yang sering kali lahir dari pengalaman-

pengalaman sulit dan perenungan mendalam.

79



C. Biologi Tiram: Moluska, Cangkang dan Mutiara

Secara biologis, mutiara merupakan hasil dari proses
biomineralisasi, yaitu suatu proses alami di mana organisme
hidup menghasilkan material anorganik sebagai bagian dari
struktur biologisnya. Dalam hal ini, mutiara terbentuk di dalam
tubuh moluska, khususnya dari kelompok kerang tiram mutiara
yang termasuk dalam famili Pteriidae. Proses ini terjadi sebagai
respons fisiologis terhadap iritasi atau invasi benda asing yang
masuk ke dalam rongga tubuh moluska.

Moluska adalah hewan invertebrata (tidak bertulang
belakang) yang memiliki tubuh lunak, dan banyak di antaranya
memiliki cangkang keras sebagai pelindung (Zhu et al., 2018).
Moluska memainkan peran penting dalam ekosistem sebagai:
1. Pemakan detritus (membersihkan lingkungan), 2. Mangsa
utama bagi banyak predator laut, 3. Pengendali populasi
mikroorganisme (melalui penyaringan air), dan 4. Bioindikator
kesehatan lingkungan laut (McCarty & Munkittrick, 1996).

Bioindikator kesehatan lingkungan laut adalah
organisme atau kelompok organisme yang digunakan untuk
menilai kondisi atau kualitas lingkungan laut, terutama dalam
mendeteksi adanya pencemaran, perubahan ekosistem, atau
degradasi habitat. Organisme ini menunjukkan respons
fisiologis, biokimia, atau perilaku terhadap perubahan

80



lingkungan, sehingga para ilmuwan dapat menggunakannya
sebagai indikator biologis atas kualitas perairan laut.
Organisme yang digunakan sebagai bioindikator laut biasanya
memiliki karakteristik berikut: Sensitif terhadap perubahan
kimia atau fisik lingkungan, seperti pH, kadar oksigen, logam
berat, atau polusi organic, Menempati posisi trofik tertentu
dalam rantai makanan, sehingga perubahan pada organisme ini
bisa mencerminkan gangguan dalam ekosistem secara luas,
Mudah ditemukan dan diidentifikasi, serta memiliki siklus
hidup yang cukup pendek untuk mendeteksi perubahan dalam
waktu relatif singkat (Phillips, 1980).

Mutiara terbentuk ketika benda asing (seperti butiran
pasir, parasit, atau serpihan jaringan) masuk ke dalam rongga
tubuh moluska, terutama ke dalam area antara cangkang dan
jaringan mantel. Jaringan mantel (mantle tissue) ini adalah
bagian penting dari moluska yang bertanggung jawab
membentuk dan memelihara cangkangnya. Ketika jaringan ini
teriritasi oleh benda asing, moluska akan melindungi dirinya
dengan menghasilkan lapisan nacre (lapisan mutiara) yang
terdiri dari: Kalsium karbonat (CaCOs) — berbentuk aragonit
atau kalsit, dan Konchiolin — protein organik yang merekatkan
kristal-kristal mineral tersebut. Lapisan ini akan menutupi
benda asing secara berlapis-lapis dan terus-menerus, mirip

81



seperti melapisi pasir dengan lem dan lapisan kaca berkali-kali.
Proses inilah yang menghasilkan struktur bulat, keras, dan
berkilau yang kita kenal sebagai Mutiara (Southgate & Lucas,
2011; Zhu et al., 2018)(Southgate & Lucas, 2011; Zhu et al.,
2018).

Lapisan nacre ini disekresikan secara bertahap dan
terus-menerus, sehingga menghasilkan struktur berlapis-lapis
konsentris yang memberi efek kilau khas pada mutiara. Proses
ini dapat berlangsung selama beberapa bulan hingga bertahun-
tahun, tergantung pada spesies moluska, kondisi lingkungan,
dan ukuran benda asing yang terperangkap di dalam jaringan
lunak tersebut (Gervis & Sims, 1992).

Pembentukan mutiara ini dapat terjadi secara alami
(natural pearl), tanpa intervensi manusia, atau melalui budi
daya (cultured pearl), di mana manusia menyisipkan nukleus
ke dalam jaringan mantel moluska untuk merangsang
pembentukan mutiara. Meski demikian, mekanisme biologis
yang mendasarinya tetap sama. disini perlu juga dijelaskan
bahwa pembentukan mutiara bukan terjadi di luar tubuh atau
secara buatan, melainkan melalui mekanisme pertahanan
biologis internal dari tubuh moluska itu sendiri. lustrasi

biologisnya bisa dijelaskan sebagai berikut:

82



Pertama: Asal-Usul atau Awal Kejadian

Mutiara terbentuk secara alami di dalam tubuh moluska
laut, khususnya dari kelompok kerang mutiara yang tergolong
dalam genus Pinctada (famili Pteriidae), sebagai suatu reaksi
biologis terhadap iritasi atau invasi benda asing ke dalam
jaringan lunaknya. Proses ini merupakan mekanisme
pertahanan alami yang dimiliki oleh moluska untuk melindungi
dirinya dari kerusakan jaringan akibat keberadaan unsur luar
yang tidak dikenali atau mengganggu (Gervis & Sims, 1992).

Benda asing tersebut dapat berupa butiran pasir, parasit
mikroskopis, fragmen organisme laut, atau bahkan kerusakan
jaringan internal akibat cedera yang tidak disengaja. Unsur
asing ini biasanya masuk ke dalam tubuh moluska melalui
celah kecil di antara katup cangkang yang tidak selalu tertutup
rapat, khususnya saat moluska membuka cangkangnya untuk
makan atau bernapas (Strack, 2006)(Strack, 2006)(Southgate &
Lucas, 2011; Zhu et al., 2018).

Dalam konteks ini, penting untuk dipahami bahwa
masuknya benda asing bukanlah proses yang dikehendaki oleh
moluska. Moluska tidak "berniat" membuat mutiara. Namun,
dalam upaya untuk menetralkan ancaman terhadap jaringan
lunaknya, terutama jaringan mantel (mantle tissue) yang
berfungsi dalam sekresi cangkang, moluska akan secara aktif

83



menyelimuti benda asing tersebut dengan lapisan-lapisan nacre
(Juga dikenal sebagai "mother of pearl”). Nacre tersusun dari
kristal kalsium karbonat (CaCOs) dalam bentuk aragonit, yang
terikat oleh konchiolin, suatu protein organik. Proses ini
menghasilkan struktur keras, berlapis, dan mengilap yang
akhirnya menjadi Mutiara (Strack, 2006).

Dengan demikian, dalam dunia biologis, pembentukan
mutiara adalah contoh luar biasa dari bagaimana organisme
hidup mengubah gangguan menjadi permata atau keindahan,
yakni mengubah iritasi menjadi objek bernilai tinggi. Proses ini
tidak hanya mencerminkan adaptasi biologis, tetapi juga
menunjukkan bahwa sistem pertahanan organisme bisa
menghasilkan produk yang sangat berharga secara estetika dan
ekonomis bagi manusia (Southgate & Lucas, 2011; Zhu et al.,
2018).

Kedua: Mekanisme Biologis Terbentuknya Mutiara

Setelah unsur asing seperti pasir, parasit, atau fragmen
mikroskopik organisme laut berhasil masuk ke dalam tubuh
moluska, khususnya tiram mutiara dari genus Pinctada, maka
sistem biologis moluska segera mengaktifkan mekanisme
pertahanan yang kompleks. Mekanisme ini tidak bersifat
agresif seperti pada sistem kekebalan vertebrata, melainkan
bersifat protektif dan isolatif, yang dilakukan oleh jaringan

84



lunak moluska, terutama oleh lapisan mantel (mantle tissue)—
bagian tubuh yang juga Dbertanggung jawab dalam
pembentukan cangkang [(Gervis & Sims, 1992).

Sel-sel epitel dari jaringan mantel tersebut akan
mengelilingi benda asing dan membentuk semacam kantong
atau jaringan pengurung. Di dalam struktur ini, sel-sel mantel
mulai mensekresikan zat yang disebut nacre, atau yang lebih
dikenal sebagai "mother-of-pearl”, yakni bahan yang juga
menyusun bagian dalam cangkang moluska (Southgate &
Lucas, 2011). Nacre terbentuk dari lapisan mikroskopik kristal
kalsium karbonat (CaCOs), umumnya dalam bentuk aragonit
(suatu bentuk polimorfik dari kalsium karbonat), meskipun
dalam beberapa kasus juga mengandung kalsit. Kristal-kristal
ini disusun dalam lapisan-lapisan tipis dan rapat, yang
direkatkan oleh konchiolin, yakni protein organik yang elastis
dan tahan terhadap degradasi biologis (Strack, 2006).
Kombinasi struktur ini menghasilkan efek optik interferensi
cahaya yang membuat permukaan mutiara tampak berkilau
indah, dikenal sebagai luster.

Proses pelapisan nacre ini terus berlangsung dalam
waktu yang lama—dari beberapa bulan hingga bertahun-
tahun—tergantung pada spesies moluska, kondisi lingkungan
(suhu, salinitas, nutrisi), dan ukuran benda asing tersebut

85



(Southgate & Lucas, 2011). Yang menarik, reaksi biologis ini
tidak hanya bersifat defensif, melainkan juga konstruktif dan
kreatif: moluska menanggapi luka atau gangguan internal
dengan menciptakan struktur baru yang simetris, keras, dan
estetis. Dalam konteks filosofis, ini mencerminkan suatu
dinamika biologis yang mengubah penderitaan menjadi
keindahan—menciptakan dari luka, suatu bentuk kreativitas
hayati yang lahir dari ketidaksempurnaan (Scales, 2015).
Ketiga: Proses Bertahap Pembentukan Mutiara

Proses biologis pembentukan mutiara di dalam tubuh
moluska, khususnya pada spesies kerang dari genus Pinctada,
tidak terjadi secara instan, melainkan melalui serangkaian
tahapan bertahap dan berkesinambungan. Setiap tahap
memainkan peran penting dalam membentuk struktur, estetika,
dan kualitas akhir dari mutiara tersebut. Seluruh proses ini bisa
berlangsung selama dua hingga lima tahun, tergantung pada
jenis moluska, ukuran benda asing (inti), serta kondisi
lingkungan seperti suhu air, kadar oksigen, ketersediaan nutrisi,
dan kebersihan perairanl. Proses alami ini sangat peka
terhadap gangguan eksternal, dan tidak dapat dipercepat tanpa
menurunkan kualitas hasil akhir (Southgate & Lucas, 2011).

86



Berikut adalah tiga tahapan utama dalam pembentukan
mutiara:

a. Tahap Awal — Pembentukan Kantung Mutiara (Pearl Sac
Formation)

Setelah benda asing masuk dan mencapai jaringan
lunak, sel-sel epitel dari mantel moluska mulai berproliferasi,
membentuk sebuah struktur kecil menyerupai kantung yang
dikenal sebagai “pearl sac”. Kantung ini mengelilingi benda
asing sepenuhnya dan menjadi lokasi tetap di mana proses
pelapisan nacre akan berlangsung (Gervis & Sims, 1992).
Kantung mutiara bukan hanya pembungkus pasif, melainkan
juga organ aktif yang bertanggung jawab dalam sekresi nacre.
Pembentukan pearl sac ini adalah tahap krusial: bila gagal
terbentuk secara simetris atau sehat, maka mutiara tidak akan
berkembang dengan sempurna.

b. Tahap Sekresi Nacre — Pembentukan Lapisan Mutiara

Setelah pearl sac terbentuk, sel-sel di dalamnya akan
mulai mensekresikan nacre—campuran kristal kalsium
karbonat (dalam bentuk aragonit atau kalsit) dan protein
organik konchiolin. Lapisan nacre ini akan menutupi inti secara
berulang-ulang dalam pola konkentrik dan spiral mikroskopik
yang sangat terorganisasi (Strack, 2006). Setiap lapisan nacre,
meski hanya memiliki ketebalan beberapa mikron, secara

87



bertahap menambah dimensi dan estetika dari mutiara. Kilau,
warna, serta transparansi khas mutiara berasal dari cara cahaya
dibiaskan oleh tumpukan tipis lapisan ini. Mutiara berkualitas
tinggi biasanya memiliki ratusan hingga ribuan lapisan nacre
yang sempurna dan konsisten (Wang et al., 2006).
c. Tahap Pertumbuhan dan Pemantapan Struktur

Seiring waktu, akumulasi lapisan nacre membentuk
massa padat dan bulat (atau semi-bulat, lonjong, bahkan barok
sesuai arah pertumbuhan dan posisi inti). Struktur ini secara
bertahap memadat dan mengeras, dan menjadi mutiara dalam
pengertian utuh. Kecepatan proses ini sangat lambat secara
alami. Usaha mempercepatnya secara buatan, misalnya dengan
manipulasi lingkungan atau pakan, sering kali berdampak pada
kualitas kilau, ketebalan lapisan, dan daya tahan permukaan
mutiara. Oleh karena itu, kualitas tinggi pada mutiara tidak bisa
dilepaskan dari kesabaran biologis dan keharmonisan proses
internalnya. Mutiara dengan lapisan nacre yang tebal, halus,
dan simetris bukan hanya mencerminkan kualitas estetika,
tetapi juga menjadi manifestasi dari ketekunan biologis: satu
bentuk keindahan yang muncul dari akumulasi waktu,

ketahanan, dan keteraturan (Rosa et al., 2018).

88



Proses ini terdiri atas beberapa sub-tahapan yang
berlangsung secara berkala dan berkesinambungan, dan
memerlukan waktu yang panjang—bahkan bisa mencapai dua
hingga lima tahun bergantung jenis tiram dan kondisi
lingkungan.

1. Tahap Awal (Pearl Sac Formation): Sel-sel mantel
membentuk sebuah kantung kecil (pearl sac) di sekitar
benda asing. Di sinilah permulaan terbentuknya struktur
mutiara.

2. Sekresi Nacre: Kantung mutiara kemudian mulai
mensekresikan lapisan nacre secara berulang-ulang,
membungkus inti benda asing dalam spiral lapisan
mikroskopik yang terorganisir rapi. Setiap lapisan
berkontribusi pada warna, kilau, dan kualitas optik dari
mutiara yang dihasilkan.

3. Pertumbuhan dan Pemantapan Struktur: Seiring waktu,
akumulasi lapisan nacre membentuk struktur bulat (atau
semi-bulat/tidak beraturan), yang dikenal sebagai
mutiara. Proses ini tidak bisa dipercepat secara alami
tanpa mengganggu kualitasnya, karena keindahan
mutiara bergantung pada ketekunan proses dan harmoni

internal struktur kristalnya (Southgate & Lucas, 2011).

89



Dari berbagai tahapan di atas, mulai dari awal
kejadiannya, mekanisme bilogis pembentukannya, sampai pada
produksi mutiaranya, bisa dilihat dan dipahami pada ilustrasi
biologisnya di bawah ini, sebagai berikut:

1. Moluska mengalami iritasi akibat benda asing.

2. Jaringan mantel mengeluarkan nacre untuk melapisi
benda tersebut.

3. Lapisan nacre terus bertambah selama waktu tertentu

(bulan/tahun).

4. Akhirnya terbentuklah  mutiara  sebagai  hasil
perlindungan tersebut.
D. Analogi Simbolik: Alam Semesta, Tiram, dan Wahyu

Dalam khazanah keilmuan Islam, alam semesta bukan
hanya dipahami sebagai objek studi empiris, tetapi juga sebagai
medan makna simbolik yang menyimpan pesan-pesan
transenden. Alam semesta dianggap sebagai “kitab terbuka”
yang mengandung tanda-tanda atau simbol-simbol ilahi [ayat
kauniyah].

Sementara itu, wahyu adalah kitab tertulis [Kitabullah]
seperti  al-Qur’an, yang merupakan bentuk komunikasi
langsung dari Tuhan kepada manusia. Alam bukan sekadar
ciptaan pasif, melainkan sarana aktif untuk memahami
kebenaran wahyu. Gunung, langit, angin, hujan, hingga

90



pergantian siang dan malam adalah simbol-simbol alam yang
sarat makna spiritual. Keduanya, meskipun berbeda dalam
bentuk, bersumber dari Tuhan yang sama dan saling
melengkapi dalam upaya manusia memahami realitas secara
holistik (S. H. Nasr, 1968). Alam berbicara dalam bahasa
simbolik, dan wahyu hadir untuk menafsirkan simbol-simbol
tersebut secara metafisik dan etis. Hubungan keduanya sangat
erat, karena beberapa alasan:

Pertama, alam semesta memuat ayat-ayat Tuhan dalam
bentuk fenomena alam seperti matahari, bulan, hujan, siklus
hidup, dan sebagainya. Ini disebut ayat kauniyah. Wahyu,
memuat ayat-ayat gauliyah (firman Tuhan) yang menjelaskan
secara verbal maksud dan makna dari penciptaan alam itu
sendiri (Al-Attas, 2014, pp. 16-18).

Kedua, alam menuntun kepada wahyu, dan wahyu
membimbing pemahaman terhadap alam. Manusia dapat
menyadari keberadaan Tuhan dengan merenungi keteraturan
dan keindahan alam. Namun, pemahaman manusia terhadap
alam bisa salah arah tanpa bimbingan wahyu. Karena itu,
wahyu berfungsi sebagai penafsir otoritatif terhadap makna

simbolik dalam alam semesta (S. H. Nasr, 1968).

91



Ketiga, alam dan wahyu bersifat saling melengkapi.
Wahyu mengarahkan manusia agar tidak hanya melihat alam
dengan mata fisik, tetapi juga dengan hati dan akal, sehingga
sampai pada kesadaran tauhid; sedang alam, bukanlah entitas
diam atau netral, melainkan sebuah realitas dinamis yang
secara aktif mengajak manusia untuk merenung, membaca, dan
mencari kebenaran yang tersembunyi di balik wujud-
wujudnya. Artinya, alam mengajak manusia untuk mencari
kebenaran, dan wahyu memberikan jawaban atas pencarian itu.
Tanpa wahyu, simbol-simbol alam bisa disalahartikan; dan
tanpa alam, wahyu bisa terasa abstrak. Keduanya harus dibaca
bersama untuk memahami pesan Tuhan secara utuh.

Dalam Islam, alam semesta disebut sebagai Kkitab
kauniyah, yaitu kitab yang terbentang secara empiris namun
penuh makna batin. Sebagaimana Al-Qur’an adalah kitab
tertulis (kitabullah al-mastur), alam adalah kitab yang terbuka
(kitabullah al-manshur) (S. H. Nasr, 1989). Setiap elemen
alam, termasuk makhluk seperti tiram, dipandang sebagai
tanda-tanda (ayat) dari kehadiran dan kebijaksanaan Tuhan.
Alam tidak hanya menyediakan data bagi sains, tapi juga
makna bagi manusia. Dalam filsafat Islam, khususnya oleh 1bn
Sina dan Mulla Sadra, realitas alam diasumsikan sebagai
bayangan dari realitas metafisik yang lebih tinggi (Molland,

92



1969)(S. H. Nasr, 2001). Oleh karena itu, simbol-simbol alam
dapat digunakan untuk mengilustrasikan struktur makna dari
wahyu dan pengetahuan manusia.

Tiram (oyster), merupakan makhluk laut yang secara
biologis memiliki karakteristik unik, namun dalam tradisi
simbolik—Kkhususnya dalam tafsir sufistik dan filsafat Islam—
ila juga menyimpan makna mendalam tentang Kkreativitas,
kesabaran, nilai tersembunyi, dan pencarian spiritual. Dalam
perspektif biologis, tiram sebagai makhluk penghasil mutiara
adalah moluska dari keluarga Ostreidae yang hidup menempel
pada substrat keras di dasar laut. Salah satu keunikan biologis
tiram adalah kemampuannya menghasilkan mutiara dari reaksi
biologis terhadap benda asing (seperti pasir atau parasit) yang
masuk ke dalam cangkangnya. Mutiara terbentuk sebagai hasil
“mekanisme pertahanan diri”, di mana iritasi itu dilapisi
lapisan demi lapisan nacre (zat mutiara) hingga terbentuk
permata yang indah (Pennak, 1963, pp. 947-950). Karakter ini
sering dijadikan metafora tentang bagaimana “rasa sakit atau
gangguan” dapat menghasilkan “keindahan dan nilai”.

Dalam perspektif simbolik: Tiram, dalam khazanah
tafsir simbolik (ta’wil) dan tradisi sufistik, melambangkan
“jiwa manusia” yang tersembunyi namun menyimpan potensi
keindahan di dalamnya. Mutiara yang tersembunyi di dalam

93



tiram diibaratkan sebagai “kebijaksanaan, nur, atau kebenaran
batin” yang hanya bisa ditemukan oleh orang yang sabar dan
tekun mencari.

Demikian misalnya, Hossein Nasr, dalam Knowledge
and the Sacred menjelaskan bahwa simbol-simbol alam seperti
mutiara dan tiram merupakan cerminan realitas spiritual yang
tersembunyi. Mutiara dalam tiram adalah lambang dari
kebenaran ilahi yang hanya bisa diakses oleh orang yang
merenung secara dalam. Al-Ghazali menyebut hati sebagai
tempat pancaran cahaya, seperti mutiara di dasar laut (Ghazali,
1963).

Tiram tidak menghasilkan mutiara secara instan.
Prosesnya panjang dan dimulai dari rasa sakit (iritasi). Ini
melambangkan  bahwa perjalanan  menuju  kebenaran
membutuhkan ketekunan, kesabaran, rasa sakit, dan
pengorbanan (Aymard & Laude, 2004). Tiram secara fisik,
tidak mencolok, bahkan dianggap kasar. Namun, di dalamnya
terdapat permata berharga. Ini menekankan pentingnya
substansi atas bentuk, batin atas zahir, atau inti (esensi) atas
kulit luar, sebagaimana ditekankan dalam tradisi tasawuf dan

filsafat Islam.

94



Al-Ghazali, dalam beberapa tulisannya, menyamakan
hati manusia yang bersih dengan wadah mutiara, yang jika
dijaga dari penyakit batin, akan memantulkan cahaya Tuhan. la
sering menggunakan simbol mutiara dalam karya-karyanya
sebagai representasi hikmah atau kebenaran ilahiah yang
tersembunyi dan hanya bisa dicapai melalui pencarian spiritual
dan intelektual.

Demikian misalnya Al-Gazali menyatakan: "limu ibarat
laut, dan hikmah di dalamnya ibarat mutiara. Tidak akan
diperoleh kecuali oleh mereka yang menyelam dengan niat suci
dan alat yang benar." la juga menekankan bahwa kebenaran
tidak selalu tampak di permukaan, dan pencari ilmu harus
melalui perjalanan yang sulit seperti penyelam mencari mutiara
di kedalaman laut (Ghazali, 1963).

Jalaluddin Rumi menggunakan simbol mutiara dalam
konteks transformasi melalui penderitaan atau luka, sangat
mirip dengan analogi tiram. Dalam Mathnawi, ia berkata:
“Luka adalah tempat di mana cahaya masuk. Dari iritasi dalam
tiram, lahir mutiara yang bercahaya (Rumi, 2006). Dalam
filsafatnya, Mulla Sadra membahas eksistensi (wujud) sebagai
tingkatan cahaya. la menyebut bahwa realitas memiliki lapisan-
lapisan seperti batu permata, dan hanya yang mencapai
kedalaman makna akan menemukan hakikat sejati (hakikat

95



wujud). Meski tidak menyebut “tiram” secara langsung, ia
memakai istilah seperti: “Cahaya wujud itu seperti permata
yang tersembunyi dalam lapisan keingkaran... yang hanya
dapat disingkap oleh akal yang bersatu dengan wahyu
(Marcotte, 2012).”

Sayyid Hossein Nasr menyebut alam sebagai Lautan
Hikmah, Mutiara sebagai Intisari llmu. Dalam karya-karyanya
seperti Knowledge and the Sacred dan Science and Civilization
in Islam, Nasr menekankan bahwa alam semesta adalah lautan
tanda-tanda Tuhan, dan para ilmuwan Islam tradisional adalah
penyelam yang mencari mutiara makna dalam lautan itu.
Demikian ia menyatakan: “The traditional Muslim scholar is
like a diver, descending into the ocean of the world to extract
pearls of meaning — always guided by the rope of
revelation.”(S. H. Nasr, 1989). Di sini, Nasr secara eksplisit
menggunakan analogi tiram dan penyelaman sebagai struktur
metaforis epistemologi Islam — mencari makna terdalam
melalui wahyu dan akal.

Tiram juga dimaknai sebagai simbol dalam terminologi
wahyu. Meskipun Al-Qur’an tidak menyebut tiram secara
eksplisit, konsep “Mutiara” (“lu'lu”) hadir sebagai simbol
kenikmatan surgawi (lihat QS. Al-Rahman [55]: 22: Keluar
dari keduanya mutiara dan marjan™). Ini memberi legitimasi

96



atas penggunaan simbol tiram dalam kajian tafsir sebagai
“wadah pencipta Mutiara”, yaitu wahyu sebagai kebenaran
ilahiah. Keunikan makhluk ini menjadikannya ideal untuk
dijadikan lambang dalam berbagai tradisi pemikiran dan
spiritualitas. la menyatukan dunia empiris dan metafisik. la
menjembatani antara sains (biologi) dan agama (wahyu) . la
memuat pesan universal yang bisa dimengerti oleh ilmuwan
maupun spiritualis. ltulah sebabnya, tiram dipilih sebagai
simbol karena ia mewakili dua lapisan makna: sebagai
organisme biologis yang menghasilkan keindahan dari iritasi,
dan sebagai gambaran filosofis dari pencarian makna yang
tersembunyi.

Demikian secara umum pandangan ilmuan muslim,
baik sufi, filosof, maupun tokoh kontemporer yang
menggunakan mutiara sebagai simbol hikmah/kebenaran/ilmu.
Para ilmuan muslim umumnya melihat pencarian ilmu sebagai
proses spiritual dan intelektual yang dalam, sulit, namun
menghasilkan nilai tinggi. Cara pandang seperti ini secara tidak
langsung mendukung model tiram-mutiara sebagai analogi
valid dalam menjelaskan epistemologi Islam sebagai bagian
yang tak terpisahkan dari upaya membangun paradigma baru

integrasi ilmu di dunia Islam.

97



Dalam tradisi keilmuan Islam, pemahaman terhadap
alam semesta tidak hanya bersifat empiris atau materialistik,
melainkanjuga simbolik dan spiritual. Alam bukan sekadar
benda mati, melainkan ayat-ayat Tuhan yang menuntut
pembacaan, penafsiran, dan pemaknaan. Hal ini sesuai dengan
pendekatan epistemologis yang memadukan antara wahyu dan
akal, antara teks dan semesta. Simbolisme menjadi jembatan
yang menghubungkan antara dimensi metafisik dan realitas
empirik.

E. Analogi Mutiara Keilmuan Islam

Proses pencarian dan pembentukan ilmu merupakan
bagian penting dalam peradaban manusia. Dalam tradisi Islam,
ilmu tidak dipisahkan dari nilai-nilai transendental dan wahyu.
Sebaliknya, ia dipandang sebagai sarana mendekatkan diri
kepada Tuhan. IImu bukan hanya dianggap sebagai akumulasi
informasi, tetapi sebagai cahaya yang menerangi jiwa, dan
bekal dalam menjalani kehidupan secara bijak dan bertanggung
jawab. Dalam banyak teks klasik dan perenungan ulama, ilmu
sering dianalogikan dengan sesuatu yang berharga,
tersembunyi, dan diperoleh melalui proses pencarian dan
penyucian. Salah satu analogi yang paling kaya makna adalah

mutiara (lu’lu’ dalam bahasa Arab).

98



Mutiara, jika ditinjau secara filosofis, dapat menjadi
metafora penting bagaimana Islam mengelola "input asing”
dalam hal ini ilmu-ilmu duniawi yang masuk ke dalam
kerangka keilmuan Islam dan mengubahnya menjadi sesuatu
yang berharga. Seperti halnya mutiara yang terbentuk melalui
proses panjang dalam tubuh kerang, keilmuan dalam Islam pun
lahir dari proses historis, spiritual, dan intelektual yang
bertahap dan mendalam. Butiran ilmu dalam Islam tidak
muncul secara instan, melainkan tumbuh dari iritasi-iritasi
sejarah: tantangan sosial, peradaban, dan pergulatan pemikiran.
Ibarat sebutir pasir yang memicu pembentukan mutiara,
tantangan-tantangan ini melahirkan pemikiran baru, tajdid
(pembaharuan), ijtihad, hingga turats ilmiah yang berkilau
hingga kini (S. H. Nasr, 2001).

Secara ilmiah, keilmuan Islam dalam analogi Mutiara,
lahir, tumbuh dan berkembang dari wahyu yang berfungsi
seperti moluska tiram sebagai alat penyaring atau sebagai alat
respirasi  dan  filter  (Newell, 2004). Proses ini
merepresentasikan bagaimana wahyu menyaring realitas
kehidupan manusia, lalu mengkristalkannya menjadi prinsip-
prinsip dasar yang kemudian membentuk fondasi ilmu

pengetahuan dalam Islam.

99



Seperti halnya tiram menghasilkan mutiara dari benda
asing yang masuk ke dalam tubuhnya, lalu melapisinya dengan
nacre (lapisan mutiara) sebagai bentuk perlindungan, demikian
pula keilmuan Islam berkembang dari interaksi antara wahyu
dan realitas empiris, seperti yang dipahami oleh Naquib dan
Husn Nasr bahwa Wahyu berfungsi sebagai mekanisme
perlindungan dan penyaring nilai, yang melapisi fakta-fakta
dunia dengan makna ilahiah, lalu memformulasikannya
menjadi ilmu yang bukan hanya bersifat fungsional, tetapi juga
spiritual dan etis. Demikian misalnya, Naquib menyatakan
bahwa ilmu dalam Islam bersumber dari wahyu dan akal,
dengan wahyu sebagai pemandu utama dalam pembentukan
worldview Islami (S. M. N. Al-Attas, 1991).

Begitu juga Husen Nasr menjelaskan bahwa ilmu
pengetahuan dalam tradisi Islam berasal dari prinsip-prinsip
metafisika yang diturunkan melalui wahyu, lalu dikembangkan
melalui metode rasional dan observasional (S. H. Nasr, 2001).

Moluska memiliki jaringan mantel untuk membentuk
cangkang sebagai pelindung dari predator dan kondisi
lingkungan yang ekstrem (Weiner & Addadi, 1997), yang
dalam keilmuan Islam dapat dianalogikan sebagai al-Qur’an
dan hadis Nabi. Fungsi Moluska dan mantel tiram yang
membentuk cangkang sebagai pelindung dari predator dan

100



kondisi lingkungan yang ekstrem sama persis dengan fungsi al-
Qur’an dan hadis. Ia tidak hanya berfungsi sebagai arsip
lingkungan — sumber informasi tentang segala hal, tetapi juga
sebagai nutrisi dan alat reproduksi mutiara [Mutiara]. (Kellogg
etal., 2013).

Fungsi dan mekanisme pertahanan ini, sebagaimana
dalam kajian biologi tiram, tidak bersifat agresif seperti pada
sistem kekebalan vertebrata, melainkan bersifat protektif dan
isolatif, yang dilakukan oleh jaringan lunak moluska, terutama
oleh lapisan mantel (mantle tissue)—bagian tubuh yang juga
bertanggung jawab dalam pembentukan cangkang (Gervis &
Sims, 1992). Jika dianalogikan dalam keilmuan Islam, dengan
perlindungan yang bersifat protektif dan isolative al-Qur’an
dan hadis nabi atas segala “pengetahuan asing” yang datang,
terciptalah berbagai jenis keilmuan dalam Islam.

Bagaimana proses mutiara keilmuan itu terbentuk?, ini
bisa diolah dengan fungsi dan kegunaan lapisan nacre pada
mutiara --juga dikenal sebagai mother-of-pearl—adalah lapisan
berkilau dan halus yang ditemukan di bagian dalam cangkang
beberapa moluska, seperti tiram. Lapisan mother of pear ini
jika dianalogikan dalam keilmuan Islam dianggap sebagai
kerangka dasar keilmuan dalam Islam, yaitu Agidah, syariah
dan akhlak.

101



Fungsinya seperti mekanisme biologis mutiara, yaitu
berfungsi sebagai penghalang pelindung terhadap gesekan dan
iritasi terhadap jaringan lunak moluska. Lapisan ini halus, tidak
abrasif, sehingga melindungi jaringan lunak dari ujung tajam
mineral kalsium karbonat (Mayer, 2005). Itu artinya, agidah,
syariah dan akhlak, dalam konteks pergumulan pemikiran dan
perkembangan keilmuan Islam, berfungsi sebagai jaringan
pengaman atas masuknya berbagai keilmuan asing yang bisa
saja mengganggu dan mengancam otentisitas wahyu.

Dengan kata lain, agidah, syariah dan akhlak ini
merupakan bentuk pertahanan epistemologis Islam agar proses
integrasi keilmuan atau pembentukan mutiara keilmuan tidak
tercerabut dari akar keilmuan Islam. Inilah yang dimaksud
dalam analisis biologi tiram bahwa salah satu fungsi paling
khas nacre adalah membentuk mutiara sebagai respons
terhadap benda asing seperti pasir, parasit, atau kerusakan
jaringan. Sel mantel akan membungkus partikel tersebut
dengan lapisan nacre secara bertahap, sebagai bentuk
pertahanan biologis. Proses ini bisa berlangsung selama
bertahun-tahun (Southgate & Lucas, 2011).

Lapisan nacre memiliki kilau iridescent (berubah warna
tergantung sudut pandang), yang menjadikannya sangat
bernilai secara estetika (Strack, 2006). Ini mirip dengan potret

102



lapisan sejarah kebudayaan Islam, baik masa klasik, modern
dan kotemporer dalam merespon tantangan zaman dan
memproduksi pengetahuan dengan berbagai sudut pandang
yang adaptatif, variatif dan multi dimensi. Lapisan nacre
dapat dipahami sebagai symbol dan bentuk baru pembacaan
keilmuan Islam yang tidak sekedar menawarkan reinterpretasi
teks-teks agama, tetapi juga menghadirkan pendekatan-
pendekatan baru dalam memehami Islam yang kontekstual,
interdisipliner, dan berpihak pada nilai-nilai kemanusiaan
universal (Prof Irwan Abdullah et al., 2025).

Kilau iridescent yang menjadikan mutiara sangat
bernilai, yang oleh Nassau menyebutnya sebagai hasil dari
interferensi cahaya dalam struktur berlapis seperti pada sayap
kupu-kupu, gelembung sabun, dan Mutiara (Nassau, 2001),
secara metaforis  mirip dengan berbagai gagasan para
intelektual muslim yang sering terlibat dalam penafsiran ulang
teks-teks klasik, baik Al-Qur’an maupun hadis, dengan tujuan
untuk mengartikulasikan ajaran Islam yang relevan dalam
konteks zaman modern.

Upaya tafsir ulang ini lahir dari kesadaran bahwa
tantangan-tantangan baru, seperti demokrasi, hak asasi
manusia, gender, globalisasi, hingga teknologi digital tidak bisa
dijawab hanya dengan menggunakan kerangka berpikir

103



tradisional. Oleh karena itu, diperlukan penafsiran ulang
terhadap teks-teks keagamaan dengan mempertimbangkan
konteks historis, social dan budaya.

Fazlur Rahman, misalnya, mengembangkan metode
double movement, yang menawarkan pendekatan dua arah:
dari konteks historis teks ke prinsip moral universal, lalu dari
prinsip itu kembali ke konteks kekinian. Dengan demikian,
ajaran Islam bisa dipahami tidak hanya sebagai hukum-hukum
literal, tetapi sebagai nilai-nilai etis yang hidup dan terus
berkembang. Sementara itu, Nasr Hamid Abu Zaid
menggusulkan pendekatan hermeneutik yang melihat Al-
Qur’an sebagai produk interaksi antara teks, konteks
pewahyuan, dan pembacanya (Prof Irwan Abdullah et al.,
2025).

Mutiara keilmuan dalam Islam yang berbasis pada
berbagai lapisan nacre atau produk Sejarah kebudayaan Islam,
baik berupa nilai-nilai dasar ajaran Islam, seperti aqgidah,
syariah dan akhlak, lapisan metodologis dan epistemologis
yang variatif dan produk-produk keilmuan Islam klasik seperti
filsafat Islam, ilmu kalam, tasawuf, figh, tafsir, dan sebagainya;
diintegrasikan  dengan keilmuan-keilmuan baru seperti

antropologi, sosiologi, psikologi, historis, filsafat Yunani,

104



filsafat Barat kontemporer, dengan berbagai varian metodologi
dan epistemologinya.

Semua lapisan ini, bukan hanya mencerminkan kualitas
estetika, tetapi juga menjadi manifestasi dari ketekunan
biologis: satu bentuk keindahan yang muncul dari akumulasi
waktu, ketahanan, dan keteraturan, meminjam analisis biologi
Tiram (Rosa et al., 2018). Itu artinya, dalam perkembangan
pemikiran Islam, proses produksi mutiara keilmuan yang
estetis, tidak hanya berlangsung dan bersifat lintas multi
disiplin, tetapi juga terlahir dari akumulasi waktu, ketahanan
dan keteraturan. Tak ada lapisan yang berdiri sendiri, semua
saling melandasi dan memperkuat.

Setiap generasi ulama dan intelektual Muslim, sejak
masa Nabi Muhammad £ hingga kini, memainkan peran aktif
dalam membangun, memperhalus, dan memperindah bangunan
keilmuan Islam. Proses ini bukan sekadar reproduksi pasif atas
warisan sebelumnya, tetapi merupakan bentuk kreatif dari
tafagquh, istinbat, dan ijtihad yang berakar kuat dalam tradisi.
Seperti lapisan nacre dalam pembentukan mutiara, tiap
kontribusi generasi ulama menambahkan lapisan baru pada
permata keilmuan yang telah ada—»bukan untuk menggantikan,
melainkan untuk melindungi, memperkuat, dan memperindah
fondasi sebelumnya.

105



Analogi ini meminjam cara pandang Jonathan A. C.
Brown , yang menekankan pentingnya semacam isnad—rantai
transmisi—dalam validitas dan otoritas pengetahuan Islam.
Dalam bukunya Hadith: Muhammad's Legacy in the Medieval
and Modern World, Brown menjelaskan bahwa pengetahuan
dalam Islam tidak pernah dianggap sahih kecuali jika dapat
ditelusuri silsilah transmisinya secara otentik. Tiap lapisan
pengetahuan yang ditambahkan oleh para ulama bukan berdiri
sendiri, tetapi berakar pada dan saling melandasi lapisan
sebelumnya—seperti struktur mikro lapisan nacre yang
memperkuat satu sama lain dalam membentuk mutiara sejati
(Brown, 2017).

Di sinilah letak perbedaan mendasar antara pandangan
epistemologi Islam dan pendekatan modern-positivistik: dalam

Islam, keaslian ilmu tidak hanya diukur dari "isi" atau
substansinya, tetapi juga dari kesinambungan sanad,
kredibilitas pewarisnya, dan adab dalam menyampaikannya.
Dalam dunia hadis, misalnya, seorang rawi yang jujur (‘adl)
dan tepat hafalan (dabt) adalah bagian integral dari validitas
suatu riwayat, sebagaimana kemurnian nacre tergantung pada
kestabilan dan keakuratan sekresi mantel yang membentuknya.
Lebih dari itu, lapisan-lapisan keilmuan ini juga memiliki
dimensi estetis dan spiritual. Dalam studi tasawuf atau falsafah,

106



pengetahuan tidak hanya "diterima™ secara rasional, tetapi juga
intuitif, "dihayati" secara rohaniah.

Di sinilah tampak bahwa keilmuan Islam adalah proses
bertingkat, bertahap, dan bercahaya—sebagaimana cahaya
nacre yang iridescent, berubah warna tergantung sudut
pandang, tetapi tetap bersumber dari satu substansi: yaitu
kebenaran. Dengan demikian, nacre menjadi metafora
epistemologis yang sangat tepat dalam menggambarkan
struktur dan dinamika ilmu dalam Islam: la tidak monolitik,
melainkan bertingkat dan terjalin. la tidak acak, melainkan
terstruktur melalui sanad dan otoritas keilmuan. Dan ia tidak
mati, melainkan  tumbuh  bersama  generasi  yang
memeliharanya.

Sebagaimana mutiara yang terbentuk melalui proses
yang panjang, perkembangan keilmuan dalam Islam bukanlah
hasil dari proses yang statis, melainkan sebuah dinamika yang
terus bergerak dan berevolusi. la dibentuk oleh perpaduan
antara wahyu sebagai sumber utama dan tantangan-tantangan
zaman yang menjadi pemicunya.

Dalam konteks ini, pendekatan simbolik dapat menjadi
alat bantu konseptual untuk menjelaskan bagaimana keilmuan
Islam lahir, berkembang, dan mencapai kematangannya. Salah
satu simbol biologis yang menarik adalah proses terbentuknya

107



mutiara dalam tubuh seekor tiram. Proses biologis ini dapat
digunakan sebagai metafora untuk memahami proses
epistemologis keilmuan Islam, di mana wahyu diibaratkan
sebagai moluska, jaringan mantel sebagai ilmu-ilmu dasar
Islam (tauhid, syariat, dan akhlak), lapisan nacre sebagai
kerangka filsafat Islam, teologi, tasawuf, figh, sejarah Islam
dan mutiara sebagai produk akhir berupa integrasi ilmu yang
matang dan kontekstual.

Untuk lebih jelasnya, di bawah ini dijelaskan analogi
Mutiara keilmuan dalam Islam, sebagai beikut:

1. Benda Asing sebagai Tantangan Illmu Duniawi

Dalam proses terbentuknya mutiara, partikel asing
masuk ke dalam tiram dan memicu reaksi biologis yang justru
menghasilkan sesuatu yang berharga: mutiara. Analogi dalam
Keilmuan Islam: llmu-ilmu duniawi (sains, teknologi, filsafat
dan ilmu humaniora) bisa dianggap sebagai “partikel asing”
yang awalnya tampak berbeda dari ilmu agama. Namun, Islam
tidak menolak ilmu duniawi. Sebaliknya, Islam meresponsnya
dengan "membungkus” dan mengintegrasikannya ke dalam
nilai-nilai wahyu, menjadikannya ilmu yang bermanfaat dan
bermakna secara spiritual. Kaitan keduanya: Proses
pembungkusan partikel asing menjadi mutiara melambangkan
cara Islam menyerap ilmu luar, lalu mengkristalkannya dengan

108



nilai-nilai ilahiyah menjadi integrasi ilmu yang utuh
(integrated knowledge).
2. Cangkang Tiram dianalogikan Al-Qur’an dan Hadis

Dalam biologi moluska, cangkang tiram bukan sekadar
struktur keras yang melindungi isi lunak di dalamnya. la
merupakan sistem pertahanan dan penyangga vital yang
memungkinkan kehidupan internal tetap berlangsung secara
aman dan teratur. Tiram, sebagai organisme lunak, sangat
rentan terhadap bahaya eksternal—tanpa cangkang, ia akan
hancur oleh tekanan, infeksi, atau predator lingkungan laut.
Cangkang itu sendiri terbentuk melalui sekresi terus-menerus
dari mantel dan terdiri dari lapisan-lapisan kalsium karbonat
yang kuat namun adaptif (Hickman et al., 2006).

Seperti cangkang yang melindungi dan memberi bentuk
bagi kehidupan internal tiram, Al-Qur’an dan Hadis adalah
struktur normatif dan sakral yang antara lain berfungsi:

a. Melindungi Inti Spiritualitas dan Keilmuan Islam

Cangkang adalah pelindung permanen bagi tubuh tiram,
sama seperti Al-Qur’an dan Hadis menjaga integritas aqidah,
syariah, dan akhlak Islam dari pengaruh ideologis yang
destruktif. Tanpa struktur yang kokoh ini, sistem keilmuan
Islam akan rawan terseret oleh relativisme, sekularisme
ekstrem, atau pendekatan epistemologis yang menafikan

109



dimensi ilahiah. Seperti disebutkan dalam Al-Qur’an:
“Sesungguhnya Kami yang menurunkan Al-Qur’an, dan
sesungguhnya Kami benar-benar menjaganya.” (QS. Al-Hijr:
9). Al-Qur’an dan Hadis, dalam peran ini, berfungsi sebagai
pagar nilai dan struktur formal-—membatasi, mengarahkan, dan
membentuk perkembangan ilmu, etika, dan hukum agar tetap
berporos pada tauhid.

b. Memberikan Bentuk dan Struktur bagi lImu Islam

Tanpa cangkang, tiram tidak memiliki bentuk yang
jelas. Demikian pula, ilmu dalam Islam akan cair dan tak
berkerangka tanpa tuntunan tekstual dan normatif dari wahyu.
Al-Qur’an bukan hanya sumber hukum dan moral, tetapi juga
kerangka epistemologis tempat lahirnya berbagai cabang ilmu:
tafsir, fikih, tasawuf, kalam, bahkan sains. Hadis sebagai
penjelas, kontekstualisasi, dan perluasan dari Al-Qur’an,
memberi dimensi praksis dan keseharian terhadap nilai-nilai
wahyu. Seperti yang dijelaskan Nasr, wahyu adalah sumber
sakral yang mengatur seluruh sistem pengetahuan Islam, bukan
secara deskriptif-saintifik semata, tetapi melalui struktur
metafisik dan etis yang membentuk visi tentang realitas (S.
Nasr, 1989).

110



c. Menjadi Benteng terhadap Invasi Ide Asing yang Merusak

Cangkang mencegah masuknya benda asing atau
patogen yang dapat merusak organisme. Dalam analogi ini, Al-
Qur’an dan Hadis berfungsi sebagai "filter ideologis" dan
"katup teologis™ yang menyaring gagasan dari luar: bukan
menolak secara buta, tapi memilah yang sesuai dengan
magasid dan tauhid, serta menolak yang bertentangan secara
prinsipil. Dalam sejarah Islam, banyak ilmu dari luar (filsafat
Yunani, logika Aristotelian, sains Persia dan India) disaring
melalui lensa Qur’ani dan profetik agar sejalan dengan
pandangan hidup Islam (Fakhry, 2004).
d. Menjaga Stabilitas dalam Dinamika Zaman

Cangkang tiram tidak tumbubh liar, tetapi menyesuaikan
tekanan luar dan menebal saat dibutuhkan. Ini menyerupai
bagaimana Al-Qur’an dan Hadis bersifat tetap namun fleksibel
dalam penerapan. Melalui prinsip ijtihad, qiyas, dan maqasid
al-shari‘ah, ulama merespons zaman tanpa keluar dari kerangka
wahyu. Artinya, Al-Qur’an dan Hadis bukan statis dan
membatu, tapi seperti cangkang: kuat namun responsif, kokoh
tapi tidak kaku.

111



3. Moluska sebagai Wahyu

Sebagaimana moluska adalah organisme hidup yang
dalam tubuhnya terbentuk mutiara—hasil reaksi biologis
terhadap iritasi eksternal—demikian pula wahyu dalam tradisi
Islam dapat dipahami sebagai entitas hidup yang menjadi pusat
kristalisasi ilmu dan kebijaksanaan. Mutiara bukanlah hasil
benda mati, melainkan proses yang melibatkan kehidupan,
ketahanan, dan respons terhadap lingkungan. Begitu pula,
wahyu bukan sekadar kumpulan teks statis atau dogma beku,
tetapi merupakan realitas hidup yang aktif, dinamis, dan
senantiasa relevan terhadap konteks zaman dan peradaban
manusa.

Dalam kerangka ini, wahyu menjadi semacam "wadah
epistemologis"—sebuah medium dasar tempat tumbuh dan
berkembangnya berbagai cabang pengetahuan dalam peradaban
Islam, mulai dari teologi, filsafat, hingga sains. Konsep ini
ditegaskan oleh Seyyed Hossein Nasr, yang menyatakan bahwa
wahyu adalah sumber segala ilmu dalam Islam, dan bahwa
ilmu sejati tidak dapat dipisahkan dari sumber sakralnya. la
menekankan bahwa wahyu bukan hanya data historis atau
sekadar teks literal, melainkan sebuah dimensi sakral yang
hidup, yang menyusun struktur makna di balik segala bentuk
pengetahuan Islam, baik yang rasional maupun intuitif (S.

112



Nasr, 1989). Analogi dengan moluska memperlihatkan bahwa
ilmu dalam Islam tumbuh bukan dari kekosongan, melainkan
dari pusat organik yang hidup—yakni wahyu—yang kemudian
memproduksi "mutiara” dalam bentuk pengetahuan, hikmah,
dan pemahaman spiritual. Dalam konteks ini, moluska bukan
sekadar metafora biologis, tetapi lambang proses kreatif,
organik, dan spiritual dalam pertumbuhan ilmu pengetahuan
Islam.
4. Lapisan Nacre = Tahapan Integrasi

Dalam tubuh tiram, mutiara terbentuk melalui proses
pelapisan nacre—zat halus dan berkilau yang melapisi inti
benda asing secara bertahap. Setiap lapisan nacre bukan hanya
memperindah, tetapi juga memperkuat struktur mutiara,
menjadikannya simbol keindahan yang muncul dari kesabaran,
keteraturan, dan ketahanan biologis (Ward & Ward, 1995).

Proses pelapisan nacre ini dapat dianalogikan atau
diterapkan dalam memahami bagaimana keilmuan Islam
berkembang. Mutiara keilmuan Islam tidak lahir seketika,
melainkan melalui pelapisan nilai dan pengetahuan selama
berabad-abad. Lapisan pertama adalah dasar-dasar ajaran
Islam—agqidah, syariah, dan akhlak—yang menjadi fondasi
spiritual dan etis. Di atasnya, terbentuk lapisan metodologis
dan epistemologis yang beragam, mencerminkan cara berpikir

113



dan pendekatan ilmiah dalam Islam. Lapisan-lapisan
berikutnya muncul dalam bentuk ilmu-ilmu klasik seperti
filsafat Islam, ilmu kalam, tasawuf, figh, dan tafsir.

Namun proses ini tidak berhenti di masa Kklasik.
Keilmuan Islam terus berkembang dengan menyerap dan
mengintegrasikan ilmu-ilmu modern dan kontemporer seperti
antropologi, sosiologi, psikologi, sejarah, serta dialog kritis
dengan filsafat Yunani dan filsafat Barat kontemporer. Masing-
masing pendekatan membawa metode dan epistemologi baru,
memperkaya warisan keilmuan Islam seperti lapisan nacre
yang terus menumpuk dan memperindah inti mutiara.

Dengan demikian, keilmuan Islam adalah hasil dari
proses panjang yang terstruktur dan teruji. Seperti halnya nacre
tidak membentuk lapisan secara acak, ilmu-ilmu Islam juga
tumbuh melalui keteraturan konseptual, ketekunan intelektual,
dan ketahanan budaya. Tak ada satu lapisan pun yang berdiri
sendiri—semuanya saling melengkapi, memperkuat, dan
menyatu dalam satu bentuk keindahan intelektual yang utuh
dan berharga.

5. Mutiara sebagai Produk Keilmuan Islam

Mutiara bukanlah sesuatu yang muncul secara instan,
melainkan hasil dari proses biologis yang panjang dan penuh
dinamika. Dalam tubuh tiram, benda asing—yang sejatinya

114



merupakan gangguan atau ancaman—tidak ditolak secara
destruktif, tetapi dilapisi secara bertahap dengan nacre hingga
menjadi sesuatu yang berharga dan indah. Proses ini bukan
hanya mekanisme pertahanan, tetapi sebuah bentuk
transformasi: mengubah yang asing menjadi bermakna, yang
gangguan menjadi keindahan, dan yang mentah menjadi
bernilai (Ward & Ward, 1995).

Dalam  konteks keilmuan Islam, analogi ini
menggambarkan bagaimana pemikiran dan pengetahuan dalam
Islam berkembang. Produk-produk ilmiah Islam—»baik klasik
maupun  kontemporer—bukanlah hasil dari pengulangan
dogma, tetapi merupakan Kristalisasi dari interaksi aktif antara
wahyu, akal, hati, pengalaman sosial, dan tantangan zaman.
Layaknya mutiara, produk keilmuan Islam lahir dari proses
panjang perenungan, pengujian, dan integrasi antara teks suci
dan realitas sosial. Semua ini adalah bentuk nyata dari
transformasi intelektual yang menjadikan tradisi Islam tetap
hidup dan relevan di tengah dunia yang terus berubah.

Keunggulan produk keilmuan ini bukan hanya terletak
pada substansi teoritisnya, tetapi juga pada makna
epistemologisnya: bahwa Islam tidak alergi terhadap
perubahan, tetapi mampu mengintegrasikan tantangan baru
menjadi bagian dari keindahan warisan intelektualnya. Sama

115



seperti tiram yang tidak membuang benda asing, tetapi
memeluknya dan mengubahnya menjadi mutiara, peradaban
Islam menerima kompleksitas zaman dan mengubahnya

menjadi ilmu yang otentik dan kontekstual.

F. Penutup

Tiram, sebagai makhluk kecil dalam laut, ternyata
menyimpan pesan epistemologis besar. la mengajarkan bahwa
pengetahuan bukan semata soal informasi, tetapi juga soal
transformasi — dari gangguan menjadi keindahan. Dengan
mengintegrasikan simbolisme tiram, alam semesta, dan wahyu,
kita dapat membangun suatu pemahaman yang utuh tentang
keilmuan Islam: berakar pada wahyu, bergerak dengan akal dan
hati, serta menjawab realitas dengan kreativitas intelektual dan
spiritual. Pendekatan simbolik seperti ini menjadi jembatan
epistemologis antara  ontologi  material-saintifik  dan
epistemologi wahyu, yang memungkinkan terjadinya sintesis
makna dalam pendidikan dan keilmuan Islam.

Di era modern, tantangan terhadap keilmuan Islam
semakin kompleks: Al, genetika, eksplorasi luar angkasa,
digitalisasi eksistensi, dan sebagainya. Semua ini adalah
“benda asing” yang masuk ke dalam sistem nilai Islam. Jika
dibiarkan tanpa proses ‘“pelapisan nacre” atau wahyu dengan

116



berbagai lapisannya, maka akan terjadi disintegrasi makna dan
krisis etika. Dengan memahami model simbolik tiram-wahyu-
alam, umat Islam dapat mengembangkan pendekatan integratif:
bukan hanya menguasai data, tetapi memberi makna dan arah
terhadap data itu. Di sinilah letak urgensinya dalam pendidikan
Islam, pengembangan kurikulum, dan pembentukan pemikiran
Islam kontemporer.

Mutiara keilmuan Islam adalah bentuk pengetahuan
yang lahir dari integrasi antara wahyu, akal, intuisi dan sejarah;
terbentuk melalui proses panjang penyaringan, perlindungan,
dan pemurnian; dilapisi oleh nilai-nilai dasar agidah, syariah,
dan akhlak; diperhalus oleh ijtihad dan tajdid ulama lintas
generasi; dipadukan dengan berbagai pendekatan lintas disiplin
ilmu serta bercahaya secara spiritual, estetis, dan intelektual—
seperti nacre yang menyelimuti dan memperindah sebutir pasir
menjadi mutiara.

Mutiara keilmuan adalah hasil penyaringan nilai dan
pencarian makna, bukan sekadar pengumpulan data. Integrasi
ilmu layaknya mutiara keilmuan Islam mengandung cahaya
iridescent—xkilau yang berubah-ubah sesuai sudut pandang—
mencerminkan keluasan pandangan, pendekatan dan dimensi
ilmu yang tak pernah kaku. Tradisi ilmiah Islam klasik dan
modern tidak hanya menunjukkan bagaimana wahyu menjadi

117



pusat gravitasi epistemologis yang melahirkan pemikiran
rasional, spiritual, dan etis dalam satu tarikan nafas, tetapi juga
dengan meminjam analogi biologis dari tiram, menyuguhkan
cara baru untuk memahami keilmuan Islam. sebagai hasil dari
penyaringan spiritual dan intelektual yang terus-menerus
terhadap realitas. wahyu bertindak sebagai filter spiritual dan
etis, yang tidak menolak realitas, tetapi mengolahnya dengan
prinsip ilahiah hingga melahirkan ilmu yang bercahaya dan
berfaedah.

118



L. Penutup : Dari Mutiara Keilmuan Menuju

Peradaban IImu

Buku ini lahir dari kesadaran mendalam bahwa
keilmuan Islam tidak boleh berhenti sebagai warisan masa lalu,
tetapi harus terus hidup, tumbuh, dan memberi makna bagi
realitas zaman. Mutiara Keilmuan bukan sekadar istilah
metaforis, melainkan sebuah paradigma epistemologis yang
memandang ilmu sebagai proses panjang, berlapis, dan penuh
tanggung jawab moral. la mengajarkan bahwa pengetahuan
sejati tidak lahir secara instan, tetapi melalui ketekunan
intelektual, penyaringan nilai, dan dialog berkelanjutan antara
wahyu, akal, dan realitas sosial.

Melalui analogi tiram dan mutiara, buku ini
menegaskan  bahwa  tantangan  zaman—»baik  berupa
perkembangan sains dan teknologi, perubahan sosial, maupun
arus pemikiran global—bukanlah ancaman yang harus ditolak
secara apriori. Sebaliknya, tantangan tersebut adalah “butiran
pasir” yang, jika dikelola dengan kerangka nilai wahyu dan
tradisi keilmuan yang kokoh, dapat ditransformasikan menjadi
mutiara hikmah yang bernilai tinggi. Di sinilah letak inti
Paradigma Pemikiran Mutiara Keilmuan: ilmu tidak ditolak,
tetapi diproses; tidak ditelan mentah, tetapi dimurnikan; tidak
dibiarkan netral, tetapi diarahkan untuk kemaslahatan.

119



Paradigma ini sekaligus menjadi kritik terhadap dua
kecenderungan ekstrem dalam pengembangan keilmuan Islam
kontemporer. Di satu sisi, kecenderungan defensif yang
menutup diri dari perkembangan ilmu modern atas nama
kemurnian tradisi. Di sisi lain, kecenderungan imitasi yang
menerima ilmu modern tanpa penyaringan nilai, sehingga
kehilangan orientasi etis dan spiritual. Mutiara Keilmuan
menawarkan jalan tengah yang produktif: integrasi protektif,
akumulatif, dan transformatif, di mana wahyu menjadi pagar
epistemologis, tradisi menjadi fondasi, dan ijtihad akademik
menjadi motor penggerak.

Sebagai paradigma pemikiran UIN Datokarama Palu,
Mutiara Keilmuan bukan hanya kerangka teoritis, tetapi juga
komitmen institusional. la menuntut agar pendidikan,
penelitian, dan pengabdian kepada masyarakat dijalankan
sebagai satu kesatuan proses keilmuan yang utuh. Kurikulum
tidak sekadar mentransfer pengetahuan, penelitian tidak
berhenti pada publikasi, dan pengabdian tidak menjadi aktivitas
seremonial. Semuanya diarahkan untuk menghasilkan
“mutiara”—Yyakni lulusan berkarakter, ilmu yang bermakna,
dan kontribusi nyata bagi masyarakat, bangsa, dan

kemanusiaan.

120



Lebih jauh, buku ini juga mengandung pesan
pewarisan. Paradigma pemikiran tidak lahir untuk satu
generasi, apalagi untuk satu kepemimpinan. la lahir untuk
dirawat, dikritisi, dikembangkan, dan diwariskan. Mutiara
Keilmuan menuntut adanya sanad intelektual yang
berkelanjutan—dari dosen kepada mahasiswa, dari peneliti
kepada peneliti berikutnya, dari institusi kepada masyarakat.
Dalam konteks inilah, UIN Datokarama Palu dipanggil bukan
hanya sebagai pusat pendidikan, tetapi sebagai rumah
peradaban ilmu yang menyalakan cahaya dari kawasan timur
Indonesia untuk percaturan akademik nasional dan global.

Pada akhirnya, buku ini tidak menawarkan jawaban
final, melainkan arah dan etos berpikir. la mengajak
pembaca—akademisi, mahasiswa, dan pengambil kebijakan—
untuk memandang ilmu sebagai amanah, bukan sekadar alat;
sebagai jalan pengabdian, bukan hanya sarana Karier; dan
sebagai cahaya peradaban, bukan sekadar akumulasi informasi.
Seperti mutiara yang tersembunyi di kedalaman laut, ilmu
sejati menuntut keberanian untuk menyelam, kesabaran untuk
berproses, dan kebijaksanaan untuk menampilkannya bagi
kemaslahatan bersama.

Dengan segala keterbatasannya, buku ini diharapkan
menjadi pijakan awal bagi perjalanan panjang Paradigma

121



Pemikiran Mutiara Keilmuan. Semoga ia terus disempurnakan
oleh generasi setelahnya, dan semoga UIN Datokarama Palu
senantiasa menjadi ruang tempat mutiara-mutiara ilmu lahir,
berkilau, dan memberi cahaya bagi peradaban. Wallahu a‘lam

bi al-shawab.

122



A. DAFTAR PUSTAKA
Model dan Contoh Integrasi Ilmu: Mutiara Keilmuan

Abu Mansur Al-Maturidi. (2005). Ta 'wilat Ahl al-Sunnah. Dar
al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Addadi, L., & Weiner, S. (2014). Biomineralization: mineral
formation by organisms. Physica Scripta, 89(9),
098003. https://doi.org/10.1088/0031-
8949/89/9/098003

Al-Attas, M. Naquib. (1998). Islam and secularism. 197.
https://books.google.com/books/about/Islam_and_Secul
arism.html?hl=id&id=axRUAQAACAAJ

Al-Attas, S. M. N. (1991). The concept of education in Islam:
A framework for an Islamic philosophy of education.
(No Title).

Al-Attas, S. M. N. (2014). Prolegomena to the Metaphysics of
Islam. Penerbit UTM Press.

Al-Jabri, A.-D. M. (2000). takwin al-’aqgl al-’arabi. Al-Markaz
al-Thagafi al-’ Arabi.

Aymard, J.-B., & Laude, P. (2004). Frithjof Schuon: life and
teachings. SUNY press.

Bakar, O. (1991). Tawhid and science: Essays on the history
and philosophy of Islamic science.

Black, M. (1962). Models and Metaphors. Cornell University
Press. https://doi.org/10.7591/9781501741326

Brown, J. A. C. (2017). Hadith: Muhammad’s legacy in the
medieval and modern world. Simon and Schuster.

123



Cassirer, E. (1953). The philosophy of symbolic forms: Volume
4: The Metaphysics of symbolic forms (Vol. 4). Yale
University Press.

Chittick, W. C. (2010). The Sufi path of knowledge: Ibn al-
‘Arabi’s metaphysics of imagination. State University of
New York Press.

Fakhry, M. (2004). A history of Islamic philosophy. Columbia
University Press.

Gairdner, W. H. T. (1914). Al-ghazali’s mishkat al-anwar and
the ghazali problem. Der Islam, 5(1).

Gentner, D. (1983). Structure-mapping: A theoretical
framework for analogy. Cognitive Science, 7(2).

Gervis, M. H., & Sims, N. A. (1992). The biology and culture
of pearl oysters (Bivalvia pteriidae) (Vol. 21).
WorldFish.

Ghazali. (1963). Thya ‘ulum al-din. BRILL.
https://doi.org/10.1163/9789004662087

Hallag, W. B. (2008). The Origins and Evolution of Islamic
Law: A Response By Wael B. Hallag.
https://academic.oup.com/jis/article-
abstract/19/3/456/677329

Hickman, C. P., Roberts, L. S., Larson, A., Anson, H. ., &
Eisenhour, D. J. (2006). Integrated principles of
zoology (Vol. 15). McGraw-Hill New York, NY.

124



Hogan, R. (1978). Plato’s Republic. Translated by G. M. A.
Grube. Indianapolis, Indiana: Hackett Publishing
Company. 1974. (Second Printing). $1.75. vii + 263
pages. Dialogue, 17(4), 720-722.
https://doi.org/10.1017/s0012217300041500

Kellogg, M. L., Cornwell, J. C., Owens, M. S., & Paynter, K. T.
(2013). Denitrification and nutrient assimilation on a
restored oyster reef. Marine Ecology Progress Series,
480, 1-19. https://doi.org/10.3354/meps10331

Marcotte, R. D. (2012). Knowledge in Later Islamic
Philosophy: Mulla Sadra on Existence, Intellect, and
Intuition * By IBRAHIM KALIN. Journal of Islamic
Studies, 23(2), 236-239.
https://doi.org/10.1093/jis/ets002

Mayer, G. (2005). Rigid Biological Systems as Models for
Synthetic Composites. Science, 310(5751), 1144-1147.
https://doi.org/10.1126/science.1116994

McCarty, L. S., & Munkittrick, K. R. (1996). Environmental
biomarkers in aquatic toxicology: Fiction, fantasy, or
functional? Human and Ecological Risk Assessment: An
International Journal, 2(2), 268-274.
https://doi.org/10.1080/10807039609383607

Molland, A. G. (1969). Islam - Science and Civilization in
Islam. By Seyyed Hussein Nasr, with a preface by
Giorgio de Santillana. Harvard University Press and
Oxford University Press. 1968. Pp. 384. 85s. 6d. The
British Journal for the History of Science, 4(4), 416—
416. https://doi.org/10.1017/s0007087400010438

125



Nasr, S. (1989). Knowledge and the Sacred: Revisioning
Academic Accountability.
https://books.google.com/books?hl=id&Ir=&id=1ChnJI
0Mu4sC&oi=fnd&pg=PP9&dg=Knowledge+and+the+
Sacred&ots=BkwOWbY KBI&sig=hP84uK7CREp2f70f
sTUsQHv_Yoo

Nasr, S. H. (1968). Man and nature: The spiritual crisis of
modern man.

Nasr, S. H. (1989). Knowledge and the Sacred: Revisioning
Academic Accountability. Suny Press.

Nasr, S. H. (2001). Science and civilization in Islam. ABC
International Group.

Nassau, K. (2001). The physics and chemistry of color: the
fifteen causes of color.

Newell, R. I. E. (2004). Ecosystem influences of natural and
cultivated populations of suspension-feeding bivalve
molluscs: a review. Journal of Shellfish Research,
23(1), 51-62.

Pennak, R. W. (1963). Invertebrate Zoology. Robert D. Barnes.
Saunders, Philadelphia, Pa., 1963. xiv + 632 pp. lllus.
$10. Science, 140(3564), 286-286.
https://doi.org/10.1126/science.140.3564.286

Perelman, C., & Olbrechts-Tyteca, L. (1969). Rhetoric: A
Treatise on Argumentation.

Phillips, D. J. H. (1980). Quantitative aquatic biological
indicators: their use to monitor trace metal and
organochlorine pollution.

126



Prof Irwan Abdullah, Prof Rochmat Wahab, Prof Asrorun
Niam, Prof Agus Najib, & Prof Lukman Tahir. (2025).
Qira’ah Mu’asirah; Dalam Berbagai Perspektif (Mol.
1). PUSTAKA AL-ASHFA.

Rahman, F. (2017). Islam & modernity: transformation of an
intellectual tradition (Vol. 15). University of Chicago
Press.

Ricoeur, P. (1967). The symbolism of evil (Mol. 18). Beacon
Press.

Rosa, M., Ward, J. E., & Shumway, S. E. (2018). Selective
Capture and Ingestion of Particles by Suspension-
Feeding Bivalve Molluscs: A Review. Journal of
Shellfish Research, 37(4), 727-746.
https://doi.org/10.2983/035.037.0405

Rumi, J. (2006). Mathnawi of jalaluddin rumi. Adam
Publishers.

Sahl bin Abdullah Al-Tustari. (2007). Tafsir al-Qur’an al-
"Azim. Dar Al-Kotob Al-lImiyah.

Sardar, Z. (1997). Postmodernism and the Other. Pluto Press.
https://doi.org/10.2307/}j.28799916

Sardar, Z. (1998). Postmodernism and the other: New
imperialism of western culture. Pluto Press.

Scales, H. (2015). Spirals in time: the secret life and curious
afterlife of seashells. Bloomsbury Publishing.

Shafi'l, M. ibn 1., Khadduri, M., & Khadduri, M. (1961).
Islamic Jurisprudence: Shafi T’s Risala. Johns Hopkins
Press.

127



Southgate, P., & Lucas, J. (2011). The pearl oyster. Elsevier.

Strack, E. (2006). Pearls: Ruhle-Diebener-Verlag: Stuttgart.
Germany2006.

Wang, W., Scarratt, K., Hyatt, A., Shen, A. H.-T., & Hall, M.
(2006). Identification of “Chocolate Pearls” Treated by
Ballerina Pearl Co. Gems &amp; Gemology, 42(4),
222-235. https://doi.org/10.5741/gems.42.4.222

Ward, Fred., & Ward, Charlotte. (1995). Pearls. 64.
https://books.google.com/books/about/Pearls.htmlI?hl=i
d&id=024ZAQAAIAAJ

Weiner, S., & Addadi, L. (1997). Design strategies in
mineralized biological materials. Journal of Materials
Chemistry, 7(5). https://doi.org/10.1039/a604512j

Zhu, C., Southgate, P. C., & Li, T. (2018). Production of pearls.
In Goods and services of marine bivalves (pp. 73-93).
Springer International Publishing Cham.

128



B. DAFTAR PUSTAKA
Mutiara Keimuan : Paradigma Integrasi IImu UIN
Datokarama Palu

Abdullah, M. Amin, Multidisiplin, Interdisiplin, Transdisiplin:
Metode Studi Agama dan Studi Islam di Era
Kontemporer (Yogyakarta: IB Pustaka, 2020)

Abd. Rahman, Integrasi llmu dalam Pendidikan Islam (Jakarta:
Prenadamedia Group, 2020).

Al-Atthas, S. M. N., Naquib, Islam and Secularism, Kuala
Lumpur: International Institute of Islamic Thought and
Civilization (ISTAC), 1993.

Al-Attas, Prolegomena to the Metaphysics of Islam. (ISTAC.,
1995)

Al-Farugi, 1. R., Islamization of Knowledge: General
Principles and Work Plan ( 111T.,1982)

Al-Ghazali, Ihya Ulum al-Din, jilid 1, Beirut: Dar al-Kutub al-
‘[lmiyyah, 1997)

Al-Ghazali, Mishkat al-Anwar, terj. W.H.T. Gairdner (Lahore:
Sh. Muhammad Ashraf, 1952)

Addadi, L., & Weiner, S., Biomineralization: mineral formation
by organisms. Physica Scripta, 2014) dalam
https://doi.org/10.1088/0031-8949/89/9/098003

Arabi, Ibn, Futuhat al-Makkiyya, ed. Osman Yahya (Cairo: al-
Hay’ah al-Misriyya, 1972).

129


https://doi.org/10.1088/0031-8949/89/9/098003

Brown, Jonathan., Hadith: Muhammad’s Legacy in the
Medieval and Modern World. (Oneworld Publications,
2009).

Dimitri, Gutas, Greek Thought, Arabic Culture. (Routledge,
1998)

Elsevier & Strack, E.. Pearls. (Stuttgart: Ruhle-Diebener-
Verlag, 2006)

Floridi, Luciano The Ethics of Information (Oxford: Oxford
University Press, 2013).

Gervis, M. H., & Sims, N. A. The Biology and Culture of
Pearl Oysters (Bivalvia: Pteriidae). ICLARM Studies
and Reviews, 1992).

Harari, Yuval Noah, Homo Deus: A Brief History of Tomorrow.
Harper, 2017.

IPCC. Climate Change 2023: Synthesis  Report.
Intergovernmental Panel on Climate Change, 2023

Kellogg, M. L., et al., Denitrification and nutrient assimilation
on a restored oyster reef. Marine Ecology Progress
Series, 480, 2014

Klein, Julie Thompson. Interdisciplinarity: History, Theory,
and Practice. Wayne State University Press, 1990.
Mann, S., Biomineralization: Principles and Concepts in
Bioinorganic Materials Chemistry. (Oxford University

Press, 2001)

130



Manzur, Ibn. Lisan al- ‘4rab, Beirut: Dar al-Sadir, 1955-1956.

Mayer, G., Rigid biological systems as models for synthetic
composites. Science, 310 (5751, 2005), 1144-1147).

Monier-Williams, MA, Sanskrit-English Dictionary. Oxford:
Clarendon Press, 1899).

Murata, Sachiko, & William C. Chittick, The Vision of Islam
(New York: Paragon House, 1994)

Molland, A. G. (1969). Islam - Science and Civilization in
Islam. By Seyyed Hussein Nasr, with a preface by
Giorgio de Santillana. Harvard University Press and
Oxford University Press. 1968.

Nassau, Kurt., The Physics and Chemistry of Color: The
Fifteen Causes of Color. 2nd ed., Wiley-Interscience,
2001]

Nasr, Seyyed Hossein, Knowledge and the Sacred (Albany:
State University of New York Press, 1989).

Nasr, Seyyed Hossein, Man and Nature: The Spiritual Crisis of
Modern Man (London: George Allen & Unwin, 1968)

------ , Science and Civilization in Islam (Harvard University
Press, 1968).

Newell, R. I. E., Ecosystem influences of natural and cultivated

populations of suspension-feeding bivalve mollusks: a
review. Journal of Shellfish Research, 23(1), 2004).

131



Perelman, C., & Olbrechts-Tyteca, L., The New Rhetoric: A
Treatise on Argumentation (University of Notre Dame
Press, 1969).

OECD. The Future of Education and Skills 2030: Conceptual
Learning Framework. OECD Publishing, 2019.

Rumi, Jalaluddin, The Mathnawi of Jalal al-Din Rumi, ed. &
trans. Reynold A. Nicholson (London: E.J.W. Gibb
Memorial, 1925).

Southgate, P. C., & Lucas, J. S. The Pearl Oyster, 2008

Taylor, J. J., & Strack, E. (2008). "Pearl Production." In
Southgate & Lucas (Eds.), The Pearl Oyster. Elsevier,
2008).

Viktor E. Frankl, Mans Search for Meaning: An Introduction
to Logotherapy, (New York, USA: 1985)

Ward, F., The Nature of Pearls. National Geographic Society,
1995)

Winner, Langdon, The Whale and the Reactor: A Search for
Limits in an Age of High Technology. University of
Chicago Press, 1986.

Weiner, S., & Addadi, L. (1997. Design strategies in
mineralized biological materials. Journal of Materials
Chemistry, 7(5), 689-702]

Zhu, C., Southgate, P. C., & Li, T. (2018). Production of pearls.

In Goods and services of marine bivalves (pp. 73-93).
Springer International Publishing Cham.

132



PROFIL PENULIS

Lukman S. Thahir merupakan
Guru Besar bidang Filsafat dan
Pemikiran Islam di UIN
Datokarama Palu. Sejak 2023
sampai saat ini menjabat
sebagai Rektor UIN
Datokarama Palu. Lulusan S3

UIN Sunan Kalijaga dalam

bidang Filsafat dan Pemikiran
Islam tahun 2004 adalah juga sebagai Pendiri Yayasan Wisdom
Institut, pernah menjabat Rektor Universitas Al-Khairat Palu
pada tahun 2007-2011. Saat ini, aktivitas penulis, selain
sebagai Pimpinan Perguruan Tinggi, ia banyak fokus pada
kegiatan sosial kemasyarakatan terutama secara khusus
melakukan pendampingan dan pemberdayaan mantan teroris
Poso.

Karya tulisnya telah banyak dipublikasikan dalam
bentuk buku, jurnal nasional maupun internasional, majalah,
serta kolom opini di berbagai media nasional. Selain
menjalankan perannya sebagai dosen dan peneliti, sejak 2022
hingga kini ia dipercaya mengemban amanah sebagai Ketua
Tanfidziyah Pengurus Wilayah (PW) Nahdlatul Ulama (NU)

133



Sulawesi Tengah Periode 2022-2027 dan juga menjabat
sebagai Wakil Ketua Umum Majelis Ulama Indonesia (MUI)
Sulawesi Tengah 2023 sampai sekarang.

Buku-bukunya yang telah diterbitkan Gagasan Islam
Liberal Muhammad Igbal (Jakarta: Bina Mulia 2002), Studi
Islam Interdisipliner: Aplikasi Pendekatan Filsafat, Sosiologi,
dan Sejarah (Yogyakarta: Qirtas, 2004), Kritik Islam Rasional
Harun Nasution dari Nalar Tradisi, Modernitas hingga Nalar
Kritis, (Makassar: Pustaka Refleksi, 2002), Semua di Luar
Nalar (2019), Filsafat Bisnis (2020), dan Filsafat Pandemi
(2020), Tuhan Bukan di Langit Tetapi di Bumi: Membaca
Teologi Islam dengan Cara Kritis Transformatif, (Yogyakarta,
2022). Saat ini penulis menetap di Kota Palu Sulteng. Adapun
email penulis: lukmansthahir@iainpalu.ac.id atau
lukmanst65@gmail.com.

134



PARADIGMA INTEGRASI ILMU
UIN DATOKARAMA PALU

Buku Mutiara Keilmuan adalah undangan intelektual bagi dosen,
mahasiswa, peneliti, dan pengelola PTKIN - untuk tidak berhenti pada
wacana integrasi, tetapi menghidupkannya dalam kurikulum,
penelitian, pengabdian masyarakat, dan praksis akademik sehari-hari
bahkan dalam pergaulan lintas komunitas, kelompok, madzhab dan
organisasi. Memperbanyak ruang-ruang perjumpaan, tidak terjebak
dalam tempurung pergaulan yang dibuatnya sendiri melalui kelompok-
kelompok dalam masyarakat. - Prof. Dr. M. Amin Abdullah

Salah satu kelebihan utama buku ini adalah penekanannya pada
hikmah sebagai tujuan akhir integrasi ilmu. llmu yang terintegrasi tetapi
tidak berujung pada hikmah akan tetap rapuh. Hikmah menuntut
keseimbangan antara pengetahuan, kebajikan, dan tindakan. la
menuntut kerendahan hati intelektual, kesadaran spiritual, dan
tanggung jawab sosial. Dalam dunia yang sedang menghadapi krisis
makna, krisis ekologi, dan tantangan teknologi digital, orientasi hikmah
menjadi semakin penting. Buku ini menunjukkan bahwa filsafat. Islam -
. tidak kehilangan relevansinya; justru memiliki. potensi besar untuk

berkontribusi dalam pencarian solusi peradaban global.
- Prof. Dr. Mulyadhi Kartanegara

Buku ini tidak hanya merekam sebuah gagasan, tetapi
merepresentasikan kesadaran institusional akan kebutuhan mendesak
dunia perguruan tinggi keagamaan Islam untuk memiliki paradigma
keilmuan yang kokoh, kontekstual, dan berakar pada nilai-nilai Islam.

- Rektor UIN Datokarama Palu

o) e W

ISBN 978-b23-9952b-2-4
%“‘M’onnlh I|| |I||I | | I |I|| | || I

UIN Datokarama Press
J1. Diponegoro No. 23, Kota Palu, Sulawesi Tengah 786239 952624
press@uindatokarama.ac.id



	001 Sampul Depan.pdf (p.1)
	001a bagian Sampul selanjutnya.pdf (p.2-3)
	002 Kata Pengantar.pdf (p.4-22)
	003 Isi Mutiara Keilmuan  Paradigma Integrasi Ilmu UIN Datokarama Palu.pdf (p.23-154)
	004 Profil Penulis.pdf (p.155-156)
	005 Sampul Belakang.pdf (p.157)

