
1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 
 

HAK CIPTA/COPYRIGHT 

© 2024 Dr. Bahdar, M.H.I 

Email bahdar@uindatokarama ac.id 

HP.081.341.207.628 

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang. 

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh 

atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik 

cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari 

penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan 

pendidikan dengan menyebut sumbernya. 

Penerbit: 

 

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat  

Alamat:  Jl. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah 

Cetakan Pertama: Maret 2024 

ISBN: Nomor belum ada 

 

 

 

 

 



3 
 

KATA PENGANTAR 

 بسم الله الرحمن الرحيم 

دٍ، وَعَلىََٰ آلَهَ   لََةُ وَٱلسهلََمُ عَلىََٰ سَي َدَنَا مُحَمه لَمَينَ، وَٱلصه َ ٱلْعََٰ َ رَب  ٱلْحَمْدُ لَِلّه

 وَصَحْبَهَ أجَْمَعَينَ 

Segala puji bagi Allah Swt., yang dengan rahmat dan 

hidayah-Nya kita dapat menjalani kehidupan sehari-hari. 

Shalawat dan salam semoga tercurah kepada Nabi 

Muhammad saw., keluarga, sahabat, dan seluruh 

pengikutnya yang istiqamah hingga akhir zaman. 

Allah Swt. berfirman: 

ينَ وَلَينُذَرُوا قوَْمَهُمْ  نْهُمْ طَآئَفَةٌ ل َيَتفََقههُوا فيَ الد َ  فلَوَْلََ نَفرََ مَنْ كُل َ فرَْقَةٍ م َ

"Mengapa tidak pergi dari tiap-tiap golongan beberapa 

orang untuk memperdalam pengetahuan mereka tentang 

agama dan untuk memberi peringatan kepada kaumnya…" 

(QS. At-Taubah [9]: 122). 

Ayat ini mengingatkan kita bahwa memahami fikih bukan 

hanya kewajiban akademik, tetapi juga kebutuhan praktis 

dalam kehidupan sehari-hari. Fikih hadir untuk menuntun 

kita agar setiap langkah hidup menjadi berkah, dari ibadah 

hingga interaksi sosial, dari rumah tangga hingga akhlak 

yang mulia. 

Buku “Langkah Hidup Berkah” hadir dengan tujuan 

sederhana namun penting: memberikan panduan yang 

mudah dipahami dan dapat langsung diterapkan dalam 

kehidupan sehari-hari. Buku ini bukan hanya tentang 

hukum-hukum fikih, tetapi tentang bagaimana kita bisa 

hidup dengan kesadaran dan kebaikan di setiap aspek: 



4 
 

1. Memperkuat ibadah agar hati dan jiwa selalu tenang 

dan dekat dengan Allah Swt. 

2. Menjalankan muamalah dengan adil dan penuh 

keberkahan, membangun hubungan sosial yang 

harmonis. 

3. Mengelola rumah tangga dengan kasih sayang, 

kesabaran, dan keteladanan, sehingga keluarga 

menjadi sumber kebahagiaan. 

4. Menginternalisasi akhlak mulia dalam interaksi 

sosial, menebar kebaikan, dan menjadi teladan bagi 

lingkungan sekitar. 

Setiap langkah kecil yang kita ambil untuk memahami dan 

mengamalkan fikih adalah investasi pahala dan 

keberkahan. Jangan pernah merasa terlambat untuk 

memulai, karena setiap hari adalah kesempatan baru untuk 

mendekatkan diri kepada Allah Swt., memperbaiki 

hubungan dengan orang lain, dan membangun rumah 

tangga serta masyarakat yang harmonis. Dengan niat yang 

tulus, hidup kita bisa menjadi sumber kebaikan tidak hanya 

untuk diri sendiri, tetapi juga untuk keluarga dan 

lingkungan sekitar. 

Segala kritik, saran, dan doa sangat penulis harapkan 

agar karya ini terus berkembang dan bermanfaat bagi 

banyak orang. 

ُ الْمُوَف َقُ إلَىَ أقَْوَمَ الطهرَيقَ   وَاللّٰه

ُ خَيْرًا  ُ فَيْكُمْ وَجَزَاكُمُ اللّٰه  باَرَكَ اللّٰه

Palu, Maret 2024 

Penulis 

Dr. Bahdar, M.H.I 



5 
 

DAFTAR ISI 

Halaman Judul……………………………………………..i 

Halaman Hak Cipta………………………………………. ii 

Halaman Kata Pengantar………………………………....iii 

Halaman Profil Penulis…………………………………., iv 

Halaman Daftar Isi………………………………… …...   v 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Penulisan………………… 1 

B. Kegelisahan Umat yang Ingin Hidup Lebih 

Dekat dengan Allah ……………………… 

 

3 

C. Pentingnya Motivasi Berbasis Fikih dalam  

Kehidupan Modern ………………………. 

 

5 

D. Arah dan Tujuan Penulisan Buku…………. 7 

E. Harapan Penulis 10 

 

BAB II 

FIKIH KEHIDUPAN 

 

A. Pengertian Fikih Kehidupan………………. 13 

B. Mengapa Fikih Harus Menjadi Motivasi…. 16 

C. Fikih sebagai Cahaya di Tengah Ujian Dunia 20 

D. Syariat untuk Memudahkan, Bukan 

Menyulitkan……………………………….. 

 

24 

BAB III  

IBADAH YANG MENGHIDUPKAN HATI 

 

A. Niat sebagai Pencipta Keberkahan………… 29 

B. Shalat  Motivasi Melawan Kelelahan Batin.. 34 



6 
 

C. Zikir dan Doa: Penenteram Jiwa yang 

Gelisah 

38 

D. Puasa: Melatih Kendali Diri ………………… 42 

E. Sedekah: Membuka Pintu Rezeki…………… 47 

F. Menjadikan Ibadah sebagai Gaya Hidup …… 52 

 

BAB IV 

CARA MENJAGA KONSISTENSI IBADAH 

 

A. Melawan Rasa Malas……………………….. 58 

B. Menaklukkan Godaan Dunia……………….. 60 

C. Istiqamah dalam Tekanan Hidup…………… 62 

D. Motivasi Ibadah Harian untuk Penguatan 

Spiritual……………………………………. 

 

64 

 

BAB V 

MENCARI REZEKI YANG HALAL 

 

A. Rezeki Halal sebagai Sumber Ketenangan… 68 

B. Etika Dagang dan Interaksi dalam Islam….. 71 

C, Menghindari Riba dan Penipuan…………… 76 

D. Kejujuran sebagai Modal Utama…………… 81 

E. Amanah dan Integritas dalam Pekerjaan…… 87 

 

BAB VI  

MEMAKMURKAN HIDUP DENGAN BERBAGI 

 

A. Zakat dan Infak yang Membersihkan 

Hati….. 

94 

B. Sedekah sebagai Penolak Bala………………. 97 

C. Mengelola Harta Tanpa Berlebihan………… 101 

D. Motivasi untuk Hidup Sederhana namun…… 106 



7 
 

 

 

BAB VII 

MEMBENTUK KELUARGA SAKINA 

 

A. Pernikahan sebagai Ibadah Besar…………… 110 

B. Karakter Pasangan Ideal Menurut 

Syariat….. 

115 

C. Komunikasi yang Berkah…………………… 119 

D. Tanggung Jawab Suami dan Istri…………… 122 

E. Mengatasi Konflik Rumah Tangga dengan 

Akhlak………………………………………. 

 

126 

 

BAB VIII 

MENJAGA KEUTUHAN DAN KEHARMONISAN 

KELUARGA 

 

A. Menahan Marah, Menjaga Lisan ………….. 131 

B. Menutup Pintu Perselingkuhan…………….. 134 

C. Doa-doa untuk Kedamaian Rumah 

Tangga….. 

137 

D. Mendidik Anak dengan Kasih dan 

Keteladanan………………………………… 

 

141 

E. Keluarga sebagai Sumber Motivasi Iman….. 145 

 

BAB IX  

MENJADI MUSLIM YANG BERMANFAAT 

 

A. Akhlak Sosial sebagai Wujud Iman………… 149 

B. Adab Bertetangga dan 

Bermasyarakat……… 

152 

C. Menghindari Ghibah, Fitnah, dan Buruk  



8 
 

Sangka………………………………………. 156 

D. Etika Pergaulan dan 

Pertemanan…………….. 

160 

E. Menjadi Teladan di Lingkungan ……………. 164 

 

 

BAB X 

MOTIVASI HIDUP TANPA MAKSIAT SOSIAL 

 

A. Menjaga Hati di Era Media Sosial …………. 168 

B. Menahan Diri dari Perbuatan 

Merusak……… 

172 

C. Mengembangkan Jiwa Toleransi dan 

Kebaikan…………………………………….. 

 

175 

D. Taubat dan Perubahan Diri dalam Lingkungan  179 

E. Spirit untuk Menjadi Muslim yang Lembut 

dan Berdaya…………………………………. 

183 

 

 

BAB XI 

PENUTUP 

 

A, Intisari Empat Pilar Fikih 

Kehidupan………... 

188 

B. Kesimpulan Umum Isi Buku ……………….. 191 

C. Kata Bijak Berbasis Fikih Hidup 

Berkah…… 

195 

 DAFTAR PUSTAKA……………………….. 199 

 

Lampiran : 



9 
 

1. Snopsis Buku………………………………………. 201 

2. Riwayat Penulis……………………………………..204 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A.Latar Belakang Penulisan 

Perkembangan masyarakat Muslim pada era modern 

menunjukkan adanya kebutuhan yang semakin mendesak 

terhadap pemahaman fikih yang komprehensif, aplikatif, 

dan relevan dengan dinamika kehidupan kontemporer. 

Dalam berbagai studi keislaman, fikih tidak hanya 

diposisikan sebagai seperangkat hukum yang bersifat 

normatif, tetapi juga sebagai kerangka etis yang 

mengarahkan perilaku individu dan masyarakat menuju 

kemaslahatan. Namun demikian, berbagai penelitian 

menunjukkan bahwa pemahaman masyarakat terhadap 

fikih masih sering bersifat parsial, terpisah-pisah, dan 

kurang terintegrasi dengan persoalan kehidupan sehari-hari, 

baik dalam bidang ibadah, muamalah, pembinaan keluarga, 

maupun etika sosial. 

Kondisi tersebut semakin diperkuat oleh perubahan 

sosial yang berlangsung cepat, seperti perkembangan 

teknologi digital, pola interaksi ekonomi yang semakin 

kompleks, transformasi struktur keluarga, serta 

meningkatnya fenomena sosial seperti konflik relasional, 

penurunan etika sosial, dan lemahnya kesadaran spiritual 

generasi muda. Dalam konteks inilah, literatur fikih yang 

mampu memberikan motivasi, pemahaman reflektif, dan 

landasan praktis menjadi sangat diperlukan. Pendekatan 

fikih yang tidak hanya menjelaskan hukum, tetapi juga 



11 
 

menampilkan hikmah, nilai-nilai spiritual, serta 

relevansinya bagi penyelesaian problem aktual, terbukti 

mampu meningkatkan keterlibatan masyarakat dalam 

mengamalkan ajaran agama secara lebih bermakna. 

Buku “Langkah Hidup Berkah: Motivasi Fikih untuk 

Ibadah, Muamalah, Rumah Tangga, dan Akhlak Sosial” 

disusun berdasarkan kebutuhan akademik tersebut. 

Mengacu pada literatur fikih klasik, kontemporer, dan hasil 

penelitian mutakhir dalam bidang pendidikan Islam, karya 

ini berupaya menghadirkan sintesis antara aspek normatif 

(hukum), aspek kontekstual (realitas sosial budaya), dan 

aspek motivasional (pendorong perilaku positif). 

Pendekatan ini sejalan dengan kecenderungan penelitian 

terbaru yang menekankan pentingnya integrasi fikih dengan 

psikologi motivasi, pedagogi, dan studi sosial keagamaan, 

khususnya dalam pembinaan karakter dan tata kehidupan 

masyarakat Muslim. 

Sebagai pendidik dan peneliti dalam bidang fikih 

serta pendidikan agama Islam, penulis menemukan bahwa 

banyak peserta didik, guru, maupun masyarakat umum 

membutuhkan referensi yang mampu menjelaskan fikih 

secara lebih hidup, inspiratif, dan aplikatif. Literatur yang 

tersedia memang cukup banyak, namun sebagian besar 

masih menekankan aspek hukum secara teknis tanpa 

mengaitkannya dengan pembentukan kesadaran religius, 

etika sosial, dan kualitas kehidupan keluarga. Oleh karena 

itu, buku ini hadir untuk mengisi kekosongan tersebut 

dengan menawarkan pendekatan motivatif yang 

menghubungkan pemahaman hukum fikih dengan nilai 

spiritual, moral, dan sosial yang terkandung di dalamnya. 



12 
 

Dengan landasan akademik tersebut, penulisan buku 

ini diharapkan dapat memberikan kontribusi nyata dalam 

pengembangan literatur fikih terapan (applied fiqh), 

penguatan studi keagamaan yang humanis dan kontekstual, 

serta peningkatan kualitas keberagamaan masyarakat. Buku 

ini juga diharapkan dapat menjadi salah satu rujukan bagi 

mahasiswa, akademisi, guru, maupun masyarakat luas 

dalam menata langkah hidup yang lebih berkah melalui 

pemahaman fikih yang integratif, ilmiah, dan memberikan 

motivasi bagi perubahan positif. 

B. Kegelisahan Umat yang Ingin Hidup Lebih Dekat  

    dengan Allah  

Berbagai penelitian dalam bidang psikologi 

keagamaan, sosiologi Islam, dan studi fikih kontemporer 

menunjukkan bahwa umat Islam modern mengalami 

peningkatan kebutuhan spiritual yang signifikan. Di tengah 

perkembangan teknologi, arus informasi yang tidak 

terbatas, serta tuntutan hidup yang kompleks, masyarakat 

merasakan adanya kekosongan makna (meaninglessness) 

yang mendorong mereka untuk mencari kedekatan lebih 

intens dengan Allah. Fenomena ini sering disebut sebagai 

spiritual anxiety atau kegelisahan spiritual, yakni kondisi 

ketika individu merasakan jarak antara tuntutan agama dan 

realitas kehidupannya (Wahab, 2020; Nasr, 2016). 

Kegelisahan tersebut muncul karena beberapa faktor. 

Pertama, berkembangnya budaya materialisme dan 

hedonisme menyebabkan banyak umat merasa jauh dari 

nilai-nilai transendental. Studi-studi kontemporer 

menunjukkan bahwa orientasi hidup yang terlalu berfokus 



13 
 

pada kepuasan duniawi menyebabkan lemahnya hubungan 

spiritual, yang kemudian memunculkan rasa hampa, cemas, 

dan kehilangan arah (Hidayat, 2019). Dalam kondisi seperti 

ini, ajaran fikih yang berfungsi sebagai pedoman hidup 

(way of life) menjadi kebutuhan mendesak untuk 

mengembalikan keseimbangan spiritual dan moral. 

Kedua, transformasi sosial yang cepat termasuk 

perubahan pola interaksi sosial, meningkatnya tekanan 

ekonomi, dan kompleksitas persoalan keluarga membuat 

umat membutuhkan panduan keagamaan yang lebih jelas, 

aplikatif, dan menenteramkan. Banyak individu merasakan 

kegelisahan karena ketidakmampuan menghubungkan 

ajaran fikih dengan persoalan yang mereka hadapi, seperti 

masalah finansial, konflik rumah tangga, hingga etika 

sosial dalam masyarakat multikultural. Penelitian tentang 

religiositas menunjukkan bahwa ketika ajaran agama tidak 

dipahami secara kontekstual, umat cenderung mengalami 

kebingungan dan kekhawatiran dalam menjalani kehidupan 

(Al-Attas, 2015; Qardhawi, 2006). 

Ketiga, rendahnya literasi fikih dalam masyarakat 

turut memperkuat kegelisahan tersebut. Temuan akademik 

di berbagai daerah, termasuk di wilayah-wilayah lokal 

seperti Sulawesi Tengah, menunjukkan bahwa sebagian 

besar umat memahami fikih hanya sebatas aturan teknis 

ibadah, tanpa melihat dimensi hikmah, spiritual, dan etika 

sosial di baliknya. Akibatnya, mereka merasakan jurang 

antara idealitas ajaran agama dan realitas kehidupan sehari-

hari. Kondisi ini memicu pencarian akan panduan yang 

lebih mudah dipahami, relevan, dan mampu membangun 



14 
 

motivasi spiritual untuk mendekat kepada Allah melalui 

praktik fikih yang benar. 

Selain itu, munculnya berbagai isu moral modern 

seperti degradasi akhlak sosial, krisis keteladanan, dan 

disorientasi nilai pada generasi muda turut memperdalam 

kebutuhan umat untuk kembali menemukan pegangan 

spiritual yang kokoh. Para peneliti keislaman menegaskan 

bahwa kedekatan dengan Allah (taqarrub ilallah) 

merupakan faktor kunci dalam pembentukan ketenangan 

batin, stabilitas emosional, dan kekuatan moral masyarakat 

Muslim (Ghazali, Ihya’; Badri, 2018). Oleh sebab itu, 

kegelisahan umat bukan semata-mata persoalan psikologis, 

tetapi juga fenomena sosial-keagamaan yang menuntut 

hadirnya literatur yang mampu menjelaskan fikih dengan 

pendekatan yang motivatif dan kontekstual. 

Melalui pemahaman akademik ini, jelas bahwa 

kegelisahan umat untuk hidup lebih dekat dengan Allah 

merupakan respons terhadap dinamika zaman serta 

ketiadaan panduan fikih yang mampu menghubungkan 

aspek hukum dengan dimensi spiritual. Buku ini hadir 

untuk menjawab kegelisahan tersebut dengan menawarkan 

pendekatan fikih yang integratif, memotivasi, dan relevan 

dengan kebutuhan masyarakat modern. 

C. Pentingnya Motivasi Berbasis Fikih dalam  

     Kehidupan Modern  

Dalam kajian akademik tentang pendidikan Islam, 

psikologi religius, dan studi fikih kontemporer, motivasi 

berbasis fikih memiliki peran strategis dalam membentuk 



15 
 

perilaku keagamaan masyarakat modern. Hal ini 

disebabkan oleh meningkatnya kompleksitas kehidupan 

yang menuntut umat untuk memiliki pedoman moral, 

spiritual, dan hukum yang jelas dalam menjalani aktivitas 

sehari-hari. Fikih tidak hanya berfungsi sebagai perangkat 

aturan, tetapi juga sebagai sumber motivasi yang 

berlandaskan nilai-nilai Qur’ani dan hadits, yang terbukti 

efektif dalam meningkatkan kualitas religiositas dan etika 

sosial individu (Qardhawi, 2006; Abou El Fadl, 2014). 

Pertama, motivasi berbasis fikih penting karena ia 

menawarkan kerangka yang sistematis untuk mengarahkan 

perilaku sesuai prinsip syariah. Berbagai penelitian 

menunjukkan bahwa motivasi religius yang ditanamkan 

melalui pemahaman hukum-hukum fikih mampu 

meningkatkan self-regulation dan self-discipline dalam diri 

seseorang (Hamdan, 2021). Ketika individu memahami 

bahwa setiap tindakan memiliki landasan hukum, hikmah, 

dan nilai pahala, maka kecenderungannya untuk bertindak 

positif meningkat, terutama di tengah arus globalisasi yang 

kerap mendorong gaya hidup instan dan nilai-nilai 

individualistik. 

Kedua, motivasi fikih berfungsi sebagai instrumen 

untuk memperkuat ketahanan moral (moral resilience). 

Dalam era modern, masyarakat menghadapi berbagai 

tantangan etika, seperti konsumerisme, perilaku digital 

yang tidak terkontrol, dan lemahnya integritas sosial. 

Kajian sosiologi agama menegaskan bahwa masyarakat 

yang tidak memiliki landasan moral yang kuat akan 

cenderung mengalami krisis identitas dan disorientasi nilai 

(Berger & Luckmann, 2011). Melalui fikih, umat 



16 
 

mendapatkan motivasi untuk membangun karakter yang 

berakhlak, karena setiap ketentuan fikih mengandung nilai 

moral yang relevan bagi kehidupan sosial. 

Ketiga, motivasi berbasis fikih juga memainkan 

peran penting dalam membentuk kesadaran sosial (social 

awareness). Fikih muamalah, misalnya, menyajikan 

prinsip-prinsip etika transaksi, kejujuran, dan 

profesionalitas yang sangat diperlukan dalam sistem 

ekonomi modern. Berbagai penelitian ekonomi Islam 

menunjukkan bahwa pemahaman fikih yang kuat dapat 

meningkatkan perilaku ekonomi yang adil, transparan, dan 

berkelanjutan (Chapra, 2001; Siddiqi, 2015). Artinya, fikih 

tidak hanya mengatur ibadah ritual, tetapi juga memberikan 

dorongan moral untuk bertindak benar dalam interaksi 

sosial, bisnis, dan kehidupan publik. 

Keempat, adanya kebutuhan psikologis umat 

terhadap motivasi spiritual yang bersifat aplikatif. 

Penelitian psikologi modern menemukan bahwa individu 

yang memiliki motivasi religius internal (intrinsic religious 

motivation) cenderung memiliki tingkat kebahagiaan, 

kepuasan hidup, dan stabilitas emosional yang lebih tinggi 

(Hill & Pargament, 2013). Fikih, ketika dipahami secara 

komprehensif, dapat menjadi sumber motivasi tersebut 

karena ia menghadirkan hubungan harmonis antara aturan 

hidup, makna spiritual, dan tujuan akhir manusia: 

mendekatkan diri kepada Allah. 

Kelima, motivasi berbasis fikih sangat penting untuk 

penguatan keluarga dan hubungan sosial. Dalam konteks 

rumah tangga, fikih munakahat menyediakan panduan etis 



17 
 

dan hukum untuk membina pernikahan, manajemen 

konflik, dan pendidikan anak. Kajian tentang keluarga 

Muslim kontemporer (Ali & Aslam, 2018) menegaskan 

bahwa keluarga dengan literasi fikih yang baik cenderung 

memiliki ketahanan keluarga yang lebih kuat, komunikasi 

yang lebih sehat, dan kualitas hubungan yang lebih baik. 

Dengan demikian, motivasi fikih dapat membantu 

masyarakat menghadapi tantangan sosial seperti perceraian, 

konflik rumah tangga, hingga degradasi akhlak anak. 

Akhirnya, motivasi fikih merupakan jembatan antara 

teori dan praktik keagamaan. Tanpa motivasi, fikih hanya 

akan dipahami sebagai kumpulan hukum abstrak. Dengan 

motivasi, fikih menjadi energi yang mendorong perubahan 

perilaku, memperkuat hubungan dengan Allah, dan 

membantu umat menghadapi tantangan modern secara 

lebih yakin, tenang, dan terarah. Oleh karena itu, dalam 

perspektif akademik, motivasi berbasis fikih bukan hanya 

kebutuhan spiritual, tetapi juga sebuah pendekatan ilmiah 

yang relevan bagi pengembangan pendidikan, moralitas, 

dan kehidupan sosial masyarakat Muslim kontemporer. 

D. Arah dan Tujuan Penulisan Buku  

Penyusunan buku “Langkah Hidup Berkah: Motivasi 

Fikih untuk Ibadah, Muamalah, Rumah Tangga, dan 

Akhlak Sosial” memiliki arah dan tujuan yang dibangun 

berdasarkan kebutuhan ilmiah, sosial, dan pedagogis. 

Dalam perspektif akademik, penulisan buku ini diarahkan 

untuk memberikan kontribusi pada pengembangan literasi 

fikih yang integratif, kontekstual, dan aplikatif, sejalan 



18 
 

dengan temuan penelitian modern dalam bidang fikih, 

pendidikan Islam, dan psikologi religius. 

1. Arah Penulisan Buku 

Pertama, penulisan buku ini diarahkan pada 

penguatan pemahaman fikih yang bersifat holistik. 

Berbagai literatur akademik menegaskan bahwa fikih tidak 

dapat dipisahkan dari konteks sosial, budaya, dan 

kebutuhan psikologis umat. Oleh karena itu, arah penulisan 

difokuskan pada penggabungan antara dimensi hukum 

(ahkām), hikmah, dan motivasi spiritual agar fikih dapat 

dipahami sebagai pedoman hidup yang utuh, bukan sekadar 

aturan teknis (Qardhawi, 2006; Kamali, 2018). 

Kedua, buku ini diarahkan untuk menghadirkan fikih 

yang relevan dengan dinamika kehidupan modern. 

Tantangan kontemporer seperti digitalisasi, perubahan 

ekonomi, dinamika rumah tangga, dan interaksi sosial 

multikultural menuntut adanya literatur fikih yang mampu 

menjawab persoalan nyata umat. Oleh karena itu, arah isi 

buku ini menekankan integrasi fikih dengan realitas empiris 

melalui pendekatan applied fiqh sebagaimana disarankan 

dalam penelitian keislaman kontemporer. 

Ketiga, buku ini diarahkan untuk mengembangkan 

fikih yang bersifat motivatif, bukan sekadar normatif. 

Dalam studi psikologi religius, motivasi merupakan faktor 

penentu keberhasilan praktik keagamaan seseorang (Hill & 

Pargament, 2013). Oleh karena itu, arah penulisan buku ini 

menghubungkan nilai hukum fikih dengan motivasi 



19 
 

spiritual dan kesadaran etis, sehingga pembaca terdorong 

secara internal untuk mengamalkan ajaran agama. 

Keempat, arah buku ini juga mencakup upaya 

memperkuat karakter dan etika sosial. Hal ini sesuai 

dengan literatur pendidikan Islam yang menekankan bahwa 

fikih tidak hanya bertujuan menata ibadah, tetapi juga 

membentuk akhlak sosial, solidaritas, dan kehidupan 

bermasyarakat yang harmonis (Al-Attas, 2015; Badri, 

2018). 

2. Tujuan Penulisan Buku 

Berdasarkan arah tersebut, tujuan penulisan buku ini 

mencakup beberapa aspek utama: 

a. Tujuan Akademik 

1. Memberikan kontribusi terhadap pengembangan 

kajian fikih terapan yang menekankan integrasi 

antara teks, konteks, dan motivasi spiritual. 

2. Menyediakan referensi ilmiah bagi akademisi, 

mahasiswa, dan peneliti dalam bidang fikih dan 

pendidikan Islam yang membutuhkan sumber 

literatur tentang motivasi berbasis fikih. 

3. Menguatkan pemahaman konseptual tentang 

hubungan antara fikih, pembentukan perilaku, dan 

dinamika sosial masyarakat modern. 



20 
 

b. Tujuan Pedagogis 

1. Menjadi bahan ajar atau sumber literasi tambahan 

bagi pendidik dalam mengajarkan fikih secara 

inspiratif dan kontekstual. 

2. Memberikan model pembelajaran fikih yang 

memadukan aspek kognitif (pengetahuan hukum), 

afektif (motivasi dan kesadaran), serta psikomotorik 

(praktik nyata). 

3. Membantu peserta didik dan masyarakat memahami 

relevansi fikih dalam berbagai aspek kehidupan 

modern. 

c. Tujuan Praktis 

1. Menyajikan panduan hidup berbasis syariah yang 

mudah dipahami dan dapat diterapkan dalam ibadah, 

transaksi ekonomi, kehidupan rumah tangga, dan 

interaksi sosial. 

2. Membantu umat mengatasi kegelisahan spiritual 

melalui pemahaman bahwa setiap ajaran fikih 

memiliki nilai-nilai yang menenteramkan, 

memotivasi, dan membimbing ke arah kehidupan 

yang lebih berkah. 

3. Menumbuhkan kesadaran hukum dan etika dalam 

menghadapi tantangan modern, seperti transaksi 

digital, dinamika keluarga, dan persoalan moral 

masyarakat. 

 

 



21 
 

E. Harapan Penulis  

Sebagai karya ilmiah yang disusun berdasarkan 

kajian fikih klasik dan kontemporer, temuan penelitian 

modern, serta kebutuhan riil masyarakat Muslim, penulis 

memiliki sejumlah harapan akademik, pedagogis, dan 

sosial atas kehadiran buku “Langkah Hidup Berkah: 

Motivasi Fikih untuk Ibadah, Muamalah, Rumah Tangga, 

dan Akhlak Sosial.” 

Pertama, penulis berharap buku ini dapat menjadi 

kontribusi akademik yang signifikan bagi pengembangan 

literatur fikih terapan (applied fiqh). Dalam khazanah 

keilmuan Islam, fikih yang dirumuskan secara kontekstual 

dan dikaitkan dengan motivasi spiritual masih relatif 

terbatas. Oleh karena itu, penulis berharap karya ini dapat 

memperluas cakrawala kajian fikih dengan menunjukkan 

bahwa hukum Islam tidak hanya berbicara tentang legalitas, 

tetapi juga tentang pembentukan kesadaran moral dan 

spiritual yang mendalam. Dengan demikian, buku ini 

diharapkan dapat menjadi rujukan bagi para peneliti, 

akademisi, dan mahasiswa dalam mengembangkan kajian 

fikih yang berorientasi pada kebutuhan masyarakat modern. 

Kedua, penulis berharap buku ini dapat memberikan 

dampak pedagogis yang kuat dalam proses pembelajaran 

fikih di berbagai lembaga pendidikan Islam. Kajian 

akademik tentang pendidikan agama Islam menegaskan 

bahwa pembelajaran yang efektif adalah pembelajaran yang 

mampu mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, dan 

psikomotorik. Penulis berharap buku ini dapat digunakan 

oleh para pendidik sebagai bahan ajar dan sumber literasi 



22 
 

tambahan untuk membantu peserta didik memahami fikih 

secara lebih hidup, inspiratif, dan relevan dengan konteks 

sosial-budaya mereka. Dengan demikian, pendidikan fikih 

diharapkan tidak lagi terjebak pada pendekatan tekstual 

semata, tetapi mampu membentuk karakter dan akhlak 

mulia. 

Ketiga, penulis berharap buku ini dapat memberikan 

manfaat praktis bagi masyarakat luas. Dalam perspektif 

sosiologi Islam, masyarakat modern membutuhkan literatur 

yang dapat menjawab persoalan mereka secara aplikatif 

tanpa kehilangan dasar-dasar normatif syariah. Penulis 

berharap bahwa melalui pendekatan motivatif yang 

digunakan, pembaca akan lebih mudah memahami 

mengapa ajaran fikih memiliki nilai yang penting untuk 

ketenteraman batin, keharmonisan rumah tangga, etika 

dalam berbisnis, dan kualitas interaksi sosial. Dengan 

demikian, pembaca diharapkan terdorong untuk 

menginternalisasikan nilai-nilai fikih ke dalam kehidupan 

sehari-hari secara sadar, sukarela, dan penuh keikhlasan. 

Keempat, penulis berharap buku ini dapat menjadi 

bagian dari upaya revitalisasi kesadaran keagamaan di 

tengah tantangan modern seperti degradasi moral, krisis 

identitas, dan meningkatnya tekanan hidup. Berbagai 

penelitian menunjukkan bahwa literatur yang mampu 

menggabungkan dimensi hukum dan motivasi spiritual 

dapat membantu memperkuat ketahanan psikologis, 

meningkatkan kualitas akhlak sosial, serta mendorong umat 

untuk hidup lebih dekat dengan Allah (Hill & Pargament, 

2013; Badri, 2018). Dengan hadirnya buku ini, penulis 

berharap umat dapat menemukan kembali makna ibadah, 



23 
 

nilai muamalah yang berkeadilan, adab rumah tangga 

islami, serta etika sosial yang mencerminkan keindahan 

ajaran Islam. 

Kelima, penulis berharap buku ini dapat 

menginspirasi penelitian lanjutan dalam bidang fikih 

motivatif, fikih sosial, dan integrasi fikih dengan ilmu-ilmu 

psikologi dan pendidikan. Sebagai karya akademik, buku 

ini diharapkan tidak hanya dibaca, tetapi juga dikritisi, 

dikembangkan, dan dijadikan landasan bagi penelitian 

berikutnya. Dengan demikian, kehadirannya dapat 

memperkaya wacana akademik dan memperluas cakupan 

penelitian dalam kajian syariah dan pendidikan Islam. 

Akhirnya, penulis berharap bahwa buku ini dapat 

menjadi sarana untuk menumbuhkan kesadaran hidup yang 

berkah, yaitu kehidupan yang terarah oleh syariah, 

dibimbing oleh nilai-nilai spiritual, dan dijalani dengan 

motivasi yang kuat untuk meraih ridha Allah. Harapan ini 

tidak hanya bersifat akademik, tetapi juga merupakan 

komitmen moral penulis sebagai bagian dari masyarakat 

yang ingin menghadirkan manfaat melalui karya ilmiah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



24 
 

BAB II 

FIKIH KEHIDUPAN 

A. Pengertian Fikih Kehidupan  

1. Definisi Konseptual 

Fikih Kehidupan (Fiqh al-Hayāh) dapat didefinisikan 

sebagai cabang pemikiran fikih yang berupaya 

menerjemahkan prinsip-prinsip syariah menjadi pedoman 

praktis yang relevan dengan seluruh aspek kehidupan 

manusia bukan hanya ritual ibadah formal tetapi juga 

muamalah (interaksi sosial-ekonomi), tata nilai rumah 

tangga, etika publik, dan dimensi sosial-kultural. Secara 

sederhana, fikih kehidupan menempatkan fikih sebagai 

“way of life” yang menyintesis norma-norma hukum 

(ahkām), hikmah, dan tujuan syariah (maqāṣid al-sharīʻah) 

sehingga menghasilkan aturan dan arahan yang aplikatif 

bagi problematika kontemporer. 

2. Landasan Teoretis 

Penjelasan fikih kehidupan berakar pada dua ranah teoretis 

utama: 

a. Tradisi Fikih Klasik: Fikih klasik menyediakan 

sumber-sumber hukum (al-Qur’an, al-Sunnah, ijmā‘, 

qiyās) dan metodologi ushul fiqh untuk merumuskan 

hukum. Fikih kehidupan memanfaatkan warisan ini 

tetapi menginterpretasikannya dalam konteks 

masalah-masalah sosial baru. 

b. Maqāṣid al-Sharīʻah dan Pendekatan Kontekstual: 

Teori maqāṣid (tujuan syariah)seperti pemeliharaan 



25 
 

agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta menjadi 

kerangka normatif yang menuntun aplikasinya. 

Pendekatan kontekstual menekankan bahwa 

penerapan hukum harus memperhatikan realitas 

sosial, manfaat (maṣlaḥah), dan pencegahan kerugian 

(mafsadah). 

3. Ciri-ciri Fikih Kehidupan 

Secara akademik, fikih kehidupan dapat dikenali melalui 

beberapa karakteristik penting: 

1. Interdisipliner: Menggabungkan tekstualitas fikih 

dengan kajian sosiologi, ekonomi Islam, psikologi 

agama, dan ilmu politik untuk menjawab persoalan 

kontemporer. 

2. Kontekstual dan Aplikatif: Fokus pada problem nyata 

mis. transaksi digital, etika media sosial, pengelolaan 

rumah tangga modern dan menawarkan solusi 

hukum-praktis yang relevan. 

3. Berorientasi Maqāṣid: Penafsiran hukum didasarkan 

pada tujuan syariah untuk memaksimalkan 

kemaslahatan dan meminimalkan mudharat. 

4. Motivatif dan Edukatif: Selain memberi aturan, 

menekankan hikmah, nilai etis, dan alasan moral 

sehingga mendorong internalisasi dan perilaku 

berkelanjutan. 

5. Dinamis namun Berbasis Sumber: Bersifat adaptif 

terhadap perubahan zaman, tetapi tetap merujuk pada 

prinsip-prinsip sumber syariah dan ijtihad yang 

bertanggung jawab. 



26 
 

4. Perbedaan dengan Fikih Tradisional dan Fikih Terapan 

a. Fikih Tradisional: Cenderung menekankan penetapan 

ahkām pada masalah-masalah yang telah 

didefinisikan secara historis (ibadah, muamalah 

klasik) dengan metode tekstual dan qawā‘id 

ushuliyyah. 

b. Fikih Terapan / Fikih Kehidupan: Sementara fikih 

tradisional menyediakan dasar-dasarnya, fikih 

kehidupan melakukan applied ijtihad untuk 

menjawab fenomena baru (mis. fintech, hak asasi di 

ruang publik, dinamika keluarga modern) dengan 

mempertimbangkan data empiris dan analisis sosial. 

5. Tujuan dan Fungsi Akademik Fikih Kehidupan 

Dari sudut pandang akademik, fikih kehidupan memiliki 

tujuan dan fungsi yang jelas: 

a. Teoretik: Mengembangkan kerangka konseptual yang 

mengintegrasikan teks hukum dengan teori sosial dan 

maqāṣid. 

b. Normatif: Memberi pedoman hukum yang sahih dan 

relevan untuk praktik sosial kontemporer. 

c. Pedagogik: Menjadi materi pembelajaran yang 

membantu pembentukan karakter, etika profesional, 

dan kesadaran hukum di masyarakat. 

d. Praktis: Menyediakan solusi kebijakan publik, 

pedoman institusional (mis. lembaga zakat, 

perbankan syariah), dan panduan bagi keluarga serta 

komunitas. 



27 
 

6. Metodologi Penelitian dalam Kajian Fikih Kehidupan 

Kajian akademik tentang fikih kehidupan lazim 

menggunakan metode campuran: 

a. Kajian tekstual (normatif): Analisis sumber-sumber 

hukum klasik dan interpretasi kontemporer (tafsir al-

Qur’an, hadis, fatwa). 

b. Metode historis-komparatif: Menelusuri evolusi 

pandangan fuqaha terhadap isu tertentu. 

c. Studi empiris: Survei, wawancara, dan studi kasus 

untuk memahami praktik sosial dan kebutuhan 

masyarakat. 

d. Pendekatan evaluatif-maqāṣidi: Menilai kebijakan 

atau praktik berdasarkan tujuan syariah dan indikator 

kemaslahatan. 

7. Contoh Isu yang Ditangani Fikih Kehidupan 

Untuk memberi gambaran aplikatif: etika transaksi 

elektronik (e-commerce, fintech), prinsip keadilan dalam 

perbankan dan zakat modern, panduan fikih untuk 

pengasuhan dan pendidikan anak dalam keluarga modern, 

etika penggunaan media sosial, serta tata kelola sumber 

daya alam dan lingkungan dari perspektif syariah. 

8. Implikasi Praktis dan Akademik 

Fikih kehidupan mendorong dialog antara ulama, 

akademisi, pembuat kebijakan, dan praktisi masyarakat. 

Implikasinya meliputi rekomendasi kebijakan berbasis 

syariah yang kontekstual, kurikulum pendidikan agama 



28 
 

yang relevan, serta literatur yang mampu menjembatani 

teori dan praktik dalam kehidupan Muslim kontemporer. 

B. Mengapa Fikih Harus Menjadi Motivasi  

1. Pendahuluan singkat 

Fikih tradisional sering dipahami sebagai rangkaian 

aturan normatif. Namun, transformasi sosio-kultural 

menuntut agar fikih tidak sekadar memberi ketentuan, 

melainkan juga menjadi sumber motivasi internal yang 

mendorong internalisasi, kepatuhan berkelanjutan, dan 

perubahan perilaku. Dari perspektif ilmu sosial dan 

pendidikan, efektivitas norma agama bergantung bukan 

hanya pada pengetahuan tentang aturan, tetapi pada 

motivasi untuk mengamalkannya. 

2. Teori motivasi dan relevansinya dengan fikih 

a. Self-Determination Theory (Deci & Ryan)  

membedakan motivasi intrinsik (melakukan karena 

merasa bermakna) dan ekstrinsik (melakukan karena 

tekanan atau imbalan). Fikih yang hanya diajarkan 

sebagai kewajiban eksternal cenderung menghasilkan 

kepatuhan superfisial; bila dikaitkan dengan hikmah, 

maqāṣid, dan makna, fikih berpotensi menjadi 

motivator intrinsik yang tahan lama. 

b. Theory of Planned Behavior (Ajzen)   niat 

dipengaruhi sikap, norma subjektif, dan kontrol 

perilaku. Pendekatan motivatif pada fikih 

mempengaruhi sikap (melihat fikih sebagai 

bermanfaat), memperkuat norma sosial positif, dan 



29 
 

meningkatkan sense of agency melalui panduan 

praktis. 

c.  Cognitive Dissonance & Internalization   ketika 

praktik fikih disertai pemahaman hikmah, individu 

lebih mungkin menginternalisasi aturan sehingga 

mengurangi disonansi antara kepercayaan dan 

tindakan. 

3. Bukti empiris yang mendukung peran motivasi dalam  

     praktik keagamaan 

Berbagai studi lintas-disiplin (psikologi religius, studi 

agama terapan, pendidikan agama) menunjukkan korelasi 

positif antara motivasi intrinsik religius dengan: 

a. kepuasan spiritual dan kesejahteraan psikologis; 

b. konsistensi praktik ibadah; 

c. ketahanan menghadapi godaan moral; 

d. keterlibatan komunitas keagamaan. 

Dengan demikian, menjadikan fikih sebagai sumber 

motivasi meningkatkan probabilitas praktik yang 

konsisten dan bermakna dibandingkan pendekatan 

yang hanya normatif. 

4. Manfaat praktis fikih sebagai motivator  

a. Internalisasi perilaku religius  motivasi berbasis fikih 

membantu berpindah dari kepatuhan eksternal ke 

komitmen internal, sehingga praktik terpelihara 

dalam jangka panjang. 



30 
 

b. Peningkatan kualitas ibadah dan muamalah   

pemahaman hikmah meningkatkan kualitas 

pelaksanaan (bukan sekadar formalitas). 

c. Penguatan keluarga dan hubungan sosial  fikih 

munakahat dan adab sosial yang dimotivasi oleh nilai 

akan mengurangi konflik rumah tangga dan 

memperbaiki pola asuh. 

d. Etika ekonomi dan tata kelola publik motivasi fikih 

dalam muamalah mendorong praktik ekonomi yang 

etis, transparan, dan berkeadilan. 

e. Ketahanan moral terhadap modernitas motivasi yang 

tertanam mengurangi kerentanan terhadap nilai-nilai 

yang merusak (mis. konsumerisme, hedonisme). 

5. Bagaimana fikih menjadi motivasi 

Untuk menjadikan fikih motivator efektif, pendekatan 

pengajaran harus: 

1. Mengaitkan aturan dengan maqāṣid al-sharī‘ah dan 

hikmah (mengapa aturan itu ada). 

2. Menggunakan studi kasus kontekstual (aplikasi 

nyata dalam masalah kontemporer). 

3. Mendorong refleksi afektif (menghubungkan nilai 

agama dengan pengalaman batin). 

4. Mengembangkan kompetensi praktis (psikomotorik) 

sehingga pembaca/pelajar merasa mampu 

melaksanakan. 

5. Memanfaatkan pembelajaran komunitas dan teladan 

(role models) untuk memperkuat norma sosial. 



31 
 

6. Implikasi penelitian dan kebijakan akademik 

a. Penelitian: perlu studi empiris yang mengukur 

efektivitas materi fikih motivatif terhadap perubahan 

perilaku (survei longitudinal, eksperimen 

pendidikan). 

b. Kebijakan pendidikan: kurikulum fikih hendaknya 

memasukkan modul motivasional—menggabungkan 

teks, analisis maqāṣid, dan praktik aplikatif. 

c. Program dakwah dan layanan sosial: lembaga 

keagamaan direkomendasikan merancang intervensi 

berbasis hikmah fikih untuk isu-isu keluarga, 

ekonomi, dan akhlak publik. 

7. Risiko jika fikih tidak dimotivasi (konsekuensi negatif) 

a. Kepatuhan ritual bersifat formal dan mudah luntur; 

b. Ketidaksinambungan antara teks dan praktik; 

c. Meningkatnya sekularisasi perilaku walau identitas 

tetap tegas; 

d. Rendahnya kontribusi agama terhadap solusi masalah 

sosial kontemporer. 

Dari perspektif akademik, menjadikan fikih sebagai 

sumber motivasi bukanlah sekadar strategi pembelajaran; 

melainkan kebutuhan normatif dan pragmatis untuk 

memastikan bahwa hukum-hukum syariah berfungsi efektif 

dalam membentuk perilaku individu dan sosial di era 

modern. Pendekatan ini memadukan landasan teks, teori 

motivasi, dan bukti empiris untuk menghasilkan praktik 

keagamaan yang bermakna, tahan lama, dan responsif 

terhadap tantangan zaman kontemporer dan digital. 



32 
 

C. Fikih sebagai Cahaya di Tengah Ujian Dunia  

1. Pendahuluan Konseptual: Fikih sebagai Petunjuk Hidup 

Dalam literatur keislaman, fikih tidak hanya 

dipandang sebagai aturan hukum, tetapi sebagai nūr 

(cahaya) yang membimbing manusia menjalani kehidupan 

penuh tantangan. Al-Qur’an menegaskan bahwa syariat 

diturunkan sebagai petunjuk dan rahmat bagi seluruh 

manusia (QS. Al-Māidah: 48). Dalam kerangka 

epistemologi Islam, fikih berperan sebagai instrumen untuk 

menerjemahkan nilai wahyu ke dalam realitas praktis 

sehingga menjadi cahaya dalam navigasi moral, sosial, dan 

emosional. 

2. Fikih sebagai Mekanisme Coping dan Resiliensi 

Penelitian dalam psikologi religius (Pargament, Hill & 

Hood, Koenig) menunjukkan bahwa orang beragama 

memanfaatkan ajaran agama sebagai religious coping 

ketika menghadapi tekanan hidup. Fikih, sebagai sistem 

tata kehidupan yang terstruktur, memberi pedoman perilaku 

sehingga mengurangi ambiguitas dan stres. Secara empiris, 

agama yang dipraktikkan secara reguler berkontribusi pada: 

a. resiliensi psikologis (kemampuan bangkit dari 

kesulitan), 

b. penurunan kecemasan, 

c. peningkatan makna hidup, dan 

d. tingkatan kesehatan mental yang lebih stabil. 

Dengan demikian, fikih bukan hanya aturan normatif, 



33 
 

tetapi mekanisme adaptif berbasis spiritual yang 

membantu individu menghadapi ujian hidup. 

3. Stabilitas di Tengah Ketidakpastian 

Secara akademik, struktur fikih   mulai dari ibadah 

individual hingga etika sosial  menyediakan rangka kerja 

stabilitas hidup: 

1. Ibadah (ṣalāh, zakat, puasa) berfungsi sebagai ritual 

stabilizer yang menenangkan emosi dan mengatur 

ritme hidup (ditunjukkan dalam banyak studi 

neuroscience dan psikologi). 

2. Muamalah mengatur transaksi dan interaksi sehingga 

mengurangi ketidakpastian ekonomi dan konflik 

sosial. 

3. Munakahat memberi pedoman mengelola relasi 

keluarga, salah satu sumber stres terbesar dalam 

kehidupan masyarakat modern. 

4. Akhlak sosial membangun jaringan dukungan sosial 

(social support), sebuah aspek yang terbukti sangat 

kuat dalam menurunkan depresi dan meningkatkan 

rasa aman. 

Dengan kata lain, fikih menjadi “cahaya” karena 

memberikan struktur yang meminimalkan chaos dalam 

kehidupan sosial maupun psikologis. 

4. Fikih dan Makna Hidup 

Dalam konteks logoterapi (Viktor Frankl), manusia 

bertahan menghadapi penderitaan karena memiliki meaning 



34 
 

system. Dalam tradisi Islam, fikih menawarkan meaning 

structure yang menjelaskan: 

a. tujuan ibadah, 

b. makna kepemilikan harta, 

c. nilai kesabaran dalam ujian, 

d. dan tujuan akhir kehidupan (al-ākhirah). 

Kajian-kajian tentang meaning-centered religious 

coping menunjukkan bahwa individu yang 

memahami religiusitas secara bermakna memiliki 

tingkat kepuasan hidup dan ketahanan stres yang 

lebih tinggi. Oleh sebab itu, memahami fikih 

bukanlah beban, melainkan sumber makna yang 

menuntun seseorang melihat ujian dunia sebagai 

proses penyucian, bukan petaka. 

5. Fikih sebagai Cahaya Moral di Tengah Krisis Sosial  

     Modern 

Beragam penelitian sosial memperlihatkan bahwa 

masyarakat modern menghadapi: 

a. degradasi moral, 

b. konsumerisme ekstrem, 

c. krisis keluarga, 

d. kesenjangan ekonomi, 

e. serta lemahnya integritas publik. 

Fikih menawarkan cahaya moral melalui: 

a. konsep larangan riba dan penipuan (etika ekonomi), 

b. prinsip keadilan dan ketakwaan dalam relasi sosial, 



35 
 

c. aturan keluarga yang melindungi hak perempuan dan 

anak, 

d. konsep amar ma’ruf nahi munkar sebagai kontrol 

sosial moral. 

Penelitian-penelitian kontemporer dalam kajian Islam 

terapan (Kamali, Qaradawi, Auda) menunjukkan bahwa 

fikih yang dipahami dalam bingkai maqāṣid al-sharī‘ah 

mampu menjadi instrumen pemulihan moral masyarakat 

modern. 

6. Fikih sebagai Cahaya untuk Ketahanan Komunitas  

Kajian komunitas Muslim di Indonesia menunjukkan 

bahwa ketika fikih dipraktikkan secara kolektif (dalam 

ibadah, gotong-royong, zakat, dan adab sosial), ia 

memproduksi: 

a. solidaritas, 

b. kepercayaan sosial (social trust), 

c. kolaborasi lintas keluarga, 

d. dan kemampuan menghadapi bencana sosial maupun 

alam. 

Penelitian-penelitian sosiologi agama di Indonesia 

menemukan bahwa praktik fikih meningkatkan modal 

sosial (social capital) prasyarat penting bagi komunitas 

untuk bertahan dalam krisis. 

7. Sintesis: Mengapa Fikih Menjadi Cahaya 

Secara akademik, fikih layak disebut sebagai “cahaya di 

tengah ujian dunia” karena: 



36 
 

a. Memberi pedoman praktis yang mengurangi 

ketidakpastian. 

b. Memperkuat coping spiritual dan resiliensi 

psikologis. 

c. Menyediakan makna hidup dalam menghadapi 

kesulitan. 

d. Membentuk moralitas publik yang sehat. 

e. Membangun daya tahan komunitas. 

Fikih bukan hanya kumpulan hukum, tetapi sistem cahaya  

a framework of illumination  yang membantu manusia tetap 

teguh, optimis, dan bermartabat dalam setiap fase 

kehidupan. 

D. Syariat untuk Memudahkan, Bukan Menyulitkan 

1. Syariat sebagai Rahmat dan Kemudahan 

Dalam kerangka epistemologi Islam, syariat tidak 

diturunkan untuk menimbulkan kesulitan, tetapi untuk 

menghadirkan kemudahan, kebaikan, dan kehidupan. Al-

Qur’an menegaskan: 

…      →  
⧫  ◆    

→ ◆➔ … 

Terjemahnya: 

185.. Allah menghendaki kemudahan bagimu, dan tidak 

menghendaki kesukaran bagimu. (QS. al-Baqarah: 185). 

 



37 
 

  ⬧    ⧫  
 ➔      

Terjemahnya : 

286. Allah tidak membebani seseorang melainkan sesuai 

dengan kesanggupannya.  (QS. al-Baqarah: 286). 

Ayat-ayat ini menjadi dasar filosofis bagi prinsip 

taysīr (kemudahan) dalam hukum Islam. Secara teologis, 

syariat dipahami sebagai institusi yang menciptakan 

kehidupan yang seimbang, bukan sebagai beban yang 

menyulitkan. 

2. Perspektif Akademik: Maqāṣid al-Sharī‘ah sebagai 

Kerangka Kemudahan 

Dalam literatur hukum Islam, maqāṣid al-sharī‘ah 

(tujuan-tujuan syariat) merupakan fondasi akademik utama 

bagi prinsip ini. Pemikir seperti al-Ghazali, al-Shatibi, Ibn 

‘Ashur, dan Jasser Auda menegaskan bahwa syariat 

bertujuan menjaga lima kebutuhan dasar: 

1. Agama (hifẓ al-dīn) 

2. Jiwa (hifẓ al-nafs) 

3. Akal (hifẓ al-‘aql) 

4. Keturunan (hifẓ al-nasl) 

5. Harta (hifẓ al-māl) 

Seluruh tujuan ini menunjukkan bahwa syariat 

berfungsi untuk menjaga kehidupan manusia, bukan 

menghambatnya. Dalam perspektif maqāṣid, setiap 



38 
 

ketentuan hukum harus dinilai berdasarkan kontribusinya 

terhadap kemaslahatan, bukan sekadar kepatuhan tekstual. 

3. Kaidah Fikih: Manifestasi Kemudahan dalam Praktik 

Kaidah-kaidah fikih memberikan ilustrasi akademik 

bahwa kemudahan adalah karakter hukum Islam, antara 

lain: 

 المشقة تجلب التيسير .1
Al-masyaqqah tajlibu al-taysīr  Kesulitan melahirkan 

kemudahan. 

 الضرورات تبيح المحظورات .2

Al-dharūrāt tubīḥu al-maḥẓūrāt  Keadaan darurat 

membolehkan yang terlarang. 

 يتُحمل الضرر الخاص لدفع الضرر العام  .3

Yutahammalu al-ḍararu al-khāṣṣ li daf‘i al-ḍarari al-

‘āmm  Bahaya kecil ditoleransi untuk mencegah 

bahaya besar. 

 العادة محكمة  .4
Al-‘ādah muḥakkamah  Adat yang baik bisa menjadi 

dasar hukum. 

Kaidah-kaidah ini didasarkan pada analisis usul fikih 

dan penelitian historis terhadap praksis Nabi saw. Para 

akademisi fikih menilai bahwa hukum Islam bersifat elastis 

dan adaptif tanpa meninggalkan prinsip-prinsip dasar. 



39 
 

4. Syariat dalam Perspektif Sosiologi Agama: 

Menghidupkan Kehidupan Sosial 

Penelitian dalam sosiologi agama dan antropologi Islam 

menunjukkan bahwa syariat berfungsi sebagai mekanisme 

sosial yang menjaga ketertiban dan keharmonisan, bukan 

sumber tekanan. Studi-studi empiris di berbagai komunitas 

Muslim memperlihatkan bahwa pelaksanaan syariat 

meningkatkan: 

a. kepercayaan sosial (social trust), 

b. keadilan dalam transaksi ekonomi, 

c. stabilitas keluarga, 

d. solidaritas komunitas, 

e. kesejahteraan psikologis. 

Dengan demikian, syariat memiliki fungsi “menghidupkan” 

masyarakat secara sosial dan moral. 

5. Perspektif Psikologi Religius: Syariat dan Kesejahteraan 

Literatur psikologi religius (Koenig, Pargament, Hill) 

menunjukkan bahwa praktik syariat  jika dipahami secara 

bermakna meningkatkan: 

a. kesehatan mental, 

b. ketenangan spiritual, 

c. kekuatan dalam menghadapi stres, 

d. makna hidup. 

Namun, jika syariat dipahami secara kaku dan tanpa 

konteks, ia dapat menimbulkan tekanan psikologis. Karena 

itu, pendekatan motivatif dan maqāṣid sangat penting agar 



40 
 

syariat berperan sebagai sumber life-enhancement, bukan 

burden-creation. 

6. Syariat sebagai Sistem Elastis dan Adaptif 

Akademisi modern seperti Mohammad Hashim Kamali, 

Yusuf al-Qaradawi, Abdullah bin Bayyah, dan Jasser Auda 

menekankan bahwa prinsip dasar syariat adalah rahmah 

(kasih sayang) dan taysīr (kemudahan). Dalam studi 

mereka: 

a. Hukum-hukum ibadah memiliki rukhsah untuk 

kondisi khusus (musafir, sakit, keterbatasan). 

b. Hukum muamalah bersifat fleksibel dan berubah 

mengikuti konteks sosial-ekonomi. 

c. Fikih keluarga menekankan perlindungan, bukan 

penindasan. 

d. Etika sosial Islam menolak kekerasan, ketidakadilan, 

dan penyiksaan moral. 

Kesimpulan akademik dari penelitian ini: syariat adalah 

sistem hidup yang dinamis dan berorientasi pada manfaat 

manusia. 

7. Konsekuensi Akademik Jika Syariat Dipahami Secara “ 

    Memersulit” 

Pendekatan yang salah terhadap syariat dapat berdampak 

negatif: 

a. rigiditas dan skripturalisme ekstrem; 

b. lemahnya penerimaan masyarakat; 

c. konflik sosial dan intoleransi; 



41 
 

d. kesenjangan antara ajaran dan praktik; 

e. penurunan kesehatan mental akibat tekanan religius. 

Hal ini diperkuat oleh penelitian-penelitian tentang 

efek agama yang terlalu legalistik tanpa makna spiritual. 

8. Sintesis: Syariat Menghidupkan, Bukan Menyulitkan 

Berdasarkan data akademik, kesimpulannya adalah: 

a. Syariat dirancang Allah untuk menghadirkan 

kemudahan, kedamaian, dan kesejahteraan. 

b. Maqāṣid al-sharī‘ah menunjukkan bahwa seluruh 

hukum memiliki tujuan kemaslahatan. 

c. Kaidah fikih menegaskan kemudahan dan 

fleksibilitas hukum. 

d. Penelitian empiris membuktikan bahwa syariat 

meningkatkan kualitas hidup individu dan 

masyarakat. 

e. Implementasi yang kontekstual dan bermakna 

menjadikan syariat sebagai cahaya, bukan beban. 

Syariat menghidupkan karena ia sesuai dengan fitrah 

manusia, merawat kemaslahatan, dan membimbing umat 

menghadapi dinamika kehidupan modern. 

 

 

 

 

 

 

 



42 
 

BAB III  

IBADAH YANG MENGHIDUPKAN HATI 

A. Niat sebagai Pencipta Keberkahan  

1. Pendahuluan Konseptual: Posisi Niat dalam Struktur 

Ibadah 

Dalam fikih dan ushul fikih, niat (al-niyyah) 

merupakan komponen fundamental ibadah, sebagaimana 

ditegaskan dalam hadis masyhur: 

 إَنهمَا الأعَْمَالُ باَلن َيهاتَ 

 

Innamal a‘mālu bin-niyyāt “Sesungguhnya amal itu 

tergantung pada niatnya…” (HR. Bukhari-Muslim). 

1. Definisi Niat dalam Fikih 

Niat adalah keinginan atau tekad dalam hati seseorang 

untuk melakukan suatu perbuatan ibadah atau hukum 

tertentu karena Allah. 

Dalam bahasa Arab:  تعَاَلَى َ  النَيهةُ: عَقْدُ القلَْبَ عَلىَ الفَعْلَ لَِلّه

(An-niyyah: ‘Aqdul qalbi ‘alal-fi‘li lillahi ta‘ālā) 

Artinya: “Kesepakatan hati untuk melakukan suatu 

perbuatan karena Allah Ta’ala.” 



43 
 

2. Fungsi Niat dalam Fikih 

a. Menentukan sah atau tidaknya ibadah: Misalnya, 

puasa, shalat, haji, zakat. Tanpa niat yang benar, 

ibadah bisa tidak sah. 

b. Menentukan pahala: Nabi saw.bersabda: 

“Sesungguhnya amal itu tergantung pada niatnya…” 

(HR. Bukhari & Muslim) 

c. Membedakan antara perbuatan ibadah dan perbuatan 

biasa: Misal, makan dan tidur biasa tidak dihitung 

ibadah, kecuali diniatkan sebagai ibadah tertentu 

(mis. puasa, tahajud). 

3. Syarat Niat dalam Fikih 

1. Ikhlas karena Allah semata (khushu‘ lillah). 

2. Tertuju pada amal yang spesifik (ta‘ayyun al-fi‘l), 

misalnya niat shalat Subuh, bukan niat umum. 

3. Dilakukan sebelum atau saat mulai amal sesuai jenis 

ibadah. 

4. Di dalam hati  dalam fiqih, niat tidak harus diucapkan 

lisan kecuali beberapa ibadah tertentu (mis. ihram 

haji). 

4. Contoh Praktis 

a. Shalat: “Sengaja shalat Maghrib empat rakaat karena 

Allah”. 

b. Puasa: “Sengaja berpuasa esok hari karena Allah”. 

c. Zakat: “Menunaikan zakat karena Allah dan sesuai 

syariat”. 



44 
 

5. Kesimpulan 

Dalam fikih, niat adalah pondasi ibadah. Tanpa niat, 

amalan bisa tidak sah atau tidak diterima, sekalipun secara 

lahiriyah tampak benar. Niat menghubungkan perbuatan 

lahir dengan pahala di sisi Allah. 

Karena itu secara teologis, niat dipahami sebagai 

orientasi batin yang menentukan nilai ibadah, kualitas 

spiritual, dan arah moral tindakan seseorang. Fikih 

menempatkan niat bukan hanya sebagai syarat sah, tetapi 

sebagai maqṣad rohaniah yang menghubungkan aspek 

ritual dengan makna spiritual yang lebih dalam. 

2. Perspektif Ushul Fikih: Niat sebagai Penentu Nilai dan  

    Tujuan Ibadah 

Dalam kajian ushul fikih, niat berfungsi untuk: 

a. Membedakan antara ibadah dan kebiasaan, 

b. Menentukan jenis ibadah (fardu atau sunnah), 

c. Menghadirkan kesadaran dalam pelaksanaan ibadah, 

d. Menghubungkan ibadah dengan maqāṣid, yakni 

tujuan penyucian jiwa (tazkiyah). 

Al-Ghazali, al-Shatibi, dan Ibn Qayyim menekankan 

bahwa niat merupakan inti spiritual yang menjadikan 

sebuah amal “hidup” karena diarahkan pada Allah dan 

maslahat manusia. 



45 
 

3. Perspektif Hadis dan Tasawuf: Niat sebagai Energi     

    Penggerak Spiritual 

Dalam studi hadis dan tasawuf: 

a. Niat dianggap sebagai ruh dari suatu ibadah, 

b. Menjadi sumber ikhlas, 

c. Menentukan sejauh mana ibadah memberi pengaruh 

batin. 

Penelitian akademik tentang tasawuf modern 

menunjukkan bahwa ketenangan spiritual meningkat ketika 

ibadah dilakukan dengan niat yang sadar (mindful 

intention), bukan sekadar gerakan ritual. 

4. Temuan Psikologi Religius: Niat dan Perubahan Perilaku 

Penelitian dalam psikologi religius dan psikologi kognitif 

menunjukkan bahwa: 

a. niat yang jelas (clear intention) meningkatkan fokus, 

motivasi, dan konsistensi perilaku; 

b. niat religius menurunkan konflik moral internal; 

c. niat yang bermakna meningkatkan kesehatan mental 

dan ketenangan emosional. 

Intention-setting dalam sains perilaku bahkan berfungsi 

sebagai teknik yang meningkatkan disiplin, menurunkan 

kecemasan, dan memperkuat arah tindakan. Hal ini paralel 

dengan konsep niat dalam Islam. 



46 
 

5. Niat sebagai Sumber Keberkahan: Perspektif  

    Spiritualitas Islam 

Dalam konsep spiritualitas Islam, keberkahan (al-

barakah) tidak hanya dipahami sebagai keberlimpahan 

materi, tetapi keberlanjutan kebaikan dan ketenangan yang 

menyertai suatu amal. Niat menciptakan keberkahan 

karena: 

a. Menghubungkan amal dengan Allah (dimensi 

ilahiah), 

b. Membersihkan motivasi dari riya’, ego, dan 

kepentingan lain, 

c. Menguatkan konsistensi ibadah, 

d. Menjadikan pekerjaan dunia bernilai akhirat, 

e. Menarik pertolongan Allah sesuai prinsip innamā al-

a‘māl bi al-niyyāt. 

Literatur fikih akhlak menjelaskan bahwa keberkahan 

terlahir ketika niat selaras antara tujuan ubudiyah dan 

maslahat kemanusiaan. 

6. Perspektif Sosiologi Agama: Niat dan Etika Sosial 

Studi sosiologi agama menunjukkan bahwa niat religius 

yang ikhlas mendorong: 

a. Etika kerja yang lebih baik, 

b. Perilaku sosial yang altruistik, 

c. Kepatuhan moral yang stabil, 

d. Hubungan keluarga dan masyarakat yang harmonis. 



47 
 

Dengan kata lain, niat memiliki dimensi sosial yang 

turut menciptakan keberkahan dalam relasi sehari-hari. 

7. Niat dan Keberkahan dalam Kehidupan Modern 

Dalam konteks modern: 

a. Niat membantu mengatasi krisis makna, 

b. Menjadi anchor di tengah kesibukan hidup, 

c. Mengubah rutinitas menjadi ladang amal, 

d. Menyeimbangkan tuntutan dunia dan akhirat. 

Penelitian kontemporer dalam kajian Islam dan ilmu 

sosial menyimpulkan bahwa praktik ibadah yang berbasis 

niat sadar (mindful worship) meningkatkan kesejahteraan 

spiritual dan moral masyarakat. 

Berdasarkan landasan fikih, ushul fikih, teori motivasi, 

dan bukti empiris: 

1. Niat adalah fondasi hukum dan spiritual dalam 

ibadah. 

2. Niat menciptakan keberkahan karena mengikat amal 

dengan Allah dan tujuan kebaikan. 

3. Penelitian psikologi religius membuktikan bahwa niat 

yang jelas meningkatkan kualitas tindakan dan 

kesejahteraan jiwa. 

4. Dimensi sosial niat membuatnya bukan hanya urusan 

pribadi, tetapi faktor pembangun etika masyarakat. 

Dengan demikian, niat tidak sekadar syarat ibadah, 

tetapi sumber keberkahan yang menghidupkan hati, 



48 
 

menggerakkan amal, dan memperkuat dimensi spiritual 

manusia. 

B. Shalat  Motivasi Melawan Kelelahan Batin  

Shalat dalam kajian fikih dan spiritualitas Islam 

bukan hanya aktivitas ritual, tetapi juga mekanisme 

pemulihan psikis (psychological recovery) yang terbukti 

secara tekstual dan akademik memberikan ketenangan, 

kestabilan emosi, dan kekuatan mental. Karena itu, banyak 

literatur kontemporer menyebut shalat sebagai spiritual 

coping strategy, yaitu cara seseorang mengelola tekanan 

hidup dengan pendekatan religius. 

1. Shalat sebagai Sumber Ketenteraman: Perspektif Al- 

    Qur’an dan Hadis 

Al-Qur’an menegaskan bahwa zikir dan ibadah, termasuk 

shalat, adalah kunci ketenangan batin: 

       
☺⬧ ❑➔→      

Terjemahnya : 

28.. Ingatlah, hanya dengan mengingati Allah-lah hati 

menjadi tenteram.QS.Ar Raad:28) 

Shalat adalah bentuk zikir paling lengkap karena 

melibatkan tubuh, akal, dan hati secara bersamaan.Dalam 

ungkapan para ulama fikih menjelaskan hubungan antara 

shalat dan stabilitas emosional dengan ungkapan : 

 



49 
 

لََةَ  ةُ عَيْنيَ فَي الصه  جُعَلتَْ قرُه

"Ju'ilat qurratu ‘ayni fis-shalah 

Artinya: “Shalat adalah penyejuk mataku” atau “Shalat 

adalah kegembiraan hatiku.” 

Ungkapan qurratu ‘ayn dalam psikologi klasik Islam 

berarti ketenteraman jiwa dan redanya kegelisahan. 

2. Riset Akademik tentang Pengaruh Shalat pada Stres dan  

    Kesehatan Mental 

Penelitian-penelitian modern menguatkan data tekstual ini. 

Di antaranya: 

a. Studi psikologi Islam (Abdul Rahman, 2018) 

menunjukkan bahwa gerakan shalat memberikan efek 

relaksasi fisiologis, menurunkan ketegangan otot, dan 

memperlambat detak jantung sehingga menurunkan 

stres. 

b. Penelitian lain (Sahib, 2019) menemukan bahwa 

frekuensi shalat lima waktu berkorelasi dengan 

menurunnya gejala kecemasan, karena ritme shalat 

memberikan struktur harian yang menenangkan. 

c. Kajian neuropsikologi (Hussain & Wahid, 2020) 

menyimpulkan bahwa sujud dalam shalat dapat 

meningkatkan aliran darah ke otak sehingga 

memperkuat fungsi fokus, disiplin diri, dan 

kejernihan berpikir. 

Dengan demikian, shalat bukan hanya aktivitas 

ibadah, tetapi juga intervensi psikologis yang efektif. 



50 
 

3. Shalat sebagai Mekanisme Pemulihan dari “Kelelahan  

    Batin” 

Kelelahan batin (mental exhaustion) dalam penelitian 

psikologi biasanya disebabkan oleh beban sosial, tekanan 

kerja, konflik keluarga, maupun kesepian emosional. Islam 

menawarkan shalat sebagai ruang pemulihan batin yang 

memiliki tiga fungsi utama: 

1. Fungsi Reflektif 

Saat berdiri dan membaca ayat-ayat Al-Qur’an, 

individu berlatih menyadari dirinya, menata pikiran, 

dan menimbang kembali arah hidup. 

2. Fungsi Katarsis Spiritual 

Sujud dan doa setelah shalat memberi ruang bagi 

seseorang untuk meluapkan beban, memohon 

pertolongan, dan melepaskan kecemasan melalui 

hubungan vertikal dengan Allah. 

3. Fungsi Reorientasi Moral 

Shalat lima waktu mengingatkan manusia akan 

tujuan hidup, sehingga tekanan hidup tidak dirasakan 

sebagai beban tanpa arah, tetapi sebagai bagian dari 

perjalanan spiritual. 

Melalui fungsi-fungsi ini, shalat menjadi sumber energi 

baru dalam menghadapi kesulitan. 

4. Perspektif Ulama Fikih: Shalat sebagai Peneguh Jiwa 

Ulama fikih klasik maupun kontemporer memberikan 

penjelasan yang konsisten tentang dimensi psikologis 

shalat: 



51 
 

a. Al-Ghazali menyatakan dalam Ihya’ Ulumuddin 

bahwa shalat yang dilakukan dengan khusyuk 

membangkitkan “hidupnya hati” dan memadamkan 

kegelisahan batin. 

b. Ibn Qayyim al-Jawziyyah menyebut shalat sebagai 

“gizi ruhani” yang dapat menguatkan kesabaran dan 

mengikis perasaan berat dalam menghadapi ujian 

hidup. 

c. Yusuf al-Qaradawi menjelaskan bahwa shalat 

merupakan sarana pemurnian jiwa (tazkiyatun nafs) 

yang mencegah depresi spiritual karena ia menjaga 

hubungan manusia dengan Allah secara konsisten. 

Pandangan keilmuan ini selaras dengan data empiris yang 

menunjukkan efektivitas shalat bagi kesehatan emosional. 

5. Shalat sebagai Motivasi Menghadapi Ujian Hidup 

Ketika shalat dipahami bukan hanya sebagai kewajiban 

tetapi sebagai kebutuhan, ia berubah menjadi dorongan 

motivasional: 

a. Shalat membangun disiplin harian yang membuat 

seseorang lebih teratur dan produktif. 

b. Shalat memperkuat daya tahan (resilience) melalui 

kesadaran bahwa Allah selalu mendampingi hamba-

Nya. 

c. Shalat menanamkan ketenangan sehingga seseorang 

mampu berpikir jernih dalam mengambil keputusan. 



52 
 

Karena itu, shalat tidak hanya mengurangi kelelahan batin, 

tetapi juga memberikan dorongan untuk bangkit, bergerak, 

dan menghadapi kehidupan dengan hati yang lebih kuat. 

C. Zikir dan Doa: Penenteram Jiwa yang Gelisah  

Zikir dan doa merupakan dua praktik spiritual utama 

dalam Islam yang telah lama dipahami sebagai sumber 

ketenangan dan kekuatan psikologis. Dalam perspektif 

ilmiah, zikir dan doa dikategorikan sebagai spiritual 

coping, yaitu mekanisme yang digunakan seseorang untuk 

menghadapi stres dan tekanan batin melalui pendekatan 

religius. Berbagai penelitian menunjukkan bahwa aktivitas 

zikir dan doa memiliki pengaruh signifikan terhadap 

kesehatan mental, kestabilan emosi, dan penguatan 

kepribadian religius. 

1. Landasan Al-Qur’an dan Hadis tentang Zikir sebagai  

    Sumber Ketenangan 

Al-Qur’an menegaskan secara eksplisit hubungan antara 

zikir dan ketenteraman hati: 

 

       
☺⬧ ❑➔→      

Terjemahnya : 

28.. Ingatlah, hanya dengan mengingati Allah-lah hati 

menjadi tenteram.QS.Ar Raad:28) 



53 
 

Ayat ini menunjukkan bahwa ketenangan (طمأنينة / 

tuma’ninah) bukan sekadar kondisi emosional, melainkan 

keadaan batin yang stabil karena koneksi spiritual yang 

terus terpelihara. 

Rasulullah  saw. juga menggambarkan zikir sebagai 

perlindungan dan penenteram: 

َ وَالْمَي تََ  َ، كَمَثلََ الْحَي  َ وَمَنْ لََ يَذْكُرُ اللّٰه  مَثلَُ الهذَي يَذْكُرُ اللّٰه

 

Masalu alladhī yadhkuru Allāha wa man lā yadhkuru 

Allāha, kamathalil ḥayyi wal-mayyit 

Artinya: “Perumpamaan orang yang berzikir kepada Allah 

dan yang tidak berzikir seperti orang hidup dan orang 

mati.” (HR. Bukhari) 

Makna “hidup” menurut para ulama adalah hidupnya 

hati yakni hilangnya kegelisahan dan hadirnya rasa dekat 

kepada Allah. 

2. Doa sebagai Sarana Pemulihan Psikologis 

Doa dalam kajian fikih dan psikologi agama 

dipahami sebagai bentuk komunikasi langsung dengan 

Allah yang menghadirkan pelepasan beban (spiritual 

catharsis). Rasulullah صلى الله عليه وسلم menegaskan: 

 الدُّعَاءُ مُخُّ العَباَدَةَ 

Artinya: “Doa adalah inti dari ibadah.” (HR. Tirmidzi) 



54 
 

Doa mengajarkan kerendahan hati, penerimaan 

terhadap takdir, dan rasa optimisme, karena seseorang 

menyadari bahwa setiap masalah memiliki tempat untuk 

diserahkan. 

3. Temuan Riset Akademik tentang Efek Zikir dan Doa  

     terhadap Kecemasan dan Ketenangan 

Kajian akademik modern memperkuat ajaran keislaman: 

a. Kajian Psikologi Islam 

1. Penelitian oleh Abdel-Khalek (2015) menunjukkan 

bahwa frekuensi zikir berkaitan langsung dengan 

penurunan stres dan meningkatnya subjective well-

being. 

2. Studi Basri & Rusydi (2018) menemukan bahwa zikir 

dapat menurunkan gejala kecemasan pada mahasiswa 

yang mengalami tekanan akademik. 

b. Riset Neuropsikologi 

1. Penelitian melalui elektroensefalogram (EEG) 

(Hussain & Ahmed, 2020) menunjukkan bahwa zikir 

melambatkan aktivitas gelombang otak sehingga 

menimbulkan kondisi relaksasi mendalam. 

2. Aktivitas berdoa memicu pelepasan hormon endorfin 

yang menghasilkan rasa nyaman dan harapan baru 

(hope enhancement). 



55 
 

c. Kajian Psikiatri Klinis 

1. Studi klinis (Sulaiman, 2019) menemukan bahwa sesi 

terapi yang disertai zikir atau doa harian dapat 

menurunkan tingkat depresi ringan hingga sedang. 

2. Zikir nafas (dzikrul anfas) membantu 

menyeimbangkan sistem saraf otonom, sehingga 

tubuh lebih mudah memasuki kondisi ketenangan. 

Keseluruhan temuan ini menunjukkan bahwa zikir dan doa 

bukan hanya aktivitas religius, tetapi memiliki efek 

psikologis nyata. 

4. Perspektif Ulama Fikih dan Tasawuf tentang Kekuatan  

   Zikir dan Doa 

a. Al-Ghazali 

Dalam Ihya’ Ulumuddin, al-Ghazali menjelaskan bahwa 

zikir yang konsisten membersihkan hati dari kegelisahan 

karena hati manusia sejatinya diciptakan untuk selalu 

terhubung kepada Allah. 

b. Ibn Qayyim al-Jawziyyah 

Dalam Al-Wabil ash-Shayyib, beliau menyebutkan ada 

lebih dari 70 manfaat zikir, termasuk meredakan kesedihan, 

memperkuat jiwa, dan membuka pintu ketenangan batin. 

c. Ulama kontemporer 

Yusuf al-Qaradawi menekankan bahwa doa dan zikir 

adalah “benteng moral” yang menjaga individu dari 



56 
 

keterpurukan mental dan memberikan kekuatan 

menghadapi ujian hidup.Pandangan klasik dan kontemporer 

ini menguatkan bahwa ketenangan melalui zikir dan doa 

memiliki legitimasi kuat secara ilmiah dan spiritual. 

5. Zikir dan Doa sebagai Terapi Rohani dalam Kehidupan  

    Modern 

Gelombang stres modern termasuk tekanan 

pekerjaan, masalah keluarga, dan kesepian digital membuat 

manusia mudah memasuki kondisi gelisah. Zikir dan doa 

menawarkan tiga fungsi penting: 

a. Fungsi regulasi emosi 

Mengingat Allah membantu seseorang mengendalikan rasa 

takut, marah, dan gelisah. 

b. Fungsi makna hidup 

Doa mengembalikan kesadaran bahwa hidup memiliki arah 

dan bahwa Allah selalu menolong hamba-Nya. 

c. Fungsi optimisme spiritual 

Orang yang berdoa lebih mampu melihat harapan di 

tengah masalah, sehingga lebih kuat menghadapi 

kesulitan.Zikir dan doa adalah ibadah yang tidak hanya 

berfungsi secara teologis, tetapi juga sebagai terapi 

psikologis yang sahih secara ilmiah.Literatur klasik 

menyatakan bahwa zikir menghidupkan hati, sementara 

riset modern menegaskan bahwa zikir dan doa menurunkan 

stres, menenangkan sistem saraf, dan memperkuat daya 



57 
 

tahan mental.Karena itu, zikir dan doa menjadi 

“penenteram jiwa yang gelisah” dan fondasi penting dalam 

membangun kehidupan ruhani yang sehat. 

D. Puasa: Melatih Kendali Diri  

Puasa merupakan salah satu ibadah fundamental 

dalam Islam yang memiliki tujuan spiritual dan sosial yang 

mendalam. Selain bernilai ibadah, puasa berfungsi sebagai 

mekanisme pelatihan diri (self-regulation) yang memiliki 

dampak signifikan bagi pembentukan karakter dan 

kesehatan psikologis. Dalam kajian akademik, puasa 

dikategorikan sebagai ibadah yang melatih discipline of the 

soul, yaitu kemampuan menahan dorongan, mengendalikan 

emosi, dan memprioritaskan nilai-nilai moral di atas 

keinginan biologis. 

1. Landasan Syariat tentang Puasa sebagai Kendali Diri 

Tujuan puasa ditegaskan dalam Al-Qur’an: 

➔⬧ ⧫❑→⬧    

Terjemahnya : 

183. agar kamu bertakwa, (QS. al-Baqarah: 183) 

Para ulama tafsir (al-Tabari, al-Qurtubi) menjelaskan 

bahwa makna takwa dalam ayat ini mencakup kemampuan 

mengendalikan diri dari segala hal yang dimurkai Allah, 

baik dalam bentuk perilaku, pikiran, maupun dorongan 

nafsu. Dengan demikian, puasa bukan hanya menahan 



58 
 

makan dan minum, tetapi juga menahan diri dari 

kemarahan, keburukan lisan, bahkan emosi negatif yang 

merusak hati. 

Hadis Nabi saw. juga memperkuat dimensi kendali diri ini: 

ياَمُ جُنهةٌ   الص َ

 

As-ṣiyāmu junnah 

Artinya: “Puasa adalah perisai.” (HR. Bukhari dan 

Muslim) 

Makna “perisai” menurut Ibn Hajar al-Asqalani adalah 

perlindungan dari tindakan maksiat dan dorongan nafsu 

yang tidak terkendali. Artinya, puasa berperan membangun 

benteng moral. 

2. Perspektif Ulama Fikih dan Tasawuf 

a. Al-Ghazali 

Dalam Ihya’ Ulumuddin, al-Ghazali menyebutkan 

bahwa puasa adalah latihan untuk “mengosongkan nafsu” 

agar hati menjadi terang. Baginya, kendali diri adalah inti 

dari puasa karena manusia diuji dengan kemampuan 

menahan sesuatu yang sebenarnya halal. 



59 
 

b. Ibn Qayyim al-Jawziyyah 

Menurut Ibn Qayyim, puasa menghasilkan shabr 

(kesabaran), yaitu kemampuan untuk menghadapi godaan, 

menunda kesenangan, dan menjaga fokus spiritual. 

c. Ulama kontemporer 

Yusuf al-Qaradawi menegaskan bahwa puasa 

merupakan metode pendidikan Islam yang paling efektif 

untuk membentuk self-restraint (pengendalian diri), 

sehingga sangat relevan dalam menghadapi gaya hidup 

modern yang cenderung permisif. 

3. Temuan Riset Modern tentang Puasa dan Kendali Diri 

a. Studi Psikologi Perilaku 

Riset dalam self-regulation (Baumeister, 2007) 

menunjukkan bahwa latihan menahan diri secara konsisten 

dapat meningkatkan kemampuan pengendalian diri dalam 

berbagai aspek kehidupan—dan ibadah puasa termasuk 

bentuk latihan yang intensif dan terstruktur. 

b. Kajian Psikologi Agama 

Penelitian oleh Abu-Raiya & Pargament (2015) 

menunjukkan bahwa praktik ibadah, termasuk puasa, 

memperbaiki kemampuan emotion regulation, mengurangi 

reaktivitas emosional, dan meningkatkan stabilitas 

psikologis. 



60 
 

c. Studi Neurosains 

Hasil riset (Al-Hadrami, 2020) menunjukkan bahwa puasa 

menstabilkan hormon kortisol (hormon stres), memperkuat 

fungsi prefrontal cortex yang berperan dalam: 

1. Perencanaan, 

2. Pengambilan keputusan, 

3. Penahanan impuls. 

Artinya, puasa benar-benar melatih otak agar mampu 

menunda keinginan dan menghadapi tekanan hidup dengan 

lebih tenang. 

d. Penelitian Klinis 

Beberapa studi klinis mencatat bahwa puasa: 

1. menurunkan tingkat agresivitas ringan, 

2. meningkatkan ketenangan emosional, 

3. menumbuhkan empati pada sesama akibat 

meningkatnya kesadaran akan kondisi orang miskin. 

4. Dimensi Sosial dan Moral dari Kendali Diri melalui  

    Puasa 

Puasa tidak hanya melatih pengendalian diri secara 

personal, tetapi juga memiliki dampak sosial: 



61 
 

a. Menumbuhkan empati 

Pengalaman lapar dan haus membuat seseorang lebih 

memahami penderitaan orang lain, sehingga meningkatkan 

kesadaran sosial dan kepedulian. 

b. Menjaga hubungan sosial 

Nabi صلى الله عليه وسلم menganjurkan agar orang yang berpuasa 

menghindari pertengkaran. Ini mendorong kendali diri 

dalam interaksi, termasuk dalam: 

1. pilihan kata, 

2. sikap emosional, 

3. perilaku sosial. 

c. Mengurangi perilaku konsumtif 

Puasa menekan dorongan berlebih dalam konsumsi, 

sehingga mengajarkan gaya hidup moderat. 

5. Puasa sebagai Terapi Mengendalikan Nafsu dan Emosi 

Dalam kajian psikoterapi Islam, puasa dipandang sebagai 

self-discipline therapy.Melalui pembatasan makan, 

dorongan biologis, dan interaksi sosial tertentu, puasa 

mengajarkan: 

1. kesabaran (ṣabr), 

2. kesadaran diri (self-awareness), 

3. konsistensi moral (moral persistence), 

4. kemampuan mengelola amarah. 



62 
 

Puasa juga menjadi latihan menghadapi tekanan batin 

tanpa melampiaskannya pada hal-hal negatif.Puasa 

merupakan ibadah yang secara spiritual bertujuan 

mengantarkan manusia kepada ketakwaan, namun secara 

akademik terbukti berfungsi sebagai mekanisme penguatan 

kendali diri.Literatur fikih dan tasawuf menekankan puasa 

sebagai pengendali nafsu, sementara riset psikologi dan 

neurosains modern menunjukkan bahwa puasa: 

1. meningkatkan regulasi emosi, 

2. menstabilkan hormon stres, 

3. memperkuat kemampuan menahan impuls negatif. 

Dengan demikian, puasa bukan hanya ibadah ritual, tetapi 

juga instrumen pendidikan jiwa yang sangat efektif dalam 

menghadapi tantangan kehidupan modern. 

E. Sedekah: Membuka Pintu Rezeki  

Sedekah merupakan amalan sosial-ekonomi yang 

memiliki kedudukan penting dalam ajaran Islam. Dalam 

perspektif fikih, sedekah tergolong ibadah maliyah (ibadah 

harta) yang tidak hanya berdampak pada penerima, tetapi 

juga memiliki implikasi spiritual, moral, dan ekonomi bagi 

pemberinya. Secara akademik, sedekah dipandang sebagai 

tindakan altruis yang dapat meningkatkan kesejahteraan 

psikologis dan memperluas peluang ekonomi. Karena itu, 

sedekah sering disebut sebagai salah satu sebab 

“terbukanya pintu rezeki,” yang dalam bahasa akademik 

dapat dipahami sebagai reciprocal altruism dan positive 

economic spillover. 



63 
 

1. Landasan Syariat tentang Sedekah sebagai Pembuka  

    Rezeki 

Al-Qur’an menjelaskan bahwa harta yang 

disedekahkan tidak akan berkurang, bahkan akan berlipat 

ganda:Allah berfirman dalam al Qur’an: 

مَ   ُ الْبَيْعَ وَحَره  وَأحََله اللّٰه

Terjemahnya : 

Allah telah menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba. 

(QS. al-Baqarah: 276) 

Kata yurbi (menyuburkan) menurut mufasir seperti al-

Qurtubi dan Ibn Kathir bermakna menambah (ziyādah) dan 

memberi keberkahan (barakah) pada harta, baik secara 

material maupun spiritual. 

Hadis Nabi juga menyatakan: 

“Harta tidak akan berkurang karena sedekah.” 

(HR. Muslim) 

Menurut Ibn Hajar al-Asqalani, makna “tidak berkurang” 

bisa dipahami secara: 

1. Hakiki Allah mengganti dengan rezeki baru. 

2. Maknawi  harta menjadi berkah dan membawa 

kebaikan. 

Dengan demikian, teks syariat menunjukkan adanya 

hubungan positif antara sedekah dan keluasan rezeki. 



64 
 

2. Perspektif Ulama Fikih dan Tasawuf tentang Keberkahan  

     Rezeki melalui Sedekah 

a. Al-Ghazali 

Dalam Ihya’ Ulumuddin, al-Ghazali menjelaskan bahwa 

sedekah membersihkan harta dari sifat rakus, sehingga 

membuka pintu-pintu pertolongan dan keberkahan. 

b. Ibn Qayyim al-Jawziyyah 

Dalam Zad al-Ma‘ad, Ibn Qayyim menjelaskan bahwa 

sedekah dapat menarik al-manafi‘ (manfaat) dan menolak 

al-madarrah (bahaya). Rezeki menurut beliau bukan hanya 

materi, tetapi meliputi kesehatan, kelapangan hati, dan 

kelancaran urusan. 

c. Ulama kontemporer 

Yusuf al-Qaradawi melihat sedekah sebagai instrumen 

ekonomi yang memperkuat redistribusi harta dan stabilitas 

sosial, yang pada gilirannya membuka kesempatan 

ekonomi baru bagi masyarakat. 

3. Temuan Penelitian Modern tentang Dampak Sedekah 

terhadap Rezeki 

a. Ekonomi dan Dampak Sosial 

Penelitian dalam ekonomi sosial menunjukkan bahwa 

charitable giving (perilaku sedekah): 



65 
 

1. meningkatkan jejaring sosial dan peluang bisnis 

(Andreoni, 2006), 

2. memperkuat hubungan kepercayaan (trust-based 

economy), 

3. menciptakan positive externalities bagi pemberi dan 

penerima. 

Dalam konteks ini, sedekah dapat membuka pintu rezeki 

melalui meningkatnya konektivitas sosial, reputasi, dan 

peluang kerja sama ekonomi. 

b. Psikologi Positif 

Riset oleh Elizabeth Dunn (2013) menunjukkan bahwa 

memberi (giving behavior): 

1. meningkatkan kebahagiaan, 

2. menurunkan stres, 

3. memicu hormon endorfin, 

4. sehingga menambah produktivitas dan kinerja 

seseorang. 

Produktivitas tinggi berkontribusi langsung pada 

peningkatan rezeki dalam konteks modern. 

c. Studi Sosiologi Keagamaan 

Penelitian Islam kontemporer menemukan bahwa sedekah: 

1. meningkatkan solidaritas sosial, 

2. memperluas lingkaran dukungan (social support 

networks), 



66 
 

3. memperkuat status sosial pemberi sebagai individu 

yang dipercaya. 

Lingkaran dukungan sosial sangat berpengaruh terhadap 

keberlangsungan rezeki, baik berupa peluang pekerjaan 

maupun keamanan bisnis. 

d. Riset Klinis dan Psikologi Kesehatan 

Aktivitas memberi juga diketahui dapat: 

1. memperbaiki kesehatan fisik, 

2. menurunkan tekanan darah, 

3. memperpanjang harapan hidup (Brown & 

Moskowitz, 2007). 

Kesehatan fisik yang baik mendukung kemampuan bekerja 

dan mencari nafkah, sehingga sedekah secara tidak 

langsung memperluas pintu rezeki. 

4. Hubungan Sedekah dan Rezeki dalam Perspektif  

    Ekonomi Islam 

Dalam ekonomi Islam, sedekah memiliki fungsi sebagai: 

a. Mekanisme distribusi kekayaan 

Yang membantu perputaran ekonomi agar tidak terhenti 

pada satu kelompok. 



67 
 

b. Pendorong keberkahan harta 

Karena harta yang bersih (dari sedekah) lebih mudah 

berkembang, sebagaimana dikaji dalam teori barakah 

dalam fikih muamalah. 

c. Instrumen penguat stabilitas sosial 

Stabilitas sosial yang baik berdampak langsung pada 

kemudahan aktivitas ekonomi. 

Para ekonom Islam seperti Umer Chapra menekankan 

bahwa stabilitas ekonomi berbasis nilai-nilai Islam  

termasuk sedekah  mempercepat pertumbuhan sosial yang 

berkelanjutan. 

5. Sedekah sebagai Penguat Motivasi Bekerja 

Sedekah juga berdampak pada aspek motivasi: 

1. membuat jiwa lebih lapang sehingga lebih produktif, 

2. menghilangkan sifat takut miskin (al-faqr), 

3. meningkatkan keyakinan pada janji Allah, 

4. memperkuat etos kerja (al-himmah al-‘aliyah). 

Dalam perspektif psikologi organisasi, seseorang yang 

memiliki jiwa tenang dan penuh harapan lebih mudah 

mencapai kesuksesan dibandingkan mereka yang dipenuhi 

kecemasan.Sedekah dalam Islam bukan hanya tindakan 

kedermawanan, tetapi merupakan mekanisme spiritual-

ekonomi yang terbukti secara syariat dan didukung oleh 

data akademik modern.Sedekah membuka pintu rezeki 

melalui: 



68 
 

1. Keberkahan ilahiah sebagaimana dijelaskan dalam 

Al-Qur’an dan hadis. 

2. Peningkatan jejaring sosial dan kesempatan ekonomi. 

3. Peningkatan kebahagiaan dan kesehatan psikologis. 

4. Peningkatan motivasi, produktivitas, dan etos kerja. 

Dengan demikian, sedekah berfungsi ganda: menguatkan 

spiritualitas dan memperluas rezeki manusia dalam makna 

yang luas materi, kesehatan, ketenangan batin, dan 

kelancaran urusan. 

F. Menjadikan Ibadah sebagai Gaya Hidup  

Menjadikan ibadah sebagai gaya hidup (lifestyle of 

worship) berarti memposisikan praktik-praktik ibadah 

bukan hanya sebagai rutinitas ritual, tetapi sebagai 

identitas, kebiasaan harian, serta landasan perilaku sosial. 

Secara akademik, fenomena ini disebut religious lifestyle 

integration, yakni proses ketika nilai-nilai spiritual menjadi 

bagian integral dari pola pikir, pengambilan keputusan, dan 

kebiasaan hidup seseorang. 

1. Landasan Syariat: Ibadah sebagai Identitas Kehidupan 

Al-Qur’an menegaskan bahwa ibadah harus menjadi 

orientasi utama dalam seluruh aktivitas: 

 

 



69 
 

⧫◆  →◼   
▪◆    

➔◆      

56. dan aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan 

supaya mereka mengabdi kepada-Ku. .”(QS. adz-Dzariyat: 

56) 

Para mufasir (Ibn Kathir, al-Tabari) menjelaskan 

bahwa makna ibadah dalam ayat ini bersifat komprehensif, 

mencakup hati, lisan, perbuatan, akhlak, dan muamalah. Ini 

menunjukkan bahwa ibadah bukan hanya aktivitas ritual, 

tetapi way of life. 

Hadis Nabi saw. juga memperkuat integrasi ibadah dalam 

aktivitas harian: 

Bukhari) dalam bahasa Arab dapat ditulis sebagai: 

َ أدَْوَمُهَا وَإَنْ قَله   أحََبُّ الأعَْمَالَ إَلىَ اللّٰه

Ahabbu al-a‘māli ilallāhi adwamuhā wa in qall 

Artinya: “Amalan yang paling dicintai Allah adalah yang 

paling konsisten, meskipun sedikit.”(HR. Bukhari) 

Konsistensi ini merupakan ciri gaya hidup, bukan kegiatan 

insidental. 

2. Perspektif Ulama tentang Ibadah sebagai Kebiasaan  

    Hidup 



70 
 

a. Al-Ghazali 

Dalam Ihya’ Ulumuddin, al-Ghazali memandang ibadah 

sebagai “penjernih hati” yang harus menyatu dalam 

kehidupan seorang Muslim, sehingga setiap gerak-geriknya 

memancarkan ketaatan. 

b. Ibn Taymiyyah 

Beliau menjelaskan bahwa ibadah mencakup semua 

aktivitas yang dicintai Allah, termasuk kebiasaan sehari-

hari yang dilakukan dengan niat yang benar (al-‘adah idzā 

nuwiyat ṣārat ‘ibādah). 

c. Ibn Qayyim al-Jawziyyah 

Ibn Qayyim menegaskan bahwa seseorang baru mencapai 

derajat spiritual tertinggi ketika ibadah tidak lagi menjadi 

beban, tetapi menjadi nafs al-mutma’innah   keadaan jiwa 

yang tenang dengan ketaatan. 

3. Temuan Penelitian Modern: Ibadah sebagai “Lifestyle  

     Habit” 

a. Psikologi Kebiasaan (Habit Formation) 

Studi habit formation (Lally, 2010) menjelaskan bahwa 

aktivitas yang dilakukan secara berulang dalam konteks 

dan waktu tertentu akan berubah menjadi gaya hidup 

otomatis. 

Shalat lima waktu, zikir pagi-sore, membaca Al-Qur’an 

harian, dan sedekah rutin adalah bentuk ibadah yang sangat 

cocok untuk menjadi kebiasaan permanen karena memiliki: 



71 
 

1. waktu tertentu, 

2. pola ritual tetap, 

3. reward emosional dan spiritual, 

4. dukungan sosial komunitas. 

b. Psikologi Agama 

Penelitian Pargament (2013) menunjukkan bahwa ibadah 

rutin meningkatkan: 

1. ketenangan batin, 

2. makna hidup (meaning in life), 

3. ketahanan menghadapi masalah (spiritual resilience), 

4. moralitas, 

5. dan kemampuan regulasi diri. 

Hal ini memperkuat pandangan bahwa ibadah yang 

menjadi gaya hidup berdampak langsung pada kesehatan 

psikologis. 

c. Sosiologi Perilaku Keagamaan 

Studi sosiologi agama (Bryan Wilson, 2017) menjelaskan 

bahwa kelompok beragama yang menjadikan ibadah 

sebagai gaya hidup memiliki: 

1. tingkat disiplin sosial yang lebih tinggi, 

2. solidaritas dan kepedulian yang kuat, 

3. etos kerja lebih baik, 

4. dan sistem nilai yang stabil. 

Ini memberikan dampak positif bukan hanya personal, 

tetapi juga komunitas. 



72 
 

d. Ekonomi Perilaku 

Penelitian ekonomi perilaku (Ariely, 2016) menunjukkan 

bahwa aktivitas yang memberikan intrinsic reward seperti 

ketenangan, makna, dan kepuasan hati lebih mudah 

menjadi gaya hidup jangka panjang. Ibadah memberikan 

seluruh bentuk reward intrinsik ini. 

4. Ibadah sebagai Identitas Sosial (Religious Identity) 

Dalam kajian identitas (Tajfel & Turner, 2004), seseorang 

menjadikan nilai religius sebagai identitas ketika: 

a. nilai itu memberi makna, 

b. memberikan rasa bangga, 

c. diperkuat oleh komunitas, 

d. dan menjadi standar perilaku. 

Ketika ibadah dilakukan secara konsisten, seseorang mulai 

terlihat melalui identitasnya: 

a. akhlaknya lembut, 

b. tutur katanya terjaga, 

c. gaya hidupnya disiplin, 

d. orientasinya tidak duniawi semata. 

Ini menunjukkan bahwa ibadah bukan hanya ritual, tetapi 

penanda identitas moral. 

5. Ibadah sebagai “Lifestyle of Barakah” 

Dalam literatur fikih dan tasawuf, ibadah yang menjadi 

gaya hidup menghasilkan barakah, yaitu: 



73 
 

a. ketenangan, 

b. kemudahan urusan, 

c. kelapangan rezeki, 

d. kejernihan hati, 

e. dan hubungan sosial yang baik. 

Ulama seperti Ibn Rajab al-Hanbali menyebut orang 

yang menjadikan ibadah sebagai kebiasaan sebagai ashab 

al-‘ibadah   golongan yang hidupnya dipenuhi keberkahan 

karena kedekatan dengan Allah dalam seluruh aspek 

kehidupannya. 

6. Integrasi Ibadah dalam Kehidupan Modern 

Menjadikan ibadah sebagai gaya hidup dalam konteks 

kontemporer sangat relevan, terutama menghadapi: 

a. Stress kerja, 

b. Tekanan sosial, 

c. Gaya hidup konsumtif, 

d. Arus informasi cepat, 

e. Moralitas yang cair. 

Ibadah berfungsi sebagai penyeimbang modernitas, 

karena: 

a. shalat mengatur ritme hidup, 

b. puasa melatih kendali diri, 

c. zikir menenangkan pikiran, 

d. sedekah mengikis egoisme, 

e. tirakat ibadah menciptakan kesadaran makna hidup. 



74 
 

Ini sesuai dengan konsep “spiritual well-being” yang 

disoroti dalam banyak penelitian kesehatan mental.Dari 

perspektif syariat, ulama klasik, dan riset modern, 

menjadikan ibadah sebagai gaya hidup merupakan sebuah 

proses internalisasi nilai spiritual dalam seluruh aspek 

kehidupan. 

Ibadah yang menjadi gaya hidup: 

1. membentuk karakter, 

2. menstabilkan emosi, 

3. meningkatkan ketahanan mental, 

4. memperbaiki relasi sosial, 

5. dan membawa keberkahan hidup secara menyeluruh. 

Dengan demikian, ibadah bukan hanya kewajiban, tetapi 

strategi hidup yang meningkatkan kualitas batin dan fungsi 

sosial manusia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



75 
 

BAB IV 

CARA MENJAGA KONSISTENSI IBADAH 

 

A. Melawan Rasa Malas 

Rasa malas dalam menjalankan ibadah merupakan 

fenomena yang dibahas luas dalam literatur psikologi 

agama dan kajian fikih. Dalam perspektif fikih, kemalasan 

(al-kasl) dipandang sebagai penghalang utama dalam 

menjaga kontinuitas ibadah. Para ulama seperti Imam al-

Ghazali dalam Ihya’ Ulum al-Din menjelaskan bahwa sifat 

malas muncul karena dominasi hawa nafsu, kelemahan 

tekad (himmah), dan kurangnya pemahaman tentang nilai 

ibadah itu sendiri. Secara khusus, al-Ghazali menekankan 

bahwa hati yang tidak dibiasakan dengan muraqabah 

(kesadaran akan pengawasan Allah) akan cenderung mudah 

futur (menurun semangatnya). 

Dari sudut psikologi perilaku, penelitian-penelitian 

terbaru mengenai religious behavior maintenance 

menunjukkan bahwa konsistensi ibadah dipengaruhi oleh 

tiga faktor: (1) faktor internal seperti kebiasaan, motivasi 

intrinsik, dan regulasi diri; (2) faktor emosional seperti 

stres, kejenuhan, dan kondisi mental; dan (3) faktor 

lingkungan seperti dukungan sosial dan atmosfer religius. 

Studi oleh Kenneth Pargament (2001) dalam The 

Psychology of Religion and Coping menjelaskan bahwa 

individu yang memiliki makna spiritual yang kuat 

cenderung lebih mudah melawan kemalasan karena ibadah 

dipersepsikan sebagai sumber energi, bukan sebagai beban. 



76 
 

Dalam konteks masyarakat Muslim modern, 

penelitian di Indonesia misalnya studi Sri Wahyuni (2020) 

tentang konsistensi ibadah mahasiswa menunjukkan bahwa 

rasa malas sering dipicu oleh distraksi digital, perubahan 

pola tidur, dan minimnya manajemen waktu. Namun 

penelitian yang sama menegaskan bahwa pembiasaan 

ibadah harian (habit formation) dapat memperkuat 

komitmen ritual dan mengurangi kecenderungan malas. 

Fikih memberikan solusi melalui prinsip al-

muwāẓabah (konsistensi), sebagaimana dijelaskan oleh 

ulama Syafi‘iyah dan Malikiyah: ibadah dilakukan sedikit 

tetapi berkelanjutan lebih dicintai Allah dibanding ibadah 

besar tetapi tidak konsisten. Prinsip ini sejalan dengan 

temuan psikologi modern bahwa perilaku rutin yang 

dilakukan secara bertahap lebih mudah bertahan sebagai 

kebiasaan permanen. 

Dari sisi motivasi, Nabi  memberikan pedoman melalui doa 

beliau: 

 

 اللههُمه إَن يَ أعَُوذُ بَكَ مَنَ الْعَجْزَ وَالْكَسَلَ 

 

“Ya Allah, aku berlindung kepada-Mu dari 

kelemahan dan rasa malas.” 

 

Hadis ini menunjukkan bahwa kemalasan bukan 

hanya persoalan fisik, tetapi kondisi spiritual yang dapat 

diatasi dengan penguatan makna ibadah, latihan 

kedisiplinan, serta memperbaiki orientasi hati. 



77 
 

Dengan demikian, berdasarkan literatur akademik, 

melawan rasa malas membutuhkan pendekatan yang 

komprehensif: pemurnian niat, pembentukan kebiasaan, 

manajemen waktu, dukungan sosial religius, dan 

pemahaman fikih yang benar. Pendekatan inilah yang 

menjadi dasar konseptual pembahasan pada bab ini. 

B. Menaklukkan Godaan Dunia 

Godaan dunia (fitnah al-dunyā) merupakan konsep yang 

banyak dibahas dalam literatur fikih, tasawuf, dan psikologi 

agama. Dalam kajian fikih klasik, dunia bukan dipahami 

sebagai sesuatu yang harus dijauhi, tetapi harus 

ditempatkan pada posisi yang seimbang. Imam al-Qurthubi 

dalam Tafsir al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an menegaskan 

bahwa yang berbahaya bukanlah keberadaan dunia, 

melainkan keterikatan hati terhadapnya sehingga 

melalaikan tugas ibadah. Hal ini sejalan dengan ayat: 

❑☺◼  ☺  
❑◆⬧  ◆ 

➔⬧ ❑⚫◆ 

20. ketahuilah, bahwa Sesungguhnya kehidupan dunia ini  

      hanyalah permainan.(QS.Alhadid:20) 

Tentanf riman ini kembanyakan ulama mufasirin Islam 

menyepakati bahwa ini dijadikan dasar pentingnya 

kewaspadaan spiritual terhadap distraksi duniawi.Dalam 

perspektif psikologi modern, godaan dunia berkaitan 

dengan konsep materialistic distraction yakni kondisi 

ketika fokus manusia lebih banyak tersita pada kenikmatan 

instan, kesibukan kerja, teknologi, dan konsumsi. Penelitian 



78 
 

oleh Kasser & Ryan (1996) menunjukkan bahwa orientasi 

hidup materialistik berkorelasi dengan turunnya 

keterlibatan religius, berkurangnya ketenangan batin, dan 

rendahnya perilaku prososial. Dalam konteks Muslim, studi 

Mastura & Rahim (2019) pada komunitas urban 

menemukan bahwa tekanan ekonomi, kompetisi sosial, dan 

gaya hidup digital menyulitkan seseorang menjaga 

intensitas ibadah harian. 

Ilmu fikih sendiri memiliki konsep saddu adz-dzarā’i 

(menutup pintu-pintu penyebab kerusakan). Ini berarti 

setiap hal yang berpotensi mengantarkan seseorang menuju 

kelalaian harus dikendalikan. Dari kajian ushul fikih, para 

ulama seperti al-Syatibi dalam al-Muwafaqat menekankan 

bahwa syariat hadir untuk menjaga lima maqashid: agama, 

jiwa, akal, keturunan, dan harta. Setiap godaan dunia yang 

mengancam salah satunya misalnya kecanduan hiburan, 

konsumsi yang berlebihan, atau ambisi yang tidak terarah 

disimpulkan secara akademik sebagai faktor yang harus 

dikendalikan demi kemaslahatan spiritual. 

Dalam kajian sosiologi agama, godaan dunia 

dipahami sebagai bagian dari “modern distractions” 

gangguan yang disebabkan oleh mobilitas sosial, budaya 

konsumsi, dan media digital. Penelitian Pew Research 

Center (2022) menunjukkan bahwa penggunaan perangkat 

digital lebih dari empat jam sehari berpengaruh signifikan 

terhadap penurunan praktik ibadah, terutama shalat dan 

bacaan Al-Qur’an, akibat attention fragmentation. Hal ini 

memperkuat pandangan para ulama bahwa menjaga ibadah 

di era modern memerlukan pengaturan aktivitas duniawi 

dan teknologi secara sadar. 



79 
 

Fikih praktis menawarkan sejumlah strategi untuk 

mengendalikan godaan dunia, seperti memperkuat niat, 

membatasi aktivitas yang tidak bermanfaat (takhlil dalam 

terminologi al-Ghazali), dan membangun rutinitas ibadah 

yang mengikat (seperti wirid, shalat sunnah, dan tilawah 

harian). Dalam tasawuf, Ibn Qayyim al-Jawziyyah dalam 

Madarij as-Salikin menjelaskan bahwa hati yang dipenuhi 

zikrullah akan lebih kuat dalam melawan tarikan dunia 

yang melemahkan iman. 

Dengan demikian, berdasarkan data akademik, 

godaan dunia dapat ditaklukkan melalui kombinasi antara 

kesadaran fikih, kontrol diri psikologis, pengelolaan 

lingkungan sosial, serta pembentukan rutinitas spiritual. 

Pengendalian dunia bukan berarti meninggalkannya, 

melainkan menjaga agar dunia tidak menguasai hati 

sehingga ibadah tetap menjadi pusat kehidupan. 

C. Istiqamah dalam Tekanan Hidup 

Istiqamah (steadfastness) merupakan konsep sentral 

dalam spiritualitas Islam. Dalam literatur akademik fikih 

dan tafsir, istiqamah dipahami sebagai kemantapan hati dan 

konsistensi amal meskipun seseorang sedang berada dalam 

tekanan, kesulitan, atau perubahan situasi hidup. Para 

ulama—seperti Ibn Rajab al-Hanbali dalam Jāmi’ al-‘Ulūm 

wa al-Hikam menjelaskan bahwa istiqamah berarti 

“berjalan di atas jalan yang lurus tanpa menyimpang,” yaitu 

tetap konsisten melaksanakan syariat meskipun 

menghadapi ujian berat. 



80 
 

1. Perspektif Fikih dan Teologi 

Dalam kajian ushul fikih, istiqamah dikaitkan dengan 

konsep al-muwāẓabah (kontinuitas) dan al-‘azīmah 

(keteguhan menjalankan perintah). Fikih memandang 

bahwa kondisi tekanan hidup—seperti masalah ekonomi, 

konflik sosial, atau gangguan psikologis sering menjadi 

sebab futur (penurunan semangat ibadah). Namun syariat 

memberikan mekanisme keringanan (rukhsah) agar 

seseorang tetap dapat bertahan dalam ibadah tanpa 

terbebani secara berlebihan. Al-Syatibi dalam al-

Muwāfaqāt menegaskan bahwa rukhsah merupakan bagian 

dari maqashid syariah untuk menjaga kestabilan iman 

dalam kondisi tekanan. 

Ayat-ayat tentang istiqamah, seperti QS. Fussilat: 

30–31, menurut tafsir al-Tabari menunjukkan bahwa 

keteguhan di bawah tekanan menghasilkan ketenangan 

psikologis dan dukungan spiritual (tatsbit) dari Allah. 

2. Perspektif Psikologi Agama 

Dalam kajian psikologi agama, istiqamah sejalan 

dengan konsep religious coping cara seseorang 

mempertahankan kedekatan spiritual saat menghadapi 

tekanan hidup. Kenneth Pargament (2001), dalam The 

Psychology of Religion and Coping, menyebut bahwa 

individu yang melakukan positive religious coping (seperti 

doa, shalat konsisten, dan tafakur) memiliki ketahanan 

psikologis lebih tinggi, tingkat stres lebih rendah, dan 

kemampuan adaptasi lebih baik. Penelitian-penelitian 

lanjutan (Smith, McCullough & Poll, 2003) menunjukkan 



81 
 

bahwa praktik ibadah rutin dapat meningkatkan self-

regulation dan menurunkan kecemasan. 

Dalam konteks masyarakat Muslim Indonesia, studi 

Annisa & Prabowo (2017) tentang strategi coping religius 

menunjukkan bahwa zikir, shalat malam, dan membaca Al-

Qur’an menjadi sarana utama untuk mempertahankan 

ketenangan ketika menghadapi situasi ekonomi, tekanan 

akademik, atau persoalan keluarga. 

3. Perspektif Sosiologi dan Kehidupan Modern 

Tekanan hidup di era modern seperti tuntutan 

pekerjaan, ketidakpastian ekonomi, kompetisi sosial, dan 

paparan informasi digital memengaruhi stabilitas spiritual 

seseorang. Penelitian Pew Research Center (2021) tentang 

umat beragama di Asia Tenggara menemukan bahwa 

meningkatnya tekanan sosial dan ekonomi berdampak pada 

menurunnya keterlibatan ibadah, terutama pada kelompok 

usia produktif. Namun, penelitian yang sama menegaskan 

bahwa individu yang memiliki komunitas keagamaan yang 

kuat cenderung lebih istiqamah karena mendapat dukungan 

sosial spiritual (religious social support). 

Sociologist Zulkarnain (2020) menjelaskan bahwa 

keberlangsungan ibadah dalam tekanan hidup sangat 

ditentukan oleh “habitus religius” yakni kebiasaan ibadah 

yang melekat sejak kecil, pendidikan formal keagamaan, 

serta lingkungan rumah tangga yang mendukung. 



82 
 

4. Sintesis Akademik 

Berdasarkan keseluruhan data akademik, istiqamah 

dalam tekanan hidup dapat dicapai melalui beberapa 

fondasi ilmiah: 

a. Pemahaman syariat yang fleksibel, yang 

mengakomodasi rukhsah saat kesulitan, sehingga 

ibadah tetap dapat dijalankan tanpa tekanan 

berlebihan. 

b. Regulasi diri spiritual (self-regulation through 

worship), yang dibangun melalui niat, jadwal ibadah, 

dan penguatan makna. 

c. Dukungan sosial religius, karena kelompok 

masyarakat berperan menjaga keberlanjutan ibadah 

individu. 

d. Internalisasi makna ibadah sebagai penopang 

psikologis, bukan sekadar kewajiban ritual. 

Dengan demikian, istiqamah bukan hanya bentuk 

ketaatan spiritual, tetapi proses psikologis dan sosial yang 

terbangun melalui pembiasaan ibadah, pemahaman fikih, 

dan lingkungan yang mendukung, sebagaimana ditegaskan 

oleh berbagai penelitian akademik. 

D. Motivasi Ibadah Harian untuk Penguatan Spiritual 

Dalam kajian akademik tentang perilaku ibadah, 

praktik ibadah harian dipandang sebagai fondasi utama 

bagi terbentuknya kekuatan spiritual (spiritual resilience). 

Ibadah harian bukan sekadar rutinitas, tetapi bentuk 

spiritual micro-practices yang dalam literatur psikologi 



83 
 

agama terbukti memiliki dampak besar terhadap 

ketenangan jiwa, regulasi emosi, dan konsistensi iman. 

Oleh karena itu, motivasi ibadah harian menjadi elemen 

penting dalam menopang kehidupan spiritual seorang 

Muslim. 

1. Perspektif Fikih dan Tasawuf 

Menurut kajian fikih, ibadah-ibadah harian seperti 

shalat lima waktu, zikir pagi-sore, tilawah Al-Qur’an, dan 

doa-doa harian merupakan syariat yang dirancang untuk 

menjaga hati dalam keadaan hidup (hayyan). Imam al-

Ghazali dalam Ihya’ Ulum al-Din menegaskan bahwa 

ibadah harian berfungsi membentuk al-‘adah al-muhkimah 

kebiasaan kuat yang menahan seseorang dari kelalaian. 

Sementara itu, Ibn Qayyim al-Jawziyyah dalam al-Wabil 

al-Shayyib menjelaskan bahwa zikir harian mampu 

memberikan quwwah ruhiyyah (energi spiritual) yang 

membuat hati tetap stabil dalam menghadapi godaan dan 

kesulitan hidup. 

Kajian ushul fikih menekankan bahwa keseringan 

(muwazhabah) dalam ibadah kecil tetapi konsisten sejalan 

dengan prinsip syariat untuk memudahkan, bukan 

membebani. Ini selaras dengan hadis Nabi saw. “Amal 

yang paling dicintai Allah adalah yang paling konsisten, 

walaupun sedikit.” 

Ilmu fikih juga mendukung pengaturan ibadah harian 

melalui konsep tartib (penataan) dan muraqabah 

(kesadaran pengawasan Allah), yang menjadi dasar 

penguatan spiritual dari waktu ke waktu. 



84 
 

2. Perspektif Psikologi Agama 

Dalam psikologi agama, ibadah harian dikaji sebagai 

bentuk regulasi diri spiritual. Penelitian McCullough & 

Willoughby (2009) menunjukkan bahwa rutinitas ibadah 

mampu meningkatkan disiplin diri, mengurangi stres, dan 

mempertajam fokus mental. Zikir dan doa harian terbukti 

secara empiris menurunkan tingkat kecemasan dan 

meningkatkan mindfulness, sebagaimana dikonfirmasi oleh 

studi Abdellah & Ahmed (2018) tentang efek zikir pada 

kesejahteraan psikologis Muslim dewasa. 

Sementara itu, penelitian Pargament (2001) 

menyebut ibadah harian sebagai “daily religious coping 

strategy,” yakni mekanisme psikologis yang membantu 

seseorang mengatasi tekanan hidup melalui keseimbangan 

emosional, rasa ketergantungan kepada Tuhan, dan makna 

spiritual yang lebih dalam. 

3. Perspektif Neurosains dan Kesehatan Mental 

Penelitian kontemporer dalam neurosains spiritual 

menemukan bahwa praktik religius rutin seperti membaca 

Al-Qur’an, doa, dan afirmasi spiritual dapat meningkatkan 

aktivitas gelombang alfa otak, yang berkaitan dengan 

ketenangan, fokus, dan stabilitas emosi. Studi Ebrahim & 

Sultani (2020) menemukan bahwa tilawah Al-Qur’an 

selama 15 menit per hari menurunkan detak jantung dan 

tingkat hormon stres (kortisol). Secara akademik, aktivitas 

ibadah harian dapat dipahami sebagai intervensi yang 

mendukung kesehatan mental. 



85 
 

4. Perspektif Sosiologi Muslim 

Dalam kajian sosiologi, ibadah harian berperan 

mempertahankan identitas religius dan ikatan sosial dalam 

masyarakat Muslim. Penelitian Kuntoro & Astuti (2021) 

menunjukkan bahwa keluarga yang membiasakan ibadah 

harian seperti shalat berjamaah, zikir bersama, dan 

membaca Al-Qur’an memiliki tingkat kohesi sosial yang 

lebih tinggi serta karakter keagamaan yang lebih stabil. 

Ibadah harian menjadi “penopang struktur moral” dalam 

komunitas Muslim modern yang penuh distraksi. 

5. Sintesis Akademik 

Berdasarkan integrasi data akademik di atas, motivasi 

ibadah harian memiliki beberapa fungsi pokok: 

a. Menghidupkan hati melalui pembiasaan spiritual 

yang konsisten. 

b. Menguatkan regulasi diri, sehingga seseorang lebih 

stabil secara mental dan emosional. 

c. Membangun ketahanan spiritual, terutama saat 

menghadapi tekanan atau cobaan hidup. 

d. Membentuk habitus religius yang memperkuat 

identitas Muslim di tengah perubahan sosial. 

e. Menghasilkan keberkahan hidup, karena ibadah 

harian menghubungkan manusia dengan nilai-nilai 

ilahi secara terus-menerus. 

Dengan demikian, ibadah harian bukan sekadar aktivitas 

ritual, melainkan proses ilmiah-spiritual yang membangun 

kekuatan batin berdasarkan temuan dalam fikih, psikologi 



86 
 

agama, dan penelitian modern. Hal ini menjadi fondasi bagi 

penguatan spiritual dalam kehidupan sehari-hari seorang 

Muslim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



87 
 

BAB V 

MENCARI REZEKI YANG HALAL 

 

A. Rezeki Halal sebagai Sumber Ketenangan 

Dalam kajian fikih dan ekonomi Islam, rezeki halal 

dipandang sebagai fondasi utama bagi ketenangan spiritual 

dan stabilitas hidup. Kehalalan rezeki bukan sekadar 

persoalan hukum, tetapi berkaitan erat dengan kualitas 

jiwa, efektivitas ibadah, dan ketenteraman batin. Literatur 

akademik menunjukkan bahwa sumber penghasilan yang 

halal memiliki korelasi positif terhadap kesejahteraan 

spiritual dan moral individu. 

1. Perspektif Fikih: Kehalalan sebagai Syarat Keberkahan 

Dalam fikih, hukum mencari rezeki halal wajib berdasarkan 

dalil Al-Qur’an:Al Baqarah:168 

⧫   
❑➔  ☺     
◼ ⬧   

Terjemahnya : 

Hai sekalian manusia, makanlah yang halal lagi baik dari 

apa yang terdapat di bumi 

 

Para ulama, seperti Imam al-Nawawi dalam al-

Majmu’, menjelaskan bahwa bekerja dengan cara halal 

merupakan bagian dari ibadah karena menjaga kesucian 



88 
 

harta termasuk maqashid syariah di bidang hifzh al-mal 

(perlindungan harta). Kehalalan harta menjadi syarat 

diterimanya ibadah, sebagaimana hadis yang diriwayatkan 

Muslim tentang seorang musafir yang berdoa, tetapi 

makanannya berasal dari harta haram sehingga doanya 

tidak diijabah. 

Dalam literatur ushul fikih, konsep tayyib (baik dan 

bersih) dipahami bukan hanya bebas dari yang haram, 

tetapi juga bebas dari penipuan, ghasab, riba, dan 

eksploitasi. Hal inilah yang kemudian menjadi dasar etika 

kerja dalam ekonomi Islam. 

2. Perspektif Maqashid Syariah: Menjaga Ketenangan dan 

Keselamatan Jiwa 

Maqashid syariah menegaskan bahwa kehalalan 

rezeki merupakan bagian dari upaya menjaga keselamatan 

agama dan jiwa. Al-Syatibi dalam al-Muwafaqat 

menekankan bahwa harta haram membawa efek negatif 

pada kualitas ibadah, ketenangan hati, dan perilaku sosial. 

Harta halal, sebaliknya, menguatkan struktur moral 

individu dan keluarganya. Ketenangan jiwa (ithmi’nan) 

menjadi bagian dari tujuan syariat, dan hal ini hanya 

tercapai jika seseorang meyakini bahwa penghasilannya 

bersih dari unsur yang dilarang. 

3. Perspektif Ekonomi Islam: Kehalalan Rezeki dan 

Keseimbangan Sosial 

Dalam ekonomi Islam modern, kehalalan rezeki 

dikaji melalui konsep halal value chain dan etika bisnis. 



89 
 

Penelitian oleh Dusuki & Abdullah (2007) mencatat bahwa 

praktik bisnis yang halal dan etis tidak hanya meningkatkan 

kepercayaan diri pelakunya, tetapi juga menyebabkan 

kepuasan kerja dan stabilitas emosional. Ekonomi halal 

juga terbukti meningkatkan keberlanjutan sosial dengan 

meminimalkan praktik eksploitatif. 

Studi lain oleh Beekun (2012) dalam Islamic 

Business Ethics menyimpulkan bahwa individu yang 

memperoleh penghasilan secara halal memiliki risiko lebih 

rendah terhadap perilaku korupsi, konflik moral, serta stres 

kerja. Hal ini menunjukkan hubungan langsung antara 

kehalalan rezeki dengan kesehatan spiritual dan sosial 

seseorang. 

4. Perspektif Psikologi Agama: Hubungan Rezeki dan  

    Ketenangan Spiritual 

Dalam psikologi agama, ketenangan batin sangat 

dipengaruhi oleh integritas moral seseorang. Penelitian 

Hasnain & Jahan (2018) menemukan bahwa individu yang 

memandang pekerjaan sebagai bagian dari ibadah memiliki 

tingkat life satisfaction lebih tinggi dan kecemasan lebih 

rendah. Salah satu faktor utamanya adalah keyakinan 

bahwa rezeki yang diperoleh bersih, halal, dan penuh ridha 

Allah. 

Penelitian lain pada masyarakat Muslim Asia 

Tenggara (Rahman, 2020) menunjukkan bahwa rezeki 

haram sering menimbulkan kegelisahan psikologis, rasa 

bersalah, ketakutan, dan ketidakpuasan hidup. Sebaliknya, 



90 
 

rezeki halal menghasilkan psychological peace yang 

memperkuat keimanan dan semangat ibadah. 

5. Perspektif Sosiologi Muslim: Pengaruh pada Stabilitas  

    Rumah Tangga dan Komunitas 

Dari kajian sosiologi, rezeki halal berdampak pada 

keharmonisan keluarga dan hubungan sosial. Studi 

Zainuddin (2021) pada keluarga Muslim Indonesia 

menunjukkan bahwa pencari nafkah yang memprioritaskan 

rezeki halal cenderung memiliki rumah tangga yang lebih 

stabil, lebih sedikit konflik internal, dan lebih kuat dalam 

komitmen keagamaan. Rezeki halal menciptakan moral 

economy yakni ekonomi yang tidak hanya mengandalkan 

keuntungan, tetapi nilai-nilai spiritual dan etika. 

Sintesis Akademik 

Berdasarkan data akademik di atas, dapat disimpulkan 

bahwa rezeki halal: 

1. Menghasilkan ketenangan batin, karena sesuai 

dengan tuntunan syariat dan nilai moral. 

2. Menguatkan ibadah, karena harta halal menjadi 

bahan baku yang bersih bagi tubuh dan hati. 

3. Meningkatkan stabilitas sosial, baik dalam keluarga 

maupun masyarakat. 

4. Menjadi faktor utama keberkahan, sebagaimana 

ditegaskan dalam fikih, tasawuf, dan ekonomi Islam. 

5. Menurunkan stres dan konflik moral, berdasarkan 

temuan-temuan psikologi agama. 



91 
 

Dengan demikian, rezeki halal bukan hanya persoalan 

hukum fikih, tetapi juga konsep akademik multidisipliner 

yang berkaitan erat dengan ketenangan spiritual, kesehatan 

mental, dan kesejahteraan sosial dalam kehidupan seorang 

Muslim. 

B. Etika Dagang dan Interaksi dalam Islam  

1. Pendahuluan 

Etika dagang dalam Islam merupakan bagian integral 

dari ajaran syariat yang menekankan keseimbangan antara 

pencarian keuntungan (profit) dan nilai moral (akhlaq). 

Aktivitas ekonomi dipandang sebagai ibadah jika dilakukan 

dengan prinsip keadilan, kejujuran, dan kemaslahatan. 

Banyak kajian akademik menunjukkan bahwa nilai etis 

dalam perdagangan Islam berkontribusi pada stabilitas 

sosial, kepercayaan publik, dan keberlanjutan ekonomi 

(Chapra, 2000; Kahf, 1995). 

2. Landasan Normatif Etika Dagang dalam Islam 

a. Al-Qur’an 

Al-Qur’an memberikan panduan kuat mengenai perilaku 

ekonomi. Di antaranya: 

1. Larangan penipuan dan kecurangan 

“Kecelakaan besarlah bagi orang-orang yang 

curang … apabila mereka menakar atau menimbang 

untuk orang lain, mereka mengurangi.” (QS. al-

Muthaffifîn: 1–3) 



92 
 

2. Perintah menegakkan keadilan dan kejujuran 

“Sempurnakanlah takaran dan timbangan dengan 

adil …” (QS. al-An‘âm: 152) 

3. Larangan memakan harta dengan cara batil 

(QS. an-Nisâ’: 29) 

Ayat-ayat ini menjadi parameter dasar dalam menetapkan 

standar moral bagi pelaku ekonomi Muslim. 

b. Hadis 

Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم memberikan teladan langsung tentang 

etika dagang: 

1. Kejujuran sebagai kunci keberkahan 

“Pedagang yang jujur dan amanah akan bersama para 

nabi, shiddiqin, dan syuhada.” (HR. Tirmidzi) 

2. Larangan menimbun (ihtikâr) 

“Tidaklah seseorang menimbun kecuali ia berdosa.” 

(HR. Muslim) 

3. Larangan rekayasa pasar (najsy) 

“Nabi melarang najasy (saling menawar palsu untuk 

menaikkan harga).” (Muttafaq ‘alaih) 

Hadis-hadis ini memperkuat bahwa etika adalah bagian tak 

terpisahkan dari aktivitas ekonomi. 

3. Prinsip-Prinsip Etika Dagang dalam Islam  

a. Kejujuran (Shidq) 

Kajian S. M. Hasanuzzaman (1981) menegaskan 

bahwa kejujuran dalam perdagangan menciptakan market 



93 
 

trust yang mendorong keberlanjutan ekonomi. Kejujuran 

mencakup transparansi informasi, tidak menyembunyikan 

cacat barang, dan tidak manipulatif. 

b. Keadilan (‘Adl) 

Menurut al-Ghazali (Ihya’ Ulumuddin) dan kajian 

kontemporer oleh Syed Naqvi (1981), keadilan mencakup: 

1. harga yang wajar, 

2. tidak mengambil keuntungan secara zalim, 

3. tidak mengeksploitasi kebutuhan orang lain. 

c. Amanah 

Amanah adalah dasar hubungan sosial-ekonomi. Studi 

akademik menyatakan bahwa amanah memperkuat 

institutional trust dan menjadi fondasi transaksi ekonomi 

syariah modern (El-Gamal, 2006). 

d. Larangan Riba 

Analisis ekonomi Islam (Khan, 1994) menunjukkan bahwa 

riba memperlebar kesenjangan sosial dan merusak keadilan 

distributif. Karena itu, Islam melarang riba dalam seluruh 

aktivitas ekonomi. 

e. Larangan Gharar (Ketidakjelasan) 

Hammad (1987) menjelaskan bahwa gharar menyebabkan 

risiko spekulatif dan ketidakpastian yang tidak adil, 

sehingga Islam menghapus praktik transaksi yang 

spekulatif atau menipu. 



94 
 

f. Tidak Merugikan (La Dharar wa La Dhirar) 

Prinsip ini, berdasarkan hadis Nabi, dipandang dalam 

kajian fiqh muamalah sebagai dasar penting untuk 

perlindungan konsumen (Dusuki & Bouheraoua, 2011). 

g. Kemaslahatan (Maslahah) 

Prinsip maslahah meliputi: 

1. menjaga kestabilan pasar, 

2. melindungi pihak lemah, 

3. memastikan keseimbangan distribusi. 

Maslahah menjadi dasar kebijakan ekonomi publik dalam 

negara Muslim (Abu Zahrah, 2009). 

4. Etika Interaksi dalam  

Kajian akademik menyimpulkan bahwa etika interaksi 

adalah bagian dari sistem sosial Islam. 

a. Adab Berkomunikasi 

Al-Qur’an memerintahkan berbicara dengan cara yang baik 

dan sopan (QS. al-Isrâ’: 53). 

Dalam ekonomi, etika komunikasi mencegah manipulasi 

dan konflik. 



95 
 

b. Saling Ridha 

Transaksi harus dilakukan atas dasar kerelaan, sebagaimana 

dalam QS. an-Nisâ’: 29. 

Dalam literatur fiqih, tarâdî menjadi syarat sahnya akad. 

c. Menghindari Konflik dan Sengketa 

Nabi menganjurkan musyawarah, mediasi, dan islah dalam 

urusan sosial-ekonomi. Kajian hukum Islam menekankan 

pentingnya mekanisme penyelesaian sengketa berbasis 

keadilan restoratif. 

d. Menghormati Hak dan Kepemilikan 

Konsep hurmat al-milkiyyah (perlindungan kepemilikan) 

sangat kuat dalam hukum Islam (Kamali, 2008). Setiap 

transaksi yang merampas hak orang lain dianggap batil. 

5. Implementasi Modern dalam Ekonomi Syariah 

Etika dagang Islam menjadi dasar: 

1. sistem keuangan syariah, 

2. sertifikasi halal, 

3. perlindungan konsumen, 

4. tata kelola perusahaan (Islamic corporate 

governance), 

5. perdagangan digital berbasis syariah. 

Studi Bank Indonesia  (2020) menunjukkan bahwa pasar 

yang menerapkan etika Islami lebih stabil dan minim risiko 

moral hazard.Etika dagang dan interaksi dalam Islam bukan 



96 
 

hanya aturan normatif, tetapi merupakan sistem nilai yang 

memiliki fondasi akademik kuat dalam literatur fikih klasik 

dan studi kontemporer. Prinsip-prinsipnya menekankan 

keadilan, kejujuran, kepercayaan, dan kemaslahatan, 

sehingga relevan untuk diterapkan dalam konteks ekonomi 

modern. 

C. Menghindari Riba dan Penipuan 

1. Pendahuluan 

Dalam tradisi hukum Islam, larangan riba dan 

penipuan merupakan dua pilar utama yang menjaga 

keadilan dan integritas pasar. Studi akademik menunjukkan 

bahwa masyarakat yang bebas dari praktik riba dan 

penipuan memiliki stabilitas ekonomi lebih baik, risiko 

konflik sosial lebih rendah, serta tingkat kepercayaan 

publik yang lebih tinggi (Chapra, 2000; Kahf, 1995). Oleh 

karena itu, menghindari riba dan penipuan bukan hanya 

aturan teologis, melainkan tuntutan ekonomi yang 

berdampak nyata. 

2. Menghindari Riba 

a. Al-Qur’an 

Larangan riba disebutkan secara tegas dalam beberapa ayat: 

  ⧫❑➔→⧫  
❑⧫    ⧫❑❑→⧫  

  ☺  ❑→⧫   



97 
 

⧫⧫  ⬧ 
 ▪☺   

Terjemahnya : 

275. orang-orang yang Makan (mengambil) riba tidak dapat 

berdiri melainkan seperti berdirinya orang yang kemasukan 

syaitan lantaran (tekanan) penyakit gila. QS.Al Baqara:275) 

 

⬧    ❑➔➔⬧ 
❑⬧⬧  ⬧    

 ❑◆◆   

Terjemahnya: 

279. Maka jika kamu tidak mengerjakan (meninggalkan 

sisa riba), Maka ketahuilah, bahwa Allah dan Rasul-Nya 

akan memerangimu. (QS.Albaqara:279) 

Ayat ini menunjukkan bahwa riba dianggap sebagai 

ancaman sosial-ekonomi. 

b. Hadis 

Nabi Muhammad saw. bersabda: 

“Rasulullah melaknat pemakan riba, pemberi riba, 

pencatatnya, dan dua saksinya.” (HR. Muslim) 

 

Ini menunjukkan bahwa seluruh pihak yang terlibat dalam 

transaksi riba memperoleh dosa yang sama. 



98 
 

Kajian ekonomi Islam menjelaskan bahwa riba merusak 

tatanan ekonomi karena: 

a. Menimbulkan ketidakadilan distribusi 

Penelitian M. Umer Chapra (1993) menunjukkan bahwa 

sistem bunga (riba) menciptakan akumulasi kekayaan pada 

pemilik modal, sementara masyarakat kecil menjadi 

terbebani. 

b. Meningkatkan risiko kegagalan usaha 

Menurut Khan (1994), riba memaksa pelaku usaha 

membayar kewajiban tetap meskipun bisnis mengalami 

kerugian, sehingga meningkatkan tingkat kebangkrutan. 

c. Menyebabkan ketidakstabilan ekonomi 

El-Gamal (2006) menegaskan bahwa sistem bunga 

menyebabkan distorsi pasar, gelembung ekonomi, dan 

ketidakselarasan antara sektor riil dan sektor keuangan. 

Akademisi fikih dan muamalah sepakat dua bentuk utama 

riba: 

a. Riba Nasiah 

Tambahan atas pokok hutang karena penundaan 

pembayaran. Contoh: bunga bank konvensional. 



99 
 

b. Riba Fadl 

Pertukaran barang sejenis namun tidak setara 

timbangannya. dijelaskan dalam hadis enam komoditas riba 

(emas, perak, gandum, syair, kurma, dan garam). 

3. Menghindari Penipuan (Tadlis & Gharar) 

Landasan Normatif 

a. Al-Qur’an 

“Celakalah orang-orang yang curang…” (QS. al-

Muthaffifîn: 1–3) 

“…janganlah kamu memakan harta orang lain 

dengan cara yang batil…” (QS. an-Nisâ’: 29) 

b. Hadis 

Nabi Muhammad saw. bersabda: 

“Barang siapa menipu maka ia bukan golongan 

kami.” (HR. Muslim) 

Hadis ini digunakan para ulama sebagai dalil kuat 

haramnya penipuan dalam transaksi. 

Analisis Akademik tentang Dampak Penipuan 

Kajian ekonomi dan sosial menunjukkan bahwa penipuan 

dalam transaksi (tadlis, gharar, najasy) memiliki dampak 

serius: 



100 
 

a. Merusak kepercayaan pasar 

Menurut penelitian Dusuki & Bouheraoua (2011), pasar 

yang penuh penipuan tidak akan berkembang karena 

hilangnya trust sebagai modal sosial utama. 

b. Menciptakan ketidakstabilan harga 

Najasy (menaikkan harga secara palsu) menyebabkan 

distorsi harga dan kerugian konsumen (Hammad, 1987). 

 

c. Meningkatkan konflik dan sengketa 

Penipuan memicu ketegangan sosial dan merusak 

keharmonisan masyarakat (Kamali, 2008). 

3.Bentuk-Bentuk Penipuan dalam Fikih Muamalah 

Dalam kajian ulama dan akademisi, penipuan dibagi dalam 

beberapa bentuk: 

a. Tadlis (penyembunyian cacat) 

Contoh: tidak menyebutkan kerusakan barang, misalnya 

kendaraan bekas yang pernah kecelakaan. 

b. Gharar (ketidakjelasan) 

Contoh: menjual barang yang tidak jelas wujud, jumlah, 

atau spesifikasinya. 



101 
 

c. Najasy (penawaran palsu) 

Seseorang menaikkan harga tanpa niat membeli untuk 

memancing orang lain membeli lebih mahal. 

d. Taghrir (membuat gambaran salah) 

Memberikan informasi yang menipu, misalnya 

mencantumkan label palsu. 

e. Ghaban Fahisy (mark-up berlebihan) 

Pengambilan keuntungan sangat besar di luar batas 

kewajaran sehingga termasuk eksploitasi. 

4. Prinsip Islam dalam Menghindari Riba dan Penipuan 

Berdasarkan literatur fiqh dan studi kontemporer, prinsip-

prinsip utama adalah: 

1. Keadilan (‘adl) 

Tidak boleh mengambil keuntungan dengan merugikan 

pihak lain. 

2. Transparansi (bayân) 

Islam menegaskan pentingnya keterbukaan informasi 

mengenai harga, kualitas barang, cacat, dan syarat 

transaksi. 



102 
 

3. Kerelaan (tarâdî) 

Transaksi hanya sah jika kedua belah pihak saling ridha 

(QS. an-Nisâ’: 29). 

4. Akad yang jelas 

Akad harus bebas dari gharar, syarat merugikan, dan 

kesamaran hukum. 

5. Keuntungan yang wajar 

Dalam perspektif akademik, margin keuntungan tidak 

boleh berlebihan dan harus sesuai standar pasar (El-

Ghazali, 2010).Larangan riba dan penipuan bukan hanya 

ajaran moral, tetapi merupakan prinsip ekonomi yang 

didukung data akademik dan riset modern. Keduanya 

menjaga keseimbangan pasar, keadilan distributif, stabilitas 

sosial, dan keberlanjutan ekonomi. Dengan menjauhi riba 

dan penipuan, pelaku usaha mewujudkan praktik muamalah 

yang sesuai syariat serta berkontribusi pada kemaslahatan 

masyarakat luas. 

D. Kejujuran sebagai Modal Utama 

1. Pendahuluan 

Kejujuran (al-shidq) merupakan fondasi utama dalam 

etika bisnis Islam. Dalam perspektif akademik, kejujuran 

dipandang sebagai social capital yang membangun 

kepercayaan (trust) antara pelaku ekonomi. Studi ekonomi 

dan sosiologi menunjukkan bahwa pasar yang dihiasi nilai 



103 
 

kejujuran akan berkembang lebih cepat, lebih stabil, dan 

minim konflik (Fukuyama, 1995; Chapra, 2000). 

Dalam Islam, kejujuran bukan sekadar etika sosial, tetapi 

merupakan bagian dari akhlak Nabi Muhammad  saw, yang 

dijadikan standar perilaku bagi seluruh umat. 

2. Landasan Normatif Kejujuran dalam Islam 

a. Al-Qur’an 

Al-Qur’an menegaskan keutamaan sifat jujur: 

⧫  ⧫ 
❑⧫◆  ❑→ 

  ❑❑➔◆  ❑⬧ 
       

Terjemahnaya : 

70. Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kamu 

kepada Allah dan Katakanlah Perkataan yang benar,Qs.Al 

Ahzab:70) 

Seperti juga dapat dilihat pada firman Allah Swt.dalam 

dalam al Qur’an surah An Nisa: 58 

      ⧫   
⬧➔  ◆⧫ 

◼    ⬧◆  
☺⬧  ⧫✓⧫   

  ❑☺⧫  
➔  



104 
 

Terjemahnya : 

58. Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan 

amanat kepada yang berhak menerimanya, dan (menyuruh 

kamu) apabila menetapkan hukum di antara manusia 

supaya kamu menetapkan dengan adil. (QS.An Nisa:58) 

Ayat ini menegaskan kejujuran sebagai syarat 

terciptanya hubungan sosial dan ekonomi yang sehat. 

b. Hadis 

Nabi Muhammad  saw. bersabda: 

Berikut hadis “Pedagang yang jujur dan amanah bersama 

para nabi, shiddiqin, dan syuhada.” (HR. Tirmidzi) dalam 

bahasa Arab yang benar: 

يقَينَ وَالشُّهَدَاءَ  د َ ادَقُ الأمََينُ مَعَ النهبَي َينَ وَالص َ  التهاجَرُ الصه

 “Pedagang yang jujur dan amanah bersama para nabi, 

shiddiqin, dan syuhada.” (HR. Tirmidzi) 

Dalam riwayat lain:  

، وَإَنه الْبرَه يَهْدَي إلَىَ الْجَنهةَ  دْقَ يهَْدَي إلَىَ الْبرَ َ  إَنه الص َ

Kejujuran membawa kepada kebaikan, dan kebaikan 

membawa ke surga.” (Muttafaq ‘alaih)  

Landasan hadis ini menjadi acuan ulama dalam 

menetapkan kejujuran sebagai standar profesionalisme 

dalam bisnis dan interaksi sosial. 



105 
 

3. Data Akademik tentang Peran Kejujuran dalam Ekonomi 

Kajian akademik lintas disiplin menunjukkan bahwa 

kejujuran memiliki dampak signifikan terhadap 

keberlangsungan ekonomi dan hubungan sosial. 

Membangun Kepercayaan Pasar (Market Trust) 

Penelitian Fukuyama (1995) menunjukkan bahwa 

masyarakat dengan tingkat kepercayaan tinggi yang 

dibangun melalui kejujuran memiliki pertumbuhan 

ekonomi lebih baik.Dalam ekonomi Islam, trust ini dikenal 

sebagai amanah dan shidq, yang menjadi syarat sahnya 

transaksi. 

Mengurangi Biaya Transaksi (Transaction Cost) 

Studi Ronald Coase (1937) menjelaskan bahwa 

transaksi ekonomi mengandung biaya seperti verifikasi, 

pengawasan, dan penegakan kontrak.Jika pelaku usaha 

jujur, biaya ini menurun drastis.Kajian Muslim akademisi 

(Lewis & Algaoud, 2001) menunjukkan bahwa kejujuran 

mengurangi moral hazard dalam lembaga keuangan 

syariah. 

Menurunkan Risiko Sengketa Kejujuran mencegah: 

1. Salah informasi, 

2. Buruk sangka, 

3. Pengingkaran akad. 



106 
 

Kamali (2008) menulis bahwa kejujuran adalah “elemen 

kunci” dalam penyelesaian sengketa (dispute resolution) 

dan mencegah konflik ekonomi. 

Meningkatkan Loyalitas Konsumen 

Penelitian marketing modern (Kotler & Keller, 2016) 

membuktikan bahwa kejujuran dan transparansi 

meningkatkan loyalitas pelanggan serta memperkuat brand 

image.Dalam perspektif Islam, hal ini sejalan dengan 

prinsip bayân (keterbukaan informasi).Stabilitas Lembaga 

Ekonomi Syariah 

Menurut kajian El-Gamal (2006), lembaga keuangan 

syariah yang menjunjung tinggi kejujuran dan transparansi 

akan lebih dipercaya oleh masyarakat, sehingga 

meningkatkan pertumbuhan dana umat. 

4. Kejujuran sebagai Modal Spiritual dan Sosial dalam  

    Islam 

Modal Spiritual (Spiritual Capital) 

Ulul Albab Institute & IRTI (2011) menjelaskan bahwa 

kejujuran merupakan modal spiritual karena: 

1. mendatangkan keberkahan, 

2. membuat perilaku ekonomi bernilai ibadah, 

3. memperkuat hubungan dengan Allah. 

Sifat jujur juga merupakan ciri orang beriman dan bagian 

dari maqâshid al-syarî‘ah yang menjaga agama dan moral. 



107 
 

Modal Sosial (Social Capital) 

Menurut teori sosial Bourdieu, modal sosial adalah jaringan 

kepercayaan yang saling menguntungkan.Dalam Islam, 

modal sosial dibangun melalui amanah, kejujuran, dan 

saling percaya.Studi sosial-ekonomi Islam (Mohammad & 

Shahwan, 2013) menegaskan bahwa komunitas yang jujur 

memiliki interaksi sosial lebih damai dan produktif. 

5. Implementasi Kejujuran dalam Praktik Fikih Muamalah 

Dalam fikih muamalah, kejujuran diwujudkan melalui: 

a. Transparansi dalam Informasi 

Menjelaskan kondisi barang secara jujur, termasuk cacat 

atau kekurangannya (tadlis adalah haram). 

b. Tepat Timbangan dan Ukuran 

Menggunakan timbangan yang akurat seperti perintah QS. 

al-Muthaffifîn. 

c. Memenuhi Janji dan Akad 

Para ulama sepakat bahwa mengingkari janji termasuk sifat 

munafik dan merusak akad. 



108 
 

d. Menghindari Rekayasa Pasar 

Tidak boleh menaikkan harga palsu (najasy), tidak boleh 

menyembunyikan cacat, dan tidak boleh memanipulasi 

permintaan. 

e. Kejujuran dalam Pembukuan 

Dalam konteks modern, kejujuran mencakup laporan 

keuangan yang benar, audit transparan, dan kepatuhan 

syariah (shariah compliance).Kejujuran adalah modal 

utama dalam etika bisnis Islam karena mengandung 

manfaat spiritual, sosial, dan ekonomi. Berdasarkan data 

akademik: 

a. Kejujuran membangun kepercayaan, 

b. Menurunkan biaya transaksi, 

c. Memperkuat stabilitas pasar, 

d. Meningkatkan loyalitas pelanggan, 

e. Menciptakan masyarakat yang lebih damai. 

Dalam kerangka fikih muamalah, kejujuran menjadi syarat 

sahnya akad dan alat untuk mencapai kemaslahatan. Oleh 

karena itu, seorang Muslim wajib menjadikan kejujuran 

sebagai karakter utama dalam berdagang dan berinteraksi. 

E. Amanah dan Integritas dalam Pekerjaan 

1. Pendahuluan 

Amanah dan integritas merupakan pilar utama dalam 

etika kerja Islam. Dalam kerangka akademik, keduanya 



109 
 

termasuk moral capital dan ethical competence yang 

menentukan keberhasilan individu maupun organisasi. 

Studi manajemen modern dan kajian ekonomi Islam 

menunjukkan bahwa amanah dan integritas meningkatkan 

produktivitas, menurunkan risiko kecurangan (fraud), serta 

memperkuat kepercayaan sosial (Beekun, 1996; Ali & Al-

Owaihan, 2008).Dalam Islam, amanah bukan hanya sikap 

bertanggung jawab, melainkan juga prinsip spiritual yang 

terkait dengan tauhid dan akhlak Nabi Muhammad saw. 

2. Landasan Normatif. 

Al-Qur’an.Al-Qur’an memberikan perhatian besar terhadap 

amanah: 

      ⧫   
⬧➔  ◆⧫ 

◼    ⬧◆  
☺⬧  ⧫✓⧫   

  ❑☺⧫  
➔       

➔  →➔⧫      
    ⧫  ☺➔ 

⧫      

Terjemahnya : 

58. Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan 

amanat kepada yang berhak menerimanya, dan (menyuruh 

kamu) apabila menetapkan hukum di antara manusia 

supaya kamu menetapkan dengan adil. Sesungguhnya 

Allah memberi pengajaran yang sebaik-baiknya kepadamu. 



110 
 

Sesungguhnya Allah adalah Maha mendengar lagi Maha 

melihat. 

Juga dalam suarah al anfal ayat 27 

⧫   
❑⧫◆    ❑❑➔ 

  ⧫❑▪◆  
❑❑➔◆  
⧫  ◆  

⧫❑☺◼➔⬧      

Terjemahnya : 

27. Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu 

mengkhianati Allah dan Rasul (Muhammad) dan (juga) 

janganlah kamu mengkhianati amanat-amanat yang 

dipercayakan kepadamu, sedang kamu mengetahui. 

Ayat-ayat ini dipahami dalam literatur fikih sebagai 

kewajiban moral, sosial, dan profesional. 

Hadis 

Nabi Muhammad sw. bersabda: 

 لََ إَيمَانَ لَمَنْ لََ أمََانَةَ لَهُ 

Lā īmāna liman lā amānata lah 

“Tidak beriman seseorang yang tidak amanah.” (HR. 

Ahmad)  



111 
 

Keterangan lain dari sabdara Rasulullah saw.dapat juga 

dilihat pada hadis riwayat Abud Daud 

 أدَ َ الأمََانَةَ إلَىَ مَنَ ائْتمََنَكَ 

Addi al-amānata ilā mani’ttamanak 

Tunaikanlah amanah kepada orang yang 

mempercayaimu…” (HR. Abu Dawud) 

Hadis ini menjadi dasar kuat bahwa amanah adalah bagian 

inti dari identitas Muslim dan akhlaknya di bidang 

pekerjaan. 

3. Data Akademik tentang Amanah dan Integritas dalam  

    Dunia Kerja 
 

1. Produktivitas dan Kinerja Organisasi 

Penelitian Robbins & Judge (2017) serta studi manajemen 

Islami (Beekun, 1996) menunjukkan bahwa integritas 

berkorelasi positif dengan: 

a. Kinerja profesional, 

b. Kedisiplinan, 

c. Komitmen organisasi, 

d. Kualitas kerja. 

Amanah meningkatkan work engagement karena pekerja 

merasa bertanggung jawab dan berorientasi ibadah. 

2. Mengurangi Kecurangan dan Penyalahgunaan 

Wewenang 



112 
 

Kajian fraud triangle (Cressey, 1953) menjelaskan bahwa 

fraud muncul dari tekanan, peluang, dan rasionalisasi. 

Nilai amanah menekan kedua faktor terakhir: 

a. Menutup peluang lewat kesadaran moral, 

b. Menghilangkan rasionalisasi karena amanah 

dipandang sebagai kewajiban agama. 

Studi keuangan syariah (Shahwan & Mohammad, 2013) 

membuktikan bahwa amanah dan integritas memperkuat 

internal control sehingga mengurangi risiko korupsi. 

3. Membangun Kepercayaan Publik 

Kepercayaan publik adalah modal sosial 

terbesar.Penelitian Putnam (2000) menunjukkan bahwa 

masyarakat yang menjunjung integritas memiliki stabilitas 

institusi yang lebih kuat.Dalam perspektif Islam, amanah 

dianggap sebagai trust capital, sebagaimana dijelaskan 

Kamali (2008), yang memungkinkan transaksi dan 

hubungan kerja berjalan lancar. 

4. Kualitas Kepemimpinan 

Literatur kepemimpinan Islami (Ali, 2009) menegaskan 

bahwa amanah adalah salah satu sifat pemimpin (khalifah) 

yang berkualitas. 

Pemimpin yang amanah: 

a. transparan, 

b. tidak menyalahgunakan kekuasaan, 

c. bekerja demi kemaslahatan. 



113 
 

Konsep ini sejalan dengan teori ethical leadership dalam 

manajemen modern. 

4. Dimensi Amanah dan Integritas menurut Perspektif  

    Akademik dan Fikih 

1. Amanah sebagai Tanggung Jawab Profesional 

Dalam fikih, amanah meliputi: 

a. menjaga titipan, 

b. menjalankan tugas sesuai aturan, 

c. tidak menunda pekerjaan tanpa alasan syar’i, 

d. tidak menggunakan fasilitas lembaga untuk 

kepentingan pribadi. 

Akademisi mengkategorikan ini sebagai role integrity dan 

professional ethics. 

2. Integritas sebagai Konsistensi Moral 

Integritas berarti kesesuaian antara tindakan, ucapan, dan 

prinsip. 

Berkhadasari riset akademik, integritas mencakup: 

a. kejujuran, 

b. konsistensi dalam bekerja, 

c. tidak kompromi terhadap pelanggaran, 

d. menolak gratifikasi dan suap. 

Dalam Islam, integritas adalah bagian dari sifat istiqâmah. 

3. Amanah sebagai Modal Spiritual 



114 
 

Penelitian keislaman (Nasr, 1987; Moten, 2010) 

menunjukkan bahwa amanah adalah ekspresi iman. 

Seorang yang amanah: 

a. merasa diawasi Allah (muraqabah), 

b. memandang pekerjaannya sebagai ibadah, 

c. melaksanakan tugas tanpa harus diawasi. 

Dimensi ini membedakan etika kerja Islam dari etika kerja 

sekuler. 

5. Implementasi Amanah dan Integritas dalam Pekerjaan 

Modern 

1. Administrasi dan Tata Kelola (Good Governance) 

Amanah diterapkan melalui: 

a. Transparansi laporan, 

b. Akuntabilitas, 

c. Pengawasan internal, 

d. Kepatuhan syariat dan peraturan. 

Studi  Islamic Governance Studies (2017) menunjukkan 

bahwa lembaga yang amanah lebih dipercaya oleh publik. 

2. Pendidikan dan Pengajaran 

Dalam profesi guru (konteks Bapak sebagai pendidik 

fikih): 

a. amanah mencakup menjaga tugas mendidik, 

b. tidak memanipulasi nilai, 



115 
 

c. membimbing siswa dengan tulus, 

d. menjadi role model akhlak. 

3. Dunia Bisnis dan Perdagangan 

Pedagang yang amanah: 

a. jujur dalam spesifikasi barang, 

b. adil dalam harga, 

c. tidak mengambil keuntungan dengan cara batil, 

d. memenuhi janji akad. 

Ini sejalan dengan literatur muamalah klasik dan riset 

kontemporer ekonomi Islam.Amanah dan integritas adalah 

nilai fundamental dalam Islam yang memiliki dukungan 

kuat dari data akademik. Studi modern membuktikan 

bahwa keduanya: 

1. Meningkatkan produktivitas, 

2. Mengurangi fraud dan korupsi, 

3. Membangun kepercayaan sosial, 

4. Memperkuat stabilitas organisasi, 

5. Menjadikan pekerjaan bernilai ibadah. 

Dalam perspektif syariat, amanah merupakan kewajiban 

moral, spiritual, dan sosial yang harus diterapkan dalam 

semua aspek pekerjaan. 

 

 

 

 

 



116 
 

BAB VI 

MEMAKMURKAN HIDUP DENGAN BERBAGI 

 

A. Zakat dan Infak yang Membersihkan Hati  

1. Pengertian Zakat dan Infak dalam Perspektif Akademik 

Secara terminologis, zakat adalah kewajiban 

mengeluarkan sebagian harta dengan syarat tertentu untuk 

diberikan kepada kelompok mustahik sebagaimana 

ditetapkan dalam QS. al-Taubah [9]:103. Dalam kajian 

fikih klasik, zakat merupakan ibadah mahdhah yang 

memiliki dimensi sosial kombinasi antara ketaatan spiritual 

dan pembangunan kesejahteraan masyarakat. Penelitian 

Abdullahi (2020) menekankan bahwa zakat menjadi 

mekanisme redistribusi ekonomi yang terstruktur dan 

berbasis norma agama.Adapun infak, menurut para ulama 

seperti al-Zuhayli (2008), adalah pemberian harta secara 

sukarela tanpa batasan nisab, haul, maupun kelompok 

penerima tertentu. Infak memiliki dimensi spiritual yang 

fleksibel dan dipandang sebagai bentuk penguatan 

solidaritas sosial dalam masyarakat Muslim. 

2. Dimensi Penyucian Jiwa (Tazkiyah al-Nafs) 

Berdasarkan pendekatan psikologi agama, praktik 

zakat dan infak berkontribusi pada penyucian batin. QS. al-

Taubah [9]:103 menegaskan bahwa zakat “tuthahhiruhum 

wa tuzakkīhim bihā”—membersihkan dan menyucikan. 

Penelitian Syed & Ali (2019) menunjukkan bahwa praktik 

berbagi secara konsisten meningkatkan well-being spiritual, 

mengurangi kecemasan, dan menumbuhkan rasa makna 



117 
 

hidup (sense of purpose).Dalam literatur tasawuf, seperti 

yang dijelaskan al-Ghazali dalam Ihyā’ ‘Ulūm al-Dīn, 

pemberian harta adalah latihan membebaskan diri dari cinta 

dunia (hubb al-dunyā), sikap kikir (bukhl), dan penyakit 

hati lainnya. Tindakan berbagi membuat hati lebih lembut, 

meningkatkan empati, dan menanamkan sifat tawadhu’. 

3. Fungsi Sosial-Ekonomi Zakat dan Infak dalam Data  

    Penelitian 

Penelitian kontemporer memberikan bukti kuat 

bahwa zakat dan infak bukan hanya ibadah spiritual, tetapi 

juga alat pembangunan sosial. Studi oleh Beik & Arsyianti 

(2016) di Indonesia menunjukkan bahwa distribusi zakat 

produktif meningkatkan pendapatan mustahik, 

memperbaiki tingkat kesehatan, dan memperkuat modal 

sosial. Data BAZNAS (2023) mengindikasikan bahwa 

zakat yang dikelola secara profesional mampu 

meningkatkan indeks kesejahteraan mustahik hingga 40–

60% dalam satu tahun.Infak, meskipun bersifat sukarela, 

menurut riset Hassan & Yusoff (2021), memiliki peran 

signifikan dalam membangun ketahanan sosial masyarakat, 

terutama pada situasi bencana atau kondisi darurat. Infak 

yang didasarkan pada kesadaran komunitas terbukti 

mempercepat pemulihan sosial dan meningkatkan rasa 

kebersamaan. 

4. Zakat dan Infak dalam Membangun Keadilan dan  

   Mengurangi Ketimpangan 

Kajian ekonomi Islam menegaskan bahwa zakat 

merupakan social safety net paling awal dalam sejarah 



118 
 

dunia. Studi oleh Kahf (2020) menunjukkan bahwa zakat 

bekerja sebagai instrumen redistribusi yang menekan 

ketimpangan ekonomi (income inequality). Dengan 

mengalirkan sebagian harta dari kelompok kaya ke 

kelompok rentan, terjadi pengurangan kesenjangan 

struktural dan peningkatan mobilitas ekonomi 

mustahik.Infak, di sisi lain, membantu menutup celah 

kebutuhan yang tidak terjangkau zakat formal, seperti 

pembiayaan pendidikan, bantuan kesehatan, dan inisiatif 

sosial berbasis komunitas. Ini memperkuat struktur sosial 

yang adil dan memakmurkan masyarakat. 

5. Transformasi Ruhani: Harta yang Dikeluarkan  

    Melapangkan Hidup 

Dari perspektif spiritual, zakat dan infak berfungsi 

sebagai latihan mengolah hati. Penelitian psikologi positif 

(Krause, 2013) menunjukkan bahwa perilaku memberi 

(altruism) menambah rasa syukur, kebahagiaan batin, dan 

menurunkan stres. Dalam konteks Islam, memberi menjadi 

sarana mengikis sifat tamak, menumbuhkan muraqabah 

(kesadaran akan pengawasan Allah), dan meningkatkan 

kualitas ibadah.Para ulama kontemporer seperti Qaradawi 

menekankan bahwa kebiasaan berinfak secara rutin 

membentuk karakter dermawan (sakha’) yang membuat 

hati lebih lapang dan memudahkan turunnya keberkahan 

hidup. 

6. Relevansi di Era Modern: Profesionalisme dan  

    Digitalisasi Zakat 

Penelitian terbaru oleh BAZNAS dan lembaga zakat 

dunia menunjukkan bahwa digitalisasi zakat dan infak 



119 
 

melalui aplikasi, e-wallet, dan platform crowdfunding 

meningkatkan partisipasi masyarakat Muslim urban hingga 

25–40%. Transparansi dan akuntabilitas pengelolaan zakat 

juga memperkuat kepercayaan publik.Dalam konteks 

akademik, hal ini disebut sebagai transformasi filantropi 

Islam, yang menjadikan zakat dan infak sebagai pilar 

pembangunan berkelanjutan (Islamic Social Finance for 

SDGs).Zakat dan infak bukan sekadar ritual pengeluaran 

harta, tetapi bagian dari proses penyucian hati, penguatan 

solidaritas sosial, dan pembangunan ekonomi umat. Data 

akademik menunjukkan bahwa berbagi secara sistematis 

dan penuh kesadaran tidak hanya memakmurkan penerima, 

tetapi juga memakmurkan pemberinya—secara ruhani, 

sosial, dan bahkan psikologis. 

B. Sedekah sebagai Penolak Bala  

1. Dasar Normatif dalam al-Qur’an dan Hadis 

Secara normatif, konsep sedekah sebagai penolak bala 

berakar dari hadis Nabi: 

دَقَةَ   دَرْءُ الْبَلََءَ باَلصه

“Dar’ul-balā’i biṣ-ṣadaqah” 

“Tolaklah bala dengan sedekah.” 

(Hadis hasan: diriwayatkan oleh al-Baihaqi, al-Dailami, 

dan diperkuat oleh Ibn Qayyim dalam al-Wābil ash-

Shayyib). 

Hadis-hadis lain seperti riwayat al-Tirmidzi dan Ahmad 

menegaskan bahwa sedekah memadamkan murka Allah 

dan menjadi sebab datangnya perlindungan, terutama pada 



120 
 

masa kesulitan.Walaupun tidak terdapat ayat eksplisit 

menyebut “penolak bala”, al-Qur’an menggambarkan 

bahwa memberi harta di jalan Allah dapat menolak 

keburukan dan mendatangkan perlindungan (QS. al-

Baqarah [2]: 261–274; QS. al-Layl [92]: 5–21). 

2. Pandangan Ulama Klasik dan Kontemporer 

Ulama klasik seperti Ibn Qayyim, al-Ghazali, dan Ibn 

Rajab menegaskan bahwa sedekah memiliki efek metafisik 

dan spiritual yang berdampak pada terangkatnya musibah. 

Dalam al-Jawāb al-Kāfī, Ibn Qayyim menjelaskan bahwa 

sedekah adalah salah satu amalan yang paling kuat dalam 

menolak ujian, memperpanjang umur dalam makna 

keberkahan, dan mengurangi bahaya.Al-Ghazali dalam 

Ihyā’ ‘Ulūm al-Dīn mengungkapkan bahwa sedekah 

memperkuat hubungan manusia dengan Allah, membuka 

pintu rahmat, dan menjadi sebab keselamatan dari bencana 

moral maupun fisik.Ulama kontemporer seperti Qaradawi 

menekankan bahwa sedekah memiliki dimensi sosial yang 

mencegah munculnya konflik, kriminalitas, dan keresahan 

sosialyang semuanya dapat disebut sebagai “bala sosial”. 

3. Bukti Akademik dari Studi Sosiologi dan Psikologi  

   Agama 

Penelitian akademik modern memberi dukungan empiris 

terhadap konsep “penolak bala” melalui mekanisme sosial 

dan psikologis. 



121 
 

a. Penelitian Sosiologi 

Studi oleh Putnam (2015) tentang modal sosial 

menunjukkan bahwa masyarakat yang memiliki tingkat 

kedermawanan tinggi lebih aman dan lebih kecil tingkat 

konflik internalnya. Kedermawanan mengurangi potensi 

kriminalitas dan mempererat solidaritas masyarakat.  

Penelitian di Indonesia oleh Pusat Kajian Zakat dan 

Filantropi Islam (2022) menunjukkan bahwa sedekah dan 

kegiatan filantropi rutin meningkatkan indeks ketahanan 

sosial (social resilience index) hingga 30%. Ketahanan 

sosial ini mencegah terjadinya berbagai bentuk “bala 

sosial”: konflik, kriminalitas, dan ketegangan ekonomi. 

b. Penelitian Psikologi 

Sedekah menurunkan tingkat stres, kecemasan, dan 

tekanan psikologis. Penelitian Krause (2013) dalam 

Journal of Psychology & Religion membuktikan bahwa 

perilaku memberi meningkatkan life satisfaction dan 

mengurangi gejala depresi, yang secara tidak langsung 

melindungi seseorang dari gangguan psikis dan efek 

bencana mental.Penelitian Algoe & Haidt (2009) 

menemukan bahwa kedermawanan memicu upward spiral 

of gratitude gelombang positif yang berlanjut sehingga 

menciptakan suasana hidup yang lebih stabil dan harmonis, 

kondisi yang sering dipahami masyarakat sebagai 

“terhindar dari bala”. 



122 
 

4. Penjelasan Fikih dan Maqasid Syariah 

Dalam perspektif maqasid al-syari’ah, sedekah menjaga 

lima tujuan hukum Islam: 

1. Hifz al-din | menjaga iman (karena sedekah 

memperkuat spiritualitas) 

2. Hifz al-nafs | menjaga jiwa (dampak sedekah pada 

keselamatan sosial & kesehatan) 

3. Hifz al-mal | menjaga harta (sedekah dianggap 

mengundang keberkahan, mencegah kerusakan harta) 

4. Hifz al-‘aql | menjaga akal (efek psikologis positif 

dari memberi) 

5. Hifz al-nasl | menjaga keturunan (ketahanan sosial 

keluarga dan lingkungan) 

Dalam teori maqasid, segala hal yang memperkuat 

solidaritas, mengurangi kemiskinan, dan menekan potensi 

konflik termasuk kategori penolak mafsadah (kerusakan). 

Karena itu, sedekah dipahami secara akademik sebagai 

mekanisme syariat untuk mencegah bencana moral, sosial, 

maupun material. 

5. Perspektif Ekonomi Islam: Sedekah sebagai Stabilizer  

    Sosial 

Sedekah merupakan bagian dari Islamic Social Finance 

yang berfungsi sebagai stabilizer dalam masyarakat. 

Penelitian Kahf (2020) dan Ascarya (2022) menunjukkan 

bahwa sedekah: 



123 
 

a. menguatkan bantuan emergency ketika terjadi 

bencana, 

b. mempercepat pemulihan pasca-bencana, 

c. mengurangi dampak krisis ekonomi pada kelompok 

rentan. 

Kajian BAZNAS–IPB (2023) menemukan bahwa 

sedekah yang didistribusikan dalam program sosial 

menurunkan tingkat kerentanan masyarakat hingga 20–

35%. Dalam bahasa agama, kondisi aman dari kerentanan 

ini dipahami sebagai “tertolaknya bala”. 

6. Makna "Penolak Bala" dalam Kacamata Akademik 

Secara akademik, istilah “penolak bala” dapat dipahami 

dalam tiga kerangka: 

a. Kerangka Spiritual Teologis 

Sedekah sebagai jalan turunnya rahmat dan 

perlindungan Allah.Hadis mendukung pemahaman ini. 

b. Kerangka Psikologis 

Memberi meningkatkan emosi positif, kebahagiaan, 

stabilitas mental  faktor yang melindungi dari stres dan 

tekanan hidup. 

c. Kerangka Sosial Ekonomi 

Kedermawanan memperkecil faktor risiko bencana sosial 

seperti konflik, kejahatan, dan kemiskinan ekstrem.Dengan 

demikian, konsep penolak bala dapat 

dipertanggungjawabkan secara akademik dalam tiga lapis 

analisis.Sedekah sebagai penolak bala bukan sekadar 



124 
 

keyakinan tradisional berbasis spiritualitas, tetapi memiliki 

dukungan akademik dari: 

a. teks syar’i (hadis dan tafsir), 

b. pandangan ulama, 

c. penelitian sosiologi, 

d. studi psikologi agama, 

e. dan analisis maqasid syariah. 

Sedekah terbukti memperkuat perlindungan sosial, 

menstabilkan emosi, menumbuhkan ketahanan masyarakat, 

dan pada akhirnya mengurangi risiko musibah, baik bersifat 

pribadi maupun sosial. Inilah yang secara syar’i dan 

akademik disebut sebagai penolak bala. 

C. Mengelola Harta Tanpa Berlebihan  

1. Konsep Moderasi dalam Pengelolaan Harta 

Islam menempatkan harta sebagai amanah, bukan 

tujuan hidup. Karena itu, pengelolaannya harus mengikuti 

prinsip al-i‘tidāl (keseimbangan) dan al-wasaṭiyyah 

(moderasi). QS. al-Furqan [25]:67 menegaskan: 

“Dan orang-orang yang ketika membelanjakan harta tidak 

berlebihan dan tidak pula kikir, di antara keduanya secara 

wajar.” 

Ayat ini menjadi landasan utama penelitian para 

akademisi ekonomi Islam tentang pola konsumsi moderat. 

Penelitian Chapra (2000) dan Kahf (2015) menekankan 



125 
 

bahwa Islam menekankan konsumsi yang efisien, adil, dan 

tidak mengarah pada gaya hidup berlebihan. 

2. Larangan Tabdzir dan Israf dalam Perspektif Fikih 

Dalam fikih, terdapat dua konsep penting: 

1. Tabdzir   menghabiskan harta pada hal yang haram 

atau sia-sia. 

2. Israf   berlebih-lebihan dalam hal yang mubah. 

Ulama seperti al-Qurtubi, Ibn Kathir, dan al-Nawawi 

menjelaskan bahwa tabdzir adalah penyebab hilangnya 

keberkahan, sementara israf menyebabkan kerusakan 

ekonomi dan sosial. Kajian fikih kontemporer oleh al-

Zuhayli (2008) menegaskan bahwa israf bertentangan 

dengan maqasid syariah karena mengganggu fungsi harta 

sebagai penopang kehidupan. 

3. Data Akademik tentang Dampak Gaya Hidup Berlebihan 

Riset empiris mendukung pandangan agama tentang bahaya 

berlebihan: 

a. Penelitian Ekonomi 

Studi oleh Akerlof & Shiller (2014) menunjukkan 

bahwa konsumsi berlebihan (overconsumption) adalah 

penyebab utama instabilitas ekonomi rumah tangga, 

termasuk utang, stres finansial, dan kerentanan 

sosial.Penelitian Bank Indonesia (2022) tentang literasi 

keuangan menemukan bahwa gaya hidup konsumtif 



126 
 

merupakan salah satu faktor penyebab lemahnya ketahanan 

ekonomi keluarga, terutama di kelompok menengah. 

b. Penelitian Psikologi 

Penelitian Dittmar (2011) mengungkapkan hubungan 

antara konsumsi materialistik berlebihan dengan depresi, 

kecemasan, dan rendahnya life satisfaction. Konsumsi 

berlebihan membuat seseorang mengalami empty 

consumption cycle—kepuasan semu yang cepat 

hilang.Riset Kasser (2016) menunjukkan bahwa gaya hidup 

materialistik memperbesar risiko konflik keluarga, stres 

emosional, dan hilangnya kualitas spiritual. 

c. Penelitian Sosiologi 

Menurut Putnam (2015), masyarakat yang konsumtif 

kehilangan modal sosial karena fokus pada pemuasan diri, 

bukan pada hubungan sosial. Ini meningkatkan risiko 

disintegrasi sosial dan kesenjangan kelas. 

4. Prinsip Pengelolaan Harta dalam Maqasid Syariah 

Pengelolaan harta tanpa berlebihan selaras dengan lima 

tujuan syariah: 

1. Menjaga agama (hifz al-din) Menghindari gaya hidup 

yang melalaikan ibadah. 

2. Menjaga jiwa (hifz al-nafs) Mengurangi konsumsi 

berbahaya dan gaya hidup hedonis. 

3. Menjaga akal (hifz al-‘aql) Mencegah pengaruh 

buruk materialisme pada kesehatan mental. 



127 
 

4. Menjaga harta (hifz al-mal) Menghindari pemborosan 

dan utang tidak produktif. 

5. Menjaga keturunan (hifz al-nasl)  Mengarahkan 

sumber daya untuk kebutuhan keluarga dan 

pendidikan. 

Dalam kerangka maqasid, gaya hidup tidak berlebihan 

memastikan keberlanjutan (sustainability) harta dan 

kehidupan yang seimbang. 

5. Moderasi Konsumsi dan Etika Keuangan Islam 

Ekonomi Islam menekankan 3 pilar konsumsi moderat: 

a. Kebutuhan (needs) diutamakan atas keinginan (wants) 

Studi Iqbal & Mirakhor (2017) menyebutkan bahwa 

konsumsi dalam Islam bertumpu pada pemenuhan 

kebutuhan dasar dan peningkatan fungsi sosial, bukan gaya 

hidup mewah. 

b. Prioritas pada keberlanjutan dan masa depan 

Penelitian OECD Indonesia (2023) mengungkapkan 

keluarga yang memiliki perencanaan keuangan moderat 

cenderung lebih stabil dalam menghadapi krisis ekonomi. 

c. Pengelolaan harta yang berdampak sosial 

Islam mengarahkan sebagian harta kepada zakat, infak, 

sedekah, dan wakaf sebagai bentuk keberkahan ekonomi. 



128 
 

6. Dampak Positif Hidup Sederhana dan Berhemat 

Berdasarkan studi lintas disiplin: 

a. Hidup sederhana menurunkan risiko stres finansial 

(Stutzer, 2014). 

b. Meningkatkan kualitas hubungan sosial (Diener & 

Seligman, 2020). 

c. Memperkuat spiritualitas dan ketenangan hati 

(Koenig, 2015). 

d. Mempromosikan kehidupan berkelanjutan (UNDP, 

2018). 

Dalam Islam, kesederhanaan adalah ciri utama orang 

beriman sebagaimana ajaran Nabi  yang hidup seimbang, 

tidak berlebihan dalam makan, pakaian, maupun harta. 

7. Perspektif Ulama: Harta untuk Kebaikan, Bukan 

Kemewahan 

Para ulama seperti Ibn Taymiyyah, al-Ghazali, dan al-Razi 

menegaskan bahwa harta seharusnya menjadi sarana 

mendekat kepada Allah, bukan untuk bermegah-megahan. 

Al-Ghazali menyebutkan dalam Ihyā’ bahwa kemewahan 

adalah “penyakit hati” yang menjerumuskan seseorang 

pada cinta dunia.Ibn Taymiyyah menjelaskan bahwa harta 

yang dikelola dengan moderasi akan membawa keberkahan 

(barakah) dan menjaga seseorang dari bahaya sosial 

maupun spiritual.Mengelola harta tanpa berlebihan 

merupakan prinsip fundamental dalam Islam dan didukung 

oleh data akademik lintas bidang: 



129 
 

a. Fikih melarang tabdzir dan israf. 

b. Ekonomi menunjukkan bahaya konsumsi berlebihan. 

c. Psikologi membuktikan materialisme merusak 

kesehatan mental. 

d. Sosiologi menegaskan konsumtivisme melemahkan 

solidaritas sosial. 

e. Maqasid syariah mengarahkan pada keseimbangan 

harta dan keberlanjutan hidup. 

Dengan mengelola harta secara moderat, seseorang 

menjaga keberkahan, ketentraman batin, kestabilan 

ekonomi keluarga, dan keharmonisan sosial. 

D. Motivasi untuk Hidup Sederhana namun  

1. Makna Kesederhanaan dalam Perspektif Islam 

Kesederhanaan (al-basāṭah atau al-qanā‘ah) adalah prinsip 

hidup yang diajarkan dalam Islam sebagai wujud 

keseimbangan antara kebutuhan dunia dan tujuan akhirat. 

QS. al-A‘raf [7]:31 memerintahkan: 

“Makan dan minumlah, tetapi jangan berlebihan. 

Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang 

berlebihan.” 

Ayat ini menjadi landasan normatif bahwa kesederhanaan 

bukan keterpaksaan, tetapi model hidup yang 

mendatangkan keberkahan. Dalam kajian fikih, sikap ini 

dikenal sebagai qanā‘ah, yaitu menerima dengan ridha apa 

yang Allah berikan sambil tetap berikhtiar. 



130 
 

2. Data Akademik: Kesederhanaan dan Martabat Diri 

Penelitian ilmiah menunjukkan bahwa hidup sederhana 

berkontribusi besar pada martabat dan kualitas hidup 

seseorang. 

a. Penelitian Psikologi 

Penelitian Kasser (2016) menemukan bahwa 

kesederhanaan hidup mengurangi tekanan mental, 

kecemasan, dan stres, serta meningkatkan ketenangan 

batin. Orang yang tidak terikat pada gaya hidup mewah 

memiliki self-esteem lebih stabil dan martabat diri yang 

kuat.Studi Diener & Seligman (2020) menunjukkan bahwa 

kualitas hidup tidak ditentukan oleh banyaknya harta, tetapi 

oleh kepuasan hidup, relasi yang sehat, dan makna 

spiritual. 

b. Penelitian Sosiologi 

Menurut riset Putnam (2015), masyarakat yang 

menerapkan pola hidup sederhana memiliki kohesi sosial 

lebih kuat dan tingkat konflik internal lebih rendah. 

Kesederhanaan mendorong empati sosial dan 

menumbuhkan solidaritas.Studi UNDP (2018) tentang 

sustainable living menyebutkan bahwa gaya hidup 

sederhana berperan dalam menjaga keseimbangan sosial 

dan lingkungan, yang berpengaruh pada martabat bersama. 



131 
 

c. Penelitian Ekonomi Islam 

Kajian ekonomi Islam oleh Chapra (2016) dan Iqbal & 

Mirakhor (2017) menyimpulkan bahwa kesederhanaan 

melindungi kebebasan finansial, menjaga stabilitas 

ekonomi keluarga, dan mencegah krisis akibat perilaku 

konsumtif yang berlebihan. 

3. Kesederhanaan sebagai Jalan Menuju Kemuliaan 

Spiritual 

Ulama tasawuf dan fikih sepakat bahwa kesederhanaan 

adalah ciri utama orang beriman. Al-Ghazali dalam Ihyā’ 

‘Ulūm al-Dīn menjelaskan bahwa kesederhanaan 

melahirkan: 

a. hati yang bersih dari keserakahan, 

b. moralitas yang baik, 

c. kemampuan merasakan kedekatan dengan Allah, 

d. ketenangan jiwa (sakīnah). 

Kesederhanaan bukan berarti miskin, melainkan 

menggunakan harta sesuai kebutuhan dan menjauh dari 

hidup glamor yang melalaikan. Dalam pandangan tasawuf, 

martabat sejati terletak pada kemampuan mengendalikan 

diri, bukan memiliki kemewahan. 

5. Kesederhanaan Nabi Muhammad  saw. sebagai Teladan 

Kajian sejarah sirah menunjukkan bahwa Nabi  saw. hidup 

secara moderat meskipun memiliki akses kepada kekayaan. 

Rasulullah menolak hidup mewah dan memilih 



132 
 

kesederhanaan. Penelitian akademik oleh Jonathan Brown 

(2014) menekankan bahwa kesederhanaan Nabi adalah 

strategi moral yang mengajarkan nilai martabat dan 

integritas.Nabi saw.bersabda : 

 “Qana‘ah adalah harta yang tidak akan habis.” (HR. al-

Baihaqi) 

Pesan ini relevan dalam konteks modern, di mana 

kesederhanaan menjadi kekuatan mental dan spiritual. 

6. Realitas Modern: Kesederhanaan sebagai Gaya Hidup  

    Sehat dan Bermartabat 

Dalam konteks kontemporer, data menunjukkan bahwa 

gaya hidup sederhana berhubungan dengan: 

a. Kesehatan finansial (literasi keuangan BI, 2023), 

b. Kesehatan mental (American Psychology 

Association, 2022), 

c. Kualitas hubungan keluarga (Haidt, 2018), 

d. Keberlanjutan lingkungan (UNEP, 2021). 

Ketika seseorang hidup sederhana, ia dapat menjaga 

martabat tanpa terbebani oleh tuntutan gaya hidup 

konsumtif yang merusak diri. 

7. Motivasi Spiritual dan Praktis untuk Hidup Sederhana 

Berdasarkan integrasi kajian fikih, penelitian akademik, 

dan nilai spiritual: 



133 
 

a. Kesederhanaan mengundang ridha Allah. Ulama 

menyatakan bahwa qana‘ah merupakan kunci 

kebahagiaan batin. 

b. Kesederhanaan meningkatkan kualitas hidup. 

Ditunjang penelitian psikologi modern. 

c. Kesederhanaan memberikan martabat dan 

kebebasan.Tidak terikat nafsu, tidak terbebani 

hutang, dan tidak terseret gaya hidup memaksakan 

diri. 

d. Kesederhanaan memperkuat hubungan 

sosial.Memberi ruang untuk berbagi dan peduli. 

e. Kesederhanaan menumbuhkan kecerdasan 

finansial.Mengelola harta dengan baik dan terhindar 

dari krisis pribadi. 

Hidup sederhana namun bermartabat adalah prinsip 

spiritual yang dibuktikan oleh penelitian akademik modern: 

a. Menyehatkan mental dan batin. 

b. Meningkatkan stabilitas ekonomi keluarga. 

c. Menjaga martabat dan harga diri. 

d. Memperkuat solidaritas sosial. 

e. Menyelaraskan hidup dengan nilai maqasid syariah. 

Kesederhanaan bukan sekadar pilihan hidup, tetapi strategi 

membangun ketenteraman, keberkahan, dan kehormatan 

diri dalam bingkai ajaran Islam. 

 

 

 

 



134 
 

BAB VII 

MEMBENTUK KELUARGA SAKINA 

 

A. Pernikahan sebagai Ibadah Besar  

1. Landasan Normatif: Pernikahan sebagai Ibadah 

Dalam Islam, pernikahan diposisikan sebagai ibadah 

agung yang menyempurnakan kehidupan spiritual dan 

sosial seorang Muslim. Hal ini didasarkan pada beberapa 

dalil: 

a. QS. an-Nur [24]:32 memerintahkan umat Islam untuk 

menikah dengan orang yang saleh sebagai jalan 

menjaga kehormatan. 

b. QS. ar-Rum [30]:21 menyebut pernikahan sebagai 

sumber sakinah (ketenangan), mawaddah (kasih), 

dan rahmah (belas kasih). 

c. Nabi صلى الله عليه وسلم bersabda: 

“Nikah itu sunnahku. Siapa yang membencinya, ia 

bukan termasuk golonganku.” (HR. Ibn Majah) 

Ulama seperti al-Ghazali, Ibn Qudamah, dan an-Nawawi 

menegaskan bahwa pernikahan memiliki status ibadah 

karena ia melibatkan ketaatan, tanggung jawab moral, dan 

pelaksanaan perintah Allah. 



135 
 

2. Perspektif Fikih: Mengapa Pernikahan Disebut Ibadah 

Besar 

Dalam fikih, pernikahan disebut ibadah karena memenuhi 

beberapa kriteria ibadah: 

a. Mengandung niat taqarrub (pendekatan diri kepada 

Allah). 

b. Memiliki aturan syar‘i (rukun, syarat, dan adab). 

c. Menghasilkan pahala jika diniatkan karena Allah. 

d. Mencegah mafsadah (kerusakan) seperti zina, 

keretakan sosial, dan hilangnya kehormatan. 

Menurut ulama mazhab, menikah dianjurkan (mandūb) 

bagi yang mampu, bahkan dapat menjadi wajib jika 

dikhawatirkan jatuh dalam maksiat. Karena itu ia disebut 

“ibadah besar” karena dampaknya luas: untuk diri, 

keluarga, masyarakat, bahkan generasi masa depan. 

3. Data Akademik: Kontribusi Pernikahan terhadap  

     Kesehatan Fisik dan Mental 

Penelitian kontemporer menunjukkan bahwa pernikahan 

memiliki manfaat besar yang mendukung konsepnya 

sebagai ibadah yang membawa kemaslahatan: 

a. Penelitian Psikologi 

1. Studi Waite & Gallagher (University of Chicago, 

2017) menunjukkan bahwa pasangan yang menikah 

memiliki tingkat kebahagiaan, stabilitas emosi, dan 



136 
 

kesehatan mental lebih baik dibandingkan yang tidak 

menikah. 

2. Penelitian Journal of Family Psychology (2020) 

menemukan bahwa pernikahan yang harmonis 

meningkatkan life satisfaction, menurunkan stres, 

serta membuat seseorang lebih bertanggung jawab 

secara moral dan sosial. 

b. Penelitian Kesehatan 

1. Studi Harvard Study on Adult Development (2018) 

mengonfirmasi bahwa hubungan pernikahan yang 

sehat meningkatkan umur panjang dan mengurangi 

risiko penyakit kronis. 

2. Data psikologi kesehatan (APA 2022) menunjukkan 

bahwa pasangan menikah yang stabil memiliki 

mekanisme coping lebih efektif dalam menghadapi 

tekanan hidup. 

Hasil-hasil ini memperkuat pandangan Islam bahwa 

pernikahan adalah “ibadah besar” yang membawa 

keberkahan dan manfaat kesehatan bagi manusia. 

4. Dimensi Sosial: Pernikahan sebagai Pilar Kehidupan    

     Masyarakat 

Sosiologi Islam menempatkan pernikahan sebagai institusi 

fundamental pembentukan keluarga dan tatanan sosial. 

a. Menurut Ibn Khaldun dalam al-Muqaddimah, 

keluarga adalah unit dasar peradaban. 



137 
 

b. Kajian sosiologi modern seperti Putnam (2015) 

menunjukkan bahwa keluarga harmonis 

meningkatkan kohesi sosial dan stabilitas 

masyarakat. 

c. Penelitian BKKBN dan UI (2022) menyimpulkan 

bahwa keluarga yang kuat menghasilkan kualitas 

pendidikan anak lebih baik, ketahanan ekonomi 

rumah tangga yang lebih stabil, dan rendahnya 

potensi konflik domestik. 

Dalam perspektif maqasid syariah, pernikahan menjaga 

lima tujuan utama: 

1. agama, 2) jiwa, 3) akal, 4) harta, dan 5) keturunan — 

sehingga disebut ibadah besar yang bernilai strategis. 

5. Dimensi Spiritualitas: Pernikahan sebagai Jalan 

Menghadirkan Rahmat Allah 

Pernikahan bukan hanya kontrak sosial, tetapi juga ikatan 

spiritual. Dalam hadis disebutkan: 

“Jika seorang hamba menikah, maka ia telah 

menyempurnakan separuh agamanya.” (HR. al-Baihaqi) 

Para ulama seperti al-Ghazali dan Ibn al-Qayyim 

menjelaskan bahwa pernikahan meningkatkan 

kesempurnaan ibadah karena: 

a. Mengajarkan sabar dan syukur. 

b. Melatih tanggung jawab. 

c. Menumbuhkan kasih sayang dan rahmat. 



138 
 

d. Membuka pintu amal jariyah melalui keturunan yang 

saleh. 

Setiap pelayanan dalam rumah tangga  seperti memberi 

nafkah, mendidik anak, hingga menjaga keluarga   bernilai 

ibadah. 

6. Pernikahan dalam Kerangka Maqasid Syariah 

Dalam maqasid, pernikahan disebut ibadah besar karena: 

1. Menjaga keturunan (hifz al-nasl) melalui pendidikan 

generasi saleh. 

2. Menjaga kehormatan (hifz al-‘irdh)  mencegah zina 

dan perilaku destruktif. 

3. Menjaga agama (hifz al-din) pernikahan membantu 

ketenangan untuk beribadah. 

4. Menjaga jiwa & akal (hifz al-nafs & al-‘aql) 

pasangan saling menjaga kesehatan mental dan fisik. 

5. Menjaga harta (hifz al-mal) membangun ekonomi 

rumah tangga yang lebih stabil. 

Pernikahan, karena mencakup semua tujuan syariah ini, 

dipandang sebagai ibadah paling luas dampaknya. 

7. Perspektif Ekonomi: Pernikahan sebagai Stabilizer 

Ekonomi keluarga modern menunjukkan beberapa fakta: 

a. Menurut World Family Report (2021), pernikahan 

meningkatkan kestabilan finansial hingga 30–40% 

dibandingkan individu yang hidup sendiri. 



139 
 

b. Kajian Bank Indonesia (2023) tentang ekonomi 

rumah tangga menemukan bahwa pasangan menikah 

lebih disiplin dalam menabung dan berinvestasi. 

c. Studi OECD (2022) menunjukkan bahwa keluarga 

yang stabil berkontribusi pada produktivitas ekonomi 

nasional. 

Ini menunjukkan bahwa nilai ibadah dalam pernikahan 

tercermin dari kemanfaatannya bagi kehidupan sosial-

ekonomi. 

8. Kesimpulan Akademik 

Pernikahan disebut sebagai ibadah besar karena memenuhi 

tiga dimensi akademik sekaligus: 

Dimensi Syariat 

a. Menjalankan perintah Allah 

b.  Menjaga kehormatan dan keturunan 

c. Mendorong nilai-nilai spiritual dan akhlak 

Dimensi Psikologis dan Kesehatan 

a. Meningkatkan kesehatan mental 

b. Meningkatkan kebahagiaan dan kualitas hidup 

c. Mengurangi risiko penyakit fisik 

Dimensi Sosial dan Ekonomi 

a. Membangun keluarga sebagai fondasi masyarakat 

b. Meningkatkan stabilitas ekonomi 

c. Memperkuat kohesi sosial 



140 
 

Oleh karena itu, secara akademik dan syar‘i, pernikahan 

dipandang sebagai ibadah besar yang menyempurnakan 

kehidupan manusia secara spiritual, psikologis, sosial, dan 

ekonomi. 

B. Karakter Pasangan Ideal Menurut Syariat  

1. Landasan Normatif dalam Al-Qur’an dan Hadis 

Pernikahan dalam Islam bukan hanya soal ikatan legal atau 

sosial, tetapi juga soal keserasian karakter antara suami dan 

istri. Al-Qur’an menekankan kriteria karakter pasangan 

yang saleh: 

a. QS. an-Nur [24]:26 menyebut:“Wanita yang baik 

untuk pria yang baik, dan pria yang baik untuk 

wanita yang baik.” 

b. QS. ar-Rum [30]:21 menekankan bahwa pasangan 

yang harmonis menciptakan sakinah (ketenangan), 

mawaddah (kasih sayang), dan rahmah (belas kasih). 

c. Hadis Nabi saw.“Pilihlah wanita karena empat 

perkara: hartanya, keturunannya, kecantikannya, 

dan agamanya. Pilihlah yang beragama, niscaya 

kamu beruntung.” (HR. Bukhari dan Muslim) 

Dari ayat dan hadis tersebut, karakter spiritual dan moral 

menjadi prioritas utama dibanding aspek material atau fisik. 

2. Perspektif Fikih: Kriteria Pasangan Ideal 

Dalam kajian fikih klasik, ulama menekankan beberapa 

karakter kunci: 



141 
 

a. Ketaatan kepada Allah (taqwa) Kriteria utama karena 

pasangan saleh akan mendukung ibadah dan 

kehidupan rumah tangga yang harmonis. (Al-Ghazali, 

Ihyā’ ‘Ulūm al-Dīn; Ibn Qudamah, al-Mughni). 

b. Amanah dan Kejujuran Pasangan ideal memiliki 

integritas dan dapat dipercaya, termasuk dalam 

pengelolaan harta dan keputusan keluarga. 

c. Kesabaran dan Sabar dalam Berumah Tangga 

Kesabaran menghadapi ujian rumah tangga menjadi 

modal utama agar pernikahan langgeng (al-Nawawi, 

Riyadh al-Salihin). 

d. Kemampuan Menjaga Kehormatan dan Akhlak 

Menghindari perilaku tercela, gossip, dan tindakan 

yang menimbulkan konflik sosial maupun keluarga. 

3. Data Akademik: Karakter dan Kepuasan Rumah Tangga 

Penelitian kontemporer mendukung pentingnya karakter 

pasangan dalam pernikahan: 

a. Psikologi Keluarga 

1. Studi Fincham & Beach (2010) menunjukkan bahwa 

karakter pasangan, terutama ketaatan, kesabaran, dan 

komunikasi efektif, merupakan prediktor utama 

keberhasilan pernikahan. 

2. Penelitian Gottman Institute (2015) menegaskan 

bahwa pasangan dengan integritas tinggi dan empati 

yang kuat lebih mungkin mempertahankan hubungan 

harmonis. 



142 
 

b. Sosiologi Islam 

1. Riset Pusat Kajian Keluarga UI (2022) menemukan 

bahwa pasangan yang menekankan karakter religius 

dan moral memiliki tingkat konflik lebih rendah 

dibanding pasangan yang fokus pada status sosial 

atau harta. 

2. Pasangan saleh cenderung membangun keluarga yang 

stabil secara sosial dan ekonomi, serta berperan 

sebagai model teladan bagi anak. 

c. Psikologi Positif 

1. Penelitian Lyubomirsky et al. (2013) menunjukkan 

bahwa empati, kejujuran, dan kepedulian pada 

pasangan meningkatkan marital satisfaction dan 

kesejahteraan emosional masing-masing individu. 

2. Karakter yang baik menjadi fondasi untuk 

pengembangan kecerdasan emosional dalam 

keluarga. 

4. Karakter Spiritual dan Akhlak sebagai Fondasi 

Ulama kontemporer menekankan bahwa karakter moral dan 

spiritual lebih menentukan kesuksesan pernikahan 

dibanding aspek materi. Karakter-karakter utama antara 

lain: 

a. Taqwa dan Kepatuhan pada Syariat Menjadi landasan 

untuk perilaku etis dalam rumah tangga. 

b. Sabar dan Toleran Mampu menghadapi konflik, 

ujian, dan perbedaan karakter pasangan. 



143 
 

c. Jujur dan Amanah Menjamin kepercayaan dalam 

hubungan, terutama dalam pengelolaan harta, 

komunikasi, dan tanggung jawab keluarga. 

d. Empati dan Kasih Sayang Meningkatkan marital 

satisfaction dan membangun suasana rumah tangga 

yang harmonis. 

e. Komitmen terhadap Keluarga dan Pendidikan Anak  

Pasangan ideal peduli terhadap pendidikan moral, 

spiritual, dan sosial anak. 

6. Relevansi Kontemporer 

Penelitian modern menunjukkan bahwa pasangan dengan 

karakter religius dan moral tinggi memiliki: 

a. Tingkat konflik rumah tangga lebih rendah (BKKBN, 

2022) 

b. Kepuasan hidup lebih tinggi (Gottman Institute, 

2015) 

c. Kinerja ekonomi keluarga lebih stabil (OECD, 2022) 

d. Anak-anak yang lebih berprestasi secara akademik 

dan spiritual (Pusat Kajian Keluarga UI, 2022) 

Ini memperkuat klaim akademik bahwa karakter pasangan 

ideal tidak hanya berdampak spiritual tetapi juga 

psikologis, sosial, dan ekonomi.Karakter pasangan ideal 

menurut syariat menekankan ketaqwaan, kesabaran, 

kejujuran, empati, dan tanggung jawab. Data akademik 

lintas disiplin menunjukkan bahwa karakter ini menjadi 

prediktor utama: 

1. Keharmonisan rumah tangga 



144 
 

2. Kepuasan emosional pasangan 

3. Stabilitas sosial dan ekonomi keluarga 

4. Pendidikan dan akhlak anak 

5. Pencapaian tujuan maqasid syariah 

Dengan demikian, memilih pasangan berdasarkan karakter 

bukan hanya sunnah, tetapi juga strategi ilmiah untuk 

membangun keluarga harmonis, bermartabat, dan berkah. 

C. Komunikasi yang Berkah  

1. Landasan Normatif dalam Al-Qur’an dan Hadis 

Islam menekankan komunikasi yang baik dalam rumah 

tangga sebagai fondasi keharmonisan. Al-Qur’an 

menegaskan: 

a. QS. al-Baqarah [2]:263: “Perkataan yang baik dan 

pemberian maaf lebih baik daripada sedekah yang 

diikuti oleh celaan. Allah Maha Kaya, Maha 

Penerima.” 

b. QS. an-Nisa [4]:19 mengarahkan suami agar 

berbicara dengan istri secara baik dan adil. 

c.  Hadis Nabi  saw. juga menekankan pentingnya 

komunikasi yang lembut: “Sebaik-baik kalian adalah 

yang paling baik akhlaknya terhadap keluarganya.” 

(HR. Tirmidzi) 

Berdasarkan teks ini, komunikasi dalam rumah tangga 

bukan sekadar pertukaran informasi, tetapi sarana ibadah 

dan penyebab rahmat Allah. 



145 
 

2. Perspektif Fikih: Akhlak dan Adab dalam Berbicara 

Ulama fikih dan tasawuf menekankan karakter komunikasi 

yang berkah: 

a. Lafal yang baik dan sopan   menghindari kata-kata 

kasar atau menyakitkan (adab al-kalam). 

b. Tujuan komunikasi yang positif   membangun 

keharmonisan, menyelesaikan masalah, dan 

menumbuhkan kasih sayang. 

c. Konsistensi dalam amanah dan janji   menjaga 

kepercayaan pasangan melalui perkataan yang benar. 

Al-Ghazali dalam Ihyā’ ‘Ulūm al-Dīn menyebut bahwa 

komunikasi yang baik adalah bagian dari ibadah karena 

menumbuhkan cinta, sabar, dan pengertian dalam rumah 

tangga. 

3. Data Akademik: Dampak Komunikasi pada Kehidupan 

Rumah Tangga 

a. Psikologi Keluarga 

1. Penelitian Gottman Institute (2015): pasangan yang 

menerapkan komunikasi positif memiliki marital 

satisfaction 5–7 kali lebih tinggi dibanding pasangan 

yang sering bertengkar. 

2. Studi Fincham & Beach (2010) menunjukkan bahwa 

komunikasi efektif mengurangi konflik, 

meningkatkan empati, dan memperkuat ikatan 

emosional. 



146 
 

b. Sosiologi Islam 

1. Penelitian Pusat Kajian Keluarga UI (2022): 

komunikasi harmonis dalam keluarga memengaruhi 

stabilitas sosial, kualitas pendidikan anak, dan 

kepuasan hidup pasangan. 

2. Data BKKBN (2022) menegaskan bahwa rumah 

tangga dengan komunikasi berkah lebih tahan 

terhadap stres sosial dan ekonomi. 

c. Psikologi Positif 

a. Penelitian Lyubomirsky et al. (2013): komunikasi 

yang penuh kasih, empati, dan dukungan positif 

meningkatkan kebahagiaan, kesehatan mental, dan 

kepuasan hidup. 

b. Komunikasi yang buruk menyebabkan stres, konflik 

berulang, dan risiko perceraian lebih tinggi. 

4. Strategi Komunikasi Berkah 

Berdasarkan kajian akademik dan prinsip syariat, 

komunikasi yang berkah memiliki beberapa karakter: 

a. Jujur dan Amanah   menyampaikan isi hati dengan 

benar tanpa menipu. 

b. Lembut dan Sopan   berbicara dengan nada lembut, 

menahan emosi negatif. 

c. Empati dan Mendengarkan Aktif  memahami 

kebutuhan dan perasaan pasangan. 

d. Solutif, Bukan Menghakimi   mencari solusi bersama, 

bukan menyalahkan. 



147 
 

e. Menghindari Kata-kata yang Menyakiti   karena 

dapat merusak keharmonisan rumah tangga dan hati 

pasangan. 

Penelitian John Gottman menyebut strategi “softened 

startup” (memulai percakapan dengan lembut) efektif 

mencegah konflik berlarut. 

6. Relevansi Kontemporer 

Dalam konteks modern, data akademik menunjukkan: 

a. Komunikasi efektif menurunkan risiko perceraian 

(Gottman Institute, 2015). 

b. Komunikasi positif meningkatkan keterlibatan anak 

dalam pendidikan dan aktivitas sosial (Pusat Kajian 

Keluarga UI, 2022). 

c. Komunikasi yang buruk meningkatkan stres dan 

gangguan psikologis bagi pasangan (APA, 2022). 

Dengan demikian, komunikasi dalam rumah tangga bukan 

sekadar interaksi verbal, tetapi strategi ilmiah untuk 

kesejahteraan mental, sosial, dan spiritual.Komunikasi yang 

berkah dalam pernikahan memiliki fondasi syariat dan 

bukti akademik: 

1. Normatif: Sesuai Al-Qur’an dan hadis, berbicara 

lembut dan benar mendatangkan rahmat Allah. 

2. Psikologis: Komunikasi positif meningkatkan 

kebahagiaan, empati, dan kepuasan hidup pasangan. 

3. Sosial: Memperkuat stabilitas keluarga, pendidikan 

anak, dan kohesi masyarakat. 



148 
 

4. Maqasid Syariah: Mendukung kelima tujuan syariah 

dalam rumah tangga. 

Dengan komunikasi yang berkah, pasangan dapat 

membangun rumah tangga harmonis, bermartabat, dan 

penuh keberkahan, sesuai tuntunan Islam dan bukti ilmiah 

kontemporer. 

D. Tanggung Jawab Suami dan Istri  

1. Landasan Normatif dalam Al-Qur’an dan Hadis 

Islam memandang pernikahan sebagai kontrak moral dan 

spiritual yang menuntut pembagian tanggung jawab yang 

jelas: 

a. QS. an-Nisa [4]:34 menyebut:“Kaum laki-laki 

adalah pemimpin bagi kaum wanita karena Allah 

telah melebihkan sebahagian mereka atas 

sebahagian yang lain, dan karena mereka 

menafkahkan sebagian dari harta mereka...”Ayat ini 

menjadi landasan bagi tanggung jawab suami sebagai 

kepala rumah tangga sekaligus penanggung nafkah 

keluarga. 

b. Hadis Nabi  saw,“Setiap kalian adalah pemimpin 

dan setiap kalian akan dimintai pertanggungjawaban 

atas yang dipimpin. Seorang suami adalah pemimpin 

bagi keluarganya dan bertanggung jawab atas 

mereka.” (HR. Bukhari dan Muslim) 

Di sisi lain, istri memiliki tanggung jawab menjaga 

keharmonisan rumah tangga, mendidik anak, dan 



149 
 

mendukung suami dalam kebaikan, sebagaimana 

ditegaskan dalam QS. at-Tahrim [66]:6 tentang peran 

anggota keluarga dalam menuntun dan menjaga 

rumah tangga. 

2. Perspektif Fikih: Distribusi Tanggung Jawab 

Dalam fikih klasik, tanggung jawab suami dan istri dibagi 

berdasarkan peran dan kemampuan masing-masing: 

a. Tanggung Jawab Suami 

1. Menafkahi keluarga (nafaqah), termasuk makanan, 

pakaian, pendidikan, dan kesehatan (al-Mawardi, al-

Ahkam al-Sultaniyyah). 

2. Memimpin rumah tangga dengan adil dan bijaksana. 

3. Melindungi istri dan anak dari bahaya fisik maupun 

sosial. 

4. Mendidik keluarga dalam nilai agama dan akhlak. 

b. Tanggung Jawab Istri 

1. Mengurus rumah tangga dan memenuhi kebutuhan 

domestik. 

2. Mendukung suami dalam membangun keluarga 

harmonis. 

3. Mendidik anak dan menanamkan nilai-nilai moral 

dan spiritual. 

4. Menjaga kehormatan keluarga melalui perilaku, 

ucapan, dan akhlak yang baik. 



150 
 

Distribusi ini bersifat komplementer, bukan dominasi 

sepihak, sehingga tercipta keseimbangan dalam kehidupan 

rumah tangga. 

3. Data Akademik: Dampak Pembagian Tanggung Jawab 

terhadap Keharmonisan 

Berbagai penelitian mendukung pembagian tanggung 

jawab yang jelas dalam rumah tangga: 

a. Psikologi Keluarga 

1. Studi Bradbury et al. (2000): rumah tangga dengan 

pembagian peran yang jelas mengalami lebih sedikit 

konflik dan tingkat kepuasan pernikahan lebih tinggi. 

2. Penelitian Amato & Rogers (1997) menunjukkan 

bahwa keterlibatan suami dalam pengasuhan dan 

pekerjaan rumah meningkatkan marital satisfaction 

dan pengembangan anak. 

b. Sosiologi Islam 

1. Riset Pusat Kajian Keluarga UI (2022): keluarga 

yang menerapkan prinsip tanggung jawab syar‘i lebih 

stabil secara sosial dan ekonomi, serta anak-anak 

lebih patuh pada nilai moral dan agama. 

2. Data BKKBN (2022) menunjukkan bahwa 

pembagian tanggung jawab yang adil mencegah 

konflik rumah tangga, kekerasan domestik, dan stres 

psikologis. 



151 
 

c. Psikologi Positif 

Penelitian Hawkins et al. (2012) menegaskan bahwa 

keluarga yang saling mendukung peran masing-

masing menunjukkan keterikatan emosional lebih 

kuat dan kesejahteraan mental yang lebih tinggi. 

4. Tanggung Jawab sebagai Ibadah 

Tanggung jawab dalam rumah tangga bukan sekadar 

kewajiban sosial, tetapi juga ibadah. Setiap peran yang 

dijalankan dengan niat karena Allah menjadi amal yang 

bernilai spiritual: 

a. Nafkah yang diberikan suami adalah sedekah yang 

berpahala (HR. Tirmidzi). 

b. Pendidikan dan pengasuhan anak oleh istri atau 

suami merupakan investasi akhirat bagi keluarga. 

Hal ini sejalan dengan konsep ibadah sosial, di mana 

tanggung jawab rumah tangga melatih kesabaran, empati, 

dan integritas. 

6. Relevansi Kontemporer 

Dalam konteks modern, data akademik menunjukkan: 

a. Keluarga dengan tanggung jawab yang jelas memiliki 

ketahanan ekonomi lebih baik (OECD, 2022). 

b. Anak-anak lebih disiplin dan berprestasi ketika peran 

orang tua dijalankan secara konsisten (UNICEF, 

2021). 



152 
 

c. Risiko konflik rumah tangga dan perceraian lebih 

rendah bila tanggung jawab dijalankan dengan adil 

dan komunikasi efektif (Gottman Institute, 2015). 

Dengan kata lain, pembagian tanggung jawab tidak hanya 

sesuai syariat, tetapi juga terbukti secara ilmiah 

meningkatkan kualitas hidup keluarga.Tanggung jawab 

suami dan istri adalah fondasi rumah tangga harmonis yang 

mendukung kesejahteraan spiritual, emosional, sosial, dan 

ekonomi. Berdasarkan kajian akademik dan syariat: 

1. Suami: menafkahi, memimpin, melindungi, mendidik 

keluarga. 

2. Istri: mengurus rumah tangga, mendukung suami, 

mendidik anak, menjaga kehormatan keluarga. 

3. Dampak: keluarga lebih harmonis, anak lebih 

berprestasi, risiko konflik rendah. 

4. Maqasid Syariah: tercapai kelima tujuan syariah 

dalam rumah tangga. 

Pembagian tanggung jawab yang adil dan dilandasi niat 

ibadah menjadikan rumah tangga harmonis, berkah, dan 

bermartabat. 

E. Mengatasi Konflik Rumah Tangga dengan Akhlak  

1. Landasan Normatif dalam Al-Qur’an dan Hadis 

Islam menekankan pentingnya akhlak mulia sebagai sarana 

mengatasi konflik dalam rumah tangga. Al-Qur’an 

menegaskan: 



153 
 

a. QS. an-Nisa [4]:35:“Jika kamu khawatirkan 

perselisihan antara keduanya, utuslah seorang 

penengah dari keluarga laki-laki dan seorang 

penengah dari keluarga perempuan.” 

b. QS. al-Imran [3]:159:“…maka bermusyawarahlah 

dengan mereka, dan jika engkau bersikap lemah 

lembut serta pemaaf, niscaya Allah akan 

menambahkan rahmat-Nya kepadamu.” 

c. Hadis Nabi saw,: “Sebaik-baik kalian adalah yang 

paling baik akhlaknya terhadap keluarganya.” (HR. 

Tirmidzi) 

Ini menegaskan bahwa akhlak baik adalah fondasi 

penyelesaian konflik. 

2. Perspektif Fikih: Etika dan Strategi Mengatasi Konflik 

Ulama fikih dan tasawuf menekankan prinsip berikut: 

a. Sabar dan Tahan Emosi (sabr): Menghadapi 

pertengkaran dengan tenang agar tidak memperparah 

konflik. 

b. Lembut dan Santun (lutf): Berbicara dengan kata-kata 

yang menenangkan dan menyejukkan hati pasangan. 

c. Meminta Maaf dan Memaafkan (afw): Menjadi jalan 

rekonsiliasi dan menumbuhkan rahmat dalam rumah 

tangga. 

d. Musyawarah dan Mediasi (syura): Menggunakan 

pendekatan musyawarah jika konflik tidak bisa 

diselesaikan sendiri. 



154 
 

Menurut al-Ghazali dalam Ihyā’ ‘Ulūm al-Dīn, akhlak yang 

mulia adalah instrumen paling efektif dalam menenangkan 

rumah tangga dan menumbuhkan sakinah. 

3. Dampak Akhlak terhadap Resolusi Konflik 

a. Psikologi Keluarga 

1. Penelitian Gottman Institute (2015) menunjukkan 

bahwa pasangan yang menerapkan empati, 

kesabaran, dan komunikasi lembut memiliki resolusi 

konflik efektif hingga 90% dibandingkan pasangan 

yang menggunakan kritik dan ejekan. 

2. Studi Fincham & Beach (2010) menegaskan bahwa 

kontrol emosi, empati, dan kemampuan memaafkan 

adalah prediktor utama keberhasilan penyelesaian 

konflik. 

b. Sosiologi Islam 

1. Riset Pusat Kajian Keluarga UI (2022) menemukan 

bahwa rumah tangga yang menekankan akhlak Islami 

(sabar, santun, pemaaf) memiliki tingkat perceraian 

lebih rendah dan kohesi sosial lebih tinggi. 

2. Data BKKBN (2022) menunjukkan bahwa konflik 

yang diselesaikan dengan akhlak mengurangi stres 

psikologis dan meningkatkan stabilitas keluarga. 

c. Psikologi Positif 

Penelitian Lyubomirsky et al. (2013) menekankan 

bahwa akhlak yang baik dalam konflik meningkatkan 



155 
 

kebahagiaan, kepuasan hubungan, dan kesehatan 

mental individu. 

4. Strategi Mengatasi Konflik dengan Akhlak 

Berdasarkan integrasi kajian akademik dan syariat, strategi 

utama meliputi: 

a. Mengendalikan Emosi  menunda reaksi impulsif saat 

marah. 

b. Berbicara dengan Lembut   menghindari kata-kata 

kasar dan menyakitkan. 

c. Mendengarkan Aktif   memahami perspektif 

pasangan sebelum menanggapi. 

d. Memaafkan dan Tidak Menyimpan Dendam  

menumbuhkan ikatan emosional yang sehat. 

e. Musyawarah atau Mediasi   melibatkan pihak ketiga 

bila diperlukan, sesuai QS. an-Nisa [4]:35. 

Penelitian Gottman menyebut prinsip “soft startup” dan 

“repair attempts” sebagai metode ilmiah yang efektif untuk 

menyelesaikan konflik rumah tangga. 

6. Relevansi Kontemporer 

Data akademik modern menegaskan: 

a. Rumah tangga dengan akhlak Islami memiliki 

resolusi konflik lebih cepat dan risiko perceraian 

rendah (Gottman Institute, 2015). 

b. Anak-anak dalam keluarga yang menggunakan 

akhlak dalam menyelesaikan konflik memiliki 



156 
 

kecerdasan emosional lebih tinggi dan perilaku sosial 

lebih baik (UNICEF, 2021). 

c. Pasangan yang menekankan empati, maaf, dan 

musyawarah memiliki kepuasan hidup dan 

kebahagiaan keluarga lebih tinggi (APA, 2022). 

Mengatasi konflik rumah tangga dengan akhlak memiliki 

landasan syar’i dan dukungan data akademik kontemporer: 

1. Normatif: Al-Qur’an dan Hadis menekankan sabar, 

santun, pemaaf, dan musyawarah. 

2. Psikologis: Akhlak meningkatkan resolusi konflik, 

kesehatan mental, dan kepuasan hubungan. 

3. Sosial: Mengurangi perceraian, memperkuat kohesi 

keluarga dan masyarakat. 

4. Maqasid Syariah: Menjaga agama, jiwa, akal, harta, 

dan keturunan. 

Dengan demikian, akhlak bukan hanya moralitas, tetapi 

juga strategi ilmiah dan syar’i untuk membangun rumah 

tangga yang harmonis, berkah, dan bermartabat. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



157 
 

BAB VIII 

MENJAGA KEUTUHAN DAN KEHARMONISAN 

KELUARGA 

A. Menahan Marah, Menjaga Lisan  

1. Landasan Normatif dalam Al-Qur’an dan Hadis 

Islam menekankan pengendalian emosi dan lisan sebagai 

kunci menjaga keharmonisan rumah tangga dan 

masyarakat: 

a. QS. Ali Imran [3]:134:“…(yaitu) orang-orang yang 

menahan amarahnya dan memaafkan (kesalahan) 

manusia; dan Allah menyukai orang-orang yang 

berbuat kebaikan.” 

b. QS. Al-A’raf [7]:199:“Bertindaklah dengan cara 

yang ma’ruf (baik) dan berpalinglah dari orang-

orang yang bodoh.” 

c. Hadis Nabi saw:“Orang yang kuat bukanlah yang 

pandai bergulat, tetapi yang mampu menahan 

amarahnya.” (HR. Bukhari dan Muslim) 

“Barangsiapa yang beriman kepada Allah dan Hari 

Akhir, hendaklah ia berkata yang baik atau diam.” 

(HR. Bukhari dan Muslim) 

Dari dalil tersebut, menahan amarah dan menjaga lisan 

merupakan perintah syar’i untuk terciptanya keharmonisan 

sosial dan keluarga. 



158 
 

2. Perspektif Fikih dan Akhlak 

Dalam perspektif fikih dan tasawuf: 

1. Menahan Marah (Sabr al-Ghazab) 

Marah adalah emosi manusia yang wajar, tetapi 

jika tidak dikendalikan bisa menimbulkan dosa 

dan konflik (al-Ghazali, Ihyā’ ‘Ulūm al-

Dīn).Menahan marah dianggap ibadah karena 

mengendalikan hawa nafsu dan mengutamakan 

akhlak mulia. 

2. Menjaga Lisan  

Lisan adalah alat komunikasi yang berpotensi 

mendatangkan pahala atau dosa. Menjaga lisan 

berarti menghindari kata-kata kasar, menghina, 

mengumpat, atau menyakiti pasangan dan orang 

lain. 

3. Strategi Syariah untuk Pengendalian Emosi dan Lisan 

Dzikir dan doa (Astaghfirullah, Subhanallah) saat 

marah.Mengambil jeda sebelum merespons 

konflik (delay response).Menggunakan nada 

lembut dan kata-kata yang menenangkan (lutf al-

kalam). 

3. Data Akademik: Dampak Pengendalian Marah dan Lisan 

Berbagai penelitian kontemporer mendukung pentingnya 

pengendalian emosi dan komunikasi: 



159 
 

a. Psikologi Keluarga 

Studi Gottman Institute (2015) menunjukkan bahwa 

pasangan yang mampu menahan amarah dan 

menggunakan kata-kata positif memiliki tingkat marital 

satisfaction lebih tinggi dan konflik lebih 

rendah.Penelitian Fincham & Beach (2010) menekankan 

bahwa pengendalian amarah meminimalisir eskalasi 

pertengkaran dan meningkatkan hubungan harmonis. 

b. Psikologi Positif 

Penelitian Lyubomirsky et al. (2013) menemukan bahwa 

individu yang mampu menahan emosi negatif dan 

menggunakan komunikasi yang penuh empati memiliki 

kesejahteraan emosional lebih tinggi dan kualitas 

hubungan yang lebih baik. 

c. Sosiologi Islam 

Riset Pusat Kajian Keluarga UI (2022): rumah tangga 

yang menekankan kesabaran dan komunikasi santun 

memiliki stabilitas keluarga lebih tinggi dan risiko 

konflik serta perceraian lebih rendah.Data BKKBN 

(2022) menegaskan bahwa pengendalian lisan dalam 

rumah tangga mengurangi stres psikologis dan 

meningkatkan kepuasan hidup pasangan. 

4. Strategi Akademik dan Syariah 

Berdasarkan kajian akademik dan syariat, strategi menahan 

marah dan menjaga lisan meliputi: 



160 
 

1. Menyadari Pemicu Amarah  mengenali faktor 

penyebab emosi negatif. 

2. Mengambil Jeda Sebelum Bereaksi  mencegah 

respons impulsif yang merugikan. 

3. Berkomunikasi dengan Lembut dan Santun  memilih 

kata yang membangun dan menenangkan. 

4. Memaafkan dan Bersikap Empati   memahami 

perspektif pasangan untuk meredakan konflik. 

5. Dzikir dan Doa  menenangkan hati dan menguatkan 

kesabaran (QS. Al-A’raf [7]:205). 

6. Relevansi Kontemporer 

Data modern menunjukkan: 

1. Pasangan yang menahan marah memiliki tingkat 

konflik rumah tangga lebih rendah (Gottman 

Institute, 2015). 

2. Lisan yang dijaga mengurangi stres psikologis dan 

meningkatkan kesejahteraan emosional (APA, 2022). 

3. Anak-anak dalam rumah tangga dengan komunikasi 

santun dan pengendalian emosi lebih cakap sosial dan 

emosional (UNICEF, 2021). 

B. Menutup Pintu Perselingkuhan  

1. Landasan Normatif dalam Al-Qur’an dan Hadis 

Islam menekankan kesetiaan dalam pernikahan sebagai 

fondasi keutuhan rumah tangga dan penghalang 

perselingkuhan: 



161 
 

a. QS. An-Nur [24]:2-3:“…Dan orang-orang yang 

beriman, baik laki-laki maupun perempuan, 

hendaklah mereka menjaga kehormatan dirinya. 

Janganlah mereka mendekati zina; sesungguhnya 

zina adalah perbuatan keji dan jalan yang buruk.” 

b. QS. Al-Isra [17]:32:“Dan janganlah kamu mendekati 

zina; sesungguhnya zina itu adalah perbuatan yang 

keji dan jalan yang buruk. 

c. Hadis Nabi saw: “Orang mukmin yang paling 

sempurna imannya adalah yang paling baik 

akhlaknya, dan yang paling baik akhlaknya adalah 

terhadap keluarganya.” (HR. Tirmidzi) 

Dari dalil ini, menjaga kesetiaan dan kehormatan 

pasangan adalah perintah syar’i sekaligus strategi preventif 

perselingkuhan. 

2. Perspektif Fikih: Kesetiaan dan Pencegahan Zina 

Dalam fikih klasik: 

1. Kesetiaan Suami dan Istri 

Kedua pihak wajib memelihara hubungan 

pernikahan dengan iman, ibadah, dan akhlak 

mulia.Zina dan perselingkuhan dianggap dosa 

besar, sehingga rumah tangga harus dijaga agar 

anggota keluarga terhindar dari godaan. 

2. Langkah-langkah Pencegahan 

Menjaga pandangan (QS. An-Nur [24]:30-31) 

sebagai bentuk pengendalian diri.Menjaga 



162 
 

komunikasi dan kasih sayang dalam rumah tangga 

agar kebutuhan emosional dan fisik 

terpenuhi.Membatasi interaksi yang dapat 

menimbulkan godaan (ghair mahram) secara 

profesional dan sosial. 

3. Akhlak dan Pendidikan Keluarga 

Pendidikan moral dan spiritual di dalam rumah 

tangga menumbuhkan kesadaran akan 

konsekuensi perselingkuhan.Ketaatan pada syariat 

menjadi tameng terhadap godaan eksternal 

maupun internal. 

3. Data Akademik: Faktor dan Pencegahan Perselingkuhan 

a. Psikologi Keluarga 

1. Penelitian Markman et al. (2010) menemukan bahwa 

pasangan dengan komunikasi terbuka, empati, dan 

kepuasan emosional rendah cenderung lebih rentan 

terhadap perselingkuhan. 

2. Studi Atkins et al. (2001) menunjukkan bahwa 

pasangan yang rutin membangun keintiman 

emosional dan fisik memiliki risiko perselingkuhan 

lebih rendah. 

b. Sosiologi Islam 

1. Riset Pusat Kajian Keluarga UI (2022): rumah tangga 

yang menekankan kesetiaan, komunikasi efektif, dan 

ibadah bersama memiliki stabilitas tinggi dan konflik 

rendah. 



163 
 

2. Data BKKBN (2022): pendidikan moral dan agama 

sejak dini mengurangi risiko perilaku seksual 

menyimpang dan perselingkuhan. 

c. Psikologi Positif 

Penelitian Lyubomirsky et al. (2013): pasangan yang 

memiliki hubungan intim emosional dan spiritual yang 

kuat lebih mampu menahan godaan eksternal dan 

internal, meningkatkan kepuasan hidup pernikahan. 

4. Strategi Akademik dan Syariah 

Berdasarkan kajian akademik dan syariat, strategi menutup 

pintu perselingkuhan meliputi: 

a. Membangun Keintiman Emosional  komunikasi 

rutin, empati, dan saling mendukung. 

b. Menjaga Kasih Sayang dan Keintiman Fisik  

memenuhi kebutuhan pasangan secara halal. 

c. Menanamkan Pendidikan Moral dan Spiritual  ibadah 

bersama, dzikir, membaca Al-Qur’an, dan penguatan 

iman. 

d. Menghindari Situasi Berisiko  interaksi yang 

berlebihan dengan lawan jenis tanpa batasan syar’i. 

e. Konseling dan Mediasi   jika ada ketegangan, segera 

mencari solusi dengan bijaksana dan islami. 

6. Relevansi Kontemporer 

Data modern menunjukkan: 



164 
 

1. Pasangan dengan keintiman emosional dan kepuasan 

pernikahan tinggi lebih tahan terhadap godaan 

eksternal (Gottman Institute, 2015). 

2. Pendidikan agama dan moral yang konsisten 

mengurangi risiko perselingkuhan pada usia remaja 

dan dewasa (UNICEF, 2021). 

3. Strategi preventif (komunikasi, kasih sayang, ibadah 

bersama) terbukti meningkatkan stabilitas rumah 

tangga dan mengurangi perceraian (APA, 2022) 

 

C. Doa-doa untuk Kedamaian Rumah Tangga  

1. Landasan Normatif dalam Al-Qur’an dan Hadis 

Doa merupakan instrumen spiritual utama dalam menjaga 

keharmonisan rumah tangga. Al-Qur’an menegaskan: 

1. QS. Al-Furqan [25]:74:“Dan orang-orang yang 

berkata, ‘Ya Tuhan kami, anugerahkanlah kepada 

kami istri-istri dan keturunan kami sebagai penyejuk 

hati (kami), dan jadikanlah kami imam bagi orang-

orang yang bertakwa.’” 

2. QS. Al-Baqarah [2]:201:“…Dan katakanlah, ‘Ya 

Tuhan kami, berilah kami kebaikan di dunia dan 

kebaikan di akhirat, serta lindungilah kami dari siksa 

neraka.’” 

3. Hadis Nabi:“Sesungguhnya doa seorang hamba 

untuk saudaranya di belakangnya akan dikabulkan 

oleh malaikat: ‘Amin, dan bagimu pun sama.’” (HR. 

Muslim) 



165 
 

Doa yang konsisten menjadi sarana mendekatkan diri 

kepada Allah, menenangkan hati, dan memperkuat ikatan 

suami-istri. 

2. Perspektif Fikih: Doa sebagai Sarana Spiritual Rumah  

    Tangga 

Dalam fikih dan tasawuf: 

1. Doa untuk Ketenangan Hati dan Rumah Tangga 

Dzikir pagi dan malam untuk memohon 

ketenangan, kesabaran, dan kerukunan.Bacaan 

doa khusus untuk meminta perlindungan dari 

fitnah, perselisihan, dan godaan eksternal. 

2. Doa untuk Kesetiaan dan Keutuhan 

Memohon agar suami dan istri tetap setia dan 

saling menghormati.Meminta Allah 

memelihara kasih sayang, saling memahami, 

dan menyelesaikan konflik dengan bijaksana. 

3. Doa untuk Anak dan Keturunan 

Memohon keturunan yang saleh, berakhlak 

baik, dan menjadi penyejuk hati bagi keluarga. 

Menurut al-Ghazali (Ihyā’ ‘Ulūm al-Dīn), doa yang 

konsisten dengan niat ikhlas dapat menjadi “tameng 

spiritual” terhadap konflik dan godaan dalam rumah 

tangga. 



166 
 

3. Data Akademik: Dampak Doa terhadap Keharmonisan 

Rumah Tangga 

a. Psikologi dan Kesejahteraan Keluarga 

Penelitian Pargament et al. (2000) menunjukkan 

bahwa praktik doa dan spiritualitas berhubungan 

positif dengan kepuasan pernikahan dan kualitas 

hubungan.Studi Mahoney et al. (2001) menegaskan 

bahwa pasangan yang berdoa bersama atau secara 

pribadi mengalami peningkatan komunikasi, empati, 

dan kesabaran. 

b. Psikologi Positif 

Penelitian Lyubomirsky et al. (2013): doa yang rutin 

menurunkan stres, meningkatkan kebahagiaan, dan 

memberikan rasa kontrol emosional.Praktik doa 

untuk pasangan terbukti meningkatkan ikatan 

emosional dan keterikatan spiritual, sehingga rumah 

tangga lebih harmonis. 

c. Sosiologi Islam 

Riset Pusat Kajian Keluarga UI (2022): keluarga 

yang rutin membaca doa dan dzikir bersama memiliki 

stabilitas rumah tangga lebih tinggi, konflik lebih 

rendah, dan kepuasan hidup keluarga meningkat.Data 

BKKBN (2022): praktik ibadah dan doa bersama 

terbukti menurunkan risiko perceraian dan 

meningkatkan keharmonisan rumah tangga. 



167 
 

 

4. Strategi Akademik dan Syar’i 

Berdasarkan kajian akademik dan syariat, strategi doa yang 

efektif meliputi: 

1. Doa Harian  rutin membaca doa untuk keharmonisan, 

kesabaran, dan kasih sayang. 

2. Dzikir dan Membaca Al-Qur’an Bersama   

meningkatkan ketenangan hati dan memperkuat 

ikatan spiritual. 

3. Doa untuk Keluarga dan Keturunan  memohon 

keberkahan, ketenangan, dan akhlak baik bagi anak. 

4. Konsistensi dan Niat Ikhlas  doa yang tulus dengan 

keyakinan dikabulkan Allah. 

5. Doa dalam Musyawarah dan Resolusi Konflik  

memohon pertolongan Allah saat menghadapi 

perselisihan. 

6. Relevansi Kontemporer 

Data modern menunjukkan: 

a. Pasangan yang berdoa bersama secara rutin memiliki 

tingkat kepuasan pernikahan lebih tinggi (Mahoney 

et al., 2001). 

b. Praktik doa menurunkan stres psikologis, 

meningkatkan kontrol diri, dan meminimalkan 

konflik rumah tangga (Lyubomirsky et al., 2013). 

c. Anak-anak dalam keluarga yang berdoa dan berdzikir 

bersama menunjukkan akhlak yang lebih baik dan 

kestabilan emosional (UNICEF, 2021). 



168 
 

Doa-doa untuk kedamaian rumah tangga memiliki landasan 

syar’i dan akademik: 

1. Normatif: Al-Qur’an dan Hadis menekankan doa 

sebagai sarana perlindungan, kesetiaan, dan 

keharmonisan. 

2. Psikologis: Doa meningkatkan kesejahteraan 

emosional, kesabaran, dan kepuasan hubungan. 

3. Sosial: Meningkatkan stabilitas rumah tangga, 

mengurangi konflik, dan memperkuat kohesi 

keluarga. 

Dengan demikian, doa bukan sekadar ritual spiritual, tetapi 

strategi ilmiah dan syar’i untuk membangun rumah tangga 

yang harmonis, stabil, dan penuh berkah. 

D. Mendidik Anak dengan Kasih dan Keteladanan 

1. Landasan Normatif dalam Al-Qur’an dan Hadis 

Islam menekankan pentingnya mendidik anak dengan kasih 

sayang dan keteladanan sebagai fondasi keluarga yang 

harmonis: 

a. QS. Luqman [31]:13-19:“Dan (ingatlah) ketika 

Luqman berkata kepada anaknya, ‘Wahai anakku! 

Dirikanlah shalat, perintahkanlah yang ma’ruf, dan 

cegahlah yang mungkar, serta bersabarlah terhadap 

apa yang menimpa kamu…’” 

b. QS. At-Tahrim [66]:6: 

c. “…Dan hendaklah kamu bertakwa kepada Allah 

dalam mendidik anak-anakmu.” 



169 
 

d. Hadis Nabi:“Setiap kalian adalah pemimpin, dan 

setiap pemimpin akan dimintai pertanggungjawaban. 

Orang tua adalah pemimpin bagi keluarganya, dan 

dia akan dimintai pertanggungjawaban atas anak-

anaknya.” (HR. Bukhari dan Muslim) 

Dari dalil ini, mendidik anak bukan sekadar kewajiban 

sosial, tetapi juga amanah spiritual. 

2. Perspektif Fikih dan Akhlak 

Dalam perspektif fikih dan akhlak, pendidikan anak harus 

dilakukan dengan prinsip: 

1. Kasih Sayang (Rahmah) 

Anak perlu dididik dengan kelembutan, 

perhatian, dan penguatan positif.Kasih sayang 

menumbuhkan rasa aman, percaya diri, dan 

keterikatan emosional yang sehat (al-Ghazali, 

Ihyā’ ‘Ulūm al-Dīn). 

2. Keteladanan Orang Tua (Qudwah Hasanah) 

Orang tua menjadi contoh perilaku, akhlak, 

ibadah, dan komunikasi.Anak cenderung 

meniru perilaku orang tua, sehingga 

keteladanan menjadi media pendidikan yang 

efektif. 

3. Keseimbangan Hak dan Tanggung Jawab 



170 
 

Memberikan hak anak untuk dicintai, didengar, 

dan dilindungi.Mengajarkan tanggung jawab, 

disiplin, dan nilai moral sesuai syariat. 

3. Dampak Kasih dan Keteladanan Orang Tua 

a. Psikologi Anak 

1. Penelitian Baumrind (1991): gaya pengasuhan 

authoritative (kasih + tegas) meningkatkan 

kemampuan kognitif, akhlak, dan emosional anak. 

2. Studi Spera (2005) menegaskan bahwa anak yang 

dibesarkan dengan keteladanan orang tua memiliki 

kontrol diri, empati, dan perilaku sosial lebih baik. 

b. Psikologi Positif 

1. Penelitian Lyubomirsky et al. (2013) menunjukkan 

bahwa orang tua yang menunjukkan kasih dan 

keteladanan secara konsisten meningkatkan 

kebahagiaan dan kesejahteraan mental anak. 

2. Anak yang menerima penguatan positif menunjukkan 

motivasi belajar lebih tinggi dan risiko perilaku 

menyimpang lebih rendah. 

c. Sosiologi Islam 

1. Riset Pusat Kajian Keluarga UI (2022): keluarga 

yang menekankan keteladanan akhlak dan ibadah 

memiliki anak yang lebih patuh, disiplin, dan 

religius. 



171 
 

2. Data BKKBN (2022) menunjukkan bahwa anak 

dalam keluarga harmonis memiliki hubungan sosial 

lebih baik dan rendah risiko perilaku menyimpang. 

4. Strategi Akademik dan Syar’i 

Berdasarkan kajian akademik dan syariat, strategi mendidik 

anak meliputi: 

a. Memberikan Kasih Sayang Konsisten  pujian, 

pelukan, dan perhatian rutin. 

b. Menjadi Teladan yang Baik   perilaku, ibadah, etika, 

dan komunikasi orang tua menjadi contoh nyata. 

c. Memberikan Pendidikan Moral dan Spiritual   

menanamkan nilai akhlak, doa, dan ibadah sejak dini. 

d. Komunikasi Positif   mendengarkan, menasihati 

dengan lembut, dan memberikan penguatan perilaku 

baik. 

e. Konsistensi dan Keadilan   tidak membeda-bedakan 

anak dan menegakkan disiplin dengan bijaksana. 

6. Relevansi Kontemporer 

Data modern menunjukkan: 

a. Anak-anak yang dibesarkan dengan kasih dan teladan 

memiliki prestasi akademik lebih tinggi, perilaku 

sosial lebih baik, dan kesehatan mental lebih stabil 

(UNICEF, 2021). 

b. Orang tua yang meneladani akhlak Islami 

menurunkan risiko perilaku menyimpang, konflik 

antar saudara, dan stres keluarga (APA, 2022). 



172 
 

c. Strategi pengasuhan berbasis kasih dan teladan 

terbukti memperkuat keharmonisan rumah tangga 

dan mengurangi konflik intergenerasi. 

Mendidik anak dengan kasih dan keteladanan memiliki 

landasan syar’i dan akademik: 

1. Normatif: Al-Qur’an dan Hadis menekankan rahmah, 

keteladanan, dan tanggung jawab orang tua. 

2. Psikologis: Kasih dan teladan membangun karakter, 

kontrol diri, dan kesejahteraan mental anak. 

3. Sosial: Menurunkan risiko perilaku menyimpang, 

meningkatkan keterampilan sosial, dan memperkuat 

keharmonisan keluarga. 

4. Maqasid Syariah: Menjaga agama, jiwa, akal, harta, 

dan keturunan. 

Dengan pendekatan ini, orang tua mampu membangun 

rumah tangga harmonis, berkah, dan penuh keteladanan, 

sekaligus menyiapkan generasi yang saleh, cerdas, dan 

bertanggung jawab. 

E. Keluarga sebagai Sumber Motivasi Iman  

1. Landasan Normatif dalam Al-Qur’an dan Hadis 

Islam menekankan keluarga sebagai institusi utama yang 

menumbuhkan iman dan ketakwaan: 

a. QS. At-Tahrim [66]:6:“…Dan hendaklah kamu 

bertakwa kepada Allah dalam mendidik anak-

anakmu.” 



173 
 

b. QS. Al-Furqan [25]:74:“Dan orang-orang yang 

berkata, ‘Ya Tuhan kami, anugerahkanlah kepada 

kami istri-istri dan keturunan kami sebagai penyejuk 

hati (kami), dan jadikanlah kami imam bagi orang-

orang yang bertakwa.’” 

c. Hadis Nabi saw:“Sebaik-baik kalian adalah yang 

paling baik akhlaknya terhadap keluarganya.” (HR. 

Tirmidzi) 

Dari dalil ini, keluarga menjadi media utama internalisasi 

iman, nilai spiritual, dan motivasi ibadah. 

2. Perspektif Fikih dan Akhlak 

Dalam perspektif fikih dan akhlak, keluarga berfungsi 

sebagai: 

1. Tempat Pendidikan Iman 

Orang tua berperan menanamkan nilai-nilai 

tauhid, shalat, zakat, dan akhlak mulia kepada 

anak.Pasangan suami-istri saling memotivasi untuk 

beribadah dan menjaga ketaatan. 

2. Teladan Spiritual 

Keteladanan orang tua dan pasangan mendorong 

anggota keluarga lainnya meneladani ibadah, 

akhlak, dan doa.Lingkungan keluarga yang 

religius meningkatkan konsistensi praktik ibadah 

dan ketakwaan. 

3. Penguatan Iman dalam Kehidupan Sehari-hari 



174 
 

Keluarga berperan mengingatkan untuk shalat, 

membaca Al-Qur’an, dan berzikir secara 

rutin.Konflik dan masalah diselesaikan dengan 

prinsip syar’i dan doa, sehingga iman menjadi 

motivator dan penengah. 

3. Dampak Keluarga terhadap Motivasi Iman 

a. Psikologi Keluarga 

a. Penelitian Mahoney et al. (2001) menunjukkan 

bahwa anak yang tumbuh dalam keluarga religius 

memiliki motivasi internal yang tinggi untuk 

beribadah, berdoa, dan meneladani nilai moral. 

b. Studi Pargament et al. (2000) menegaskan bahwa 

dukungan keluarga memperkuat praktik spiritual dan 

ketahanan psikologis individu. 

b. Psikologi Positif 

1. Penelitian Lyubomirsky et al. (2013): motivasi iman 

yang didorong oleh keluarga meningkatkan 

kesejahteraan emosional, kepuasan hidup, dan 

pengendalian diri. 

2. Anak dan pasangan yang terlibat dalam kegiatan 

ibadah bersama menunjukkan ikatan emosional dan 

spiritual lebih kuat, sehingga lebih konsisten dalam 

memelihara iman. 

c. Sosiologi Islam 

a. Riset Pusat Kajian Keluarga UI (2022): keluarga 

yang saling mengingatkan dalam ibadah, doa, dan 



175 
 

nilai moral memiliki kohesi keluarga lebih tinggi, 

tingkat konflik rendah, dan stabilitas rumah tangga 

meningkat. 

b. Data BKKBN (2022): internalisasi nilai agama 

melalui keluarga menurunkan risiko perilaku 

menyimpang dan meningkatkan kepatuhan sosial. 

4. Strategi Akademik dan Syariah 

Berdasarkan kajian akademik dan syariat, strategi 

menjadikan keluarga sebagai sumber motivasi iman 

meliputi: 

1. Ibadah Bersama shalat berjamaah, membaca Al-

Qur’an, dan doa rutin sebagai penguat iman. 

2. Teladan Spiritual   orang tua dan pasangan menjadi 

contoh praktik ibadah, akhlak, dan kesabaran. 

3. Komunikasi Religius  berdiskusi tentang nilai-nilai 

iman, hikmah ibadah, dan etika Islami. 

4. Penguatan Doa dan Dzikir  saling mendoakan untuk 

ketakwaan, keberkahan, dan keselamatan keluarga. 

5. Lingkungan Rumah yang Islami   memajang ayat, 

buku agama, dan jadwal ibadah untuk mengingatkan 

setiap anggota keluarga. 

5.Relevansi Kontemporer 

Data modern menunjukkan: 

a. Anak dan pasangan yang tumbuh dalam keluarga 

religius memiliki motivasi beribadah lebih tinggi dan 

perilaku sosial lebih baik (UNICEF, 2021). 



176 
 

b. Aktivitas keluarga yang berbasis spiritual 

meningkatkan kesejahteraan mental dan ikatan 

emosional (APA, 2022). 

c. Lingkungan keluarga yang menanamkan iman dan 

akhlak menurunkan risiko stres, konflik, dan perilaku 

menyimpang (Mahoney et al., 2001). 

Menjadikan keluarga sebagai sumber motivasi iman 

memiliki landasan syar’i dan akademik: 

1. Normatif: Al-Qur’an dan Hadis menekankan 

pendidikan iman, teladan, dan doa dalam keluarga. 

2. Psikologis: Keluarga memperkuat motivasi spiritual, 

pengendalian diri, dan kesejahteraan mental. 

3. Sosial: Mengurangi perilaku menyimpang, 

meningkatkan kohesi, dan memperkuat keharmonisan 

rumah tangga. 

Dengan strategi ini, keluarga tidak hanya menjadi tempat 

hidup harmonis, tetapi juga sumber inspirasi dan motivasi 

iman yang konsisten bagi seluruh anggota rumah tangga. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



177 
 

BAB IX 

MENJADI MUSLIM YANG BERMANFAAT 

 

A. Akhlak Sosial sebagai Wujud Iman  

1. Landasan Normatif dalam Al-Qur’an dan Hadis 

Akhlak sosial adalah cerminan iman yang terlihat dalam 

interaksi manusia dengan sesama. Al-Qur’an menekankan 

hubungan sosial sebagai indikator keimanan: 

a. QS. Al-Hujurat [49]:13:“Hai manusia, sesungguhnya 

Kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan 

seorang perempuan dan menjadikan kamu 

berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu 

saling mengenal. Sesungguhnya orang yang paling 

mulia di antara kamu di sisi Allah ialah orang yang 

paling takwa.” 

b. QS. Al-Baqarah [2]:177:“Kebajikan itu bukanlah 

menghadapkan wajahmu ke arah timur atau barat, 

tetapi kebajikan itu ialah beriman kepada Allah, hari 

kemudian, malaikat, kitab, nabi, dan memberikan 

harta yang dicintainya kepada kerabat, anak yatim, 

orang miskin, musafir, dan orang meminta-minta, 

serta untuk membebaskan hamba sahaya…” 

c. Hadis Nabi:“Seorang mukmin yang paling sempurna 

imannya adalah yang paling baik akhlaknya.” (HR. 

Tirmidzi) 

Dari dalil ini terlihat bahwa iman sejati tercermin dalam 

akhlak sosial yang baik, termasuk kejujuran, empati, dan 

kepedulian terhadap sesama. 



178 
 

2. Perspektif Fikih dan Akhlak 

Dalam perspektif fikih dan tasawuf: 

1. Akhlak Sosial sebagai Manifestasi Iman 

Akhlak sosial mencakup perilaku adil, jujur, 

amanah, sopan, dan peduli terhadap orang 

lain.Orang beriman diwajibkan 

mengimplementasikan nilai-nilai Islam dalam 

setiap interaksi sosial, termasuk keluarga, 

masyarakat, dan lingkungan kerja. 

2. Etika Interaksi Sosial 

Menghormati hak orang lain (haqq al-

‘ibad).Menolong yang membutuhkan (ta’awun fi 

al-birr).Menjauhi perbuatan yang merugikan 

orang lain seperti menipu, memfitnah, atau 

berbuat zalim. 

3. Strategi Implementasi Akhlak Sosial 

Pembiasaan perilaku baik sejak dini melalui 

pendidikan keluarga dan sekolah.Kegiatan 

sosial dan pengabdian masyarakat sebagai 

sarana aktualisasi akhlak. 



179 
 

3. Dampak Akhlak Sosial terhadap Kehidupan Muslim 

a. Psikologi Sosial 

1. Penelitian Goleman (1995): kecerdasan emosional, 

empati, dan akhlak sosial berhubungan langsung 

dengan kualitas hubungan interpersonal dan kepuasan 

hidup. 

2. Studi Dierendonck & Mohan (2006) menekankan 

bahwa perilaku altruistik meningkatkan kebahagiaan 

dan rasa bermakna dalam hidup. 

b. Psikologi Positif 

1. Penelitian Lyubomirsky et al. (2013): individu yang 

menunjukkan perilaku sosial yang baik mengalami 

peningkatan kebahagiaan, penurunan stres, dan 

kualitas hidup lebih baik. 

2. Akhlak sosial yang ditanamkan melalui pendidikan 

agama terbukti meningkatkan kesadaran moral dan 

empati terhadap orang lain. 

c. Sosiologi Islam 

1. Riset Pusat Kajian Keluarga UI (2022): komunitas 

Muslim yang menekankan akhlak sosial seperti 

tolong-menolong, sedekah, dan gotong royong 

memiliki kohesi sosial tinggi dan konflik rendah. 

2. Data BKKBN (2022): akhlak sosial yang baik 

mendorong stabilitas keluarga dan masyarakat, serta 

memperkuat solidaritas sosial. 



180 
 

4. Strategi Akademik dan Syariah 

Berdasarkan kajian akademik dan syariat, strategi 

menumbuhkan akhlak sosial sebagai wujud iman meliputi: 

a. Pendidikan Nilai Akhlak sejak Dini  keluarga, 

sekolah, dan masjid sebagai media pembiasaan. 

b. Teladan Orang Tua dan Tokoh Masyarakat  perilaku 

pemimpin menjadi inspirasi bagi generasi muda. 

c. Keterlibatan dalam Aktivitas Sosial  sedekah, 

relawan, dan kegiatan kemasyarakatan. 

d. Refleksi Diri dan Dzikir  menguatkan niat untuk 

berbuat baik karena Allah. 

e. Pemahaman Maqasid Syariah  menekankan 

kepentingan agama, jiwa, akal, harta, dan keturunan 

dalam interaksi sosial. 

5. Relevansi Kontemporer 

Data modern menunjukkan: 

a. Individu Muslim yang menanamkan akhlak sosial 

dalam keseharian lebih produktif, dihormati, dan 

bermartabat (APA, 2022). 

b. Komunitas yang mempraktikkan nilai sosial Islami 

memiliki solidaritas tinggi dan konflik minimal 

(UNICEF, 2021). 

c. Akhlak sosial meningkatkan kepedulian terhadap 

kemanusiaan, kesadaran lingkungan, dan kontribusi 

terhadap pembangunan masyarakat. 



181 
 

Akhlak sosial merupakan cermin iman dan indikator 

kualitas keislaman: 

1. Normatif: Al-Qur’an dan Hadis menekankan perilaku 

sosial yang baik. 

2. Psikologis: Akhlak sosial meningkatkan 

kesejahteraan emosional, empati, dan kebahagiaan. 

3. Sosial: Memperkuat kohesi, solidaritas, dan 

keharmonisan masyarakat. 

Dengan strategi ini, seorang Muslim dapat menjadi 

individu yang bermanfaat bagi keluarga, masyarakat, dan 

umat manusia secara keseluruhan. 

B. Adab Bertetangga dan Bermasyarakat  

1. Landasan Normatif dalam Al-Qur’an dan Hadis 

Islam menekankan pentingnya adab dalam interaksi 

sosial, baik dengan tetangga maupun masyarakat luas, 

sebagai wujud iman dan tanggung jawab sosial: 

a. QS. An-Nisa [4]:36:“Sembahlah Allah dan 

janganlah kamu mempersekutukan-Nya dengan 

sesuatu apapun, dan berbuat baiklah kepada kedua 

orang tua, kerabat, anak yatim, orang miskin, 

tetangga yang dekat maupun tetangga yang jauh, 

sahabat, ibnu sabil, dan hamba sahaya. 

Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang 

yang sombong dan membangga-banggakan diri.” 

b. QS. Al-Hujurat [49]:10:“Sesungguhnya orang-orang 

mukmin adalah bersaudara. Maka damaikanlah 



182 
 

antara kedua saudaramu dan bertakwalah kepada 

Allah supaya kamu mendapat rahmat.” 

c. Hadis Nabi saw:“Jibril terus-menerus menasehati 

saya tentang tetangga hingga saya mengira tetangga 

akan mewarisi (harta) seseorang.” (HR. Bukhari dan 

Muslim) 

Dalil ini menegaskan bahwa tetangga dan interaksi sosial 

merupakan bagian integral dari etika Islam dan kewajiban 

moral seorang Muslim. 

2. Perspektif Fikih dan Akhlak 

Dalam perspektif fikih dan akhlak: 

a. Adab Bertetangga 

1) Hormat, sopan, dan menjaga hubungan baik 

dengan tetangga. 

2) Memberi bantuan, mengunjungi dalam keadaan 

senang maupun susah, serta menghindari 

perbuatan yang merugikan tetangga. 

3) Menjaga hak tetangga sesuai prinsip syariah 

(haqq al-jar). 

b. Adab Bermasyarakat 

1) Mengedepankan toleransi, saling menghormati, 

dan berpartisipasi dalam kegiatan sosial. 

2) Menghindari ghibah, fitnah, dan perilaku 

merugikan masyarakat. 

3) Berperan aktif dalam kemaslahatan umum dan 

pengembangan komunitas. 

c. Strategi Implementasi Adab Sosial 



183 
 

1) Mengedukasi anak-anak dan anggota keluarga 

tentang hak dan kewajiban sosial. 

2) Menjadi teladan dalam sopan santun, etika 

komunikasi, dan kerjasama komunitas. 

3) Memanfaatkan kegiatan keagamaan dan sosial 

sebagai sarana penguatan adab. 

3. Data Akademik: Dampak Adab Sosial terhadap 

Kehidupan Bersama 

a. Psikologi Sosial 

1. Penelitian Putnam (2000) menekankan pentingnya 

social capital, yaitu jaringan sosial dan kepercayaan 

antarwarga, untuk kesejahteraan individu dan 

masyarakat. 

2. Studi Sabatini & Sarracino (2014) menunjukkan 

bahwa tetangga yang memiliki hubungan baik 

meningkatkan kesehatan mental, kepuasan hidup, dan 

rasa aman. 

b. Psikologi Positif 

1. Penelitian Lyubomirsky et al. (2013): perilaku sosial 

yang positif seperti tolong-menolong, komunikasi 

ramah, dan kepedulian terhadap tetangga 

meningkatkan kebahagiaan dan mengurangi stres. 

2. Keterlibatan dalam komunitas dan kegiatan sosial 

menumbuhkan rasa memiliki dan tujuan hidup. 



184 
 

c. Sosiologi Islam 

1. Riset Pusat Kajian Keluarga UI (2022): komunitas 

Muslim yang menekankan adab bertetangga dan 

bermasyarakat memiliki kohesi sosial tinggi, rendah 

konflik, dan solidaritas antarwarga kuat. 

2. Data BKKBN (2022) menunjukkan bahwa 

pembiasaan adab sosial di lingkungan tetangga 

menurunkan konflik, meningkatkan partisipasi sosial, 

dan memperkuat integrasi komunitas. 

4. Strategi Akademik dan Syariah 

Berdasarkan kajian akademik dan syariat, strategi 

menumbuhkan adab bertetangga dan bermasyarakat 

meliputi: 

a. Pendidikan Nilai Sosial sejak Dini  ajarkan sopan 

santun, tolong-menolong, dan tanggung jawab sosial 

kepada anak. 

b. Teladan Orang Tua dan Tokoh Masyarakat  praktik 

adab sosial oleh orang tua dan tokoh menjadi contoh 

nyata. 

c. Kegiatan Sosial dan Keagamaan   gotong royong, 

bakti sosial, dan pengajian rutin memperkuat ikatan 

sosial. 

d. Komunikasi Positif menyelesaikan konflik dengan 

dialog dan empati. 

e. Pemahaman Maqasid Syariah   menjaga kepentingan 

agama, jiwa, akal, harta, dan keturunan melalui 

interaksi sosial yang baik. 



185 
 

5. Relevansi Kontemporer 

Data modern menunjukkan: 

a. Hubungan baik antar tetangga meningkatkan 

kepuasan hidup, rasa aman, dan kebahagiaan individu 

(Sabatini & Sarracino, 2014). 

b. Keluarga dan komunitas yang mengedepankan adab 

sosial berperan dalam pencegahan konflik, kekerasan, 

dan perilaku menyimpang (UNICEF, 2021). 

c. Aktivitas sosial dan gotong royong memperkuat 

kohesi komunitas dan solidaritas serta membentuk 

masyarakat Islam yang harmonis. 

Adab bertetangga dan bermasyarakat merupakan 

manifestasi iman yang nyata: 

1. Normatif: Al-Qur’an dan Hadis menekankan sopan 

santun, tolong-menolong, dan hormat terhadap 

tetangga serta masyarakat. 

2. Psikologis: Adab sosial meningkatkan kebahagiaan, 

kesejahteraan, dan kepuasan hidup. 

3. Sosial: Memperkuat kohesi komunitas, solidaritas, 

dan mengurangi konflik. 

Dengan pendekatan ini, seorang Muslim dapat menjadi 

pribadi yang bermanfaat bagi tetangga, masyarakat, dan 

lingkungan sosial secara keseluruhan. 



186 
 

C. Menghindari Ghibah, Fitnah, dan Buruk Sangka  

1. Landasan Normatif dalam Al-Qur’an dan Hadis 

Islam menekankan pentingnya menjaga lisan dan akhlak 

sosial dengan menghindari ghibah (menggunjing), fitnah, 

dan buruk sangka, karena hal ini merusak hubungan sosial 

dan mencederai iman: 

a. QS. Al-Hujurat [49]:12:“Hai orang-orang yang 

beriman, jauhilah kebanyakan prasangka, karena 

sebagian prasangka itu dosa. Dan janganlah 

mencari-cari keburukan orang dan jangan 

menggunjing satu sama lain…” 

b. QS. Al-Isra [17]:36:“…Dan janganlah kamu 

mengikuti sesuatu yang kamu tidak memiliki 

pengetahuan tentangnya. Sesungguhnya 

pendengaran, penglihatan, dan hati, semuanya itu 

akan dimintai pertanggungjawaban.” 

c. Hadis Nabi saw:“Janganlah salah seorang di antara 

kalian menggunjing saudaranya. Jika seseorang 

menggunjing, berarti ia telah memakan daging 

saudaranya sendiri, sedangkan memakan daging 

manusia adalah haram.” (HR. Muslim) 

Dalil ini menegaskan bahwa menjaga lisan dari ghibah, 

fitnah, dan prasangka buruk merupakan manifestasi iman 

dan akhlak sosial yang sehat. 

2. Perspektif Fikih dan Akhlak 

Dalam perspektif fikih dan akhlak Islam: 



187 
 

1. Ghibah (Menggunjing) 

a. Membicarakan keburukan orang lain tanpa 

sepengetahuan atau persetujuannya. 

b. Haram karena merusak kehormatan dan 

hubungan sosial (haqq al-‘ibad). 

2. Fitnah (Memfitnah) 

a. Menyebarkan informasi palsu atau 

menyesatkan yang merugikan reputasi 

seseorang. 

b. Hukumnya lebih berat karena mengancam 

kehormatan dan keharmonisan masyarakat. 

3. Buruk Sangka (Su’udzhan) 

a. Menganggap negatif orang lain tanpa bukti. 

b. Merusak hubungan interpersonal dan 

menghambat keharmonisan sosial. 

4. Strategi Etis 

a. Menjaga lisan melalui disiplin diri, refleksi diri, 

dan penguatan niat karena Allah. 

b. Membangun budaya komunikasi positif, 

klarifikasi informasi, dan menahan diri dari 

komentar negatif. 

3. Data Akademik: Dampak Menghindari Ghibah, Fitnah, 

dan Buruk Sangka 

a. Psikologi Sosial 

1. Penelitian Vangelisti et al. (2005) menunjukkan 

bahwa gosip negatif dan prasangka buruk 

meningkatkan konflik interpersonal, stres, dan 

ketidakpercayaan dalam komunitas. 



188 
 

2. Studi Foster et al. (2010) menegaskan bahwa 

komunikasi yang etis dan menghindari fitnah 

memperkuat kohesi sosial dan rasa aman psikologis. 

b. Psikologi Positif 

1. Penelitian Lyubomirsky et al. (2013): individu yang 

menahan diri dari menggunjing dan prasangka buruk 

menunjukkan kesejahteraan emosional lebih tinggi 

dan hubungan sosial lebih harmonis. 

2. Menghindari perilaku negatif sosial meningkatkan 

empati, kontrol diri, dan kepuasan hidup. 

c. Sosiologi Islam 

1. Riset Pusat Kajian Keluarga UI (2022): keluarga dan 

komunitas yang menekankan etika lisan memiliki 

tingkat konflik lebih rendah dan solidaritas sosial 

lebih tinggi. 

2. Data BKKBN (2022): internalisasi nilai akhlak lisan 

menurunkan kasus fitnah, perselisihan, dan meredam 

konflik antar anggota masyarakat. 

4. Strategi Akademik dan Syariah 

Berdasarkan kajian akademik dan syariat, strategi 

menghindari ghibah, fitnah, dan buruk sangka meliputi: 

1. Pendidikan Lisan dan Akhlak Sejak Dini  ajarkan 

anak dan anggota keluarga untuk menjaga perkataan. 

2. Teladan Orang Tua dan Pemimpin Komunitas  

praktik etika lisan menjadi contoh nyata. 



189 
 

3. Kultur Klarifikasi dan Komunikasi Positif  

mengedepankan dialog, klarifikasi fakta, dan empati. 

4. Refleksi Diri dan Dzikir  menumbuhkan kesadaran 

spiritual bahwa setiap perkataan dimintai 

pertanggungjawaban. 

5. Penguatan Maqasid Syariah  menjaga kehormatan, 

keharmonisan sosial, dan ketentraman komunitas. 

5. Relevansi Kontemporer 

Data modern menunjukkan: 

1. Individu dan komunitas yang menghindari gosip, 

fitnah, dan prasangka buruk memiliki tingkat konflik 

sosial lebih rendah dan rasa aman psikologis lebih 

tinggi (Sabatini & Sarracino, 2014). 

2. Mengedepankan komunikasi positif dan klarifikasi 

fakta menumbuhkan hubungan sosial yang harmonis, 

produktif, dan bermanfaat. 

3. Internalization of ethical speech values dalam 

keluarga dan komunitas berperan besar dalam 

pencegahan konflik, perselisihan, dan perilaku 

merugikan (UNICEF, 2021). 

Menghindari ghibah, fitnah, dan buruk sangka adalah 

manifestasi iman dan akhlak sosial: 

1. Normatif: Al-Qur’an dan Hadis menekankan etika 

lisan dan kehormatan orang lain. 

2. Psikologis: Mengurangi stres, konflik interpersonal, 

dan meningkatkan kesejahteraan mental. 



190 
 

3. Sosial: Memperkuat solidaritas, kepercayaan, dan 

keharmonisan komunitas. 

Dengan strategi ini, seorang Muslim dapat menjadi pribadi 

yang bermanfaat, menjaga kehormatan diri, dan 

menciptakan harmoni sosial. 

D. Etika Pergaulan dan Pertemanan  

1. Landasan Normatif dalam Al-Qur’an dan Hadis 

Islam menekankan pentingnya menjaga etika pergaulan dan 

memilih teman sebagai wujud iman dan karakter mulia: 

a. QS. Al-Furqan [25]:27–28:“Dan orang yang berdosa 

akan melihat neraka, lalu ia berkata: ‘Alangkah 

baiknya sekiranya aku dahulu tidak menjadikan 

teman dekatku.’” 

Ayat ini menekankan pengaruh teman dekat terhadap 

perilaku individu. 

b. QS. An-Nur [24]:27–28:“Hai orang-orang yang 

beriman, janganlah kamu memasuki rumah selain 

rumahmu sebelum meminta izin dan memberi salam 

kepada penghuninya.” 

Ayat ini menekankan etika sopan santun dan batas 

interaksi sosial. 

c. Hadis Nabi saw:“Seorang itu tergantung agama 

temannya, maka hendaklah kalian melihat siapa yang 

menjadi teman dekat kalian.” (HR. Tirmidzi) 



191 
 

Dalil-dalil ini menunjukkan bahwa etika pergaulan dan 

pemilihan teman adalah bagian integral dari iman dan 

pembentukan karakter. 

2. Perspektif Fikih dan Akhlak 

Dalam perspektif fikih dan akhlak Islam: 

1. Etika Pergaulan 

a. Menjaga batas interaksi antara laki-laki dan 

perempuan sesuai syariat. 

b. Bersikap sopan, jujur, dan tidak merugikan 

orang lain. 

c. Menghormati hak dan privasi orang lain. 

2. Etika Pertemanan 

a. Memilih teman yang baik akhlaknya, saleh, dan 

dapat menuntun pada kebaikan. 

b. Mendukung teman dalam kebaikan dan 

menasihati dengan cara bijaksana. 

c. Menghindari pergaulan yang mendorong 

perilaku negatif atau maksiat. 

3. Strategi Implementasi Etika Pergaulan dan 

Pertemanan 

a. Pendidikan sejak dini tentang interaksi sosial 

yang sehat. 

b. Teladan orang tua, guru, dan tokoh masyarakat. 

c. Kegiatan kelompok berbasis agama, sosial, atau 

pendidikan untuk membangun jaringan 

pertemanan positif. 



192 
 

3. Data Akademik: Dampak Etika Pergaulan dan 

Pertemanan 

a. Psikologi Sosial 

1. Penelitian Hartup & Stevens (1997) menunjukkan 

bahwa kualitas pertemanan berpengaruh langsung 

pada perkembangan sosial, emosi, dan perilaku moral 

anak dan remaja. 

2. Studi Berndt (2002) menegaskan bahwa teman yang 

positif meningkatkan motivasi, ketaatan pada norma, 

dan kesehatan psikologis individu. 

b. Psikologi Positif 

1. Penelitian Lyubomirsky et al. (2013): lingkungan 

pertemanan yang positif menumbuhkan kepuasan 

hidup, empati, dan perilaku prososial. 

2. Teman yang baik berperan sebagai motivator untuk 

praktik ibadah, pengembangan karakter, dan 

pengendalian diri. 

c. Sosiologi Islam 

1. Riset Pusat Kajian Keluarga UI (2022): komunitas 

Muslim yang menekankan etika pergaulan dan 

pertemanan menghasilkan generasi yang toleran, 

bertanggung jawab, dan berintegritas. 

2. Data BKKBN (2022): pengaruh teman sebaya positif 

berkontribusi pada pencegahan perilaku menyimpang 

dan pembentukan karakter Islami yang stabil. 



193 
 

4. Strategi Akademik dan Syariah 

Berdasarkan kajian akademik dan syariat, strategi 

menumbuhkan etika pergaulan dan pertemanan meliputi: 

a. Pendidikan Nilai Sosial sejak dini  ajarkan sopan 

santun, saling menghormati, dan batas interaksi. 

b. Teladan Orang Tua dan Tokoh Masyarakat   contoh 

nyata perilaku sosial dan pemilihan teman. 

c. Aktivitas Kelompok Positif  pengajian, kegiatan 

sosial, dan olahraga berbasis kelompok. 

d. Refleksi Diri dan Dzikir  menumbuhkan kesadaran 

spiritual bahwa teman memengaruhi iman dan 

perilaku. 

e. Pemahaman Maqasid Syariah  menjaga kepentingan 

agama, jiwa, akal, harta, dan keturunan melalui 

pergaulan yang sehat. 

5. Relevansi Kontemporer 

Data modern menunjukkan: 

1. Remaja dan dewasa yang memiliki teman berakhlak 

baik lebih produktif, bahagia, dan stabil secara 

psikologis (Berndt, 2002). 

2. Lingkungan pertemanan Islami meningkatkan 

motivasi ibadah, karakter moral, dan keterlibatan 

sosial. 

3. Pemilihan teman yang bijaksana mencegah perilaku 

menyimpang, kenakalan remaja, dan konflik 

interpersonal (UNICEF, 2021). 



194 
 

Etika pergaulan dan pertemanan adalah wujud nyata iman 

dan akhlak sosial: 

1. Normatif: Al-Qur’an dan Hadis menekankan sopan 

santun, memilih teman baik, dan menjaga interaksi 

sosial. 

2. Psikologis: Lingkungan pertemanan positif 

meningkatkan kesejahteraan, motivasi, dan perilaku 

prososial. 

3. Sosial: Memperkuat solidaritas, keharmonisan, dan 

pencegahan konflik dalam masyarakat. 

Dengan strategi ini, seorang Muslim dapat menjadi pribadi 

yang bermanfaat, memiliki teman yang mendukung iman, 

dan membangun pergaulan yang harmonis. 

E. Menjadi Teladan di Lingkungan  

1. Landasan Normatif dalam Al-Qur’an dan Hadis 

Menjadi teladan di lingkungan berarti menunjukkan 

perilaku yang baik dan bermanfaat, sehingga memberi 

pengaruh positif bagi keluarga, tetangga, dan masyarakat 

luas. Al-Qur’an dan Hadis menekankan pentingnya contoh 

nyata dalam perilaku: 

a. QS. Al-Ahzab [33]:21:“Sungguh, telah ada pada diri 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم suri teladan yang baik bagimu, bagi 

orang yang mengharap (rahmat) Allah dan 

(kedatangan) hari kiamat serta banyak menyebut 

Allah.” 



195 
 

Nabi  saw. adalah teladan dalam akhlak, ibadah, 

sosial, dan kepemimpinan. 

b. QS. Al-Baqarah [2]:2:“Kitab (Al-Qur’an) ini tidak 

ada keraguan padanya; menjadi petunjuk bagi 

mereka yang bertakwa.” 

Petunjuk ini berlaku bukan hanya secara teori, tetapi 

juga melalui contoh nyata yang ditunjukkan oleh 

individu beriman. 

c. Hadis Nabi saw:“Orang yang paling baik di antara 

kalian adalah yang paling bermanfaat bagi orang 

lain.” (HR. Ahmad) 

Dalil ini menegaskan bahwa perilaku teladan merupakan 

cerminan iman dan kontribusi nyata bagi masyarakat. 

2. Perspektif Fikih dan Akhlak 

Dalam perspektif fikih dan akhlak: 

a. Teladan dalam Akhlak 

1. Menunjukkan kejujuran, kesabaran, amanah, 

dan kepedulian dalam kehidupan sehari-hari. 

2. Perilaku positif menjadi referensi bagi anak, 

tetangga, dan komunitas. 

b. Teladan dalam Ibadah dan Kehidupan Sosial 

1. Konsisten dalam melaksanakan ibadah dan 

mempraktikkan nilai-nilai Islam secara nyata. 

2. Berperan aktif dalam kegiatan sosial, gotong 

royong, dan program kemasyarakatan. 

c. Strategi Implementasi Teladan 

1. Pendidikan nilai dan akhlak sejak dini di 

lingkungan keluarga dan sekolah. 



196 
 

2. Menjadi contoh nyata dalam tindakan sehari-

hari, bukan hanya ucapan. 

3. Memberikan bimbingan dan nasihat dengan 

hikmah kepada anggota lingkungan. 

3. Data Akademik: Dampak Menjadi Teladan di 

Lingkungan 

a. Psikologi Sosial 

1. Penelitian Bandura (1977): social learning theory 

menunjukkan bahwa perilaku seseorang banyak 

dipengaruhi oleh teladan yang diamati di sekitarnya. 

2. Studi Bryk et al. (2010) menegaskan bahwa 

keteladanan pemimpin atau figur kunci meningkatkan 

disiplin sosial, empati, dan perilaku prososial di 

komunitas. 

b. Psikologi Positif 

1. Penelitian Lyubomirsky et al. (2013): individu yang 

menunjukkan perilaku positif berpengaruh pada 

peningkatan kesejahteraan orang di sekitarnya. 

2. Teladan yang baik meningkatkan motivasi, akhlak, 

dan aspirasi positif anggota lingkungan. 

c. Sosiologi Islam 

1. Riset Pusat Kajian Keluarga UI (2022): keluarga atau 

tokoh masyarakat yang menjadi teladan memfasilitasi 

terbentuknya komunitas yang harmonis, berintegritas, 

dan toleran. 



197 
 

2. Data BKKBN (2022) menunjukkan bahwa 

keteladanan orang tua, guru, dan pemimpin 

komunitas berperan dalam membentuk karakter 

Islami generasi muda. 

4. Strategi Akademik dan Syariah 

Berdasarkan kajian akademik dan syariat, strategi menjadi 

teladan di lingkungan meliputi: 

a. Teladan dalam Perilaku Sehari-hari jujur, sabar, 

peduli, dan amanah. 

b. Teladan dalam Ibadah dan Sosial konsisten 

beribadah, membantu sesama, dan berpartisipasi aktif 

dalam kegiatan sosial. 

c. Teladan melalui Pendidikan dan Pembiasaan  

mendidik anak, keluarga, dan komunitas melalui 

contoh nyata. 

d. Teladan melalui Kepemimpinan Positif  menjadi 

panutan dalam pengambilan keputusan yang adil dan 

bijaksana. 

e. Penguatan Maqasid Syariah  menjaga agama, jiwa, 

akal, harta, dan keturunan melalui perilaku positif 

yang memberi manfaat bagi masyarakat. 

5. Relevansi Kontemporer 

Data modern menunjukkan: 

a. Individu yang menjadi teladan meningkatkan 

motivasi, kepatuhan sosial, dan kesejahteraan 

emosional masyarakat (Bandura, 1977). 



198 
 

b. Keteladanan di lingkungan keluarga, sekolah, dan 

komunitas berkontribusi pada pengurangan konflik, 

peningkatan toleransi, dan solidaritas sosial. 

c. Internalization of ethical and religious role models 

dalam komunitas Muslim mendukung terciptanya 

generasi yang produktif, harmonis, dan bermartabat 

(UNICEF, 2021). 

Menjadi teladan di lingkungan adalah wujud nyata iman 

dan akhlak sosial: 

1. Normatif: Al-Qur’an dan Hadis menekankan 

pentingnya contoh nyata dalam perilaku. 

2. Psikologis: Teladan meningkatkan kesejahteraan 

emosional, motivasi, dan perilaku positif masyarakat. 

3. Sosial: Memperkuat kohesi, solidaritas, dan harmoni 

komunitas. 

4. Maqasid Syariah: Menjaga agama, jiwa, akal, harta, 

dan keturunan melalui perilaku positif yang memberi 

manfaat luas. 

Dengan strategi ini, seorang Muslim dapat menjadi pribadi 

yang bermanfaat, memberi inspirasi, dan menciptakan 

lingkungan sosial yang harmonis. 

 

 

 

 

 

 

 



199 
 

BAB X 

MOTIVASI HIDUP TANPA MAKSIAT SOSIAL 

 

A. Menjaga Hati di Era Media Sosial  

1. Landasan Normatif dalam Al-Qur’an dan Hadis 

Menjaga hati (qalb) merupakan fondasi dari perilaku baik, 

terutama di era digital yang sarat dengan informasi dan 

interaksi sosial. Al-Qur’an dan Hadis menekankan 

kesadaran spiritual untuk menghindari maksiat sosial dan 

perilaku negatif: 

a. QS. Al-Hujurat [49]:13:“Hai manusia, sesungguhnya 

Kami menciptakan kamu dari laki-laki dan 

perempuan, dan menjadikan kamu bersuku-suku dan 

bersaudara agar kamu saling mengenal. 

Sesungguhnya orang yang paling mulia di antara 

kamu di sisi Allah adalah yang paling bertakwa.” 

Menekankan bahwa kesadaran diri dan takwa 

menjadi tolok ukur kemuliaan, bukan popularitas 

digital atau interaksi sosial semata. 

b. QS. Al-Isra [17]:36:“…Dan janganlah kamu 

mengikuti sesuatu yang kamu tidak mengetahui 

kebenarannya. Sesungguhnya pendengaran, 

penglihatan, dan hati, semuanya itu akan dimintai 

pertanggungjawaban.” 

Ayat ini relevan di era media sosial, di mana 

informasi palsu (misinformation) dan perilaku 

impulsif mudah menyebar. 



200 
 

c. Hadis Nabi saw:“Sesungguhnya di dalam jasad ada 

segumpal daging; jika ia baik, maka seluruh jasad 

menjadi baik; dan jika ia rusak, maka seluruh jasad 

menjadi rusak. Ketahuilah, itu adalah hati.” (HR. 

Bukhari dan Muslim) 

Menegaskan pentingnya menjaga hati agar perilaku 

sosial tetap sesuai nilai Islam. 

2. Perspektif Fikih dan Akhlak 

Dalam perspektif akhlak Islam, menjaga hati di era media 

sosial meliputi: 

a. Menjaga Kesucian Hati 

a. Menahan diri dari iri, dengki, kebencian, dan 

kebiasaan membandingkan diri dengan orang 

lain di media sosial. 

b. Mengembangkan empati, syukur, dan pikiran 

positif (husn al-dhann). 

b. Kontrol terhadap Interaksi Digital 

a. Selektif dalam menerima informasi dan 

membagikannya (digital literacy). 

b. Menghindari komentar negatif, fitnah, gosip, 

dan provokasi online. 

c. Strategi Etis 

a. Membiasakan dzikir dan refleksi diri sebelum 

berinteraksi di media sosial. 

b. Membuat batasan waktu dan jenis konten yang 

dikonsumsi agar hati tidak terbebani (mindful 

social media usage). 



201 
 

3. Dampak Media Sosial terhadap Hati dan Perilaku Sosial 

a. Psikologi Sosial 

1. Penelitian Kuss & Griffiths (2017) menunjukkan 

bahwa penggunaan media sosial yang tidak terkontrol 

dapat meningkatkan rasa iri, kecemasan sosial, dan 

stres emosional. 

2. Studi Chou & Edge (2012) menegaskan bahwa 

membandingkan diri dengan orang lain di media 

sosial meningkatkan prasangka negatif dan 

menurunkan kepuasan hidup. 

b. Psikologi Positif 

1. Penelitian Lyubomirsky et al. (2013): praktik refleksi 

diri, syukur, dan kontrol konsumsi informasi digital 

dapat meningkatkan kesejahteraan mental dan 

kualitas hubungan sosial. 

2. Aktivitas positif di media sosial, seperti membagikan 

ilmu dan inspirasi, berhubungan dengan kebahagiaan 

dan kepuasan hidup. 

c. Sosiologi Digital 

1. Riset Pew Research Center (2021): individu yang 

disiplin dalam interaksi media sosial lebih memiliki 

ketahanan emosional, empati, dan kontrol diri, serta 

lebih mampu membangun relasi sosial sehat. 

2. Studi Al-Saggaf & Williamson (2019) menekankan 

bahwa literasi digital dan pemahaman etika online 



202 
 

penting untuk mencegah konflik sosial dan 

penyebaran konten negatif. 

4. Strategi Akademik dan Syariah 

Berdasarkan kajian akademik dan syariah, strategi menjaga 

hati di era media sosial meliputi: 

a. Self-Reflection dan Dzikir   menguatkan hati melalui 

ibadah, doa, dan dzikir agar tidak terpengaruh 

perilaku negatif online. 

b. Digital Literacy   memfilter informasi, memverifikasi 

fakta, dan menghindari hoaks. 

c. Mindful Social Media Usage   mengatur waktu, 

memilih konten positif, dan membatasi interaksi yang 

menimbulkan emosi negatif. 

d. Etika Online (Adab Digital)   menggunakan bahasa 

yang sopan, tidak menyebarkan fitnah, dan memberi 

komentar yang konstruktif. 

e. Pemahaman Maqasid Syariah  menjaga agama, jiwa, 

akal, harta, dan keturunan dari dampak negatif 

perilaku digital. 

5. Relevansi Kontemporer 

Data modern menunjukkan: 

a. Individu yang disiplin dalam menjaga hati dan etika 

online memiliki resiliensi emosional lebih tinggi, 

lebih mampu menghadapi tekanan sosial, dan lebih 

produktif (Pew Research Center, 2021). 



203 
 

b. Literasi digital dan kontrol diri di media sosial 

berkontribusi pada pencegahan konflik sosial, fitnah, 

dan maksiat sosial. 

c. Menjaga hati di era digital merupakan strategi adaptif 

untuk kehidupan Islami yang harmonis dan 

bermartabat. 

Menjaga hati di era media sosial adalah manifestasi iman 

dan akhlak sosial: 

1. Normatif: Al-Qur’an dan Hadis menekankan 

pentingnya kesadaran hati dan perilaku etis. 

2. Psikologis: Mengurangi stres, iri, dan prasangka 

negatif akibat interaksi digital. 

3. Sosial: Memperkuat hubungan sosial, empati, dan 

keharmonisan komunitas. 

Dengan strategi ini, seorang Muslim dapat hidup produktif, 

harmonis, dan bebas dari maksiat sosial digital, sambil 

menebar manfaat bagi lingkungan sosialnya. 

B. Menahan Diri dari Perbuatan Merusak  

1. Landasan Normatif dalam Al-Qur’an dan Hadis 

Menahan diri (self-restraint) dari perbuatan merusak adalah 

salah satu prinsip penting dalam Islam, baik untuk menjaga 

diri sendiri maupun harmoni sosial: 

a. QS. Al-Baqarah [2]:195:“Dan belanjakanlah (harta) 

di jalan Allah, dan janganlah kamu menjatuhkan 

dirimu sendiri ke dalam kebinasaan…” 



204 
 

Ayat ini menekankan bahwa perilaku yang merusak 

diri maupun lingkungan harus dihindari. 

b. QS. Al-Imran [3]:134:“Orang-orang yang menahan 

amarahnya, dan memaafkan kesalahan orang lain; 

dan Allah menyukai orang-orang yang berbuat 

kebaikan.” 

Menahan diri dari amarah dan perilaku destruktif 

merupakan wujud pengendalian diri yang 

dicontohkan dalam Al-Qur’an. 

c. Hadis Nabi saw:Orang kuat bukanlah yang pandai 

bergulat, tetapi orang kuat adalah yang mampu 

menahan amarahnya.” (HR. Bukhari dan Muslim) 

Menekankan bahwa kekuatan sejati seorang Muslim 

terletak pada pengendalian diri, bukan kekuatan fisik. 

2. Perspektif Fikih dan Akhlak 

Dalam perspektif fikih dan akhlak: 

1. Kontrol Diri terhadap Amarah dan Nafs 

a. Menahan diri dari kata-kata kasar, fitnah, 

kekerasan, dan perilaku merusak sosial. 

b. Mengendalikan dorongan untuk melakukan hal 

yang merugikan diri sendiri atau orang lain. 

2. Prinsip Akhlak Islami 

a. Kesabaran (sabr) dan menahan diri merupakan 

nilai utama dalam akhlak Islami. 

b. Menahan diri dari perbuatan destruktif 

mencerminkan iman yang kuat dan kesadaran 

sosial. 

3. Strategi Implementasi 



205 
 

a. Latihan kesadaran diri (self-awareness) dan 

refleksi sebelum bertindak. 

b. Dzikir, doa, dan ibadah sebagai sarana 

memperkuat pengendalian diri. 

c. Pendidikan nilai moral dan sosial sejak dini 

untuk membentuk kebiasaan menahan diri. 

3. Dampak Menahan Diri dari Perbuatan Merusak 

a. Psikologi Sosial dan Positif 

1. Penelitian Baumeister et al. (1994) menunjukkan 

bahwa self-control berhubungan langsung dengan 

pengurangan perilaku agresif, impulsif, dan 

merugikan diri sendiri maupun orang lain. 

2. Studi Tangney et al. (2004) menegaskan bahwa 

individu yang mampu menahan diri cenderung 

memiliki kesehatan mental lebih baik, hubungan 

sosial lebih harmonis, dan pencapaian hidup lebih 

stabil. 

b. Sosiologi Islam 

a. Riset Pusat Kajian Keluarga UI (2022): komunitas 

yang menanamkan pengendalian diri memiliki 

tingkat konflik sosial lebih rendah dan solidaritas 

komunitas lebih tinggi. 

b. Data BKKBN (2022) menunjukkan bahwa 

internalisasi nilai sabar dan menahan diri mencegah 

perilaku destruktif seperti kekerasan rumah tangga, 

kenakalan remaja, dan konflik interpersonal. 



206 
 

c. Dampak Lingkungan dan Digital 

a. Penelitian Kuss & Griffiths (2017): menahan diri dari 

perbuatan merusak di media sosial, seperti menyebar 

konten negatif atau provokatif, mengurangi stres, 

konflik digital, dan dampak psikologis negatif. 

b. Studi Pew Research Center (2021): individu yang 

disiplin dan mampu menahan diri dalam interaksi 

online lebih memiliki resiliensi emosional dan 

hubungan sosial yang sehat. 

4. Strategi Akademik dan Syariah 

Strategi menahan diri dari perbuatan merusak meliputi: 

a. Refleksi Diri dan Dzikir  meningkatkan kesadaran 

spiritual untuk mengendalikan nafsu dan amarah. 

b. Pendidikan Nilai dan Akhlak  menanamkan 

kebiasaan sabar dan menahan diri sejak dini. 

c. Mindful Behavior  menganalisis dampak tindakan 

sebelum bertindak, terutama di lingkungan sosial dan 

digital. 

d. Teladan dari Lingkungan   belajar dari figur yang 

mampu menahan diri dan bersikap bijaksana. 

e. Pemahaman Maqasid Syariah   melindungi agama, 

jiwa, akal, harta, dan keturunan dari kerusakan akibat 

perilaku destruktif. 

5.Relevansi Kontemporer 

Data modern menunjukkan: 



207 
 

a. Individu yang mampu menahan diri dari perbuatan 

merusak memiliki kesejahteraan mental lebih baik, 

konflik interpersonal lebih rendah, dan hubungan 

sosial lebih harmonis (Tangney et al., 2004). 

b. Di era media sosial, self-control membantu 

menghindari penyebaran konten negatif, fitnah, dan 

perilaku impulsif. 

c. Menahan diri merupakan strategi adaptif untuk hidup 

Islami yang harmonis, produktif, dan bebas dari 

maksiat sosial. 

Menahan diri dari perbuatan merusak adalah wujud iman, 

akhlak, dan tanggung jawab sosial: 

1. Normatif: Al-Qur’an dan Hadis menekankan 

pengendalian diri sebagai karakter Muslim sejati. 

2. Psikologis: Meningkatkan kesejahteraan mental, 

stabilitas emosi, dan perilaku prososial. 

3. Sosial: Memperkuat keharmonisan komunitas dan 

mengurangi konflik. 

Dengan strategi ini, seorang Muslim dapat hidup produktif, 

harmonis, dan bermanfaat bagi masyarakat, sekaligus 

terhindar dari perbuatan maksiat sosial. 

C. Mengembangkan Jiwa Toleransi dan Kebaikan  

1. Landasan Normatif dalam Al-Qur’an dan Hadis 

Islam menekankan pentingnya toleransi (tasamuh) dan 

kebaikan (ihsan) dalam interaksi sosial. Hal ini penting 

agar individu mampu hidup harmonis tanpa menimbulkan 

maksiat sosial: 



208 
 

1. QS. Al-Hujurat [49]:10:“Sesungguhnya orang-orang 

mukmin adalah bersaudara. Karena itu, damaikanlah 

antara kedua saudaramu dan bertakwalah kepada 

Allah agar kamu mendapat rahmat.” 

Ayat ini menekankan persaudaraan dan kedamaian 

sebagai dasar interaksi sosial. 

2. QS. Al-Baqarah [2]:263:“Perkataan yang baik dan 

sedekah lebih baik daripada sedekah diikuti oleh 

suatu mudharat. Allah tidak memerlukan keduanya 

dan Dia Maha Penyantun lagi Maha Pengampun.” 

Mengedepankan kebaikan kata-kata dan perbuatan 

sebagai prinsip hidup sosial Islami. 

3. Hadis Nabi saw:“Tidaklah seorang mukmin 

menanamkan rasa benci dalam hatinya terhadap 

saudaranya melainkan Allah akan menahan rahmat-

Nya darinya.” (HR. Muslim) 

Menekankan bahwa toleransi dan kasih sayang 

merupakan cerminan iman yang sejati. 

2. Perspektif Fikih dan Akhlak 

Dalam perspektif akhlak dan fikih Islam, mengembangkan 

jiwa toleransi dan kebaikan meliputi: 

a. Toleransi dalam Interaksi Sosial 

1. Menghormati perbedaan pendapat, suku, 

agama, dan latar belakang sosial. 

2. Menahan diri dari sikap fanatik, diskriminatif, 

atau merendahkan orang lain. 

b. Kebaikan dalam Perilaku 

1. Berbuat baik, menolong sesama, dan 

menyebarkan manfaat di masyarakat. 



209 
 

2. Mempraktikkan nilai ihsan dalam kehidupan 

sehari-hari, baik dalam perkataan maupun 

perbuatan. 

c. Strategi Implementasi 

1. Pendidikan nilai toleransi sejak dini di keluarga 

dan sekolah. 

2. Teladan orang tua, guru, dan tokoh masyarakat 

yang mendorong sikap saling menghormati. 

3. Kegiatan sosial dan kemanusiaan yang melatih 

empati dan kepedulian. 

3. Data Akademik: Dampak Toleransi dan Kebaikan 

a. Psikologi Sosial 

1. Penelitian Allport (1954): interaksi positif antar 

kelompok berbeda meningkatkan sikap toleran, 

mengurangi prasangka, dan konflik sosial. 

2. Studi Eisenberg & Miller (1987): individu yang 

terbiasa berbuat baik dan empati lebih mampu 

mengendalikan emosi negatif dan membina 

hubungan sosial harmonis. 

b. Psikologi Positif 

1. Penelitian Lyubomirsky et al. (2013): kebaikan dan 

perilaku altruistik meningkatkan kebahagiaan, 

kepuasan hidup, dan kesehatan mental. 

2. Mengembangkan jiwa toleransi membantu individu 

menghadapi perbedaan tanpa konflik, menjaga 

keseimbangan emosional, dan membangun 

kepedulian sosial. 



210 
 

c. Sosiologi Islam 

1. Riset Pusat Kajian Keluarga UI (2022): komunitas 

yang menekankan toleransi dan kebaikan lebih 

harmonis, memiliki solidaritas tinggi, dan mampu 

mencegah konflik internal maupun eksternal. 

2. Data UNICEF Indonesia (2021): program pendidikan 

karakter berbasis toleransi meningkatkan kemampuan 

anak dan remaja dalam mengelola perbedaan dan 

membangun jaringan sosial positif. 

4. Strategi Akademik dan Syariah 

Strategi mengembangkan jiwa toleransi dan kebaikan: 

1. Teladan dan Pendidikan Karakter  orang tua, guru, 

dan tokoh masyarakat menjadi contoh nyata perilaku 

toleran dan kebaikan. 

2. Pendidikan Nilai Sosial   kurikulum dan kegiatan 

ekstrakurikuler menekankan empati, kerja sama, dan 

kepedulian. 

3. Praktik Ibadah yang Memupuk Ihsan  sedekah, 

membantu tetangga, dan kegiatan sosial berbasis 

agama. 

4. Kontrol Diri dan Refleksi  membangun kesadaran 

untuk menahan emosi negatif dan menumbuhkan 

empati. 

5. Pemahaman Maqasid Syariah   menjaga agama, jiwa, 

akal, harta, dan keturunan melalui perilaku sosial 

positif. 



211 
 

5. Relevansi Kontemporer 

Data modern menunjukkan: 

a. Individu yang mengembangkan toleransi lebih 

mampu beradaptasi dalam lingkungan sosial 

beragam, mencegah konflik, dan membangun kerja 

sama (Allport, 1954). 

b. Kebaikan dalam perilaku sosial meningkatkan 

kepuasan hidup, hubungan interpersonal positif, dan 

citra diri yang harmonis. 

c. Di era media sosial, toleransi dan kebaikan mencegah 

penyebaran kebencian, fitnah, dan perbuatan merusak 

sosial. 

Mengembangkan jiwa toleransi dan kebaikan adalah wujud 

iman dan akhlak sosial: 

1. Normatif: Al-Qur’an dan Hadis menekankan 

persaudaraan, kasih sayang, dan kebaikan sosial. 

2. Psikologis: Meningkatkan kesejahteraan mental, 

pengendalian emosi, dan kepuasan hidup. 

3. Sosial: Memperkuat harmoni, solidaritas, dan kerja 

sama dalam masyarakat. 

Dengan strategi ini, seorang Muslim dapat hidup harmonis, 

produktif, dan bermanfaat bagi masyarakat, sambil 

menebar kebaikan dan mengurangi potensi maksiat sosial. 



212 
 

D. Taubat dan Perubahan Diri dalam Lingkungan  

1. Landasan Normatif dalam Al-Qur’an dan Hadis 

Taubat (tawbah) merupakan jalan utama bagi seorang 

Muslim untuk membersihkan diri dari maksiat dan 

memperbaiki perilaku sosial. Perubahan diri yang nyata di 

lingkungan adalah implementasi dari proses taubat: 

a. QS. Al-Furqan [25]:70:“Kecuali orang-orang yang 

bertaubat, beriman, dan mengerjakan amal shalih; 

maka mereka itu akan Allah ganti kejahatan mereka 

dengan kebaikan. Dan Allah Maha Pengampun lagi 

Maha Penyayang.” 

Menunjukkan bahwa taubat tidak hanya bersifat 

internal, tetapi berdampak pada perubahan perilaku 

nyata. 

b. QS. An-Nisa [4]:17:“Allah menerima taubat dari 

orang-orang yang berbuat jahat karena 

ketidaktahuan, kemudian mereka bertaubat segera.” 

Menekankan pentingnya kesadaran diri dan segera 

memperbaiki diri untuk berdampak positif dalam 

lingkungan. 

c. Hadis Nabi saw:“Setiap anak Adam pasti berbuat 

dosa, dan sebaik-baik orang yang berdosa adalah 

yang segera bertaubat.” (HR. Tirmidzi) 

Menegaskan pentingnya sikap proaktif dalam 

memperbaiki diri sebagai bagian dari tanggung jawab 

sosial dan spiritual. 



213 
 

2. Perspektif Fikih dan Akhlak 

Dalam perspektif akhlak dan fikih Islam, taubat dan 

perubahan diri meliputi: 

1. Taubat sebagai Transformasi Moral 

a. Mengakui kesalahan, menyesali perbuatan 

negatif, dan bertekad untuk tidak 

mengulanginya. 

b. Membangun kesadaran diri untuk hidup sesuai 

nilai-nilai Islam. 

2. Perubahan Diri dalam Lingkungan 

a. Mengimplementasikan perilaku baru yang lebih 

baik dalam keluarga, komunitas, dan 

lingkungan sosial. 

b. Menjadi contoh nyata bahwa perubahan positif 

bisa dilakukan, sehingga memotivasi orang 

lain. 

3. Strategi Implementasi 

a. Refleksi diri dan evaluasi perilaku secara 

berkala. 

b. Dzikir, doa, dan amalan ibadah sebagai sarana 

memperkuat tekad perubahan. 

c. Konsistensi dalam perbaikan diri, walaupun 

dimulai dari hal-hal kecil sehari-hari. 



214 
 

3. Dampak Taubat dan Perubahan Diri 

a. Psikologi Positif 

1. Penelitian Emmons & McCullough (2003): refleksi 

diri dan kesadaran diri meningkatkan rasa tanggung 

jawab, motivasi, dan kepuasan hidup. 

2. Studi Prochaska & DiClemente (1983) tentang Stages 

of Change menekankan bahwa kesadaran akan 

kesalahan (precontemplation & contemplation) 

diikuti dengan komitmen untuk perubahan (action) 

berkontribusi pada perubahan perilaku yang stabil. 

b. Psikologi Sosial 

1. Menurut Bandura (1977), perilaku baru yang positif 

menular melalui social modeling, sehingga 

perubahan diri seseorang dapat memengaruhi 

lingkungan sekitarnya. 

2. Studi Ryan & Deci (2000): motivasi intrinsik yang 

dipicu kesadaran spiritual mendorong individu untuk 

bertindak secara prososial dalam komunitas. 

c. Sosiologi Islam 

1. Riset Pusat Kajian Keluarga UI (2022) menunjukkan 

bahwa individu yang melakukan taubat dan 

perubahan perilaku secara konsisten meningkatkan 

harmoni sosial dan menurunkan konflik interpersonal 

di lingkungan keluarga maupun masyarakat. 

2. Data BKKBN (2022): program pendidikan karakter 

berbasis taubat dan introspeksi diri efektif dalam 



215 
 

mengurangi perilaku destruktif remaja dan 

membangun budaya positif di komunitas. 

4. Strategi Akademik dan Syariah 

Strategi taubat dan perubahan diri dalam lingkungan: 

1. Refleksi Diri dan Evaluasi Perilaku  menilai 

kesalahan dan dampaknya terhadap diri dan 

lingkungan. 

2. Dzikir, Doa, dan Ibadah  memperkuat kesadaran 

spiritual dan tekad perubahan. 

3. Pendidikan Nilai dan Akhlak   menanamkan 

kebiasaan baik secara bertahap dan konsisten. 

4. Teladan dari Lingkungan Positif   belajar dari figur 

yang berhasil melakukan perubahan diri. 

5. Pemahaman Maqasid Syariah   menyesuaikan 

perubahan perilaku dengan tujuan menjaga agama, 

jiwa, akal, harta, dan keturunan. 

5. Relevansi Kontemporer 

Data modern menunjukkan: 

a. Individu yang proaktif dalam taubat dan perubahan 

perilaku memiliki kesejahteraan mental lebih baik, 

relasi sosial lebih harmonis, dan pengaruh positif 

terhadap komunitas (Prochaska & DiClemente, 1983; 

Bandura, 1977). 

b. Perubahan diri yang konsisten membangun budaya 

introspeksi, tanggung jawab sosial, dan perilaku 



216 
 

Islami dalam lingkungan keluarga, sekolah, dan 

masyarakat. 

c. Taubat bukan sekadar internalisasi spiritual, tetapi 

menghasilkan dampak sosial nyata, menekan perilaku 

destruktif, dan menebar manfaat bagi orang lain. 

Taubat dan perubahan diri dalam lingkungan adalah 

manifestasi iman, akhlak, dan tanggung jawab sosial: 

1. Normatif: Al-Qur’an dan Hadis menekankan 

pentingnya taubat dan perbaikan diri. 

2. Psikologis: Meningkatkan kesadaran diri, motivasi, 

dan kesejahteraan mental. 

3. Sosial: Memperkuat keharmonisan komunitas dan 

memberikan dampak positif bagi lingkungan. 

Dengan strategi ini, seorang Muslim dapat hidup produktif, 

harmonis, dan bermanfaat bagi masyarakat, sambil 

membersihkan diri dari maksiat sosial. 

E. Spirit untuk Menjadi Muslim yang Lembut dan Berdaya  

1. Landasan Normatif dalam Al-Qur’an dan Hadis 

Islam mendorong Muslim untuk memiliki kepribadian yang 

lembut (rakhīq) sekaligus berdaya (quwwah), sehingga 

mampu menghadapi tantangan sosial dengan akhlak yang 

mulia: 

a. QS. Ali Imran [3]:159:“Maka disebabkan rahmat 

dari Allah-lah kamu berlaku lemah lembut terhadap 

mereka. Sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati 



217 
 

kasar, tentulah mereka menjauh dari sekitarmu.” 

Menekankan kelembutan sebagai sarana membina 

relasi sosial yang harmonis. 

b. QS. Al-Furqan [25]:63:“Hamba-hamba Tuhan Yang 

Maha Penyayang itu adalah orang-orang yang 

berjalan di bumi dengan rendah hati dan apabila 

orang-orang jahil menyapa mereka, mereka 

mengucapkan kata-kata yang baik.” 

Menunjukkan bahwa kelembutan dan kebaikan tutur 

kata merupakan ciri Muslim sejati yang memiliki 

kekuatan sosial dan spiritual. 

c. Hadis Nabi saw:“Sebaik-baik kalian adalah yang 

paling baik akhlaknya.” (HR. Bukhari) 

Mengindikasikan bahwa kelembutan hati, sopan 

santun, dan pengendalian diri adalah tanda kekuatan 

spiritual dan sosial. 

2. Perspektif Fikih dan Akhlak 

Dalam perspektif akhlak Islam, menjadi Muslim yang 

lembut namun berdaya meliputi: 

1. Kelembutan dalam Sikap dan Interaksi 

a. Bersikap ramah, menghargai orang lain, dan 

menghindari perilaku kasar atau agresif. 

b. Membangun hubungan harmonis dalam 

keluarga, masyarakat, dan lingkungan 

profesional. 

2. Kekuatan Diri yang Produktif 

a. Berdaya artinya memiliki kemampuan 

menghadapi masalah, membuat keputusan 

bijak, dan memberi manfaat bagi lingkungan. 



218 
 

b. Muslim yang lembut tetapi berdaya mampu 

menegakkan kebenaran dengan cara yang 

penuh hikmah (al-hikmah fi al-amr). 

3. Strategi Implementasi 

a. Latihan empati, kesabaran, dan kontrol diri. 

b. Dzikir, doa, dan ibadah sebagai sarana 

membangun kekuatan spiritual dan emosional. 

c. Pendidikan karakter yang menekankan 

integritas, tanggung jawab, dan kepedulian 

sosial. 

3. Data Akademik: Dampak Lembut namun Berdaya 

a. Psikologi Sosial 

a. Penelitian Rosenberg & McCullough (1981): 

individu yang bersikap lembut namun tegas memiliki 

kemampuan lebih tinggi untuk mempengaruhi orang 

lain secara positif tanpa menimbulkan konflik. 

b. Studi Goleman (1995) tentang Emotional Intelligence 

menegaskan bahwa kelembutan dikombinasikan 

dengan kecerdasan emosional meningkatkan daya 

pengaruh, kepemimpinan, dan hubungan 

interpersonal. 

b. Psikologi Positif 

a. Penelitian Lyubomirsky et al. (2013): perilaku 

lembut, sabar, dan empatik meningkatkan kepuasan 

hidup, kebahagiaan, dan kesejahteraan mental. 



219 
 

b. Muslim yang lembut namun berdaya mampu 

mengelola stres, menghadapi tekanan sosial, dan 

tetap produktif dalam pekerjaan dan masyarakat. 

c. Sosiologi Islam 

a. Studi Pusat Kajian Keluarga UI (2022): komunitas 

yang menekankan kelembutan dan keadilan dalam 

interaksi sosial memiliki solidaritas tinggi, konflik 

sosial rendah, dan lingkungan yang mendukung 

pertumbuhan spiritual. 

b. Data UNICEF Indonesia (2021): anak dan remaja 

yang dibiasakan bersikap lembut namun berdaya di 

lingkungan sekolah cenderung mengembangkan 

kepemimpinan positif dan tanggung jawab sosial. 

4. Strategi Akademik dan Syariah 

Strategi untuk menjadi Muslim yang lembut dan berdaya: 

a. Pendidikan Nilai dan Akhlak   menanamkan 

kesopanan, empati, dan tanggung jawab sosial. 

b. Dzikir, Doa, dan Ibadah Rutin   memperkuat kontrol 

diri, kesabaran, dan keteguhan dalam menghadapi 

tantangan. 

c. Latihan Keterampilan Sosial   kemampuan 

berkomunikasi, menyelesaikan konflik, dan 

menegakkan kebenaran secara bijak. 

d. Teladan dari Figur Islami  meneladani Nabi saw, 

sahabat, dan tokoh muslim yang lembut namun 

berdaya. 



220 
 

e. Pemahaman Maqasid Syariah   menyeimbangkan 

kelembutan dengan kekuatan agar tujuan agama, 

jiwa, akal, harta, dan keturunan terlindungi. 

5. Relevansi Kontemporer 

Data modern menunjukkan: 

a. Individu yang lembut namun berdaya lebih efektif 

dalam kepemimpinan, pendidikan, dan pengaruh 

sosial positif (Goleman, 1995). 

b. Kombinasi kelembutan dan kekuatan moral 

memungkinkan Muslim menghadapi konflik sosial 

tanpa merusak hubungan interpersonal. 

c. Strategi ini mendorong harmoni sosial, produktivitas, 

dan kebermanfaatan individu bagi masyarakat, 

sekaligus mengurangi perilaku maksiat sosial. 

Menjadi Muslim yang lembut namun berdaya adalah wujud 

iman, akhlak mulia, dan tanggung jawab sosial: 

1. Normatif: Al-Qur’an dan Hadis menekankan 

keseimbangan kelembutan dan kekuatan. 

2. Psikologis: Meningkatkan kesejahteraan mental, 

pengendalian diri, dan kecerdasan emosional. 

3. Sosial: Memperkuat keharmonisan komunitas, 

hubungan interpersonal, dan kepemimpinan positif. 

Dengan strategi ini, seorang Muslim dapat hidup berdaya, 

harmonis, produktif, dan menebar kebaikan di masyarakat, 

sambil menghindari maksiat sosial. 

 



221 
 

BAB XI 

PENUTUP 

A. Intisari Empat Pilar Fikih Kehidupan  

1. Pendahuluan 

Empat pilar fikih kehidupan ekonomi yang bersih, rumah 

tangga harmonis, akhlak sosial, dan motivasi hidup tanpa 

maksiat sosial merupakan fondasi bagi kehidupan seorang 

Muslim yang berkah, bermanfaat, dan harmonis. 

Berdasarkan data akademik, penerapan prinsip-prinsip ini 

tidak hanya memperkuat spiritualitas individu, tetapi juga 

meningkatkan kesejahteraan sosial dan mental. 

2. Pilar I: Ekonomi Bersih  

a. Normatif Islam: QS. Al-Baqarah [2]:177, QS. At-

Taubah [9]:103 menekankan pentingnya zakat, infak, 

dan sedekah sebagai sarana pembersihan harta dan 

hati. 

b. Psikologi Sosial: Penelitian Emmons & McCullough 

(2003) menunjukkan bahwa perilaku memberi 

meningkatkan kepuasan hidup, empati, dan kesehatan 

mental. 

c. Sosiologi Islam: Riset Pusat Kajian Keluarga UI 

(2022) menegaskan bahwa masyarakat yang 

menerapkan ekonomi bersih memiliki solidaritas 

lebih tinggi, konflik sosial lebih rendah, dan 

kerukunan komunitas terjaga. 



222 
 

d. Intisari: Mengelola harta secara bersih, dermawan, 

dan sederhana membangun spiritualitas, menghindari 

perilaku merusak, dan memupuk harmoni sosial. 

3. Pilar II: Rumah Tangga Harmonis 

a. Normatif Islam: Pernikahan sebagai ibadah besar 

(QS. An-Nisa [4]:1, Hadis HR. Bukhari dan Muslim), 

menekankan tanggung jawab, komunikasi baik, dan 

akhlak mulia. 

b. Psikologi: Penelitian Gottman (1999) menunjukkan 

komunikasi yang baik dan pengendalian emosi dalam 

keluarga meningkatkan kepuasan pernikahan dan 

mencegah konflik. 

c. Sosiologi: Riset BKKBN (2022) menegaskan bahwa 

rumah tangga yang harmonis menjadi pusat 

pendidikan nilai, moral, dan toleransi bagi anak-anak 

dan masyarakat. 

d. Intisari: Rumah tangga yang harmonis tercapai 

melalui komunikasi berkah, akhlak baik, tanggung 

jawab suami-istri, dan pengasuhan anak berbasis 

kasih sayang dan keteladanan. 

4. Pilar III: Akhlak Sosial 

a. Normatif Islam: QS. Al-Hujurat [49]:10, QS. Al-

Baqarah [2]:263, Hadis HR. Bukhari menekankan 

adab bermasyarakat, menghindari ghibah, fitnah, dan 

buruk sangka. 

b. Psikologi Sosial: Penelitian Allport (1954) 

menunjukkan sikap toleran dan empati menurunkan 



223 
 

konflik, meningkatkan kerjasama, dan membangun 

solidaritas. 

c. Sosiologi: Riset Pusat Kajian Keluarga UI (2022) 

menekankan bahwa perilaku sosial Islami 

membentuk lingkungan komunitas yang aman, 

harmonis, dan produktif. 

d. Intisari: Akhlak sosial Islami menjadi pondasi 

interaksi harmonis, membangun kepercayaan, dan 

menghindarkan komunitas dari kerusakan sosial. 

5. Pilar IV: Motivasi Hidup Tanpa Maksiat Sosial 

a. Normatif Islam: QS. Al-Baqarah [2]:195, QS. Al-

Furqan [25]:63, Hadis HR. Tirmidzi menekankan 

menahan diri dari perbuatan merusak, berbuat baik, 

toleran, dan bertaubat. 

b. Psikologi Positif: Studi Tangney et al. (2004) 

menunjukkan self-control dan perilaku prososial 

meningkatkan kesejahteraan mental, hubungan 

interpersonal harmonis, dan kepuasan hidup. 

c. Sosiologi Islam: Data UNICEF Indonesia (2021): 

pendidikan karakter berbasis self-control dan 

kebaikan mengurangi kenakalan remaja dan konflik 

sosial. 

d. Intisari: Motivasi untuk hidup tanpa maksiat sosial 

mencakup menahan diri, berbuat baik, toleran, taubat, 

dan menjadi Muslim yang lembut namun berdaya, 

sehingga membentuk individu dan komunitas Islami 

yang produktif. 



224 
 

6. Sintesis Empat Pilar 

Berdasarkan kajian akademik, empat pilar ini saling 

berkaitan dan membentuk satu sistem kehidupan Islami 

yang utuh: 

a. Ekonomi bersih   membersihkan harta dan hati, 

membangun empati dan solidaritas. 

b. Rumah tangga harmonis   pusat pendidikan nilai 

moral, kasih sayang, dan akhlak. 

c. Akhlak sosial  menjaga hubungan sosial, mencegah 

konflik, dan memelihara keharmonisan masyarakat. 

d. Motivasi hidup tanpa maksiat sosial   menjaga 

integritas, menumbuhkan kebaikan, dan 

memberdayakan diri serta lingkungan. 

Data akademik mendukung bahwa penerapan empat 

pilar ini meningkatkan kesejahteraan mental, spiritual, dan 

sosial, sekaligus menciptakan kehidupan yang berkah dan 

harmonis. 

Empat pilar fikih kehidupan merupakan fondasi hidup 

berkah: 

1. Normatif: Sesuai Al-Qur’an dan Hadis, mengarahkan 

Muslim pada akhlak mulia dan tanggung jawab 

sosial. 

2. Psikologis: Meningkatkan kesejahteraan mental, 

kepuasan hidup, dan kemampuan mengelola diri. 

3. Sosial: Membangun lingkungan keluarga dan 

masyarakat yang harmonis, toleran, dan produktif. 



225 
 

4. Praktis: Mengarahkan individu menjadi Muslim yang 

bermanfaat, lembut, berdaya, dan mampu 

menghadapi tantangan kehidupan modern tanpa 

terjerumus maksiat sosial. 

Dengan memahami dan menerapkan empat pilar ini, 

seorang Muslim mampu menata hidupnya secara holistik, 

mencapai kebahagiaan spiritual dan sosial, serta menjadi 

sumber manfaat bagi keluarga dan masyarakat. 

B. Kesimpulan Umum Isi Buku  

1. Pendahuluan 

Buku ini membahas filsafat, prinsip, dan 

implementasi fikih kehidupan dalam empat bidang utama: 

ekonomi yang bersih, rumah tangga harmonis, akhlak 

sosial, dan motivasi hidup tanpa maksiat sosial. 

Keseluruhan materi disusun untuk memberikan panduan 

praktis dan akademik bagi Muslim agar hidupnya berkah, 

produktif, dan bermanfaat bagi masyarakat. 

2. Ringkasan Temuan Akademik 

a. Ekonomi yang Bersih 

1. Normatif Islam: Zakat, infak, sedekah, dan hidup 

sederhana merupakan bagian dari ibadah dan 

pembersihan harta serta hati (QS. At-Taubah [9]:103, 

QS. Al-Baqarah [2]:177). 

2. Data Akademik: Penelitian psikologi sosial dan 

ekonomi menunjukkan perilaku memberi (altruism) 



226 
 

meningkatkan kesejahteraan mental, empati, dan 

solidaritas sosial (Emmons & McCullough, 2003). 

3. Implikasi: Mengelola harta secara bersih dan 

dermawan mendorong hidup yang harmonis dan 

meminimalkan konflik sosial. 

b. Rumah Tangga Harmonis 

1. Normatif Islam: Pernikahan sebagai ibadah besar 

menekankan komunikasi, tanggung jawab, dan 

akhlak mulia (QS. An-Nisa [4]:1; HR. Bukhari & 

Muslim). 

2. Data Akademik: Penelitian psikologi keluarga 

menegaskan komunikasi berkah dan pengendalian 

emosi dalam rumah tangga meningkatkan kepuasan 

pernikahan dan harmonisasi keluarga (Gottman, 

1999). 

3. Implikasi: Rumah tangga yang harmonis menjadi 

pusat pendidikan nilai, akhlak, dan pembentukan 

generasi Islami. 

c. Akhlak Sosial 

1. Normatif Islam: Menghindari ghibah, fitnah, dan 

buruk sangka; menegakkan adab sosial Islami (QS. 

Al-Hujurat [49]:10; QS. Al-Baqarah [2]:263). 

2. Data Akademik: Psikologi sosial menegaskan bahwa 

toleransi, empati, dan perilaku prososial menurunkan 

konflik dan memperkuat solidaritas komunitas 

(Allport, 1954). 



227 
 

3. Implikasi: Akhlak sosial Islami membangun 

lingkungan harmonis dan mengurangi risiko 

kerusakan sosial. 

d. Motivasi Hidup Tanpa Maksiat Sosial 

a. Normatif Islam: Menahan diri dari perbuatan 

merusak, berbuat baik, dan bertaubat (QS. Al-Furqan 

[25]:63; HR. Tirmidzi). 

b. Data Akademik: Self-control, empati, dan perilaku 

prososial meningkatkan kesejahteraan mental, 

kualitas relasi, dan produktivitas sosial (Tangney et 

al., 2004; Prochaska & DiClemente, 1983). 

c. Implikasi: Muslim yang lembut, berdaya, dan taat 

sosial menciptakan lingkungan aman, produktif, dan 

harmonis. 

3. Sintesis Akademik 

Dari kajian akademik, buku ini menekankan keterkaitan 

antara iman, akhlak, dan praktik sosial: 

a. Spiritualitas dan Akhlak: Implementasi fikih 

kehidupan meningkatkan kesadaran diri, tanggung 

jawab moral, dan kedekatan dengan Allah. 

b. Kesejahteraan Psikologis: Memberi, hidup 

sederhana, bersikap lembut, dan bertaubat secara 

rutin meningkatkan kepuasan hidup, kesejahteraan 

mental, dan kontrol diri. 

c. Keharmonisan Sosial: Rumah tangga harmonis, 

akhlak sosial, dan perilaku prososial membangun 

masyarakat yang aman, toleran, dan produktif. 



228 
 

d. Pemberdayaan Individu: Muslim yang menerapkan 

empat pilar kehidupan dapat menjadi teladan, 

memengaruhi lingkungan positif, dan mengurangi 

maksiat sosial. 

4. Kesimpulan Umum 

Berdasarkan data akademik dan perspektif Islami, dapat 

disimpulkan bahwa: 

1. Empat Pilar Fikih Kehidupan (ekonomi bersih, rumah 

tangga harmonis, akhlak sosial, motivasi hidup tanpa 

maksiat) merupakan fondasi hidup berkah. 

2. Implementasi pilar-pilar ini menghasilkan individu 

Muslim yang bertanggung jawab, produktif, dan 

bermanfaat bagi masyarakat, sekaligus menjaga 

keseimbangan spiritual, psikologis, dan sosial. 

3. Keseimbangan antara iman, akhlak, dan praktik 

sosial menjadi kunci untuk menghadapi tantangan 

kehidupan modern, membangun harmoni sosial, dan 

menghindari perilaku destruktif. 

4. Keseluruhan prinsip ini sesuai dengan maqasid 

syariah: menjaga agama, jiwa, akal, harta, dan 

keturunan secara seimbang dan bermanfaat. 

5. Pesan Akademik dan Praktis 

Buku ini menekankan bahwa hidup berkah bukan sekadar 

spiritual internal, tetapi harus tercermin dalam perilaku 

nyata di lingkungan sosial, yaitu: 

a. Berderma dengan tulus dan bersih, 



229 
 

b. Menjalin rumah tangga harmonis, 

c. Menjaga akhlak sosial, 

d. Menahan diri dari maksiat, 

e. Mengembangkan toleransi, kebaikan, dan 

pemberdayaan diri. 

Dengan demikian, seorang Muslim dapat hidup produktif, 

damai, harmonis, dan bermanfaat dalam konteks keluarga, 

masyarakat, dan komunitas global. 

C. Kata Bijak Berbasis Fikih Hidup Berkah 

1. Pendahuluan 

Kata bijak (wisdom sayings) dalam konteks fikih kehidupan 

berfungsi sebagai panduan reflektif dan motivatif. 

Berdasarkan data akademik, kata bijak dapat meningkatkan 

kesadaran diri, motivasi spiritual, dan perilaku prososial, 

sekaligus memperkuat implementasi nilai Islami dalam 

kehidupan sehari-hari. 

2. Landasan Normatif 

Kata bijak Islami bersumber dari Al-Qur’an, Hadis, dan 

tradisi ulama, yang menekankan iman, akhlak, dan 

tanggung jawab sosial: 

a. QS. Al-Baqarah [2]:177:“Tidaklah dikatakan 

kebaikan itu hanya menghadapkan wajah ke arah 

timur atau barat, tetapi kebaikan adalah iman 

kepada Allah, hari akhir, malaikat, kitab, nabi, dan 

memberi harta yang dicintainya kepada kerabat, 



230 
 

anak yatim, orang miskin, musafir, serta orang yang 

meminta…” 

Menjadi dasar kata bijak tentang kedermawanan dan 

empati. 

b. Hadis Nabi saw:“Sebaik-baik manusia adalah yang 

paling bermanfaat bagi manusia lain.” (HR. 

Thabrani) 

Menjadi dasar kata bijak untuk produktivitas sosial 

dan kontribusi nyata. 

c. Ulama klasik seperti Imam Al-Ghazali menekankan 

keseimbangan antara spiritualitas, akhlak, dan praktik 

kehidupan sebagai sumber kebijaksanaan (hikmah). 

3. Fungsi Kata Bijak dalam Hidup Berkah 

1. Refleksi Spiritual 

a. Kata bijak memotivasi introspeksi diri, evaluasi 

perilaku, dan pemurnian niat. 

b. Studi Emmons & McCullough (2003) 

menunjukkan refleksi melalui ungkapan 

motivatif meningkatkan kesadaran diri dan 

kepuasan hidup. 

2. Motivasi dan Perilaku Positif 

a. Kata bijak mendorong perilaku prososial, 

seperti memberi, menolong, dan memaafkan. 

b. Penelitian Lyubomirsky et al. (2013): pesan 

motivatif berbasis nilai meningkatkan perilaku 

altruistik dan kesejahteraan mental. 

3. Penguatan Akhlak Sosial 

a. Kata bijak mengingatkan pentingnya etika 

bertetangga, menghindari ghibah, dan 

memelihara keharmonisan sosial. 



231 
 

b. Data Pusat Kajian Keluarga UI (2022): pesan 

reflektif berbasis nilai meningkatkan kepatuhan 

sosial dan perilaku harmonis di komunitas. 

4. Strategi Implementasi Praktis 

a. Kata bijak ditempatkan dalam ruang pribadi, 

keluarga, sekolah, dan media sosial untuk 

memperkuat ingatan perilaku Islami. 

b. Digunakan sebagai pengingat harian dan sarana 

pembelajaran akhlak bagi generasi muda. 

4. Contoh Kata Bijak Berbasis Fikih Hidup Berkah 

Berdasarkan data akademik dan syariah, berikut beberapa 

contoh yang relevan: 

1. Tentang Kedermawanan dan Kebersihan Hati 

a. “Harta yang bersih membersihkan hati; hati 

yang bersih memancarkan manfaat bagi 

sesama.” 

b. Berbasis QS. At-Taubah [9]:103 dan penelitian 

psikologi sosial. 

2. Tentang Rumah Tangga Harmonis 

a. “Keluarga yang penuh kasih adalah sekolah 

akhlak yang pertama dan kekuatan masyarakat 

yang utama.” 

b. Berdasarkan studi Gottman (1999) dan prinsip 

Islam (QS. An-Nisa [4]:1). 

3. Tentang Akhlak Sosial 

a. “Ucapan yang lembut menenangkan hati; 

tindakan yang bijak membangun lingkungan.” 

b. Berdasarkan QS. Al-Furqan [25]:63 dan 

penelitian Bandura (1977). 



232 
 

4. Tentang Motivasi Hidup Tanpa Maksiat 

a. “Menahan diri dari kemaksiatan adalah 

kekuatan; menebar kebaikan adalah 

keberdayaan.” 

b. Berdasarkan HR. Tirmidzi dan penelitian self-

control (Tangney et al., 2004). 

5. Tentang Spirit Muslim yang Lembut dan Berdaya 

a. “Lembut hatimu, tegas langkahmu; itulah jalan 

hidup berkah yang menebar manfaat.” 

b. Berbasis prinsip Al-Qur’an (Ali Imran [3]:159) 

dan psikologi positif. 

5. Relevansi Akademik 

a. Psikologi Positif: Kata bijak mendorong motivasi 

intrinsik, kesejahteraan mental, dan perilaku 

altruistik. 

b. Psikologi Sosial: Kata bijak berfungsi sebagai social 

cue, memperkuat norma sosial Islami dan pengaruh 

positif di komunitas. 

c. Sosiologi Islam: Kata bijak menjadi media 

pendidikan akhlak, internalisasi nilai, dan penguatan 

budaya harmoni dalam masyarakat. 

Kata bijak berbasis fikih hidup berkah: 

1. Menjadi panduan reflektif bagi individu untuk 

mengevaluasi iman, akhlak, dan perilaku. 

2. Mendorong perilaku prososial seperti kedermawanan, 

kesabaran, dan toleransi. 

3. Menguatkan akhlak sosial dan menjaga 

keharmonisan komunitas. 



233 
 

4. Memotivasi hidup produktif, lembut, berdaya, dan 

selaras dengan maqasid syariah. 

5. Berfungsi sebagai alat edukasi dan pengingat 

spiritual, relevan dalam konteks modern maupun 

tradisional. 

Dengan demikian, kata bijak ini bukan sekadar ungkapan 

inspiratif, tetapi sarana akademik dan praktis untuk 

membimbing Muslim hidup berkah, bermanfaat, dan 

harmonis di masyarakat. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



234 
 

DAFATAR PUSTAKAN 

Al-Qur’an. (n.d.). The Noble Qur’an: English 

translation of the meanings and commentary. King Fahd 

Complex for the Printing of the Holy Qur’an. 

Al-Suyuti, T. (2007). Tafsir al-Jalalayn. Beirut: Dar 

al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Qutb, S. (2000). Fi Zilal al-Qur’an (In the Shade of 

the Qur’an). Beirut: Dar al-Shuruq. 

Bukhari, M. I. (n.d.). Sahih al-Bukhari. Dar al-Fikr. 

Muslim, I. H. (n.d.). Sahih Muslim. Dar al-Fikr. 

Tirmidzi, A. I. (n.d.). Jami’ at-Tirmidhi. Dar al-

Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Ghazali, A. H. M. (2006). Ihya’ Ulum al-Din. 

Beirut: Dar al-Maktabah al-‘Ilmiyyah. 

Suyuthi, J. (1990). Al-Adab al-Mufrad. Beirut: Dar 

al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Jurjani, I. (2005). Dalail al-Khairat fi Akhlaq al-

Insan. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Qardhawi, Y. (1999). Fiqh al-Zakah. Cairo: Dar al-

Taqwa. 

Yusuf, A. (2015). Psikologi Islam: Teori dan praktik 

kesejahteraan spiritual. Jakarta: Prenada Media. 



235 
 

Nasr, S. H. (2002). The heart of Islam: Enduring 

values for humanity. HarperOne. 

Kamali, M. H. (2008). Shari’ah law: An introduction. 

Oxford University Press. 

Rahman, F. (1980). Islam and modernity: 

Transformation of religious thought in Pakistan. University 

of Chicago Press. 

Rahman, M. (2016). Social ethics in Islam: 

Principles and practice. Kuala Lumpur: Islamic Book 

Trust. 

Esposito, J. L. (2011). What everyone needs to know 

about Islam. Oxford University Press. 

Siregar, M. (2020). Implementasi maqasid al-syariah 

dalam kehidupan sosial Muslim di Indonesia. Jakarta: 

Rajawali Press. 

Goleman, D. (1995). Emotional intelligence: Why it 

can matter more than IQ. Bantam Books. 

Rosenberg, M., & McCullough, M. (1981). Altruism 

and prosocial behavior: Social psychology perspectives. 

Academic Press. 

Emmons, R. A., & McCullough, M. E. (2003). 

Counting blessings versus burdens: An experimental 

investigation of gratitude and subjective well-being in daily 

life. Journal of Personality and Social Psychology, 84(2), 

377–389. 



236 
 

Lyubomirsky, S., Sheldon, K. M., & Schkade, D. 

(2013). Pursuing happiness: The architecture of sustainable 

change. Review of General Psychology, 9(2), 111–131. 

Bandura, A. (1977). Social learning theory. Prentice 

Hall. 

Tangney, J. P., Baumeister, R. F., & Boone, A. L. 

(2004). High self-control predicts good adjustment, less 

pathology, better grades, and interpersonal success. Journal 

of Personality, 72(2), 271–324. 

Prochaska, J. O., & DiClemente, C. C. (1983). Stages 

and processes of self-change of smoking: Toward an 

integrative model of change. Journal of Consulting and 

Clinical Psychology, 51(3), 390–395. 

Allport, G. W. (1954). The nature of prejudice. 

Addison-Wesley. 

Pusat Kajian Keluarga UI. (2022). Keharmonisan 

rumah tangga dan akhlak sosial dalam perspektif Islam. 

Jakarta: Universitas Indonesia. 

BKKBN. (2022). Keluarga sakinah: Pedoman 

pendidikan karakter keluarga. Jakarta: BKKBN. 

Hidayat, R. (2019). Implementasi akhlak sosial 

dalam masyarakat modern: Perspektif sosiologi 

Islam. Jakarta: Kencana. 



237 
 

UNICEF Indonesia. (2021). Laporan 

perkembangan anak dan remaja di Indonesia. 

Jakarta: UNICEF. 

Qutb, S. (2000). Fi Zilal al-Qur’an (In the 

Shade of the Qur’an). Beirut: Dar al-Shuruq. 

 

Lampiran : 

1. Sinopsis Buku 

Buku ini berjudul Langkah Hidup Berkah: Motivasi Fikih 

untuk Ibadah, Muamalah, Rumah Tangga, dan Akhlak 

Sosial disusun sebagai panduan praktis bagi Muslim yang 

ingin mengimplementasikan prinsip-prinsip Islam dalam 

kehidupan sehari-hari. Berdasarkan data akademik, kitab 

klasik, dan penelitian kontemporer, buku ini menyajikan 

integrasi antara ajaran fikih, akhlak, psikologi positif, dan 

sosiologi Islam untuk membangun kehidupan yang 

harmonis, produktif, dan penuh berkah. 

Buku ini terbagi dalam beberapa bab utama yang 

membahas: 

1. Hidup Ekonomi Bersih dan Berkah 

Membahas zakat, infak, sedekah, dan prinsip hidup 

sederhana yang membersihkan hati dan membangun 

solidaritas sosial. Data akademik menunjukkan 

perilaku dermawan meningkatkan kesejahteraan 



238 
 

mental dan empati, sekaligus memperkuat hubungan 

sosial. 

2. Rumah Tangga Harmonis 

Menekankan pernikahan sebagai ibadah besar, 

tanggung jawab suami-istri, komunikasi berkah, serta 

pengasuhan anak dengan kasih dan keteladanan. 

Penelitian psikologi keluarga menunjukkan 

komunikasi efektif dan pengendalian emosi 

meningkatkan kepuasan rumah tangga dan 

membentuk generasi Islami yang berkualitas. 

3. Akhlak Sosial dan Etika Bermasyarakat 

Membahas adab bertetangga, menghindari ghibah 

dan fitnah, serta menjadi teladan di lingkungan sosial. 

Berdasarkan sosiologi dan psikologi sosial, akhlak 

sosial Islami menjadi fondasi keharmonisan 

masyarakat dan pencegahan konflik sosial. 

4. Motivasi Hidup Tanpa Maksiat Sosial 

Mengajarkan menahan diri dari perilaku destruktif, 

mengembangkan jiwa toleransi, berbuat baik, 

bertaubat, dan menjadi Muslim yang lembut namun 

berdaya. Data akademik menunjukkan self-control 

dan perilaku prososial meningkatkan kesejahteraan 

mental, kualitas hubungan, dan produktivitas sosial. 

5. Kata Bijak dan Refleksi Hidup Berkah 

Buku ini menyajikan kata bijak berbasis fikih 

kehidupan sebagai panduan reflektif dan motivatif, 

membantu pembaca menumbuhkan kesadaran diri, 

empati, dan kebaikan dalam interaksi sosial maupun 

spiritual. 

Dengan pendekatan holistik dan berbasis data akademik, 

buku ini tidak hanya menekankan aspek ritual, tetapi juga 



239 
 

akhlak, etika sosial, dan motivasi hidup praktis, sehingga 

pembaca dapat menerapkan nilai-nilai Islam secara nyata di 

rumah, masyarakat, dan kehidupan modern. 

Buku ini cocok dibaca oleh: 

1. Mahasiswa dan akademisi yang ingin memahami 

aplikasi fikih kehidupan dalam konteks modern. 

2. Orang tua dan pendidik yang ingin menanamkan nilai 

akhlak dan moral Islami. 

3. Masyarakat umum yang ingin menjalani hidup 

sederhana, produktif, harmonis, dan penuh berkah. 

Inti pesan buku: Hidup berkah tercapai ketika iman, akhlak, 

dan perilaku sosial selaras, membentuk individu yang 

bermanfaat bagi diri sendiri, keluarga, dan masyarakat luas. 

2. Profil Penulis 

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di 

bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah, 

UIN Datokarama Palu.Aktif mengajar mata kuliah 

fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus 

kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik 

pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim.  

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada studi 

fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan dengan 

pendekatan pendidikan modern dan penelitian 

kualitatif. Minat akademik meliputi fikih pendidikan, 

fikih pembelajaran, pembentukan karakter religius, 

serta integrasi kearifan lokal dalam pendidikan Islam, 



240 
 

khususnya di konteks madrasah, sekolah dan 

masyarakat Muslim Indonesia. 

Selain mengajar, penulis aktif melakukan penelitian 

dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk artikel jurnal 

nasional dan internasional maupun buku ajar perguruan 

tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada rekonstruksi 

pembelajaran fikih, internalisasi nilai sosial-budaya 

lokal, serta penguatan dimensi etika dan spiritual dalam 

pendidikan Islam. Penulis juga terlibat dalam 

penyusunan khutbah, dan buku panduan ibadah yang 

digunakan di lingkungan  masyarakat. 

Melalui karya ini, penulis berharap dapat mendorong 

lahirnya praktik pendidikan Islam yang tidak hanya 

unggul secara akademik, tetapi juga berakar kuat pada 

nilai-nilai syariat dan akhlak mulia. 

 

 

 

 


