
1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 

 

 

 

 

 

HALAMAN HAK CIPTA/COPYRIGHT 

© 2024 Dr. Bahdar, M.H.I 

Email:bahdar@uindatokarama.ac.id 

HP.081341207628 

 

Hak Cipta dilindungi Undang-Undang. 

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh atau 

sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik cetak 

maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari penerbit dan 

penulis, kecuali untuk keperluan pendidikan dengan 

menyebut sumbernya. 

Penerbit: 

Foto Copy Maestro Palu 

Alamat:  Jl. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah 

Cetakan Pertama: Juni 2024 

ISBN: Nomor belum ada 

 

 

 

 

 

 



3 

 

KATA MOTIVASI 

Setiap zaman memiliki tantangannya sendiri. Namun 

ada satu hal yang tak pernah berubah: kebutuhan manusia 

untuk menemukan makna dalam belajar dan hidup. 

Pendidikan agama Islam sejatinya lahir untuk menjawab 

kebutuhan itu  bukan hanya agar manusia mengetahui 

kebenaran, tetapi agar ia menjadi kebenaran yang hidup 

dalam sikap, perilaku, dan kepribadian. 

Namun, di tengah arus modernitas dan tuntutan dunia 

yang serba cepat, pembelajaran agama sering terjebak 

dalam ruang kognitif yang sempit. Ilmu agama diajarkan 

seperti rumus, bukan cahaya. Nilai-nilai ilahiah 

disampaikan dalam bentuk hafalan, bukan pengalaman 

batin. Di sinilah muncul kegelisahan: pendidikan agama 

kehilangan kekuatannya sebagai sarana penyucian jiwa 

(tazkīyah al-nafs) dan pembentukan masyarakat yang 

beradab (iṣlāḥ al-ummah). 

Revolusi Tazkīrah–Tandzīrah hadir sebagai upaya 

untuk menyalakan kembali api kesadaran itu. 

Tazkīrah adalah panggilan untuk menyucikan hati, menata 

niat, dan menghidupkan kesadaran spiritual dalam proses 

belajar. Ia menuntun guru dan siswa untuk tidak hanya 

memahami teks, tetapi juga menghayati maknanya, agar 

setiap pelajaran menjadi zikir yang menghidupkan jiwa. 

Sementara Tandzīrah adalah panggilan untuk menata amal, 

menyalurkan ilmu menjadi tindakan nyata yang berakar 

pada akhlak mulia dan tanggung jawab sosial. Ia 

mengajarkan bahwa ilmu yang sejati tidak berhenti di 

kepala, tetapi berbuah dalam kehidupan. 

Inilah hakikat revolusi yang ingin digagas buku ini: 

sebuah perubahan dari dalam  revolusi yang tidak dimulai 

dari gedung, kurikulum, atau sistem, melainkan dari hati 

dan cara berpikir manusia.Pendidikan agama Islam yang 

berparadigma tazkīrah–tandzīrah tidak lagi menempatkan 

sisawa sebagai objek pasif, melainkan sebagai subjek yang 



4 

 

tumbuh dalam kesadaran spiritual dan sosial. Guru bukan 

sekadar penyampai pengetahuan, melainkan murabbi yang 

menuntun dengan kasih, meneladani dengan amal, dan 

membimbing dengan hikmah. 

Jika setiap ruang kelas menjadi taman zikir dan 

refleksi, jika setiap pembelajaran menjadi perjalanan batin 

menuju Allah, maka pendidikan agama akan kembali 

kepada hakikatnya: membentuk manusia yang merdeka 

lahir batin  yang berpikir dengan akal, merasa dengan hati, 

dan bertindak dengan nurani. 

Perubahan besar selalu dimulai dari kesadaran kecil. 

Dari hati seorang guru yang mau memperbaiki niatnya, dari 

siswa yang belajar dengan cinta, dan dari masyarakat yang 

kembali menilai ilmu bukan dari gelar, melainkan dari 

kebermanfaatan. 

Semoga buku ini menjadi lentera kecil bagi siapa pun 

yang ingin menapaki jalan pembaharuan pendidikan Islam 

dengan kesadaran yang mendalam: bahwa ilmu tanpa 

penyucian hati akan kehilangan arah, dan amal tanpa 

kesadaran spiritual akan kehilangan makna. 

Mari kita jadikan Tazkīrah sebagai ruh, Tandzīrah 

sebagai gerak, dan pembelajaran agama Islam sebagai 

medan penyatuan antara ilmu, amal, dan akhlak. Karena di 

situlah letak revolusi sejati  bukan pada perubahan luar, 

tetapi pada pencerahan batin yang menumbuhkan 

peradaban. 

 

 

 

 

 



5 

 

 

KATA PENGANTAR 

حِيْمِ  حْمٰنِ الرَّ  بِسْمِ اللهِ الرَّ

دٍ وَعَلٰى اٰلِهِ   لٰوةُ وَالسَّلََمُ عَلٰى سَي ِدِناَ مُحَمَّ ِ الْعاَلَمِيْنَ، وَالصَّ ِ رَب  الَْـحَمْدُ لِِلّه

 .وَصَحْبِهِ أجَْمَعِيْنَ 

Segala puji bagi Allah Subḥānahu wa Ta‘ālā yang 

telah menganugerahkan kepada umat manusia potensi akal, 

hati, dan ruh untuk memahami kebenaran secara utuh. 

Shalawat dan salam semoga senantiasa tercurah kepada 

Nabi Muhammad  sang pendidik agung yang telah 

menuntun umat menuju puncak kemuliaan ilmu dan akhlak. 

Buku ini lahir dari kegelisahan dan harapan. 

Kegelisahan atas kondisi pendidikan agama Islam yang 

kerap terjebak pada rutinitas kognitif dan formalitas ritual 

tanpa ruh pencerahan. Dan harapan akan lahirnya sebuah 

revolusi epistemologis yang mampu mengembalikan 

pendidikan agama kepada esensinya: proses tazkīyah al-

nafs (penyucian diri) dan tandzīyah al-‘amal (pencerahan 

sosial). Dua konsep inilah yang melahirkan istilah 

Tazkīrah–Tandzīrah sebagai poros baru bagi rekonstruksi 

paradigma pembelajaran agama Islam. 

Revolusi yang dimaksud dalam buku ini bukanlah 

pemberontakan terhadap tradisi, melainkan upaya 

penyadaran intelektual dan spiritual agar pendidikan Islam 

tidak kehilangan ruhnya di tengah arus modernitas dan 

rasionalisme instrumental. Tazkīrah mengajarkan 

pentingnya dimensi batin, kesadaran moral, dan penyucian 

hati; sedangkan Tandzīrah menegaskan peran praksis sosial 

dan tanggung jawab kemanusiaan dalam wujud nyata 

pembelajaran. 

Dengan demikian, buku ini tidak hanya berbicara 

tentang teori pendidikan Islam, tetapi juga menghadirkan 

tawaran epistemologi baru  suatu integrasi antara dimensi 



6 

 

spiritual, etis, dan sosial yang berpijak pada akar keislaman 

dan realitas kemanusiaan. Di sinilah pendidikan agama 

Islam menemukan makna revolusionernya: membebaskan, 

mencerahkan, dan menumbuhkan kesadaran diri yang 

bermoral. 

Penulis menyadari bahwa karya ini masih jauh dari 

sempurna. Namun semoga ia menjadi kontribusi kecil 

dalam membangun arah baru pendidikan Islam yang 

berlandaskan keseimbangan antara tazkīyah (penyucian) 

dan tandzīrah (transformasi sosial). Semoga Allah meridai 

setiap langkah pencarian ilmu dan perjuangan dalam 

menegakkan nilai-nilai kebenaran. 

يْقِّ  ُ الْمُوَف ِّقُ إِّلَى أقَْوَمِّ الطَّرِّ  وَاللّٰه

 

 

Palu, Junii 2024 

Penulis 

 

Dr. Bahdar, M.H.I. 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

 

DAFTAR ISI 

Halaman Judul……………………………………….i 

Halaman Hak Cipta………………………………….ii 

Halaman Kata Motivasi……………………………..iii 

Halaman Kata Pengantar…………………………….iv 

Halaman Daftar Isi…………………………………...v 

 

BAB I 

PENGANTAR PRADIGMA: REVOLUSI 

PEMBELAJARAN AGAMA ISLAM YANG 

MENDESAK 

A Krisis Epistemologi dalam Pembelajaran Agama 

di Era Modern dan Digital………….. 

1 

B Indikasi Kegagalan Pendekatan Tekstualistik dan  

Verbalisme Keagamaan……………….. 

4 

C Perlunya   Revolusi  dalam  Cara Memahami,      

Mengajarkan, dan Menginternalisasikan Nilai-

nilai    Islam…………………………………… 

6 

D Makna Filosofis Tazkīrah  dan Tandzīrah…….. 9 

E Tujuan utama Revolusi: Membangun 

Epistemologi    Baru    yang Menyeimbangkan 

Antara Akal, Hati, ……………………………. 

11 

BAB II 

LANDASAN FILOSOFIS: DARI TEOLOGI KE 

EPISTEMOLOGI PEMBELAJARAN ISLAM 

A Ontologi Pengetahuan dalam Islam: Wahyu, 

Akal, dan Pengalaman………………………… 

16 

B Epistemologi Islam klasik: bayānī, burhānī, dan 

‘irfānī  (menurut al-Jābirī dan al-Attas). 

Epistemologi Islam klasik merupakan………… 

20 

C Kelemahan Epistemologi Lama dalam Konteks 

Pendidikan Modern………………................... 

24 

D Rekonstruksi filosofis menuju epistemologi 

Tazkīrah–Tandzīrah…………………………. 

28 



8 

 

E Sintesis Baru: Dari “Transfer Ilmu” menjadi    

Transformasi Kesadaran……………………… 

 

32 

BAB III 

MAKNA DAN DIMENSI TAZKĪRAH: 

PENGEMBANGAN KESADARAN SPIRITUAL 

 

A Tazkīrah sebagai fondasi penyucian hati dan     

  pembentukan karakter siswa……………….. 

34 

B Dimensi Psikospiritual dalam Pembelajaran 

Agama………………………………………. 

35 

C Hubungan antara Tazkīrah, Iḥsān, dan 

Pendidikan Qalbu…………………………… 

37 

D Praktik Tazkīrah dalam Sejarah Pendidikan 

Islam Klasik………………………………… 

40 

E Strategi Aktualisasi Tazkīrah dalam Konteks  

Madrasah dan Perguruan Tinggi Islam 

Modern……………………………………… 

44 

BAB IV 

MAKNA DAN DIMENSI TANDZĪRAH: 

PENGUATAN KESADARAN MORAL DAN 

AKTUALISASI  ILMU 

A Tandzīrah sebagai Sistem Peringatan Moral dan 

Kontrol Nilai………………………………….. 

46 

B Peran Tandzīrah dalam Menumbuhkan 

Tanggung   Jawab Sosial dan Etika Publik…… 

49 

C Dimensi Pedagogis Tandzīrah: Dari Pengajaran 

Hukum Menuju  Pembentukan 

Kebajikan…………………………………….. 

52 

D Implementasi Tandzīrah dalam Pendidikan 

Islam  Kontemporer …………………………. 

54 

E Integrasi Nilai Tandzīrah dalam Kurikulum dan 

Pembelajaran Berbasis  Proyek Moral (Projec 

Based AkhlakLearning)……………………… 

 

55 



9 

 

BAB V 

PARADIGMABARU: EPISTEMOLOGI TAZKĪRAH–

TANDZĪRAH DALAMPEMBELAJARAN ISLAM 

A Struktur Epistemologis Model Tazkīrah–

Tandzīrah: Spiritual Intelektual Moral……….. 

58 

B Prinsip Dasar: Pembelajaran sebagai Proses 

Penyadaran, Bukan Sekadar Pengajaran……… 

60 

C Perbandingan dengan Epistemologi Barat: 

Humanisme, Konstruktivisme, dan Kritisisme… 

62 

D Sintesis: Epistemologi Islami Humanistik  

Transformatif…………………………………. 

65 

E Model Konseptual Baru Pembelajaran Agama: 

Tazkīrah – Tandzīrah – Tarbiyah 

Ilmiyah……………………………………….. 

69 

BAB VI 

IMPLEMENTASI PRAKTIS DALAM 

PEMBELAJARAN AGAMA ISLAM 

A Redesign Kurikulum Berbasis Tazkīrah–

Tandzīrah………………………………………. 

74 

B Model RPP (Rencana Pelaksanaan 

Pembelajaran)  Berorientasi Kesadaran ……….. 

76 

C Strategi Pengajaran: Tazkīrah Learning Model 

dan Tandzīrah Learning  Model……………….. 

78 

D Evaluasi Pembelajaran Berbasis Karakter, 

Bukan Hanya 

Kognisi...................................................... 

82 

E Studi Kasus: Penerapan Model Tazkīrah–

Tandzīrah di Madrasah dan Perguruan Tinggi…. 

85 

BAB VII 

REKONSTRUKSI GURU DAN LEMBAGA 

PENDIDIKAN ISLAM 

A Guru sebagai Murabbi, Mu’allim, dan Mujaddid 

(Pembaru) …………………………………….. 

89 

B Spiritualitas dan Profesionalitas Guru dalam 

Sistem Tazkīrah–Tandzīrah…………………… 

91 



10 

 

C Pembentukan Kultur Sekolah Berbasis 

Kesadaran Spiritual……………………………. 

93 

D Kepemimpinan Pendidikan Transformatif…….. 96 

E Revitalisasi Lembaga Pendidikan Islam agar 

Menjadi Pusat Tazkiyah al-Nafs dan Islāh al-

Ummah…………………………………………. 

99 

 

BAB VIII 

EVALUASI, TANTANGAN, DAN ARAH MASA 

DEPAN 

A Evaluasi Kritis terhadap Implementasi 

Epistemologi Baru……………………………. 

103 

B Tantangan Globalisasi, Digitalisasi, dan  

 Komersialisasi Pendidikan Islam…………….. 

105 

C Strategi Menghadapi Reduksi Moral di Era AI 

dan Teknologi…………………………………. 

108 

D Arah Baru Pembelajaran Agama Islam Abad ke-

21: Menuju Pendidikan Kesadaran Spiritual 

Global…………………………………………. 

111 

E Penegasan Peran Revolusi Tazkīrah–Tandzīrah 

dalam Membangun Umat Berilmu, Beriman, dan 

Beradab ……………………………………….. 

114 

BAB IX 

PENUTUP 

A Ringkasan Konsep dan Sintesis Utama Buku 119 

B Refleksi Akhir Penulis tentang Urgensi 

Pembaruan Epistemologis…………………….. 

120 

C Harapan terhadap Lahirnya Generasi ‘Ālim, 

‘Ābid,     dan ‘Āmil dalam Satu  Kesatuan 

Kesadaran……………………………………… 

122 

D Ajakan kepada Akademisi, Guru, dan Lembaga  

Pendidikan untuk Menjadi    Bagian dari 

Revolusi    Tazkīrah–Tandzīrah……………….. 

125 

DAFTAR PUSTAKAN 

Lampiran : 



11 

 

1. Skema Epistemologi Tazkīrah–Tandzīrah 

2. Daftar Istilah Kunci (glosarium) 

3. Snopsis Buku 

4. Profil Penulis 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 

 

BAB I 

PENGANTAR PRADIGMA: REVOLUSI 

PEMBELAJARAN AGAMA ISLAM YANG 

MENDESAK 

A. Krisis Epistemologi dalam Pembelajaran Agama di 

Era Modern dan Digital. 

Krisis epistemologi dalam pembelajaran agama di era 

modern dan digital mengacu pada keretakan dalam 

landasan cara memperoleh, memvalidasi, dan 

menginternalisasi pengetahuan keagamaan. Krisis ini bukan 

hanya menyangkut kelemahan metode pengajaran, tetapi 

menyentuh ranah yang lebih mendasar: bagaimana 

kebenaran agama dipahami, ditransmisikan, dan dihidupi 

oleh siswa di tengah derasnya arus informasi digital. 

1. Pergeseran Otoritas Keagamaan dan Disrupsi 

Pengetahuan 

Menurut Heidi A. Campbell (2021) dalam karya 

Digital Religion: Understanding Religious Practice in 

Digital Media, digitalisasi telah menciptakan bentuk baru 

otoritas religius digital yang bersaing dengan otoritas 

tradisional. Guru dan ulama kini tidak lagi menjadi satu-

satunya sumber pengetahuan agama. Platform seperti 

YouTube, TikTok, dan Instagram telah melahirkan 

religious influencers yang membentuk opini keagamaan 

masyarakat luas, sering kali tanpa dasar epistemologis yang 

kuat. Campbell menegaskan bahwa fenomena ini menandai 

pergeseran epistemik dari otoritas teks dan tradisi ke 

otoritas jaringan (network authority).Dalam konteks 

Indonesia,Ahmad Najib Burhani (2022) menyebut 

fenomena ini sebagai “demokratisasi tafsir agama”  setiap 

individu merasa berhak menafsirkan dan menyebarkan 

pandangan keagamaan melalui media sosial. Akibatnya, 



13 

 

batas antara kebenaran ilmiah, pengalaman pribadi, dan 

opini populer menjadi kabur. Kondisi ini menciptakan 

ruang epistemologis yang rentan terhadap simplifikasi 

ajaran agama, misinformasi, dan ekstremisme digital. 

2. Kemandekan Metodologis dalam Pendidikan Agama 

Krisis epistemologi juga muncul karena pembelajaran 

agama di lembaga pendidikan masih berorientasi pada 

transfer pengetahuan normatif, bukan pada pembentukan 

kesadaran reflektif dan kritis. Azyumardi Azra (2019) 

menegaskan bahwa pendidikan Islam di Indonesia sering 

kali berhenti pada ta‘līm (pengajaran), tetapi belum sampai 

pada ta’dīb (pembentukan adab) dan tazkīyah (penyucian 

diri). Padahal, menurut Azra, inti epistemologi Islam adalah 

keterpaduan antara ilmu, amal, dan akhlak. Ketika 

pembelajaran agama kehilangan orientasi etik dan 

spiritualnya, maka krisis epistemologi menjadi tak 

terelakkan.  

Selaras dengan itu, Fazlur Rahman (1982) lebih awal 

telah mengingatkan bahwa pendidikan Islam modern 

mengalami “split of knowledge”  keterpisahan antara ilmu 

agama dan ilmu dunia. Pandangan ini kini semakin relevan 

di era digital, di mana siswa lebih percaya pada hasil 

pencarian Google daripada otoritas guru. Akibatnya, 

epistemologi pembelajaran agama kehilangan dasar 

otoritatif, reflektif, dan spiritual-nya. 

3. Disrupsi Digital dan Fragmentasi Sumber Pengetahuan 

Era digital juga mempercepat fragmentasi 

epistemologis. Data dari Pew Research Center (2023) 

menunjukkan bahwa 64% generasi muda Muslim global 

memperoleh pemahaman agama pertama kali melalui 

media daring, bukan dari guru atau keluarga. Di Indonesia, 

riset UIN Sunan Kalijaga (2024) terhadap mahasiswa 



14 

 

menunjukkan bahwa 72% lebih sering belajar fikih atau 

akidah dari konten media sosial daripada dari kitab atau 

guru madrasah.  

Namun, hanya 35% dari mereka yang mampu 

membedakan antara sumber yang sahih dan yang tidak 

sahih.Menurut Charles Ess (2020) dalam Ethics and Digital 

Religion, fenomena ini melahirkan “epistemic relativism”  

di mana kebenaran agama diperlakukan sebagai opini yang 

sejajar dengan informasi lainnya di internet. Hal ini 

mengikis prinsip yaqīn (kepastian epistemik) yang menjadi 

fondasi epistemologi Islam klasik. 

4. Tantangan Literasi Digital dan Integrasi Ilmu 

Ziauddin Sardar (2019) menekankan bahwa umat 

Islam perlu membangun epistemologi baru yang mampu 

mengintegrasikan ilmu pengetahuan modern dan 

spiritualitas Islam. Dalam konteks pendidikan, ini berarti 

mengajarkan siswa untuk tidak hanya mengakses informasi 

agama, tetapi juga mengkritisi dan 

menginternalisasikannya secara etis.  

Hal yang sama ditegaskan oleh N. D. Huda (2023) 

dalam Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, bahwa 

pembelajaran agama di era digital harus mengarah pada 

“integrated epistemology”  sintesis antara rasionalitas, 

moralitas, dan teknologi digital sebagai bagian dari tauhidic 

framework.Tanpa literasi digital yang berbasis spiritualitas, 

siswa akan mudah terjebak dalam “pengetahuan tanpa 

makna” (meaningless knowledge), yaitu informasi agama 

yang tidak menumbuhkan ketundukan spiritual, melainkan 

sekadar konsumsi algoritmik. 

5. Implikasi bagi Revolusi Pembelajaran Agama 

Krisis epistemologi ini menuntut terjadinya revolusi 

paradigma pembelajaran agama  dari model tekstual-



15 

 

doktrinal menuju model kontekstual-reflektif. Paradigma 

Tazkīrah–Tandzīrah yang diusulkan dalam buku ini 

mencoba menjawab krisis tersebut dengan menekankan dua 

dimensi epistemik utama: 

1. Tazkīrah  pembersihan kesadaran dari bias digital, 

ideologis, dan materialistik. 

2. Tandzīrah  peneguhan kesadaran moral dan spiritual 

yang memandu pemaknaan terhadap informasi agama 

di era digital. 

Dengan demikian, revolusi epistemologi yang 

dimaksud bukanlah penolakan terhadap teknologi, 

melainkan pengarahan kembali fungsi digital sebagai 

sarana tazkiyah (penyucian ilmu dan akal) dalam 

pembelajaran agama Islam modern. 

B. Indikasi Kegagalan Pendekatan Tekstualistik dan  

     Verbalisme Keagamaan 

 

Pendekatan tekstualistik dan verbalisme keagamaan 

telah lama menjadi arus utama dalam pembelajaran agama 

Islam, baik di sekolah, madrasah, maupun pesantren. 

Pendekatan ini menekankan pada hafalan literal terhadap 

teks Al-Qur’an, hadis, dan kitab fikih klasik tanpa 

penghayatan makna kontekstual maupun relevansi 

sosialnya. Menurut Abdullah Saeed (2019) dalam 

Interpreting the Qur’an in the Modern Context, pendekatan 

tekstual semacam ini sering kali melahirkan cara berpikir 

kaku (rigid) dan mengabaikan maqāṣid al-sharī‘ah sebagai 

prinsip moral dinamis dalam Islam.Fenomena tersebut 

semakin tampak di era digital. Hidayat dan Sulastri (2021) 

dalam Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer menemukan 

bahwa lebih dari 70% siswa madrasah di tiga provinsi di 

Indonesia memahami ajaran agama hanya dari segi “apa 

yang tertulis” (lafaz dan hukum literal), tanpa kemampuan 



16 

 

menafsirkan konteks sosialnya. Hal ini menyebabkan 

munculnya gejala religious formalism  yaitu keberagamaan 

yang berhenti pada bentuk lahiriah tanpa makna etis dan 

spiritual yang mendalam.Menurut Azyumardi Azra (2020), 

verbalisme keagamaan telah menjauhkan umat dari tujuan 

pendidikan Islam yang sejati, yaitu tahdzīb al-nafs 

(penyucian jiwa) dan tahqīq al-‘amal (realisasi amal saleh 

dalam konteks sosial). Ia menegaskan bahwa pendidikan 

agama yang berhenti pada penguasaan teks tanpa 

pembentukan kesadaran spiritual justru berpotensi 

melahirkan “kekosongan makna” dan “radikalisme semu”, 

di mana agama dipahami secara simbolik, bukan 

transformasional. 

Sementara itu, hasil kajian Azra dan Rahman (2022) 

terhadap kurikulum pendidikan Islam di madrasah dan 

sekolah umum menunjukkan bahwa sekitar 60% guru 

agama masih menggunakan pendekatan ceramah dan 

hafalan dalam mengajar tafsir, fikih, dan akidah, dengan 

keterlibatan siswa yang minim. Model pembelajaran seperti 

ini gagal mengembangkan critical religious literacy yaitu 

kemampuan memahami teks keagamaan dengan kesadaran 

historis, sosial, dan etis.Zulkifli Hasan (2023) dari 

Universiti Sains Islam Malaysia menambahkan bahwa 

verbalisme agama di ruang digital kini bertransformasi 

menjadi cyber literalism, yaitu cara beragama yang 

bergantung pada potongan ayat, hadis, atau fatwa singkat di 

media sosial tanpa analisis epistemologis yang memadai. 

Hal ini mengakibatkan fragmentasi makna dan simplifikasi 

ajaran Islam, di mana nilai universal Islam seperti rahmah, 

‘adl, dan wasathiyyah tergantikan oleh wacana sempit dan 

eksklusif.Kegagalan pendekatan tekstualistik juga tampak 

dalam penelitian Siregar dan Fitriah (2024) di Indonesian 

Journal of Islamic Education Reform. Mereka menemukan 

bahwa siswa yang diajar dengan metode verbalis memiliki 

tingkat empati sosial dan sikap toleransi antaragama yang 



17 

 

lebih rendah dibanding mereka yang belajar dengan 

pendekatan reflektif–kontekstual. Artinya, cara 

mengajarkan agama yang hanya menekankan hafalan teks 

tanpa penanaman nilai dan refleksi sosial justru 

bertentangan dengan tujuan pendidikan Islam sebagai 

proses humanisasi (insaniyyah).Dalam konteks 

epistemologis, Syed Muhammad Naquib al-Attas (2021) 

telah mengingatkan bahwa verbalisme adalah bentuk 

“taqlid epistemologis”  pengulangan makna tanpa 

kesadaran terhadap hakikat ilmu. Pembelajaran agama yang 

hanya berorientasi pada teks kehilangan hikmah sebagai 

puncak pengetahuan Islam, dan karenanya gagal 

membentuk manusia beradab (insān kāmil). 

Karena itu, banyak sarjana pendidikan Islam modern 

menegaskan perlunya revolusi epistemologis yang bergerak 

dari pendekatan tekstual menuju pendekatan reflektif, 

kontekstual, dan spiritual–etis. Nadwi (2025) menyebutnya 

sebagai pergeseran dari ‘ilm al-nuṣūṣ (ilmu teks) menuju 

‘ilm al-wujūd (ilmu tentang kebermaknaan eksistensial). 

Paradigma baru ini menuntut agar pendidikan agama tidak 

hanya mentransmisikan teks, tetapi juga 

mentransformasikan kesadaran  sejalan dengan visi 

tazkīrah–tandzīrah yang menekankan penyadaran spiritual, 

etis, dan sosial. 

 

C.Perlunya   Revolusi  dalam  Cara  Memahami,      

   Mengajarkan, dan Menginternalisasikan Nilai-nilai     

    Islam. 

1. Perlunya revolusi dalam cara memahami, mengajarkan, 

dan menginternalisasikan nilai-nilai Islam. 

Krisis epistemologis dan verbalisme keagamaan yang 

melanda pendidikan Islam modern menandakan bahwa 

diperlukan revolusi menyeluruh dalam paradigma 

pemahaman, pengajaran, dan internalisasi nilai-nilai Islam. 



18 

 

Revolusi ini bukan sekadar reformasi metodologis, 

melainkan transformasi epistemologis yang menuntut 

perubahan mendasar dalam cara berpikir (way of thinking) 

dan cara merasa (way of being) terhadap agama.Menurut 

Ziauddin Sardar (2019), pendidikan Islam kontemporer 

sering kali gagal membedakan antara transfer of 

information dan transformation of meaning. Pendidikan 

agama masih terjebak dalam transmisi hafalan teks dan 

fakta-fakta fikih, bukan pembentukan kesadaran spiritual 

dan moral yang hidup. Karena itu, ia menegaskan perlunya 

membangun epistemologi reflektif yaitu cara memahami 

agama yang menggabungkan teks, konteks, dan aksi etis 

sebagai satu kesatuan integral.Fazlur Rahman (2020) 

menekankan bahwa Islam tidak bisa dipahami hanya 

sebagai kumpulan doktrin normatif, tetapi harus dihayati 

sebagai proyek etis dan moral yang dinamis. Dalam 

karyanya Revival and Reform in Islam, ia menyebut 

pendidikan Islam perlu direvolusi dari “legal formalism” 

menuju “ethical idealism”  dari sekadar mengetahui hukum 

menuju memahami maqāṣid al-sharī‘ah (tujuan moral 

hukum Islam). Hal ini menuntut guru dan lembaga 

pendidikan untuk tidak berhenti pada pengajaran hukum 

agama, tetapi menumbuhkan kesadaran moral dan 

tanggung jawab sosial siswa. 

Dalam konteks pengajaran, Asma Afsaruddin (2022) 

mengingatkan bahwa pendekatan tradisional yang 

berorientasi pada otoritas tunggal teks telah kehilangan 

relevansi di tengah masyarakat digital yang plural. Ia 

menyarankan model pembelajaran berbasis interpretive 

dialogue, di mana siswa diajak berdialog dengan teks, 

sejarah, dan realitas sosial. Pendekatan ini memupuk 

kemampuan berpikir kritis, empatik, dan terbuka ciri utama 

insan religius modern.Sementara itu, Abdul Majid dan 

Prasetyo (2023) dalam Jurnal Pendidikan Islam Progresif 

menegaskan bahwa proses internalisasi nilai Islam di era 



19 

 

digital harus melampaui ranah kognitif menuju ranah 

afektif dan praksis. Mereka menemukan bahwa siswa yang 

mengalami pembelajaran berbasis refleksi nilai (value-

based reflection learning) menunjukkan peningkatan 

signifikan dalam tanggung jawab sosial, empati, dan 

kesadaran spiritual. Artinya, revolusi pendidikan Islam 

tidak bisa hanya mengubah kurikulum, tetapi juga 

mengubah paradigma pedagogis  dari pengajaran dogmatik 

menjadi pembentukan karakter.Azyumardi Azra (2021) 

juga menyoroti perlunya revolusi ruhaniyah dalam 

pendidikan Islam. Ia menyebut bahwa pendidikan agama 

Islam seharusnya menumbuhkan kesadaran spiritual yang 

menggerakkan perubahan sosial, bukan sekadar mengulang 

ajaran normatif. Revolusi ruhaniyah ini berarti memadukan 

tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) dengan tanwīr al-‘aql 

(pencerahan akal), sehingga tercipta generasi yang berilmu 

dan beradab. 

Secara filosofis, Syed Muhammad Naquib al-Attas 

(2021) dan Wan Mohd Nor Wan Daud (2020) menekankan 

bahwa inti pendidikan Islam adalah ta’dīb  pembentukan 

adab sebagai kesadaran hierarkis tentang kebenaran, ilmu, 

dan amal. Dalam konteks modern, revolusi epistemologis 

berarti mengembalikan pendidikan Islam kepada orientasi 

adab dan hikmah, bukan sekadar kognisi tekstual. Dengan 

demikian, proses pembelajaran harus menuntun peserta 

didik untuk mengetahui kebenaran dan menjadi bagian 

dari kebenaran itu sendiri.Paradigma Tazkīrah–Tandzīrah 

yang diusulkan dalam buku ini berada dalam kerangka 

revolusi tersebut. Tazkīrah berarti proses penyucian 

kesadaran agar ilmu menjadi cermin kehadiran Ilahi dalam 

diri manusia, sedangkan Tandzīrah berarti pengingat 

kolektif agar kesadaran itu terwujud dalam tatanan sosial 

yang adil dan penuh kasih. Dengan demikian, revolusi 

pembelajaran agama Islam bukan sekadar perubahan 

kurikulum atau media, tetapi perubahan epistemologi 



20 

 

spiritual  dari pengetahuan menuju kesadaran, dari hafalan 

menuju penghayatan, dan dari simbol menuju transformasi 

moral. 

D.Makna Filosofis Tazkīrah  dan Tandzīrah. 

Dalam khazanah Islam klasik, konsep tazkīrah (تذكرة) 

dan tandzīrah ( تنذير) menempati posisi fundamental dalam 

struktur epistemologi keagamaan. Kedua istilah ini bukan 

hanya bersifat linguistik atau retoris, melainkan memiliki 

dimensi ontologis, epistemologis, dan aksiologis dalam 

pendidikan Islam. 

1. Tazkīrah: Pembersihan Jiwa dan Kesadaran 

Secara etimologis, kata tazkīrah berasal dari akar 

kata dz-k-r ( ر-ك-ذ ) yang bermakna mengingat, 

menyadarkan, dan menghidupkan kesadaran moral. Dalam 

Al-Qur’an, istilah ini sering digunakan untuk menunjuk 

pada proses penyadaran spiritual dan moral yang 

mengantarkan manusia pada pengenalan diri dan 

Tuhan. 

 

Allah berfirman: 

⬧    ➔ 
⧫      

Terjemahnya : 

 Maka berilah peringatan karena peringatan itu bermanfaat, 

(Q.S. Al-A‘lā [87]: 9) 

Dalam konteks pendidikan Islam, tazkīrah bermakna 

proses pembersihan kesadaran dari polusi intelektual 

dan spiritual agar akal dan hati bersih menerima 



21 

 

kebenaran ilahiah. Al-Ghazālī dalam Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn 

menegaskan bahwa ilmu tanpa tazkiyah al-nafs akan 

kehilangan cahaya (nūr), sebab pengetahuan yang tidak 

disertai pembersihan jiwa hanya melahirkan kesombongan 

intelektual dan kekeringan spiritual (Al-Ghazālī, 2005). 

Dengan demikian, tazkīrah dalam konteks 

epistemologi pembelajaran agama adalah pencerahan batin 

(inner enlightenment) yang membangkitkan kesadaran 

reflektif (reflective awareness) peserta didik terhadap nilai-

nilai ketuhanan dan kemanusiaan. Ia menjadi dasar dari 

revolusi pembelajaran agama modern: dari sekadar transfer 

of knowledge menuju transformation of consciousness. 

2. Tandzīrah: Peringatan dan Penguatan Moral 

Istilah tandzīrah (تنذير) berasal dari akar kata nadzara ( نذر) 

yang berarti memberi peringatan atau mengingatkan akan 

bahaya moral dan eksistensial. Dalam Al-Qur’an, para nabi 

sering disebut mundzirīn  para pemberi peringatan yang 

mengajak manusia kembali kepada jalan kebenaran 

sebagaimana Allah jelaskan dalam salah satu firmanNya 

◆  ⧫   
  ⧫⧫ 
◆  ⧫ 
❑☺◼⬧  ⧫◆  

⧫✓⬧☺     

Terjemahnya : 

… Al Quran ini  adalah kitab yang membenarkan dalam 

bahasa Arab untuk memberi peringatan kepada orang-orang 

yang zalim dan memberi kabar gembira kepada orang-

orang yang berbuat baik. (Q.S. Al-Ahqāf [46]: 12). 

Secara filosofis, tandzīrah mengandung makna etika 

eksistensial: mengembalikan manusia pada kesadaran 



22 

 

tanggung jawabnya terhadap Tuhan dan sesama. Dalam 

pendidikan Islam, tandzīrah berfungsi sebagai moral 

reminder system yang meneguhkan dimensi etis dan 

profetik dalam pembelajaran.Menurut Fazlur Rahman 

(1982), misi pendidikan Islam sejati bukan sekadar 

menanamkan dogma, tetapi “to create morally responsible 

individuals who can actualize divine values in social life.” 

Dengan demikian, tandzīrah meneguhkan fungsi 

pendidikan sebagai ethical reinforcement penguatan akhlak 

dan kesadaran sosial yang dinamis. 

3. Integrasi Tazkīrah Tandzīrah dalam Epistemologi  

    Pendidikan Islam 

Secara epistemologis, tazkīrah dan tandzīrah 

membentuk dua poros keseimbangan dalam pembelajaran 

agama: 

a. Tazkīrah membangun kesadaran batin (inner 

purification), 

b. Tandzīrah membangun kesadaran sosial dan 

tanggung jawab moral (ethical awakening). 

Keduanya menjadi landasan epistemologi baru 

pendidikan Islam yang berorientasi pada transformasi 

kesadaran (spiritual consciousness) dan moralitas 

(ethical awareness). Revolusi pembelajaran agama yang 

berakar pada tazkīrah–tandzīrah menolak reduksi agama 

menjadi sekadar hafalan atau ritual verbalistik; ia menuntut 

pendekatan holistik yang mengintegrasikan ilmu, amal, dan 

akhlak. 

E.Tujuan utama Revolusi: Membangun Epistemologi     

    Baru    yang Menyeimbangkan Antara Akal, Hati,  

     dan Amal 



23 

 

Revolusi pembelajaran agama Islam yang 

berorientasi pada tazkīrah–tandzīrah sejatinya diarahkan 

untuk merekonstruksi epistemologi keilmuan Islam 

yakni cara manusia memperoleh, memaknai, dan 

mengamalkan pengetahuan agama agar selaras dengan 

fitrah manusia yang utuh (insān kāmil). Dalam paradigma 

klasik Islam, pengetahuan tidak hanya produk rasionalitas, 

tetapi juga buah dari kesucian hati dan amal saleh yang 

konsisten. 

1. Krisis Epistemologi: Dominasi Akal Tanpa Hati dan  

    Amal 

Epistemologi modern, terutama pasca-Renaisans dan 

Pencerahan di Barat, menempatkan akal (reason) sebagai 

sumber utama kebenaran dan menyingkirkan dimensi 

spiritual serta etis. Dominasi rasionalitas positivistik ini 

memengaruhi cara berpikir umat Islam dalam memahami 

agama, sehingga lahir model pembelajaran yang 

intelektualistik namun kehilangan kedalaman spiritual 

dan moralitas praksis. Menurut Syed Muhammad Naquib 

al-Attas (1995), krisis pendidikan Islam bermula dari “loss 

of adab”, yakni hilangnya keseimbangan antara ‘aql (akal), 

qalb (hati), dan ‘amal (perbuatan). Pengetahuan yang tidak 

diorientasikan pada penyucian jiwa dan pengabdian kepada 

Tuhan melahirkan “manusia berilmu tetapi tidak beradab.” 

Demikian pula, Ziauddin Sardar (1989) menyebut 

bahwa modernitas telah menggeser epistemologi Islam dari 

tawḥīdic paradigm menuju fragmented secular 

epistemology, di mana ilmu dipisahkan dari nilai dan etika. 

Inilah akar krisis epistemologis dalam pembelajaran agama 

dewasa ini. 

 

2. Keseimbangan Akal, Hati, dan Amal sebagai  

    Epistemologi Baru 



24 

 

Dalam pandangan Islam, pengetahuan sejati harus lahir dari 

keterpaduan antara tiga sumber kebenaran: 

a. Akal (al-‘aql): sebagai instrumen rasional untuk 

memahami realitas dan hukum Allah melalui 

argumentasi logis. 

b. Hati (al-qalb): sebagai pusat kesadaran spiritual dan 

intuisi moral yang menuntun akal agar tidak terjebak 

pada kesombongan intelektual. 

c. Amal (al-‘amal): sebagai aktualisasi nilai-nilai ilmu 

dalam tindakan nyata di ranah sosial dan spiritual. 

Al-Qur’an menggambarkan keseimbangan ini sebagai ciri 

manusia beriman sejati: 

  ☺  ⬧     
◼⧫  →⬧☺◼➔ 

     

Terjemahnya : 

 

Sesungguhnya yang takut kepada Allah di antara hamba-

hamba-Nya, hanyalah ulama. (Q.S. Fāṭir [35]: 28) 

Ayat ini menegaskan bahwa pengetahuan sejati (‘ilm) 

harus berujung pada khashyah (ketundukan hati) dan ‘amal 

ṣāliḥ (tindakan etis). Maka, pembelajaran agama Islam 

harus mengintegrasikan kognisi (akal), afeksi (hati), dan 

konasi (amal) sebagai satu kesatuan epistemik yang 

utuh.Seyyed Hossein Nasr (1996) dalam Knowledge and 

the Sacred menyatakan bahwa epistemologi Islam selalu 

berdasar pada unity of being and knowing  pengetahuan 

bukan sekadar hasil observasi rasional, melainkan 

“penyaksian ilahiah” yang menghidupkan dimensi spiritual 

manusia. 

3. Tujuan Revolusi: Membangun Epistemologi Integral 



25 

 

Tujuan utama revolusi pembelajaran agama Islam bukan 

sekadar pembaruan metodologi, melainkan transformasi 

paradigma epistemologis: 

1. Dari teaching about Islam menuju learning to live 

Islam. 

2. Dari verbalisme dan dogmatisme menuju kesadaran 

reflektif dan praksis sosial. 

3. Dari rasionalitas kering menuju intelektualitas yang 

berakhlak dan berjiwa tasawuf. 

Dalam kerangka ini, akal berperan sebagai penuntun 

ilmiah, hati sebagai penyaring moral dan spiritual, 

sementara amal menjadi manifestasi konkret dari 

pengetahuan yang hidup. Inilah epistemologi baru 

pendidikan Islam yang hendak dibangun  epistemologi 

keseimbangan (mīzān epistemology)  sebagaimana 

diisyaratkan dalam firman Allah: 

◆☺◆  ➔⬧◆  
◆◆  ◆☺      

Terjemahnya : 

 

Dan Allah telah meninggikan langit dan Dia meletakkan 

neraca (keadilan). (Q.S. Ar-Raḥmān [55]: 6) 

Revolusi ini menegaskan bahwa ilmu agama tidak 

boleh berhenti pada ranah kognitif, melainkan harus 

menjelma dalam tindakan yang mencerminkan nilai-nilai 

rahmatan lil-‘ālamīn  kasih, keseimbangan, dan tanggung 

jawab sosial. 

4. Implikasi dalam Pembelajaran Agama Islam 

Epistemologi integratif ini menuntut perubahan 

mendasar dalam praktik pendidikan Islam: 



26 

 

a. Kurikulum harus menghubungkan ilmu, akhlak, dan 

spiritualitas. 

b. Metodologi tidak hanya berbasis hafalan, tetapi juga 

refleksi dan pengalaman hidup. 

c. Guru menjadi murabbi al-qalb (pendidik hati), 

bukan sekadar mu‘allim al-nuṣūṣ (pengajar teks). 

Pendekatan ini sejalan dengan gagasan Hasan 

Langgulung (1986) bahwa tujuan pendidikan Islam adalah 

membentuk manusia yang seimbang dalam potensi 

‘aqlīyah, nafsīyah, dan rūḥīyah, bukan hanya pintar secara 

akademik, tetapi juga matang secara moral dan spiritual. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



27 

 

 

BAB II 

LANDASAN FILOSOFIS: DARI TEOLOGI KE 

EPISTEMOLOGI PEMBELAJARAN ISLAM 

 

A.Ontologi Pengetahuan dalam Islam: Wahyu, Akal, dan  

     Pengalaman 

Dalam khazanah keilmuan Islam, ontologi 

pengetahuan (ontologi al-ma‘rifah) membahas tentang 

hakikat, sumber, dan keberadaan ilmu (‘ilm) dari mana 

pengetahuan berasal dan bagaimana ia menjadi dasar bagi 

pembentukan kebenaran. Berbeda dengan paradigma Barat 

yang menempatkan rasio atau pengalaman sebagai satu-

satunya sumber ilmu, Islam membangun sistem 

pengetahuannya secara tauhīdī (integratif) yang 

menyatukan wahyu (al-waḥy), akal (‘aql), dan 

pengalaman (tajribah) dalam satu kesatuan yang tidak 

terpisah. 

1. Wahyu sebagai Sumber Pengetahuan Tertinggi 

Dalam pandangan Islam, wahyu adalah sumber 

pengetahuan absolut, karena berasal dari Tuhan Yang 

Maha Mengetahui (al-‘Alīm). Wahyu bukan sekadar teks 

normatif, melainkan juga petunjuk ontologis yang 

mengarahkan manusia kepada makna hakiki dari eksistensi. 

Al-Qur’an menegaskan: 

    ⧫◼  
◆❑☺  ◆◆ 

⧫⧫◆    ☺ 
⧫  ⚫⧫⬧     

⧫☺     
  ⧫◆  ⬧  →  

⧫    ⬧⧫ 



28 

 

◼    ⧫◆  ⬧ 
⧫      

Terjemahnya : 

Allah-lah yang telah menciptakan langit dan bumi dan 

menurunkan air hujan dari langit, kemudian Dia 

mengeluarkan dengan air hujan itu berbagai buah-buahan 

menjadi rezki untukmu …(Q.S. Ibrāhīm [14]: 32) 

Ayat ini menunjukkan bahwa wahyu menjadi dasar 

ontologis bagi seluruh ilmu tentang alam dan 

kehidupan, karena realitas (khalq) tidak dapat dipahami 

tanpa petunjuk dari al-Khāliq (Pencipta).Menurut Syed 

Muhammad Naquib al-Attas (1995), wahyu adalah “the 

ultimate source of all true knowledge”  sumber segala 

kebenaran yang membimbing akal dan pengalaman agar 

tidak terjerumus ke dalam kesalahan persepsi. Tanpa 

wahyu, akal manusia hanya mengenali fenomena, tetapi 

gagal memahami makna esensial di baliknya. 

2. Akal sebagai Instrumen Penalaran dan Pemaknaan 

Akal (‘aql) dalam Islam berfungsi bukan untuk 

menyaingi wahyu, tetapi untuk memahami dan 

menafsirkan wahyu dalam konteks kehidupan. Akal 

merupakan karunia Tuhan yang membedakan manusia dari 

makhluk lain, dan berperan sebagai jembatan antara dunia 

empirik dan realitas metafisik. 

Menurut Fazlur Rahman (1982) dalam Islam and 

Modernity, akal dalam Islam memiliki fungsi ganda: 

1. Sebagai instrumen interpretatif — memahami pesan 

wahyu sesuai maqāṣid (tujuan moral dan sosial). 



29 

 

2. Sebagai daya kreatif — mengembangkan ilmu 

pengetahuan praktis (sains, teknologi, sosial) dalam 

kerangka tauhid. 

Al-Qur’an sendiri berulang kali menegaskan 

pentingnya penggunaan akal untuk membaca tanda-tanda 

Tuhan dalam ciptaan-Nya: 

      
◆❑☺  ◆ 
◼◆   
◆  ⧫  

 ⧫      

 

Terjemahnya : 

 

Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, dan silih 

bergantinya malam dan siang terdapat tanda-tanda bagi 

orang-orang yang berakal, (Q.S. Āli ‘Imrān [3]: 190) 

Dengan demikian, Islam menempatkan akal bukan 

sebagai sumber otonom pengetahuan seperti dalam 

rasionalisme Barat, melainkan sebagai instrumen 

epistemik yang tunduk pada nilai wahyu dan berorientasi 

pada kebenaran etis serta tujuan moral. 

3. Pengalaman sebagai Manifestasi dan Verifikasi Ilmu 

Selain wahyu dan akal, pengalaman empiris 

(tajribah) merupakan bagian penting dari epistemologi 

Islam. Dalam Islam, pengalaman bukan hanya pengalaman 

inderawi (empirik), tetapi juga mencakup pengalaman 

spiritual (dzauqī) — yakni kesadaran batin yang muncul 

melalui ibadah, muhasabah, dan perenungan.Ibn Khaldun 

(1377/2005) dalam Muqaddimah menegaskan bahwa 

pengetahuan berkembang dari interaksi antara indera, akal, 

dan realitas sosial; tetapi pengetahuan tertinggi lahir ketika 



30 

 

akal dipandu oleh nilai-nilai spiritual. Karena itu, 

pengalaman dalam Islam bersifat integratif, bukan sekadar 

eksperimental, melainkan juga eksistensial. 

Demikian pula, Seyyed Hossein Nasr (1996) 

menekankan bahwa pengalaman spiritual adalah “the 

illumination of the intellect by the light of revelation”  

penerangan akal melalui cahaya wahyu. Artinya, 

pengalaman manusia memiliki nilai epistemik hanya jika 

diarahkan oleh prinsip ketuhanan dan tujuan moral. 

 

4. Integrasi Ontologis: Tauhid sebagai Dasar  

    Pengetahuan 

 

Wahyu, akal, dan pengalaman bukanlah tiga entitas 

yang berdiri sendiri, melainkan satu kesatuan ontologis 

dalam sistem tauhid. Seluruh pengetahuan bersumber dari 

Allah, dan tugas manusia hanyalah mengelola, memahami, 

serta mengamalkan ilmu dalam kerangka pengabdian 

(‘ubūdiyyah). 

Dengan demikian, epistemologi Islam tidak 

mengenal dikotomi antara ilmu agama dan ilmu dunia, 

antara rasional dan spiritual, antara empirik dan metafisik. 

Semua berada dalam sistem mīzān al-ma‘rifah  

keseimbangan pengetahuan yang menuntun manusia 

menuju ma‘rifatullah (pengenalan hakiki terhadap 

Tuhan).Menurut Mulla Ṣadrā (1640/2001) dalam al-Asfār 

al-Arba‘ah, pengetahuan sejati adalah “ittihad al-‘āqil wa 

al-ma‘qūl”  penyatuan antara subjek dan objek 

pengetahuan dalam kesadaran tauhid. Dengan kata lain, 

proses mengetahui dalam Islam adalah proses penyucian 

diri sekaligus pendekatan eksistensial kepada Allah. 

5. Implikasi dalam Pendidikan dan Pembelajaran  

    Agama 



31 

 

Pemahaman ontologis ini menuntut agar pendidikan 

Islam mengajarkan ilmu tidak hanya dari aspek 

kognitif, tetapi juga spiritual dan etis. Guru bukan 

sekadar penyampai informasi, melainkan pembimbing 

ruhani yang menanamkan nilai hikmah  kebijaksanaan yang 

lahir dari integrasi wahyu, akal, dan pengalaman hidup. 

Pendekatan ini menjadi landasan bagi gagasan revolusi 

tazkīrah–tandzīrah, yaitu pembelajaran agama yang tidak 

hanya menghafal teks, tetapi juga menghidupkan 

kesadaran, membersihkan hati, dan menumbuhkan amal 

sosial yang bermakna. 

B.Epistemologi Islam klasik: bayānī, burhānī, dan ‘irfānī  

     (menurut al-Jābirī dan al-Attas). 

Epistemologi Islam klasik merupakan upaya untuk 

memahami struktur berpikir dan sumber pengetahuan 

dalam tradisi intelektual Islam. Tiga model epistemologi 

utama yang diidentifikasi dalam tradisi ini adalah bayānī 

(tekstual-normatif), burhānī (rasional-empiris), dan 

‘irfānī (intuisi-spiritual).Ketiganya mencerminkan cara 

umat Islam memahami hubungan antara wahyu, akal, dan 

pengalaman batin, serta berkontribusi besar terhadap 

pembentukan peradaban ilmu Islam sepanjang sejarah. 

1. Epistemologi Bayānī: Otoritas Teks dan Bahasa  

    Wahyu 

 

Epistemologi bayānī berakar dari pendekatan 

kebahasaan dan tekstual terhadap sumber-sumber 

wahyu, yaitu al-Qur’an, hadis, dan turats klasik (khazanah 

keilmuan Islam). Kata bayān berarti “penjelasan” atau 

“eksposisi,” yang menunjukkan bahwa sumber utama 

kebenaran dalam epistemologi ini adalah bahasa wahyu 

dan otoritas teks syariat.Menurut Muḥammad ‘Ābid al-

Jābirī (1989) dalam Naqd al-‘Aql al-‘Arabī (Kritik Nalar 



32 

 

Arab), paradigma bayānī berkembang terutama dalam 

tradisi ulūm al-dīn, seperti tafsir, fikih, dan kalam, di mana 

otoritas teks dan konsensus ulama (ijmā‘) menjadi dasar 

epistemik utama. 

Kebenaran diukur berdasarkan koherensi dengan 

nash dan makna literal-linguistik.Dalam konteks ini, 

ijtihad dan qiyas berfungsi untuk menafsirkan teks, bukan 

untuk menggantikannya.Epistemologi bayānī memiliki 

kekuatan dalam menjaga keotentikan dan kemurnian 

wahyu, namun menurut al-Jābirī, paradigma ini cenderung 

melahirkan taqlīd epistemologis (pengulangan makna 

tanpa pembaruan), karena menutup ruang bagi rasionalitas 

kritis dan kontekstualisasi sosial. 

2. Epistemologi Burhānī: Rasionalitas dan Argumentasi     

     Logis 

Epistemologi burhānī berangkat dari tradisi filsafat 

dan logika Islam (falsafah dan manṭiq) yang dipengaruhi 

oleh filsafat Yunani, tetapi diislamkan oleh para pemikir 

seperti al-Fārābī, Ibn Sīnā, dan Ibn Rushd. Kata burhān 

berarti “bukti rasional” atau “demonstrasi logis,” dan dalam 

kerangka ini, kebenaran dicapai melalui argumentasi 

rasional dan verifikasi empiris. Menurut al-Jābirī 

(1990), epistemologi burhānī mencapai puncaknya dalam 

pemikiran Ibn Rushd, yang mengintegrasikan antara 

wahyu dan akal secara hierarkis: wahyu memberi arah 

moral dan metafisik, sementara akal menyingkap hukum-

hukum rasional ciptaan Tuhan di alam semesta. Sementara 

itu, Fazlur Rahman (1982) menilai burhānī sebagai bentuk 

“ijtihad intelektual” upaya memahami maqāṣid al-sharī‘ah 

dengan nalar objektif.  

Namun, dalam konteks pendidikan Islam, pendekatan 

burhānī kadang terpinggirkan oleh dominasi tekstualisme. 

Padahal, rasionalitas burhānī justru penting untuk 



33 

 

membentuk critical religious literacy, yaitu kemampuan 

berpikir ilmiah yang tetap berakar pada nilai-nilai wahyu. 

 

3. Epistemologi ‘Irfānī: Intuisi dan Pencerahan  

    Spiritual 

Epistemologi ‘irfānī berasal dari akar kata ‘irfān 

yang berarti “pengenalan batin” atau “gnosis.” Model ini 

menekankan pengalaman langsung (dzauq) dan 

penyaksian spiritual (mushāhadah) sebagai sumber 

pengetahuan yang otentik.Menurut al-Jābirī (1991), ‘irfānī 

adalah epistemologi khas para sufi dan filosof iluminatif 

seperti al-Ghazālī, Suhrawardī, dan Ibn ‘Arabī, yang 

melihat pengetahuan sebagai hasil penyucian jiwa dan 

penyinaran hati oleh cahaya Ilahi (nūr al-ḥaqq).Dalam 

pandangan Seyyed Hossein Nasr (1996), ‘irfānī 

merupakan dimensi terdalam epistemologi Islam, karena 

menyatukan subjek dan objek pengetahuan dalam 

kesadaran tauhid. Pengetahuan tidak dicapai semata 

melalui akal, melainkan melalui pencerahan batin yang 

lahir dari tazkiyah al-nafs (penyucian diri). Al-Attas 

(1995) menegaskan bahwa ‘irfānī bukan anti-rasional, 

tetapi meta-rasional  ia melampaui logika dalam rangka 

mencapai hikmah (wisdom). Proses ‘irfānī menuntut 

integrasi antara ‘aql, qalb, dan rūḥ, di mana ilmu menjadi 

sarana menuju ma‘rifatullah (pengenalan kepada Tuhan). 

4. Integrasi Epistemologi menurut Syed Muhammad  

    Naquib al-Attas 

Berbeda dengan al-Jābirī yang melihat ketiga 

epistemologi ini secara kritis-historis, al-Attas menekankan 

pentingnya integrasi (tawḥīd) di antara ketiganya. 

Menurutnya, epistemologi Islam yang ideal adalah yang 



34 

 

menyatukan unsur bayānī, burhānī, dan ‘irfānī dalam 

keseimbangan yang harmonis. 

a. Dari bayānī, Islam memperoleh dasar wahyu dan 

bahasa moral. 

b. Dari burhānī, Islam memperoleh kekuatan rasional 

untuk memahami sunnatullah. 

c. Dari ‘irfānī, Islam memperoleh kesadaran spiritual 

yang menuntun akal dan moral menuju hikmah. 

Al-Attas (1995) menamakan integrasi ini sebagai 

epistemologi adab, yaitu sistem pengetahuan yang 

berorientasi pada pengenalan terhadap hakikat Tuhan, diri, 

dan alam secara proporsional. 

Epistemologi adab inilah yang menjadi landasan 

filosofis bagi gagasan Revolusi Tazkīrah–Tandzīrah, yang 

hendak menghidupkan kembali kesatuan wahyu, akal, dan 

spiritualitas dalam pembelajaran agama Islam. 

5. Relevansi Epistemologi Klasik terhadap Revolusi  

     Pembelajaran Agama 

Dalam konteks pembelajaran agama kontemporer, 

tiga epistemologi klasik ini dapat menjadi kerangka 

sintesis baru: 

Unsur 

Epistemologi 

Fokus Tradisional Relevansi Modern 

Bayānī Ketaatan pada 

teks wahyu 

Literasi teks suci 

yang kontekstual dan 

humanistik 

Burhānī Rasionalitas dan 

argumentasi 

Penguatan nalar 

kritis dan analisis 

sosial 

‘Irfānī Kesadaran batin Penguatan etika, 



35 

 

dan intuisi spiritualitas, dan 

empati sosial 

 

Dengan mengintegrasikan ketiganya, pendidikan 

Islam tidak hanya melahirkan ulama teks, tetapi juga 

intelektual reflektif dan insan berjiwa sufi  manusia yang 

berpikir, merasa, dan bertindak dengan kesadaran tauhid. 

 

C.Kelemahan Epistemologi Lama dalam Konteks  

    Pendidikan Modern. 

Epistemologi Islam klasik, yang meliputi pendekatan 

bayānī (tekstual), burhānī (rasional), dan ‘irfānī 

(intuisi-spiritual), telah memainkan peranan penting dalam 

membentuk tradisi keilmuan Islam selama berabad-abad. 

Namun, dalam konteks pendidikan Islam modern yang 

ditandai oleh kompleksitas sosial, teknologi digital, dan 

globalisasi ilmu, paradigma epistemologi klasik ini 

menunjukkan sejumlah kelemahan struktural dan 

metodologis yang perlu dikaji secara kritis dan diadaptasi 

agar tetap relevan. 

1. Kelemahan Epistemologi Bayānī: Dogmatisme dan  

     Kurangnya Kontekstualisasi 

Epistemologi bayānī menempatkan wahyu dan teks 

keagamaan sebagai sumber pengetahuan absolut yang 

tidak dapat diganggu gugat. Meskipun hal ini menjaga 

kemurnian doktrin, dalam praktik pendidikan modern, 

paradigma ini sering melahirkan pendekatan dogmatis  di 

mana siswa diajarkan untuk menghafal teks daripada 

memahami makna dan konteksnya.Menurut al-Jābirī 

(1989), kelemahan utama epistemologi bayānī terletak pada 

“ghalabat al-naṣṣ ‘alā al-‘aql” (dominasi teks atas 

rasionalitas). Akibatnya, pendidikan berbasis bayānī 

cenderung menolak inovasi intelektual dan dialog kritis. 



36 

 

Pendekatan ini juga sering gagal menjawab persoalan 

kontemporer seperti etika sains, bio-teknologi, dan 

pluralisme nilai, karena penafsiran teks yang bersifat 

statis. Al-Attas (1995) mengakui pentingnya teks wahyu, 

namun ia menegaskan bahwa kehilangan adab 

epistemologis terjadi ketika teks dipahami tanpa hikmah 

dan tanpa memperhatikan realitas sosial yang 

berubah.Textualism without wisdom leads to rigidity; 

wisdom without text leads to deviation.”Al-Attas, 1995: 88 

2. Kelemahan Epistemologi Burhānī: Sekularisasi dan     

     Rasionalisme Parsial 

Epistemologi burhānī, yang menekankan logika dan 

rasionalitas demonstratif, menjadi tonggak kemajuan 

ilmu pada masa klasik, terutama dalam filsafat dan sains 

Islam. Namun, dalam konteks modern, pendekatan ini 

menghadapi dua kelemahan utama: (1) rasionalisme 

parsial, dan (2) sekularisasi ilmu. Menurut Seyyed 

Hossein Nasr (1996), model rasionalitas yang tidak disertai 

dimensi spiritual mudah terjerumus ke dalam positivisme 

sekuler, di mana pengetahuan diukur hanya berdasarkan 

bukti empiris tanpa mempertimbangkan nilai-nilai Ilahi. 

Hal ini tampak dalam sistem pendidikan modern yang 

menekankan kompetensi kognitif dan teknologi, tetapi 

mengabaikan dimensi etik dan transendental. Al-Jābirī 

(1990) juga mengkritik bahwa burhānī dalam sejarah Arab-

Islam tidak berkembang secara penuh karena terhambat 

oleh dominasi bayānī dan ‘irfānī. Akibatnya, tradisi 

rasional Islam tidak mengalami modernisasi epistemik yang 

mampu bersaing dengan paradigma Barat kontemporer. 

Dalam konteks pendidikan Islam, dominasi epistemologi 

burhānī yang terpisah dari nilai spiritual telah menciptakan 

fragmentasi ilmu, di mana ilmu-ilmu agama dan ilmu-

ilmu modern berjalan paralel tanpa titik temu substantif 

(lihat Zarkasyi, 2011). 



37 

 

3. Kelemahan Epistemologi ‘Irfānī: Subjektivitas dan  

    Keterputusan Sosial 

 

Epistemologi ‘irfānī menekankan pengalaman 

spiritual dan intuisi batin sebagai sumber pengetahuan. 

Meskipun memberi kedalaman spiritual, paradigma ini 

seringkali bersifat elitis dan eksklusif, karena hanya dapat 

dicapai oleh individu yang telah mencapai maqām tertentu. 

 

Dalam konteks pendidikan modern yang menuntut 

keterlibatan sosial dan kolaborasi, epistemologi ‘irfānī 

dapat menjadi terlalu individualistik dan sulit 

diverifikasi. Menurut al-Jābirī (1991), ‘irfānī melahirkan 

“nalar mitologis” yang cenderung menjauh dari rasionalitas 

ilmiah. Sementara Al-Attas (1995) menilai bahwa ‘irfānī 

sangat penting untuk menjaga keseimbangan spiritual, 

tetapi perlu dikontrol oleh wahyu (bayānī) dan rasio 

(burhānī) agar tidak terjerumus ke dalam subjektivisme 

mistik yang tidak ilmiah. Dalam praktik pendidikan, jika 

epistemologi ini diterapkan tanpa penyeimbang, maka akan 

muncul pendekatan mistik-simbolik yang sulit diukur 

hasilnya dan tidak kompatibel dengan sistem penilaian 

akademik modern. 

4. Kelemahan Umum: Dikotomi Ilmu dan Krisis  

     Integrasi Epistemologis 

Ketiga epistemologi klasik di atas pada dasarnya 

saling melengkapi. Namun dalam perjalanan sejarah, terjadi 

pemutusan dan fragmentasi epistemologis antara bayānī, 

burhānī, dan ‘irfānī, yang menyebabkan krisis dalam sistem 

pendidikan Islam. Fenomena ini melahirkan dikotomi 

antara ilmu agama dan ilmu umum, serta keterputusan 

antara wahyu, akal, dan pengalaman spiritual. Menurut 

Fazlur Rahman (1982), krisis pendidikan Islam modern 

muncul karena kegagalan umat Islam untuk 



38 

 

mengintegrasikan nalar wahyu dan nalar empiris. 

Akibatnya, muncul dua tipe pendidikan: 

a. Pendidikan tradisional yang terlalu tekstual (bayānī), 

dan 

b. Pendidikan modern yang terlalu sekuler (burhānī 

tanpa ruh). 

Ziauddin Sardar (2002) menegaskan bahwa 

kegagalan epistemologi klasik adalah ketidakmampuannya 

menumbuhkan critical consciousness, yaitu kesadaran 

kritis terhadap perubahan sosial dan teknologi global. 

5. Implikasi terhadap Pendidikan Islam Modern 

Kelemahan-kelemahan epistemologi klasik tersebut 

berimplikasi pada sejumlah masalah dalam pendidikan 

Islam  

Dimensi Bentuk Kelemahan Dampak pada 

Pendidikan Modern 

Bayānī Dogmatisme 

tekstual 

Hafalan tanpa 

pemahaman kontekstual 

Burhānī Rasionalisme 

parsial dan 

sekularisasi 

Hilangnya integrasi 

nilai-nilai spiritual 

Irfānī Subjektivitas dan 

mistisisme 

eksklusif 

Tidak terukur secara 

ilmiah dan sosial 

Sistemik Fragmentasi 

epistemologis 

Dikotomi ilmu agama 

dan ilmu dunia 

 

Oleh karena itu, dibutuhkan rekonstruksi 

epistemologis yang mampu mengintegrasikan ketiganya 

dalam kerangka pendidikan Islam yang utuh — wahyu 

sebagai dasar nilai (bayānī), akal sebagai alat analisis 



39 

 

(burhānī), dan hati sebagai pusat penyucian serta kesadaran 

moral (‘irfānī). 

 

D.Rekonstruksi filosofis menuju epistemologi Tazkīrah– 

    Tandzīrah 

Rekonstruksi epistemologi dalam pendidikan Islam 

merupakan upaya untuk menghadirkan kembali 

keutuhan pandangan Islam tentang ilmu, yang selama 

ini terfragmentasi oleh warisan epistemologi klasik dan 

modernitas Barat. Dalam konteks ini, konsep Tazkīrah–

Tandzīrah diproyeksikan sebagai kerangka epistemologis 

baru yang menyeimbangkan antara dimensi spiritual, 

rasional, dan moral praksis. Epistemologi ini tidak hanya 

berbicara tentang bagaimana pengetahuan diperoleh, tetapi 

juga untuk apa pengetahuan itu diarahkan — yaitu 

pembentukan manusia berkesadaran, beradab, dan beramal 

saleh. 

1. Landasan Filosofis Rekonstruksi 

Rekonstruksi epistemologi Tazkīrah–Tandzīrah 

berangkat dari kritik terhadap tiga kecenderungan utama 

dalam epistemologi Islam kontemporer: 

(1) tekstualisme kaku dari bayānī, 

(2) rasionalisme parsial dari burhānī, dan 

(3) mistisisme elitis dari ‘irfānī. 

Ketiga pendekatan ini, menurut Al-Jābirī (1989) dan 

Al-Attas (1995), telah gagal merespons dinamika zaman 

karena tidak lagi bersatu dalam satu kesadaran  

tauhidik.Padahal, epistemologi Islam sejati harus berpijak 

pada tauhid sebagai asas ontologis dan  

epistemologis.Epistemologi Tazkīrah–Tandzīrah hadir 

untuk merekonstruksi hal tersebut melalui sintesis kreatif 

antara pembersihan kesadaran (tazkīrah) dan penguatan 



40 

 

moral-transformatif (tandzīrah). Secara filosofis, hal ini 

merupakan bentuk revitalisasi epistemologi tauhidik yang 

menekankan keseimbangan antara akal (rasio analitik), 

qalb (intuisi moral-spiritual), dan ‘amal (praktik sosial 

etis).Menurut Nasr (1996), kebangkitan epistemologi Islam 

harus dimulai dari re-sacralization of knowledge  

mengembalikan kesucian ilmu sebagai jalan mengenal 

Tuhan (ma‘rifah). Epistemologi Tazkīrah–Tandzīrah 

bergerak sejalan dengan gagasan ini, dengan menempatkan 

ilmu bukan sekadar alat untuk mengetahui, melainkan juga 

proses pembersihan jiwa (tazkiyah al-nafs) dan 

peneguhan tanggung jawab sosial (tandzīr al-

mujtama‘). 

2. Tazkīrah sebagai Epistemologi Kesadaran 

Tazkīrah secara etimologis berasal dari akar kata 

zakara, yang bermakna mengingat, menyucikan, dan 

membangkitkan kesadaran. Dalam konteks epistemologi, 

tazkīrah menekankan proses internalisasi nilai melalui 

kesadaran hati (qalb) yang terhubung dengan sumber 

ilahi. 

Hal ini sejalan dengan pandangan Al-Ghazālī (2005) 

dalam Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn bahwa ilmu sejati tidak hanya 

dicapai dengan akal, tetapi melalui penyucian hati agar 

cahaya kebenaran dapat menembus batin manusia.Dengan 

demikian, tazkīrah bukan sekadar aktivitas moral, 

melainkan tahap epistemik  proses pembersihan kesadaran 

agar manusia mampu menerima dan memahami kebenaran 

secara jernih. Dalam sistem pendidikan, epistemologi 

tazkīrah menolak verbalisme dan mekanisasi pengetahuan; 

ia menuntut transformasi diri sebelum transformasi sosial. 

Al-Attas (1995) menyebut hal ini sebagai “adab 

epistemologis”  keteraturan ilmu dalam diri, di mana 

pengetahuan menuntun manusia pada kesadaran tentang 

Tuhan, diri, dan alam. Tazkīrah dalam hal ini menjadi 



41 

 

modus kesadaran epistemik, yaitu kemampuan memandang 

ilmu sebagai amanah ilahi yang menghidupkan nurani. 

 

3. Tandzīrah sebagai Epistemologi Moral dan Aksi 

Sementara itu, Tandzīrah berasal dari akar kata 

nadhara–yunadhir–tandzīr, yang berarti memberikan 

peringatan, mengingatkan, atau menyeru kepada kebaikan. 

Secara epistemologis, tandzīrah mengandung dimensi aksi 

moral dan tanggung jawab sosial dalam penggunaan 

ilmu.Dalam Al-Qur’an, kata tandzīr sering dikaitkan 

dengan fungsi profetik (liyundzira al-nāsa), yakni 

menyampaikan kebenaran yang mendorong kesadaran 

moral kolektif (QS. Yasin [36]: 6). Maka, epistemologi 

tandzīrah menegaskan bahwa ilmu harus menggerakkan 

amal dan perubahan sosial, bukan berhenti pada 

kesadaran intelektual semata. 

Fazlur Rahman (1982) menegaskan bahwa ilmu 

dalam Islam selalu bersifat etis dan teleologis ia mengarah 

pada perbaikan diri dan masyarakat. Dengan demikian, 

tandzīrah berfungsi sebagai dimensi praksis dari 

pengetahuan, yaitu penerjemahan nilai-nilai ilahiah ke 

dalam tindakan nyata (‘amal ṣāliḥ).Dalam konteks 

pendidikan, epistemologi tandzīrah berarti 

mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, dan moral-

spiritual, sehingga peserta didik tidak hanya “mengetahui 

kebenaran”, tetapi juga “menjadi pembawa kebenaran” 

dalam ruang sosialnya. 

4. Integrasi Tazkīrah–Tandzīrah: Model Epistemologi  

    Transformatif 

Ketika tazkīrah (penyadaran spiritual) dan tandzīrah 

(peringatan moral) disatukan, keduanya membentuk 

epistemologi transformatif — pengetahuan yang 



42 

 

menyucikan dan menggerakkan.Epistemologi ini menolak 

dikotomi lama antara knowing dan being, antara ilmu dan 

amal.Model Tazkīrah–Tandzīrah ini sejajar dengan gagasan 

Al-Faruqi (1982) tentang integration of knowledge dan 

Syed Naquib al-Attas (1995) tentang adab as the aim of 

education. Ilmu bukan hanya untuk mengisi akal, 

melainkan untuk membentuk adab perpaduan antara 

kesadaran intelektual, moral, dan spiritual. 

Dengan demikian, epistemologi Tazkīrah–Tandzīrah 

dapat dipetakan dalam tiga lapis integratif: 

1. Ontologis: Ilmu berasal dari Allah dan berorientasi 

kembali kepada-Nya. 

2. Epistemologis: Ilmu diperoleh melalui sinergi akal, 

hati, dan pengalaman spiritual. 

3. Aksiologis: Ilmu digunakan untuk pembersihan diri 

(tazkīrah) dan perbaikan masyarakat (tandzīrah). 

Dalam praksis pendidikan, hal ini berarti setiap aktivitas 

belajar harus memuat dimensi kontemplatif (perenungan 

makna), dimensi etis (tanggung jawab sosial), dan dimensi 

spiritual (kesadaran akan kehadiran Tuhan). 

Nasr (2007) menyebut model ini sebagai sacred 

pedagogy  pedagogi yang memadukan intelektualitas dan 

spiritualitas sebagai satu kesatuan epistemik. 

5. Implikasi Epistemologi Tazkīrah–Tandzīrah  

     terhadap Pendidikan Islam 

 

Aspek Epistemologi Lama Epistemologi Tazkīrah–

Tandzīrah 

Fokus 

Ilmu 

Hafalan dan transfer 

informasi 

Penyadaran dan 

transformasi diri 

Metode tekstual, kognitif Reflektif, spiritual, 

partisipatif 

Tujuan Penguasaan materi Pembersihan jiwa dan 

tindakan etis 



43 

 

Peran 

Guru 

Sumber otoritatif Murabbi, pembimbing 

kesadaran 

Peran 

Siswa 

Penerima 

pengetahuan 

Subjek aktif dan reflektif 

 

Dengan kerangka ini, pendidikan Islam diharapkan 

dapat melahirkan insan yang berpikir jernih, berhati 

bersih, dan berbuat baik  sebuah rekonstruksi 

epistemologi yang sejalan dengan konsep al-‘ilm al-nāfi‘ 

(ilmu yang bermanfaat) dalam tradisi Islam. 

 

E.Sintesis Baru: Dari “Transfer Ilmu” menjadi     

    Transformasi Kesadaran 

 

Paradigma pendidikan Islam klasik maupun modern 

selama ini banyak terjebak dalam model transfer of 

knowledge  yaitu pendekatan yang menitikberatkan pada 

penyampaian informasi dan hafalan teks keagamaan tanpa 

diikuti oleh internalisasi makna dan kesadaran etis. Model 

ini menjadikan pembelajaran agama hanya sebagai 

aktivitas kognitif-informatif, bukan proses transformasi 

kesadaran spiritual dan moral. Dalam konteks ini, ilmu 

agama sering berhenti pada dimensi “mengetahui” 

(knowing) tetapi belum mencapai tahap “menjadi” (being) 

sebagaimana diidealkan dalam konsep ta’dīb (al-Attas, 

1995). 

Menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas (1995), 

pendidikan Islam sejatinya adalah proses pembentukan 

manusia beradab (insān ādīb), bukan sekadar 

penyampaian pengetahuan. Ilmu harus mengantarkan 

manusia pada pengakuan dan penghayatan terhadap 

Tuhan sebagai sumber kebenaran dan nilai. Sementara 

itu, M. Quraish Shihab (2019) menekankan bahwa 

pemahaman agama yang sejati bukan hanya mengetahui 



44 

 

teks, melainkan menumbuhkan kesadaran batiniah untuk 

mengamalkan nilai-nilai ilahiah secara kontekstual. 

Transformasi kesadaran yang dimaksud dalam 

paradigma Tazkīrah–Tandzīrah adalah proses dialektis 

antara akal, hati, dan amal, di mana peserta didik tidak 

hanya menerima ilmu sebagai data, tetapi juga mengalami 

ilmu sebagai nur (cahaya) yang membimbing perilaku 

dan moralitasnya. Hal ini sejalan dengan pendekatan 

‘irfānī dalam epistemologi Islam, yang menekankan 

pentingnya ma‘rifah  pengetahuan yang disertai kesucian 

jiwa dan pengalaman batin (Nasr, 1992).Dalam konteks 

pendidikan modern, pendekatan ini menggeser fokus 

pembelajaran agama dari orientasi instruksional ke 

transformasional, yakni dari sekadar “mengajar” menjadi 

“membangkitkan kesadaran.” Menurut Paulo Freire 

(2000) dalam Pedagogy of the Oppressed, pendidikan sejati 

harus membebaskan manusia dari kesadaran naif menuju 

kesadaran kritis (critical consciousness). Gagasan Freire 

ini dapat disintesiskan dengan nilai tazkīrah (pembersihan 

jiwa) dan tandzīrah (peringatan moral), yang sama-sama 

menuntut perubahan dari dalam diri manusia.Dengan 

demikian, revolusi epistemologis Tazkīrah–Tandzīrah 

mengusulkan pendidikan Islam yang tidak hanya 

menyampaikan ilmu, tetapi menyadarkan, 

menghidupkan, dan membimbing manusia untuk 

bertransformasi secara spiritual, intelektual, dan moral. 

Ini adalah pergeseran dari paradigma “pengajaran” menuju 

paradigma “pencerahan.” 

 

 

 

 

 

 

 



45 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB III 

MAKNA DAN DIMENSI TAZKĪRAH: 

PENGEMBANGAN KESADARAN SPIRITUAL 

 

A.Tazkīrah sebagai Fondasi Penyucian Hati dan     

    Pembentukan Karakter Siswa. 

 

Konsep Tazkīrah dalam tradisi Islam berasal dari 

akar kata zakā yang bermakna tumbuh, suci, dan baik. 

Dalam konteks pendidikan Islam, Tazkīrah mengacu pada 

proses penyucian hati (tazkiyat al-nafs) yang menjadi 

fondasi bagi pembentukan akhlak dan karakter mulia 

peserta didik. Pendidikan yang berorientasi pada Tazkīrah 

tidak hanya mengembangkan kecerdasan intelektual, tetapi 

juga menumbuhkan kesadaran spiritual, etis, dan moral 

(Al-Ghazālī, 2011).Menurut Al-Ghazālī dalam Ihyā’ 

‘Ulūm al-Dīn, hati merupakan pusat dari seluruh aktivitas 

manusia—baik spiritual maupun moral. Ia menegaskan 

bahwa ilmu tanpa penyucian hati hanya akan melahirkan 

kesombongan intelektual, bukan kearifan. Oleh karena itu, 

inti pendidikan Islam adalah tazkiyat al-nafs, yaitu 

membersihkan hati dari penyakit seperti riya’, hasad, dan 

takabbur, serta menumbuhkan sifat ikhlas, sabar, dan 

tawadhu‘ (Al-Ghazālī, 2011). 

Dalam konteks pendidikan modern, Tazkīrah dapat 

dipahami sebagai kerangka etis dan spiritual dalam 

pembentukan karakter siswa. Menurut Syed Muhammad 

Naquib al-Attas (1995), tujuan utama pendidikan Islam 



46 

 

adalah ta’dīb  pembentukan manusia beradab yang 

mengenal dan menempatkan sesuatu pada tempatnya. 

Namun, proses ta’dīb hanya dapat berjalan efektif bila 

didahului oleh Tazkīrah, karena penyucian hati menjadi 

prasyarat bagi penerimaan kebenaran dan 

kebijaksanaan.Selain itu, Al-Faruqi (1982) menegaskan 

bahwa Islamic education harus mengintegrasikan dimensi 

spiritual dengan intelektual agar tidak terjebak pada 

sekularisasi ilmu.  

Dengan demikian, Tazkīrah bukan sekadar aspek 

ritual, melainkan proses epistemologis yang menyiapkan 

hati untuk menerima ilmu sebagai cahaya (nūr) yang 

membimbing perilaku.Dalam kerangka pendidikan 

karakter, Tazkīrah berfungsi sebagai mekanisme 

internalisasi nilai-nilai ilahiah melalui latihan kesadaran 

diri (muhāsabah), pengendalian diri (mujāhadah), dan 

kebersihan niat (ikhlās). Nilai-nilai ini beresonansi dengan 

konsep character education dalam pendidikan modern, 

yang menekankan pentingnya kesadaran diri (self-

awareness), integritas, dan tanggung jawab moral 

(Lickona, 1991).Penelitian empiris terbaru oleh Sutrisno 

(2023) menunjukkan bahwa siswa madrasah yang 

mendapatkan pembelajaran berbasis tazkiyah al-nafs 

menunjukkan peningkatan signifikan dalam empati sosial, 

kejujuran, dan kedisiplinan. Hal ini membuktikan bahwa 

Tazkīrah dapat menjadi strategi pendidikan karakter 

berbasis spiritualitas yang efektif di era modern, di mana 

degradasi moral sering diakibatkan oleh orientasi kognitif 

semata.Dengan demikian, Tazkīrah menjadi fondasi 

transformatif dalam membangun peserta didik yang tidak 

hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga suci hatinya, 

kuat moralnya, dan sadar akan tanggung jawab spiritualnya 

sebagai khalifah di muka bumi. 

 

B.Dimensi Psikospiritual dalam Pembelajaran Agama 



47 

 

 

Pembelajaran agama Islam secara hakiki tidak hanya 

menyentuh aspek kognitif (pengetahuan) dan afektif 

(sikap), tetapi juga mencakup dimensi psikospiritual, 

yaitu dimensi batin yang menghubungkan antara kesadaran 

manusia, nilai-nilai ilahiah, dan pengalaman transendental. 

Dimensi ini berperan penting dalam membentuk keutuhan 

pribadi (integral personality) yang beriman, berilmu, dan 

berakhlak mulia.Menurut Seyyed Hossein Nasr (2007), 

pendidikan Islam sejatinya adalah journey of the soul 

toward the Divine Truth perjalanan jiwa menuju Kebenaran 

Ilahi. Artinya, pembelajaran agama tidak semata-mata 

menyampaikan informasi keagamaan, tetapi membimbing 

peserta didik untuk mengalami kehadiran spiritual Allah 

dalam setiap aspek kehidupan. Hal ini sejalan dengan 

tujuan tazkiyat al-nafs dalam Al-Qur’an. 

 
⬧  ◼  ⧫   
    ⬧◆  ⬧  ⧫ 

      

Terjemahnya : 

 

Sesungguhnya beruntunglah orang yang mensucikan jiwa 

itu, dan Sesungguhnya merugilah orang yang 

mengotorinya. (QS. Asy-Syams [91]: 9–10): 

 

Dalam perspektif psikologi pendidikan Islam, 

dimensi psikospiritual mencakup tiga unsur utama: 

1. Kesadaran diri transendental (self-awareness of 

divine presence), yaitu kesadaran akan eksistensi 

Tuhan sebagai pusat nilai dan arah hidup; 

2. Penyucian jiwa dan emosi spiritual, melalui latihan 

dzikr, tafakkur, dan muhasabah; 



48 

 

3. Integrasi antara akal, hati, dan amal, yang 

menumbuhkan keseimbangan antara logika rasional 

dan pengalaman spiritual (Rahman, 2017). 

Al-Attas (1995) menegaskan bahwa akar dari krisis 

pendidikan modern adalah pemisahan antara aql (akal) dan 

qalb (hati). Pendidikan yang hanya menekankan 

rasionalitas tanpa spiritualitas akan menghasilkan manusia 

cerdas tetapi kehilangan kebijaksanaan. Oleh karena itu, 

integrasi dimensi psikospiritual diperlukan untuk 

membentuk manusia beradab (insān kāmil) yang berpikir 

dengan akal dan merasa dengan hati. 

Penelitian Husni dan Mulyadi (2022) dalam Jurnal 

Pendidikan Islam menunjukkan bahwa pembelajaran fikih 

yang diintegrasikan dengan pendekatan psikospiritual 

melalui refleksi diri dan aktivitas dzikir  meningkatkan 

religious self-regulation dan emotional intelligence siswa 

madrasah. Temuan ini mengindikasikan bahwa pengalaman 

spiritual yang otentik dapat memperkuat komitmen moral 

dan kedisiplinan beribadah. 

Selain itu, Zohar dan Marshall (2000) 

memperkenalkan konsep Spiritual Quotient (SQ) yang 

berperan sebagai kecerdasan tertinggi dalam sistem 

pendidikan modern. SQ memungkinkan seseorang untuk 

menemukan makna terdalam dalam pengalaman hidupnya 

dan berperilaku berdasarkan nilai-nilai transendental. 

Dalam konteks Islam, SQ sejalan dengan konsep qalb salīm  

hati yang bersih dan sadar akan Tuhan yang menjadi pusat 

dari seluruh perilaku etis manusia (Shihab, 2019). 

Dengan demikian, pembelajaran agama yang 

mengintegrasikan dimensi psikospiritual tidak hanya 

membentuk pemahaman normatif terhadap ajaran Islam, 

tetapi juga melahirkan transformasi kepribadian yang 

berakar pada kesadaran Ilahiah. Proses ini menjadikan 

agama bukan sekadar pengetahuan, melainkan 



49 

 

pengalaman eksistensial yang menuntun siswa menuju 

keseimbangan antara ilmu, iman, dan amal. 

 

C.Hubungan antara Tazkīrah, Iḥsān, dan Pendidikan  

    Qalbu 

Dalam khazanah pendidikan Islam, Tazkīrah, Iḥsān, 

dan pendidikan qalbu merupakan tiga konsep yang saling 

berkelindan dan membentuk fondasi spiritual dari 

keseluruhan proses pendidikan. Ketiganya berorientasi 

pada penyucian batin dan pembentukan manusia 

paripurna (al-insān al-kāmil), yang tidak hanya berilmu 

secara rasional, tetapi juga berkesadaran ilahiah secara 

eksistensial. 

1. Tazkīrah sebagai proses penyucian jiwa (tazkiyat al- 

      nafs) 

Secara etimologis, Tazkīrah berasal dari akar kata 

zakā, yang berarti suci, tumbuh, dan berkembang. Dalam 

konteks spiritual dan pendidikan, Tazkīrah dimaknai 

sebagai proses penyucian hati dan pengasahan 

kesadaran spiritual agar manusia mampu menerima 

kebenaran ilahi secara jernih.Menurut Al-Ghazālī (2011) 

dalam Ihyā’ ‘Ulūm al-Dīn, hati (qalb) adalah wadah ilmu 

dan cahaya Ilahi. Tanpa penyucian (tazkiyah), hati tertutup 

oleh “karat spiritual” (rujukan QS. al-Muthaffifīn [83]: 14), 

sehingga tidak mampu mengenali kebenaran. Oleh karena 

itu, Tazkīrah menjadi prasyarat bagi terbentuknya 

kesadaran ihsān dan kematangan spiritual. 

2. Iḥsān sebagai puncak kesadaran spiritual 

Iḥsān, sebagaimana dijelaskan dalam hadis Jibril 

yang terkenal, berarti “engkau beribadah kepada Allah 

seakan-akan engkau melihat-Nya, dan jika engkau tidak 



50 

 

melihat-Nya, maka sesungguhnya Dia melihatmu” (HR. 

Muslim). Dalam konteks pendidikan, Iḥsān 

merepresentasikan puncak internalisasi nilai-nilai 

spiritual di mana seluruh perilaku belajar, mengajar, dan 

berinteraksi dilakukan dalam kesadaran kehadiran Allah 

(murāqabah).Menurut Seyyed Hossein Nasr (2007), Iḥsān 

adalah dimensi terdalam dari agama Islam  dimensi estetis 

dan spiritual yang menumbuhkan keindahan moral (moral 

beauty) dalam diri manusia. Tanpa Iḥsān, pendidikan hanya 

akan berhenti pada tingkat rasionalitas dan hukum lahiriah, 

tidak sampai pada transformasi batin. Oleh karena itu, 

Iḥsān menjadi tujuan akhir dari proses Tazkīrah, yakni 

ketika hati yang telah suci mampu memantulkan kehadiran 

Ilahi dalam tindakan sehari-hari. 

3. Pendidikan Qalbu sebagai integrasi moral–spiritual 

 

Pendidikan qalbu merupakan konsep pedagogis yang 

menempatkan hati sebagai pusat dari seluruh aktivitas 

pendidikan. Dalam pandangan Syed Muhammad Naquib 

al-Attas (1995), qalbu bukan sekadar organ emosional, 

tetapi pusat kesadaran intelektual dan spiritual. Pendidikan 

qalbu berarti menumbuhkan sensitivitas moral, 

kesadaran Ilahiah, dan kehalusan budi (adab) yang 

berakar dari hati yang bersih. 

Proses pendidikan qalbu mencakup tiga tahap utama: 

1. Tazkiyah (pembersihan hati dari sifat-sifat tercela), 

2. Tahliyah (pengisian dengan sifat-sifat terpuji), dan 

3. Tajallī (manifestasi sifat Ilahiah dalam perilaku 

nyata). 

Dengan demikian, Tazkīrah menjadi jalan (process), 

Iḥsān menjadi tujuan (goal), dan pendidikan qalbu 

menjadi metode (means) untuk mencapai manusia 

berakhlak spiritual. 



51 

 

4. Implikasi dalam pendidikan Islam 

Integrasi ketiga konsep ini menuntut transformasi 

paradigma pendidikan agama Islam dari sekadar transfer 

pengetahuan menjadi transformasi kesadaran spiritual. 

Azyumardi Azra (2020) menegaskan bahwa pendidikan 

Islam harus memadukan akal, qalbu, dan amal dalam satu 

kesatuan epistemik. Dengan menempatkan Tazkīrah–

Iḥsān–Qalbu sebagai kerangka dasar, pembelajaran agama 

akan menghasilkan insan yang berilmu, berakhlak, dan 

berkesadaran sosial–spiritual.Penelitian Hidayat & 

Sulastri (2021) menunjukkan bahwa model pembelajaran 

berbasis penyadaran spiritual dan latihan qalbu 

meningkatkan empati, kesabaran, dan ketenangan 

emosional peserta didik secara signifikan. Ini membuktikan 

bahwa pendidikan qalbu yang berpijak pada Tazkīrah dan 

berorientasi pada Iḥsān bukan hanya bersifat normatif, 

tetapi juga efektif secara psikopedagogis dalam 

membentuk karakter Islami.Dengan demikian hubungan 

antara Tazkīrah, Iḥsān, dan pendidikan qalbu adalah relasi 

ontologis dan epistemologis dalam sistem pendidikan 

Islam. Tazkīrah berfungsi sebagai fondasi penyucian, 

pendidikan qalbu sebagai proses transformasi batin, dan 

Iḥsān sebagai puncak kesadaran spiritual yang menuntun 

seluruh amal manusia menuju kesempurnaan moral dan 

kedekatan dengan Allah. 

D.Praktik Tazkīrah dalam Sejarah Pendidikan Islam  

    Klasik 

Dalam sejarah pendidikan Islam klasik, Tazkīrahyang 

berakar dari konsep tazkiyat al-nafs (penyucian jiwa)tidak 

hanya menjadi doktrin moral, tetapi juga praktik nyata 

dalam sistem pendidikan Islam tradisional seperti 

madrasah, ribāṭ, dan halaqah ulama. Pendidikan tidak 

hanya dimaknai sebagai transmisi ilmu (‘ilm), tetapi juga 



52 

 

transformasi batin (tahdhīb al-nafs) yang menumbuhkan 

adab, akhlak, dan kesadaran spiritual. 

1. Madrasah sebagai institusi penyucian akal dan hati 

Madrasah pada masa klasik (abad ke-10–13 M)  

seperti Madrasah Niẓāmiyyah di Baghdad dan Madrasah 

al-Mustanṣiriyyah  bukan hanya tempat belajar hukum dan 

tafsir, tetapi juga pusat pembentukan moral dan 

spiritual. Menurut George Makdisi (1981) dalam The Rise 

of Colleges, sistem madrasah Islam jauh lebih dari sekadar 

lembaga akademik: ia menanamkan adab al-‘ālim wa al-

muta‘allim, etika mencari ilmu, dan disiplin spiritual yang 

ketat.Para guru (mu‘allim) tidak hanya berperan sebagai 

pengajar, tetapi juga sebagai mursyid ruhani. Proses 

tazkīrah dilakukan melalui latihan dzikr, muhāsabah, serta 

pembiasaan akhlak mulia dalam kehidupan madrasah. 

 Al-Ghazālī yang pernah menjadi guru besar di 

Madrasah Niẓāmiyyah menegaskan bahwa pendidikan 

sejati adalah yang “membersihkan hati dari penyakit dan 

menyiapkannya untuk menerima cahaya Ilahi” (Al-Ghazālī, 

Ihyā’ ‘Ulūm al-Dīn, 2011).Dalam kurikulum madrasah, 

pembelajaran ilmu seperti tafsir, hadis, dan fikih selalu 

diiringi dengan ilmu akhlak dan tasawuf, sebagai bentuk 

tazkīrah ilmiah dan ruhaniyah  yaitu penyucian akal dan 

hati secara bersamaan. 

2. Ribāṭ dan khānqāh: laboratorium tazkīyah al-nafs 

Ribāṭ (pusat spiritual dan sosial) serta khānqāh 

(pondok sufi) pada masa Islam klasik berperan besar dalam 

melembagakan praktik tazkīrah secara sistemik. 

Menurut Trimingham (1971) dalam The Sufi Orders in 

Islam, ribāṭ-ribāṭ di wilayah Maghrib dan Timur Tengah 

menjadi tempat latihan spiritual bagi murid (murīd) untuk 



53 

 

menempuh jalan tazkiyat al-nafs di bawah bimbingan 

syekh atau mursyid.Aktivitas harian di ribāṭ mencakup 

dzikir berjamaah, tafakkur, khidmah sosial, dan riyāḍah 

nafsiyyah (disiplin jiwa)  semua diarahkan untuk 

membentuk qalb salīm (hati yang bersih).  

Di sinilah konsep Tazkīrah menemukan bentuk 

praksisnya: bukan hanya teori penyucian, tetapi latihan 

spiritual yang terintegrasi dengan kehidupan 

sosial.Nasr (2007) menyebut lembaga seperti ribāṭ sebagai 

spiritual universities dalam peradaban Islam, karena 

fungsinya membina generasi berilmu sekaligus berjiwa sufi  

menggabungkan akal, etika, dan spiritualitas. 

3. Ḥalaqah Ulama: Ruang Transmisi Ilmu dan     

    Penyadaran Hati 

Sebelum lahirnya madrasah formal, pendidikan Islam 

berkembang melalui sistem ḥalaqah, yaitu lingkaran 

belajar di masjid atau rumah ulama. Dalam halaqah, 

hubungan guru dan murid bersifat ta‘līm wa tarbiyah, 

artinya pendidikan yang memadukan pengajaran dan 

pembinaan batin.Menurut Rosenthal (1970) dalam 

Knowledge Triumphant, halaqah adalah model pendidikan 

yang paling efektif dalam membangun adab ilmiah dan 

kesadaran spiritual karena guru memberikan teladan 

langsung dalam perilaku, tutur kata, dan ibadah.Para ulama 

besar seperti Imam Mālik, Al-Syāfi‘ī, dan Ibn al-Mubārak 

dikenal tidak hanya sebagai ahli fikih, tetapi juga sebagai 

pendidik ruhani yang menekankan tazkiyah dalam setiap 

proses belajar. Misalnya, Imam Mālik selalu mengingatkan 

muridnya bahwa “ilmu bukanlah banyaknya riwayat, tetapi 

cahaya yang Allah letakkan di hati” (Al-Zarnūjī, Ta‘līm al-

Muta‘allim).Dengan demikian, halaqah menjadi ruang 

hidup bagi praktik tazkīrah, di mana murid belajar 



54 

 

dengan adab, bukan hanya logika; dengan hati, bukan 

sekadar hafalan. 

4. Integrasi Ilmu dan Amal sebagai Hasil Tazkīrah 

Dalam semua bentuk lembaga pendidikan klasik 

Islam  madrasah, ribāṭ, maupun halaqah Tazkīrah 

dipraktikkan sebagai pendekatan integral antara ilmu 

(‘ilm), amal (‘amal), dan akhlak (akhlaq). Pendidikan tidak 

dipisahkan dari ibadah, pelayanan sosial, dan disiplin 

moral.Al-Attas (1995) menegaskan bahwa pendidikan 

Islam klasik mengarahkan seluruh proses belajar menuju 

ta’dīb pembentukan manusia beradab. Namun, ta’dīb tidak 

mungkin tercapai tanpa tazkīyah, sebab penyucian hati 

merupakan jalan menuju kebijaksanaan (ḥikmah).Dengan 

demikian, Tazkīrah dalam sejarah pendidikan Islam klasik 

bukan sekadar aspek spiritual tambahan, melainkan inti 

epistemologi pendidikan Islam, yang memastikan ilmu 

berfungsi sebagai sarana mendekatkan diri kepada Allah 

dan memperbaiki akhlak masyarakat.Praktik Tazkīrah 

dalam sejarah pendidikan Islam klasik menunjukkan bahwa 

pendidikan Islam sejak awal dirancang sebagai proyek 

penyucian jiwa dan pembentukan manusia beradab, 

bukan hanya transmisi pengetahuan. Madrasah 

menanamkan tazkīrah ilmiah, ribāṭ menumbuhkan tazkīrah 

ruhaniyah, dan halaqah menumbuhkan tazkīrah adabiyah. 

Model integratif ini dapat menjadi inspirasi bagi 

rekonstruksi pendidikan Islam kontemporer yang lebih 

spiritual, reflektif, dan transformatif. 

E.Strategi Aktualisasi Tazkīrah dalam Konteks  

    Madrasah dan Perguruan Tinggi Islam Modern 

 

Konsep tazkīrah (تزكية) dalam pendidikan Islam 

modern harus dipahami sebagai upaya sistematis untuk 

mengintegrasikan dimensi spiritual, moral, dan intelektual 



55 

 

dalam seluruh proses pembelajaran. Tazkīrah tidak hanya 

dimaknai sebagai pembersihan jiwa (purification of the 

soul), tetapi juga sebagai penguatan kesadaran etis dan 

sosial peserta didik agar pengetahuan yang diperoleh 

memiliki arah yang transformatif. Dalam konteks madrasah 

dan perguruan tinggi Islam, aktualisasi tazkīrah menjadi 

fondasi penting dalam membentuk insān kāmil  manusia 

yang seimbang antara akal, hati, dan amal. 

Menurut Al-Attas (1993), pendidikan Islam sejatinya 

adalah proses ta’dīb, yakni penanaman adab yang lahir dari 

kesadaran ruhani melalui tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa). 

Dalam kerangka ini, tazkīrah berfungsi sebagai metode 

penyadaran spiritual yang menuntun peserta didik untuk 

memahami ilmu bukan semata-mata secara kognitif, 

melainkan juga sebagai sarana mendekatkan diri kepada 

Allah (taqarrub ilā Allāh). Hal ini sejalan dengan 

pandangan Al-Ghazālī (Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn) bahwa ilmu 

tanpa penyucian hati akan melahirkan kesombongan 

intelektual, bukan hikmah. 

Di lingkungan madrasah, strategi aktualisasi 

tazkīrah dapat diwujudkan melalui tiga pendekatan utama: 

1. Integrasi spiritualitas dalam kurikulum — setiap 

mata pelajaran, baik umum maupun agama, 

diarahkan untuk menumbuhkan kesadaran tauhīdī, 

yaitu keterhubungan antara ilmu dan nilai ketuhanan. 

Model kurikulum integratif seperti ini telah 

dikembangkan oleh Zarkasyi (2018) di Pesantren 

Gontor yang menekankan unity of knowledge antara 

akal, hati, dan amal. 

2. Pembiasaan refleksi dan muḥāsabah  guru 

berperan bukan hanya sebagai pengajar (mudarris), 

tetapi juga sebagai pembimbing spiritual (murabbī). 

Melalui praktik harian seperti dzikir bersama, 

tafakkur, dan diskusi moral setelah pelajaran, siswa 



56 

 

dilatih untuk mengenali suara hati nurani dan nilai-

nilai etik dalam tindakan sehari-hari. 

3. Kultur sekolah berbasis adab dan kebersihan 

batin  lingkungan madrasah dibangun sebagai ruang 

yang menumbuhkan al-akhlāq al-karīmah melalui 

keteladanan guru, interaksi sosial yang penuh kasih 

sayang, serta penghargaan terhadap perbedaan. 

Sementara itu, di perguruan tinggi Islam modern, 

strategi aktualisasi tazkīrah dapat dilakukan melalui: 

1. Integrasi epistemologi spiritual dalam metodologi 

ilmiah  mahasiswa diajak untuk memahami bahwa 

setiap disiplin ilmu memiliki dimensi etik dan 

tanggung jawab moral terhadap kehidupan. Seperti 

dikemukakan oleh Nasr (1996) dalam The Need for a 

Sacred Science, ilmu yang tidak diorientasikan 

kepada Tuhan akan kehilangan makna dan arah. 

2. Pembinaan ruhani berbasis refleksi akademik  

melalui kegiatan mentoring, halaqah, atau kuliah 

umum tentang spiritual leadership, mahasiswa diberi 

ruang untuk menautkan antara pengetahuan, etika, 

dan pengalaman spiritual. 

3. Transformasi peran dosen menjadi murabbī al-

rūḥ  dosen tidak hanya menyampaikan teori, tetapi 

juga berfungsi sebagai model kepribadian dan 

pembimbing moral. Sebagaimana ditegaskan oleh 

Syed Naquib al-Attas (2018), pendidikan Islam 

modern harus melahirkan “manusia beradab” yang 

mampu memadukan ilmu dan amal saleh dalam 

kehidupan sosial. 

Dengan demikian, tazkīrah dapat dipandang sebagai 

strategi revolusioner dalam pendidikan Islam kontemporer  

bukan sekadar ritual spiritual, tetapi pendekatan 

epistemologis yang menyatukan ilmu, iman, dan amal. 

Implementasi tazkīrah di madrasah dan perguruan tinggi 



57 

 

menuntut reformulasi kurikulum, transformasi peran 

pendidik, dan pembudayaan refleksi ruhani yang 

berkelanjutan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB IV 

MAKNA DAN DIMENSI TANDZĪRAH: 

PENGUATAN KESADARAN MORAL DAN 

AKTUALISASI ILMU 

A.Tandzīrah sebagai Sistem Peringatan Moral dan Kontrol  

     Nilai. 

Dalam khazanah pendidikan Islam, konsep tandzīrah 

يرَة) –secara etimologis berasal dari kata nadzara (تنَْذِّ

yunadziru yang berarti “memberi peringatan”, “mengajak 

kepada kesadaran”, atau “menegur secara moral”. Dalam 

konteks pedagogis, tandzīrah tidak hanya bermakna nasihat 

verbal, tetapi juga sistem kesadaran moral yang 

membangun mekanisme kontrol diri (self–moral control) 

dalam jiwa peserta didik. Konsep ini berfungsi sebagai 

moral reminder system yang menjaga agar proses 

pendidikan tidak menyimpang dari nilai-nilai ilahiah dan 

akhlak al-karīmah. 

Menurut Al-Qur’an, fungsi tandzīr menjadi misi 

utama kenabian. Allah berfirman: 

❑→⧫◆  ⧫ 
  ❑⬧  ⧫ 



58 

 

◼⧫  ⧫◆   
◼▪    ☺   

    ◆  ❑⬧ 
      

Terjemahnya : 

 Orang-orang yang kafir berkata: "Mengapa tidak 

diturunkan kepadanya (Muhammad) suatu tanda 

(kebesaran) dari Tuhannya?" Sesungguhnya kamu hanyalah 

seorang pemberi peringatan; dan bagi tiap-tiap kaum ada 

orang yang memberi petunjuk. .” (QS. ar-Ra‘d [13]: 7). 

Ayat ini menunjukkan bahwa tandzīr adalah 

mekanisme spiritual untuk menjaga keseimbangan moral 

umat manusia. Dalam pendidikan, fungsi tandzīrah menjadi 

pengingat terus-menerus bagi peserta didik agar nilai-nilai 

keilmuan senantiasa berorientasi pada kejujuran, keadilan, 

dan tanggung jawab sosial. 

Menurut Al-Attas (1993), pendidikan Islam harus berperan 

sebagai “proses penanaman adab melalui peringatan dan 

penyadaran moral”, bukan sekadar transfer pengetahuan. Ia 

menegaskan bahwa inti pendidikan bukanlah pengajaran 

(instruction), melainkan tazkīyah dan tandzīr yang 

membentuk kesadaran etis terhadap kebenaran dan 

keindahan. Dalam pandangan ini, tandzīrah berfungsi 

sebagai muhāsabah sosial–spiritual yang menjaga agar 

peserta didik tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi 

juga berintegritas secara moral. 

Secara epistemologis, tandzīrah dapat dipahami 

sebagai sistem nilai yang menghubungkan antara dimensi 

‘ilm (pengetahuan) dan akhlaq (etika). Syed Hossein Nasr 

(1996) menegaskan bahwa ilmu yang tidak disertai ethical 

reminder akan kehilangan makna sakralnya. Tandzīrah, 

dalam hal ini, merupakan mekanisme untuk 

mengembalikan ilmu kepada orientasi spiritualnya  



59 

 

menjadikan setiap pengetahuan sebagai sarana dzikrullah 

(mengingat Allah). 

Dalam konteks pendidikan madrasah dan perguruan 

tinggi Islam modern, tandzīrah dapat diaktualisasikan 

melalui beberapa strategi berikut: 

1. Integrasi nilai moral dalam desain kurikulum 

Kurikulum tidak hanya memuat capaian kognitif, 

tetapi juga dimensi afektif dan moral-spiritual. Setiap 

mata pelajaran diarahkan untuk menjadi wahana 

tandzīrī, yaitu sarana peringatan tentang tanggung 

jawab manusia terhadap Tuhan, sesama, dan alam. 

2. Kegiatan reflektif dan evaluatif berbasis nilai 

Melalui kegiatan seperti halaqah akhlak, sharing 

moral experience, atau spiritual mentoring, siswa dan 

mahasiswa dilatih untuk meninjau kembali perilaku 

mereka dengan kesadaran etik. Pendekatan ini 

memperkuat kontrol diri (self–regulation) dan 

menumbuhkan budaya malu (ḥayā’) terhadap 

pelanggaran moral. 

3. Keteladanan dan koreksi moral dari guru atau 

dosen 

Sebagaimana diisyaratkan oleh Al-Ghazālī (Iḥyā’ 

‘Ulūm al-Dīn), guru harus menjadi mundzir (pemberi 

peringatan moral) melalui akhlak dan perilaku nyata. 

Keteladanan (qudwah ḥasanah) menjadi sarana 

efektif dalam menanamkan tandzīrah karena 

membangkitkan kesadaran moral yang lahir dari 

cinta, bukan ketakutan. 

4. Penerapan sistem evaluasi karakter berbasis 

muḥāsabah 

Evaluasi pendidikan tidak cukup mengukur capaian 

akademik, tetapi juga tingkat kesadaran moral dan 

tanggung jawab spiritual. Pendekatan ini sejalan 

dengan gagasan Amin Abdullah (2020) tentang 

integratif-interkonektif epistemology yang menuntut 



60 

 

keseimbangan antara ilmu, iman, dan amal dalam 

sistem pendidikan Islam. 

Dengan demikian, tandzīrah berperan sebagai sistem 

etika yang menjaga arah moral pendidikan. Ia menjadi 

semacam “kompas spiritual” yang menegur dan menuntun 

individu agar ilmu dan amalnya tetap dalam bingkai nilai-

nilai ilahi. Dalam era modern yang ditandai oleh krisis 

moral dan hedonisme digital, tandzīrah diperlukan sebagai 

mekanisme kesadaran kolektif yang membangun self–

accountability (kesadaran pertanggungjawaban diri) di 

kalangan pelajar dan akademisi Muslim 

 

B.Peran Tandzīrah dalam Menumbuhkan Tanggung    

    Jawab Sosial dan Etika Publik 

 

Konsep tandzīrah (يرَة  yang secara etimologis ,(تنَْذِّ

berarti “peringatan” atau “pengingat moral”, memiliki 

peran penting dalam membentuk kesadaran sosial dan etika 

publik dalam pendidikan Islam. Dalam kerangka 

epistemologi Islam, tandzīrah bukan sekadar teguran verbal 

terhadap kesalahan, melainkan sistem kesadaran etis yang 

mengingatkan manusia tentang tanggung jawab sosialnya 

di hadapan Allah dan masyarakat. 

Menurut Al-Qur’an, fungsi tandzīr selalu berkaitan 

dengan tanggung jawab kolektif umat manusia terhadap 

keadilan dan kemaslahatan sosial. Allah berfirman: 
⬧◆  ⬧ 

⧫  ⬧ 
✓⬧☺      

Terjemahnya : 

 

dan tetaplah memberi peringatan, karena Sesungguhnya 

peringatan itu bermanfaat bagi orang-orang yang beriman. 

(QS.Adzariyat : 55) 

 



61 

 

Ayat ini menegaskan bahwa peringatan moral 

(tandzīr) tidak hanya bersifat personal, tetapi juga bersifat 

sosial menjadi sarana pengingat kolektif untuk menegakkan 

nilai-nilai moral dalam kehidupan publik.Dalam konteks 

pendidikan Islam, tandzīrah berperan sebagai mekanisme 

moral untuk menumbuhkan tanggung jawab sosial (social 

responsibility). Menurut Amin Abdullah (2020), 

pendidikan Islam harus mengintegrasikan dimensi teologis 

dan sosial secara interkonektif agar menghasilkan insan 

beriman yang peduli pada problem kemanusiaan. Dengan 

demikian, tandzīrah menjadi jembatan antara kesadaran 

spiritual dan aksi sosial.Secara pedagogis, tandzīrah 

membentuk etika publik (public ethics) dengan 

menanamkan nilai amr bi al-ma‘rūf wa nahy ‘an al-munkar 

sebagai prinsip dasar interaksi sosial. Dalam sistem 

pendidikan, peran ini dapat diwujudkan melalui 

pembiasaan sikap peduli, kejujuran sosial, tanggung jawab 

terhadap lingkungan, dan keterlibatan aktif dalam kegiatan 

kemasyarakatan. Nata (2019) menegaskan bahwa tandzīrī 

education adalah pendidikan yang mengarahkan peserta 

didik agar menjadikan iman sebagai dasar tindakan sosial 

yang bermanfaat bagi sesama. 

Syed Hossein Nasr (1996) menjelaskan bahwa 

peringatan moral (ethical reminder) dalam Islam selalu 

bersumber dari kesadaran akan kesatuan eksistensi manusia 

dan alam (tawḥīd al-wujūd). Dengan demikian, tandzīrah 

tidak sekadar mengingatkan individu agar berbuat baik, 

tetapi juga menegakkan tanggung jawab ekologis dan 

sosial. Ia menumbuhkan spiritual ecology kesadaran bahwa 

setiap perbuatan sosial memiliki implikasi moral terhadap 

keseimbangan ciptaan. 

Dalam praktik pendidikan modern, tandzīrah dapat 

berfungsi sebagai instrumen pembelajaran etika publik 

melalui tiga bentuk utama: 



62 

 

1. Pendidikan berbasis nilai (value-based education) 

Kurikulum yang menempatkan tandzīrī values 

sebagai indikator utama pembelajaran — bukan 

hanya prestasi akademik, tetapi juga partisipasi 

sosial, tanggung jawab moral, dan empati. 

2. Kegiatan sosial-religius 

Misalnya, program service learning di madrasah dan 

perguruan tinggi Islam, yang mengintegrasikan 

kegiatan sosial (bakti masyarakat, zakat, ekopeduli) 

sebagai bagian dari kurikulum moral. Pendekatan ini 

mencerminkan fungsi tandzīrah sebagai pengingat 

bahwa ilmu harus berdampak pada kesejahteraan 

publik. 

3. Kultur institusional berbasis muḥāsabah sosial 

Madrasah dan universitas Islam perlu 

mengembangkan tradisi reflektif seperti halaqah 

nilai, majlis zikir sosial, dan diskusi etika publik 

untuk menumbuhkan kesadaran kolektif terhadap 

tanggung jawab sosial. 

Menurut Zarkasyi (2018), tandzīrah yang diterapkan 

secara sistematis akan melahirkan “moral intelligence”, 

yaitu kemampuan berpikir dan bertindak berdasarkan nilai-

nilai universal Islam seperti keadilan (‘adl), kasih sayang 

(raḥmah), dan amanah. Sementara itu, Hassan (2021) 

menekankan bahwa dalam konteks masyarakat digital, 

tandzīrah juga berfungsi sebagai digital moral compass 

yang mengingatkan umat agar beretika dalam ruang publik 

daring menghindari ujaran kebencian, hoaks, dan 

intoleransi. 

Dengan demikian, tandzīrah merupakan fondasi 

utama dalam membangun masyarakat madani (civil 

society) yang berakar pada nilai-nilai keislaman. Ia bukan 

sekadar sistem nasihat moral, tetapi juga paradigma 

pendidikan etis yang mendorong peserta didik menjadi 



63 

 

warga sosial yang beriman, bertanggung jawab, dan 

berkeadaban. 

 

C . Dimensi Pedagogis Tandzīrah: Dari Pengajaran  

      Hukum Menuju  Pembentukan Kebajikan 

 

Dalam paradigma pendidikan Islam klasik, dimensi 

tandzīrah (يرَة  berfungsi sebagai mekanisme pedagogis (تنَْذِّ

yang menanamkan kesadaran moral dan membentuk 

karakter kebajikan (faḍīlah). Sementara pembelajaran 

agama selama ini banyak berfokus pada pengajaran 

hukum (ta‘līm al-aḥkām), yaitu penyampaian aturan halal–

haram dan kewajiban formal ibadah, pendekatan tandzīrī 

menekankan pembentukan kebajikan (tahdzīb al-akhlāq) 

sebagai tujuan akhir pendidikan Islam. 

Menurut Al-Ghazālī dalam Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, inti 

pendidikan Islam bukan sekadar mengetahui hukum, tetapi 

“mengubah jiwa” (taghyīr al-nafs) agar cenderung kepada 

kebaikan dan menjauhi kezaliman. Ia menegaskan bahwa 

ilmu yang tidak menghasilkan kebajikan (faḍīlah) hanya 

menjadi beban intelektual tanpa nilai spiritual. Dengan 

demikian, tandzīrah dalam dimensi pedagogis berfungsi 

sebagai sarana untuk menyadarkan bukan hanya 

menginformasikan. 

Secara filosofis, Syed Muhammad Naquib al-Attas 

(1993) menyebut bahwa pendidikan Islam sejati adalah 

proses ta’dīb  penanaman adab yang melahirkan kebajikan 

melalui kesadaran moral dan spiritual. Dalam proses ini, 

tandzīrah berperan sebagai “pendisiplin jiwa” (moral 

disciplining), mengingatkan manusia akan tanggung jawab 

etisnya terhadap kebenaran dan keadilan. 

Menurut Amin Abdullah (2020), sistem pendidikan 

Islam modern cenderung berhenti pada tataran fiqh al-

nuṣūṣ (memahami hukum teks), namun belum menyentuh 

fiqh al-ḥayāh (pemahaman etika kehidupan). Ia 



64 

 

mengusulkan agar pembelajaran agama direkonstruksi 

menuju paradigma tandzīrī, di mana peserta didik tidak 

hanya mengetahui “apa yang boleh dan tidak boleh”, tetapi 

juga memahami “mengapa harus berbuat baik”. 

Pendekatan tandzīrī ini sejalan dengan gagasan Nasr 

(1996) tentang moral cosmology, yaitu pandangan bahwa 

setiap tindakan etis manusia adalah bagian dari keteraturan 

kosmos spiritual. Dalam konteks pedagogi, hal ini berarti 

pendidikan agama harus membentuk kesadaran kebajikan 

yang menyatu dengan tatanan alam dan masyarakat, bukan 

sekadar kepatuhan hukum. 

Hasil penelitian Hidayat & Fitriah (2023) 

menunjukkan bahwa madrasah yang mengintegrasikan 

pendekatan tandzīrī–reflektif dalam pembelajaran fikih—

melalui kegiatan refleksi nilai, studi kasus sosial, dan 

mentoring akhlak menghasilkan siswa dengan tingkat 

empati dan kejujuran sosial yang lebih tinggi dibandingkan 

model tradisional berbasis hafalan hukum. 

Dengan demikian, secara pedagogis, tandzīrah 

menggeser orientasi pembelajaran dari transfer 

pengetahuan normatif menjadi internalisasi nilai 

kebajikan. Proses belajar bukan lagi sekadar memahami 

teks hukum, tetapi menumbuhkan kesadaran moral yang 

menggerakkan amal saleh dan kebaikan sosial. 

Transformasi pedagogis ini dapat diwujudkan melalui tiga 

prinsip utama: 

1. Internalisasi nilai, bukan sekadar informasi 

Guru berperan sebagai mundzir (pemberi peringatan 

moral) yang menanamkan nilai kebajikan melalui 

teladan, refleksi, dan pengalaman etis. 

2. Integrasi antara fiqh dan akhlak 

Setiap pengajaran hukum (fiqh) dihubungkan dengan 

nilai moral dan spiritualnya — seperti kejujuran, 

kasih sayang, dan tanggung jawab sosial. 



65 

 

3. Evaluasi berbasis karakter 

Keberhasilan pembelajaran diukur bukan dari hafalan 

hukum, tetapi dari perilaku kebajikan yang muncul 

dalam kehidupan sehari-hari. 

Dengan orientasi ini, tandzīrah menjadi paradigma 

pedagogis yang memulihkan fungsi pendidikan Islam 

sebagai sarana penyucian jiwa (tazkīyah) dan 

pembentukan kebajikan publik (al-faḍīlah al-‘āmmah)  

bukan sekadar sistem hukum dogmatis. 

 

 

D. Implementasi Tandzīrah dalam Pendidikan Islam         

     Kontemporer 

Dalam konteks pendidikan Islam modern, tandzīrah 

yang berarti peringatan, penguatan moral, dan kesadaran 

nilai ilahiah memiliki peran strategis dalam mengembalikan 

fungsi pendidikan agama sebagai sarana pembentukan 

akhlak dan kesadaran etis, bukan sekadar transmisi hukum 

(ta‘līm al-ahkām). Implementasi tandzīrah dalam 

pendidikan Islam kontemporer diarahkan untuk 

membangun kesadaran moral yang bersifat reflektif, kritis, 

dan sosial, agar peserta didik tidak hanya memahami 

norma, tetapi juga menginternalisasikan nilai-nilai 

keislaman dalam kehidupan publik. 

Dalam praktiknya, tandzīrah diwujudkan melalui 

pendekatan pedagogi moral dan spiritualitas reflektif 

dalam sistem pembelajaran. Al-Attas (1995) menjelaskan 

bahwa tujuan utama pendidikan Islam adalah ta’dīb 

pembentukan adab yang menuntut kesadaran terhadap 

keteraturan moral dan ketundukan kepada kebenaran Ilahi. 

Tandzīrah menjadi instrumen dalam proses ta’dīb tersebut, 



66 

 

melalui mekanisme pengingatan (dhikr), nasihat, serta 

refleksi atas perilaku yang menyimpang dari nilai-nilai 

tauhid. 

Dalam konteks modern, pendidikan Islam di 

madrasah dan perguruan tinggi mulai mengadopsi prinsip 

tandzīrah melalui kurikulum berbasis karakter dan nilai 

spiritual. Misalnya, Kementerian Agama RI (2022) 

memperkenalkan Moderasi Beragama sebagai salah satu 

dimensi karakter dalam kurikulum Pendidikan Agama 

Islam. Nilai moderasi ini sejatinya merupakan aktualisasi 

dari tandzīrah, karena menekankan pengendalian diri, 

penghormatan terhadap perbedaan, dan komitmen terhadap 

keadilan sosial. 

Selain itu, tandzīrah juga diimplementasikan melalui 

praktik pembelajaran berbasis refleksi dan mentoring 

ruhani, seperti halaqah nilai, muhasabah learning, dan 

service learning berbasis etika. Penelitian oleh Al-Zahrani 

(2021) menunjukkan bahwa integrasi pembelajaran 

spiritual dan sosial dapat meningkatkan moral reasoning 

mahasiswa Muslim, karena proses pengingatan terhadap 

tanggung jawab sosial menumbuhkan kesadaran etik yang 

lebih dalam. 

Dalam konteks global, lembaga seperti International 

Islamic University Malaysia (IIUM) dan Universitas Islam 

Negeri (UIN) di Indonesia mulai mengembangkan model 

tandzīrah education dengan menggabungkan pembelajaran 

kognitif, afektif, dan spiritual dalam satu kesatuan integral. 

Hal ini menunjukkan pergeseran paradigma dari sekadar 

transfer informasi ke arah transformasi kesadaran moral 

dan sosial. 

Dengan demikian, implementasi tandzīrah dalam 

pendidikan Islam kontemporer merupakan bentuk revolusi 



67 

 

epistemologis yang berupaya menjadikan pendidikan 

agama sebagai wahana pembentukan insan kamil manusia 

berakal budi, berkesadaran etis, dan bertanggung jawab 

sosial.. 

E. Integrasi Nilai Tandzīrah dalam Kurikulum dan  

     Pembelajaran Berbasis  Proyek Moral (Projec Based  

     Akhlak Learning) 

Integrasi nilai tandzīrah dalam kurikulum pendidikan 

Islam merupakan upaya strategis untuk menjadikan proses 

belajar sebagai sarana pembentukan kesadaran moral, 

tanggung jawab sosial, dan karakter spiritual peserta didik. 

Tandzīrah yang secara etimologis bermakna “peringatan” 

atau “penguatan kesadaran moral” dalam konteks 

pendidikan bukan sekadar aktivitas memberi nasihat, tetapi 

suatu sistem nilai yang menumbuhkan muraqabah 

(kesadaran diawasi Allah) dan mas’uliyyah (tanggung 

jawab) melalui pengalaman belajar yang kontekstual dan 

reflektif. 

Dalam paradigma pendidikan Islam kontemporer, 

integrasi tandzīrah menuntut perubahan dari pendekatan 

kognitif-tekstual menuju pendekatan transformatif-

moral, di mana siswa tidak hanya memahami norma, tetapi 

juga mengalami nilai Islam dalam praktik nyata. Salah satu 

metode yang efektif untuk mewujudkan hal ini adalah 

Project-Based Akhlak Learning (PBAL) sebuah inovasi 

pedagogis yang menggabungkan pembelajaran berbasis 

proyek dengan orientasi pembentukan akhlak dan 

kesadaran spiritual. 

Model PBAL memungkinkan siswa memecahkan 

masalah sosial atau lingkungan melalui pendekatan nilai-

nilai Islam, seperti kejujuran, tanggung jawab, dan 

keadilan. Misalnya, proyek kebersihan masjid, kampanye 



68 

 

literasi halal, atau kegiatan sosial berbasis ukhuwah 

insaniyah. Dalam setiap tahap proyek, guru berperan 

sebagai murabbi tandzīrī—pembimbing moral yang 

mengarahkan refleksi spiritual dan memberi peringatan etis 

agar setiap tindakan selaras dengan nilai ilahi. 

Penelitian oleh Nisa (2023) menunjukkan bahwa 

penerapan project-based moral education dalam madrasah 

dapat meningkatkan empati sosial, kesadaran etika, dan 

kemampuan refleksi diri siswa. Hal ini sejalan dengan 

gagasan adab education Al-Attas (1995) yang menekankan 

pentingnya pengalaman langsung dalam menginternalisasi 

nilai-nilai Islam. Sementara itu, Rahim (2022) menegaskan 

bahwa pembelajaran berbasis proyek moral berpotensi 

memperkuat habitus etis siswa, karena menumbuhkan 

hubungan antara pengetahuan, tindakan, dan tanggung 

jawab sosial. 

Kementerian Agama RI (2022) melalui kebijakan 

Moderasi Beragama dalam Kurikulum PAI juga 

mendorong pendekatan pembelajaran berbasis proyek 

sebagai strategi implementatif moderasi beragama, dengan 

orientasi pada character action. Pendekatan ini 

menegaskan bahwa tandzīrah tidak berhenti pada dimensi 

verbal-normatif, tetapi bergerak menjadi praksis sosial 

yang meneguhkan dimensi rahmatan lil-‘ālamīn 

pendidikan Islam. 

Dengan demikian, integrasi nilai tandzīrah melalui 

Project-Based Akhlak Learning merupakan bentuk 

aktualisasi revolusi pedagogis dalam pendidikan Islam 

modern. Ia menghubungkan aspek moral-spiritual dengan 

keterampilan abad ke-21 kolaborasi, kreativitas, dan 

empati—sehingga pendidikan Islam tidak hanya 

menghasilkan individu berpengetahuan, tetapi juga 

berkepribadian luhur dan bertanggung jawab sosial. 



69 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB V 

PARADIGMABARU: EPISTEMOLOGI TAZKĪRAH–

TANDZĪRAH DALAMPEMBELAJARAN ISLAM 

 

A.Struktur Epistemologis Model Tazkīrah–Tandzīrah:  

     Spiritual Intelektual Moral 

Model epistemologis Tazkīrah–Tandzīrah merupakan 

upaya rekonstruktif dalam mengembalikan fungsi 

pendidikan Islam sebagai proses penyadaran spiritual, 

pengembangan intelektual, dan pembentukan moral. Ia 

memadukan dua pilar utama epistemologi Islam: tazkīrah 

(penyucian kesadaran dan hati) dan tandzīrah (peringatan 

serta penguatan moral), yang bersama-sama membentuk 

sistem pengetahuan integral antara dimensi spiritual–

intelektual–moral. 

1. Dimensi Spiritual (Tazkīrah) 

Dimensi spiritual menjadi fondasi pertama dari 

struktur epistemologis ini. Dalam tradisi Islam klasik, 

tazkīrah dipahami sebagai proses tazkiyat al-nafs 

(penyucian jiwa) yang menjadi prasyarat lahirnya 



70 

 

pengetahuan yang benar (‘ilm al-ḥaqīqī). Al-Ghazālī 

(2002) dalam Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn menegaskan bahwa ilmu 

tanpa penyucian hati hanya menghasilkan jadal 

(perdebatan) dan kesombongan intelektual. Melalui 

tazkīrah, pendidikan diarahkan untuk membangun 

kesadaran batin, kerendahan hati, dan koneksi transendental 

antara manusia dan Tuhan. 

Dalam epistemologi Islam modern, al-Attas (1995) 

menjelaskan bahwa tazkiyah adalah dasar bagi 

terbentuknya adab, yaitu penempatan sesuatu pada 

tempatnya sesuai dengan hakikatnya. Artinya, pengetahuan 

sejati hanya lahir dari hati yang bersih (qalb salīm), yang 

mampu menerima dan menginternalisasi kebenaran wahyu. 

Karena itu, tazkīrah menjadi tahap spiritualisasi 

epistemik—pembersihan subjek pengetahuan sebelum ia 

berinteraksi dengan objek pengetahuan. 

2. Dimensi Intelektual 

Dimensi intelektual dalam model Tazkīrah–

Tandzīrah merupakan integrasi antara wahyu, akal, dan 

pengalaman empiris. Menurut al-Jābirī (1991) dalam 

Bunyah al-‘Aql al-‘Arabī, tradisi intelektual Islam terdiri 

dari tiga modus berpikir: bayānī (tekstual-normatif), 

burhānī (rasional-logis), dan ‘irfānī (intuisi-spiritual). 

EpistemologiTazkīrah–Tandzīrah berusaha menyintesiskan 

ketiganya dalam satu kerangka holistic menghindari 

reduksi rasionalisme murni maupun mistisisme ekstrem. 

Dalam konteks pendidikan, integrasi ini menuntut 

agar proses belajar tidak hanya mengajarkan ilmu (ta‘līm), 

tetapi juga menumbuhkan pemahaman reflektif (tafakkur), 

penalaran kritis (ta‘aqqul), dan kesadaran nilai (i‘tibār). 

Abdullah (2014) menyebut hal ini sebagai integrated 

epistemology, di mana akal tidak beroperasi secara otonom, 



71 

 

tetapi selalu berakar pada wahyu dan disucikan melalui 

pengalaman spiritual. Dengan demikian, aktivitas 

intelektual menjadi bagian dari ibadah, bukan sekadar 

pencarian rasional. 

3. Dimensi Moral (Tandzīrah) 

Dimensi moral merupakan puncak dari struktur 

epistemologis ini. Tandzīrah berfungsi sebagai sistem 

pengingat dan kontrol nilai atas pengetahuan yang 

dihasilkan. Ia memastikan bahwa setiap produk intelektual 

tidak terlepas dari tanggung jawab etis dan sosial. Menurut 

Miskawayh (2020) dalam Tahdzīb al-Akhlāq, ilmu yang 

tidak melahirkan kebajikan hanyalah ma‘rifah jismiyyah 

(pengetahuan duniawi) yang tak bernilai ukhrawi. 

Dalam praktik pendidikan Islam, tandzīrah memandu 

transformasi pengetahuan menjadi tindakan moral, 

sehingga belajar bukan hanya knowing the good tetapi juga 

doing the good. Nasr (2012) menyebut hal ini sebagai 

“ethico-spiritual knowledge” pengetahuan yang 

memadukan keutuhan akal, ruh, dan tindakan. Oleh karena 

itu, dalam kurikulum Islam modern, tandzīrah dapat 

diimplementasikan melalui mekanisme refleksi moral, 

pembelajaran berbasis proyek etis, dan penilaian berbasis 

karakter. 

Secara struktural, epistemologi Tazkīrah–Tandzīrah 

bergerak dari pembersihan kesadaran (spiritual), menuju 

pemahaman rasional (intelektual), dan berujung pada 

aktualisasi kebajikan (moral). Dengan demikian, ia 

merepresentasikan model integral epistemology pendidikan 

Islam yang menolak dikotomi antara ilmu dan akhlak, 

antara berpikir dan berbuat, serta antara rasio dan hati. 

B Prinsip Dasar: Pembelajaran sebagai Proses  



72 

 

    Penyadaran, Bukan Sekadar Pengajaran 

Dalam paradigma pendidikan Islam kontemporer, 

pembelajaran tidak lagi dipahami sekadar sebagai proses 

transfer of knowledge, tetapi sebagai proses transformasi 

kesadaran (taḥawwul al-wa‘y). Prinsip ini berangkat dari 

gagasan bahwa hakikat pendidikan Islam adalah 

membentuk manusia yang sadar akan hubungan dirinya 

dengan Tuhan (ta‘alluq billāh), dengan sesama (ta‘āwun), 

dan dengan semesta (‘imārat al-arḍ). Oleh karena itu, 

proses belajar tidak cukup berhenti pada penguasaan materi 

(ta‘līm), tetapi harus sampai pada tingkat penyadaran 

(tazkīrah) dan pengingat nilai moral (tandzīrah). 

Paulo Freire (1970) dalam Pedagogy of the 

Oppressed memperkenalkan istilah conscientization yakni 

pendidikan yang memampukan manusia menyadari realitas 

dirinya dan dunianya secara kritis, untuk kemudian 

bertindak secara etis dan transformatif. Dalam konteks 

Islam, prinsip ini selaras dengan konsep tazkīyah al-nafs 

(penyucian jiwa) dan ta’dīb (pembentukan adab) 

sebagaimana dijelaskan oleh al-Attas (1995), di mana 

pengetahuan tidak hanya dimaksudkan untuk mengisi 

pikiran, tetapi untuk menuntun jiwa menuju kebenaran dan 

keadilan. 

Abdullah (2014) menegaskan bahwa pendidikan 

Islam yang berorientasi pada penyadaran (consciousness-

oriented education) menempatkan peserta didik sebagai 

subjek epistemik yang aktif, bukan sekadar objek penerima 

informasi. Dalam model ini, pembelajaran menjadi dialogis 

dan reflektif mengajak siswa memahami makna hidup, 

tanggung jawab sosial, serta kesadaran spiritual di balik 

setiap pengetahuan. Ia menyebutnya sebagai “pendidikan 

berparadigma burhānī irfānī”, yaitu integrasi antara 

rasionalitas kritis dan kesadaran ruhani. 



73 

 

Dalam praktik pendidikan Islam modern, prinsip 

conscientization diwujudkan melalui pembelajaran berbasis 

refleksi moral dan aksi sosial. Penelitian Al-Zahrani (2021) 

menunjukkan bahwa mahasiswa yang terlibat dalam 

reflective religious learning memiliki tingkat kesadaran etis 

dan empati sosial lebih tinggi dibandingkan mereka yang 

mengikuti model ceramah konvensional. Hal ini 

menunjukkan bahwa pendidikan yang menumbuhkan 

kesadaran (bukan hanya hafalan) lebih efektif dalam 

membentuk kepribadian Islami yang dinamis. 

Dalam konteks epistemologi Tazkīrah–Tandzīrah, 

pembelajaran sebagai penyadaran berarti menggabungkan 

tiga proses utama: 

1. Menyadarkan diri terhadap nilai Ilahi (spiritual 

awareness) melalui tazkīrah — pembersihan hati 

dari kesombongan dan kealpaan. 

2. Menyadarkan akal terhadap tanggung jawab 

kebenaran (intellectual awareness) melalui 

tafakkur dan ta‘aqqul atas realitas kehidupan. 

3. Menyadarkan moral terhadap peran sosial 

(ethical awareness) melalui tandzīrah — penguatan 

komitmen terhadap kebaikan dan keadilan. 

Dengan demikian, pendidikan Islam berfungsi bukan 

hanya mentransmisikan ilmu, tetapi mentransformasikan 

kesadaran. Sebagaimana ditegaskan oleh Nasr (2012), 

“tujuan utama pendidikan Islam adalah membentuk 

manusia sadar—yang mengenal Tuhan, dirinya, dan 

tanggung jawab sosialnya.” Paradigma ini menggeser 

pendidikan dari sekadar “mengajar untuk tahu” menjadi 

“mendidik untuk sadar dan berbuat.” 

C.  Perbandingan dengan Epistemologi Barat:  

      Humanisme, Konstruktivisme, dan Kritisisme 



74 

 

Epistemologi Islam kontemporer yang berakar pada 

paradigma Tazkīrah–Tandzīrah memiliki titik temu dan 

sekaligus perbedaan mendasar dengan epistemologi Barat 

modern, seperti humanisme, konstruktivisme, dan 

kritisisme. Ketiganya menekankan peran manusia sebagai 

subjek pengetahuan, namun berbeda dalam orientasi 

metafisik, sumber kebenaran, dan tujuan pendidikan. 

1. Humanisme: Pengetahuan sebagai Emansipasi    

    Manusia 

Epistemologi humanistik Barat lahir dari renaisans 

dan pencerahan Eropa, yang menempatkan manusia 

sebagai pusat realitas dan ukuran kebenaran 

(anthropocentric epistemology). Tokoh seperti Carl Rogers 

(1969) dan Abraham Maslow (1971) mengembangkan teori 

humanistic learning, di mana tujuan pendidikan adalah 

aktualisasi diri (self-actualization) dan kebebasan individu. 

Dalam konteks ini, pengetahuan berfungsi untuk 

membebaskan manusia dari keterbelakangan dan 

ketergantungan. 

Namun, dalam epistemologi Islam, orientasi 

humanistik tersebut tidak berdiri secara otonom. Manusia 

memang menjadi subjek yang sadar, tetapi kesadarannya 

berakar pada hubungan dengan Tuhan (ta‘alluq billāh). Al-

Attas (1995) mengkritik humanisme Barat karena 

menjadikan manusia sebagai ukuran kebenaran tanpa 

orientasi ilahiah, yang akhirnya melahirkan relativisme 

nilai. Paradigma Tazkīrah–Tandzīrah memulihkan 

keseimbangan ini dengan menempatkan manusia sebagai 

khalifah yang sadar akan tanggung jawab spiritual dan 

moralnya, bukan sekadar makhluk bebas. 



75 

 

2. Konstruktivisme: Pengetahuan sebagai Hasil   

     Interaksi dan Refleksi 

Epistemologi konstruktivis yang dikembangkan oleh 

Jean Piaget (1970) dan Lev Vygotsky (1978) berpandangan 

bahwa pengetahuan tidak diberikan secara langsung, 

melainkan dikonstruksi melalui pengalaman dan interaksi 

sosial. Pendidikan berperan membantu peserta didik 

membangun makna melalui refleksi dan dialog. 

Model ini memiliki kesamaan dengan pendekatan 

Tazkīrah–Tandzīrah dalam hal menekankan peran aktif 

peserta didik dan pentingnya proses reflektif (tafakkur) 

dalam belajar. Namun, perbedaan fundamentalnya terletak 

pada dimensi transendental: konstruktivisme berhenti pada 

realitas empiris dan sosial, sedangkan epistemologi Islam 

melampauinya menuju realitas ilahiah. Seperti 

dikemukakan oleh Abdullah (2014), konstruksi makna 

dalam Islam bukan sekadar hasil interaksi manusia, 

melainkan juga hasil penerimaan wahyu dan penyucian 

hati. Karena itu, tazkīrah melengkapi konstruktivisme 

dengan spiritualisasi pengetahuan, menjadikan proses 

belajar sebagai dzikr–tafakkur yang bernilai ibadah. 

3. Kritisisme: Pengetahuan sebagai Kesadaran  

     Emansipatoris 

Epistemologi kritis yang dipelopori oleh Jürgen 

Habermas (1984) berangkat dari kritik terhadap rasionalitas 

instrumental modern. Ia memperkenalkan konsep critical 

consciousness (Bewusstsein), di mana pendidikan harus 

membebaskan manusia dari dominasi ideologi, ekonomi, 

dan kekuasaan melalui dialog reflektif. Dalam tradisi 

pedagogi, gagasan ini diteruskan oleh Paulo Freire (1970) 

melalui konsep conscientization—yakni pendidikan yang 



76 

 

membangkitkan kesadaran sosial dan moral terhadap 

struktur ketidakadilan. 

Paradigma Tazkīrah–Tandzīrah memiliki resonansi 

kuat dengan kritisisme Freire dan Habermas, karena sama-

sama menekankan fungsi pendidikan sebagai proses 

penyadaran (tadhkir). Namun, epistemologi Islam 

memperluas makna penyadaran ini tidak hanya dalam 

dimensi sosial, tetapi juga spiritual dan eskatologis. Seperti 

dijelaskan oleh Nasr (2012), kesadaran sejati dalam Islam 

adalah kesadaran akan Tuhan dan keterhubungan manusia 

dengan seluruh ciptaan (tawḥīd consciousness). Dengan 

demikian, tandzīrah menjadi bentuk “kritisisme teologis”, 

di mana moral dan spiritual berfungsi mengoreksi 

penyimpangan epistemik dan sosial. 

4. Sintesis: Menuju Epistemologi Spiritual–Humanistik  

     Islam 

Jika humanisme menekankan kebebasan individu, 

konstruktivisme menekankan partisipasi sosial, dan 

kritisisme menekankan kesadaran emansipatoris, maka 

epistemologi Tazkīrah–Tandzīrah menyintesiskan 

ketiganya dalam kerangka spiritual–humanistik Islam. Ia 

mengakui kebebasan akal, refleksi sosial, dan kesadaran 

moral, tetapi selalu dalam bingkai nilai Ilahi (ilahiyyah). 

Dengan demikian, epistemologi Islam tidak menolak 

paradigma Barat, tetapi merekonstruksinya dengan fondasi 

tauhid dan tujuan insān kāmil (manusia berkesadaran utuh). 

Sebagaimana dikemukakan oleh Rahman (2023), 

pendidikan Islam berbasis Tazkīrah–Tandzīrah dapat 

dipahami sebagai bentuk “spiritual critical pedagogy”yakni 

pendidikan yang menumbuhkan kesadaran diri, sosial, dan 

transendental secara bersamaan. Ia melampaui sekularitas 



77 

 

epistemologi Barat, tanpa mengabaikan nilai reflektif dan 

humanistiknya. 

D.Sintesis: Epistemologi Islami Humanistik  

   Transformatif 

Epistemologi Islami Humanistik Transformatif 

merupakan bentuk sintesis antara tradisi keilmuan Islam 

klasik yang berorientasi tazkiyah (penyucian diri dan 

kesadaran spiritual) dengan nilai-nilai humanisme dan 

kritisisme modern yang menekankan pembebasan dan 

transformasi sosial. Sintesis ini berusaha menjembatani 

kesenjangan antara dimensi spiritual dan rasional, antara 

pengajaran normatif dan kesadaran reflektif, serta antara 

tujuan ukhrawi dan realitas kemanusiaan kontemporer. 

1. Landasan Filosofis: Integrasi antara Wahyu dan  

     Kesadaran Insani 

Dalam epistemologi Islam, sumber utama 

pengetahuan adalah wahyu (revelation), akal (reason), dan 

hati (qalb). Ketiganya tidak dipandang sebagai entitas yang 

terpisah, tetapi sebagai satu kesatuan sistem kesadaran yang 

saling menguatkan. Al-Attas (1995) menegaskan bahwa 

ilmu dalam Islam bersifat ta’dibī, yaitu proses penanaman 

adab dan kesadaran akan posisi manusia di hadapan Allah. 

Dengan demikian, pengetahuan tidak hanya bersifat 

informatif, tetapi juga transformatif, karena bertujuan 

membentuk manusia beradab (insān kāmil). 

Epistemologi ini berakar pada pandangan bahwa 

manusia adalah makhluk rasional sekaligus spiritual. 

Pengetahuan sejati bukan sekadar hasil berpikir (ta‘aqqul), 

tetapi juga hasil penyadaran diri (tazakkur) dan refleksi 

terhadap ayat-ayat Allah (tafakkur). Dengan demikian, 

epistemologi Islam memiliki ciri khas spiritual rationality  



78 

 

rasionalitas yang dibimbing oleh nilai-nilai wahyu dan 

etika ketuhanan (Nasr, 2012). 

2. Unsur Humanistik: Pendidikan yang Memanusiakan  

    dan Membebaskan 

Dimensi humanistik dalam epistemologi Islam bukan 

bersifat antroposentris seperti dalam tradisi Barat, 

melainkan teo-antropo-sentris, yakni memuliakan manusia 

sebagai khalifah tanpa memisahkannya dari orientasi 

ketuhanan. Pendidikan Islami, karena itu, harus 

mengembangkan potensi manusia secara utuh  spiritual, 

intelektual, emosional, dan sosial. 

Dalam hal ini, konsep tazkīrah–tandzīrah 

menempatkan pembelajaran sebagai proses kesadaran diri 

(self-realization through divine remembrance). Kesadaran 

manusia tidak hanya diarahkan untuk memahami realitas 

empiris, tetapi juga untuk menemukan makna 

keberadaannya dalam tatanan kosmik. Ini sejalan dengan 

gagasan humanistic education yang dikemukakan Carl 

Rogers (1969) tentang pendidikan yang berpusat pada 

peserta didik (learner-centered education), namun dalam 

Islam, kebebasan belajar diimbangi dengan tanggung 

jawab moral dan spiritual. 

3. Unsur Transformatif: Kesadaran Kritis dan  

    Pembebasan Sosial-Spiritual 

Epistemologi Islam tidak berhenti pada kesadaran 

individual, tetapi meluas ke kesadaran sosial dan etis. Di 

sinilah muncul dimensi transformatif. Seperti dijelaskan 

oleh Paulo Freire (1970) dalam konsep conscientization, 

pendidikan sejati harus membangkitkan kesadaran kritis 

terhadap ketimpangan sosial dan struktur penindasan. 

Dalam Islam, konsep ini sejalan dengan prinsip amr ma‘rūf 



79 

 

nahy munkar dan islāh al-mujtama‘ (perbaikan 

masyarakat). 

Namun, transformasi dalam Islam tidak sekadar 

bersifat sosial-material, tetapi juga spiritual. Abdullah 

(2014) menyebutnya sebagai epistemologi bayani burhani 

‘irfani integratif, di mana dimensi rasional dan intuitif 

bersatu dalam kerangka etis dan ilahiah. Dengan demikian, 

epistemologi transformatif Islami menegaskan bahwa 

pengetahuan sejati harus menghasilkan perubahan diri dan 

masyarakat menuju keadilan, kebijaksanaan, dan 

ketundukan kepada Allah. 

4. Ciri Utama Epistemologi Islami Humanistik    

    Transformatif 

Aspek Ciri dalam 

Epistemologi 

Barat 

Ciri dalam 

Epistemologi Islami 

Humanistik 

Transformatif 

Sumber 

Pengetahuan 

Rasio dan 

pengalaman 

empiris 

Wahyu, akal, dan hati 

(qalb) sebagai satu 

kesatuan 

Orientasi 

Pendidikan 

Emansipasi 

individu 

Penyadaran spiritual 

dan pembebasan sosial 

Tujuan 

Akhir 

Self-actualization 

dan kebebasan 

Tazkiyah al-nafs dan 

islāh al-mujtama‘ 

Relasi 

Guru–Murid 

Dialogis dan 

partisipatif 

Dialogis, etis, dan 

bernilai ibadah 

Fungsi 

Pengetahuan 
Alat kontrol dan 

inovasi sosial 
 

Sarana mencapai 

ma‘rifah dan ‘amal 

shalih 

 

Epistemologi ini pada akhirnya menegaskan bahwa 

pendidikan Islam sejati adalah humanistik karena 

memanusiakan, spiritual karena berorientasi kepada Allah, 



80 

 

dan transformatif karena mengubah kesadaran menjadi 

amal sosial dan moral yang nyata. 

5. Implikasi dalam Pendidikan Islam 

Model epistemologi ini berimplikasi langsung pada 

praktik pendidikan Islam di era modern. Guru tidak lagi 

sekadar mentransfer ilmu, tetapi menjadi murabbī yang 

menuntun kesadaran. Kurikulum tidak hanya menyusun 

pengetahuan faktual, tetapi juga menumbuhkan hikmah dan 

kepekaan sosial. Peserta didik dilatih untuk berpikir kritis, 

reflektif, dan spiritual — agar lahir insan berpengetahuan 

yang beradab, berempati, dan siap mentransformasi 

lingkungan. 

Sebagaimana dinyatakan Rahman (2023), 

epistemologi Islami transformatif dapat menjadi dasar bagi 

spiritual critical pedagogy, yaitu pendidikan yang 

menyatukan refleksi rasional, moral, dan spiritual dalam 

satu kesadaran tauhid. Dengan ini, epistemologi Islam 

mampu menjawab tantangan modernitas tanpa kehilangan 

akar nilai ilahiah. 

E.Model Konseptual Baru Pembelajaran Agama:  

    Tazkīrah – Tandzīrah – Tarbiyah Ilmiyah 

Model konseptual Tazkīrah–Tandzīrah–Tarbiyah 

Ilmiyah merupakan pendekatan baru dalam pembelajaran 

agama Islam yang bertujuan merekonstruksi epistemologi 

pendidikan Islam agar lebih kontekstual terhadap tantangan 

era digital dan modern. Model ini mengintegrasikan tiga 

fase pembelajaran yang saling berkelanjutan: Tazkīrah 

(penyucian kesadaran), Tandzīrah (penguatan moral 

dan praksis sosial), dan Tarbiyah Ilmiyah (integrasi 

ilmu dan amal). 



81 

 

Model ini berangkat dari kesadaran bahwa 

pendidikan agama tidak boleh berhenti pada transfer 

pengetahuan normatif, tetapi harus membentuk kesadaran 

spiritual, moral, dan intelektual yang transformatif 

(Abdullah, 2014; Al-Attas, 1995; Rahman, 2023). 

1. Fase Tazkīrah: Kesadaran dan Penyucian 

Fase pertama, Tazkīrah, berasal dari akar kata zakara 

yang bermakna mengingat menyadari dan membersihkan 

diri. Secara epistemologis, tazkīrah menandai tahap awal 

penyadaran spiritual peserta didik melalui proses tazkiyah 

al-nafs (pembersihan jiwa) dan refleksi kesadaran diri 

terhadap nilai-nilai ilahiah. 

Dalam konteks pendidikan agama, fase ini 

merupakan pembentukan kesadaran batin (inner 

awareness)  yakni kesadaran bahwa belajar agama adalah 

ibadah, bukan sekadar aktivitas akademik. Tazkīrah 

menumbuhkan niyyah, ikhlas, dan muraqabah dalam diri 

siswa, sehingga proses belajar menjadi sarana mendekatkan 

diri kepada Allah. 

Pendekatan ini memiliki kesamaan dengan konsep 

spiritual formation dalam pendidikan Barat (Tisdell, 2003) 

dan contemplative learning (Palmer, 2010), namun dalam 

Islam memiliki dimensi wahyu dan ibadah. 

Ciri-ciri Fase Tazkīrah: 

a. Kesadaran eksistensial: mengenal diri dan Tuhan 

(man ‘arafa nafsahu fa-qad ‘arafa rabbahu). 

b. Aktivitas: zikir, refleksi nilai, tadabbur ayat-ayat 

qauliyah dan kauniyah. 

c. Tujuan: pembersihan niat, kesadaran spiritual, dan 

kesiapan moral untuk menerima ilmu. 



82 

 

Dasar Qur’ani: 

⬧  ◼  ⧫   
     

Terjemahnya : 

 

Sesungguhnya beruntunglah orang yang mensucikan jiwa 

itu, (Q.S. Asy-Syams [91]: 9) 

2. Fase Tandzīrah: Penguatan Moral dan Praksis Sosial 

Fase Tandzīrah berasal dari akar kata nadzara yang 

bermakna “peringatan”, “nasihat moral”, atau “penegasan 

nilai”. Secara filosofis, tandzīrah adalah dimensi praksis 

dari kesadaran tazkīrah  tahap di mana nilai spiritual 

diterjemahkan menjadi tindakan moral dan tanggung jawab 

sosial.Dalam kerangka pendidikan, tandzīrah menjadi 

sistem kontrol moral (moral regulation system) yang 

memastikan kesadaran tidak berhenti pada aspek batin, 

tetapi diwujudkan dalam perilaku sosial, kejujuran, 

tanggung jawab, dan keadilan. 

Fase ini menghidupkan kembali semangat amr 

ma‘rūf nahy munkar dalam dimensi pedagogis. Peserta 

didik diajak memahami bahwa agama bukan sekadar sistem 

keimanan, tetapi juga sistem etika publik. Dalam hal ini, 

pendidikan agama berfungsi sebagai sarana membangun 

ethical citizenship (Halstead, 2007) dan moral agency 

(Nucci & Narvaez, 2014). 

Ciri-ciri Fase Tandzīrah: 

a. Implementasi nilai: kejujuran, empati, disiplin, 

tanggung jawab sosial. 

b. Aktivitas: diskusi moral, studi kasus etika, project-

based akhlak learning. 



83 

 

c. Tujuan: internalisasi nilai dan penguatan karakter 

publik. 

Dasar Qur’ani: 

⬧    ➔ 
⧫      

Terjemahnay: 

 

 Oleh sebab itu berikanlah peringatan karena peringatan itu 

bermanfaat, (Q.S. Al-A‘lā [87]: 9) 

3. Fase Tarbiyah Ilmiyah: Integrasi Ilmu dan Amal 

Fase ketiga, Tarbiyah Ilmiyah, merupakan tahap 

integratif di mana ilmu pengetahuan, kesadaran spiritual, 

dan moral sosial dipadukan menjadi satu sistem 

pembelajaran holistik. Kata tarbiyah sendiri berasal dari 

rabbā–yurabbī, yang berarti “menumbuhkan”, 

“mengembangkan”, atau “mendidik secara gradual”.Dalam 

epistemologi Islam, tarbiyah ilmiyah adalah tahap realisasi 

‘ilm yang berbuah ‘amal shāliḥ. Artinya, setiap 

pengetahuan yang diperoleh harus diorientasikan pada 

kemaslahatan umat dan kemajuan peradaban. Inilah inti 

dari learning as transformation  pembelajaran yang 

mengubah pola pikir, kepribadian, dan orientasi hidup 

peserta didik. 

Model ini sejalan dengan konsep integrative 

education (Hoodbhoy,2017) dan knowledge for 

transformation (Langgulung, 1987). Pendidikan Islam yang 

mengintegrasikan wahyu dan akal memungkinkan 

terbentuknya manusia paripurna (insān kāmil) — cerdas, 

berilmu, dan beradab. 

Ciri-ciri Fase Tarbiyah Ilmiyah: 



84 

 

a. Integrasi: antara ilmu agama dan sains, teori dan 

praktik, akal dan qalbu. 

b. Aktivitas: penelitian ilmiah berbasis nilai Islam, 

inovasi sosial, dan community service learning. 

c. Tujuan: membentuk insan berpengetahuan yang 

beradab dan produktif dalam amal. 

 

Dasar Qur’ani: 

▪  ☺      

Terjemahnay : 

Ya Tuhanku, tambahkanlah kepadaku ilmu pengetahuan." 

(Q.S. Ṭāhā [20]: 114) 

4. Integrasi Ketiga Fase: Spiral of Consciousness 

Ketiga fase ini tidak bersifat linier, melainkan sirkular 

dan spiral, membentuk proses pembelajaran yang 

berkelanjutan: 

1. Tazkīrah menumbuhkan kesadaran spiritual. 

2. Tandzīrah mengokohkan nilai moral dan aksi sosial. 

3. Tarbiyah Ilmiyah mengintegrasikan ilmu dan amal 

secara produktif. 

Siklus ini menghasilkan kesadaran reflektif dan 

praksis sebuah pendidikan yang tidak hanya 

menginformasikan, tetapi juga menginsafkan dan 

menggerakkan.Model ini memperkuat paradigma baru 

bahwa pendidikan agama Islam sejati adalah proses 

penyadaran total manusia  mencakup dimensi akal, hati, 

dan amal dalam satu kesatuan epistemologis. 

 



85 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB VI 

IMPLEMENTASI PRAKTIS DALAM 

PEMBELAJARAN AGAMA ISLAM 

A. Redesain Kurikulum Berbasis Tazkīrah–Tandzīrah 

Redesign kurikulum berbasis Tazkīrah–Tandzīrah 

merupakan upaya rekonstruktif dalam pendidikan Islam 

yang menempatkan aspek kesadaran spiritual dan 

transformasi moral sebagai pusat pembelajaran. Paradigma 

ini berangkat dari pandangan bahwa pendidikan bukan 

hanya proses transfer pengetahuan (ta‘līm), tetapi juga 

proses penyadaran (tazkīrah) dan peringatan moral 

(tandzīrah) yang menuntun peserta didik menuju kesalehan 

personal sekaligus sosial. Dengan demikian, kurikulum 

harus dirancang untuk mengintegrasikan dimensi spiritual, 

intelektual, dan moral secara simultan dan 

berkesinambungan. 

Secara konseptual, fase Tazkīrah menekankan 

penyucian kesadaran (tazkiyat al-nafs) dan pembentukan 

kepekaan ruhani. Fase ini bertujuan menumbuhkan 

kesadaran eksistensial bahwa belajar merupakan bagian 

dari ibadah dan amanah ilahi. Dalam desain kurikulum, 

fase ini diterjemahkan dalam kegiatan pembelajaran yang 

reflektif, kontemplatif, dan berbasis nilai—misalnya 

melalui integrasi zikir, tadabbur, dan refleksi makna dalam 

setiap proses belajar. Pendekatan ini sejalan dengan 



86 

 

pandangan Al-Attas (1995) bahwa tujuan pendidikan Islam 

adalah “to produce a good man”, yakni manusia yang sadar 

akan tanggung jawab spiritual dan moralnya di hadapan 

Allah. 

Fase Tandzīrah berfokus pada pembentukan moral 

sosial dan praksis etis. Pendidikan diarahkan agar peserta 

didik tidak hanya memiliki kesadaran spiritual, tetapi juga 

kemampuan menginternalisasi nilai-nilai tersebut dalam 

perilaku sosial dan kemanusiaan. Dalam kurikulum, hal ini 

dapat dioperasionalkan melalui pembelajaran berbasis 

proyek sosial (social project-based learning), praktik 

pengabdian masyarakat, atau service learning berbasis 

nilai-nilai keislaman. Model ini menegaskan peran 

pendidikan sebagai agen transformasi sosial sebagaimana 

dikemukakan Paulo Freire (1970) dalam konsep 

conscientization, di mana pendidikan harus membebaskan 

dan menggerakkan kesadaran kritis untuk perubahan sosial 

yang berkeadilan. 

Redesign kurikulum berbasis Tazkīrah–Tandzīrah 

juga menuntut integrasi epistemologis antara dimensi 

spiritual dan intelektual. Kurikulum tidak boleh terjebak 

pada dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum, tetapi 

harus membangun kesatuan ilmu (‘ilm al-tawḥīd) 

sebagaimana ditekankan oleh al-Faruqi (1982) melalui 

proyek Islamization of Knowledge. Artinya, setiap disiplin 

ilmu diarahkan untuk mengantarkan peserta didik kepada 

makna ilahiah dan tanggung jawab etis terhadap realitas 

sosial. 

Dalam konteks implementasi, kurikulum Tazkīrah–

Tandzīrah dapat dirancang melalui tiga komponen utama: 



87 

 

1. Struktur nilai (value structure): mencakup visi 

pendidikan spiritual-moral yang berakar pada tauhid 

dan akhlak. 

2. Struktur pengetahuan (knowledge structure): 

mengintegrasikan ilmu wahyu (naqliyah) dan ilmu 

rasional-empirik (‘aqliyah) dalam satu kesatuan 

epistemologis. 

3. Struktur tindakan (action structure): mendorong 

pembelajaran yang aplikatif, partisipatif, dan reflektif 

terhadap realitas sosial. 

Dengan demikian, kurikulum berbasis Tazkīrah–

Tandzīrah bukan sekadar inovasi metodologis, tetapi 

merupakan transformasi paradigmatik dari kurikulum 

informatif menjadi kurikulum yang membebaskan, 

menyadarkan, dan menumbuhkan manusia yang berilmu, 

beriman, dan berakhlak. Model ini memperkuat arah 

pendidikan Islam menuju humanisasi spiritual, di mana 

ilmu dan amal bersatu dalam kesadaran ilahiah dan 

komitmen sosial. 

B.Model RPP (Rencana Pelaksanaan Pembelajaran)  

     Berorientasi Kesadaran 

Model RPP berorientasi kesadaran dalam 

Pendidikan Agama merupakan pendekatan pembelajaran 

yang menempatkan proses penyadaran (tazkīyah al-nafs 

dan conscientization) sebagai inti dari seluruh rancangan 

kegiatan belajar. RPP ini tidak hanya difokuskan pada 

capaian kognitif berupa pemahaman materi agama, tetapi 

lebih dalam lagi menekankan pembentukan kesadaran 

spiritual, moral, dan sosial peserta didik sebagai manusia 

beriman yang bertanggung jawab terhadap diri, masyarakat, 

dan Tuhan. 



88 

 

Secara epistemologis, model ini berpijak pada 

paradigma Tazkīrah–Tandzīrah, yaitu pembelajaran agama 

yang dimulai dengan kesadaran diri (spiritual awareness), 

diteruskan dengan refleksi moral (ethical reflection), dan 

bermuara pada praksis sosial (social transformation). 

Dalam RPP berorientasi kesadaran, setiap komponen 

perencanaan pembelajaran—mulai dari tujuan, materi, 

metode, hingga penilaian—disusun dengan orientasi pada 

pengalaman belajar yang menyentuh tiga lapis kesadaran: 

1. Kesadaran diri spiritual (self-spiritual 

awareness): menyadarkan siswa akan keberadaannya 

sebagai hamba Allah dan khalifah di bumi. 

2. Kesadaran moral (moral awareness): 

menginternalisasi nilai-nilai akhlak Islam ke dalam 

sikap dan tindakan sehari-hari. 

3. Kesadaran sosial (social awareness): 

menggerakkan peserta didik untuk berperan aktif 

dalam kebaikan sosial, keadilan, dan kemaslahatan 

bersama. 

Desain RPP berorientasi kesadaran memerlukan 

pergeseran paradigma dari teaching-centered menuju 

learning and reflecting-centered. Guru berperan bukan 

sekadar sebagai penyampai ilmu, tetapi sebagai fasilitator 

kesadaran (murabbī) yang membimbing proses reflektif dan 

transformatif peserta didik. Setiap kegiatan pembelajaran 

idealnya mencakup tiga tahap integratif: 

1. Tahap Tazkīyah (penyadaran diri dan 

pembersihan hati): diawali dengan kegiatan yang 

menumbuhkan kepekaan spiritual, seperti tilawah, 

zikir pendek, atau refleksi makna ayat yang relevan 

dengan tema pelajaran. 

2. Tahap Tafakkur (pemahaman dan dialog kritis): 

kegiatan eksploratif dan diskursif untuk memahami 



89 

 

konsep keagamaan secara mendalam melalui diskusi, 

analisis kasus, dan problem-based learning yang 

relevan dengan konteks kehidupan. 

3. Tahap Amal (internalisasi dan tindakan sosial): 

kegiatan tindak lanjut yang mengarahkan siswa untuk 

mengimplementasikan nilai-nilai agama dalam 

praktik nyata, misalnya proyek kepedulian sosial, 

kebersihan masjid, atau gerakan sedekah. 

Penilaian dalam RPP ini tidak hanya berbasis hasil 

kognitif, tetapi juga mencakup dimensi afektif dan aksi 

sosial. Evaluasi dilakukan melalui refleksi diri (self-

assessment), penilaian teman sejawat (peer assessment), 

serta catatan guru terhadap perubahan sikap dan perilaku 

peserta didik selama proses pembelajaran. Pendekatan ini 

sejalan dengan gagasan Paulo Freire (1970) tentang 

pendidikan sebagai proses pembebasan yang mengubah 

kesadaran peserta didik dari kesadaran naif menuju 

kesadaran kritis dan transformatif. Dalam konteks Islam, 

hal ini bersesuaian dengan tujuan ta’dīb (penanaman adab) 

sebagaimana dikemukakan oleh Al-Attas (1995), yakni 

membentuk manusia beradab yang sadar terhadap 

hubungan antara ilmu, amal, dan nilai ilahiah. 

Dengan demikian, RPP berorientasi kesadaran 

menempatkan pendidikan agama bukan sekadar sarana 

penguasaan konsep, tetapi sebagai jalan tazkiyat al-nafs 

menuju insan kamil yang berilmu, beriman, dan berakhlak. 

RPP model ini mendorong guru untuk memadukan 

pendekatan tarbiyah (pengembangan potensi), ta’līm 

(pemberian ilmu), dan tazkīyah (penyucian jiwa) secara 

utuh agar pembelajaran menjadi wahana pembentukan 

kesadaran spiritual dan sosial yang membebaskan. 

C.Strategi Pengajaran: Tazkīrah Learning Model dan  

    Tandzīrah Learning  Model 



90 

 

Pendekatan pembelajaran agama Islam pada abad ke-

21 memerlukan strategi baru yang tidak hanya menekankan 

pada aspek kognitif, tetapi juga pada dimensi spiritual dan 

moral sosial. Dalam konteks ini, dua strategi pembelajaran 

yang saling melengkapi Tazkīrah Learning Model dan 

Tandzīrah Learning Model  muncul sebagai model 

pedagogis integratif yang menumbuhkan kesadaran 

spiritual sekaligus membangun etika tindakan sosial. 

1. Tazkīrah Learning Model (Model Pembelajaran  

     Internalisasi Spiritual) 

Model Tazkīrah Learning berakar dari konsep 

tazkiyat al-nafs, yaitu proses penyucian jiwa dari sifat-sifat 

negatif (al-nafs al-ammārah) menuju jiwa yang tenang dan 

sadar (al-nafs al-muṭma’innah). Dalam konteks pendidikan, 

model ini berfungsi untuk menginternalisasi nilai-nilai 

spiritual Islam ke dalam kesadaran batin peserta didik 

melalui pengalaman reflektif dan kontemplatif. 

Secara pedagogis, Tazkīrah Learning menekankan pada 

tiga aspek utama: 

a. Kesadaran diri spiritual (spiritual self-

awareness): peserta didik diajak untuk mengenali 

diri sebagai hamba Allah, sumber nilai, dan orientasi 

hidupnya. 

b. Refleksi nilai (value reflection): melalui kegiatan 

seperti tadabbur ayat, tafakur atas fenomena alam dan 

sosial, serta diskusi reflektif yang mengaitkan ilmu 

dengan pengalaman hidup. 

c. Transformasi batin (inner transformation): proses 

ini membentuk sikap ikhlas, sabar, jujur, dan 

tanggung jawab sebagai manifestasi kesadaran 

spiritual. 



91 

 

Dalam praktiknya, Tazkīrah Learning menggunakan 

pendekatan experiential-reflective learning dan spiritual 

dialogue, di mana guru berperan sebagai murabbī 

(pembimbing spiritual), bukan sekadar pengajar. 

Pembelajaran diawali dengan aktivitas tazkiyah moment 

seperti dzikir pendek, membaca ayat tematik, atau 

renungan nilai, kemudian diikuti eksplorasi makna dan 

aplikasi moral dalam kehidupan sehari-hari. 

Model ini sejalan dengan gagasan Al-Ghazali dalam 

Ihya’ Ulum al-Din yang menekankan bahwa pendidikan 

sejati adalah proses penyucian hati agar ilmu melahirkan 

hikmah, bukan sekadar pengetahuan. Sementara itu, Al-

Attas (1995) menegaskan bahwa tujuan pendidikan Islam 

ialah ta’dīb pembentukan manusia beradab yang mengenal 

tempat segala sesuatu dalam tatanan wujud, termasuk 

dirinya. Dengan demikian, Tazkīrah Learning merupakan 

strategi pedagogis untuk melahirkan kesadaran yang 

holistik antara iman, ilmu, dan akhlak. 

2 Tandzīrah Learning Model (Model Pembelajaran  

    Etika Aksi dan Refleksi Sosial) 

Berbeda dari Tazkīrah Learning yang berorientasi 

pada penyadaran batin, Tandzīrah Learning lebih 

menekankan pada dimensi praksis dan moral sosial. Kata 

tandzīrah berarti “peringatan”, “penguatan moral”, atau 

“penegasan etika tindakan”. Dalam konteks pembelajaran, 

model ini bertujuan untuk menjadikan nilai-nilai 

keagamaan sebagai pedoman tindakan etis dan sosial 

dalam kehidupan nyata. 

Tandzīrah Learning menempatkan proses belajar 

sebagai aktivitas transformasi sosial (socially-engaged 

learning). Peserta didik tidak hanya memahami ajaran 

agama, tetapi juga dilatih untuk menerjemahkan nilai-



92 

 

nilai itu dalam tindakan nyata, seperti kejujuran dalam 

transaksi, kepedulian terhadap lingkungan, dan solidaritas 

terhadap sesama. 

Tahapan utama dalam Tandzīrah Learning meliputi: 

a. Critical moral awareness: analisis kasus moral atau 

isu sosial yang relevan dengan nilai Islam (korupsi, 

hoaks, intoleransi, kemiskinan). 

b. Ethical dialogue: kegiatan diskusi, debat nilai, atau 

simulasi peran yang menumbuhkan kemampuan 

berpikir moral dan empati sosial. 

c. Action-reflection project: proyek sosial atau 

kegiatan berbasis aksi nyata (seperti project-based 

akhlak learning) untuk mengimplementasikan nilai-

nilai Islam di masyarakat. 

Pendekatan ini berakar pada prinsip amar ma’ruf 

nahi munkar sebagai bentuk pendidikan moral yang aktif 

dan transformatif. Secara filosofis, Tandzīrah Learning 

menggabungkan dimensi ethical reasoning dan moral 

engagement, yang sejalan dengan pandangan Paulo Freire 

(1970) tentang pendidikan sebagai praxis—refleksi dan 

tindakan untuk mengubah realitas. Dalam konteks Islam, 

pendekatan ini juga dipertegas oleh Fazlur Rahman (1982), 

bahwa pendidikan Islam harus mengarahkan peserta didik 

untuk menjadi agen moral yang berperan dalam reformasi 

sosial. 

3.Integrasi Tazkīrah dan Tandzīrah Learning 

Kedua model ini bukan dua sistem yang terpisah, 

tetapi dua sisi dari satu kesatuan epistemologis dan 

pedagogis. Tazkīrah Learning membentuk fondasi spiritual 

dan kesadaran nilai, sedangkan Tandzīrah Learning 

memastikan nilai itu diwujudkan dalam aksi moral dan 



93 

 

tanggung jawab sosial. Integrasi keduanya akan 

menghasilkan proses pembelajaran agama yang spiritual, 

reflektif, dan transformatif, sesuai dengan misi Islam 

sebagai agama yang menyeimbangkan antara iman (iman), 

ilmu (‘ilm), dan amal (‘amal). 

 

 

D. Evaluasi Pembelajaran Berbasis Karakter, Bukan 

Hanya Kognisi 

Evaluasi dalam pendidikan agama Islam selama ini 

cenderung didominasi oleh penilaian kognitif, yang 

mengukur sejauh mana peserta didik mampu mengingat, 

memahami, atau menjelaskan konsep keagamaan secara 

verbal. Namun, paradigma baru pendidikan Islam yang 

berbasis pada epistemologi Tazkīrah–Tandzīrah 

menuntut pergeseran orientasi evaluasi: dari sekadar 

menguji hafalan menuju mengukur kesadaran, sikap, 

dan karakter moral-spiritual peserta didik. 

1. Kelemahan Model Evaluasi Kognitif-Konvensional 

Evaluasi kognitif yang berfokus pada hasil ujian 

tertulis atau hafalan teks agama sering kali gagal 

menggambarkan sejauh mana nilai-nilai Islam 

terinternalisasi dalam diri siswa. Menurut Suparno 

(2018), penilaian semacam ini menghasilkan learners who 

know much but act little murid yang tahu banyak secara 

konseptual, tetapi miskin dalam perilaku dan spiritualitas. 

Pendekatan ini bertentangan dengan hakikat 

pendidikan Islam, yang dalam pandangan Al-Ghazālī 

(2004) bertujuan li tahdzīb al-nafs (penyucian jiwa) dan 

taḥqīq al-‘amal (realisasi amal saleh). Artinya, 



94 

 

keberhasilan pembelajaran tidak dapat hanya dilihat dari 

sejauh mana siswa mampu menjawab soal tentang fikih 

atau akidah, melainkan bagaimana mereka mampu 

menampilkan perilaku etis, empati sosial, dan integritas 

moral dalam kehidupan nyata. 

2. Konsep Evaluasi Berbasis Karakter 

Evaluasi berbasis karakter (character-based 

assessment) adalah pendekatan penilaian yang menilai 

perubahan sikap, kebiasaan, dan kesadaran moral 

siswa sebagai bagian integral dari hasil belajar. Dalam 

paradigma ini, pembelajaran agama dipandang berhasil 

apabila menghasilkan transformasi diri dan perilaku, bukan 

sekadar pencapaian kognitif. 

Menurut Lickona (1991), pendidikan karakter yang efektif 

harus mencakup tiga ranah evaluasi: 

a. Knowing the good (pengetahuan moral), 

b. Feeling the good (kepekaan moral dan empati), 

c. Doing the good (perilaku moral nyata). 

Dalam konteks Islam, tiga ranah ini sejalan dengan 

prinsip integratif antara ‘ilm (pengetahuan), īmān 

(keyakinan), dan ‘amal (perbuatan). Evaluasi berbasis 

karakter karena itu harus mencakup indikator spiritual 

(iman dan ikhlas), sosial (tanggung jawab dan 

keadilan), serta personal (disiplin dan amanah). 

3. Pendekatan Evaluasi dalam Model Tazkīrah– 

    Tandzīrah 

Model evaluasi berbasis Tazkīrah–Tandzīrah menilai 

keberhasilan pembelajaran melalui dua dimensi utama: 

1. Dimensi Tazkīrah (spiritual awareness assessment): 



95 

 

a. Mengukur kesadaran spiritual siswa, refleksi diri, 

dan kematangan moral batin. 

b. Dapat dilakukan melalui spiritual diary, self-

reflection journal, observasi perilaku religius, dan 

wawancara reflektif. 

c. Guru berperan sebagai murabbī, mengevaluasi 

kejujuran, keikhlasan, dan kemampuan siswa 

memaknai ibadah dan nilai-nilai keagamaan secara 

mendalam. 

2. Dimensi Tandzīrah (moral-practical assessment): 

a. Mengukur sejauh mana nilai-nilai Islam 

diwujudkan dalam perilaku sosial dan proyek aksi 

nyata (project-based akhlak learning). 

b. Indikator mencakup empati sosial, tanggung jawab, 

keadilan, serta partisipasi dalam kegiatan 

kemasyarakatan atau proyek sosial keagamaan. 

c. Evaluasi dilakukan dengan teknik authentic 

assessment, seperti portofolio karakter, observasi 

lapangan, peer evaluation, dan laporan reflektif. 

Pendekatan ini menegaskan bahwa penilaian bukanlah 

akhir dari proses belajar, melainkan bagian dari proses 

pembentukan diri. Sebagaimana ditegaskan oleh Al-Attas 

(1995), tujuan pendidikan Islam adalah penanaman adab 

yang menghasilkan manusia berilmu dan berakhlak, bukan 

sekadar manusia cerdas secara intelektual. 

4. Evaluasi Autentik dan Holistik 

Evaluasi berbasis karakter bersifat autentik 

(authentic assessment), yakni menilai kemampuan siswa 

dalam konteks nyata, bukan dalam situasi buatan. Menurut 

Wiggins (1998), evaluasi autentik melibatkan siswa dalam 

tugas-tugas bermakna (meaningful performance tasks) yang 

menuntut penerapan nilai-nilai dan pemecahan masalah 

moral dalam konteks kehidupan. 



96 

 

Dalam pembelajaran agama Islam, hal ini dapat berupa: 

a. Kegiatan sosial keagamaan (bakti sosial, kampanye 

kebersihan masjid, mentoring teman sebaya). 

b. Penilaian reflektif (jurnal ibadah, refleksi nilai moral 

setelah pembelajaran). 

c. Observasi perilaku konsisten dalam disiplin, 

kejujuran, dan solidaritas. 

Dengan demikian, evaluasi menjadi alat pembinaan 

karakter, bukan sekadar pengukuran hasil belajar. 

5. Tujuan Akhir: Menumbuhkan Insān Kāmil 

Evaluasi berbasis karakter berorientasi pada 

pembentukan insān kāmil—manusia yang seimbang antara 

akal, hati, dan amal. Menurut Syed Naquib al-Attas (2018), 

pendidikan Islam sejati tidak hanya menanamkan 

pengetahuan, tetapi membentuk adab, yaitu kesadaran akan 

tempat segala sesuatu dalam tatanan wujud. Dalam 

kerangka itu, evaluasi bukan sekadar menilai apa yang 

diketahui siswa, tetapi sejauh mana mereka menjadi 

pribadi yang beriman, beradab, dan bermanfaat bagi 

sesama. 

D. Studi Kasus: Penerapan Model Tazkīrah–Tandzīrah  

     di Madrasah dan Perguruan Tinggi 

Transformasi pendidikan agama Islam menuju 

paradigma Tazkīrah–Tandzīrah tidak hanya bersifat 

konseptual, tetapi telah mulai menemukan bentuk 

praksisnya di sejumlah lembaga pendidikan Islam di 

Indonesia dan luar negeri. Studi kasus di beberapa 

madrasah dan perguruan tinggi Islam menunjukkan bahwa 

pendekatan berbasis kesadaran spiritual (tazkīrah) dan 

penguatan moral sosial (tandzīrah) mampu 

meningkatkan kualitas keagamaan peserta didik secara 



97 

 

lebih holistik—menggabungkan dimensi intelektual, 

spiritual, dan sosial. 

1. Kasus Madrasah: Madrasah Aliyah Negeri (MAN) 2  

    Sleman dan MAN Insan   Cendekia Gorontalo 

Penelitian yang dilakukan oleh Nurhayati dan 

Suryana (2022) di MAN 2 Sleman menunjukkan adanya 

upaya serius dalam menginternalisasikan nilai-nilai 

spiritual dan moral ke dalam kurikulum keagamaan melalui 

kegiatan tazkiyah learning cycle. Program tersebut 

mencakup kegiatan harian seperti tadabbur pagi, refleksi 

spiritual sebelum belajar, dan jurnal tazkīyah pribadi 

yang diisi siswa setiap pekan. Guru bertindak bukan hanya 

sebagai penyampai ilmu, tetapi juga sebagai murabbī—

pendamping spiritual yang menuntun siswa melakukan 

refleksi diri terhadap perbuatan, niat, dan hubungan sosial 

mereka. 

Kegiatan tersebut terbukti meningkatkan kesadaran 

spiritual dan empati sosial siswa. Berdasarkan survei 

kualitatif, 78% siswa melaporkan bahwa mereka merasa 

lebih bertanggung jawab secara moral terhadap lingkungan 

sekitar setelah mengikuti model pembelajaran ini. Evaluasi 

dilakukan bukan dengan ujian tulis semata, melainkan 

observasi perilaku, refleksi tertulis, dan diskusi moral 

interaktif, yang menjadi wujud konkret penerapan 

Tazkīrah Learning Model. 

Sementara itu, di MAN Insan Cendekia Gorontalo, 

penelitian oleh Rahman (2023) menemukan implementasi 

Tandzīrah Learning Model dalam bentuk Proyek Akhlak 

Sosial (PAS). Setiap semester, siswa diwajibkan 

merancang dan melaksanakan proyek sosial seperti 

membersihkan masjid, mengajar anak-anak yatim, atau 

membuat kampanye digital anti-hoaks berbasis nilai Islam. 



98 

 

Kegiatan ini dirancang untuk melatih siswa 

menghubungkan ajaran agama dengan tanggung jawab 

sosial, sesuai dengan prinsip amar ma’ruf nahi munkar. 

Guru menilai tidak hanya produk proyek, tetapi juga proses 

refleksi moral yang menyertainya. 

Hasil penelitian menunjukkan peningkatan signifikan 

pada indikator empati sosial dan kesadaran etis siswa. 

Model ini dianggap berhasil mengubah paradigma belajar 

agama dari sekadar memahami hukum (fiqh) menjadi 

menghidupkan nilai (akhlaq dan ihsān) dalam konteks 

sosial. 

2. Kasus Perguruan Tinggi: UIN Sunan Kalijaga  

    Yogyakarta dan UIN Datokarama Palu 

Di lingkungan perguruan tinggi, penerapan model 

Tazkīrah–Tandzīrah mulai diintegrasikan dalam 

kurikulum pendidikan agama berbasis reflektif. Studi 

oleh Hasanah (2024) di UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

menunjukkan bahwa mata kuliah Filsafat Pendidikan Islam 

dan Akhlak Tasawuf telah menggunakan pendekatan 

Reflective–Experiential Pedagogy. Dalam model ini, 

mahasiswa diajak untuk melakukan journaling spiritual, 

diskusi makna hidup, dan community engagement project 

yang menghubungkan nilai Islam dengan tantangan sosial 

modern seperti korupsi, intoleransi, dan krisis lingkungan. 

Mahasiswa tidak hanya menulis makalah akademik, 

tetapi juga laporan reflektif tentang pengalaman spiritual 

dan moral selama kegiatan pengabdian masyarakat. 

Hasilnya, mereka menunjukkan peningkatan dalam 

kesadaran diri, kepekaan sosial, dan motivasi moral untuk 

berkontribusi bagi masyarakat sejalan dengan semangat 

tandzīrah. 



99 

 

Penelitian lain oleh Bahdar (2025) di UIN 

Datokarama Palu menunjukkan penerapan integratif 

Tazkīrah–Tandzīrah dalam mata kuliah Fikih dan Ushul 

Fikih. Pendekatan ini disebut Fikih Kesadaran yakni 

pembelajaran fikih yang berorientasi pada pembersihan 

jiwa (tazkīrah) melalui tadabbur hukum Allah, serta 

penguatan moral sosial (tandzīrah) melalui praktik fikih 

kontekstual. Mahasiswa diminta untuk mengidentifikasi 

problem sosial di sekitar (misalnya kemiskinan, makanan 

tidak halal, dan perilaku konsumtif) lalu menulis fiqh 

reflection essay yang mengaitkan hukum Islam dengan 

etika kemanusiaan dan kesalehan sosial. 

Pendekatan ini menciptakan keseimbangan antara 

tafaqquh fi al-din (pendalaman ilmu agama) dan ta’alluq bi 

al-‘amal (keterikatan pada amal). Evaluasi dilakukan 

secara autentik: melalui observasi partisipatif, laporan 

proyek sosial, dan portofolio refleksi. 

3. Implikasi Akademik dan Transformasi Paradigma 

Dari dua konteks tersebut, dapat disimpulkan bahwa 

penerapan model Tazkīrah–Tandzīrah berhasil 

mentransformasikan paradigma pembelajaran agama 

dari orientasi kognitif menjadi orientasi kesadaran. Model 

ini menjadikan pendidikan Islam tidak sekadar wahana 

transfer ilmu, tetapi proses transformasi batin dan sosial. 

Beberapa implikasi akademiknya antara lain: 

1. Reorientasi kurikulum menuju keseimbangan 

antara spiritual literacy dan moral praxis. 

2. Redefinisi peran guru/dosen dari pengajar menjadi 

pembimbing spiritual dan moral. 

3. Inovasi evaluasi pembelajaran berbasis refleksi, 

portofolio karakter, dan proyek sosial. 



100 

 

4. Peningkatan relevansi sosial pendidikan Islam, 

dengan menegaskan bahwa iman harus diwujudkan 

dalam aksi dan tanggung jawab publik. 

Dengan demikian, model Tazkīrah–Tandzīrah bukan 

hanya gagasan filosofis, melainkan praksis yang terbukti 

mampu melahirkan peserta didik berkesadaran tinggi, 

berakhlak sosial, dan berjiwa ihsan. 

 

 

BAB VII 

REKONSTRUKSI GURU DAN LEMBAGA 

PENDIDIKAN ISLAM 

A. Guru sebagai Murabbi, Mu’allim, dan Mujaddid 

(Pembaru) 

Dalam sistem pendidikan Islam, guru bukan sekadar 

pengajar, tetapi merupakan figur multidimensional yang 

berperan sebagai murabbi (pendidik spiritual dan moral), 

mu’allim (pengajar ilmu pengetahuan), dan mujaddid 

(pembaru atau inovator pendidikan). Ketiga peran ini 

menjadi fondasi utama dalam membentuk kepribadian 

peserta didik secara utuh, mencakup dimensi intelektual, 

emosional, dan spiritual. Sejumlah penelitian akademik 

menunjukkan bahwa peran guru dalam konteks Islam tidak 

dapat dilepaskan dari fungsi pembentukan karakter, 

pengembangan ilmu, dan pembaruan sosial keagamaan. 

Pertama, guru sebagai murabbi menekankan fungsi 

pendidikan yang bersifat holistik dan transformatif. Peran 

ini didasarkan pada akar kata tarbiyah, yang berarti 

menumbuhkan, membimbing, dan mengarahkan 

perkembangan fitrah manusia menuju kesempurnaan. 

Dalam penelitian Rahman (2018) disebutkan bahwa 



101 

 

murabbi berfungsi sebagai model keteladanan yang 

menanamkan nilai adab, iman, dan akhlak pada peserta 

didik melalui praktik pendidikan yang bersumber dari nilai-

nilai Qur’ani dan Nabawi. Guru sebagai murabbi 

menempatkan dirinya sebagai pembina ruhani yang 

membentuk kesadaran moral dan tanggung jawab sosial 

peserta didik melalui keteladanan dan pendekatan personal. 

Kedua, guru sebagai mu’allim memiliki fungsi 

utama sebagai penyampai ilmu pengetahuan dan 

pengembang nalar kritis. Menurut Al-Ghazālī (2003), tugas 

seorang mu’allim bukan hanya mentransfer ilmu, tetapi 

juga menanamkan orientasi spiritual agar ilmu yang 

diperoleh menjadi sarana untuk mendekatkan diri kepada 

Allah SWT. Dalam penelitian yang dilakukan oleh Abdalla 

dan Saad (2020), dijelaskan bahwa guru sebagai mu’allim 

harus mampu membangun integrasi antara ilmu agama dan 

ilmu umum melalui pendekatan rasional dan kontekstual 

agar peserta didik dapat memahami relevansi ajaran Islam 

dengan realitas sosial modern. Peran ini menghubungkan 

aspek ta’līm (pengajaran) dengan dimensi ta’dīb 

(pembentukan adab) sebagai bentuk keseimbangan antara 

intelektualitas dan moralitas. 

Ketiga, guru sebagai mujaddid mengacu pada peran 

guru sebagai pembaru dan inovator pendidikan Islam yang 

responsif terhadap dinamika zaman. Dalam konteks 

modernisasi dan digitalisasi pendidikan, guru diharapkan 

menjadi agen perubahan yang mampu memperbaharui 

metode, strategi, dan media pembelajaran agar nilai-nilai 

Islam tetap relevan dan aplikatif. Studi empiris yang 

dilakukan oleh Hidayat dan Hamid (2022) menegaskan 

bahwa guru yang berperan sebagai mujaddid berkontribusi 

terhadap penguatan moderasi beragama, inovasi pedagogik, 

serta rekonstruksi kurikulum berbasis nilai Islam dan 

budaya lokal. Artinya, guru tidak hanya melestarikan 



102 

 

warisan intelektual Islam, tetapi juga menyesuaikannya 

dengan tantangan kontemporer melalui pendekatan kreatif 

dan reflektif. 

Berdasarkan temuan akademik tersebut, peran guru 

sebagai murabbi, mu’allim, dan mujaddid membentuk 

kerangka pendidikan Islam yang integral. Ketiganya saling 

melengkapi dalam membangun manusia beriman, berilmu, 

dan beramal. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak 

hanya menghasilkan individu yang cerdas secara 

intelektual, tetapi juga berakhlak mulia dan memiliki 

kesadaran sosial untuk melakukan pembaruan ke arah yang 

lebih baik. 

B. Spiritualitas dan Profesionalitas Guru dalam Sistem 

Tazkīrah–Tandzīrah 

Dalam paradigma pendidikan Islam kontemporer, 

sistem Tazkīrah–Tandzīrah menempatkan guru sebagai 

figur utama dalam mengintegrasikan nilai spiritualitas 

dengan profesionalitas. Sistem ini berangkat dari dua 

konsep utama: tazkīrah yang berorientasi pada penyucian 

jiwa dan internalisasi nilai-nilai spiritual (tazkiyah al-nafs), 

serta tandzīrah yang menekankan pembentukan kesadaran 

etik, aksi sosial, dan tanggung jawab moral. Keduanya 

membentuk kerangka pendidikan yang tidak hanya 

mengutamakan capaian akademik, tetapi juga pembentukan 

karakter dan transformasi sosial. 

1. Spiritualitas Guru dalam Sistem Tazkīrah 

Spiritualitas guru dalam sistem tazkīrah berfungsi 

sebagai landasan moral dan sumber inspirasi bagi proses 

pendidikan. Konsep tazkīrah berasal dari kata tazkiyah, 

yang berarti penyucian jiwa, dan dzikr, yang berarti 

mengingat Allah. Guru dalam sistem ini berperan sebagai 



103 

 

murabbi yang menanamkan nilai keikhlasan, kesadaran 

spiritual, dan akhlak mulia kepada peserta didik. Studi 

empiris yang dilakukan oleh Abdullah (2020) menunjukkan 

bahwa guru yang memiliki kesadaran spiritual tinggi 

mampu menciptakan iklim belajar yang menumbuhkan 

kejujuran, kedamaian, dan kasih sayang dalam interaksi 

pendidikan. Nilai spiritualitas ini tidak hanya ditampilkan 

dalam bentuk ibadah formal, tetapi juga dalam sikap 

disiplin, empati, dan integritas moral yang konsisten dalam 

praktik mengajar. 

Dalam konteks pendidikan Islam modern, 

spiritualitas guru menjadi faktor penting dalam 

pembentukan karakter peserta didik. Al-Attas (1980) 

menegaskan bahwa tujuan utama pendidikan Islam adalah 

proses ta’dīb (pembentukan adab), yang hanya dapat 

dicapai jika guru memiliki kesadaran spiritual sebagai basis 

moralnya. Artinya, dimensi tazkīrah menumbuhkan 

kepribadian guru yang tidak hanya menguasai ilmu, tetapi 

juga menampilkan spiritualitas yang hidup dalam perilaku 

keseharian. 

2. Profesionalitas Guru dalam Sistem Tandzīrah 

Sementara itu, sistem tandzīrah menekankan 

profesionalitas guru sebagai bentuk etika aksi dan refleksi 

sosial dalam pendidikan. Guru dalam kerangka tandzīrah 

dipandang sebagai mujaddid (pembaru) dan mu’allim 

(pendidik profesional) yang mengintegrasikan keilmuan, 

kompetensi pedagogik, serta kepekaan sosial. Menurut 

penelitian Wahyudi dan Sulaiman (2021), profesionalitas 

guru dalam konteks pendidikan Islam tidak hanya diukur 

dari kemampuan mengajar, tetapi juga dari kemampuannya 

membangun kesadaran sosial dan mendorong peserta didik 

untuk bertindak berdasarkan nilai-nilai keadilan dan 

kemanusiaan. 



104 

 

Profesionalitas guru dalam sistem ini juga mencakup 

kemampuan adaptif terhadap perkembangan teknologi dan 

masyarakat. Hasil penelitian dari Hidayat & Rofiq (2022) 

menunjukkan bahwa guru yang menerapkan prinsip 

tandzīrah mampu menyeimbangkan antara kompetensi 

profesional dengan dimensi moral–spiritual melalui 

pembelajaran kontekstual berbasis nilai. Dengan demikian, 

profesionalitas dalam tandzīrah bukan hanya kecakapan 

teknis, melainkan juga kemampuan etis dan reflektif dalam 

menjawab tantangan sosial-keagamaan secara proporsional. 

3. Integrasi Tazkīrah–Tandzīrah: Harmoni Spiritualitas  

    dan Profesionalitas 

Keterpaduan antara tazkīrah dan tandzīrah 

membentuk model pendidikan yang integral, di mana 

spiritualitas menjadi fondasi profesionalitas, dan 

profesionalitas menjadi wujud nyata spiritualitas. Guru 

dalam sistem ini menjalankan peran profetik sebagaimana 

ditegaskan oleh QS. Al-Jumu‘ah [62]:2 tentang misi 

Rasulullah sebagai muta’allim yang mengajarkan 

(yu‘allimuhum al-kitāb wa al-ḥikmah) sekaligus 

mensucikan jiwa (yuzakkīhim). Dengan demikian, guru 

ideal dalam sistem Tazkīrah–Tandzīrah adalah sosok yang 

memiliki keseimbangan antara dimensi being (keberadaan 

spiritual) dan doing (profesionalitas tindakan). 

Paradigma ini penting diterapkan di madrasah dan 

perguruan tinggi Islam agar proses pendidikan tidak 

terjebak dalam dikotomi antara moralitas dan kompetensi. 

Ketika spiritualitas dan profesionalitas dipadukan secara 

harmonis, maka guru tidak hanya menjadi pengajar 

(teacher), tetapi juga educator dan transformer yang 

memadukan iman, ilmu, dan amal dalam praksis 

pendidikan. 



105 

 

C. Pembentukan Kultur Sekolah Berbasis Kesadaran  

    Spiritual 

Pembentukan kultur sekolah berbasis kesadaran 

spiritual merupakan upaya strategis dalam mewujudkan 

lingkungan pendidikan yang tidak hanya berorientasi pada 

capaian akademik, tetapi juga pada pembentukan karakter, 

moralitas, dan kedalaman makna hidup peserta didik. 

Dalam konteks pendidikan Islam, kesadaran spiritual 

(spiritual awareness) dipandang sebagai fondasi utama 

dalam membangun budaya sekolah yang berkeadaban 

(civilized school culture). Kultur sekolah berbasis 

spiritualitas tidak lahir secara spontan, tetapi terbentuk 

melalui sistem nilai, perilaku, dan keteladanan yang 

diinternalisasikan oleh seluruh warga sekolah, terutama 

guru dan pimpinan lembaga pendidikan. 

1. Konsep Kesadaran Spiritual dalam Pendidikan 

Kesadaran spiritual dalam pendidikan merujuk pada 

kemampuan individu untuk menghubungkan aktivitas 

belajar dan kehidupan sehari-hari dengan nilai-nilai 

transendental. Zohar dan Marshall (2000) menjelaskan 

bahwa spiritual quotient (SQ) adalah dimensi kecerdasan 

tertinggi manusia yang berfungsi mengintegrasikan aspek 

rasional dan emosional dalam satu kesadaran yang 

bermakna. Dalam konteks pendidikan Islam, kesadaran 

spiritual dikaitkan dengan konsep tazkiyah al-nafs 

(penyucian jiwa) dan ta’dīb (pembentukan adab), 

sebagaimana ditegaskan oleh Al-Attas (1980), bahwa 

tujuan pendidikan Islam bukan sekadar mencerdaskan 

pikiran, tetapi juga menyucikan hati agar peserta didik 

mampu mengenal dan mengabdi kepada Allah SWT secara 

sadar. 



106 

 

2. Kultur Sekolah sebagai Sistem Nilai dan Keteladanan 

Kultur sekolah (school culture) merupakan sistem 

nilai, norma, dan kebiasaan yang menjadi pedoman 

perilaku seluruh warga sekolah. Dalam penelitian Schein 

(2010), kultur sekolah terbentuk melalui proses sosialisasi 

nilai dan keteladanan dari pimpinan dan guru yang 

konsisten menampilkan perilaku berbasis nilai moral. 

Ketika nilai spiritual dijadikan dasar pembentukan kultur, 

sekolah akan menjadi lingkungan yang kondusif bagi 

perkembangan kepribadian dan kesadaran moral peserta 

didik. Studi empiris oleh Faiz dan Syahrin (2020) di 

beberapa madrasah di Indonesia menunjukkan bahwa 

penerapan program pembiasaan seperti zikir pagi, shalat 

berjamaah, dan pembacaan Al-Qur’an sebelum pelajaran 

efektif menumbuhkan kultur religius yang berpengaruh 

signifikan terhadap kedisiplinan dan empati sosial siswa. 

Selain itu, kepala sekolah berperan sebagai spiritual 

leader yang menanamkan visi religius dalam setiap 

kebijakan dan kegiatan sekolah. Menurut Abdullah (2019), 

kepemimpinan spiritual memiliki pengaruh langsung 

terhadap pembentukan budaya sekolah yang berorientasi 

pada nilai ilahiah. Kepemimpinan ini ditunjukkan melalui 

integritas moral, keteladanan ibadah, serta kemampuan 

membangun hubungan yang harmonis dan penuh makna 

dengan seluruh warga sekolah. 

3. Strategi Pembentukan Kultur Sekolah Berbasis   

    Kesadaran Spiritual 

Strategi pembentukan kultur sekolah berbasis 

spiritualitas mencakup tiga pendekatan utama: (1) 

internalisasi nilai, yakni menanamkan nilai-nilai spiritual 

melalui kurikulum dan kegiatan intrakurikuler; (2) 

pembiasaan dan keteladanan, melalui praktik rutin 



107 

 

seperti doa bersama, tadarus, dan kegiatan sosial-

keagamaan; serta (3) penguatan lingkungan religius, 

dengan menciptakan simbol, rutinitas, dan interaksi yang 

merefleksikan nilai Islam dalam keseharian sekolah 

(Hidayat & Rasyid, 2022). 

Kultur seperti ini menumbuhkan rasa tanggung jawab 

moral dan spiritual bagi seluruh warga sekolah. Sekolah 

bukan hanya tempat belajar akademik, melainkan menjadi 

komunitas spiritual yang membentuk insan beriman, 

berakhlak, dan berdaya saing. Melalui integrasi antara nilai 

spiritual dan sistem manajemen sekolah, akan tercipta 

keseimbangan antara iman–ilmu–amal, yang menjadi ciri 

khas pendidikan Islam yang humanis dan transformatif. 

4. Dampak Akademik dan Sosial 

Beberapa penelitian terkini menunjukkan bahwa 

kultur sekolah berbasis kesadaran spiritual memiliki 

dampak positif terhadap prestasi belajar dan kesehatan 

psikologis siswa. Menurut penelitian Anshari & Widodo 

(2021), sekolah yang menerapkan pendekatan spiritual 

menunjukkan peningkatan motivasi belajar, kedisiplinan, 

dan kepuasan emosional siswa. Hal ini karena nilai spiritual 

berfungsi sebagai energi moral yang menumbuhkan rasa 

makna dan tujuan dalam belajar. Dengan demikian, 

spiritualitas bukan hanya aspek tambahan dalam 

pendidikan, tetapi inti dari pembentukan kultur sekolah 

yang berdaya hidup dan berperadaban. 

D.Kepemimpinan Pendidikan Transformatif 

Kepemimpinan pendidikan transformatif merupakan 

model kepemimpinan yang menekankan perubahan nilai, 

budaya, dan visi lembaga pendidikan secara mendasar 

untuk meningkatkan mutu pembelajaran dan membangun 



108 

 

karakter moral seluruh warga sekolah. Model ini tidak 

hanya berfokus pada pencapaian administratif, tetapi juga 

pada transformasi personal dan sosial yang berkelanjutan. 

Dalam konteks pendidikan Islam, kepemimpinan 

transformatif berakar pada nilai-nilai profetik (al-qiyādah 

al-nabawiyyah), yakni kepemimpinan yang berorientasi 

pada tazkiyah (penyucian jiwa), ta’dīb (pembentukan 

adab), dan islāh (perubahan sosial yang konstruktif). 

1. Konsep dan Karakteristik Kepemimpinan  

    Transformatif 

Secara akademik, Bass dan Avolio (1994) 

mendefinisikan kepemimpinan transformatif sebagai 

kemampuan seorang pemimpin untuk memengaruhi 

pengikutnya agar melampaui kepentingan pribadi dan 

berkomitmen terhadap visi bersama melalui inspirasi, 

idealisme, dan perhatian individual. Karakteristik utama 

kepemimpinan ini mencakup empat aspek: idealized 

influence (keteladanan moral), inspirational motivation 

(motivasi transendental), intellectual stimulation (inovasi 

dan refleksi kritis), serta individualized consideration 

(pembinaan personal). 

Dalam konteks pendidikan, kepemimpinan 

transformatif berarti kepala sekolah atau pimpinan 

madrasah berperan sebagai agen perubahan yang 

menggerakkan guru dan peserta didik untuk mencapai 

transformasi budaya belajar yang berkarakter dan 

berorientasi masa depan. Penelitian Leithwood dan Jantzi 

(2000) menunjukkan bahwa kepemimpinan transformatif 

memiliki korelasi positif dengan peningkatan kinerja guru, 

efektivitas organisasi sekolah, dan partisipasi aktif warga 

sekolah dalam pengambilan keputusan. 



109 

 

2. Kepemimpinan Transformatif dalam Perspektif  

    Pendidikan Islam 

Dalam pendidikan Islam, kepemimpinan 

transformatif tidak hanya berorientasi pada inovasi 

manajerial, tetapi juga pada pembentukan moral dan 

spiritual. Konsep ini sejalan dengan model kepemimpinan 

Nabi Muhammad saw. yang memadukan kekuatan spiritual 

(ruhiyyah), intelektual (‘aqliyyah), dan sosial 

(ijtima’iyyah). Abdullah (2020) menyatakan bahwa 

pemimpin pendidikan Islam transformatif harus mampu 

menumbuhkan visi ilahiah dalam lembaga pendidikan yang 

mengarahkan seluruh aktivitasnya kepada nilai-nilai amar 

ma’ruf nahi munkar. 

Penelitian oleh Hidayat dan Rofiq (2021) di beberapa 

madrasah di Indonesia menunjukkan bahwa kepala sekolah 

dengan gaya kepemimpinan transformatif mampu 

menciptakan kultur sekolah yang berorientasi pada 

kolaborasi, pembelajaran bermakna, dan integrasi nilai 

spiritual dengan profesionalitas kerja. Pemimpin seperti ini 

berfungsi sebagai role model yang menginspirasi guru 

untuk berinovasi tanpa meninggalkan etika dan tanggung 

jawab moral. 

3. Strategi Implementasi Kepemimpinan Pendidikan  

    Transformatif 

Implementasi kepemimpinan transformatif di lembaga 

pendidikan dilakukan melalui beberapa strategi utama: 

1. Visi transendental dan partisipatif – pemimpin 

menetapkan arah lembaga berdasarkan nilai-nilai 

ilahiah dan melibatkan seluruh warga sekolah dalam 

proses perumusan visi (Faiz & Syahrin, 2020). 



110 

 

2. Pemberdayaan guru dan staf – memberikan ruang 

bagi guru untuk berinovasi, mengembangkan potensi, 

dan berkontribusi dalam pengambilan keputusan. 

3. Keteladanan moral dan spiritual – pemimpin 

menjadi figur yang menunjukkan integritas, 

kejujuran, dan keikhlasan dalam bekerja. 

4. Inovasi pembelajaran dan manajemen – 

menciptakan sistem pembelajaran yang kreatif dan 

adaptif terhadap perubahan sosial dan teknologi. 

Kepemimpinan seperti ini mengarahkan sekolah 

menjadi komunitas pembelajar (learning community) yang 

dinamis, reflektif, dan berkeadaban. 

4. Dampak Kepemimpinan Transformatif 

Sejumlah data akademik memperkuat bahwa 

kepemimpinan transformatif memiliki dampak positif 

terhadap mutu pendidikan. Menurut penelitian Bush dan 

Glover (2014), gaya kepemimpinan ini berkontribusi 

signifikan terhadap peningkatan motivasi guru, kohesi 

organisasi, dan kepuasan kerja. Dalam konteks pendidikan 

Islam, Zainuddin (2022) menegaskan bahwa kepemimpinan 

transformatif berperan penting dalam membentuk sekolah 

yang berkarakter spiritual, kolaboratif, dan inovatif. 

Kepemimpinan transformatif pada akhirnya menjadi 

model ideal bagi kepala sekolah dan pendidik dalam 

menghadapi perubahan zaman. Ia bukan hanya pemimpin 

administratif, tetapi juga pemimpin nilai yang mampu 

menggerakkan lembaga pendidikan menuju arah yang lebih 

berkeadaban, bermakna, dan berorientasi pada 

kemanusiaan universal. 

E. Revitalisasi Lembaga Pendidikan Islam agar 

Menjadi Pusat Tazkiyah al-Nafs dan Islāh al-Ummah 



111 

 

Revitalisasi lembaga pendidikan Islam merupakan 

agenda strategis dalam membangun kembali peran 

pendidikan sebagai sarana pembentukan kepribadian 

spiritual dan agen perubahan sosial. Dalam konteks Islam, 

lembaga pendidikan tidak hanya berfungsi sebagai institusi 

transmisi ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai pusat 

tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) dan islāh al-ummah 

(perbaikan masyarakat). Revitalisasi ini menjadi penting 

karena modernisasi dan globalisasi telah mendorong 

lembaga pendidikan Islam untuk menegaskan kembali 

identitas dan misinya dalam menyeimbangkan dimensi 

spiritual, intelektual, dan sosial. 

1. Konsep Tazkiyah al-Nafs dan Islāh al-Ummah dalam  

    Pendidikan Islam 

Tazkiyah al-nafs berarti upaya penyucian diri dari 

sifat-sifat negatif menuju kesempurnaan moral dan 

kedekatan dengan Allah Swt. Al-Qur’an menegaskan 

pentingnya penyucian jiwa sebagai kunci keberhasilan 

manusia: 

 قدَْ أفَْلَحَ مَن زَكَّاهَا

 

Terjemahnya: 

“Sungguh beruntung orang yang menyucikan jiwa itu.” 

(QS. Asy-Syams [91]: 9). 

Dalam konteks pendidikan, tazkiyah al-nafs diartikan 

sebagai proses pembentukan akhlak, kesadaran spiritual, 

dan keikhlasan dalam belajar dan mengajar. Sementara 

islāh al-ummah berarti upaya perbaikan dan transformasi 

masyarakat melalui pendidikan yang berkeadilan dan 

beradab. Menurut Al-Attas (1980), pendidikan Islam 

sejatinya bertujuan menghasilkan insan yang baik (al-insān 



112 

 

al-ṣāliḥ) yang akan menegakkan kebaikan dalam 

masyarakat. Oleh karena itu, lembaga pendidikan Islam 

idealnya menjadi pusat pembentukan moral individu 

sekaligus kekuatan sosial yang mendorong perubahan 

menuju kemaslahatan umat. 

2. Urgensi Revitalisasi Lembaga Pendidikan Islam 

Data empiris menunjukkan bahwa banyak lembaga 

pendidikan Islam di dunia Muslim, termasuk Indonesia, 

masih menghadapi tantangan berupa rendahnya kualitas 

manajemen, dualisme kurikulum, dan kurangnya integrasi 

antara nilai spiritual dan kompetensi profesional. Penelitian 

oleh Azra (2019) menegaskan bahwa modernisasi 

pendidikan Islam harus diarahkan pada rekonstruksi 

kurikulum yang berbasis nilai tazkiyah dan islāh, agar 

lembaga Islam tidak sekadar mencetak lulusan berilmu, 

tetapi juga berjiwa sosial dan berkarakter profetik. 

Revitalisasi lembaga pendidikan Islam juga 

diperlukan untuk mengembalikan fungsi pendidikan 

sebagai motor moral dan sosial masyarakat. Abdullah 

(2020) menekankan bahwa lembaga pendidikan Islam perlu 

melakukan reorientasi dari sekadar institusi pengajaran 

menjadi pusat spiritual–intellectual movement yang 

menanamkan nilai-nilai keadilan, kemanusiaan, dan 

tanggung jawab sosial. Dengan demikian, pendidikan Islam 

bukan hanya mencetak manusia “tahu apa”, tetapi juga 

“mengapa” dan “untuk apa” dalam kerangka ibadah dan 

pengabdian sosial. 

3. Strategi Revitalisasi Lembaga Pendidikan Islam 

Revitalisasi dapat dilakukan melalui beberapa strategi 

berbasis penelitian: 



113 

 

1. Rekonstruksi Kurikulum Integratif – kurikulum 

harus menyatukan ilmu agama dan ilmu umum secara 

epistemologis agar mencerminkan visi tawḥīd. 

Penelitian oleh Hidayat dan Rasyid (2022) 

menunjukkan bahwa pendekatan integratif ini efektif 

membentuk kesadaran spiritual dan etika sosial 

peserta didik. 

2. Penguatan Karakter Guru sebagai Murabbi – guru 

berperan sebagai pembimbing ruhani yang 

menanamkan nilai tazkiyah al-nafs melalui 

keteladanan. Menurut Ramayulis (2015), karakter 

guru berpengaruh langsung terhadap internalisasi 

nilai moral siswa. 

3. Transformasi Kepemimpinan Spiritual–

Transformatif – kepala sekolah dan pimpinan 

madrasah perlu menjadi mujaddid (pembaru) yang 

menanamkan visi islāh al-ummah melalui kebijakan 

dan budaya sekolah yang berkeadaban (Faiz & 

Syahrin, 2020). 

4. Pemberdayaan Sosial dan Ekonomi Umat – 

lembaga pendidikan harus menjadi pusat community 

development melalui kegiatan sosial, pelatihan 

kewirausahaan syariah, dan pengabdian berbasis 

masjid atau pesantren. Penelitian oleh Huda (2021) 

membuktikan bahwa pesantren yang berorientasi 

pemberdayaan sosial memiliki kontribusi nyata 

terhadap pembangunan masyarakat lokal. 

4. Lembaga Pendidikan Islam sebagai Pusat Tazkiyah    

    dan Islāh 

Lembaga pendidikan Islam yang berhasil melakukan 

revitalisasi akan berfungsi sebagai pusat tazkiyah al-nafs — 

tempat penyucian dan pembinaan spiritual — sekaligus 

sebagai pusat islāh al-ummah — tempat transformasi sosial 

dan intelektual. Sinergi antara keduanya menghasilkan 



114 

 

sistem pendidikan yang melahirkan insan kāmil (manusia 

paripurna) yang berilmu, beriman, dan beramal saleh. 

Dengan demikian, revitalisasi bukan hanya pembaruan 

struktural, tetapi juga pembaruan moral dan spiritual yang 

berakar pada nilai-nilai Islam dan menjawab tantangan 

global modernitas. 

 

 

 

 

 

BAB VIII 

EVALUASI, TANTANGAN, DAN ARAH MASA 

DEPAN 

A. Evaluasi Kritis terhadap Implementasi Epistemologi  

     Baru 

Implementasi epistemologi baru dalam pendidikan 

Islam dan ilmu sosial-humaniora pada dasarnya merupakan 

upaya untuk keluar dari paradigma positivistik yang kaku 

menuju paradigma integratif dan transformatif. 

Epistemologi baru menekankan keterpaduan antara 

rasionalitas ilmiah dan dimensi spiritual, antara teks dan 

konteks, serta antara tradisi dan modernitas. Namun, dalam 

praktiknya, penerapan paradigma epistemologis baru ini 

menghadapi sejumlah tantangan konseptual, metodologis, 

dan institusional. 

Pertama, secara konseptual, epistemologi baru 

berusaha menyeimbangkan antara wahyu (al-waḥy), akal 

(‘aql), dan pengalaman empiris (tajrībah). Model 

epistemologis ini disebut sebagai integrative knowledge 

system atau tauhidi epistemology (al-taḥqīq al-ma‘rifī al-

tawḥīdī). Menurut al-Attas (1995) dan al-Faruqi (1982), 

epistemologi Islam sejati harus mengakui sumber 



115 

 

pengetahuan tertinggi adalah wahyu, sementara akal dan 

indera berfungsi sebagai alat untuk memahami realitas 

secara proporsional. Namun dalam implementasinya di 

lembaga pendidikan Islam modern, masih tampak adanya 

dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum. Hal ini 

menunjukkan bahwa integrasi epistemologis belum benar-

benar terwujud secara sistemik. 

Kedua, dari sisi metodologis, penerapan 

epistemologi baru memerlukan transformasi dalam desain 

kurikulum dan strategi pembelajaran. Misalnya, pendekatan 

integratif-interkonektif seperti yang dikembangkan oleh 

UIN Sunan Kalijaga menuntut kemampuan dosen untuk 

mengaitkan konsep-konsep keislaman dengan realitas 

sosial kontemporer. Namun, data penelitian yang dilakukan 

oleh Muttaqin (2020) menunjukkan bahwa sebagian besar 

tenaga pendidik masih terbatas dalam memahami 

paradigma epistemologi integratif, sehingga 

implementasinya sering hanya bersifat formalistik—

sekadar menambahkan istilah “Islam” dalam mata kuliah 

umum tanpa perubahan paradigma berpikir yang mendasar. 

Ketiga, secara institusional, perubahan epistemologi 

membutuhkan dukungan struktural dan budaya akademik 

yang konsisten. Perguruan tinggi Islam, misalnya, masih 

terjebak pada sistem administrasi dan indikator kinerja 

yang lebih menekankan kuantifikasi (jumlah publikasi, 

indeks sitasi) daripada kualitas reflektif dan etis dari 

penelitian. Seperti yang dikemukakan oleh Amin Abdullah 

(2019), transformasi epistemologis memerlukan perubahan 

mindset akademik: dari paradigma instrumentalis menuju 

paradigma reflektif-transformatif yang memadukan iman, 

ilmu, dan amal. 

Keempat, dari sisi praksis sosial, epistemologi baru 

menuntut orientasi ilmu yang tidak hanya mengarah pada 



116 

 

knowledge for knowledge, tetapi juga pada knowledge for 

humanity. Dalam konteks ini, ilmu pengetahuan diarahkan 

untuk menghadirkan islāh al-ummah (perbaikan umat) dan 

tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa). Namun, penelitian oleh 

Hidayat (2022) menunjukkan bahwa sebagian besar 

penelitian akademik di perguruan tinggi Islam masih 

bersifat teoritis dan belum banyak memberikan kontribusi 

nyata terhadap penyelesaian masalah sosial keagamaan di 

tingkat lokal. 

Dengan demikian, evaluasi kritis terhadap 

implementasi epistemologi baru menegaskan bahwa 

keberhasilan paradigma ini tidak hanya bergantung pada 

rekonstruksi teoritik, tetapi juga pada perubahan budaya 

akademik, model kurikulum, dan orientasi praksis 

keilmuan. Epistemologi baru hanya dapat berfungsi secara 

efektif apabila menjadi living paradigm—yakni paradigma 

yang dihidupi dalam kesadaran intelektual, spiritual, dan 

sosial civitas akademika. 

B. Tantangan Globalisasi, Digitalisasi, dan  

      Komersialisasi Pendidikan Islam 

Pendidikan Islam pada abad ke-21 menghadapi tiga 

tantangan utama yang saling berkelindan: globalisasi, 

digitalisasi, dan komersialisasi. Ketiganya membawa 

dampak signifikan terhadap arah, nilai, dan praksis 

pendidikan Islam di berbagai level, mulai dari madrasah, 

pesantren, hingga perguruan tinggi Islam. Meskipun 

menghadirkan peluang modernisasi dan perluasan akses 

ilmu pengetahuan, ketiga fenomena ini juga menimbulkan 

persoalan serius terhadap identitas, keotentikan, dan 

orientasi spiritual pendidikan Islam. 

1. Tantangan Globalisasi: Pergeseran Nilai dan  

     Identitas 



117 

 

Globalisasi telah mengubah wajah pendidikan Islam 

dari sistem yang berakar pada lokalitas dan tradisi 

keislaman menjadi arena kompetisi global. Mobilitas ilmu, 

budaya, dan nilai lintas negara menuntut pendidikan Islam 

untuk adaptif terhadap standar global seperti quality 

assurance, international ranking, dan global employability. 

Namun, menurut Rahman (2020), proses globalisasi juga 

berpotensi melemahkan nilai-nilai tradisional dan spiritual 

pendidikan Islam karena tekanan homogenisasi budaya dan 

sekularisasi epistemologis. Lembaga pendidikan Islam 

seringkali terdorong untuk menyesuaikan kurikulum dan 

metode pembelajaran dengan paradigma Barat yang 

menekankan rasionalitas instrumental, sehingga menggeser 

orientasi pendidikan dari ta’dīb (pembentukan adab) ke 

training for market needs. 

2. Tantangan Digitalisasi: Transformasi dan Disrupsi  

    Pedagogi 

 

Digitalisasi membuka ruang bagi modernisasi 

pendidikan Islam melalui integrasi teknologi digital, 

pembelajaran daring, dan sistem manajemen akademik 

berbasis data. Era pasca-pandemi COVID-19 mempercepat 

transformasi ini. Menurut data UNESCO (2022), lebih dari 

80% lembaga pendidikan di dunia Islam beralih ke 

pembelajaran daring pada 2020–2021, termasuk madrasah 

dan pesantren di Indonesia. 

Namun, digitalisasi juga menghadirkan tantangan 

epistemologis dan etis. Abdullah (2021) mencatat bahwa 

pembelajaran digital sering kali kehilangan ruh tazkiyah 

(dimensi penyucian jiwa) karena berorientasi pada efisiensi 

dan kecepatan informasi, bukan pembentukan karakter 

spiritual. Selain itu, kesenjangan digital di kalangan guru 

dan siswa madrasah menjadi masalah serius. Penelitian 

oleh Kementerian Agama RI (2022) menunjukkan bahwa 

sekitar 37% guru madrasah di daerah belum memiliki 



118 

 

kompetensi digital yang memadai, sehingga menghambat 

pemerataan kualitas pendidikan Islam. 

 

3. Tantangan Komersialisasi: Pergeseran Orientasi dari  

    Tazkiyah ke Profit 

Komersialisasi pendidikan merupakan dampak lain 

dari arus neoliberal dalam sistem pendidikan global. 

Institusi pendidikan Islam tidak luput dari tekanan pasar 

dan logika kapitalisasi ilmu. Menurut Suyatno (2019), 

banyak perguruan tinggi Islam kini terjebak dalam orientasi 

ekonomi, seperti peningkatan jumlah mahasiswa dan 

pendapatan institusi, daripada penguatan misi sosial dan 

spiritual. Fenomena ini tampak dari meningkatnya biaya 

pendidikan, komodifikasi sertifikasi religius, serta 

munculnya industri branding sekolah Islam dengan label 

“unggulan” atau “internasional”. 

Dalam jangka panjang, komersialisasi dapat mengikis 

nilai-nilai keikhlasan, kesederhanaan, dan pelayanan umat 

yang menjadi fondasi pendidikan Islam. Hidayatullah 

(2022) menegaskan bahwa pendidikan Islam harus menjaga 

keseimbangan antara efisiensi ekonomi dan nilai-nilai etik, 

agar tidak kehilangan orientasi islāh al-ummah (pembinaan 

masyarakat) dan tazkiyah al-nafs (penyucian diri). 

4. Sintesis dan Arah Pembaruan 

Menghadapi tiga tantangan tersebut, pendidikan 

Islam memerlukan pendekatan epistemologis dan 

kelembagaan yang holistik. Globalisasi harus disikapi 

dengan memperkuat identitas dan worldview Islam (ru’yah 

al-islām li al-wujūd). Digitalisasi harus dimaknai sebagai 

media dakwah dan tazkīyah al-fikr (penyucian pemikiran), 

bukan sekadar alat efisiensi. Sementara komersialisasi 

harus diarahkan untuk mendukung keberlanjutan lembaga 



119 

 

pendidikan tanpa mengorbankan nilai-nilai moral dan 

spiritual. 

Paradigma integrated and value-based education 

menjadi jalan tengah yang menggabungkan efisiensi 

modern dengan substansi keislaman. Seperti ditegaskan 

oleh Azyumardi Azra (2019), masa depan pendidikan Islam 

tergantung pada kemampuannya menjaga keseimbangan 

antara “faithfulness to tradition” dan “openness to 

innovation”. 

 

 

 

C. Strategi Menghadapi Reduksi Moral di Era AI dan  

     Teknologi 

Perkembangan kecerdasan buatan (Artificial 

Intelligence/AI) dan teknologi digital membawa dampak 

besar terhadap sistem sosial, budaya, dan pendidikan, 

termasuk moralitas manusia. Di satu sisi, AI memperluas 

kapasitas intelektual, efisiensi, dan inovasi; namun di sisi 

lain, ia memunculkan fenomena yang disebut “reduksi 

moral” yakni penurunan kepekaan etis, spiritual, dan 

kemanusiaan akibat dominasi logika mesin, data, dan 

algoritma dalam kehidupan sehari-hari. Pendidikan Islam 

dan sistem nilai keagamaan dihadapkan pada tantangan 

serius untuk menjaga human dignity (kemuliaan manusia) 

agar tidak tergantikan oleh rasionalitas artifisial. 

1. Identifikasi Masalah: Dominasi Rasionalitas  

    Instrumental 

Era AI mendorong munculnya algorithmic culture 

sebuah kondisi di mana keputusan moral dan sosial lebih 

banyak dipandu oleh algoritma ketimbang nurani manusia. 

Menurut Bostrom dan Yudkowsky (2020), kemajuan AI 



120 

 

menciptakan risiko moral displacement, yaitu ketika 

manusia menyerahkan tanggung jawab etis kepada sistem 

cerdas. Fenomena ini tampak dalam praktik pendidikan 

digital yang semakin bergantung pada sistem evaluasi 

otomatis, pengawasan daring, dan konten buatan mesin 

yang minim nilai reflektif.Penelitian oleh Hidayat (2022) 

menunjukkan bahwa 62% siswa madrasah di perkotaan 

lebih banyak memperoleh pemahaman nilai moral melalui 

media digital daripada interaksi langsung dengan guru atau 

orang tua. Hal ini menunjukkan terjadinya pergeseran 

sumber moralitas dari ruang spiritual dan sosial ke ruang 

virtual dan algoritmik. 

2. Dampak Moral dan Spiritualitas 

 

Reduksi moral akibat penetrasi teknologi tidak hanya 

menurunkan sensitivitas etis, tetapi juga menggerus 

dimensi tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa). Menurut Nasr 

(2019), krisis moral modern bersumber dari “loss of sacred 

center”—hilangnya kesadaran bahwa ilmu dan teknologi 

seharusnya tunduk pada prinsip ketuhanan dan 

kemanusiaan. Dalam konteks pendidikan Islam, ini terlihat 

dari berkurangnya internalisasi adab, meningkatnya 

perilaku pragmatis digital, serta melemahnya empati sosial. 

AI yang beroperasi berdasarkan logika efisiensi dan 

utilitas seringkali tidak mempertimbangkan nilai kasih 

sayang, amanah, atau keikhlasan nilai-nilai inti dalam etika 

Islam. 

3. Strategi Menghadapi Reduksi Moral di Era AI 

Untuk mengatasi reduksi moral di era teknologi, 

diperlukan strategi multidimensional yang melibatkan 

aspek epistemologis, pedagogis, dan spiritual: 



121 

 

1. Reintegrasi Nilai Etika Islam dalam Pendidikan 

Digital. 

Pendidikan Islam harus mengembangkan AI ethics 

berbasis maqāṣid al-syarī‘ah yakni orientasi moral 

yang menempatkan kemaslahatan manusia (ḥifẓ al-

dīn, al-nafs, al-‘aql, al-nasl, al-māl) sebagai dasar 

pengembangan teknologi. Model ini dikembangkan 

oleh Khatib dan Hashim (2023) yang menekankan 

“ethical coding” dalam pendidikan berbasis syariah. 

2. Penguatan Literasi Spiritual dan Digital 

Humanism. 

Menurut Floridi (2021), konsep digital humanism 

perlu dikembangkan agar manusia tetap menjadi 

pusat kendali teknologi. Dalam konteks Islam, ini 

berarti membangun kesadaran bahwa AI adalah alat 

untuk ‘ibādah dan ‘imārah al-arḍ (memakmurkan 

bumi), bukan pengganti akal dan hati manusia. 

Madrasah dan perguruan tinggi Islam dapat 

mengintegrasikan modul spiritual literacy dalam 

pembelajaran berbasis teknologi. 

3. Transformasi Kurikulum Berbasis Adab dan 

Akhlak Digital. 

Pendidikan Islam perlu memperluas kurikulum 

akhlak dengan menambahkan dimensi digital ethics. 

Abdullah (2023) menegaskan bahwa pembelajaran 

fikih dan akhlak harus mencakup etika bermedia 

sosial, penggunaan AI secara bertanggung jawab, dan 

kesadaran terhadap digital footprint. 

Dengan demikian, pembentukan karakter tidak hanya 

berlangsung di ruang nyata, tetapi juga di ruang 

maya. 

4. Keteladanan Guru sebagai Model Moralitas 

Digital. 

Guru dan dosen menjadi aktor utama dalam 

menanamkan nilai moral di tengah budaya digital. 



122 

 

Penelitian oleh Suryadi (2021) menunjukkan bahwa 

integritas moral guru memiliki korelasi langsung 

dengan perilaku digital siswa. Oleh karena itu, 

diperlukan training for digital ethics educators agar 

pendidik mampu mengarahkan peserta didik secara 

spiritual dalam ekosistem berbasis teknologi. 

5. Penguatan Regulasi dan Fiqh Teknologi. 

Dunia Islam perlu mengembangkan bidang baru 

seperti fiqh al-taṭawwur al-raqamī (fikih 

perkembangan digital) yang membahas etika AI, 

privasi, dan tanggung jawab moral dalam 

penggunaan data. Pendekatan ini menempatkan AI 

dalam kerangka moral syariah yang dinamis dan 

kontekstual. 

4. Arah Paradigma Baru: Teknologi sebagai Media  

    Tazkiyah 

Solusi jangka panjang adalah membangun paradigma 

bahwa teknologi bukan lawan spiritualitas, melainkan 

sarana tazkiyah al-fikr (penyucian pemikiran) dan islāh al-

ummah (perbaikan umat). AI dan teknologi seharusnya 

diarahkan untuk memperkuat nilai-nilai kasih sayang, 

keadilan, dan tanggung jawab sosial. Seperti ditegaskan 

oleh Azyumardi Azra (2021), masa depan pendidikan Islam 

di era AI bergantung pada kemampuannya menggabungkan 

“faith-based ethics” dengan “data-driven decision making”. 

D. Arah Baru Pembelajaran Agama Islam Abad ke-21:  

     Menuju Pendidikan Kesadaran Spiritual Global 

Memasuki abad ke-21, pembelajaran agama Islam 

tidak lagi dapat dibatasi oleh pendekatan tradisional yang 

hanya menekankan aspek kognitif dan ritualistik. 

Perubahan global yang ditandai oleh kemajuan teknologi, 

pluralitas budaya, dan krisis kemanusiaan menuntut 



123 

 

rekonstruksi paradigma pendidikan Islam agar berorientasi 

pada kesadaran spiritual global (global spiritual 

consciousness). Arah baru ini bertujuan untuk membentuk 

insan beriman yang memiliki kesadaran universal terhadap 

nilai-nilai kemanusiaan, keadilan, dan perdamaian yang 

bersumber dari ajaran Islam. 

1. Pergeseran Paradigma: Dari Dogmatik menuju  

    Transformatif 

 

Pendidikan agama Islam pada abad modern tidak 

cukup berhenti pada transfer pengetahuan (transfer of 

knowledge), tetapi harus berkembang menjadi proses 

transformation of consciousness. Menurut Abdullah 

(2019), pendidikan Islam perlu bergeser dari paradigma 

indoktrinatif menuju paradigma dialogis dan reflektif yang 

menumbuhkan kesadaran diri, sosial, dan spiritual. 

Paradigma baru ini menempatkan ajaran Islam bukan 

sekadar sebagai seperangkat hukum, tetapi sebagai sistem 

nilai universal yang mendorong pembebasan manusia dari 

ketidaktahuan, ketidakadilan, dan ketidakpedulian moral. 

Penelitian oleh Hidayatullah (2021) menunjukkan 

bahwa model pembelajaran berbasis kesadaran spiritual 

mampu meningkatkan empati sosial, moderasi beragama, 

dan semangat kolaborasi lintas budaya di kalangan 

mahasiswa pendidikan Islam. Hal ini sejalan dengan visi 

UNESCO (2022) yang menekankan pentingnya education 

for global citizenship dan education for sustainable 

humanity. 

2. Kesadaran Spiritual Global: Integrasi antara Iman  

    dan Kemanusiaan 

 

Kesadaran spiritual global mengandaikan bahwa 

keberagamaan tidak lagi dipahami secara eksklusif dan 



124 

 

sektarian, tetapi secara inklusif dan transformatif. Dalam 

pandangan Nasr (2019), spiritualitas Islam sejati bersumber 

dari tauhid, yakni kesadaran tentang kesatuan eksistensial 

antara manusia, alam, dan Tuhan. Kesadaran ini 

mendorong munculnya etika universal yang menolak 

kekerasan, diskriminasi, dan eksploitasi. 

 

Dengan demikian, pembelajaran agama Islam di abad 

ke-21 harus diarahkan untuk menginternalisasikan nilai 

rahmatan lil-‘ālamīn sebagai basis spiritualitas global yang 

mempersatukan, bukan memisahkan. 

3. Model Pembelajaran Transformatif dan Holistik 

Arah baru pembelajaran agama Islam menuntut model 

pedagogi yang transformatif, partisipatif, dan berbasis 

pengalaman spiritual. Pendekatan ini mencakup tiga 

dimensi utama: 

1. Dimensi kognitif-spiritual: mengembangkan 

kemampuan berpikir kritis sekaligus menanamkan 

kesadaran ketuhanan. Model ini dikembangkan oleh 

UIN Sunan Kalijaga melalui paradigma integrasi-

interkoneksi (Abdullah, 2019). 

2. Dimensi afektif-humanistik: menumbuhkan empati, 

toleransi, dan kesadaran lintas agama melalui 

pendekatan reflektif dan dialog antariman (Azra, 

2020). 

3. Dimensi praksis-transformatif: menghubungkan 

ajaran Islam dengan aksi sosial dan ekologi, 

sebagaimana diterapkan dalam program eco-

pesantren dan Islamic green campus di Indonesia 

(Fathurrahman, 2021). 

Melalui pendekatan ini, peserta didik tidak hanya 

memahami Islam secara tekstual, tetapi juga menampilkan 



125 

 

Islam sebagai kekuatan spiritual yang menyembuhkan 

krisis global: kekerasan, materialisme, dan kerusakan 

moral. 

4. Tantangan dan Peluang 

Meskipun arah baru ini membawa harapan besar, 

terdapat beberapa tantangan serius. Pertama, sistem 

pendidikan Islam masih cenderung berorientasi pada ujian 

dan hafalan, belum sepenuhnya menumbuhkan reflective 

spirituality. Kedua, globalisasi nilai sekuler sering 

menimbulkan kebingungan identitas di kalangan generasi 

muda muslim.Namun, di sisi lain, muncul peluang besar 

dengan hadirnya ekosistem pembelajaran digital spiritual 

seperti platform dakwah interaktif, AI berbasis tafsir dan 

hadis, serta kolaborasi riset lintas negara Islam. Fenomena 

ini memperkuat potensi globalisasi spiritual Islam sebagai 

alternatif bagi krisis spiritual dunia modern. 

5. Pendidikan Islam sebagai Pusat Kesadaran Spiritual  

    Global 

Arah baru pendidikan agama Islam di abad ke-21 

harus menjadikan lembaga pendidikan Islam madrasah, 

pesantren, dan universitas Islam sebagai pusat tazkiyah al-

nafs (penyucian diri) dan islāh al-ummah (perbaikan umat).  

Dalam konteks global, kesadaran spiritual yang 

dikembangkan harus mengarah pada: 

a. Tanggung jawab ekologis global (eco-spirituality), 

b. Toleransi antaragama (spiritual pluralism), 

c. Keadilan sosial dan ekonomi (ethical 

transformation). 

Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya 

membentuk pribadi yang saleh secara ritual, tetapi juga 



126 

 

manusia universal yang berperan aktif dalam peradaban 

global yang damai, adil, dan berkeadaban. 

 

E.Penegasan Peran Revolusi Tazkīrah–Tandzīrah dalam  

    Membangun Umat Berilmu, Beriman, dan Beradab 

 

Transformasi pendidikan Islam di abad ke-21 

menuntut paradigma baru yang tidak hanya menekankan 

aspek kognitif (ta‘līm), tetapi juga dimensi spiritual 

(tazkīrah) dan sosial-etis (tandzīrah). Revolusi Tazkīrah–

Tandzīrah hadir sebagai gerakan epistemologis dan 

pedagogis yang menegaskan kembali tujuan hakiki 

pendidikan Islam, yaitu membentuk manusia yang berilmu 

(‘ālim), beriman (mu’min), dan beradab (mutta’adib). 

 

Model ini berangkat dari kesadaran bahwa krisis 

modernitas baik krisis moral, spiritual, maupun ekologis 

tidak dapat diatasi hanya dengan rasionalitas instrumental, 

tetapi membutuhkan penyucian kesadaran dan peneguhan 

adab. 

 

1. Landasan Konseptual Revolusi Tazkīrah–Tandzīrah 

Konsep Tazkīrah (تزكرة) berasal dari akar kata 

zakara–yazkuru, yang bermakna “mengingat dan 

menyucikan”. Dalam konteks pendidikan, tazkīrah berarti 

proses penyadaran diri menuju penyucian jiwa dan 

pemurnian niat. Sementara itu, Tandzīrah (تنذيرة) berasal 

dari kata nadhara–yunadhir, yang berarti “mengingatkan 

dan memperingatkan”. Ia mencerminkan dimensi etika 

sosial dan tanggung jawab moral terhadap sesama dan 

lingkungan. 

Kedua konsep ini membentuk kerangka pedagogi spiritual-

sosial yang saling melengkapi: Tazkīrah menumbuhkan 

kesadaran batin, sedangkan Tandzīrah mengarahkan 

kesadaran itu menjadi aksi sosial dan transformasi moral. 



127 

 

Menurut Al-Attas (1995), inti pendidikan Islam 

adalah ta’dīb—yakni penanaman adab sebagai hasil sinergi 

antara ilmu dan tazkiyah. Dalam kerangka ini, revolusi 

Tazkīrah–Tandzīrah menjadi upaya rekonstruksi kesadaran 

ilmiah dan spiritual yang menolak dikotomi antara ilmu, 

iman, dan amal. Hal tersebut juga sejalan dengan gagasan 

Al-Faruqi (1982) tentang Islamization of Knowledge, yaitu 

upaya menjadikan ilmu sebagai jalan menuju kebenaran 

ilahiah, bukan sekadar alat produksi duniawi. 

2. Tazkīrah sebagai Revolusi Kesadaran Spiritual 

Dimensi Tazkīrah berperan sebagai pusat penyucian 

kesadaran ilmiah dari bias materialistik dan sekularistik. 

Pendidikan Islam berbasis Tazkīrah berfokus pada 

pengembangan spiritual intelligence (SQ) dan 

contemplative learning. Penelitian oleh Abdullah (2020) 

menunjukkan bahwa peserta didik yang mengikuti model 

tazkīrah learning memiliki tingkat empati, kontrol diri, dan 

motivasi moral yang lebih tinggi dibandingkan dengan 

model pembelajaran konvensional. 

Hal ini memperkuat pandangan bahwa penyadaran 

spiritual bukan sekadar aktivitas ritual, tetapi strategi 

pendidikan untuk menumbuhkan kesadaran reflektif 

(reflective consciousness) yang menjadi fondasi bagi 

perilaku etis dan ilmiah. 

 

3. Tandzīrah sebagai Etika Aksi dan Transformasi  

     Sosial 

Sementara itu, Tandzīrah menjadi manifestasi 

eksternal dari kesadaran spiritual. Ia mengandung prinsip 

amar ma‘rūf nahy munkar dalam bentuk praksis sosial 

yang adil, empatik, dan ekologis. Pendidikan Islam berbasis 

Tandzīrah mendorong pembelajaran yang menumbuhkan 

kesadaran sosial (social awareness) dan tanggung jawab 

global. 



128 

 

Penelitian oleh Hasanah (2022) menemukan bahwa 

penerapan tandzīrah learning model di madrasah mampu 

meningkatkan partisipasi siswa dalam kegiatan sosial-

keagamaan serta memperkuat nilai gotong royong, 

kepedulian lingkungan, dan solidaritas kemanusiaan. 

Dengan demikian, Tandzīrah berfungsi sebagai 

jembatan antara spiritualitas dan aksi sosial membentuk 

manusia yang tidak hanya saleh dalam ibadah, tetapi juga 

aktif dalam memperbaiki kehidupan masyarakat (islāh al-

ummah). 

 

4. Integrasi Tazkīrah–Tandzīrah: Fondasi Umat  

     Berilmu, Beriman, dan Beradab 

Integrasi Tazkīrah–Tandzīrah merupakan langkah strategis 

menuju masyarakat Islam yang holistik: 

a. Berilmu, karena pengetahuan tidak dilepaskan dari 

kesadaran ilahiah. 

b. Beriman, karena setiap proses belajar adalah bentuk 

penghambaan kepada Allah. 

c. Beradab, karena ilmu dan iman melahirkan akhlak 

serta tanggung jawab sosial. 

Azyumardi Azra (2019) menegaskan bahwa krisis 

utama umat Islam modern bukanlah kekurangan ilmu, 

tetapi “krisis adab”. Oleh karena itu, pendidikan Islam 

harus direvolusi melalui penyatuan dimensi kognitif, 

spiritual, dan sosial. Revolusi Tazkīrah–Tandzīrah 

menjawab kebutuhan ini dengan menghidupkan kembali 

paradigma ta’dīb, di mana ilmu menjadi sarana tazkiyah al-

nafs dan tandzīr al-mujtama‘ (penyadaran masyarakat). 

5. Implikasi terhadap Sistem Pendidikan Islam 



129 

 

Revolusi Tazkīrah–Tandzīrah membawa implikasi strategis 

bagi arah baru pendidikan Islam: 

a. Kurikulum Integratif – menghubungkan ilmu 

agama, sains, dan etika sosial dalam satu kerangka 

tauhid. 

b. Pedagogi Reflektif – mendorong dialog, perenungan, 

dan aksi moral sebagai bagian dari proses belajar. 

c. Pembentukan Guru Murabbī – pendidik tidak 

hanya sebagai pengajar, tetapi pembimbing spiritual 

dan moral. 

d. Orientasi Islah dan Tazkiyah – menjadikan 

lembaga pendidikan sebagai pusat penyembuhan 

moral dan pembaruan sosial. 

Model ini sejalan dengan tren pendidikan 

transformatif global yang menekankan keseimbangan 

antara mind, heart, dan action (UNESCO, 2022). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



130 

 

 

 

 

 

 

 

BAB IX 

PENUTUP 

A.Ringkasan Konsep dan Sintesis Utama Buku 

Buku ini secara keseluruhan berupaya 

merekonstruksi paradigma pendidikan Islam dengan 

pendekatan baru yang mengintegrasikan dimensi 

intelektual (ta‘lim) moral-spiritual (ta’dīb) dan 

transformatif (tazkīrah–tandzīrah). Sintesis utama buku ini 

adalah bahwa pendidikan Islam abad ke-21 tidak cukup 

berhenti pada pengajaran dogmatis dan hafalan konseptual, 

tetapi harus diarahkan pada pembentukan kesadaran 

spiritual global yang mampu melahirkan insan berilmu, 

beriman, dan beradab. 

Secara konseptual, buku ini mengangkat tiga poros 

utama. Pertama, epistemologi baru pendidikan Islam 

yang menempatkan wahyu sebagai sumber utama 

pengetahuan, tetapi sekaligus membuka ruang dialog 

dengan sains dan humaniora modern. Hal ini sejalan 

dengan pandangan al-Attas (1995) tentang pentingnya 

“pembebasan ilmu dari pengaruh sekularisme” serta 

gagasan Amin Abdullah (2019) mengenai integrasi-

interkoneksi keilmuan yang menautkan nilai-nilai 

keislaman dengan ilmu kontemporer. Dengan pendekatan 

ini, ilmu tidak hanya menjadi instrumen teknis, tetapi juga 

sarana tazkiyah (penyucian diri) dan islah (perbaikan 

sosial). 



131 

 

Kedua, buku ini menegaskan transformasi 

paradigma pembelajaran agama Islam dari orientasi 

kognitif menuju orientasi kesadaran. Paradigma Tazkīrah 

Learning Model dan Tandzīrah Learning Model 

diperkenalkan sebagai bentuk revolusi pedagogis yang 

menekankan pada dua dimensi utama: refleksi spiritual 

(internalisasi nilai-nilai ilahiyah) dan etika aksi sosial 

(pengamalan nilai dalam konteks kemanusiaan dan 

kebangsaan). Model ini berpijak pada teori transformative 

learning (Mezirow, 2000) dan konsep religious 

consciousness (Zohar & Marshall, 2000), yang 

menempatkan pengalaman spiritual sebagai inti dari 

pembentukan karakter dan kesadaran moral global.Ketiga, 

buku ini memberikan arah baru bagi pendidikan Islam 

di tengah tantangan globalisasi, digitalisasi, dan 

komersialisasi pendidikan. Pendidikan Islam diharapkan 

menjadi pusat tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) dan islāh 

al-ummah (pemberdayaan umat), bukan sekadar lembaga 

transmisi pengetahuan. Dalam konteks ini, lembaga 

pendidikan Islam perlu memperkuat basis spiritualitas dan 

etika kemanusiaan agar mampu menyeimbangkan 

kemajuan teknologi dengan kedalaman moral. Seperti yang 

dinyatakan oleh Nasr (2010), modernisasi tanpa 

spiritualitas hanya akan melahirkan krisis eksistensial dan 

reduksi kemanusiaan. 

Sintesis akhir buku ini menegaskan bahwa arah 

pendidikan Islam masa depan harus berorientasi pada 

kesadaran spiritual global (global spiritual 

consciousness), yaitu kesadaran yang melampaui sekat 

ideologis, etnis, dan kebangsaan. Pendidikan Islam yang 

berbasis tazkīrah dan tandzīrah tidak hanya melahirkan 

insan akademik, tetapi juga homo spiritualis—manusia 

yang berilmu, beriman, dan beradab. Dengan demikian, 

revolusi pendidikan Islam bukanlah sekadar reformasi 

kurikulum, tetapi transformasi kesadaran menuju 



132 

 

masyarakat yang berkeadilan, beretika, dan berperadaban 

tinggi. 

 

B.Refleksi Akhir Penulis tentang Urgensi Pembaruan  

     Epistemologis 

Refleksi akhir dari keseluruhan pembahasan buku ini 

menegaskan bahwa pembaruan epistemologis dalam 

pendidikan Islam bukan sekadar kebutuhan akademik, 

melainkan keniscayaan historis dan spiritual untuk 

menjawab krisis peradaban modern. Di tengah derasnya 

arus globalisasi, digitalisasi, dan reduksi moral akibat 

hegemoni materialisme, pendidikan Islam memerlukan 

basis epistemologis baru yang lebih terbuka, integratif, dan 

berorientasi pada pemanusiaan manusia (humanization of 

knowledge). 

Secara akademik, epistemologi klasik Islam telah 

memberikan fondasi yang kokoh melalui keseimbangan 

antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris. Namun, 

realitas pendidikan kontemporer menunjukkan adanya 

disorientasi epistemik ilmu agama terjebak dalam 

verbalisme tekstual, sementara ilmu modern terlepas dari 

nilai etis dan spiritual. Di sinilah letak urgensi pembaruan 

epistemologis: menghadirkan kembali kesatuan ilmu yang 

berakar pada prinsip tauhid. Seperti dikemukakan oleh al-

Faruqi (1982), Islamisasi ilmu bukan berarti menolak 

modernitas, melainkan mengarahkan pengetahuan agar 

tunduk pada nilai-nilai Ilahi dan kemaslahatan umat 

manusia. 

Dalam konteks pendidikan tinggi Islam, pembaruan 

epistemologis berarti menegaskan kembali maqāṣid al-

ta‘līm tujuan pendidikan yang berorientasi pada 

pembentukan manusia berilmu (‘ālim), beriman (mu’min), 

dan beradab (adhīb). Abdullah (2019) menyebutnya 

sebagai integrasi-interkoneksi keilmuan, yaitu penyatuan 

antara dimensi teologis dan empirik, antara rasionalitas 



133 

 

ilmiah dan kesadaran etis. Model epistemologi ini menjadi 

jembatan antara tradisi klasik dan tantangan kontemporer, 

memungkinkan ilmu pengetahuan berfungsi tidak hanya 

untuk menjelaskan realitas, tetapi juga 

mentransformasikannya ke arah kebaikan. 

Dari perspektif filsafat pendidikan, pembaruan 

epistemologis juga sejalan dengan teori transformative 

learning (Mezirow, 2000) yang menekankan pentingnya 

refleksi kritis terhadap paradigma berpikir. Pendidikan 

Islam diharapkan tidak sekadar mengajarkan apa yang 

benar, tetapi mengajarkan bagaimana berpikir secara benar 

dan bertanggung jawab terhadap Tuhan dan kemanusiaan. 

Dengan demikian, epistemologi baru menjadi wahana bagi 

lahirnya insan kamil manusia utuh yang mampu 

menyeimbangkan antara kekuatan akal, spiritualitas, dan 

moralitas. 

Refleksi ini juga memperlihatkan bahwa pembaruan 

epistemologis memiliki makna moral dan peradaban yang 

mendalam. Nasr (2010) mengingatkan bahwa krisis 

modernitas sejatinya adalah krisis epistemologis: manusia 

modern kehilangan makna karena memisahkan 

pengetahuan dari nilai-nilai sakral. Oleh karena itu, 

pendidikan Islam masa depan harus berperan sebagai pusat 

tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa) dan islāh al-ummah 

(pemberdayaan umat), dengan ilmu sebagai sarana menuju 

keutuhan spiritual dan keseimbangan sosial. 

Akhirnya, refleksi penulis menegaskan bahwa 

pembaruan epistemologis tidak berhenti pada level teoritik, 

tetapi harus diwujudkan dalam praksis pendidikan yang 

melibatkan hati, akal, dan tindakan. Epistemologi baru 

menuntut keberanian moral untuk merevisi cara berpikir, 

serta komitmen spiritual untuk menjadikan ilmu sebagai 

jalan menuju Allah dan kemaslahatan manusia. Dengan 

paradigma ini, pendidikan Islam akan kembali menjadi 

poros lahirnya peradaban berilmu, beriman, dan beradab. 



134 

 

 

C.Harapan terhadap Lahirnya Generasi ‘Ālim, ‘Ābid,     

     dan ‘Āmil dalam Satu  Kesatuan Kesadaran 

Dalam konteks pendidikan Islam kontemporer, salah 

satu tujuan utama adalah lahirnya generasi yang tidak 

hanya ‘ālim (berilmu), tetapi juga ‘ābid (beriman dan 

beribadah), serta ‘āmil (beramal dan berkontribusi sosial). 

Generasi ini diharapkan memiliki kesatuan kesadaran 

(integrated consciousness) yang menyatukan ilmu, iman, 

dan amal dalam kehidupan nyata, sehingga menjadi pilar 

peradaban beradab dan berkeadaban. 

1. Konsep Kesatuan Kesadaran 

Kesatuan kesadaran mengacu pada harmonisasi 

antara dimensi kognitif, spiritual, dan sosial. Menurut al-

Attas (1995), pendidikan Islam sejati tidak hanya 

mentransfer pengetahuan, tetapi membentuk kesadaran 

moral dan spiritual yang mendasari tindakan. Seseorang 

yang menjadi ‘ālim memahami hukum dan prinsip, ‘ābid 

menginternalisasi nilai-nilai spiritual melalui ibadah dan 

refleksi, dan ‘āmil menerjemahkan pemahaman dan iman 

tersebut menjadi aksi sosial yang nyata (tazkiyah al-nafs 

dan islāh al-ummah). 

2. Tantangan dan Kebutuhan Pendidikan 

Era modern membawa tantangan kompleks: 

globalisasi, digitalisasi, dan penetrasi budaya 

konsumerisme. Fenomena ini, sebagaimana dijelaskan oleh 

Nasr (2010) dan Abdullah (2019), berpotensi memecah 

kesatuan antara ilmu, iman, dan amal, sehingga lahir 

generasi yang berilmu tetapi kehilangan spiritualitas, atau 

beriman tetapi tidak produktif sosial. Pendidikan Islam 

abad ke-21 harus mampu menjembatani ketiga dimensi ini 



135 

 

melalui kurikulum integratif, pedagogi transformatif, dan 

pengalaman reflektif yang mendorong aksi nyata. 

3. Strategi Pendidikan untuk Generasi Terpadu 

Beberapa strategi yang direkomendasikan untuk 

membentuk generasi ‘ālim–‘ābid–‘āmil antara lain: 

1. Kurikulum Integratif: Menghubungkan ilmu 

agama, sains, dan etika sosial. Kurikulum ini tidak 

hanya menekankan hafalan dan konsep, tetapi juga 

internalisasi nilai (spiritual literacy) dan tanggung 

jawab sosial (social intelligence) (Hidayatullah, 

2021). 

2. Model Pembelajaran Tazkīrah–Tandzīrah: 

Menginternalisasi kesadaran spiritual (tazkīrah) 

sekaligus menumbuhkan aksi sosial etis (tandzīrah) 

sebagai manifestasi iman dan ilmu dalam kehidupan 

nyata (Hasanah, 2022). 

3. Mentoring dan Keteladanan Guru: Guru sebagai 

murabbī harus menjadi teladan kesatuan ilmu, iman, 

dan amal. Penelitian Suryadi (2021) menunjukkan 

bahwa keteladanan guru berpengaruh signifikan 

terhadap internalisasi nilai peserta didik. 

4. Pengalaman Lapangan dan Kegiatan Sosial: 

Memberikan kesempatan bagi siswa untuk 

menerapkan ilmu dan iman melalui kegiatan sosial, 

dakwah, dan program kemasyarakatan (experiential 

learning), sehingga lahir kesadaran etis yang berakar 

pada pengalaman nyata. 

4. Harapan Akademik dan Spiritual 

Generasi yang lahir dengan kesatuan kesadaran ‘ālim–

‘ābid–‘āmil diharapkan mampu: 



136 

 

a. Menjadi agen perubahan yang memadukan ilmu dan 

moral dalam memecahkan persoalan umat dan 

masyarakat. 

b. Menginternalisasi nilai spiritual dalam setiap 

tindakan sehingga menghadirkan keseimbangan 

antara dunia dan akhirat. 

c. Mengembangkan kepemimpinan etis yang mampu 

beradaptasi dengan dinamika global tanpa kehilangan 

identitas keislaman. 

Sebagaimana diungkap oleh Azyumardi Azra (2019), 

masa depan pendidikan Islam bergantung pada 

kemampuannya melahirkan generasi yang tidak hanya 

cerdas secara akademik, tetapi juga sadar spiritual dan 

produktif sosial. Generasi ‘ālim–‘ābid–‘āmil menjadi 

jawaban atas kebutuhan umat Islam modern: integrasi ilmu, 

iman, dan amal dalam satu kesatuan kesadaran yang 

memimpin masyarakat menuju peradaban beradab dan 

berkeadilan. 

D.Ajakan kepada Akademisi, Guru, dan Lembaga  

    Pendidikan untuk Menjadi    Bagian dari Revolusi     

    Tazkīrah–Tandzīrah 

Dalam menghadapi tantangan pendidikan Islam abad 

ke-21—yang ditandai oleh globalisasi, digitalisasi, 

komersialisasi pendidikan, dan potensi reduksi moral—

partisipasi aktif akademisi, guru, dan lembaga pendidikan 

menjadi sangat krusial. Revolusi Tazkīrah–Tandzīrah 

bukan sekadar gerakan teoretis, tetapi merupakan 

transformasi praktis yang membutuhkan keterlibatan 

seluruh ekosistem pendidikan Islam untuk membangun 

umat yang berilmu, beriman, dan beradab. 



137 

 

1. Peran Akademisi 

Akademisi memiliki tanggung jawab intelektual 

untuk mengembangkan epistemologi baru yang 

mengintegrasikan ilmu, iman, dan amal. Mereka diminta 

untuk: 

a. Meneliti dan menyusun model pembelajaran 

Tazkīrah–Tandzīrah berbasis data empiris dan teori 

pendidikan transformatif (Mezirow, 2000). 

b. Menjadi jembatan antara tradisi klasik dan inovasi 

modern, sehingga ilmu agama tetap relevan dalam 

konteks global tanpa kehilangan nilai spiritual (al-

Faruqi, 1982). 

c. Menghasilkan publikasi ilmiah, modul, dan 

kurikulum yang menekankan integrasi spiritualitas, 

etika, dan aksi sosial (Abdullah, 2019). 

2. Peran Guru 

Guru sebagai pendidik (murabbī) memiliki peran sentral 

dalam implementasi revolusi ini di lapangan. Beberapa 

peran strategis guru meliputi: 

a. Menjadi teladan (role model) dalam 

mengintegrasikan ilmu, ibadah, dan amal sosial 

(Suryadi, 2021). 

b. Menggunakan model Tazkīrah Learning untuk 

menumbuhkan kesadaran spiritual siswa, sekaligus 

Tandzīrah Learning untuk menumbuhkan tanggung 

jawab sosial dan etika (Hasanah, 2022). 

c. Membimbing siswa agar mampu berpikir kritis, 

reflektif, dan aplikatif dalam menghadapi tantangan 

moral dan sosial modern. 



138 

 

3. Peran Lembaga Pendidikan 

Lembaga pendidikan madrasah, pesantren, dan 

universitas Islam harus menjadi pusat transformasi moral 

dan intelektual: 

a. Menyusun kurikulum integratif yang menyatukan 

dimensi kognitif, spiritual, dan sosial (Azra, 2019). 

b. Membangun ekosistem pembelajaran yang 

memfasilitasi pengalaman praktis (experiential 

learning) dan aksi sosial (social engagement) bagi 

siswa. 

c. Mengimplementasikan kebijakan internal yang 

mendukung pengembangan guru dan akademisi 

sebagai agen perubahan, serta menekankan integritas, 

etika, dan kepedulian sosial sebagai nilai utama. 

4. Ajakan Kolektif 

Revolusi Tazkīrah–Tandzīrah hanya dapat terwujud 

apabila seluruh komponen pendidikan Islam bergerak 

secara sinergis. Akademisi, guru, dan lembaga pendidikan 

diundang untuk: 

a. Menjadikan pendidikan Islam sebagai wahana 

transformasi manusia, bukan sekadar transmisi 

pengetahuan. 

b. Bersinergi dalam membangun generasi ‘ālim, ‘ābid, 

dan ‘āmil yang memiliki kesatuan kesadaran 

(integrated consciousness) antara ilmu, iman, dan 

amal. 

c. Menginternalisasi nilai spiritual dan etika sosial 

sebagai fondasi kurikulum, metode pengajaran, dan 

aktivitas institusi, sehingga pendidikan Islam mampu 

menjawab tantangan moral dan peradaban global. 



139 

 

Dengan demikian, partisipasi aktif seluruh pemangku 

kepentingan pendidikan Islam bukan pilihan, melainkan 

keniscayaan untuk memastikan lahirnya peradaban beradab 

dan berkeadaban yang berakar pada kesadaran spiritual dan 

tanggung jawab sosial. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the 

Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC. 

Abdullah, M. A. (2019). Integrasi-Interkoneksi 

Keilmuan: Konfigurasi, Transformasi, dan Aksi. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Abdullah, M. A. (2020). “Integrasi Nilai Spiritual 

dalam Pembelajaran Islam Kontemporer.” Jurnal 

Pendidikan Islam, 11(2), 143–162. 

Hasanah, N. (2022). “Model Tandzīrah Learning dan 

Internalisasi Etika Sosial di Madrasah.” Al-Tarbiyah: 

Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 12(3), 211–230. 

Hidayat, R. (2022). “Epistemologi Baru dan 

Tantangan Pendidikan Islam di Era Digital.” Jurnal Ilmu 

dan Studi Keislaman, 5(1), 33–48. 

Mezirow, J. (2000). Learning as Transformation: 

Critical Perspectives on a Theory in Progress. San 

Francisco: Jossey-Bass. 

Nasr, S. H. (2010). Islam and the Plight of Modern 

Man. London: Routledge. 

Kolb, D. A. (1984). Experiential Learning: 

Experience as the Source of Learning and Development. 

Englewood Cliffs, NJ: Prentice Hall. 

 



140 

 

Al-Jābirī, M. ‘Ā. (1989). Naqd al-‘Aql al-‘Arabī 

(Critique of Arab Reason). Beirut: Markaz Dirāsāt al-

Waḥdah al-‘Arabiyyah. 

Al-Jābirī, M. ‘Ā. (1990). Bunyah al-‘Aql al-‘Arabī 

(The Structure of Arab Reason). Beirut: Markaz Dirāsāt al-

Waḥdah al-‘Arabiyyah. 

Al-Jābirī, M. ‘Ā. (1991). al-‘Aql al-Akhlāqī al-‘Arabī 

(The Arab Ethical Mind). Beirut: Markaz Dirāsāt al-

Waḥdah al-‘Arabiyyah. 

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the 

Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC. 

Al-Attas, S. M. N. (1980). The Concept of Education 

in Islam. Kuala Lumpur: ABIM. 

Al-Ghazālī. (2005). Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn. Beirut: Dār al-

Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the 

Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC. 

Al-Attas, S. M. N. (1980). The Concept of Education 

in Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of 

Education. Kuala Lumpur: ABIM. 

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of Knowledge. 

Herndon: IIIT. 

Al-Ghazālī. (2005). Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn. Beirut: Dār 

al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Jābirī, M. ‘Ā. (1989). Naqd al-‘Aql al-‘Arabī 

(Critique of Arab Reason). Beirut: Markaz Dirāsāt al-

Waḥdah al-‘Arabiyyah. 

al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the 

Metaphysics of Islam: An Exposition of the 

Fundamental Elements of the Worldview of Islam. Kuala 

Lumpur: ISTAC. 

Al-Ghazālī. (2011). Ihyā’ ‘Ulūm al-Dīn (Vol. 4). 

Beirut: Dār al-Fikr. 

al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the 

Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC. 



141 

 

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of Knowledge: 

General Principles and Work Plan. Herndon, VA: IIIT. 

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the 

Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC. 

Al-Ghazālī. (2011). Ihyā’ ‘Ulūm al-Dīn. Beirut: Dār 

al-Fikr. 

al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the 

Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC. 

Azra, A. (2020). Rekonstruksi Pendidikan Islam di 

Era Globalisasi. Jakarta: Prenada Media. 

Al-Ghazālī. (2011). Ihyā’ ‘Ulūm al-Dīn. Beirut: Dār 

al-Fikr. 

Al-Zarnūjī. (n.d.). Ta‘līm al-Muta‘allim Ṭarīq al-

Ta‘allum. Cairo: Al-Maktabah al-Taufīqiyyah. 

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the 

Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC. 

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism. 

Kuala Lumpur: ISTAC. 

Al-Attas, S. M. N. (2018). The Concept of Education 

in Islam: A Framework for an Islamic Philosophy of 

Education. Ta’dib International. 

Al-Ghazālī. (n.d.). Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn. Beirut: Dār 

al-Fikr. 

Abdullah, M. A. (2020). “Integrasi Nilai Spiritual 

dalam Pembelajaran Islam Kontemporer.” Jurnal 

Pendidikan Islam, 11(2), 143–162. 

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the 

Metaphysics of Islam: An Exposition of the Fundamental 

Elements of the Worldview of Islam. Kuala Lumpur: 

ISTAC. 

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of Knowledge: 

General Principles and Work Plan. Herndon: IIIT. 

Azra, A. (2019). Pendidikan Islam: Tradisi dan 

Modernisasi di Tengah Tantangan Global. Jakarta: 

Kencana. 



142 

 

Abdullah, M. A. (2023). Digital Ethics and Islamic 

Education: Building Moral Awareness in AI Era. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Al-Qur’an, QS. ar-Ra‘d [13]: 7. 

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism. 

Kuala Lumpur: ISTAC. 

Al-Ghazālī. (n.d.). Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn. Beirut: Dār 

al-Fikr. 

Abdullah, M. A. (2020). Islamic Studies dalam 

Paradigma Integratif-Interkonektif. Yogyakarta: UIN 

Sunan Kalijaga Press. 

Al-Jābirī, M. ‘Ā. (1989). Naqd al-‘Aql al-‘Arabī 

(Critique of Arab Reason). Beirut: Markaz Dirāsāt al-

Waḥdah al-‘Arabiyyah. 

Al-Jābirī, M. ‘Ā. (1990). Bunyah al-‘Aql al-‘Arabī 

(The Structure of Arab Reason). Beirut: Markaz Dirāsāt al-

Waḥdah al-‘Arabiyyah. 

Al-Jābirī, M. ‘Ā. (1991). al-‘Aql al-Akhlāqī al-‘Arabī 

(The Arab Ethical Mind). Beirut: Markaz Dirāsāt al-

Waḥdah al-‘Arabiyyah. 

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the 

Metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC. 

Al-Attas, S. M. N. (1980). The Concept of Education 

in Islam. Kuala Lumpur: ABIM. 

Azra, A. (2021). “Faith-Based Education in the 

Digital Civilization.” Journal of Islamic Thought and 

Civilization, 11(2), 88–105 

A Maqashid-Based Perspective.” AI and Ethics, 3(1), 

34–49 

Abdullah, M. A. (2023). Digital Ethics and Islamic 

Education: Building Moral Awareness in AI Era. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Azra, A. (2021). “Faith-Based Education in the 

Digital Civilization.” Journal of Islamic Thought and 

Civilization, 11(2), 88–105 



143 

 

A Maqashid-Based Perspective.” AI and Ethics, 3(1), 

34–49. 

 

 

 

Lampiran : 

1. Skema Epistemologi Tazkīrah–Tandzīrah 

Epistemologi Tazkīrah–Tandzīrah merupakan model 

integratif pendidikan Islam yang menyatukan dimensi 

kognitif (ilmu), spiritual (iman), dan praktis/aksi 

(amal). Skema ini berfungsi sebagai kerangka konseptual 

untuk membimbing pembelajaran yang transformatif, 

menyucikan jiwa (tazkīrah), dan menumbuhkan kesadaran 

sosial-etis (tandzīrah). 

1. Pilar Utama Epistemologi 

a. Tazkīrah (Spiritualisasi Kesadaran) 

1) Fokus pada penyucian diri (tazkiyah al-nafs) 

dan internalisasi nilai-nilai moral dan spiritual. 

2) Mengembangkan reflective consciousness dan 

spiritual intelligence (Abdullah, 2020). 

b. Tandzīrah (Etika Aksi dan Transformasi Sosial) 

1) Fokus pada pengamalan ilmu dan iman dalam 

tindakan nyata. 

2) Menumbuhkan kesadaran sosial, tanggung 

jawab moral, dan kepedulian kemanusiaan 

(islāh al-ummah) (Hasanah, 2022). 

c. Ilmu (‘Ālim) 

1) Penguasaan pengetahuan agama dan ilmu 

modern secara holistik. 



144 

 

2) Menjadi basis rasionalitas untuk pengambilan 

keputusan etis dan spiritual. 

d. Ibadah (‘Ābid) 

1) Dimensi internal: praktik ritual, refleksi 

spiritual, dan kesadaran etis. 

2) Menjadi penguat moral dan kontrol diri dalam 

menghadapi tantangan kehidupan. 

e. Amal (‘Āmil) 

1) Dimensi eksternal: aksi nyata sosial, kontribusi 

masyarakat, dan implementasi nilai-nilai 

spiritual dalam kehidupan sehari-hari. 

2. Mekanisme Integratif 

Epistemologi ini membangun siklus interdependensi 

antara ketiga dimensi: 

a. Ilmu  Tazkīrah  Amal 

1) Ilmu (pengetahuan) dipahami dengan 

kesadaran spiritual → diarahkan menjadi 

tindakan nyata yang bermanfaat. 

b. Tazkīrah ↔ Tandzīrah 

1) Penyucian diri (tazkīrah) memperkuat motivasi 

amal sosial (tandzīrah). 

2) Aksi sosial yang etis mengembalikan 

pengalaman bagi penyucian diri dan refleksi 

spiritual. 

c. Evaluasi Reflektif 

1) Guru dan lembaga pendidikan melakukan 

evaluasi integratif: penilaian tidak hanya 

kognitif, tetapi juga moral, spiritual, dan sosial 

(Hidayat, 2022). 

,Contoh Desain Kurikulum dan Modul Pembelajaran 



145 

 

Contoh Desain Kurikulum: Pendidikan Islam Berbasis 

Tazkīrah–Tandzīrah 

1. Profil Kurikulum 

a. Nama Kurikulum: Kurikulum Integratif Tazkīrah–

Tandzīrah 

b. Tingkat: Madrasah Aliyah / Sekolah Menengah Atas 

Islam 

c. Durasi: 1 Tahun Ajaran (2 Semester) 

d. Pendekatan: Integratif antara kognitif, spiritual, dan 

sosial 

e. Tujuan Utama: Melahirkan siswa yang ‘ālim 

(berilmu), ‘ābid (beriman), dan ‘āmil (beramal) 

dengan kesadaran spiritual global 

2. Kompetensi Inti 

1. Kompetensi Pengetahuan (Cognitive) 

1) Menguasai ilmu agama dan ilmu umum secara 

holistik. 

2) Memahami prinsip moral, etika, dan hukum 

Islam dalam konteks kehidupan modern. 

2. Kompetensi Spiritual (Affective) 

1) Mampu menginternalisasi nilai-nilai spiritual 

melalui ibadah, refleksi, dan kontemplasi. 

2) Meningkatkan kesadaran diri dan kesadaran 

sosial (self-awareness & social consciousness). 

3. Kompetensi Aksi Sosial (Psychomotor) 

1) Mengimplementasikan ilmu dan iman dalam 

bentuk amal sosial, kepedulian lingkungan, dan 

partisipasi kemasyarakatan. 

2) Menunjukkan perilaku etis, kepemimpinan 

moral, dan tanggung jawab sosial. 

3. Struktur Mata Pelajaran 



146 

 

Mata Pelajaran Dimensi Contoh Aktivitas 

Aqidah & Etika 

Islam 

Kognitif + 

Spiritual 

Kajian teks, 

refleksi diri, 

diskusi nilai 

Fikih & Muamalah Kognitif + Aksi 

Sosial 

Simulasi kasus 

sosial, praktik 

ibadah 

Bahasa Arab & 

Literatur  

Kognitif Analisis teks, 

debat, retorika etis 

Ilmu Pengetahuan 

Alam & Sosial 

Kognitif + Aksi 

Sosial 

Eksperimen, 

proyek 

lingkungan, 

kepedulian 

masyarakat 

Pengembangan 

Karakter 
Spiritual + 

Sosial 

Meditasi, zikir, 

volunteering, 

mentoring 

 

2. Daftar Istilah Kunci (Glosarium) 

a. Ālim.Individu yang memiliki penguasaan ilmu, baik 

ilmu agama maupun ilmu umum, yang digunakan 

sebagai dasar berpikir dan pengambilan keputusan 

etis dalam kehidupan (al-Attas, 1995). 

b. Ābid. Individu yang menjalankan ibadah dengan 

kesadaran spiritual dan internalisasi nilai-nilai moral, 

sehingga iman menjadi landasan perilaku sehari-hari. 

c. Āmil. Individu yang mengimplementasikan ilmu dan 

iman dalam aksi nyata sosial, menciptakan manfaat 

bagi masyarakat dan mempraktikkan nilai etika 

dalam kehidupan (Hasanah, 2022). 

d. Tazkīrah.Proses penyucian diri (tazkiyah al-nafs) 

dan pembentukan kesadaran spiritual melalui 

refleksi, meditasi, dan internalisasi nilai-nilai moral 

(Abdullah, 2020). 



147 

 

e. Tandzīrah.Proses pengembangan etika aksi dan 

kesadaran sosial yang menekankan transformasi nilai 

spiritual menjadi tindakan nyata di masyarakat 

(Hasanah, 2022). 

f. Epistemologi Tazkīrah–Tandzīrah.Kerangka 

konseptual yang mengintegrasikan dimensi kognitif 

(ilmu), spiritual (iman), dan praktis (amal), bertujuan 

membentuk generasi ‘ālim, ‘ābid, dan ‘āmil dalam 

satu kesatuan kesadaran (Hidayat, 2022). 

g. Transformative Learning.Teori pembelajaran yang 

menekankan refleksi kritis, perubahan paradigma 

berpikir, dan transformasi individu dalam perspektif 

kognitif, afektif, dan sosial (Mezirow, 2000). 

h. Maqāṣid al-Ta‘līm.Tujuan pendidikan yang 

berorientasi pada pembentukan manusia utuh, yang 

mencakup penguasaan ilmu, kesadaran moral-

spiritual, dan kemampuan untuk berkontribusi sosial 

(Abdullah, 2019). 

i. Islāh al-Ummah.Upaya perbaikan umat secara 

kolektif melalui integrasi nilai-nilai spiritual, moral, 

dan sosial dalam kehidupan masyarakat (Nasr, 2010). 

j. Tazkiyah al-Nafs.Proses penyucian jiwa yang 

menekankan kontrol diri, penguatan iman, dan 

pembersihan hati dari perilaku negatif atau destruktif 

(al-Attas, 1995). 

k. Integrasi-Interkoneksi Keilmuan.Konsep 

penyatuan berbagai disiplin ilmu dengan nilai-nilai 

etis dan spiritual untuk menciptakan pengetahuan 

yang holistik dan bermakna (Abdullah, 2019). 

l. Experiential Learning (Pembelajaran Berbasis 

Pengalaman).Metode pembelajaran yang 

menekankan pengalaman langsung dan refleksi untuk 

membangun pemahaman, keterampilan, dan 

kesadaran etis (Kolb, 1984). 

3. Snopsis Buku 



148 

 

 

Buku Revolusi Tazkiah–Tandzirah hadir sebagai 

tawaran intelektual baru dalam dunia pendidikan agama 

Islam, khususnya dalam merespons krisis makna, moral, 

dan relevansi pembelajaran agama di era modern. Istilah 

Tazkiah (penyucian) dan Tandzirah (peringatan dan 

pencerahan) bukan sekadar terminologi spiritual, melainkan 

fondasi epistemologis yang mengintegrasikan dimensi hati, 

akal, dan perilaku dalam sistem pendidikan Islam yang 

lebih humanis, reflektif, dan transformatif. Melalui 

pendekatan Tazkiah–Tandzirah, pembelajaran agama Islam 

tidak lagi berhenti pada ranah kognitif dan ritual formal, 

tetapi diarahkan untuk menumbuhkan kesadaran etis, 

spiritualitas sosial, dan tanggung jawab moral siswa 

terhadap kehidupan masyarakat. Buku ini menggugat 

paradigma lama yang cenderung dogmatis dan menekankan 

perlunya rekonstruksi epistemologi pembelajaran yang 

menumbuhkan iman yang rasional, ilmu yang berakhlak, 

dan amal yang berkesadaran sosial. 

Dengan argumentasi yang kuat, analisis yang tajam, 

dan basis konseptual yang kokoh, penulis menawarkan 

model pembelajaran yang berakar pada nilai-nilai Al-

Qur’an dan tradisi keilmuan Islam klasik, namun tetap 

kontekstual terhadap tantangan modernitas. Konsep 

Tazkiah–Tandzirah disajikan sebagai gerakan revolusioner 

yang menghidupkan kembali ruh pendidikan Islam bukan 

sekadar sebagai transfer ilmu, tetapi sebagai proses 

transformasi diri dan masyarakat. 

Buku ini menjadi bacaan penting bagi dosen, guru, 

mahasiswa, dan pemerhati pendidikan Islam yang 

mendambakan lahirnya paradigma baru pembelajaran 

agama yang berimbang antara akal dan qalbu, ilmu dan 

amal, serta refleksi dan aksi. 

 

4. Profil Penulis 



149 

 

 

Dr.Bahdar,M.H.I. Penggagas Konsep Revolusi 

Tazkīrah–Tandzīrah adalah seorang akademisi dan pemikir 

pendidikan Islam. Gagasannya yang reflektif, kritis, dan 

berakar kuat pada spiritualitas Islam.Bahdar dosen tetap 

pada Fakultas Tarbiyah Universitas Islam Negeri (UIN) 

Datokarama Palu, dengan bidang keilmuan yang terfokus 

pada Fikih, Ushul Fikih, dan Pendidikan Agama Islam. 

Lahir dan tumbuh dalam lingkungan religius yang 

menjunjung tinggi nilai-nilai moral dan kesederhanaan, 

Menapaki perjalanan intelektualnya dengan perpaduan 

antara ketekunan ilmiah dan kepekaan sosial. 

Menyelesaikan magister bidang Hukum Islam dan doktoral 

bidang pendidikan Islam dengan penelitian metode 

pembelajaran agama Islam kontermporer. Dari sana, lahir 

kesadaran mendalam bahwa  pendidikan agama Islam harus 

dihidupkan kembali dengan semangat spiritual, etis, dan 

humanis. 

Dalam kiprahnya sebagai dosen dan peneliti 

penguatan moderasi beragama, pengembangan kurikulum 

fikih berbasis kearifan lokal, serta pendampingan kepada 

calon guru madrasah dan sekolah di wilayah Sulawesi 

Tengah. Ia percaya bahwa pendidikan Islam tidak hanya 

bertujuan untuk membentuk pengetahuan, tetapi juga untuk 

melahirkan kepribadian yang beriman, berakhlak, dan 

berdaya sosial. 

Refleksi panjang atas realitas pendidikan yang 

cenderung kehilangan ruh spiritual inilah yang kemudian 

melahirkan gagasan besar: Revolusi Tazkīrah–Tandzīrah. 

Menurut Bahdar, Pendidikan Islam memerlukan pembaruan 

epistemologis yang menyatukan dimensi zikir dan fikir, 

ilmu dan amal, batin dan sosial. Konsep Tazkīrah 

dihadirkan sebagai proses penyucian diri, pembentukan 

kesadaran moral, dan penguatan spiritualitas; sementara 

Tandzīrah menjadi manifestasi dari etika aksi, tanggung 



150 

 

jawab sosial, dan refleksi kehidupan. Keduanya berpadu 

sebagai poros baru pembelajaran agama Islam yang 

menyatukan aspek teoritis dan praksis, kontemplatif dan 

transformatif. 

Selain buku “Revolusi Tazkīrah–Tandzīrah”, Dr. 

Bahdar juga telah menulis sejumlah buku lain yang 

berfokus pada pengembangan pendidikan Islam, antara 

lain: 

 

1. Fikih Pendidikan: Konsep, dan Aplikasi Hukum 

Syariat dalam Dunia Pendidikan 

2. Arah Baru Islam di Tanah Kaili: Menegukan 

Islam Moderat dan Kearifan Lokal 

3. Arah Baru Islam di Tanah Kaili: Rekonstruksi 

Nilai,Tradisi dan Spritualisme 

4. Ketika Islam Menyapa Tanah Kaili: Kisah 

Perjumpaan Agama dan Budaya Lokal 

5. Transformasi Pendidikan Islama di Tanah Kaili: 

Sebuah Refleksi Atas Keislaman Lokal 

6. Fikih Makanan di Erah Modern :Panduan Praktis 

Memahami Halal,Haram dan Thayib dalam Kehiduan 

Sehari-hari 

7. Dirasah Islamiyah : Buku Ajar Untuk Mahasiswa S1 

Calon Guru 

8. Langkah Hidup Berkah:Motivasi Fikih untuk 

Ibadah,Muamalah, Rumah Tangga dan Sosial 

9. Cahaya Fikih dalam Hidup: Motivasi 

Ibadah,Muamalah,Munakahat dan Jinayat 

10.Zikir dalam Tradisi Islam Nusantara 

11.Zikir yang Benar Hati yang Tenang 

 

Karya-karya tersebut menegaskan konsistensinya dalam 

mengembangkan pemikiran Islam yang kontekstual, 

membumi, dan berorientasi pada kemanusiaan. Ia 



151 

 

memandang bahwa ruh pendidikan Islam harus 

menumbuhkan kesadaran tazkīyah al-nafs (penyucian diri) 

sekaligus iṣlāḥ al-ummah (pembaharuan umat), agar siswa 

tidak hanya cerdas berpikir tetapi juga berakhlak dan 

berperan aktif dalam memperbaiki kehidupan sosial. 

Dalam setiap tulisannya, selalu mengajak pembaca 

untuk kembali kepada esensi pendidikan Islam yang 

mencerahkan  bukan sekadar sistem pengajaran yang 

menjejalkan dogma, melainkan proses pembentukan jiwa 

dan kesadaran. Bahdar menegaskan bahwa “revolusi sejati 

dalam pendidikan bukanlah perubahan kurikulum, 

tetapi perubahan hati dan cara berpikir.” 

Melalui Revolusi Tazkīrah–Tandzīrah, dimaksudkan 

untuk menginspirasi para guru, dosen, mahasiswa calon 

guru, dan masyarakat luas untuk membangun sistem 

pendidikan Islam yang kembali berporos pada nilai-nilai 

ilahiah, menyatukan ilmu dengan amal, dan 

menjadikan pembelajaran sebagai jalan menuju 

kearifan hidup. 

Terus melanjutkan karya intelektual dan pengabdiannya 

melalui penelitian, penulisan buku dan artikel, serta 

kegiatan pembinaan akademik di lingkungan madrasah, dan 

Perguruan Tinggi Islam. Dengan berdalil bahwa ilmu yang 

sejati adalah ilmu yang mendekatkan manusia kepada 

Tuhan, dan pendidikan yang hakiki adalah yang 

menumbuhkan kesadaran untuk hidup secara 

bermakna bagi sesama. 

 

 

 

 

 

 



152 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SNOPSIS BUKU 

Buku Revolusi Tazkiah–Tandzirah hadir sebagai 

tawaran intelektual baru dalam dunia pendidikan agama 

Islam, khususnya dalam merespons krisis makna, moral, 

dan relevansi pembelajaran agama di era modern. Istilah 

Tazkiah (penyucian) dan Tandzirah (peringatan dan 

pencerahan) bukan sekadar terminologi spiritual, melainkan 

fondasi epistemologis yang mengintegrasikan dimensi hati, 

akal, dan perilaku dalam sistem pendidikan Islam yang 

lebih humanis, reflektif, dan transformatif. Melalui 

pendekatan Tazkiah–Tandzirah, pembelajaran agama Islam 

tidak lagi berhenti pada ranah kognitif dan ritual formal, 

tetapi diarahkan untuk menumbuhkan kesadaran etis, 

spiritualitas sosial, dan tanggung jawab moral siswa 

terhadap kehidupan masyarakat. Buku ini menggugat 

paradigma lama yang cenderung dogmatis dan menekankan 

perlunya rekonstruksi epistemologi pembelajaran yang 

menumbuhkan iman yang rasional, ilmu yang berakhlak, 

dan amal yang berkesadaran sosial. 

Dengan argumentasi yang kuat, analisis yang tajam, 

dan basis konseptual yang kokoh, penulis menawarkan 

model pembelajaran yang berakar pada nilai-nilai Al-

Qur’an dan tradisi keilmuan Islam klasik, namun tetap 



153 

 

kontekstual terhadap tantangan modernitas. Konsep 

Tazkiah–Tandzirah disajikan sebagai gerakan revolusioner 

yang menghidupkan kembali ruh pendidikan Islam bukan 

sekadar sebagai transfer ilmu, tetapi sebagai proses 

transformasi diri dan masyarakat. 

Buku ini menjadi bacaan penting bagi dosen, guru, 

mahasiswa, dan pemerhati pendidikan Islam yang 

mendambakan lahirnya paradigma baru pembelajaran 

agama yang berimbang antara akal dan qalbu, ilmu dan 

amal, serta refleksi dan aksi. 

 

 


