


HALAMAN HAK CIPTA/COPYRIGHT

© 2025 Dr. Bahdar, M.H.I

Hak cipta dilindungi undang-undang.

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh atau
sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik cetak
maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari penerbit dan
penulis, kecuali untuk keperluan pendidikan dengan
menyebut sumbernya.

Penerbit:
Foto Copy Maestro Lere Palu Bara
Alamat: Jl. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah

Cetakan Pertama: Oktober 2025
ISBN: Nomor belum ada



PERSEMBAHAN

Buku ini Penulis Persembahkan dengan Penuh rasa Hormat
dan cinta Kepada:

l.

Keluarga Tercinta, Ayah, Ibu, dan seluruh Anggota
Keluarga, yang Senantiasa Memberikan doa, Kasih
Sayang, dan Dukungan Tanpa henti.

Para Guru dan Pembimbing Akademik, yang telah
Menyalakan cahaya [lmu dan Membimbing Langkah
Penulis dalam Menapaki dunia Keilmuan.

. Seluruh Umat Islam, agar Buku ini dapat Menjadi

Sumbangan Kecil dalam Memperkuat Kesadaran
akan Pentingnya Menjaga Kesucian dan Halal
Makanan yang Dikonsumsi.

Generasi Muda, agar dapat Memahami,
Mengaplikasikan, dan Menyebarkan Ilmu Fikih
Makanan dalam Kehidupan sehari-hari di FEra
Modern ini.



KATA PENGANTAR

Segala Puji Hanya bagi Allah Subhanahu wa Ta‘ala,
yang telah Memberikan Rahmat, Taufik, dan Kesempatan
sehingga Buku ini dapat Terselesaikan. Shalawat dan
Salam Semoga Senantiasa tercurah Kepada Junjungan kita
Nabi Muhammad saw, yang Senantiasa menjadi Teladan
dalam Setiap aspek Kehidupan.

Buku “Fikih Makanan di Era Modern” ini lahir dari
keprihatinan penulis terhadap realitas kehidupan umat
Islam saat ini. Di tengah arus globalisasi, kemajuan
teknologi pangan, dan pesatnya inovasi produk makanan,
sering kali muncul kebingungan dalam menilai kehalalan
dan kesucian makanan yang dikonsumsi. Kesadaran akan
pentingnya memahami fikih makanan menjadi sangat
krusial, tidak hanya untuk diri sendiri, tetapi juga untuk
keluarga dan masyarakat luas.

Bagi penulis, menulis buku ini bukan sekadar
menyampaikan hukum-hukum fikih, tetapi juga berbagi
pengalaman, refleksi, dan inspirasi agar pembaca dapat
menapaki kehidupan modern dengan hati yang tenang,
iman yang kokoh, dan kesadaran spiritual yang mendalam.
Setiap bab dalam buku ini dirancang agar mudah dipahami,
relevan dengan praktik sehari-hari, dan membuka ruang
untuk berpikir kritis tentang pilihan makanan dan gaya
hidup Islami.

Buku in1 adalah ungkapan rasa syukur penulis kepada
semua pihak yang telah memberi dukungan, baik secara
ilmiah maupun moral. Terima kasih kepada keluarga
tercinta, guru-guru, sahabat, dan seluruh pihak yang telah
menginspirasi penulis selama proses penulisan.



5

Penulis berharap buku ini dapat menjadi teman
perjalanan bagi pembaca baik mahasiswa, akademisi,
praktisi  halal, maupun masyarakat umum dalam
meneguhkan komitmen pada prinsip halal, thayyib, dan
sehat dalam kehidupan modern. Semoga setiap halaman
buku ini menghadirkan manfaat, inspirasi, dan kesadaran
spiritual yang lebih dalam.

Palu, Oktober 2025
Penulis

Dr.Bahdar.M.H.I



KATA MOTIVASI

Setiap Muslim dianugerahi tanggung jawab besar
untuk menjaga dirinya dari hal-hal yang membahayakan
iman dan jasmani. Makanan yang kita konsumsi bukan
hanya soal memenuhi kebutuhan fisik, tetapi juga sarana
mendidik hati, menumbuhkan akhlak, dan meneguhkan
iman. Makanan yang halal dan thayyib membawa berkah
bagi tubuh, pikiran, dan jiwa; sebaliknya, makanan yang
subhat atau haram bisa menimbulkan kerusakan, baik
secara spiritual maupun sosial.

Dalam kehidupan modern yang serba cepat dan
penuh inovasi pangan, godaan untuk mengonsumsi
makanan subhat semakin nyata. Oleh karena itu, kesadaran
akan pentingnya memilih makanan yang sesuai syariat
adalah langkah awal untuk menjaga diri dari kerugian yang
tampak maupun tersembunyi. Dengan memilih yang halal
dan thayyib, kita tidak hanya menegakkan ketaatan kepada
Allah Subhanahu wa Ta‘ala, tetapi juga mendidik keluarga,
anak, dan masyarakat di sekitar kita untuk hidup dalam
keberkahan.

Ingatlah, setiap pilihan kecil yang kita buat di meja
makan memiliki dampak besar. Tubuh yang sehat, akhlak
yang baik, dan hati yang tenang lahir dari makanan yang
suct dan berkah. Jangan pernah meremehkan kekuatan doa
dan kesadaran dalam memilih makanan karena berkah
sejati datang dari memadukan ilmu, iman, dan praktik
sehari-hari.

Marilah jadikan setiap suapan sebagai sarana ibadah,
setiap makanan sebagai sarana mendekatkan diri kepada
Allah, dan setiap tindakan dalam memilih makanan sebagai
wujud tanggung jawab kita terhadap diri sendiri, keluarga,
dan umat. Semoga motivasi ini menuntun kita untuk selalu
berhati-hati, cerdas, dan ikhlas dalam menjalani hidup,



7

sehingga setiap langkah senantiasa diridhoi dan diberkahi
Allah Subhanahu wa Ta‘ala



DAFTARISI

Kata Persembahan ......................o 1
Kata Pengantar ...............coooiiiiiiiiii i, 11
Kata Motivast .......oooiiiiiiiiii e 111
Profil Penulis ... v
BAB 1
PENDAHULUAN
A Latar Belakang dan Urgensi Kajian Fikih 1
Makanan .............coiiiiiiiiiii
B Perubahan pola Konsumsi Umat Islam di Era 4
Industri Pangan Global............................
C Fenomena Sosial ~ Penghalalan  yang 6
Diharamkan .................oooi

D  Dampak Kemajuan Teknologi Terhadap 9
Hukum Makanan .....................ooel.

E Tantangan Moral dan Spiritual di Tengah 11
Globalisasi  Konsumsi ................ocoeeen,

F Tujuan dan Manfaat Mempelajari Fikih 13

Makanan ..o
BAB II
DASAR TEOLOGIS DAN NORMATIF HUKUM
MAKANAN
A Prinsip Umum Halal dan Haram dalam Al- 16
Qur’andan AsSunnah .........................
B Dalil Kehalalan Makanan ....................... 17
C Kaidah Fikih Tentang Makanan ............... 20
D  Hikmah dan Tujuan Syariat dalam Pengaturan 22
Makanan ..........c.ooiiiiii
E Tinjauan Maqasid al-Syari‘ah Terhadap 25
Pangan Halal ............................ll

BAB III



KLASIFIKASI HUKUM MAKANAN DALAM ISLAM

A Makanan Halal ... 28

B Makanan haram ... 30

C Makanan Syubhat ...................... 33

D  Makanan Najis ........ccoeviiiiiiiiiiiiiininnnn. 35

E Makanan yang Diperbolehkan dalam Keadaan 38
Darurat ...

F Prinsip Halalan Tayyiban dalam Konteks 40
Spiritual dan  Kesehatan ........................

BAB IV
FENOMENA KONTEMPORER DALAM KONSUMSI
MODERN
A Produk Olahan dan Bahan Tambahan Pangan 42

(food additives)

B Rekayasa Genetik (GMO), Kultur sel, dan 44
Pangan Hasil Bioteknologi ......................

C Alkohol, Flavor Sintetis, dan Minuman 46
Fermentasi Modern .........................e.

D  Daging Impor dan Problem Penyembelihan 48
Syartl ..o

E Kosmetik, Obat, dan Suplemen yang 50
Mengandung Bahan Najis ........................

F Makanan Instan, Junk Food, dan Tantangan 52
Etika Konsumsi ............cocooiiiiiiiiiinn.

G Gaya Hidup Konsumtif dan Pengaruh Budaya 54
Global

BAB YV
SERTIFIKASI HALAL DAN OTORITAS
LEMBAGA PENGAWAS

A Sejarah dan Fungsi Sertifikasi Halal di Dunia 56
Islam ...

B Peran Majelis Ulama Indonesia dan Badan 58

Penyelenggara Jaminan Produk Halal .........

Prosedur dan Standar Sertifikasi Halal ........ 60

Pengawasan Bahan Baku, Proses Produksi, 62

wl@



w >

A

wN@!

Distribusi, dan Labelisast ........................

Tantangan dan Manipulasi Label Halal di 64
Pasar Global ...
BAB VI
ETIKA KONSUMSI MUSLIM
Etika Makan dalam Islam ....................... 67
. Konsep Kesederhanaan dan Larangan 68

Berlebih-lebithan  (israf) .......................
Dampak Spiritual Makanan Haram Terhadap 70
Ibadah ...
Hubungan Antara Halal, Kesehatan, dan 72
Keberkahan ...
Membangun Kesadaran Halal di Kalangan 74
Generasi Muda ..o
BAB VII

[IJTIHAD DAN DINAMIKA FIKIH MAKANAN

Peran Ulama dan Lembaga Fatwa dalam 76
Menjawab Isu  Modern .........................
Metode Istinbat Hukum Terhadap Produk 78

Baru ..o

Studi Kasus Ijtihad Kontemporer ............... 79
Pendekatan Magasidi dan Maslahat dalam 81
Fikih Makanan ...l

Sinergi Antara Fikih, Sains, dan Teknologi 83
dalam Menentukan Hukum .....................
BAB VIII

10

FIKIH MAKANAN DALAM PERSPETIF SOSIAL DAN

A

B

EKONOMI
Industri Halal Global dan Peluang Ekonomi 86
UmatIslam .............cooiiiiiiiiii .
Perdagangan Makanan Lintas Negara dan 88
Tantangan Fikih .........................l
Ekonomi Syariah dan Branding Halal sebagai 90
Sistem Nilal ......oooooiiiiiii,
Keadilan Sosial dan Tanggung Jawab 92



11

Produsen Muslim .....................ooill.

E Konsumsi Etis dan Keberlanjutan Lingkungan 94
dalam PandanganIslam .........................

BAB IX
ARAH PEMBARUAN DAN PENDIDIKAN FIKIH
MAKANAN

A Urgensi Pendidikan Fikih halal di Madrasah 96
dan Perguruan Tinggi

B Integrasi Ilmu Fikih, Bioteknologi, dan Etika 98

Lingkungan ...,

C Strategi Penguatan Kesadaran Halal di 100
Masyarakat ...

D  Fikih Makanan sebagai Instrumen Dakwah 102
Kultural ...

E Rekonstruksi Kurikulum Fikih Berbasis 103
Tantangan Zaman Modern .....................

BAB X
PENUTUP

A Kesimpulan ..., 106

B Rekomendasi bagi Akademisi, Lembaga 108
Halal, dan Masyarakat ..........................

C  Harapan Terhadap Generast Muslim yang 110
Kritis, Cerdas, dan Berakhlak Konsumtif
Islami........oooiiiiii

Dafatar Pustaka

Lampiran :

1 Kutipan Ayat Terkait Makanan ................ 113

2 Hadis Nabi Muhammad saw:.................... 114

3 Contoh Kasus Fatwa MUI dan Ulama Dunia 115
tentang Produk Modern ..........................

4 SNOPSIS .vvteeiieii e 119

5 Riwayat Penulis ...................ool. 120



12

BAB I
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang dan Urgensi Kajian Fikih Makanan
1. Latar Belakang

Dalam realitas kehidupan modern, konsumsi makanan
tidak lagi sekadar kebutuhan biologis, melainkan telah
menjadi bagian dari gaya hidup dan identitas sosial.
Kemajuan teknologi pangan dan globalisasi industri kuliner
menghadirkan beragam produk makanan yang dipengaruhi
oleh budaya luar, inovasi kimia, serta teknologi rekayasa
genetika. Di sisi lain, masyarakat Muslim di Indonesia
sering menghadapi kebingungan dalam memastikan
kehalalan makanan yang beredar di pasaran, terutama yang
mengandung bahan tambahan seperti emulsifier, flavor
enhancer, atau gelatin yang tidak jelas sumbernya.
Fenomena maraknya restoran cepat saji, makanan instan,
dan produk impor menunjukkan adanya pergeseran pola
konsumsi yang dapat mengaburkan batas antara yang halal
dan haram. Kondisi ini menuntut kesadaran baru akan
pentingnya pemahaman fikih makanan sebagai panduan
etis dan spiritual dalam kehidupan modern.

Secara konseptual, fikih makanan telah dibahas oleh
para ulama klasik maupun kontemporer sebagai bagian dari
hukum al-ath‘imah wa al-asyrobah (makanan dan
minuman). Al-Qur’an secara eksplisit menegaskan prinsip
dasar kehalalan dan kesucian makanan dalam surah al-
Baqarah ayat 168 dan al-Maidah ayat 3. Dalam literatur
fikih, ulama seperti Imam al-Nawawi dalam al-Majmii  dan
Ibn Qudamah dalam a/-Mughni menegaskan bahwa
makanan yang halal tidak hanya dinilai dari bahan
dasarnya, tetapi juga dari cara memperolehnya, proses
penyembelihan, serta kebersihan alat dan tempat
pengolahan. Kajian fikih kontemporer juga menyoroti



13

persoalan baru seperti food labeling, sertifikasi halal, dan
penggunaan bahan hasil bioteknologi. Berbagai penelitian
modern, termasuk dart MUI dan LPPOM, memperlihatkan
bahwa pemahaman umat terhadap hukum makanan halal
masih lemah, sehingga menimbulkan praktik konsumsi
yang tidak sejalan dengan prinsip syariah Islam.

Penulisan tema fikih makanan ini bertujuan untuk:

1. Menjelaskan prinsip-prinsip hukum Islam yang
mengatur makanan halal dan haram berdasarkan dalil
Al-Qur’an, hadis, dan ijtithad ulama.

2. Menyajikan pemahaman yang kontekstual tentang
penerapan fikih makanan di era modern yang
diwarnai kemajuan teknologi pangan dan globalisasi
konsumsi.

3. Menumbuhkan kesadaran moral dan spiritual umat
Islam dalam memilih, mengonsumsi, dan
memproduksi makanan yang sesuai dengan nilai-nilai
syariat.

Fikih makanan bukan hanya mengatur persoalan halal
dan haram dalam konteks ritual keagamaan, tetapi juga
merupakan instrumen moral untuk menjaga kesucian jiwa,
kesehatan tubuh, dan keberlanjutan sosial. Makanan yang
halal dan thayyib berfungsi sebagai fondasi bagi
pembentukan akhlak dan ketenangan spiritual. Oleh karena
itu, memahami fikih makanan secara mendalam menjadi
kebutuhan mendesak di tengah arus modernisasi yang
sering mengaburkan nilai-nilai kehalalan. Integrasi antara
pengetahuan fikih, ilmu pangan, dan etika konsumsi
menjadi langkah strategis untuk membangun peradaban
Muslim yang sehat, beradab, dan berorientasi pada nilai-
nilai ilahiah.

2. Urgensi Kajian Fikih Makanan



14

Dalam kehidupan masyarakat modern, muncul beragam
persoalan baru terkait makanan yang menuntut penjelasan
fikih yang komprehensif. Globalisasi perdagangan dan
kemajuan teknologi pangan telah menyebabkan peredaran
produk yang berasal dari berbagai negara dengan standar
halal yang berbeda-beda. Produk makanan olahan sering
kali menggunakan bahan kimia, pengawet, atau campuran
hewani yang tidak jelas sumbernya, sehingga menimbulkan
keraguan dalam kehalalannya. D1 sisi lain, meningkatnya
kesadaran masyarakat Muslim terhadap pentingnya
makanan halal tidak selalu diimbangi dengan pengetahuan
fikih yang memadai. Banyak umat Islam hanya berpatokan
pada label tanpa memahami proses produksi atau prinsip
hukum di baliknya. Fenomena ini menegaskan bahwa
kajian  fikih makanan sangat mendesak untuk
dikembangkan sebagai landasan normatif dan pedoman
praktis bagi umat dalam menghadapi kompleksitas dunia
kuliner modern.

Secara ilmiah, fikih makanan termasuk dalam cabang
fikih mu‘amalah yang mengatur hubungan manusia dengan
benda konsumsi dalam bingkai hukum Islam. Literatur
klasik seperti al-Umm karya Imam al-Syafi‘i, Bidayatul
Mujtahid karya Ibn Rusyd, dan al-Majmii * karya Imam al-
Nawawi telah membahas hukum makanan secara
mendetail, terutama terkait penyembelihan, jenis hewan
yang halal, dan pengaruh najis terhadap makanan. Dalam
konteks kontemporer, ulama dan lembaga fatwa dunia
Islam termasuk Majma‘ al-Figh al-Islami dan LPPOM
MUI memperluas pembahasan pada isu modern seperti
makanan hasil rekayasa genetika, enzim mikroba, serta
sertifikasi  halal internasional.  Literatur  tersebut
menunjukkan bahwa fikih makanan bersifat dinamis dan
memerlukan pembaruan ijtihad agar tetap relevan dengan
perkembangan zaman.

Kajian fikih makanan memiliki tujuan strategis, antara
lain:



15

1. Mengokohkan pemahaman umat Islam terhadap
prinsip halal-haram sebagai manifestasi kepatuhan
kepada Allah Swt.

2. Menjadi  panduan normatif dalam  memilih,
memproduksi, dan mengonsumsi makanan sesuai
tuntunan syariat.

3. Menjawab tantangan etis dan hukum akibat kemajuan
industri pangan modern melalui pendekatan fikih
yang kontekstual dan ilmiah.

4. Mendorong terbentuknya kesadaran kolektif bahwa
konsumsi makanan halal bukan hanya kewajiban
agama, tetapi juga bentuk tanggung jawab sosial dan
moral.

Urgensi kajian fikih makanan terletak pada fungsinya
sebagai penghubung antara nilai-nilai spiritual Islam dan
realitas kehidupan modern. Fikih makanan menegaskan
bahwa kehalalan bukan sekadar label, melainkan cermin
dari kesucian hati, kebersihan jiwa, dan kejujuran dalam
produksi. Dengan memahami fikih makanan, umat Islam
tidak hanya menjaga diri dari yang haram, tetapi juga
berperan aktif dalam membangun sistem pangan yang etis,
berkeadilan, dan berkelanjutan. Oleh sebab itu, pengkajian
fikih makanan perlu terus diperkuat dalam pendidikan
Islam, dakwah, dan penelitian agar mampu melahirkan
kesadaran religius yang berdampak pada kesejahteraan
umat secara menyeluruh.

B. Perubahan pola Konsumsi Umat Islam di Era Industri
Pangan Global

Era industri pangan global telah mengubah cara
manusia, termasuk umat Islam, dalam memilih,
memperoleh, dan mengonsumsi makanan. Pola konsumsi
masyarakat Muslim kini semakin dipengaruhi oleh gaya
hidup modern, urbanisasi, dan kemudahan akses terhadap



16

makanan cepat saji serta produk impor. Budaya praktis dan
instan menjadikan masyarakat lebith memilih makanan
olahan yang mudah didapat, meski sering kali tidak jelas
status kehalalannya. Selain itu, muncul tren konsumsi yang
lebih berorientasi pada kenikmatan dan prestise sosial
dibandingkan dengan pertimbangan nilai agama. Fenomena
ini terlihat dari maraknya restoran internasional, makanan
kemasan impor, dan penggunaan bahan tambahan pangan
yang kompleks. Kondisi ini menunjukkan adanya
pergeseran orientasi konsumsi umat Islam dari semangat
spiritual dan kesederhanaan menuju pola hidup konsumtif
dan globalistik yang berpotensi mengikis nilai-nilai syariat.

Kajian akademik menunjukkan bahwa globalisasi
industri pangan telah menciptakan sistem distribusi dan
produksi makanan yang sangat kompleks. Dalam literatur
sosiologi konsumsi, perubahan pola makan masyarakat
modern disebut sebagai “food transition”, yaitu pergeseran
dari pola makan tradisional menuju konsumsi berbasis
industri dan kapital. Para peneliti seperti Ritzer (2011)
menyebut  fenomena ini  sebagai  bagian  dari
“McDonaldization of society”, di mana efisiensi dan
kecepatan menjadi nilai utama dalam memilih makanan.
Dalam konteks Islam, literatur fikih kontemporer
menyoroti pentingnya magqasid al-syari‘ah dalam menjaga
hifz al-nafs (perlindungan jiwa) dan hifz al-din
(perlindungan agama) agar konsumsi makanan tetap sejalan
dengan nilai halal dan thayyib. Beberapa karya seperti Figh
al-At ‘imah wa al-Asyribah al-Mu ‘asirah karya Yusuf al-
Qaradawi dan fatwa-fatwa MUI menegaskan perlunya
pembaruan pemahaman fikih dalam menghadapi tantangan
pangan global.

Pembahasan tentang perubahan pola konsumsi umat
Islam di era industri pangan global memiliki tujuan untuk:

1. Mengidentifikasi bentuk dan karakter perubahan

perilaku konsumsi umat Islam akibat globalisasi
industri makanan.



17

2. Menganalisis dampaknya terhadap kepatuhan
terhadap hukum halal dan nilai-nilai kesederhanaan
dalam Islam.

3. Mendorong kesadaran umat Islam agar mampu
menyeleksi produk pangan secara kritis dan
berlandaskan prinsip syariah.

4. Memberikan dasar bagi rekonstruksi pemahaman
fikih makanan yang sesuai dengan dinamika sosial
dan ekonomi global.

Perubahan pola konsumsi umat Islam di era industri
pangan global tidak bisa dihindari, namun harus disikapi
dengan kebijakan moral dan pengetahuan fikih yang
memadai. Arus globalisasi yang membawa kemudahan
akses pangan harus diimbangi dengan kesadaran religius
agar umat tidak terjebak dalam budaya konsumtif dan
kehilangan kontrol terhadap aspek halal dan thayyib.
Dengan memperkuat literasi fikih makanan, umat Islam
dapat menjaga identitas spiritualnya di tengah arus
komersialisasi pangan global. Oleh karena itu, kajian fikih
makanan menjadi instrumen penting untuk meneguhkan
ettka konsumsi Islam dalam menghadapi tantangan
globalisasi industri makanan yang semakin kompleks dan
berisiko terhadap kemurnian nilai-nilai syariat.

C. Fenomena Sosial Penghalalan yang Diharamkan

Dalam kehidupan masyarakat modern, sering muncul
fenomena sosial di mana sesuatu yang jelas diharamkan
oleh syariat justru dianggap halal atau dinormalisasi
melalui berbagai alasan pragmatis. Dalam konteks
makanan, hal ini tampak dari kebiasaan sebagian umat
Islam yang mengonsumsi makanan atau minuman yang
mengandung unsur haram seperti alkohol, gelatin babi,
enzim dari hewan tidak disembelih secara syar‘i, atau
produk yang diproses bersama bahan najis. Faktor



18

ekonomi, tren kuliner global, serta lemahnya literasi
keagamaan menjadi  penyebab utama terjadinya
penghalalan yang diharamkan. Bahkan, dalam praktik
sosial, sebagian produsen atau pelaku usaha secara sengaja
memanipulasi label halal untuk menarik konsumen Muslim
tanpa memperhatikan standar kehalalan yang sebenarnya.
Fenomena ini menunjukkan adanya krisis moral dan
spiritual dalam memahami nilai halal sebagai prinsip hidup,
bukan sekadar simbol komersial.

Dalam literatur fikih klasik maupun kontemporer,
peringatan terhadap upaya menghalalkan yang haram telah
banyak disampaikan. Al-Qur’an dengan tegas melarang
manusia mengubah hukum Allah, sebagaimana firman-
Nya:

€Oy o HONWw BXO7wWA>0ex +@0
b JOR 0 LIS RgR REDF€EIOSHO MO
FXIOOALeO <=25mERAO R EA [0 J4¥] iy F'e
OE-4R BXOE€COIY HIIN W <BX¢0E0
OQRO g ROFOIEN W = ) Lo e
OE=¢0R $HO0€EOIYTHIO $xENAALG X
¢ RNACHARO o+ BAOFOEY W@ S KX Lo S

Terjemahnya:

Dan janganlah kamu mengatakan terhadap apa yang
disebut-sebut oleh lidahmu secara Dusta "Ini halal dan ini
haram", untuk mengada-adakan kebohongan terhadap
Allah. Sesungguhnya orang-orang yang mengada-adakan
kebohongan terhadap Allah Tiadalah beruntung. (QS. An-
Nahl [16]: 116)

Berdasarkan keterangan Allah Swt. Melalui ayat ini
maka para ulama Islam kontemporer di antaranya seperti
Ibn Taymiyyah dan al-Ghazali menegaskan bahwa
menghalalkan yang haram termasuk dosa besar karena hal
demikian itu sama dengan menentang otoritas hukum Allah
Swt. Dalam konteks fikih kontemporer, Yusuf al-Qaradawi



19

dalam bukunya Halal wa al-Haram fi al-Islam menyebut
bahwa munculnya praktik penghalalan terhadap yang
diharamkan merupakan akibat dari lemahnya kontrol moral
dan dominasi kepentingan ekonomi kapitalistik. Sejalan
dengan 1itu kajian-kajian etika bisnis Islam juga
mengungkap bahwa eksploitasi simbol halal tanpa dasar
syariah yang sah merupakan bentuk penipuan (gharar) dan
penyimpangan moral dalam kegiatan perdagangan.
Pembahasan tentang fenomena penghalalan yang

diharamkan bertujuan untuk:

1. Mengungkap bentuk-bentuk penyimpangan sosial
dan ekonomi dalam praktik halal-haram di
masyarakat modern.

2. Memberikan pemahaman teologis dan normative
kepada masyarakat muslim tentang bahaya mengubah
ketentuan hukum Allah demi kepentingan duniawi.

3. Mendorong umat Islam agar memiliki kesadaran
kritis dalam memilih makanan, tidak hanya
berdasarkan label, tetapi juga berdasarkan proses dan
sumbernya.

4. Menguatkan peran lembaga keagamaan dan negara
dalam pengawasan serta edukasi terhadap praktik
halal yang benar sesuai syariat Islam.

Fenomena penghalalan yang diharamkan bukan hanya
persoalan kesalahan individu, tetapi juga cerminan dari
degradasi moral kolektif dalam masyarakat konsumtif
modern. Ketika prinsip halal direduksi menjadi sekadar
label tanpa kesadaran spiritual, maka makna kehalalan
kehilangan ruhnya. Oleh sebab itu, perlu ditegaskan
kembali bahwa halal tidak bisa ditentukan oleh selera
pasar, kebiasaan sosial, atau tekanan ekonomi, melainkan
oleh ketetapan Allah Swt. yang bersumber dari Al-Qur’an
dan  Sunnah. Menghalalkan yang haram berarti
menghilangkankan hakikat berupa nilai-nilai ta ‘abbudiyyah



20

(penghambaan) dan tagwa (ketakwaan) yang menjadi inti
dari ajaran Islam. Karena itu, penguatan fikih makanan
menjadi keharusan agar umat Islam mampu memilah dan
memahami dengan benar batas halal dan haram dalam
konteks kehidupan modern.

D. Dampak Kemajuan Teknologi Terhadap Hukum
Makanan

Perkembangan teknologi modern telah membawa
perubahan besar dalam dunia industri pangan. Berbagai
inovasi seperti rekayasa genetika (genetic engineering),
penggunaan enzim mikroba, bahan pengawet sintetis, dan
teknologi pengolahan instan telah menciptakan produk
makanan yang lebih praktis, tahan lama, dan menarik
secara komersial. Namun, di sisi lain, kemajuan ini juga
menimbulkan persoalan baru terkait kejelasan status hukum
makanan dalam perspektif syariat Islam. Banyak bahan
makanan yang dihasilkan melalui proses kimia atau
bioteknologi, sehingga sulit diidentifikasi asal-usulnya
apakah berasal dari bahan yang halal atau haram. Misalnya,
penggunaan gelatin dari tulang babi, enzim rennet dari
hewan yang tidak disembelih secara syar‘i, serta
penggunaan alkohol dalam proses pengawetan. Fenomena
ini menunjukkan bahwa kemajuan teknologi tidak selalu
sejalan dengan nilai-nilai kehalalan, dan karena itu
memerlukan pemahaman fikih yang lebih mendalam untuk
menilai status hukumnya.

Dalam literatur fikih klasik, hukum makanan
umumnya didasarkan pada sumber alami dan proses
tradisional, di mana bahan dan asalnya mudah diketahui.
Namun, literatur fikih kontemporer mulai memperluas
kajian terhadap produk hasil teknologi modern. Yusuf al-
Qaradawi dalam Halal wa al-Haram fi al-Islam serta
Wahbah al-Zuhaili dalam al-Figh al-Islami wa Adillatuh
menegaskan bahwa setiap inovasi dalam bidang pangan



21

harus diuji berdasarkan prinsip halal-thayyib dan kaidah
al-ashlu fil asy-ya’ al-ibahah (hukum asal segala sesuatu
adalah boleh) selama tidak ada dalil yang melarangnya. D1
sisi lain, Majma“ al-Figh al-Islam1 dan lembaga-lembaga
fatwa dunia Islam telah mengeluarkan panduan hukum
mengenal makanan hasil rekayasa genetika, enzim industri,
dan produk turunan bioteknologi. Fatwa-fatwa tersebut
menekankan pentingnya ijtihad kolektif yang melibatkan
ahli fikih dan ilmuwan agar keputusan hukum lebih akurat
dan kontekstual.

Pembahasan mengenai dampak kemajuan teknologi
terhadap hukum makanan dalam Islam bertujuan untuk:

1. Menganalisis pengaruh inovasi teknologi pangan
terhadap konsep halal dan haram dalam fikih Islam.

2. Menjelaskan  pentingnya sinergi antara ilmu
pengetahuan modern dan hukum Islam dalam
menentukan status kehalalan produk baru.

3. Mengidentifikasi tantangan etis dan yuridis yang
muncul akibat penerapan teknologi pangan di
masyarakat Muslim.

4. Memberikan dasar ilmiah bagi umat Islam agar
mampu bersikap selektif dan kritis terhadap produk
hasil teknologi modern tanpa meninggalkan prinsip
syariat.

Kemajuan teknologi pangan merupakan keniscayaan
zaman yang tidak dapat dihindari, namun harus diimbangi
dengan pemahaman fikih yang adaptif dan ilmiah. Islam
tidak menolak kemajuan teknologi, tetapi memberikan
batasan moral agar inovasi tidak melanggar prinsip
kehalalan dan kemaslahatan. Oleh karena itu, hukum
makanan dalam Islam perlu direkonstruksi melalui
pendekatan ijtihad kontemporer yang melibatkan ulama,
ahli gizi, dan ilmuwan. Prinsip halalan thayyiban harus
menjadi tolok ukur utama dalam menilai setiap produk



22

makanan, bukan semata-mata efisiensi ekonomi atau selera
pasar. Dengan demikian, kemajuan teknologi justru dapat
diarahkan untuk memperkuat nilai-nilai keislaman dalam
industri pangan, bukan sebaliknya menjadi sarana yang
mengaburkan batas antara halal dan haram.

E. Tantangan Moral dan Spiritual di Tengah Globalisasi
Konsumsi

Globalisasi konsumsi telah mengubah perilaku dan
cara pandang manusia terhadap makanan, minuman, serta
gaya hidup. Dalam masyarakat modern, makanan tidak lagi
sekadar kebutuhan jasmani, tetapi juga simbol status sosial
dan ekspresi identitas budaya global. Umat Islam kini
hidup di tengah arus besar komersialisasi yang mendorong
perilaku konsumtif dan hedonistik, di mana nilai-nilai
kesederhanaan dan kehalalan sering kali diabaikan demi
mengikuti tren pasar. Fenomena food lifestyle seperti
budaya kuliner barat, restoran cepat saji, dan produk-
produk premium menjadikan masyarakat semakin sulit
membedakan antara kebutuhan dan keinginan. Akibatnya,
muncul degradasi moral dan spiritual: makanan dikonsumsi
tanpa kesadaran etik, dan prinsip halalan thayyiban
bergeser menjadi enak dan cepat. Kondisi ini
mencerminkan tantangan besar bagi umat Islam dalam
menjaga kesucian konsumsi dan integritas spiritual di
tengah arus globalisasi yang serba instan dan materialistik.

Dalam perspektif keilmuan Islam, hubungan antara
konsumsi dan moralitas telah lama dibahas dalam literatur
fikih dan tasawuf. Al-Ghazali dalam lhya’ ‘Ulim al-Din
menjelaskan bahwa makanan yang halal dan bersih menjadi
penentu kemurnian hati serta kekuatan ibadah seseorang.
Sementara Ibn Qayyim al-Jawziyyah dalam Zad al-Ma ‘ad
menegaskan bahwa makanan yang haram akan
menggelapkan jiwa dan menghalangi terkabulnya doa.
Literatur kontemporer menyoroti bahwa globalisasi



23

konsumsi menyebabkan de-spiritualisasi dalam gaya hidup
umat Islam, di mana aspek halal sering dikalahkan oleh
nilai ekonomis dan citra modernitas. Para sarjana modern
seperti Seyyed Hossein Nasr dan Muhammad Asad
menekankan pentingnya etika spiritual konsumsi dalam
menghadapi krisis moral akibat modernisasi. Oleh karena
itu, fikih makanan tidak hanya harus dipahami secara
hukum, tetapi juga secara etis dan spiritual sebagai bagian
dari upaya membangun kesadaran keberagamaan yang
utuh.

Pembahasan tentang tantangan moral dan spiritual di
tengah globalisasi konsumsi bertujuan untuk:

1. Mengungkap dampak budaya konsumtif global
terhadap kesadaran keagamaan umat Islam.

2. Menjelaskan pentingnya nilai kesederhanaan (zuhd)
dan tanggung jawab moral dalam pola konsumsi
modern.

3. Membangun kesadaran spiritual bahwa setiap
konsumsi merupakan bentuk ibadah yang harus
sesuai dengan prinsip halal dan thayyib.

4. Menguatkan peran pendidikan fikih dan etika Islam
dalam  membentuk  karakter konsumsi yang
berorientasi pada nilai ilahiah, bukan sekadar
kenikmatan duniawi.

Globalisasi konsumsi menghadirkan tantangan serius
bagi umat Islam untuk menjaga keseimbangan antara
kebutuhan jasmani dan kesucian rohani. Ketika konsumsi
kehilangan dimensi etik dan spiritual, manusia terjebak
dalam budaya materialistik yang menjauhkan dari nilai-
nilai Islam. Oleh karena itu, dibutuhkan rekonstruksi
kesadaran moral bahwa makanan bukan hanya objek
ekonomi, tetapi juga sarana penyucian jiwa. Prinsip halalan
thayyiban harus dihidupkan kembali sebagai panduan hidup
yang menyatukan dimensi hukum, etika, dan spiritualitas.



24

Dengan menginternalisasi nilai-nilai tersebut, umat Islam
dapat menjadikan aktivitas konsumsi sebagai wujud
ketaatan kepada Allah SWT dan sekaligus sebagai benteng
dari pengaruh negatif globalisasi yang mengikis iman dan
akhlak.

F. Tujuan dan Manfaat Mempelajari Fikih Makanan

Dalam kehidupan modern yang serba cepat dan

praktis, kesadaran umat Islam terhadap hukum halal dan
haram dalam makanan cenderung menurun. Banyak
masyarakat lebih fokus pada aspek rasa, harga, dan
kepraktisan, tanpa memperhatikan sumber, proses, serta
keabsahan kehalalannya. Fenomena maraknya produk
makanan olahan, restoran asing, serta tren kuliner global
menjadikan umat semakin sulit mengenali batas antara
yang halal dan haram. Di sisi lain, kemudahan akses
terhadap informasi justru sering diiringi dengan munculnya
hoaks dan klaim palsu tentang kehalalan produk. Kondisi
ini menunjukkan perlunya pembelajaran fikih makanan
yang tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga aplikatif agar
umat Islam mampu menjadi konsumen yang sadar hukum,
beretika, dan berakhlak dalam mengonsumsi makanan
sehari-hari.
Dalam tradisi keilmuan Islam, ulama telah menaruh
perhatian besar terhadap persoalan makanan karena
berkaitan langsung dengan kesucian ibadah dan akhlak. Al-
Qur’an secara tegas memerintahkan umat untuk
mengonsumsi yang halal dan thayyib, sebagaimana firman
Allah dalam QS. al-Bagarah [2]: 168:

VOa OGwae S &AM OOk D0
VY IFOT o ONx 40008 BHXUDHALD
2 Ju) @RS mOC ¢+XOREROQ
020072738 BXORDNEHO+ &



25

JL27Ew@ D€EO* RO pSSIAUSINT 0 JORQIC iR o
AWV RNE@OR §O0COOR

Terjemahnya :

Hai sekalian manusia, makanlah yang halal lagi baik dari
apa yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu mengikuti
langkah-langkah syaitan, karena Sesungguhnya syaitan itu
adalah musuh yang nyata bagimu.

Para ulama seperti Imam al-Ghazali dalam /7hya’
‘Uliam al-Din dan Imam al-Nawawi dalam a/-Majmi*
menegaskan bahwa makanan yang halal menjadi syarat
diterimanya ibadah dan keberkahan hidup. Dalam konteks
modern, karya Yusuf al-Qaradawi Halal wa al-Haram fi al-
Islam dan fatwa-fatwa Mama*® al-Figh al-Islami
memberikan panduan rinci tentang hukum makanan
kontemporer, seperti makanan hasil bioteknologi, bahan
sintetis, dan sertifikasi halal. Hal ini menunjukkan bahwa
mempelajari fikih makanan memiliki relevansi yang kuat
dalam membentuk kesadaran hukum dan spiritual di tengah
perubahan zaman.

Kajian tentang fikih makanan memiliki beberapa tujuan

utama, antara lain:

1. Menanamkan pemahaman yang benar kepada umat
Islam tentang prinsip-prinsip makanan yang halal dan
haram berdasarkan Al-Qur’an, hadis, dan ijtihad
ulama.

2. Membentuk kesadaran moral dan tanggung jawab
spiritual umat Islam dalam memilih, memproduksi,
dan mengonsumsi makanan baik diolah sendiri atau
diperoleh di pasaran.

3. Untuk menjawab berbagai persoalan baru dalam
industri pangan modern dengan pendekatan fikih
yang kontekstual.

4. Mendorong kepada masyarakat muslim untuk
menerapkan nilai halalan thayyiban dalam memilih



26

makanan pada kehidupan sehari-hari sebagai wujud
ketaatan kepada Allah Swt. Pemeliharaan kesehatan
dan moral spiritual

Melalui alasan ynag dipaparkan di atas maka dapat
dipastikan bahwa mempelajari fikih makanan memiliki
urgensi yang tinggi karena menyangkut kesucian jiwa dan
keberkahan hidup umat Islam. Makanan yang halal tidak
hanya menyehatkan tubuh, tetapi juga menyucikan hati dan
memperkuat hubungan spiritual dengan Allah Swt. Dengan
memahami fikih makanan, umat Islam tidak sekadar
mengetahui hukum halal dan haram, tetapi juga memahami
makna di baliknya yakni menjaga diri dari yang dilarang
oleh Allah Swt. dan RasulNya, menumbuhkan rasa syukur,
serta membangun pola konsumsi yang beretika spritual dan
berkelanjutan. Oleh karena itu, pembelajaran fikih makanan
menjadi bagian penting dari pendidikan keagamaan yang
bertujuan membentuk insan Muslim yang berilmu,
bertakwa, dan bertanggung jawab dalam setiap aspek
kehidupannya, termasuk dalam hal konsumsi dan gaya
hidup di era modern.

BABII
DASAR TEOLOGIS DAN NORMATIF HUKUM
MAKANAN

A. Prinsip Umum Halal dan Haram dalam Al-Qur’an dan



27

Sunnah

Dalam masyarakat modern, kesadaran terhadap
kehalalan makanan semakin meningkat seiring dengan
munculnya beragam produk pangan olahan dan gaya hidup
praktis. Umat Islam di berbagai belahan dunia kini tidak
hanya mengonsumsi makanan tradisional, tetapi juga
produk-produk impor dan cepat saji yang belum tentu
terjamin  kehalalannya. Di sisi lain, muncul pula
kecenderungan masyarakat yang hanya berfokus pada label
“halal” tanpa memahami prinsip dasar yang menjadi
landasan penetapannya. Fenomena ini menunjukkan adanya
kesenjangan antara pemahaman normatif ajaran agama dan
praktik konsumsi sehari-hari umat Islam.

Al-Qur’an dan Sunnah secara tegas memberikan
pedoman mengenai makanan halal dan haram. Dalam Al-
Qur’an, Allah berfirman:

Terjemahnya :

Hai sekalian manusia, makanlah yang halal lagi baik dari
apa yang terdapat di bumi...” (QS. Al-Baqarah [2]: 168)

Sementara itu dalam hadis Nabi saw. juga disebutkan:
Artinya :

Sesungguhnya yang halal itu jelas dan yang haram itu
jelas. Di antara keduanya ada perkara syubhat yang tidak
diketahui oleh kebanyakan manusia...” (HR. Bukhari dan
Muslim).

Para ulama fikih seperti al-Ghazali, al-Nawawi, dan
Ibn Taimiyyah juga menegaskan bahwa prinsip halal dan
haram mencakup aspek zat (dzat al-makldl), cara
memperoleh, serta proses pengolahan. Literatur klasik dan



28

kontemporer menekankan bahwa kehalalan bukan hanya
soal materi, tetapi juga nilai spiritual dan etika konsumsi.

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan prinsip
umum halal dan haram dalam Al-Qur’an dan Sunnah
sebagai fondasi etika konsumsi dalam Islam. Dengan
memahami prinsip ini, umat Islam diharapkan mampu
menyeleksi makanan secara kritis, tidak hanya berdasarkan
label komersial, tetapi juga sesuai dengan kaidah syariat
dan nilai moral Islam.

Prinsip halal dan haram dalam Al-Qur’an dan Sunnah
merupakan landasan normatif yang bersifat universal, tidak
hanya mengatur aspek ritual, tetapi juga menjamin
kebersihan jiwa dan kesehatan tubuh manusia. Pengabaian
terhadap prinsip ini dapat mengakibatkan kerusakan
spiritual dan sosial, karena makanan yang haram akan
memengaruhi  hati, perilaku, serta kualitas ibadah
seseorang.  Oleh  karena  itu, memahami dan
menginternalisasi  prinsip-prinsip halal-haram menjadi
bagian integral dari pelaksanaan fikih makanan yang
autentik dan relevan dengan konteks kehidupan modern.

B. Dalil Kehalalan Makanan

Dalam realitas sosial masyarakat Muslim saat ini,
muncul berbagai tantangan dalam memastikan kehalalan
makanan, terutama di tengah derasnya arus industri pangan
global. Produk-produk modern sering kali melalui proses
kimia dan teknologi yang rumit, sehingga asal bahan baku
dan proses produksinya sulit ditelusuri. Masyarakat pun
cenderung hanya berpegang pada label halal tanpa
memahami prinsip dan dalil syar‘i yang menjadi dasarnya.
Fenomena ini menunjukkan pentingnya penguatan
pemahaman  terhadap  ayat-ayat Al-Qur’an  yang
menjelaskan batasan halal dan haram sebagai panduan
konsumsi umat Islam.



29

Al-Qur’an memberikan penegasan yang sangat jelas
mengenai kehalalan makanan melalui beberapa ayat
berikut:

1. QS. Al-Baqarah [2]: 168

Ve OGwa &AW O®OOk OO0
GV IAOTBo e OR*x . 0008 BXODHAD
22 Ju) @B O+C $XIORMEERO
02D BIUARDNEHO ¢ &
A7 e DE€EORLIRND 2 S8 TR INT 0 JO RS Vo Vol

WV RNE@OL YO €OIR

Terjemahnya :

Hai sekalian manusia, makanlah yang halal lagi baik dari
apa yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu mengikuti
langkah-langkah syaitan, karena Sesungguhnya syaitan itu
adalah musuh yang nyata bagimu.

Firman Allah ini memerintahkan seluruh manusia untuk
mengonsumsi makanan yang halal dan baik (tayyib),
menegaskan bahwa aspek halal tidak dapat dipisahkan dari
aspek kebaikan dan kesehatan jasmani maupun rohani.

2. QS. Al-M#a’idah [5]: 3

REZ7ECOEEH N O HMORO
RR-@a e S-@0 > O¢IDAO M @e
B OO ONHG A RENOOQOE OO
NOTO ¢S @ EER Y, Va8 Lo 4860
DY ORND * S

SO+ONCHERR G €Oyoa o0
20009 AF0FEO Y W@ 5 ¢

SO40N crO®O¢Y O wa &

o 4800 SO+ 0 200G we 60
6 W, WRD €A€HO00Wa Xk snXKaOM
ARIRGD0 « $460 rOAIVSOAIO



30

00LeO FCHOOOGCwar (7] L AN

B0 CORONDIT SO0
FLAENY @D+ O FRON@ YT Ba e R
2 B ON

Terjemahnya

Diharamkan bagimu (memakan) bangkai, darah, daging
babi, (daging hewan) yang disembelih atas nama selain
Allah, yang tercekik, yang terpukul, yang jatuh, yang
ditanduk, dan diterkam binatang buas, kecuali yang sempat
kamu menyembelihnya, dan (diharamkan bagimu) yang
disembelih untuk berhala. dan (diharamkan juga)
mengundi nasib dengan anak panah, (mengundi nasib
dengan anak panah itu) adalah kefasikan.

Melalui firman Allah ini memberikan rincian jenis
makanan yang diharamkan secara tegas, menjadi dasar
hukum bagi para ulama dalam menentukan batasan halal
dan haram pada produk pangan.

3. QS. Al-An‘am [6]: 145

$GEOONL Lo 68 ORNx €OCITOM Pe »ndQ
AR Ra+C FORR o4 -O800¢d>S OORERNO
>NPAFESG HOM Pe RO ACEQOCORADLD40
ACEDS>EOOOYN o 48AO 000 GO0
DEOHIRX*m wOOZTOHRKE $BLES+ e »O0M@M
On 2Nl G060 vOOM@M VYOgYR 6
X ITAI©= SNONE X Lo NOZOIN @
@0 B 4B GOJOEN =OADLDa
FOO>HEXIN 0% He0 OHNXKww @0 6K

EIPB RS SH0PY.0=06

Terjemahnaya :



31

Katakanlah: "Tiadalah aku peroleh dalam wahyu yang
diwahyukan kepadaKu, sesuatu yang diharamkan bagi
orang yang hendak memakannya, kecuali kalau makanan
itu bangkai, atau darah yang mengalir atau daging babi -
karena Sesungguhnya semua itu kotor - atau binatang yang
disembelih atas nama selain Allah. Barangsiapa yang
dalam  Keadaan  terpaksa, sedang  Dia  tidak
menginginkannya dan tidak (pula) melampaui batas, Maka
Sesungguhnya Tuhanmu Maha Pengampun lagi Maha
Penyayang".

Ayat ini menegaskan prinsip dasar bahwa hukum asal
makanan adalah halal, kecuali ada dalil yang
mengharamkannya secara jelas.

Berdasarkan dari keterangan atau penjelasan firman
Allah Swt. di atas maka kajian in1 bertujuan untuk
memperdalam pemahaman terhadap dalil-dalil Al-Qur’an
mengenai kehalalan makanan, agar umat Islam memiliki
landasan teologis dan etis dalam menentukan pilihan
konsumsi yang benar. Dengan memahami ayat-ayat
tersebut, umat diharapkan tidak hanya patuh secara formal
terhadap label halal, tetapi juga memahami makna spiritual
dan moral di baliknya.

Dalil-dalil kehalalan dalam Al-Qur’an menunjukkan
bahwa Islam menempatkan makanan bukan sekadar
kebutuhan biologis, tetapi juga bagian dari ibadah dan
penyucian jiwa. Kehalalan makanan berpengaruh langsung
terhadap kebersihan hati dan diterimanya amal ibadah
seseorang. Oleh karena itu, pemahaman terhadap ayat-ayat
tentang kehalalan menjadi penting untuk membangun
kesadaran etis, spiritual, dan sosial dalam kehidupan
konsumsi umat Islam di era modern.

C. Kaidah Fikih Tentang Makanan



32

Dalam kehidupan sehari-hari, umat Islam dihadapkan
pada beragam jenis makanan dan minuman dengan proses
produksi yang semakin kompleks. Inovasi teknologi
pangan sering kali melibatkan bahan-bahan kimia,
pengawet, dan rekayasa genetika (GMO) yang belum tentu
diketahui  kehalalannya oleh konsumen. Hal ini
menimbulkan kebingungan dalam menentukan status
hukum suatu produk makanan. Oleh karena itu, kaidah-
kaidah fikih menjadi pedoman penting dalam menetapkan
hukum halal-haram makanan, terutama ketika tidak
ditemukan nash (dalil teks) yang secara eksplisit membahas
suatu kasus baru.

Para ulama telah merumuskan sejumlah kaidah fikih
(al-qawa‘id al-fighiyyah) yang menjadi dasar penetapan
hukum makanan dalam Islam. Beberapa kaidah utama yang
sering digunakan antara lain:

1 s AR e 0030 3 i ASuy st L 3l
“Hukum asal segala sesuatu adalah boleh, sampai
ada dalil yang menunjukkan keharamannya.”
Kaidah ini menunjukkan bahwa semua jenis makanan
pada dasarnya halal kecuali ada dalil yang secara
jelas mengharamkannya. Kaidah ini bersumber dari
firman Allah SWT dalam QS. Al-An‘am [6]: 145.

2. <l sl zud Ei g al
“Keadaan darurat membolehkan hal-hal yang
terlarang.”
Berdasarkan kaidah ini, seseorang diperbolehkan
memakan makanan haram apabila dalam kondisi
terpaksa (darurat) untuk mempertahankan hidupnya,
sebagaimana dijelaskan dalam QS. Al-Baqarah [2]:
173.

3. bhke) aa s aka L
“Apa yang haram untuk diambil, haram pula untuk
diberikan.”
Kaidah ini menegaskan bahwa segala bentuk



33

transaksi, perdagangan, atau pemberian makanan
haram juga tidak dibenarkan dalam Islam.
4. SN Ja3n Y Galal

“Keyakinan tidak hilang karena keraguan.”

Dalam konteks makanan, apabila seseorang yakin bahwa
suatu makanan halal, maka keraguan yang muncul tanpa
dasar kuat tidak dapat mengubah hukumnya.

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan kaidah-kaidah
fikih yang menjadi pedoman dalam menentukan hukum
makanan, terutama dalam menghadapi produk-produk
pangan modern yang tidak disebutkan secara eksplisit
dalam Al-Qur’an maupun hadis. Dengan memahami kaidah
ini, umat Islam dapat memiliki pegangan ilmiah dan
rasional dalam bersikap terhadap persoalan makanan
kontemporer.

Kaidah fikih berfungsi sebagai instrumen ijtihad yang
memudahkan penerapan hukum Islam terhadap berbagai
permasalahan baru di bidang pangan. Melalui kaidah
tersebut, umat Islam dapat bersikap seimbang antara kehati-
hatian (wara‘) dan kemudahan (taysir) dalam mengonsumsi
makanan. Prinsip-prinsip seperti “asal segala sesuatu
adalah halal” dan “darurat membolehkan yang haram”
menunjukkan fleksibilitas fikih Islam yang relevan
sepanjang masa. Dengan demikian, pemahaman terhadap
kaidah fikih makanan menjadi landasan penting bagi
penerapan hukum Islam yang kontekstual, rasional, dan
tetap berakar pada nilai-nilai syariat.

D. Hikmah dan Tujuan Syariat dalam Pengaturan Makanan

Dalam masyarakat modern, pola konsumsi tidak
hanya ditentukan oleh kebutuhan biologis, tetapi juga oleh
gaya hidup, tren, dan iklan industri pangan. Banyak orang
mengonsumsi makanan tanpa memperhatikan dampaknya
terhadap kesehatan fisik maupun spiritual. Fenomena ini



34

menyebabkan munculnya berbagai penyakit modern seperti
obesitas, diabetes, dan gangguan metabolik, yang sebagian
besar berakar pada pola makan tidak sehat. Di sisi lain,
muncul pula krisis spiritual berupa hilangnya kesadaran
bahwa makan adalah bagian dari ibadah. Oleh karena itu,
pengaturan makanan dalam Islam memiliki fungsi yang
sangat penting untuk menyeimbangkan aspek jasmani dan
rohani manusia.

Syariat Islam menetapkan aturan makanan bukan
sekadar untuk membatasi, melainkan untuk memberikan
hikmah (kebijaksanaan) dan maqasid (tujuan) yang
mendalam. Beberapa dalil utama menunjukkan tujuan
tersebut, antara lain:

1. Menjaga kesehatan dan kebersihan jiwa serta
tubuh.
Allah SWT berfirman dalam QS. Al-Baqarah [2]:
168:

e bl 1 ¥ 5 U WA (201 (8 Laa 16 () G0
Caa 5 381 40)° i

Terjemahnya:

“Wahai  sekalian  manusia!  Makanlah  dari
(makanan) yang halal lagi baik yang terdapat di
bumi, dan janganlah kamu mengikuti langkah-
langkah setan. Sungguh, setan itu musuh yang nyata
bagimu.”

Ayat ini menegaskan bahwa konsumsi makanan halal
dan baik adalah bagian dari menjaga kesehatan lahir
dan batin.

2. Menjaga kesucian jiwa dan diterimanya ibadah.



35

Rasulullah saw.bersabda:
Artinya :

“Sesungguhnya Allah itu Mahabaik dan tidak
menerima kecuali yang baik.” (HR. Muslim)

Hadis ini menunjukkan bahwa makanan yang halal
dan baik memiliki pengaruh langsung terhadap
kemurnian ibadah dan kesucian hati seorang mukmin.

3. Mencegah kemudaratan dan melindungi akal serta
keturunan.

Dalam konteks maqasid al-syari‘ah, aturan makanan
berfungsi melindungi lima pokok utama (al-kulliyyat
al-khams): agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.
Pengharaman khamr dan makanan berbahaya,
misalnya, ditetapkan untuk menjaga akal dan
kesehatan manusia.

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan hikmah dan
tujuan syariat dalam pengaturan makanan agar umat Islam
memahami bahwa hukum halal-haram bukan sekadar
pembatasan, tetapi merupakan bentuk kasih sayang Allah
kepada manusia. Pemahaman terhadap tujuan syariat ini
diharapkan dapat menumbuhkan kesadaran konsumsi yang
lebih bijak, sehat, dan bernilai ibadah.

Syariat Islam mengatur makanan dengan tujuan
menjaga keseimbangan antara kebutuhan fisik dan spiritual
manusia. Hukum halal dan haram bukanlah beban,
melainkan sistem perlindungan ilahi agar manusia hidup
dengan sehat, bersih, dan berakhlak mulia. Syariat Islam
mengajarkan bahwa makanan halal dapat menumbuhkan



36

dan memelihara ketenangan jiwa serta kekuatan moral.
Sebaliknya Syariat Islam juga mengajarkan bahwa
makanan haram dapat membawa dampak kegelapan hati
seseorang dan melemahkan bahkan dapat memadamkan
cahaya spiritualitas. Dengan demikian, memahami hikmah
dan tujuan pengaturan makanan dalam Islam adalah
langkah penting menuju kehidupan yang sehat, beretika,
dan diridai Allah Swt.

E. Tinjauan Maqasid al-Syari‘ah Terhadap Pangan Halal

Perkembangan industri pangan global menimbulkan
tantangan serius bagi umat Islam dalam menjaga kehalalan
konsumsi. Produk-produk makanan kini tidak hanya
berasal dari bahan alami, tetapi juga melalui proses kimia,
bioteknologi, dan rekayasa genetika yang kompleks. Dalam
kondisi ini, masyarakat sering kali kesulitan memastikan
kehalalan produk yang mereka konsumsi, baik dari sisi
bahan, proses produksi, maupun distribusinya. Fenomena
ini menuntut pemahaman mendalam terhadap prinsip
maqasid al-syari ‘ah—tujuan-tujuan syariat Islam—agar
umat Islam dapat melihat persoalan pangan halal tidak
hanya dari aspek hukum lahiriah, tetapi juga dari tujuan dan
nilai moral yang lebih mendasar.

Konsep magasid al-syari‘ah menjelaskan bahwa
setiap hukum Islam, termasuk hukum tentang makanan,
memiliki tujuan untuk menjaga kemaslahatan manusia dan
menolak kerusakan (jalb al-masalih wa dar’ al-mafasid).
Para ulama seperti al-Ghazali, al-Syatibi, dan Ibn ‘Ashur
menyebutkan lima tujuan pokok syariat (al-kulliyyat al-
khams), yaitu:

1. Hifz al-din (menjaga agama)

2. Hifz al-nafs (menjaga jiwa)

3. Hifz al-‘aql (menjaga akal)

4. Hifz al-nasl (menjaga keturunan)



37
5. Hifz al-mal (menjaga harta)

Dalam konteks pangan halal, kelima tujuan ini saling
berkaitan:

1. Menjaga agama (hifz al-din):

Agama Islam mengajarkan kepada umatnya dalam
hal konsumsi pangan focus pada bahan makanan
yang tidak saja bersih secara materi atau bendanya
tetapi juda mengajarkan agar bahan-bahan pangan
tersebut harus diperoleh dan diproses secara
syar’l.Dilarang memakan bangkai, darah juga
dilarang dengan keras mengkonsumsi bahan pangan
hasil curian, korupsi atau hasil menipu. Ini berarti
usaha mengonsumsi makanan halal dan thayyib
merupakan bentuk ketaatan kepada perintah Allah
dan ini termasuk menjaga agama. Tentang hal ini
sebagaimana ditegasnya Allah Swt.melalui salah satu
firmanNya dalam QS. Al-Ma’idah [5]: 88:

Orsialsa Ay alil 530 41 1 o680 5 ol VYA ) %83 L 1K
Terjemahnya :

“Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan
Allah  kepadamu yang halal lagi baik, dan
bertakwalah kepada Allah yang kamu beriman
kepada-Nya.”

Firman Allah ini menegaskan bahwa ada dua macam
rezeki atau hasil usaha, pertama sifatnya halal dan
thayyib dan kedua thayyib dan tidak halal. Tentu
pembedaan ini berkaitan dengan zat atau materi
rezeki itu sendiri dan cara memperoleh dan proses
pengelahannya. Rezeki yang halal dan thayyib itu



38

yang diperintahkan kepada umat Islam untuk
mengonsumsinya, sedangkan yang haram, atau yang
lalal tetapi tidak thayyib karena diperoleh melalu
penipuan atau mengolahnya dengan tidak menyebut
nama Allah (penyembelihan hewan) umat Islam
dilarang untuk mengosumsinya.

2. Menjaga jiwa (hifz al-nafs): Pangan halal
memastikan tubuh mendapatkan nutrisi yang sehat,
bebas dari zat berbahaya, dan melindungi manusia
dari penyakit.

3. Menjaga akal (hifz al-‘aql): Pengharaman khamr
dan bahan-bahan memabukkan bertujuan menjaga
fungsi akal sebagai alat berpikir dan beribadah.

4. Menjaga keturunan (hifz al-nasl): Makanan halal
dan bergizi mendukung keberlangsungan generasi
yang sehat dan kuat.

5. Menjaga harta (hifz al-mal): Larangan menjual
atau mengonsumsi makanan haram menegakkan etika
ekonomi yang bersih dan berkah.

Kajian ini bertujuan untuk menelaah pangan halal dalam
perspektif magasid al-syari ‘ah, agar umat Islam memahami
bahwa kehalalan bukan sekadar persoalan hukum formal,
tetapi juga bagian dari sistem kemaslahatan hidup manusia.
Dengan memahami maqasid atau tujuan syariah, sudah
barang tentu umat Islam diharapkan mereka dapat lebih
bijak dalam memilih, memproduksi, dan mendistribusikan
makanan sesuai nilai-nilai ajaran agama Islam.

Penetapan hukum pangan halal merupakan manifestasi
nyata dari tujuan syariat Islam untuk menjaga kemaslahatan
mereka secara khusus dan keselamatan umat manusia
secara menyeluruh. Karena prinsip Magqgdsid al-syari‘ah
yang berkaitan dengan pangan memastikan bahwa setiap
makanan yang dikonsumsi umat manusia tidak hanya halal
secara hukum, tetapi juga membawa kebaikan bagi



39

jasmani, rohani, dan lingkungan sosial. Dengan demikian,
penerapan prinsip maqasid dalam isu pangan halal dapat
memperkuat kesadaran etis dan spiritual umat Islam di
tengah tantangan globalisasi pangan modern. Ajaran agama
Islam tidak hanya menekankan ‘“‘apa saja yang halal boleh
dimakan,” tetapi di balik itu juga menentukan‘“mengapa
seluruh yang dikonsumsi itu harus halal” ini sudah barang
tentu akasentuasinya merupakan sebuah refleksi mendalam
antara hukum, etika, dan kemaslahatan umat manusia

BAB III
KLASIFIKASI HUKUM MAKANAN DALAM ISLAM

A. Makanan Halal

Dalam kehidupan masyarakat Muslim dewasa ini,
kesadaran terhadap makanan halal semakin meningkat,
namun di sisi lain juga dihadapkan pada tantangan besar
akibat globalisasi industri pangan. Beragam produk
makanan olahan, makanan cepat saji, serta bahan tambahan
seperti emulsifier, gelatin, dan enzim kini banyak beredar
di pasaran tanpa kejelasan sumber dan proses produksinya.
Hal ini menimbulkan kebingungan di kalangan konsumen
Muslim dalam memastikan kehalalan makanan yang
dikonsumsi. Selain itu, masih terdapat sebagian umat Islam
yang menganggap label “halal” hanya sebagai formalitas
ekonomi, bukan kewajiban syar‘i yang bernilai ibadah.
Fenomena ini menunjukkan perlunya pemahaman yang
lebih mendalam tentang hakikat dan prinsip makanan halal
menurut Islam.

Secara etimologis, kata halal (J%>) berasal dari akar
kata halla—yahillu—haldlan yang berarti “terlepas” atau
“diperbolehkan.” Secara terminologis, halal adalah segala
sesuatu yang diizinkan oleh Allah untuk dilakukan atau
dikonsumsi tanpa ancaman dosa. Dalam konteks makanan,



40

hal ini mencakup zat, proses penyembelihan, pengolahan,
distribusi, hingga cara memperolehnya.

Al-Qur’an memberikan dasar yang kuat tentang kehalalan
makanan, antara lain:

l.

QS. Al-Baqarah [2]: 168

skl | 5 ¥ Lo YA s (o Laa )5l Gl g3
Cta 38 814" gl

Terjemahnya:

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan)
vang halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan
janganlah kamu mengikuti langkah-langkah setan.
Sungguh, setan itu musuh yang nyata bagimu.”

Ayat in1 menegaskan bahwa makanan yang halal
harus disertai dengan unsur fayyib (baik dan sehat),
sehingga kehalalan mencakup dimensi hukum dan
kualitas.

QS. Al-M#a’idah [5]: 88
Goialsa 4y o1 o2 1 158005 ke WIS 0 AR Laa 1584

Terjemahnya :

“Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan
Allah  kepadamu yang halal lagi baik, dan
bertakwalah kepada Allah yang kepada-Nya kamu
beriman.”

Ayat in1 mengaitkan kehalalan makanan dengan
ketakwaan, menunjukkan bahwa memilih makanan
halal adalah bentuk ibadah dan ketaatan kepada
Allah.



41

Selain Al-Qur’an, hadis Nabi saw juga memberikan
pedoman:

Artinya :

“Sesungguhnya Allah itu Mahabaik dan tidak menerima
kecuali yang baik.” (HR. Muslim)

Hadis 1ni  menegaskan bahwa kehalalan makanan
berpengaruh terhadap diterimanya amal ibadah seseorang.

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan konsep dan
landasan makanan halal dalam Islam secara menyeluruh,
agar umat Muslim tidak hanya memahami kehalalan dari
sisi hukum formal, tetapi juga dari sisi moral, spiritual, dan
sosial. Dengan memahami makna halal secara mendalam,
diharapkan muncul kesadaran bahwa konsumsi makanan
halal adalah bagian dari ketakwaan dan penyucian jiwa.

Makanan halal dalam Islam bukan sekadar kategori
hukum, tetapi merupakan sistem etika yang menjaga
manusia dari bahaya fisik dan spiritual. Kehalalan
mencerminkan kasih sayang Allah kepada hamba-Nya
dengan cara mengatur pola makan agar sehat, bersih, dan
bernilai ibadah. Makanan yang halal menumbuhkan jiwa
yang tenang, memperkuat keimanan, serta menjauhkan
manusia dari perilaku zalim dan hedonistik. Dengan
demikian, konsep makanan halal merupakan wujud nyata
dari harmoni antara hukum syariat dan kemaslahatan
manusia dalam seluruh aspek kehidupan.

B. Makanan haram

Dalam realitas sosial masyarakat Muslim masa kini,
fenomena konsumsi makanan haram sering kali terjadi
secara tidak disadari. Berbagai produk pangan modern
mengandung bahan tambahan yang bersumber dari hewan



42

haram seperti babi atau bangkai, serta alkohol dalam kadar
tertentu untuk pengawetan dan cita rasa. Selain itu, masih
banyak ditemukan praktik ekonomi yang menghasilkan
makanan dari cara yang tidak halal, seperti hasil curian,
penipuan, riba, atau korupsi. Kondisi ini memperlihatkan
lemahnya kesadaran sebagian umat Islam terhadap
pentingnya menjaga kehalalan makanan, baik dari segi zat
maupun cara memperolehnya. Akibatnya, muncul berbagai
problem moral dan spiritual, seperti hilangnya keberkahan,
hati yang keras, dan melemahnya nilai ketakwaan dalam
kehidupan sehari-hari.

Secara etimologis, kata haram (al») berasal dari
akar kata harama—yahrumu—hurmanan yang berarti
“terlarang” atau ‘“diharamkan.” Secara terminologis,
makanan haram adalah segala jenis makanan dan minuman
yang dilarang oleh Allah untuk dikonsumsi karena
mengandung mudarat atau menimbulkan kerusakan pada
jiwa, tubuh, maupun moral manusia.

Landasan hukum tentang makanan haram sangat jelas
dalam Al-Qur’an, antara lain:

1. QS. Al-Baqarah [2]: 173
RESZSOREHEN 400 PR [OF 3 0N 6)

O Lo @0 ‘O¢40ORION Wa I
2 OO B, O ea S R+ 410 @]
DY ON g &AL PIVYIY n

& ITRO©o = * oS NO IO ¢ @
e @0 Bl ¢<H €O0IOXIN "@OADLEV
NOMONEHOR HIOFPFRO UKo &0 €K

KD 00 ©O0A->AKXN A Lo d- O RO

Terjemahnya :

Sesungguhnya Allah  hanya mengharamkan bagimu
bangkai, darah, daging babi, dan binatang yang (ketika



43

disembelih) disebut (nama) selain Allah[108]. tetapi
Barangsiapa dalam Keadaan terpaksa (memakannya)
sedang Dia tidak menginginkannya dan tidak (pula)
melampaui batas, Maka tidak ada dosa baginya.
Sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha
Penyayang.

Ayat in1 menegaskan bahwa keharaman makanan memiliki
alasan yang rasional dan moral, serta terdapat keringanan

(rukhsah) bagi orang yang terpaksa demi mempertahankan
hidup.

2. QS. Al-M2a’idah [5]: 3

REAECOEE N L& O HMORO
RREQaFo €0 e 48 L ZANO]  [ONRICYARRE T
B OO TN O EH e 3 AT Yoy=R Ju |
NO 7O ¢ % ERENNEY NN/ PO X In
Q.0 RN<= * # o Se

2> 0+QN.CHO GC<COMWwa 90
20002 A 0RO N w00
S>0000.croe0¢ ! O wa 90

PR 2N Ju =2>0R+0.20CG wa 90
9 eRO €AE@O0waHx xnX@GOL
AXIN<==2>0 9 AR dm ANV A @

O0Lea FHOOOCwa I (7] Wt AN
BHXUCONONDEFT SOt
AL W O+© FRHO @M FT Do o N
E WA ON,E

Terjemahnya :

diharamkan bagimu (memakan) bangkai, darah[394],
daging babi, (daging hewan) yang disembelih atas nama
selain Allah, yang tercekik, yang terpukul, yang jatuh, yang



44

ditanduk, dan diterkam binatang buas, kecuali yang sempat
kamu menyembelihnya[395], dan (diharamkan bagimu)
vang disembelih untuk berhala. dan (diharamkan juga)
mengundi nasib dengan anak panah[396], (mengundi nasib
dengan anak panah itu) adalah kefasikan.

Ayat ini memperinci jenis-jenis makanan haram yang
berkaitan dengan penyembelihan dan penyucian ritual,
menunjukkan bahwa Islam menjaga kesucian jiwa dan
akidah umatnya melalui aturan konsumsi.

Hadis Nabi saw juga menegaskan:

“Setiap daging yang tumbuh dari yang haram, maka
neraka lebih pantas baginya.” (HR. Ahmad)

Hadis ini menunjukkan betapa seriusnya konsekuensi moral
dan spiritual dari mengonsumsi makanan haram.

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan konsep
makanan haram dalam Islam secara komprehensif, agar
umat Islam memahami bahwa larangan tersebut bukan
hanya bersifat ritual, tetapi juga memiliki hikmah
kesehatan, moral, dan sosial. Dengan memahami hakikat
makanan haram, diharapkan masyarakat Muslim lebih
berhati-hati dalam memilih makanan dan lebih sadar
terhadap tanggung jawab spiritual dalam konsumsi sehari-
hari.

Makanan haram merupakan bentuk perlindungan
Allah terhadap manusia agar terhindar dari bahaya fisik,
moral, dan spiritual. Keharaman bukan sekadar larangan,
tetapi manifestasi kasih sayang Ilahi yang menjaga
kemurnian akidah, kesucian tubuh, dan kesehatan
masyarakat. Mengonsumsi makanan haram dapat
mengotori hati, menghalangi doa, dan menurunkan kualitas
iman. Dengan demikian, larangan terhadap makanan haram
adalah bagian integral dari maqasid al-syari‘ah, yaitu untuk



45

menjaga agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), dan akal
(hifz al-‘aql). Karena itu, menjauhi makanan haram bukan
sekadar ketaatan hukum, melainkan juga bentuk ibadah dan
penjagaan dir1 agar hidup berkah, sehat, dan bermartabat di
sisi Allah.

C. Makanan Syubhat

Dalam kehidupan masyarakat Muslim modern,
fenomena makanan syubhat (samar antara halal dan
haram) semakin banyak dijumpai, terutama dengan
berkembangnya industri pangan global dan kompleksitas
rantai produksi. Banyak produk yang tidak jelas asal bahan
bakunya, seperti gelatin, enzim, emulsifier, atau flavor
yang dapat berasal dari hewan halal maupun haram. Label
“halal” pun sering kali disalahgunakan sebagai strategi
pemasaran tanpa melalui sertifikasi yang benar. Akibatnya,
sebagian umat Islam mengalami kebingungan dan
ketidakpastian dalam menentukan pilihan konsumsi.
Kondisi ini menunjukkan perlunya literasi fikih makanan
yang kuat agar umat mampu bersikap hati-hati (ihtiyat) dan
tidak terjebak dalam wilayah abu-abu antara halal dan
haram.

Secara etimologis, syubhat (4&) berarti sesuatu
yang samar atau tidak jelas antara halal dan haram. Dalam
terminologi fikih, makanan syubhat adalah makanan yang
status hukumnya tidak diketahui secara pasti karena adanya
keraguan terhadap sumber, proses pengolahan, atau cara
memperolehnya.

Dalil tentang hal ini terdapat dalam hadis Nabi saw:

O 58 G ¥ (Bipfita 55 Ly <o ol Oy G IR )
dae § Adal | i) 488 (cilgadl) &) gad (),

Terjemahnya:



46

Sesungguhnya yang halal itu jelas dan yang haram itu
jelas. Di antara keduanya ada perkara yang samar
(syubhat), yang tidak diketahui oleh kebanyakan manusia.
Maka siapa yang menjaga diri dari perkara syubhat,
sungguh  ia  telah  membersihkan  agama  dan
kehormatannya...” (HR. al-Bukhari dan Muslim).

Para ulama, seperti Imam al-Nawawi dan Ibn Rajab
al-Hanbali, menjelaskan bahwa sikap wara‘ (berhati-hati)
terhadap perkara syubhat merupakan bagian dari
ketakwaan. Mereka menegaskan bahwa menjauhi hal yang
syubhat lebih utama agar terhindar dari kemungkinan
terjerumus ke dalam yang haram.

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan konsep
makanan syubhat dalam fikih Islam serta memberikan
panduan bagi umat dalam bersikap terhadap ketidakjelasan
hukum suatu makanan. Dengan memahami makna dan
implikasinya, umat diharapkan dapat membangun
kesadaran moral dan spiritual dalam memilih makanan,
serta berperan aktif dalam mendukung transparansi produk
halal di masyarakat.

Makanan syubhat menuntut sikap kehati-hatian dan
ketulusan niat dalam menjaga kemurnian ibadah konsumsi.
Islam tidak hanya menekankan kehalalan secara formal,
tetapi juga kebersihan hati dan integritas moral dalam
setiap tindakan. Menghindari makanan syubhat berarti
menjaga kemuliaan dir1 dari keraguan, memperkuat
keimanan, dan menumbuhkan kepekaan terhadap nilai
halal-haram. Dalam konteks maqasid al-syari‘ah, sikap
wara‘ terhadap makanan syubhat merupakan wujud
penjagaan terhadap agama (hifz al-din) dan kehormatan diri
(hifz al-‘ird), sehingga umat Islam tidak hanya sekadar
mematuhi hukum, tetapi juga meneladani etika spiritual
dalam kehidupan sehari-hari.

D. Makanan Najis



47

Dalam kehidupan modern, makanan najis sering kali
tidak disadari keberadaannya karena proses produksi
pangan yang kompleks dan melibatkan berbagai bahan
tambahan dari hewan maupun zat kimia. Banyak produk
olahan seperti gelatin, enzim, atau minyak hewani yang
berasal dari sumber najis atau tercemar oleh bahan yang
tidak suci dalam proses pengolahannya. Misalnya,
penggunaan peralatan yang tidak disterilkan dari bahan
najis atau tercampurnya bahan halal dan haram dalam satu
lini produksi. Fenomena ini menunjukkan perlunya
kesadaran dan kehati-hatian umat Islam untuk memastikan
kesucian makanan, bukan hanya kehalalan zatnya, tetapi
juga kesuciannya dari najis menurut hukum syariat.

Secara etimologis, najis (u«) berarti sesuatu yang
kotor atau tidak suci menurut ketentuan syariat. Secara
terminologis, makanan najis adalah segala jenis makanan
atau minuman yang terkena atau tercampur dengan benda
najis, baik dalam bentuk zatnya maupun dalam proses
pengolahannya, sehingga tidak layak dikonsumsi oleh
seorang Muslim.

Dalil mengenai najis dan larangan mengonsumsinya antara
lain terdapat dalam firman Allah Swt:

1. QS. Al-Ma’idah [5]: 90

G by 15 G s el 5 L) ) il ol gl
Ol el 5310 A e

Terjemahnya :

Wahai orang-orang yang beriman! Sesungguhnya
khamar, berjudi, (berkurban untuk) berhala, dan
mengundi nasib dengan anak panah adalah



48

perbuatan keji (rijs) termasuk perbuatan setan. Maka
jauhilah agar kamu beruntung.

Kata rijs dalam ayat ini diartikan oleh para mufasir
sebagai sesuatu yang najis, baik secara fisik maupun
moral. Khamar disebut najis karena menimbulkan
kerusakan akal dan moral, sehingga tidak layak
dikonsumsi oleh seorang Muslim.

2. QS. Al-An‘am [6]: 145

uﬂu\Y\M»\hdﬁbyé\@\g\h@.\a\Ydﬁ
u&)@‘ﬂ})&?ﬂj‘h“hd\g‘w

Terjemahnya :

Katakanlah  (wahai  Muhammad): Aku tidak
menemukan dalam wahyu yang diwahyukan
kepadaku sesuatu yang diharamkan bagi orang yang
hendak memakannya kecuali bangkai, darah yang
mengalir, atau daging babi, karena sesungguhnya
semua itu najis.”

Firman Allah ini menegaskan bahwa daging babi dan darah
termasuk kategori najis yang secara tegas diharamkan,
menunjukkan hubungan erat antara keharaman dan
kenajisan dalam fikih makanan.

Selain itu, Rasulullah saw bersabda:
Artinya :

Sesungguhnya Allah itu baik dan tidak menerima kecuali
vang baik.” (HR. Muslim)



49

Hadis ini menunjukkan bahwa Allah tidak menerima amal
atau ibadah seseorang yang bersumber dari hal-hal najis
dan tidak suci, termasuk makanan yang dikonsumsi.

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan konsep
makanan najis dalam Islam serta menumbuhkan kesadaran
umat agar tidak hanya berorientasi pada kehalalan formal
suatu produk, tetapi juga memastikan kesuciannya.
Pemahaman terhadap makanan najis penting agar umat
Islam dapat menjaga kebersihan fisik dan spiritual, sesuai
dengan nilai kesucian (faharah) yang menjadi prinsip dasar
dalam ajaran Islam.

Makanan najis bukan hanya persoalan kebersihan
fisik, tetapi juga menyangkut kesucian spiritual dan moral.
Islam menempatkan kesucian (taharah) sebagai syarat sah
ibadah dan tanda ketakwaan seorang Muslim. Oleh karena
itu, mengonsumsi makanan najis berarti mengotori tubuh
dan jiwa, serta dapat mempengaruhi kemurnian ibadah.
Dalam konteks maqasid al-syari‘ah, larangan terhadap
makanan najis bertujuan untuk menjaga agama (hifz al-
din), jiwa (hifz al-nafs), dan akal (hifz al-‘aql). Dengan
demikian, menjauhi makanan najis merupakan wujud
pengamalan nilai kebersihan dan kesucian yang menjadi
ciri utama seorang mukmin.

E. Makanan yang Diperbolehkan dalam Keadaan Darurat

Dalam berbagai situasi kehidupan, umat Islam dapat
menghadapi kondisi darurat yang mengancam keselamatan
jiwa, seperti kelaparan akibat bencana alam, perang, krisis
ekonomi, atau terjebak di daerah terpencil tanpa akses
makanan halal. Pada kondisi seperti ini, seseorang mungkin
tidak menemukan makanan yang jelas status halalnya.
Fenomena sosial ini menunjukkan perlunya pemahaman
fikih tentang prinsip darlirah agar umat Islam dapat
bertindak sesuai syariat tanpa melanggar ketentuan halal-



50

haram secara mutlak, sekaligus tetap menjaga keselamatan
Jjiwa.

Dalam fikih Islam, prinsip darirah (darurat)
membolehkan hal-hal yang secara normal diharamkan,
dengan syarat tidak melebihi batas kebutuhan dan tidak ada
alternatif halal. Hal ini ditegaskan dalam Al-Qur’an:

1. QS. Al-Baqarah [2]: 173

uAﬁ ﬂ‘ﬂm&\ujfﬂ\?ﬂjeﬁ\JM\eﬂﬁéjSW\
?-\AJJJ”AMU‘ MG@A‘)AJLGYJ&L\}Q)M‘

Terjemahnya :

Sesungguhnya Allah  hanya mengharamkan bagimu
bangkai, darah, daging babi, dan hewan yang disembelih
bukan atas nama Allah. Tetapi barang siapa terpaksa,
sedang ia tidak menginginkannya dan tidak melampaui
batas, maka tidak ada dosa baginya. Sungguh, Allah Maha
Pengampun lagi Maha Penyayang.”

2. QS. Al-Ma’idah [5]: 3
an) st 0 (B e V3 g 5 Shinl b
Terjemahnya :

Barang siapa dalam keadaan terpaksa, sedang ia tidak
menginginkannya dan tidak melampaui batas, maka
sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha
Penyayang.”

Para ulama menegaskan bahwa konsep dartrah
berlaku hanya untuk mempertahankan jiwa (hifz al-



51

nafs) dan tidak boleh disalahgunakan untuk kepentingan
selain kebutuhan hidup. Prinsip ini termasuk dalam kaidah
fikih:

e ) slidal) g &) g il

“Keadaan darurat membolehkan hal-hal yang terlarang.”

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan prinsip
dariirah dalam konsumsi makanan, agar umat Islam
memahami batas-batas kemudahan syariat saat menghadapi
situasi kritis. Dengan memahami konsep ini, umat tidak
terjerumus ke dalam hal-hal haram secara sengaja, tetapi
tetap dapat mempertahankan keselamatan jiwa.

Prinsip darurah menunjukkan keluwesan hukum
Islam dalam menghadapi kondisi ekstrem. Makanan yang
haram atau najis diperbolehkan sementara demi
menyelamatkan nyawa, asalkan tidak melampaui batas
kebutuhan. Hal ini menegaskan bahwa syariat Islam
bersifat mendukung kemaslahatan manusia (jalb al-
masalih) dan menolak kerusakan (dar’ al-mafasid).
Dengan memahami hukum dartrah, umat Islam dapat
bersikap bijak, menjaga integritas moral, dan tetap patuh
pada prinsip halal-haram meskipun dalam situasi sulit.

F. Prinsip Halalan Tayyiban dalam Konteks Spiritual dan
Kesehatan

Di era modern, pola konsumsi manusia sering lebih
dipengaruhi oleh selera, kemudahan, dan tren pasar
dibandingkan kualitas dan nilai spiritual makanan. Banyak
masyarakat mengonsumsi makanan cepat saji, olahan
industri, atau bahan yang tidak jelas sumbernya, sehingga
berdampak pada kesehatan fisik (obesitas, gangguan
metabolik, penyakit kronis) dan kesehatan spiritual
(hilangnya kesadaran bahwa makan adalah ibadah).
Fenomena ini menunjukkan kebutuhan mendesak untuk



52

menekankan prinsip halalan tayyiban makanan yang halal
secara hukum dan baik secara kualitas agar manusia dapat
hidup sehat lahir dan batin.

Istilah halalan tayyiban berasal dari QS. Al-Baqarah
168 dan QS. Al-Ma’idah [5]: 88, yang menekankan bahwa
konsumsi manusia harus halal (diperbolehkan secara
syariat) dan tayyib (baik, bersih, menyehatkan).

1. QS. Al-Baqarah : 168

G—l‘jh&‘ : NYJMYJAUGJY“ALAAL’SUAL\S\I{-I‘L\
U.HAJ&PSSM‘ u\.h.w.d\

Terjemahnya :

Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang
halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu
mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu
musuh yang nyata bagimu.”

2. QS. Al-Ma’idah : 88
Orsialsa Ay alil 530 41 1 o680 5 ol VYA ) %83 L 15K
Terjemahnya :

Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah
kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada
Allah yang kamu beriman kepada-Nya.”

Secara literatur, para ulama menekankan bahwa konsep
halalan tayyiban meliputi:

1. Aspek legalitas: makanan diperoleh melalui cara
halal dan bersih dari unsur haram.

2. Aspek kesehatan: makanan bergizi, aman, dan
mendukung kelangsungan hidup manusia.



53

3. Aspek spiritual: makanan yang halal dan baik
menenangkan hati, mendukung ibadah, dan
mendekatkan dir1 kepada Allah.

Kajian ini bertujuan untuk menegaskan pentingnya
prinsip halalan tayyiban dalam kehidupan umat Islam, agar
konsumsi makanan tidak hanya memenuhi kebutuhan fisik,
tetapi juga menjaga kesehatan spiritual dan moral.
Pemahaman ini diharapkan meningkatkan kesadaran umat
akan hubungan langsung antara kualitas makanan,
kesehatan jasmani, dan ketakwaan.

Prinsip halalan tayyiban adalah fondasi konsumsi yang
seimbang antara kebutuhan fisik dan spiritual. Makanan
yang halal memastikan kepatuhan terhadap syariat,
sedangkan tayyib menjamin kualitas, keamanan, dan
manfaat bagi tubuh. Bersama-sama, keduanya mencegah
penyakit, menjaga kesucian jiwa, dan memperkuat ibadah.
Dengan demikian, prinsip ini bukan hanya norma hukum,
tetapi juga pedoman etis dan spiritual.

BAB IV
FENOMENA KONTEMPORER DALAM KONSUMSI
MODERN

A.Produk Olahan dan Bahan Tambahan Pangan (food
additives)

Di era industri pangan modern, mayoritas makanan yang
beredar adalah produk olahan yang mengandung berbagai
bahan tambahan pangan (food additives), seperti
pengawet, pewarna, perasa, pengemulsi, dan zat penstabil.
Banyak konsumen Muslim kesulitan mengetahui sumber
dan status halal dari bahan-bahan ini, karena informasi
pada label sering tidak lengkap atau tidak jelas. Fenomena
ini menimbulkan kebingungan dan potensi konsumsi



54

makanan haram atau syubhat secara tidak sengaja.
Perkembangan ini menunjukkan pentingnya literasi fikih
makanan dan sertifikasi halal untuk memastikan keamanan,
kesehatan, dan kepatuhan syariat dalam konsumsi produk
olahan.

Secara fikih, produk olahan dan bahan tambahan
pangan termasuk kategori makanan yang perlu dikaji
kehalalannya, karena:

1. Bahan baku dapat berasal dari sumber halal maupun
haram (misal gelatin dari babi atau sapi yang sudah
menjadi bangkai).

2. Proses produksi dapat melibatkan peralatan yang
tercemar najis.

3. Penggunaan bahan tambahan yang menimbulkan
keraguan (syubhat) menuntut sikap kehati-hatian.

Dalil Al-Qur’an yang menjadi dasar prinsip halal-tayyib
tetap berlaku untuk produk olahan:

1. QS. Al-Baqarah [2]: 168

A ""YJM?JA@JV\‘,AW\JSUAL\S\L@\U
u.\.u\gdseﬁé..ﬂ uwiubka

Terjemahnya :

Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang
halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu
mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu
musuh yang nyata bagimu.”

2. QS. Al-M2a’idah : 88



55

}}n"

ag ol (o201 ) 68 3 Gk WOIA 2 AR 3 Laa ) 1K
Ogiasa

Terjemahnya :

Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah
kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada
Allah yang kamu beriman kepada-Nya.”

Para ulama menekankan bahwa food additives harus
dipastikan halal, atau setidaknya tidak mengandung unsur
haram dan najis, untuk memenuhi prinsip tayyib dan
menjaga kualitas makanan serta kesehatan konsumen.

Kajian ini bertujuan untuk memberikan pemahaman
tentang status hukum produk olahan dan bahan tambahan
pangan dalam Islam, agar konsumen Muslim dapat
membuat keputusan bijak dalam memilih makanan yang
aman, sehat, dan halal. Selain itu, kajian ini diharapkan
mendorong produsen untuk transparan dalam menyajikan
informasi bahan pangan dan memperoleh sertifikasi halal.

Produk olahan dan bahan tambahan pangan
menimbulkan tantangan tersendiri bagi kehalalan dan
kesehatan. Prinsip halalan tayyiban menuntut umat Islam
untuk memastikan bahan yang digunakan tidak haram,
tidak najis, dan bermanfaat bagi tubuh. Mengabaikan aspek
ini berpotensi menimbulkan risiko kesehatan dan keraguan
moral. Dengan memahami status hukum bahan tambahan
pangan, umat Islam dapat menjalankan konsumsi yang etis,
sehat, dan sesuai syariat, sekaligus menjaga keberkahan
dalam makanan yang dikonsumsi.

B. Rekayasa Genetik (GMO), Kultur sel, dan Pangan Hasil
Bioteknologi

Perkembangan teknologi pangan modern telah
menghadirkan produk hasil rekayasa genetik (GMO),



56

kultur sel, dan berbagai pangan bioteknologi. Produk-
produk ini mencakup sayuran, buah, daging laboratorium,
susu sel, dan produk olahan yang dimodifikasi untuk
meningkatkan ketahanan, kualitas, dan produksi pangan.
Namun, kesadaran masyarakat Muslim mengenai status
halal dan tahapan produksinya masih terbatas. Banyak
konsumen menghadapi dilema etis dan spiritual karena
ketidakjelasan asal gen, proses kultur, dan potensi
kontaminasi bahan haram. Fenomena ini menuntut kajian
fikih modern untuk memberikan pedoman konsumsi yang
aman, halal, dan sesuai syariat.

Secara terminologi fikih, makanan hasil rekayasa
genetik, kultur sel, dan bioteknologi termasuk kategori
baru yang memerlukan penilaian hukum berdasarkan
sumber bahan baku, proses produksi, dan tujuan
penggunaannya. Beberapa aspek yang  menjadi
pertimbangan ulama:

1. Sumber bahan baku: Apakah berasal dari hewan
halal, hewan haram, atau tanaman non-halal.

2. Proses produksi: Apakah terdapat unsur najis,
pencampuran dengan bahan haram, atau manipulasi
yang merusak kesucian makanan.

3. Maksud dan manfaat: Apakah teknologi digunakan
untuk kemaslahatan manusia, kesehatan, dan
kebaikan lingkungan.

Dalil Al-Qur’an yang tetap relevan untuk menilai status
halal makanan modern:

1. QS. Al-Baqarah : 168

e phad 1 g5 ¥ 5 U WA (201 (8 Laa 16K () G0
ot ¥l 40 0 i

Terjemahnya :



57

Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang
halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu
mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu
musuh yang nyata bagimu.”

2. QS. Al-Ma’idah : 88
Crsiah 4y Al 20 41 ) 8505 Lola YA 1 28835 Laa 1 i
Terjemahnya :

Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah
kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada
Allah yang kamu beriman kepada-Nya.”

Para ulama kontemporer menekankan bahwa penggunaan
bioteknologi dan GMO boleh dikonsumsi jika
sumbernya halal, prosesnya bersih, dan tidak
membahayakan manusia, serta tetap sesuai prinsip
halalan tayyiban.

Kajian ini bertujuan untuk memberikan pemahaman
hukum dan etika terkait konsumsi pangan hasil rekayasa
genetik, kultur sel, dan bioteknologi. Pemahaman ini
penting agar umat Islam mampu membuat keputusan bijak
dan bertanggung jawab, menjaga kesucian makanan, serta
memanfaatkan kemajuan teknologi secara halal dan
bermanfaat bagi kesehatan dan kemaslahatan manusia.

Pangan modern berbasis GMO dan bioteknologi
menghadirkan peluang sekaligus tantangan bagi umat
Islam. Prinsip halalan tayyiban menjadi tolok ukur utama:
bahan harus halal, proses bersih, aman bagi kesehatan, dan
memberikan manfaat. Dengan demikian, konsumsi pangan
modern tidak hanya mengikuti perkembangan teknologi,
tetapi juga tetap menjaga etika, moral, dan kesucian
spiritual, serta selaras dengan maqasid al-syari‘ah untuk
melindungi agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.



58

C. Alkohol, Flavor Sintetis, dan Minuman Fermentasi
Modern

Perkembangan industri pangan dan minuman
menghadirkan berbagai produk yang mengandung alkohol,
flavor sintetis, dan minuman fermentasi modern. Produk
ini sering dijumpai dalam minuman siap saji, makanan
olahan, permen, saus, dan bahan tambahan lainnya. Di
masyarakat Muslim, banyak konsumen menghadapi
kebingungan karena alkohol kadang hadir dalam kadar
sangat rendah (frace) atau sebagai hasil fermentasi alami.
Flavor sintetis juga dapat meniru aroma atau rasa dari
bahan haram. Fenomena ini menimbulkan dilema moral
dan spiritual, terutama bagi mereka yang ingin memastikan
makanan dan minuman yang dikonsumsi tetap halal dan
aman.

Dalam fikih Islam, alkohol dan minuman fermentasi
merupakan haram karena memabukkan (khamr), meskipun
kadarnya rendah. Flavor sintetis yang meniru bahan haram
perlu dikaji sumber dan prosesnya untuk menentukan halal
atau syubhat.

1. QS. Al-Ma’idah [5]: 90

Y15 Glaiiy Huaally Sadd) W) ) sial Gudll gl 4
GoALES P 0308 U i (i b

Terjemahnya :

Wahai orang-orang yang beriman! Sesungguhnya khamar,
berjudi, (berkurban untuk) berhala, dan mengundi nasib
dengan anak panah adalah perbuatan keji dari perbuatan
setan. Maka jauhilah agar kamu beruntung.”

Hadis Nabi saw, juga menegaskan:



59
Artinya:

“Segala yang memabukkan adalah khamar, dan khamar itu
haram.” (HR. Muslim)

Flavor sintetis yang berasal dari bahan haram atau meniru
rasa hewan haram termasuk syubhat atau haram,
tergantung sumber dan prosesnya. Ulama kontemporer
menekankan bahwa setiap bahan yang menimbulkan
keraguan harus dihindari (wara’) agar tidak mengotori
ibadah dan moral.

Kajian ini bertujuan untuk memberikan panduan
hukum terkait konsumsi alkohol, flavor sintetis, dan
minuman fermentasi modern agar umat Islam dapat
bersikap bijak, menjaga kehalalan dan kebersihan makanan,
serta menghindari dampak negatif bagi kesehatan jasmani
dan spiritual.

Produk yang mengandung alkohol, flavor sintetis dari
bahan haram, atau minuman fermentasi modern menuntut
kehati-hatian konsumen Muslim. Prinsip halalan tayyiban
harus dijadikan pedoman utama: makanan dan minuman
harus halal, baik, aman bagi tubuh, dan menyehatkan jiwa.
Mengonsumsi yang memabukkan atau berasal dari bahan
haram dapat merusak akal, moral, dan kesucian ibadah.
Dengan demikian, sikap berhati-hati terhadap alkohol dan
flavor sintetis adalah bagian dari integritas moral dan
spiritual, serta wujud pelaksanaan maqasid al-syari‘ah
dalam menjaga agama, jiwa, dan akal.

D. Daging Impor dan Problem Penyembelihan Syar‘i

Perdagangan daging impor semakin marak di era
globalisasi pangan. Banyak negara memasok daging sapi,
kambing, ayam, atau produk olahan ke pasar domestik.
Namun, tidak semua daging impor disembelih sesuai
syariat Islam (syar‘1), misalnya tidak menyebut nama Allah



60

saat penyembelihan, menggunakan hewan yang tidak halal,
atau proses penyembelihan yang tidak sesuai ketentuan
figth. Fenomena ini menimbulkan kebingungan dan
kekhawatiran umat Muslim mengenai kehalalan daging
yang dikonsumsi, sekaligus menunjukkan pentingnya
sertifikasi halal, transparansi rantai pasok, dan literasi fikih
makanan.

Dalam fikih Islam, syarat sah penyembelihan hewan
meliputi:

1. Hewan harus halal (bukan babi atau hewan haram
lainnya).

2. Penyembelihan dilakukan dengan memotong leher
hewan dan memutuskan urat leher, pembuluh darah,
dan kerongkongan.

3. Menyebut nama Allah (Bismillah) saat menyembelih.

Dalil Al-Qur’an yang relevan:
1. QS. Al-Ma’idah : 3

MM‘M&‘UJ}J&‘PJJ?”\JM\@S—JQHA}
?.uSALAY\M\&\h\g@hﬁb@dﬂbuﬁﬂbwb
MAS‘U-‘;GJLAJ

Terjemahnya :

Diharamkan bagimu bangkai, darah, daging babi, hewan
vang disembelih bukan atas nama Allah, hewan yang mati
karena dicekik, dipukul, jatuh, atau dimangsa binatang
buas, kecuali yang kamu sembelih sendiri...”

2. QS. Al-An‘am : 121

G5 A0 GUREEA &g (ol 433 4Gl ) alal Y AT Laa 1185
PR



61

Terjemahnya :

Janganlah kamu makan dari (hewan) yang tidak disebut
nama Allah padanya, karena itu adalah kefasikan, dan
sesungguhnya setan itu pemimpin bagimu, maka
waspadalah terhadapnya.”

Para ulama menekankan bahwa daging yang tidak
disembelih sesuai syar‘i haram dikonsumsi, bahkan jika
daging tersebut halal secara biologis. Penyembelihan syar‘i
adalah syarat mutlak untuk memastikan daging halal dan
menegakkan prinsip halalan tayyiban.

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan masalah
kehalalan daging impor dan pentingnya penyembelihan
syar‘i sesuai fikih Islam. Pemahaman ini diharapkan
membantu umat Islam dalam memilih daging yang halal,
meningkatkan kesadaran akan sertifikasi halal, dan
mendukung praktik perdagangan yang etis dan sesuai
syariat.

Daging impor yang tidak disembelih sesuai syar‘i
menimbulkan risiko pelanggaran hukum halal dan
mengurangi keberkahan makanan. Prinsip halalan tayyiban
menuntut kepatuhan pada syariat dalam setiap tahap:
pemilihan hewan, proses penyembelihan, hingga distribusi.
Dengan memastikan penyembelihan syar‘i, umat Islam
menjaga integritas moral, kesehatan, dan spiritual,
sekaligus menegakkan magqgasid al-syari‘ah, termasuk
perlindungan terhadap agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-
nafs), dan akal (hifz al-‘aql).

E. Kosmetik, Obat, dan Suplemen yang Mengandung
Bahan Najis

Dalam masyarakat modern, penggunaan kosmetik, obat,
dan suplemen semakin meningkat sebagai bagian dari
gaya hidup dan upaya menjaga kesehatan. Namun, banyak



62

produk ini mengandung bahan najis, seperti gelatin dari
babi, alkohol, darah hewan, atau enzim yang berasal dari
sumber haram. Konsumen Muslim sering kali tidak
menyadari adanya bahan najis dalam produk yang mereka
gunakan sehari-hari, sehingga menimbulkan kekhawatiran
terkait kesucian tubuh, ibadah, dan kepatuhan syariat.
Fenomena ini menuntut literasi fikih dan kesadaran etik
agar penggunaan produk kesehatan dan kecantikan tetap
sesuai prinsip halal dan suci.

Dalam fikih, segala benda yang bersentuhan dengan
tubuh dan dikonsumsi atau digunakan harus bersih dan
halal, terutama jika bersifat menembus tubuh (misal obat
yang diminum atau suplemen).

Dalil yang relevan:
1. QS. Al-Baqarah : 172
A3 L i e 158 ) il Gl Wl G
Terjemahnya:

Wahai orang-orang yang beriman! Makanlah dari rezeki
vang baik yang telah Kami berikan kepadamu.”

2. QS. Al-Ma’idah [5]: 3
A0 ya gal Ly sl Al sy Al akle dacA
Terjeamhnya :

Diharamkan bagimu bangkai, darah, daging babi, dan
hewan yang disembelih bukan atas nama Allah...”

Dalam konteks ini, ulama kontemporer menjelaskan
bahwa kosmetik, obat, dan suplemen yang mengandung
bahan najis harus dihindari, kecuali dalam keadaan darurat



63

(dariirah) untuk menjaga kesehatan, dengan syarat tidak
ada alternatif halal dan penggunaannya terbatas pada
kebutuhan. Prinsip kehati-hatian (wara’) sangat dianjurkan
agar tidak terjerumus dalam penggunaan bahan najis yang
membahayakan kesucian tubuh dan ibadah.

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan status hukum
dan etika penggunaan kosmetik, obat, dan suplemen yang
mengandung bahan najis, agar konsumen Muslim dapat
membuat keputusan yang tepat, menjaga kesucian tubuh,
serta tetap patuh pada syariat Islam.

Penggunaan produk yang mengandung bahan najis
memiliki dampak langsung terhadap kesucian spiritual dan
etika konsumsi. Prinsip halalan tayyiban menuntut umat
Islam memilih produk yang halal, baik, dan aman bagi
tubuh. Dengan demikian, konsumen Muslim tidak hanya
melindungi kesehatan jasmani tetapi juga menjaga
kebersihan rohani dan integritas ibadah. Penghindaran
terhadap bahan najis dalam kosmetik, obat, dan suplemen
merupakan wujud pengamalan maqasid al-syari‘ah,
khususnya perlindungan terhadap agama (hifz al-din), jiwa
(hifz al-nafs), dan akal (hifz al-‘aql).

F. Makanan Instan, Junk Food, dan Tantangan Etika
Konsumsi

Perkembangan industri pangan modern telah
melahirkan berbagai makanan instan dan junk food yang
praktis, cepat disajikan, dan digemari masyarakat luas,
terutama anak-anak dan remaja. Namun, konsumsi
berlebihan makanan ini menimbulkan masalah kesehatan
seperti obesitas, hipertensi, diabetes, dan gangguan
metabolik. Selain itu, banyak produk instan mengandung
bahan tambahan (food additives), MSG, pengawet, pewarna
sintetis, atau flavor dari sumber haram atau syubhat.
Fenomena ini menunjukkan tantangan moral dan etika bagi
konsumen Muslim dalam memastikan makanan yang



64

dikonsumsi tidak hanya halal tetapi juga menyehatkan dan
bermanfaat.

Ulama fikih sepakat bahwa prinsip halalan tayyiban
menuntut makanan atau konsumsi pangan yang seimbang
yaitu halal dan baik secara hukum juga baik secara
kualitas.Prinsip ini dipegangi untuk menjamin keamanan
bagi tubuh, dan tidak menimbulkan kerusakan terhadap
lingkungan. Junk food atau makanan instan disatu sisi halal
tetapi disisi lain dapat mendatangkan mudharat karena
beberapa penelitian menunjukkan bahwa pada makan
instan itu dapat menimbulkan tiga hal pokok yakni terdapat
zat yang dapat memicu penyakit, mengurangi gizi, dan
menimbulkan ketergantungan. Dari sini dapat dipahami
bahwa konsep makanan yang diizinkan oleh Allah
Swt.adalah halal dan thayyib atau baik ini mengerucuk
kepada halal secara zatnya dan cara memperoleh dan
mengolahnya. Kemudian thayyib mengarah kepada akibat
yang timbul dari bahan makanan yang dikonsumsi yakni
menjamin kesehatan jasmani, mental dan rohani.

Dalil Al-Qur’an yang relevan:
1. QS. Al-Baqarah : 168

i 3l 1 5 ¥ 5 U WA (201 (8 Laa 15 ) g0

Terjemahnya:

Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang
halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu
mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu
musuh yang nyata bagimu.”

2. QS. Al-M2’idah [S]: 88

Grsiasa 4y il (o) 0 ) 58515 ok YSa 2 2883 Laa 15K



65
Terjemahnya :

Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah
kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada
Allah yang kamu beriman kepada-Nya.”

Para ulama kontemporer menekankan bahwa makanan
yang praktis namun merusak Kkesehatan atau
mengandung bahan syubhat harus dihindari atau
dikonsumsi secara bijak, agar tidak melanggar prinsip
maqasid al-syari‘ah yang menekankan perlindungan
terhadap jiwa (hifz al-nafs) dan akal (hifz al-‘aql).

Kajian ini bertujuan untuk menekankan pentingnya
kesadaran etis dalam konsumsi makanan instan dan junk
food. Umat Islam diharapkan dapat memilih makanan yang
halal, menyehatkan, dan bermanfaat, serta menghindari
produk yang merusak kesehatan atau bersumber dari bahan
haram atau syubhat.

Makanan instan dan junk food menimbulkan
tantangan etika dan kesehatan. Prinsip halalan tayyiban
menekankan bahwa makanan bukan sekadar memenuhi
rasa lapar, tetapi juga harus menyehatkan, aman, dan sesuai
syariat. Konsumsi yang bijak menegaskan tanggung jawab
moral dan spiritual umat Islam, menjaga tubuh sebagai
amanah Allah, sekaligus menegakkan maqasid al-syari‘ah
dalam perlindungan jiwa dan akal.

G. Gaya Hidup Konsumtif dan Pengaruh Budaya Global

Di era globalisasi, gaya hidup konsumtif menjadi
fenomena yang meluas di masyarakat Muslim. Media
sosial, iklan digital, dan budaya pop global mendorong
konsumsi berlebihan, termasuk makanan cepat saji, produk
olahan, kosmetik, suplemen, dan minuman modern. Pola
konsumsi ini tidak hanya berdampak pada kesehatan
jasmani, tetapi juga menimbulkan tekanan psikologis,



66

ketergantungan materi, dan berkurangnya kesadaran
spiritual. Fenomena ini menunjukkan perlunya pemahaman
etika konsumsi dalam perspektif fikih agar gaya hidup tidak
melanggar prinsip halal, mengarah pada pemborosan, atau
mengabaikan keseimbangan hidup.

Dalam fikih, konsumsi harus mengikuti prinsip
halalan tayyiban, tidak berlebihan (israf), dan tidak
mengandung unsur haram atau syubhat. Islam menekankan
moderasi (wasatiyyah), menjaga tubuh dan jiwa dari
kerusakan akibat perilaku konsumtif, serta menekankan
tanggung jawab sosial.

Dalil Al-Qur’an:
1. QS. Al-A‘raf : 31
198 5 3 ) 5003 1518 5 a9 (8 Mo 555150 31 G
Terjemahnya :

Wahai anak Adam! Kenakanlah perhiasanmu di setiap
tempat ibadah, makan dan minumlah, tetapi jangan

berlebihan.”
2. QS. Al-Isra’ : 26-27

135 O3 3 sl G519 Cosinall g A 3801 13
Terjemahnya:

“Berikan hak kepada kerabat, orang miskin, dan musafir,
dan janganlah kamu menghambur-hamburkan harta
secara boros.”

Para ulama menekankan bahwa pengaruh budaya global
harus dikaji dengan prinsip fikih: jika gaya hidup konsumtif
mendorong kemudharatan, pemborosan, atau mengandung



67

bahan haram/syubhat, maka perilaku tersebut bertentangan
dengan prinsip halalan tayyiban dan etika Islam.

Kajian in1 bertujuan untuk meningkatkan kesadaran
umat Islam tentang dampak gaya hidup konsumtif dan
pengaruh budaya global terhadap konsumsi, agar dapat
memilih produk halal, bermanfaat, dan tidak berlebihan.
Pemahaman ini diharapkan mendorong keseimbangan
antara kebutuhan jasmani, kesehatan spiritual, dan
kepatuhan syariat.

Gaya hidup konsumtif yang dipengaruhi budaya
global menimbulkan tantangan moral, spiritual, dan
kesehatan. Prinsip halalan tayyiban dan etika konsumsi
menuntun umat Islam untuk memilih makanan, minuman,
dan produk lain secara bijak, moderat, dan bermanfaat.
Dengan demikian, konsumsi tidak hanya memenuhi
kebutuhan fisik, tetapi juga mendukung kesehatan rohani,
moral, dan sosial, serta menegakkan maqasid al-syari‘ah
dalam perlindungan jiwa, akal, dan harta

BABV
SERTIFIKASI HALAL DAN OTORITAS
LEMBAGA PENGAWAS

A. Sejarah dan Fungsi Sertifikasi Halal di Dunia Islam

Perkembangan usaha di sektor perdagangan global
dan meningkatnya konsumsi produk halal memunculkan
kebutuhan untuk sertifikasi halal yang jelas dan
terpercaya. Di berbagai negara Muslim maupun non-
Muslim, sertifikasi halal menjadi indikator kepatuhan
syariat bagi konsumen. Fenomena ini muncul karena
masyarakat membutuhkan jaminan bahwa produk pangan,
obat, kosmetik, suplemen, dan minuman memenuhi prinsip
halalan tayyiban, terutama di tengah maraknya produk
impor dan industri olahan modern. Sertifikasi halal juga



68

membantu konsumen membuat pilihan yang aman, sehat,
dan etis.

Secara historis, pengawasan makanan halal dalam
Islam dimulai sejak masa Nabi saw. melalui pengawasan
langsung terhadap hewan yang disembelih dan bahan yang
dikonsumsi. Pada masa modern, lembaga sertifikasi halal
formal dibentuk, misalnya:

1. Majelis Ulama Indonesia (MUI) di Indonesia.

2. Jabatan Kemajuan Islam Malaysia (JAKIM) di
Malaysia.

3. Islamic Food and Nutrition Council of America
(IFANCA) di Amerika Serikat.

Fungsi sertifikasi halal antara lain:

1. Menjamin kehalalan dan kebersihan produk sesuai
syariat.

2. Memberikan keamanan dan kesehatan bagi
konsumen.

3. Meningkatkan kepercayaan konsumen dalam
perdagangan domestik dan internasional.

4. Menjadi pedoman produsen dalam memproduksi dan
mengekspor produk halal.

Dalil Al-Qur’an yang mendasari prinsip halal:
1. QS. Al-Baqarah : 168

e 3l 1 g ¥ 5 U WA (231 (8 Laa 15 ) g0

O e 281 40)° Uaiiil)
Terjemahnya :

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang
halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu



69

mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu
musuh yang nyata bagimu.”

2. QS. Al-Ma’idah [5]: 88

}ﬁﬁ’

Crsiaa 4y Al 20 401 ) 8505 ola YA 1 28835 Laa 1 i
Terjemahnya:

“Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah
kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada
Allah yang kamu beriman kepada-Nya.”

Kajian ini1 bertujuan untuk menjelaskan sejarah dan
fungsi sertifikasi halal, agar masyarakat memahami peran
penting sertifikasi dalam menjamin kehalalan, kualitas,
keamanan, dan keberkahan produk konsumsi. Selain itu,
pemahaman ini membantu konsumen dan produsen dalam
menegakkan prinsip halalan tayyiban serta menjaga
kepatuhan syariat di era global.

Sertifikasi halal merupakan instrumen penting untuk
memastikan bahwa produk pangan, obat, kosmetik, dan
suplemen memenuhi syariat, aman, dan menyehatkan.
Dengan sertifikasi halal, konsumen Muslim dapat bersikap
bijak dalam memilih produk, sementara produsen terdorong
untuk memproduksi secara etis dan sesuai hukum Islam.
Hal ini menegaskan prinsip halalan tayyiban sekaligus
mendukung maqasid al-syari‘ah, khususnya perlindungan
terhadap agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), dan akal
(hifz al-‘aql).

B. Peran Majelis Ulama Indonesia dan Badan
Penyelenggara Jaminan Produk Halal

Dalam konteks industri halal di Indonesia, Majelis
Ulama Indonesia (MUI) dan Badan Penyelenggara
Jaminan Produk Halal (BPJPH) memegang peran



70

strategis. MUI berperan dalam memberikan fatwa halal,
sementara BPJPH bertugas mengatur, memfasilitasi, dan
memastikan implementasi sertifikasi halal sesuai Undang-
Undang Jaminan Produk Halal (UU JPH) No. 33 Tahun
2014. Peran ini penting mengingat besarnya konsumsi
produk halal di Indonesia dan meningkatnya produk impor
serta olahan modern. Fenomena ini menegaskan kebutuhan
masyarakat Muslim akan jaminan kehalalan, transparansi
informasi, dan kepastian hukum atas produk konsumsi.

1. Majelis Ulama Indonesia (MUI)

a. Mengeluarkan fatwa halal sebagai pedoman
hukum Islam bagi produk pangan, obat,
kosmetik, suplemen, dan minuman.

b. Melakukan kajian ilmiah terhadap bahan,
proses produksi, dan rantai pasok produk untuk
memastikan kepatuhan syariat.

2. Badan Penyelenggara Jaminan Produk Halal
(BPJPH)

a. Mengatur administrasi sertifikasi halal.

b. Menyediakan sistem registrasi, audit, dan
pengawasan produk.

c. Memastikan sertifikat halal sah secara hukum
dan berlaku nasional maupun internasional.

Dalil Al-Qur’an yang mendasari prinsip halal dan kejelasan
hukum:

1. QS. Al-Baqarah : 168

ubha\ : "YJMY)AUAJY\@LMUSSUAUS\LQ.\\U
UMJAQ@SS‘U\ UM‘

Terjemahnya:

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang
halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu



71

mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu
musuh yang nyata bagimu.”

2. QS. Al-M2a’idah : 88
ez 4y o1 o) 1 168815 ik VYA 0 AR Laa 158G
Terjemahnya:

“Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah
kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada
Allah yang kamu beriman kepada-Nya.”

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan peran MUI
dan BPJPH dalam menjamin kehalalan produk konsumsi,
memperkuat literasi halal masyarakat, serta mendukung
produsen dalam mematuhi syariat. Pemahaman ini penting
agar konsumen dapat memilih produk secara aman dan
sesuai prinsip halalan tayyiban, sekaligus mendorong
kepatuhan industri terhadap hukum Islam.

MUI dan BPJPH memiliki peran vital dalam
memastikan produk konsumsi halal, aman, dan sesuai
syariat. Fatwa MUI memberikan dasar hukum syariat,
sementara BPJPH menegakkan implementasi dan
pengawasan sertifikasi. Keduanya bekerja sama untuk
memastikan  prinsip  halalan  tayyiban terwujud,
melindungi konsumen Muslim dari produk haram atau
syubhat, dan menegakkan maqasid al-syari‘ah, khususnya
perlindungan terhadap agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-
nafs), dan akal (hifz al-‘aql).

C. Prosedur dan Standar Sertifikasi Halal
Dengan meningkatnya jumlah produk pangan, obat,

kosmetik, suplemen, dan minuman di pasar, konsumen
Muslim membutuhkan jaminan kehalalan yang jelas dan



72

terpercaya. Untuk itu, prosedur dan standar sertifikasi
halal menjadi instrumen penting agar konsumen yakin
produk yang dikonsumsi sesuai syariat. Di Indonesia,
prosedur ini diatur oleh BPJPH dengan dukungan fatwa
dari MUI, mencakup produk domestik maupun impor.
Fenomena ini menunjukkan kebutuhan masyarakat Muslim
akan transparansi, kepastian hukum, dan perlindungan
terhadap integritas ibadah melalui konsumsi yang halal dan
thayyib.
Prosedur sertifikasi halal meliputi beberapa tahap:

1. Pendaftaran Produk: Produsen mendaftarkan
produk ke BPJPH dengan melampirkan dokumen dan
bahan baku.

2. Audit dan Pemeriksaan: Tim auditor melakukan
inspeksi bahan baku, proses produksi, fasilitas, dan
rantai pasok.

3. Penilaian Fatwa Halal MUI: Berdasarkan hasil
audit, MUI menilai kehalalan produk dan
mengeluarkan fatwa halal.

4. Penerbitan Sertifikat Halal: BPJPH menerbitkan
sertifikat halal resmi yang berlaku nasional.

5. Pengawasan dan Re-Sertifikasi: Produk diawasi
secara berkala dan diperbarui sertifikatnya sesuai
ketentuan.

Standar sertifikasi halal mengacu pada prinsip halalan
tayyiban, memastikan bahan, proses, dan fasilitas
memenuhi syariat Islam, bebas dari bahan haram, najis, dan
aman bagi konsumen.

Dalil Al-Qur’an yang relevan:

1. QS. Al-Baqarah : 168



73

i 3 ) g ¥ Uk WA (2 ) 8 e 1688 Gl G0
G 330 a1 41 (i

Terjemahnya:

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang
halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu
mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu
musuh yang nyata bagimu.”

2. QS. Al-M2a’idah : 88
Galsa 4y o1 o) 1 1 68515 ik VYIS 0 AR Laa 168G
Terjemahnya:

“Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah
kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada
Allah yang kamu beriman kepada-Nya.”

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan prosedur dan
standar sertifikasi halal, agar masyarakat memahami
mekanisme jaminan halal, serta meningkatkan kesadaran
produsen dan konsumen dalam menerapkan prinsip halalan
tayyiban. Pemahaman ini juga mendukung transparansi,
integritas, dan kepatuhan syariat dalam produksi dan
konsumsi produk halal.

Prosedur dan standar sertifikasi halal memastikan
bahwa setiap produk pangan, obat, kosmetik, suplemen,
dan minuman memenuhi syariat Islam. Hal in1 menegaskan
prinsip halalan tayyiban, melindungi konsumen dari
produk haram atau syubhat, dan menjaga integritas moral,
spiritual, serta kesehatan jasmani. Sertifikasi halal bukan
sekadar formalitas, tetapt wujud penerapan magqasid al-
syari‘ah dalam menjaga agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-
nafs), akal (hifz al-‘aql), dan harta (hifz al-mal).



74

D. Pengawasan Bahan Baku, Proses Produksi, Distribusi,
dan Labelisasi

Dalam industri pangan dan produk konsumsi modern,
pengawasan terhadap bahan baku, proses produksi,
distribusi, dan labelisasi menjadi sangat penting. Banyak
produk yang beredar mengandung bahan haram atau
syubhat, proses produksinya tidak sesuai syariat, atau
labelisasi yang menyesatkan konsumen. Fenomena ini
menimbulkan kebutuhan mendesak bagi konsumen Muslim
untuk memastikan bahwa produk yang dikonsumsi aman,
halal, dan sesuai prinsip halalan tayyiban. Pengawasan
yang efektif membantu menjaga kepercayaan masyarakat
dan integritas industri halal, terutama di era perdagangan
global dan produk impor.

1. Bahan Baku: Semua bahan harus berasal dari
sumber halal, bebas dari najis, dan tidak mencampur
bahan haram atau syubhat.

2. Proses Produksi: Proses harus memenuhi syariat,
termasuk pemisahan peralatan yang digunakan untuk
produk halal dan non-halal, serta prosedur
penyembelihan hewan yang sesuai syar*i.

3. Distribusi: Produk halal harus dijaga dari
kontaminasi dengan bahan haram selama transportasi
dan penyimpanan.

4. Labelisasi: Label harus jelas, mencantumkan status
halal, bahan baku, dan informasi penting lainnya agar
konsumen dapat membuat keputusan yang tepat.

Dalil Al-Qur’an yang relevan:
1. QS. Al-Baqarah : 168

e bl 1 5 ¥ 5 U WA (231 (8 Laa 15 () g0
Gt 3o 10



75
Terjemahnya:

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang
halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu
mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu
musuh yang nyata bagimu.”

2. QS. Al-Ma’idah : 88
Orsiah 4y Al 20 401 ) 8805 ola YA 1 28835 Laa 1 i
Terjemahnya:

“Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah
kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada
Allah yang kamu beriman kepada-Nya.”

Kajian ini bertujuan untuk menekankan pentingnya
pengawasan menyeluruh terhadap bahan baku, proses
produksi, distribusi, dan labelisasi produk halal.
Pemahaman ini membantu produsen mematuhi syariat, dan
konsumen membuat pilihan yang aman, halal, dan
bermanfaat, sehingga prinsip halalan tayyiban dapat
terwujud secara konsisten.

Pengawasan menyeluruh menjadi  kunci untuk
menjamin produk halal dari hulu ke hilir. Dengan
pengawasan yang ketat, konsumen terlindungi dari
konsumsi bahan haram atau syubhat, proses produksi sesuai
syariat, distribusi aman, dan informasi pada label
transparan. Hal ini menegaskan prinsip halalan tayyiban,
menjaga integritas moral, kesehatan jasmani, dan kesucian
spiritual, sekaligus melaksanakan maqasid al-syari‘ah,
khususnya perlindungan terhadap agama (hifz al-din), jiwa
(hifz al-nafs), dan akal (hifz al-‘aql).

E. Tantangan dan Manipulasi Label Halal di Pasar Global



76

Di era perdagangan global, peredaran produk halal
semakin meluas, namun tidak jarang ditemui manipulasi
label halal dan ketidakjelasan sertifikasi. Beberapa
produsen menggunakan label halal palsu, mencantumkan
sertifikasi yang tidak sah, atau menyembunyikan bahan
haram dan syubhat. Fenomena ini menimbulkan
kebingungan, ketidakpercayaan konsumen, dan potensi
pelanggaran syariat Islam. Tantangan ini semakin
kompleks karena perdagangan lintas negara, perbedaan
standar sertifikasi, dan kurangnya literasi halal di kalangan
konsumen.

Para ulama dan lembaga sertifikasi menekankan
bahwa label halal harus jelas, sah, dan dapat diverifikasi.
Sertifikasi palsu atau manipulatif menyalahi prinsip
halalan tayyiban dan merugikan konsumen. Tantangan
global meliputi:

1. Perbedaan standar sertifikasi halal antarnegara.

2. Penggunaan istilah “halal” tanpa audit atau fatwa
resmi.

3. Produk impor yang tidak disertai dokumen halal yang
sah.

4. Minimnya kesadaran konsumen untuk memverifikasi
sertifikasi.

Dalil Al-Qur’an yang relevan:
1. QS. Al-Baqarah : 168

i bl 1 5 ¥ 5 U WA (231 (8 Laa 15 ) g0

O e 281 40)° Uaiiil)
Terjemahnya:

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang
halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu



77

mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu
musuh yang nyata bagimu.”

2. QS. Al-Ma’idah : 88
Crsiaa 4y Al 20 401 ) 8505 ola YA 1 28835 Laa 1 i
Terjemahnya:

“Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah
kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada
Allah yang kamu beriman kepada-Nya.”

Kajian ini bertujuan untuk menyoroti tantangan dan
praktik manipulasi label halal di pasar global, untuk
memberikan peringatan yang serius kepada umat Islam
agar mereka dapat lebih berhati-hati dan waspada, dalam
hal memahami cara verifikasi sertifikasi halal, dan
menuntut transparansi produsen. Pemahaman seperti ini
dapat mendukung penerapan prinsip halalan tayyiban
secara konsisten dan mencegah konsumsi produk haram
atau syubhat yang beredar di pasar global dan lokal.

Manipulasi label halal sudah barang tentu dapat
mengancam integritas konsumsi Muslim dan prinsip
halalan tayyiban yang diperintahkan oleh Allah
Swt.Menaati prinsip ini bagi umat Islam adalah sebagai
keharusan karena ini taat kepada perintah dari Allah Swt.
Konsumen Muslim yang kurang atau tidak berhati-hati
dapat dipastikan dapat berisiko mengonsumsi produk
haram atau syubhat, jika ini terjadi maka akan berakibat
kepada merusak kesehatan pribadi, dan mengurangi
keberkahan yang ada pada makanan. Dengan verifikasi
sertifikasi halal yang sah, pengawasan ketat, dan literasi
konsumen, tantangan ini dapat diminimalkan, sekaligus
menegakkan maqasid al-syari‘ah dalam perlindungan



78

terhadap agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), dan akal
(hifz al-‘aql).

BAB VI
ETIKA KONSUMSI MUSLIM

A. Etika Makan dalam Islam .

Di tengah modernisasi dan gaya hidup konsumtif,
banyak umat Muslim mengabaikan adab makan dan
minum yang diajarkan oleh Nabi saw. Kebiasaan makan
tergesa-gesa, tidak mencuci tangan, berlebihan, atau kurang
bersyukur menjadi praktik umum. Fenomena ini
menunjukkan perlunya edukasi dan penerapan adab
makan dan minum agar konsumsi tidak hanya memenuhi
kebutuhan fisik, tetapi juga mendidik spiritual, moral, dan
sosial.

Islam menekankan adab makan dan minum yang
bersumber dari sunnah Nabi saw, antara lain:



79

[E—

Mengucap basmalah sebelum makan.

. Makan dengan tangan kanan.

. Makan yang dekat dengan diri, tidak menjulurkan

tangan ke piring bersama.

4. Tidak berlebihan dan menghindari pemborosan
(israf).

5. Makan bersama (syarakah) untuk mempererat tali
silaturahim.

6. Mengucap hamdalah setelah makan.

w N

Dalil Al-Qur’an dan Hadis:
1. QS. Al-Ma2a’idah : 88

Grsbalya Ay ol 530 41 ) 68805 Lol VHIA ) %83 Laa 13
Terjemahnya:

“Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah
kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada
Allah yang kamu beriman kepada-Nya.”

2. Hadis Riwayat Muslim
Nabi sawl bersabda:
Artinya:

Makanlah dengan tangan kananmu, minumlah dengan
tangan kananmu, dan makanlah dari yang dekat
denganmu.”

Kajian ini bertujuan untuk menegaskan pentingnya
adab makan dan minum dalam Islam sebagai bagian dari
pendidikan akhlak dan spiritual, meningkatkan kesadaran
etis, serta membangun pola konsumsi yang sehat, bersih,
dan bermanfaat secara jasmani dan rohani.



80

Adab makan dan minum tidak hanya berkaitan
dengan aspek fisik, tetapi juga spiritual dan sosial.
Menerapkan sunnah Nabi saw. dalam konsumsi sehari-hari
mengajarkan disiplin, syukur, kesederhanaan, dan etika
sosial. Dengan demikian, prinsip halalan tayyiban tidak
hanya terpenuhi pada aspek bahan makanan, tetapi juga
pada cara makan, minum, dan bersikap selama konsumsi,
sekaligus menegakkan maqasid al-syari‘ah  dalam
perlindungan jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), dan
moral (hifz al-din).

B. Konsep Kesederhanaan dan Larangan Berlebih-lebihan
(israf)

Dalam masyarakat modern, konsumsi seringkali
berlebihan, baik dari segi makanan, minuman, maupun
gaya hidup materi. Fenomena pemborosan ini terlihat dari
penggunaan makanan yang tidak habis, konsumsi produk
instan atau junk food secara berlebihan, dan tren gaya
hidup konsumtif. Hal ini tidak hanya berdampak pada
kesehatan, tetapt juga menimbulkan kerugian ekonomi,
lingkungan, dan menurunkan kualitas spiritual umat
Muslim.  Fenomena ini  menegaskan  pentingnya
pemahaman konsep kesederhanaan dan larangan berlebih-
lebihan (israf) dalam Islam.

Islam menekankan prinsip moderasi (wasatiyyah) dan
kesederhanaan dalam konsumsi. Larangan israf tercermin
dalam Al-Qur’an dan sunnah Nabi saw, yang menuntun
umat Muslim untuk:

1. Mengkonsumsi secukupnya sesuai kebutuhan.

2. Menghindari pemborosan makanan dan minuman.

3. Menjaga keseimbangan antara kebutuhan jasmani,
spiritual, dan sosial.

Dalil Al-Qur’an:



81
1. QS. Al-A‘raf : 31

13856 W5 1515205 )65 amaa 06 S 051904 231
Terjemahnya:

“Wahai anak Adam! Kenakanlah perhiasanmu di setiap
tempat ibadah, makan dan minumlah, tetapi jangan

berlebihan.”
2. QS. Al-Isra’ : 26-27
130 5G5Sl 5313 Snall 3 ABa o 13 il

Terjemahnya :

“Berikan hak kepada kerabat, orang miskin, dan musafir,
dan janganlah kamu menghambur-hamburkan harta secara
boros.”

Kajian ini bertujuan untuk menekankan pentingnya
penerapan kesederhanaan dan larangan isra@f dalam
konsumsi, agar umat Muslim dapat hidup sehat, hemat, dan
tetap menjaga keberkahan makanan serta keseimbangan
spiritual dan sosial.

Kesederhanaan dan larangan berlebih-lebihan (israf)
merupakan prinsip penting dalam konsumsi Muslim.
Dengan menerapkan moderasi, umat Islam dapat
memenuhi kebutuhan jasmani tanpa merusak kesehatan,
menghindari pemborosan, dan menjaga keberkahan
makanan. Prinsip ini juga menegakkan maqasid al-syari‘ah,
khususnya perlindungan terhadap jiwa (hifz al-nafs), harta
(hifz al-mal), dan moral spiritual (hifz al-din), serta
mendidik masyarakat agar hidup seimbang dan etis.

C. Dampak Spiritual Makanan Haram Terhadap Ibadah



82

Di tengah konsumsi modern, tidak sedikit umat
Muslim yang tanpa sadar mengonsumsi makanan atau
minuman haram atau syubhat, baik karena kurangnya
literasi halal maupun praktik labelisasi yang menyesatkan.
Fenomena ini berdampak pada kehidupan spiritual, di mana
kualitas ibadah terutama salat, doa, dan dzikir—dapat
terganggu. Umat yang mengonsumsi produk haram
cenderung mengalami penurunan kesadaran spiritual,
rasa bersalah, dan kurangnya keberkahan dalam rezeki
dan aktivitas ibadah.

Dalam fikih, makanan dan minuman yang dikonsumsi
memengaruhi kebersihan hati, jasmani, dan kualitas
ibadah. Para ulama menegaskan bahwa:

1. Konsumsi makanan haram menimbulkan penyakit
spiritual, seperti lemahnya konsentrasi ibadah dan
terganggunya khusyu’.

2. Keberkahan makanan hilang, sehingga ibadah yang
dilakukan menjadi kurang sempurna.

3. Makanan halal dan thayyib mendukung kesehatan
jasmani dan kesucian jiwa, sehingga ibadah lebih
diterima Allah.

Dalil Al-Qur’an:
1. QS. Al-Baqarah : 168

A ”YJMVJAQAJWGALMU.‘SUAUS\LQJM
u.\.u\gdseﬁé..ﬂ uwiubka

Terjemahnya:

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang
halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu
mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu
musuh yang nyata bagimu.”



83
2. QS. Al-Ma’idah [5]: 3

Mﬂ\)ﬂﬂdﬁ”ﬁj})ﬂﬂ‘eﬂjeﬁt’@‘éﬂkmﬁ
e.uSdLa‘;"@Mi&\bj@éﬂ\jodﬁ}dbw\j

Terjemahnya:

“Diharamkan bagimu bangkai, darah, daging babi, dan
vang disembelih bukan atas nama Allah....”

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan dampak
spiritual konsumsi makanan haram terhadap kualitas
ibadah, agar umat Muslim lebih berhati-hati dalam memilih
produk halal, menjaga kesucian hati, dan menegakkan
keberkahan rezeki dalam kehidupan sehari-hari.

Makanan haram tidak hanya berdampak pada
kesehatan jasmani, tetapi juga mengurangi keberkahan
dan kualitas ibadah. Konsumsi yang tidak sesuai syariat
dapat melemahkan khusyu’, mengurangi pahala ibadah, dan
mengganggu keharmonisan spiritual. Oleh karena itu,
penerapan prinsip halalan tayyiban adalah kunci untuk
menjaga integritas ibadah, sekaligus menegakkan magasid
al-syari‘ah dalam perlindungan agama (hifz al-din) dan
jiwa (hifz al-nafs).

D. Hubungan Antara Halal, Kesehatan, dan Keberkahan

Konsumsi makanan dan minuman modern semakin
kompleks, termasuk pangan olahan, GMO, junk food, dan
produk impor. Banyak konsumen Muslim menghadapi
tantangan dalam memilih produk yang halal, sehat, dan
membawa keberkahan. Fenomena ini menunjukkan
pentingnya pemahaman integratif bahwa halal tidak hanya
soal kepatuhan syariat, tetapi juga terkait kesehatan
jasmani dan keberkahan spiritual. Konsumsi yang salah



84

dapat menimbulkan gangguan kesehatan, pemborosan, dan
mengurangi keberkahan rezeki.

Kajian Literatur

1. Halal: Memastikan produk bebas dari bahan haram,
najis, atau proses yang tidak sesuai syariat.

2. Kesehatan: Konsumsi halal yang thayyib
mendukung kesehatan jasmani, mencegah penyakit,
dan menjaga stamina untuk beribadah.

3. Keberkahan: Makanan halal dan thayyib membawa
keberkahan dalam rezeki, ibadah, dan kehidupan
sosial.

Studi fikih kontemporer menekankan bahwa produk halal
dan thayyib bersifat multidimensional, meliputi aspek
syariat, etika konsumsi, dan kesehatan. Nabi saw. bersabda
bahwa keberkahan terdapat dalam makanan yang halal dan
thayyib serta diambil dengan cara yang baik.

Dalil Al-Qur’an:
1. QS. Al-Baqarah : 168

i ghad | g ¥y Gaa YA a1 B Laa 15 () Lg31 G
(g 330 a0 41 ol

Terjemahnya:

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang
halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu
mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu
musuh yang nyata bagimu.”

2. QS. Al-M2a’idah : 88

Orsiash 4 Al 20 G0 1 805 e YA 1 28835 Laa 1



85
Terjemahnya:

“Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah
kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada
Allah yang kamu beriman kepada-Nya.”

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan keterkaitan
antara halal, kesehatan, dan keberkahan, agar umat
Muslim memahami bahwa memilih produk halal bukan
sekadar kepatuhan ritual, tetapi juga menjaga kesehatan
fisik, spiritual, dan sosial, serta memperoleh keberkahan
dalam rezeki dan ibadah.

Produk halal dan thayyib memiliki hubungan integral
dengan kesehatan jasmani dan keberkahan spiritual.
Konsumsi halal yang thayyib menjaga tubuh tetap sehat,
pikiran jernih, dan hati bersih, sehingga ibadah menjadi
lebih khusyu’. Dengan demikian, penerapan prinsip
halalan tayyiban menegakkan maqasid al-syari‘ah,
khususnya perlindungan terhadap jiwa (hifz al-nafs), akal
(hifz al-‘aql), dan agama (hifz al-din), sekaligus
memperkuat keberkahan dalam kehidupan sehari-hari.

E. Membangun Kesadaran Halal di Kalangan Generasi
Muda

Generasi muda Muslim saat ini menghadapi arus
globalisasi, digitalisasi, dan gaya hidup konsumtif yang
memudahkan akses ke berbagai produk pangan, minuman,
kosmetik, dan suplemen. Banyak dari mereka belum
memiliki literasi halal yang memadai, sehingga rawan
mengonsumsi produk haram atau syubhat. Fenomena ini
menimbulkan risiko moral, spiritual, dan kesehatan,
sekaligus mengurangi keberkahan rezeki dan kualitas
ibadah. Kebutuhan mendesak muncul untuk membangun
kesadaran halal sejak dini agar generasi muda mampu
membuat pilihan konsumsi yang tepat.



86
Fakta Literatur

1. Literasi Halal: Pendidikan tentang prinsip halalan
tayyiban, membaca label, memahami sertifikasi, dan
memilih produk sesuai syariat.

2. Peran Institusi: Sekolah, universitas, lembaga
dakwah, dan media digital dapat menjadi sarana
edukasi halal yang efektif.

3. Pengaruh Sosial dan Digital: Media sosial, tren
lifestyle, dan iklan mempengaruhi perilaku konsumsi,
sehingga perlu pendampingan agar generasi muda
tetap kritis dan selektif.

Dalil Al-Qur’an:
1. QS. Al-Baqarah : 168

il ghad a5 gl WOIA ) B Laa 1688 Gl G G

Terjemahnya :

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang
halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu
mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu
musuh yang nyata bagimu.”

2. QS. Al-M2a’idah : 88

5 4% 4

ey 4y o1 o) 1 15805 ke YA S AKBS ) aa 1 50K 5
Terjemahnya:

“Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah
kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada
Allah yang kamu beriman kepada-Nya.”



87

Kajian ini bertujuan untuk menekankan pentingnya
membangun kesadaran halal di kalangan generasi muda,
agar mereka mampu menginternalisasi nilai-nilai syariat
dalam konsumsi, membuat pilihan yang sehat dan etis, serta
menjaga keberkahan makanan dan kualitas ibadah.

Kesadaran halal sejak dini membekali generasi muda
dengan kemampuan literasi konsumsi syariah, menjaga
kesehatan fisik dan spiritual, serta menegakkan prinsip
halalan tayyiban. Dengan pemahaman yang baik, generasi
muda dapat menjadi konsumen yang kritis dan beretika,
sekaligus meneruskan nilai-nilai maqgasid al-syari‘ah,
khususnya perlindungan jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-
‘aql), dan agama (hifz al-din).

BAB VII
[JTIHAD DAN DINAMIKA FIKIH MAKANAN

A. Peran Ulama dan Lembaga Fatwa dalam Menjawab Isu
Modern

Perkembangan industri pangan, obat, kosmetik,
suplemen, serta inovasi teknologi seperti GMO dan produk
bioteknologi menimbulkan isu kehalalan yang kompleks.
Banyak produk modern belum jelas status halalnya,
sehingga masyarakat Muslim menghadapi kebingungan
dalam memilih konsumsi yang sesuai syariat. Fenomena ini
menegaskan kebutuhan akan peran ulama dan lembaga
fatwa sebagai rujukan otoritatif untuk memastikan
kepatuhan terhadap prinsip halalan tayyiban.

Fakta Literatur



88

1. Ulama: Berperan sebagai interpretator syariat,
memberikan panduan hukum (fatwa) terkait produk
baru atau praktik konsumsi modern.

2. Lembaga Fatwa: Seperti Majelis Ulama Indonesia
(MUI), mengeluarkan fatwa resmi mengenai
kehalalan produk, baik domestik maupun impor.

3. Peran Strategis: Menjawab permasalahan modern
seperti bahan tambahan pangan, pangan hasil
rekayasa genetik, alkohol dalam obat, dan produk
kosmetik yang mengandung bahan najis.

4. Pendampingan Konsumen dan Produsen:
Memberikan edukasi, standar sertifikasi, dan
prosedur pengawasan agar prinsip halal dan thayyib
dijalankan secara konsisten.

Dalil Al-Qur’an:
1. QS. An-Nahl : 43

A o) K3 b1 1 sllid 2gall sl Vs, V) A8 oy Ul
PR

Terjemahnya:

“Dan Kami tidak mengutus sebelum kamu, melainkan
orang-orang laki-laki yang Kami wahyukan kepada
mereka. Maka tanyakanlah kepada orang-orang yang
berilmu jika kamu tidak mengetahui.”

2. QS. Al-Baqarah : 2-3
Terjemahnya:

“Kitab (Al-Qur’an) ini tidak ada keraguan padanya;
petunjuk bagi mereka yang bertakwa.”



89

Kajian ini bertujuan untuk menegaskan peran ulama dan
lembaga fatwa dalam menjawab tantangan konsumsi
modern, memberikan kepastian hukum halal, dan
mendampingi masyarakat serta produsen agar tetap
mematuhi prinsip halalan tayyiban.

Ulama dan lembaga fatwa adalah otoritas moral dan
hukum dalam menghadapi isu modern yang kompleks
terkait konsumsi halal. Fatwa mereka menjadi pedoman
bagi konsumen untuk memilih produk yang sesuai syariat,
bagi produsen untuk memproduksi sesuai standar halal, dan
bagi masyarakat secara umum untuk menjaga keberkahan
rezeki serta kualitas ibadah. Dengan demikian, peran
mereka menegakkan maqasid al-syari‘ah, khususnya
perlindungan agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), dan
akal (hifz al-‘aql), sekaligus mendukung integritas moral
dan sosial umat Muslim.

B. Metode Istinbat Hukum Terhadap Produk Baru

Perkembangan produk pangan, obat, kosmetik,
suplemen, dan inovasi bioteknologi menghadirkan produk
baru yang tidak secara eksplisit disebutkan dalam teks
klasik Al-Qur’an dan Hadis. Umat Muslim sering
kebingungan dalam menentukan status halal atau haram
produk tersebut. Fenomena ini menuntut metode istinbat
hukum yang sistematis agar konsumen dapat memastikan
kepatuhan syariat dalam konsumsi modern.

1. Ijtihad Ulama: Para ulama melakukan istinbat
hukum dengan merujuk pada Al-Qur’an, Hadis,
jma‘, dan qiyas untuk menentukan status hukum
produk baru.

2. Pendekatan Kontemporer: Produk modern seperti
pangan hasil bioteknologi, GMO, dan minuman



90

fermentasi dianalisis melalui prinsip maslahah,
mafsadah, dan halalan tayyiban.

3. Prosedur Fatwa: Lembaga seperti MUI
menggunakan metode ilmiah dan syariah untuk
menetapkan fatwa halal terhadap produk baru,
termasuk audit bahan baku, proses produksi,
distribusi, dan labelisasi.

Dalil Al-Qur’an:
1. QS. An-Nahl : 43

Y K ) RN AT HE 2l s YIS V) Gl e BT
C) ,«’!oi

Terjemahnya:

“Dan Kami tidak mengutus sebelum kamu, melainkan
orang-orang laki-laki yang Kami wahyukan kepada
mereka. Maka tanyakanlah kepada orang-orang yang
berilmu jika kamu tidak mengetahui.”

2. QS. Al-Baqarah : 219
il ) g el
Terjemahnya:

Mereka bertanya kepadamu tentang khamr dan judi...”
(digunakan sebagai prinsip giyas untuk kasus baru yang
serupa).

Kajian ini bertujuan untuk menjelaskan metode
istinbat hukum dalam menilai produk baru, agar status
halal dapat ditentukan secara ilmiah dan syar’i. Pemahaman
ini membantu produsen, konsumen, dan lembaga fatwa



91

dalam menghadapi inovasi pangan dan produk modern
yang kompleks.

Metode istinbat hukum menjadi alat penting untuk
menilai produk baru yang tidak disebutkan secara eksplisit
dalam teks klasik. Dengan ijtihad ulama dan fatwa lembaga
resmi, konsumen dapat mengonsumsi produk halal dan
thayyib, produsen memproduksi sesuai syariat, dan prinsip
halalan tayyiban terjaga. Hal ini menegakkan maqasid al-
syari‘ah, khususnya perlindungan agama (hifz al-din), jiwa
(hifz al-nafs), dan akal (hifz al-‘aql), sekaligus menjaga
keberkahan konsumsi dan ibadah umat Muslim.

C. Studi Kasus Ijtihad Kontemporer

Perkembangan teknologi pangan, bioteknologi, kosmetik,
obat-obatan, dan produk olahan modern menghadirkan
permasalahan hukum baru bagi umat Muslim. Banyak
produk yang status halalnya belum jelas, sehingga
masyarakat membutuhkan panduan fatwa kontemporer.
Fenomena ini menunjukkan bahwa ijtthad kontemporer
menjadi kebutuhan nyata agar konsumen tetap dapat
menerapkan prinsip halalan tayyiban dalam kehidupan
sehari-hari.

Fakta Literatur

1. Produk Bioteknologi dan GMO: Lembaga fatwa
meninjau bahan, proses, dan dampak produk baru,
lalu menetapkan status halal atau haram.

2. Kosmetik, Obat, dan Suplemen: Fatwa dikeluarkan
dengan mempertimbangkan kandungan bahan najis,
alkohol, atau unsur yang meragukan.

3. Minuman Fermentasi Modern dan Flavor
Sintetis: Diperiksa melalui prinsip qiyas, istihsan,
dan maslahah untuk menetapkan hukum syar’i.

4. Hasil Ijtihad: Fatwa kontemporer menjadi pedoman
praktis bagi produsen dan konsumen, serta menjaga
keberkahan konsumsi dan kualitas ibadah.



92
Dalil Al-Qur’an:
1. QS. An-Nahl : 43

RN AT I8 2l) a8 VIS ) Bl e 5T e
b;!oz\géz-.\sol

Terjemahnya:

“Dan Kami tidak mengutus sebelum kamu, melainkan
orang-orang laki-laki yang Kami wahyukan kepada
mereka. Maka tanyakanlah kepada orang-orang yang
berilmu jika kamu tidak mengetahui.”

2. QS. Al-Baqgarah : 219
peills a8 e sl

Terjemahnya:

“Mereka bertanya kepadamu tentang khamr dan judi...”
(digunakan sebagai prinsip giyas untuk kasus baru yang
serupa).

Kajian ini bertujuan untuk menampilkan studi kasus
ijtihad kontemporer, menunjukkan bagaimana ulama dan
lembaga fatwa menghadapi tantangan produk modern, serta
memberikan pedoman praktis agar umat Muslim dapat
mengonsumsi produk halal dan thayyib.
[jtthad kontemporer memungkinkan hukum syariat
diterapkan pada produk modern yang belum ada
rujukannya dalam teks klasik. Dengan fatwa kontemporer,
konsumen dapat memastikan kehalalan konsumsi, produsen
dapat memproduksi sesuai syariat, dan prinsip halalan
tayyiban terjaga. Hal in1i menegakkan maqasid al-syari‘ah,
khususnya perlindungan agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-
nafs), dan akal (hifz al-‘aql), sekaligus menjaga keberkahan
konsumsi dan kualitas ibadah umat Muslim.



93

D. Pendekatan Maqgasidi dan Maslahat dalam Fikih
Makanan

Dalam konteks konsumsi modern, umat Muslim
dihadapkan pada beragam produk pangan, obat, kosmetik,
dan suplemen yang kompleks. Banyak di antaranya
menimbulkan keraguan hukum terkait kehalalan,
kesehatan, dan keberkahan. Fenomena in1 menuntut
pendekatan maqasidi dan maslahat dalam fikih makanan
agar keputusan konsumsi tidak hanya formalitas hukum,
tetapi juga mempertimbangkan kemaslahatan jasmani,
rohani, dan sosial.

Fakta Literatur

1. Maqasid al-Syari‘ah: Prinsip syariat yang bertujuan
menjaga lima pokok utama: agama (hifz al-din), jiwa
(hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-
nasl), dan harta (hifz al-mal).

2. Maslahat dalam Fikih Makanan: Penerapan prinsip
kemaslahatan untuk memastikan konsumsi halal dan
thayyib, menjaga kesehatan, mencegah bahaya, serta
memperkuat keberkahan makanan.

3. Konteks Modern: Misalnya, menilai pangan olahan,
GMO, atau bahan tambahan sintetis melalui
pertimbangan kemaslahatan dan potensi mafsadah,
sehingga hukum halal-haram tidak hanya berdasarkan
tekstual, tetapi juga kontekstual dan proporsional.

Dalil Al-Qur’an:
1. QS. Al-M2a’idah : 88
Orshada 4y o1 (o304 ) 805 U WOUA 2 24655 s 1585

Terjemahnya:



94

“Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah
kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada
Allah yang kamu beriman kepada-Nya.”

2. QS. Al-A‘raf : 31
|58 8 Y3 ) 35005 585 aatia (K Sie 285 1534 29 3 g
Terjemahnya:

“Wahai anak Adam! Kenakanlah perhiasanmu di setiap
tempat ibadah, makan dan minumlah, tetapi jangan
berlebihan.”

Kajian 1ini bertujuan untuk menekankan penerapan
pendekatan maqasidi dan maslahat dalam fikih makanan
modern, agar keputusan konsumsi tidak hanya mengikuti
teks hukum, tetapi juga mempertimbangkan kemaslahatan
jasmani, rohani, sosial, dan keberkahan rezeki.

Pendekatan maqasidi dan maslahat memungkinkan umat
Muslim menilai makanan secara holistik: halal, sehat,
aman, dan berkah. Dengan demikian, prinsip halalan
tayyiban diterapkan tidak hanya secara legal formal, tetapi
juga substantif, menjaga maqasid al-syari‘ah (hifz al-din,
hifz al-nafs, hifz al-‘aql), dan mendukung kualitas ibadah
serta kehidupan sosial yang lebih baik.

E. Sinergi Antara Fikih, Sains, dan Teknologi dalam
Menentukan Hukum

Perkembangan sains dan teknologi pangan, termasuk
rekayasa genetika (GMO), kultur sel, pangan hasil
bioteknologi, dan bahan tambahan sintetis, telah
menciptakan produk-produk baru yang menantang
kepastian hukum konsumsi halal. Banyak umat Muslim
yang kebingungan menentukan status hukum produk



95

modern, sementara produsen dan regulator juga
menghadapi tantangan teknis dalam memastikan keamanan
dan kepatuhan syariat. Fenomena ini menekankan
pentingnya sinergi antara fikih, sains, dan teknologi
untuk menetapkan hukum halal secara akurat, rasional, dan
kontekstual.

Fakta Literatur

1. Fikih: Memberikan landasan syar’i untuk menilai
halal-haramnya suatu produk berdasarkan Al-Qur’an,
Hadis, dan kaidah fikih.

2. Sains:  Menyediakan data  teknis = mengenai
kandungan, proses produksi, potensi bahaya, dan
dampak kesehatan dari produk modern.

3. Teknologi: Memungkinkan pengujian, pelacakan
bahan baku, audit produksi, dan validasi keamanan
pangan secara ilmiah.

4. Implementasi: Kolaborasi ini digunakan oleh
lembaga fatwa seperti MUI dalam menetapkan status
halal produk modern, misalnya pangan GMO, flavor
sintetis, minuman fermentasi, atau obat-obatan yang
mengandung bahan najis.

Dalil Al-Qur’an:
1. QS. An-Nahl : 43

\Jei.\su\)s;&\dg\ \;Luu?@l\@y‘ﬁbj‘ﬁ\émwm)u)
C) ;So&

Terjemahnya :

“Dan Kami tidak mengutus sebelum kamu, melainkan
orang-orang laki-laki yang Kami wahyukan kepada
mereka. Maka tanyakanlah kepada orang-orang yang
berilmu jika kamu tidak mengetahui.”



96

Melalui firnan ini Allah Swt. mengajarkan kepada umat
Islam agar mereka apa saja yang dikerjakan selalu
berdasarkan ilmu pengetahuan dan teknologi. Ini juga
menunjukkan bahwa ilmu pengetahuan itu tidak stagnan
atau berhenti tetapi selalu tumbuh dan berkembang dengan
berbagaimacam cabangnya.Tentu masing-masing cabang
itu memiliki ahli atau yang menguasai.Untuk itu Allah
memerintahkan kepada umat Islam agar sesuatu kemajuan
baik berupa ilmu pengetahuan atau teknologi yang belum
dikuasai maka tanyakanlah kepada mereka yang sudah ahli
atau menguasainya, termasuk dalam hal konsumsi pangan
berkaitan dengan halalan thayyiban sebagai prinsip dasar
bagi umat Islam dalam hal konsumsi pangan.

2. QS. Al-Baqgarah : 168

ol 3hd 1 ¥ 5 ik YA a1 L8 e 15K 0 T G

Terejemahnya:

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang
halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu
mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu
musuh yang nyata bagimu.”

Melalui firman Allah Swt.ini secara tegas menunjukkan
kepada umat Islam tentang bahan pangan yang boleh
dikonsumsi yakni dengan standar halal dan makanan itu
sendiri dapat berakibat kepada kesehatan jasmani rohani
dan keberkahan dalam menjalani hidup dan kehidupan
dunia dan akhirat. Ini sangat penting untuk dipahami agar
umat Islam dalam hal menentukan pilihan yang tepat dalam
menentukan bahan-bahan konsumsi sehari-hari.

Berangkat dari kenyataan di atas maka kajian ini
bertujuan untuk menekankan pentingnya sinergi antara



97

fikih, sains Kkesehatan, dan teknologi pangan dalam
menentukan hukum produk modern, agar umat Muslim
dapat mengonsumsi makanan dan minuman yang halal,
sehat, dan berkah, serta produsen dapat memproduksi
sesuai syariat dengan data ilmiah yang valid.

Sinergi ini tentunya dapat memastikan bahwa
penetapan hukum halal bukan sekadar formalitas tekstual,
tetapi mengintegrasikan prinsip syariat dengan data
ilmiah dan teknologi modern. Hal ini sebagai usaha umat
Islam untuk menjaga maqasid al-syari‘ah, khususnya
perlindungan agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), dan
akal (hifz al-‘aql), sekaligus menegakkan prinsip halalan
tayyiban kepada bahan pangan, menuju kepada
terbentuknya keberkahan rezeki.

BAB VIII
FIKIH MAKANAN DALAM PERSPETIF SOSIAL DAN
EKONOMI

A. Industri Halal Global dan Peluang Ekonomi Umat Islam

Industri halal global kini berkembang pesat, mencakup
pangan, obat-obatan, kosmetik, pariwisata, dan jasa
keuangan. Data menunjukkan bahwa pasar halal dunia
mencapai triliunan dolar, dengan pertumbuhan signifikan
di negara-negara Muslim maupun non-Muslim. Fenomena
ini menghadirkan peluang ekonomi strategis bagi umat
Islam, sekaligus menuntut kepatuhan syariat, transparansi
sertifikasi, dan inovasi produk halal agar industri ini tidak
hanya menguntungkan secara ekonomi, tetapi juga
menjaga keberkahan dan etika konsumsi.

Fakta Literatur

1. Pertumbuhan Industri Halal: Menurut laporan
Global Islamic Economy Report (2024), pasar halal



98

pangan dan minuman saja diproyeksikan mencapai
ratusan miliar dolar AS.

2. Peluang Ekonomi Umat Islam: Industri halal
memberikan lapangan kerja, peluang ekspor, dan
inovasi bisnis bagi produsen Muslim.

3. Kepatuhan Syariat: Untuk menjaga keberkahan,
semua produk halal harus memenuhi prinsip halalan
tayyiban, termasuk audit bahan baku, proses
produksi, distribusi, dan labelisasi.

4. Peran Lembaga Sertifikasi: MUI, BPJPH, dan
lembaga internasional berperan memastikan standar
halal sesuai hukum syariat dan praktik industri
global.

Dalil Al-Qur’an:
1. QS. Al-Baqarah : 168

|55 Y5 Ul W3Ia (1 8 L 15 0 10
Ch S A0 40)° el el shad

Terjemahnya:

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang
halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu
mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu
musuh yang nyata bagimu.”

2. QS. Al-M2a’idah : 88

a1 ) 158805 Gk YA 0 4655 e 1K

Terjemahnya:



99

“Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah
kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada
Allah yang kamu beriman kepada-Nya.”

Kajian ini bertujuan untuk menekankan potensi ekonomi
dan sosial industri halal global bagi umat Islam, sekaligus
menekankan pentingnya kepatuhan terhadap prinsip syariat
agar pertumbuhan industri halal tidak hanya bernilai
ekonomi, tetapi juga etis dan membawa keberkahan.
Industri halal global menyediakan peluang ekonomi
strategis bagi umat Islam, namun keberhasilan jangka
panjang hanya tercapai jika prinsip halalan tayyiban
diterapkan secara konsisten. Sinergi antara kepatuhan
syariat, 1inovasi teknologi, dan standar industri
memungkinkan umat Muslim memanfaatkan peluang
ekonomi sekaligus menjaga keberkahan rezeki, kualitas
ibadah, dan maqasid al-syari‘ah, khususnya perlindungan
agama (hifz al-din) dan jiwa (hifz al-nafs).

B. Perdagangan Makanan Lintas Negara dan Tantangan
Fikih

Di era modern kegiatan perdangan bukan lagi terjadi antara
Negara tertentu pada kawasan tertentu pula. Tetapi kegiatan
ini sudah bersifat mendunia atau yang biasa disebut dengan
istilah globalisasi perdagangan pangan membawa produk
lintas negara ke pasar lokal dengan berbagaimacam jenis
di antaranya termasuk daging impor, olahan pangan,
minuman fermentasi, dan bahan tambahan sintetis. Banyak
konsumen  Muslim  menghadapi  kesulitan  dalam
memastikan status halal produk impor, sementara
produsen dan distributor terkadang melakukan manipulasi
label atau informasi. Fenomena ini menimbulkan tantangan
moral, hukum, dan spiritual, sehingga menuntut
pendekatan fikih yang adaptif terhadap konteks global.



100
Fakta Literatur

1. Masalah Kepastian Hukum: Produk impor sering
tidak memiliki sertifikasi halal atau berbeda standar
di negara asalnya.

2. Pengawasan dan Sertifikasi: Lembaga seperti MUI
dan BPJPH melakukan audit bahan baku, proses
produksi, distribusi, dan labelisasi untuk memastikan
kepatuhan syariat.

3. Manipulasi Label dan Fraud: Terdapat praktik
pasar global yang tidak jujur, sehingga konsumen
memerlukan literasi halal dan dukungan fatwa resmi.

4. Pendekatan Fikih  Kontemporer: Ulama
menggunakan metode istinbat hukum, qiyas, dan
prinsip maslahah untuk menetapkan hukum produk
baru yang kompleks atau impor.

Dalil Al-Qur’an:
1. QS. An-Nahl : 43

SR AT I8 2l) o g VIS W) Gl e T e
53 Y A8 )

Terjemahnya:

“Dan Kami tidak mengutus sebelum kamu, melainkan
orang-orang laki-laki yang Kami wahyukan kepada
mereka. Maka tanyakanlah kepada orang-orvang yang
berilmu jika kamu tidak mengetahui.”

2. QS. Al-Baqarah : 168

|55 Y 5 Ui W3Ia 51 3 e ) il T
Sus e p&IA5E GUall) ol ghad

Terjemahnya:



101

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang
halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu
mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu
musuh yang nyata bagimu.”

Kajian ini bertujuan untuk menekankan tantangan fikih
dalam perdagangan makanan lintas negara, termasuk
masalah kepastian halal, pengawasan, dan literasi
konsumen, sehingga prinsip halalan tayyiban tetap terjaga
dalam konteks global.

Perdagangan makanan lintas negara menimbulkan
tantangan hukum dan etika konsumsi, yang hanya dapat
diatasi melalui sinergi antara fikih, lembaga fatwa, dan
literasi halal konsumen. Dengan penerapan prinsip
halalan tayyiban dan metode fikih kontemporer, umat
Muslim dapat memastikan konsumsi halal, aman, sehat,
dan membawa keberkahan, sekaligus menjaga maqgasid al-
syari‘ah, khususnya perlindungan agama (hifz al-din), jiwa
(hifz al-nafs), dan akal (hifz al-‘aql).

C. Ekonomi Syariah dan Branding Halal sebagai Sistem
Nilai

Pertumbuhan ekonomi syariah dan industri halal global
telah menjadikan branding halal sebagai penanda nilai
moral, etika, dan kepercayaan konsumen Muslim. Produk
yang bersertifikasi halal tidak hanya memiliki daya jual
lebih tinggi, tetapi juga mewakili kepatuhan syariat dan
keberkahan konsumsi. Fenomena ini menunjukkan bahwa
halal bukan sekadar label, melainkan sistem nilai yang
mengintegrasikan aspek spiritual, kesehatan, dan etika
ekonomi. Hal ini dipandang sebagai suatu kondisi atau
situasi yang sangat menguntungkan baik dari sisi religitas
maupun dari sisi kemajuan ekonomi dan pembentukan
akhlak alkarimah umat manusia dimana telah mengosumsi



102

pangan yang dikehendaki oleh Tuhan Pencipta seluruh
alam.

Fakta Literatur

1. Ekonomi Syariah: Memberikan kerangka nilai yang
mengedepankan keadilan, kehalalan, dan keberkahan
dalam transaksi dan produksi.

2. Branding Halal: Sertifikasi halal menjadi alat
edukasi dan kepercayaan, sekaligus penanda kualitas
dan keamanan produk.

3. Manfaat Sosial dan Ekonomi: Mendorong produsen
memproduksi sesuai syariat, meningkatkan literasi
konsumen, dan memperkuat kepercayaan pasar
global.

4. Implementasi Praktis: Produk pangan, obat,
kosmetik, dan suplemen yang memiliki label halal
mengikuti prosedur audit, standar sertifikasi, dan
pengawasan distribusi yang ketat.

Dalil Al-Qur’an:
1. QS. Al-Baqarah : 168

3l 15 ¥ 5 Gk W3IA V1 8 L 158 B LT

Terjemahnya:

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang
halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu
mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu
musuh yang nyata bagimu.”

2. QS. Al-M2a’idah : 88

Orshaia 4 A1 o2 15805 U VYA 0 24655 e V5K 5



103

Terjemahnya:

“Dan makanlah dari rezeki yang telah diberikan Allah
kepadamu yang halal lagi baik, dan bertakwalah kepada
Allah yang kamu beriman kepada-Nya.”

Kajian ini bertujuan untuk menekankan bahwa branding
halal bukan sekadar simbol, tetapi merupakan sistem nilai
yang mengintegrasikan aspek syariah, etika, kesehatan, dan
keberkahan. Produk halal menjadi instrumen pendidikan
nilai, transparansi, dan integritas dalam ekonomi syariah.
Branding halal mengokohkan nilai moral dan spiritual
dalam praktik ekonomi modern. Dengan penerapan prinsip
halalan tayyiban, konsumen mendapatkan kepastian
hukum dan keberkahan, produsen menerapkan praktik
produksi sesuai syariat, dan industri halal global dapat
berkembang secara etis. Hal ini menegakkan maqasid al-
syari‘ah, khususnya perlindungan agama (hifz al-din), jiwa
(hifz al-nafs), dan akal (hifz al-‘aql), sekaligus memperkuat
ekonomi umat Islam berbasis nilai dan keberkahan.

D. Keadilan Sosial dan Tanggung Jawab Produsen Muslim

Industri pangan, obat, kosmetik, dan produk halal modern
tidak hanya berperan sebagai sumber ekonomi, tetapi juga
memiliki dampak sosial dan moral. Produsen Muslim
menghadapi tuntutan untuk menjaga keadilan sosial,
memastikan produk halal, thayyib, aman, dan bermanfaat
bagi konsumen. Fenomena ini menunjukkan bahwa
tanggung jawab produsen bukan sekadar aspek bisnis,
tetapi juga kewajiban moral dan spiritual yang berdampak
pada masyarakat luas.

Fakta Literatur

1. Prinsip Keadilan Sosial: Produsen wajib
menyediakan produk halal, aman, dan berkualitas



104

untuk memenuhi kebutuhan konsumen Muslim tanpa
merugikan pihak lain.

2. Tanggung Jawab Moral dan Etis: Menjaga
transparansi label, kejujuran proses produksi, dan
kepatuhan terhadap prosedur sertifikasi halal.

3. Peran dalam Masyarakat: Produsen Muslim
menjadi teladan praktik konsumsi yang etis dan
mendukung keberkahan rezeki, sekaligus mendorong
literasi halal di kalangan konsumen.

4. Kontribusi terhadap Ekonomi Umat: Produk yang
etis dan halal meningkatkan kepercayaan pasar,
mendorong  pertumbuhan industri  halal, dan
memperkuat kemandirian ekonomi umat.

Dalil Al-Qur’an:

1. QS. Al-M2a’idah : 2

Terjemahnya: “Dan tolong-menolonglah kamu dalam
(mengerjakan) kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-
menolong dalam dosa dan permusuhan.”

2. QS. Al-Baqarah : 168
ik s Y1 A e 1R AN G

Terjemahnya: “Wahai sekalian manusia! Makanlah dari
(makanan) yang halal lagi baik yang terdapat di bumi ...”

Kajian ini bertujuan untuk menekankan pentingnya
keadilan sosial dan tanggung jawab produsen Muslim
dalam industri halal, agar produk yang dihasilkan
memenuhi prinsip halalan tayyiban. Selain itu juga dapat
mendukung  kesejahteraan konsumen, dan menjaga



105

keberkahan rezeki yang sangat berpengaruh kepada
pelaksanaan ibadah kepada Allah Swt..

Produsen Muslim memiliki tanggung jawab moral,
sosial, dan spiritual untuk memproduksi makanan dan
produk halal yang aman, sehat, dan berkualitas. Dengan
menerapkan  prinsip  halalan  tayyiban, produsen
mendukung keadilan sosial, memperkuat ekonomi umat,
menjaga maqasid al-syari‘ah, khususnya perlindungan
agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), dan akal (hifz al-
‘aql), serta memastikan keberkahan dalam konsumsi
masyarakat Muslim.

E. Konsumsi Etis dan Keberlanjutan Lingkungan dalam
Pandangan Islam

Globalisasi dan industrialisasi pangan telah meningkatkan
konsumsi berlebih dan penggunaan sumber daya alam
secara masif, yang berpotensi merusak lingkungan. Umat
Muslim menghadapi tantangan untuk mengatur pola
konsumsi agar etis, hemat, dan ramah lingkungan,
sesuai prinsip syariat. Fenomena ini menekankan
pentingnya kesadaran konsumsi berkelanjutan dan

tanggung jawab sosial-ekologis dalam praktik konsumsi
halal.

Fakta Literatur

1. Prinsip Etika Konsumsi: Islam mendorong
konsumsi secukupnya, menolak israf (berlebih-
lebihan), dan mengutamakan keadilan sosial.

2. Keberlanjutan Lingkungan: Pemanfaatan sumber
daya alam harus memperhatikan kelestarian
lingkungan dan keseimbangan ekosistem.

3. Implementasi dalam Fikih Makanan: Konsumen
dan produsen dianjurkan memilih produk halal yang



106

tidak merusak lingkungan, mendukung produksi
ramah lingkungan, dan meminimalkan limbah.

4. Konteks Modern: Inisiatif seperti pertanian organik,
pengelolaan  limbah, dan  produksi pangan
berkelanjutan sejalan dengan prinsip halalan
tayyiban.

Dalil Al-Qur’an:
1. QS. Al-A‘raf : 31

8% 58,08 V5 5 oI5 aatn (K N a&5G 1534 231 5 G
C).._\’é’a ;“ .’;. ,i\j’

Terjemahnya:

“Wahai anak Adam! Kenakanlah perhiasanmu di setiap
tempat ibadah, makan dan minumlah, tetapi jangan
berlebihan. Sungguh, Allah tidak menyukai orang yang
berlebih-lebihan.”

2. QS. Al-Isra’ : 26-27

Lol 530 1sadly L Gl 5aal 155085 Y5 Bl 330 1 545
O3l 15 5u28 Y5

Terjemahnya:

“Tegakkanlah timbangan dengan adil dan janganlah
mengurangi neraca ... (menunjukkan prinsip keadilan
dalam pemanfaatan sumber daya).

Kajian ini bertujuan untuk menekankan pentingnya
konsumsi etis dan keberlanjutan lingkungan dalam
pandangan Islam, agar praktik konsumsi halal tidak hanya
memenuhi hukum syariat, tetapi juga mendukung



107

keseimbangan ekologis, keadilan sosial, dan keberkahan
rezeki.

Konsumsi etis dan ramah lingkungan menjadi bagian
integral dari prinsip halalan tayyiban. Dengan kesadaran
lingkungan, umat Muslim dapat menghindari israf, menjaga
kelestarian alam, memenuhi maqasid al-syari‘ah—
khususnya perlindungan jiwa (hifz al-nafs), harta (hifz al-
mal), dan akal (hifz al-‘aql)—serta memastikan bahwa
makanan dan minuman yang dikonsumsi membawa
manfaat, keselamatan, dan keberkahan bagi individu dan
masyarakat

BAB IX
ARAH PEMBARUAN DAN PENDIDIKAN FIKIH
MAKANAN

A. Urgensi Pendidikan Fikih halal di Madrasah dan
Perguruan Tinggi

Perkembangan ndustri halal global dan kompleksitas
produk pangan, obat, kosmetik, dan suplemen modern
menuntut masyarakat Muslim memiliki literasi halal yang
memadai. Namun, banyak generasi muda yang masih
kurang memahami prinsip halalan tayyiban, metode
sertifikasi, dan etika konsumsi halal. Fenomena ini
menekankan perlunya pendidikan formal tentang halal di
madrasah dan perguruan tinggi untuk membekali siswa dan
mahasiswa dengan pemahaman teoritis, praktis, dan moral.

Fakta Literatur

l. Kurikulum Madrasah dan Perguruan Tinggi:
Pendidikan halal dapat dimasukkan dalam mata
pelajaran fikih, ekonomi syariah, teknologi pangan,
dan studi lingkungan.



108

2. Literasi Konsumen: Siswa dan mahasiswa yang
memahami prinsip halal dapat mengidentifikasi
produk halal, menilai label, dan menerapkan
konsumsi etis dalam kehidupan sehari-hari.

3. Dampak Jangka Panjang: Pendidikan halal
mendorong kesadaran generasi muda, memperkuat
ekonomi syariah, mendukung industri halal, dan
menegakkan prinsip keberkahan konsumsi.

4. Implementasi  Praktis:  Pembelajaran  dapat
mencakup  metode  istinbat  hukum,  kasus
kontemporer, etika konsumsi, dan inovasi pangan
halal.

Dalil Al-Qur’an:
1. QS. An-Nahl : 43

Y AR o) S8 a1 2y s YA ) Al e i g
(:,J ,A’!o&

Terjemahnya:

“Dan Kami tidak mengutus sebelum kamu, melainkan
orang-orang laki-laki yang Kami wahyukan kepada
mereka. Maka tanyakanlah kepada orang-orvang yang
berilmu jika kamu tidak mengetahui.”

2. QS. Al-Baqarah : 168
Lk Y3l G G e 1R GGG
Terjemahnya:

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang
halal lagi baik yang terdapat di bumi ...”

Kajian ini  bertuyjuan untuk menekankan urgensi



109

pendidikan halal di madrasah dan perguruan tinggi
agar generasi muda memiliki literasi halal, mampu
menerapkan prinsip halalan tayyiban, dan berperan aktif
dalam pengembangan industri halal serta praktik konsumsi
etis dan berkah.

Pendidikan halal merupakan investasi moral, spiritual,
dan sosial bagi generasi muda. Dengan pembekalan yang
tepat, siswa dan mahasiswa dapat memahami hukum fikih
makanan, menilai produk modern, dan mengadopsi
gaya hidup konsumsi etis, sehingga mendukung magasid
al-syari‘ah, memperkuat ekonomi syariah, dan menegakkan
keberkahan dalam konsumsi dan produksi umat Muslim.

B. Integrasi [lmu Fikih, Bioteknologi, dan Etika
Lingkungan

Kemajuan bioteknologi, seperti rekayasa genetik, kultur
sel, dan pangan hasil bioteknologi, menghadirkan
tantangan baru bagi konsumen Muslim. Produk-produk
ini sering sulit dikategorikan secara langsung sebagai halal
atau haram, sehingga menimbulkan kebutuhan integrasi
antara ilmu fikih, sains bioteknologi, dan etika
lingkungan. Fenomena in1 menunjukkan bahwa penetapan
hukum konsumsi tidak hanya berbasis teks, tetapi juga
mempertimbangkan aspek ilmiah, kesehatan, dan
keberlanjutan ekologis.

Fakta Literatur
1. Ilmu Fikih:

Memberikan landasan syar’i  untuk menilai
kehalalan, kesehatan, dan keberkahan pangan
modern.

2. Bioteknologi:



110

Menyediakan informasi tentang proses produksi,
kandungan, dan potensi risiko dari produk rekayasa
genetika atau kultur sel.

3. Etika Lingkungan:

Mengarahkan praktik konsumsi dan produksi agar
ramah lingkungan, hemat sumber daya, dan
mengurangi dampak negatif terhadap ekosistem.

4. Implementasi: Sinergi ini diterapkan dalam evaluasi
produk halal, pengawasan sertifikasi, serta
pengembangan kebijakan pangan berkelanjutan dan
bertanggung jawab.

Dalil Al-Qur’an:
1. QS. Al-A‘raf : 31

A7 8 Y51 55005 155 aata JR e 28085 1M 23 1 G
S nall Sl Y

Terjemahnya:

“Wahai anak Adam! Kenakanlah perhiasanmu di setiap
tempat ibadah, makan dan minumlah, tetapi jangan
berlebihan. Sungguh, Allah tidak menyukai orang yang
berlebih-lebihan.”

2. QS. Al-Baqgarah : 168
Gk YA (V1 b L 18 B G
Terjemahnya:

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang
halal lagi baik yang terdapat di bumi ...”



111

Kajian 1in1 bertujuan untuk menekankan pentingnya
integrasi ilmu fikih, bioteknologi, dan etika lingkungan
dalam penetapan hukum konsumsi modern, agar umat
Muslim dapat mengonsumsi produk yang halal, sehat,
ramah lingkungan, dan membawa keberkahan.

Integrasi ini memungkinkan penetapan hukum konsumsi
yang holistik, mempertimbangkan aspek syariat, ilmiah,
dan ekologis. Dengan penerapan prinsip halalan tayyiban,
umat Muslim dapat menjaga maqasid al-syari‘ah—
khususnya perlindungan agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-
nafs), akal (hifz al-‘aql), dan harta (hifz al-mal)—serta
memastikan keberkahan, keamanan, dan keberlanjutan
pangan yang dikonsumsi.

C. Strategi Penguatan Kesadaran Halal di Masyarakat

Meskipun industri halal global berkembang pesat, tingkat
kesadaran masyarakat Muslim terhadap prinsip
halalan tayyiban masih beragam. Banyak konsumen yang
belum memahami makna hukum makanan dan
minuman halal, etika konsumsi, serta dampak spiritual
dan kesehatan dari konsumsi produk haram atau syubhat.
Fenomena ini menunjukkan perlunya strategi edukasi dan
penyuluhan untuk meningkatkan kesadaran halal di
masyarakat.

Fakta Literatur

1. Edukasi dan Literasi: Penyuluhan melalui
madrasah, perguruan tinggi, media sosial, dan
komunitas Muslim untuk meningkatkan pemahaman
tentang hukum halal, labelisasi, dan sertifikasi.

2. Peran Media dan Teknologi: Pemanfaatan platform
digital, aplikasi halal, dan kampanye informasi untuk
menjangkau generasi muda.



112

3. Kolaborasi Lembaga: MUI, BPJPH, organisasi
masyarakat, dan produsen halal bekerja sama dalam
kampanye literasi halal.

4. Praktik Sosial: Mendorong konsumen untuk
menerapkan prinsip konsumsi etis, memilih produk
halal, serta mendukung produsen yang bertanggung
jawab.

Dalil Al-Qur’an:
1. QS. An-Nahl : 43

Y K ) RN AT HE 2l s YIS V) Gl e BT
C) ,«’!oi

Terjemahnya:

“Dan Kami tidak mengutus sebelum kamu, melainkan
orang-orang laki-laki yang Kami wahyukan kepada
mereka. Maka tanyakanlah kepada orang-orang yang
berilmu jika kamu tidak mengetahui.”

2. QS. Al-Baqarah : 168
Gl YA (a5 L 15 BN G
Terjemahnya:

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang
halal lagi baik yang terdapat di bumi ...”

Kajian ini bertujuan untuk menekankan pentingnya
strategi penguatan kesadaran halal di masyarakat agar
konsumen Muslim dapat mengidentifikasi, memilih, dan
mengonsumsi produk halal dengan tepat, serta mendukung
praktik produksi yang sesuai syariat.



113

Penguatan kesadaran halal merupakan upaya
preventif dan edukatif yang memastikan prinsip halalan
tayyiban diterapkan dalam konsumsi sehari-hari. Strategi
ini  melibatkan  pendidikan, kolaborasi  lembaga,
pemanfaatan media, dan literasi konsumen sehingga
masyarakat Muslim dapat menjaga maqasid al-syari‘ah—
khususnya perlindungan agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-
nafs), dan akal (hifz al-‘aql)}—serta memastikan
keberkahan, kesehatan, dan etika dalam konsumsi makanan
dan minuman.

D. Fikih Makanan sebagai Instrumen Dakwah Kultural

Fikih makanan tidak hanya berfungsi sebagai pedoman
hukum, tetapi juga instrumen dakwah Kkultural yang
mengajarkan umat Muslim tentang prinsip halalan
tayyiban, etika konsumsi, dan keberkahan rezeki. Dalam
masyarakat yang beragam budaya dan kebiasaan makan,
penyebaran pemahaman fikih makanan dapat menjadi
sarana internalisasi nilai Islam, penguatan identitas
Muslim, dan harmonisasi sosial melalui praktik sehari-
hari.

Fakta Literatur

1. Dakwah Melalui Praktik Konsumsi: Memberikan
contoh nyata dalam memilith, menyiapkan, dan
mengonsumsi makanan halal.

2. Integrasi Budaya Lokal: Fikih makanan dapat
menyesuaikan norma lokal sambil tetap menegakkan
hukum syariat, sehingga menjadi media dakwah
yang kontekstual dan persuasif.

3. Peran Pendidikan: Madrasah, perguruan tinggi,
komunitas Muslim, dan keluarga berfungsi sebagai
wahana penyebaran pemahaman fikih makanan.



114

4. Dampak Sosial: Memperkuat kesadaran halal,
mempromosikan konsumsi etis, dan membangun
masyarakat yang sadar hukum, spiritual, dan moral.

Dalil Al-Qur’an:
1. QS. Al-Baqarah : 168

sl 1 5 Uk YSIa V1 8 L 15 G el

Terjemahnya:

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang
halal lagi baik yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu
mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu
musuh yang nyata bagimu.”

2. QS. Al-M@a’idah : 2

Terjemahnya:

“Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan)
kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam
dosa dan permusuhan.”

Kajian ini bertujuan untuk menekankan fikih makanan
sebagai instrumen dakwah Kkultural, yaitu sarana
pembelajaran, internalisasi nilai, dan penguatan praktik
konsumsi halal yang etis, sehat, dan berkah di masyarakat
Muslim.

Fikih makanan berperan sebagai media dakwah yang
konkret dan persuasif, memadukan hukum syariat, etika
konsumsi, dan budaya lokal. Dengan penerapan prinsip
halalan tayyiban, masyarakat Muslim dapat menegakkan



115

maqasid al-syari‘ah—khususnya perlindungan agama (hifz
al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), dan harta
(hifz al-mal)—sementara dakwah kultural ini membangun
kesadaran, identitas, dan keberkahan dalam praktik sehari-
hari.

E. Rekonstruksi Kurikulum Fikih Berbasis Tantangan
Zaman Modern

Perkembangan teknologi pangan, globalisasi perdagangan,
serta munculnya produk-produk baru seperti GMO, kultur
sel, dan pangan hasil bioteknologi, menimbulkan
tantangan baru dalam pendidikan fikih makanan.
Siswa dan mahasiswa membutuhkan kurikulum yang
adaptif agar mampu memahami hukum makanan modern,
etika konsumsi, dan prinsip halalan tayyiban. Fenomena ini
menunjukkan perlunya rekonstruksi kurikulum agar
relevan dengan kebutuhan zaman modern dan praktik nyata
masyarakat Muslim.

Fakta Literatur

1. Kebutuhan Kurikulum Kontekstual: Kurikulum
harus memasukkan studi tentang makanan halal,
sertifikasi, rekayasa genetik, etik lingkungan, dan
literasi konsumen.

2. Integrasi Ilmu dan Teknologi: Menggabungkan
fikih, sains, bioteknologi, dan etika lingkungan untuk
menyiapkan generasi yang mampu beradaptasi
dengan tantangan modern.

3. Pendekatan Pedagogis: Menggunakan metode kasus
kontemporer, studi lapangan, dan praktek simulasi
agar pemahaman hukum halal bersifat aplikatif dan
kritis.

4. Peran Pendidikan Tinggi dan Madrasah:
Madrasah dan perguruan tinggi menjadi laboratorium



116

intelektual untuk menanamkan kesadaran halal dan
etika konsumsi berkelanjutan.

Dalil Al-Qur’an:
1. QS. An-Nahl : 43

\Jeuéu\)Sql\dA\ \;Luu?@l\@y‘ﬁbJ‘ﬁ\ﬂmme\uJ
[_.J ;So:.

Terjemahnya:

“Dan Kami tidak mengutus sebelum kamu, melainkan
orang-orang laki-laki yang Kami wahyukan kepada
mereka. Maka tanyakanlah kepada orang-orang yang
berilmu jika kamu tidak mengetahui.”

2. QS. Al-Baqgarah : 168
ik V3a (=) G e R Gl g g
Terjemahnya:

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang
halal lagi baik yang terdapat di bumi ...”

Kajian ini bertujuan untuk menekankan pentingnya
rekonstruksi kurikulum fikih agar mampu menjawab
tantangan zaman modern, membekali generasi muda
dengan pemahaman hukum makanan kontemporer, etika
konsumsi, dan prinsip halalan tayyiban secara aplikatif.

Rekonstruksi kurikulum memungkinkan pendidikan fikih
menjadi  responsif terhadap isu  kontemporer,
mengintegrasikan ilmu fikih, sains, teknologi, dan etika
lingkungan. Dengan demikian, generasi Muslim dapat
menerapkan maqasid al-syari‘ah dalam kehidupan sehari-
hari melindungi agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs),



akal

117

(hifz al-‘aql), dan harta (hifz al-mal)}—serta

menjadikan konsumsi halal sebagai praktik spiritual, moral,
dan sosial yang relevan di era modern.

BAB X
PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan seluruh pembahasan mengenai fikih
makanan, etika konsumsi, dan tantangan zaman
modern, dapat ditarik beberapa kesimpulan utama:

1.

Urgensi dan  relevansi  fikih makanan
Fikih makanan menjadi instrumen penting dalam
menjaga hukum syariat, kesehatan, etika konsumsi,
dan keberkahan rezeki umat Muslim. Di era
globalisasi dan industri pangan modern, pemahaman
fikih makanan menjadi semakin relevan untuk
menghadapi kompleksitas produk baru, rekayasa
bioteknologi, dan pangan olahan.

Prinsip halalan tayyiban sebagai pedoman utama
Prinsip ini menegaskan bahwa makanan dan
minuman harus halal, baik, aman, sehat, dan
bermanfaat bagi tubuh dan jiwa. Dengan penerapan
prinsip ini, umat Muslim dapat menghindari makanan
haram, syubhat, atau najis, serta menjaga
keseimbangan moral, spiritual, dan sosial.



118

. Pendidikan dan literasi halal
Pendidikan fikih makanan di madrasah dan
perguruan tinggi sangat penting untuk menumbuhkan
kesadaran halal, kemampuan menilai produk
modern, dan penerapan etika Kkonsumsi.
Pendidikan ini menjadi strategi preventif dalam
membentuk generasi muda yang paham hukum, sadar
kesehatan, dan peduli lingkungan.

. Integrasi ilmu fikih, sains, dan teknologi
Penetapan hukum makanan modern memerlukan
sinergi antara fikih, bioteknologi, dan etika
lingkungan, sehingga keputusan hukum dapat
bersifat holistik dan aplikatif, tidak hanya
berdasarkan teks, tetapi juga pada aspek ilmiah dan
sosial.

. Peran produsen, lembaga, dan masyarakat
Produsen Muslim, MUI, BPJPH, dan masyarakat
memiliki tanggung jawab sosial dan moral untuk
menjaga keadilan, etika, dan keberlanjutan pangan.
Hal ini termasuk transparansi label halal, pengawasan
proses produksi, dan penerapan prinsip konsumsi etis
yang berkelanjutan.

. Fikih makanan sebagai instrumen dakwah dan
nilai budaya

Fikih makanan bukan hanya pedoman hukum, tetapi
juga media dakwah kultural yang menginternalisasi
nilai-nilai Islam dalam praktik sehari-hari,
memperkuat identitas Muslim, dan membangun
kesadaran sosial serta spiritual melalui konsumsi
halal.

. Rekonstruksi kurikulum untuk tantangan zaman
modern

Kurikulum fikih makanan perlu direkonstruksi agar
adaptif terhadap perubahan teknologi pangan,
globalisasi, dan isu kontemporer. Pendekatan ini
mengintegrasikan teori hukum, studi kasus modern,



119

bioteknologi, dan etika lingkungan sehingga siswa
dan mahasiswa mampu menerapkan prinsip halalan
tayyiban secara kritis dan praktis.

Secara keseluruhan, fikih makanan berperan sebagai
landasan hukum, pedoman etika, instrumen dakwabh,
dan sistem nilai ekonomi dan sosial. Implementasi
prinsip halalan tayyiban dalam pendidikan, produksi, dan
konsumsi menjadi jalan strategis untuk menegakkan
maqasid al-syari‘ah, menjaga keberkahan rezeki,
kesehatan, moral, dan keberlanjutan lingkungan, sekaligus
memperkuat identitas dan kesadaran umat Muslim di era
modern.

B. Rekomendasi bagi Akademisi, Lembaga Halal, dan
Masyarakat

Berdasarkan pembahasan mengenai fikih makanan, etika
konsumsi, dan tantangan zaman modern, rekomendasi yang
dapat diberikan adalah sebagai berikut:

1. Bagi Akademisi dan Institusi Pendidikan
a. Integrasi Kurikulum:

Mengembangkan kurikulum fikih makanan yang
adaptif terhadap isu kontemporer, seperti pangan
hasil bioteknologi, produk olahan, dan konsumsi etis.

b. Literasi dan Edukasi:

Menyediakan materi edukatif dan program literasi
halal untuk siswa, mahasiswa, dan masyarakat luas,
termasuk melalut media digital dan platform
interaktif.

c. Penelitian Terapan:



120

Melakukan penelitian ilmiah terkait hukum makanan

modern, keamanan pangan, keberlanjutan
lingkungan, dan dampak sosial-ekonomi industri
halal.

d. Kolaborasi Interdisipliner:

Menggabungkan ilmu  fikih, sains pangan,
bioteknologi, dan etika lingkungan dalam penelitian
dan pengajaran untuk menghasilkan solusi holistik.

2. Bagi Lembaga Halal (MUIL, BPJPH, dan Lembaga
Sertifikasi)

a. Penguatan Sertifikasi:

Menyempurnakan prosedur sertifikasi halal agar
mencakup produk baru dan inovasi pangan modern,
termasuk pengawasan bahan baku, proses produksi,
dan distribusi.

b. Sosialisasi dan Penyuluhan:

Mengoptimalkan kampanye kesadaran halal melalui
media, seminar, workshop, dan program komunitas
untuk meningkatkan literasi konsumen.

c. Kolaborasi dengan Industri:

Bekerja sama dengan produsen Muslim untuk
memastikan praktik produksi sesuai prinsip halalan
tayyiban, etis, dan berkelanjutan.

d. Transparansi Label:

Menjamin kejelasan informasi produk halal di pasar
global untuk mencegah manipulasi label dan
penipuan konsumen.



121
3. Bagi Masyarakat Muslim
a. Konsumen Cerdas:

Memilih dan mengonsumsi produk halal yang aman,
sehat, dan berkualitas, serta menghindari makanan
haram, syubhat, dan najis.

b. Praktik Konsumsi Eftis:

Menghindari israf (berlebihan) dan menerapkan
prinsip konsumsi berkelanjutan yang ramah
lingkungan.

c. Partisipasi Aktif:

Mendukung produsen yang bertanggung jawab, serta
ikut serta dalam kampanye literasi dan kesadaran
halal di komunitas.

d. Internalisasi Nilai Syariat:

Mengintegrasikan prinsip fikih makanan dalam praktik
sehari-hari sebagai bagian dari dakwah kultural dan
identitas Muslim.

Kesimpulan Rekomendasi

Sinergi antara akademisi, lembaga halal, dan
masyarakat diperlukan untuk membangun ekosistem
konsumsi halal yang tepat, etis, dan berkelanjutan.
Implementasi rekomendasi ini akan memperkuat
kesadaran halal, literasi fikih makanan, etika konsumsi,
keberkahan rezeki, dan maqasid al-syari‘ah di era
modern.

C. Harapan Terhadap Generasi Muslim yang Kritis,



122

Cerdas, dan Berakhlak Konsumtif Islami
Fakta Sosial

Di era globalisasi dan industrialisasi pangan modern,
generasi muda Muslim menghadapi arus informasi yang
masif, berbagai produk pangan dan non-pangan baru, serta
tren konsumsi global yang sering mengedepankan gaya
hidup materialistis. Hal 1in1 menuntut kesadaran,
kemampuan analisis, dan sikap Kkritis agar generasi
Muslim tidak terjebak dalam konsumsi yang merusak
moral, kesehatan, atau lingkungan.

Fakta Literatur

1. Kritis dan Cerdas: Generasi Muslim diharapkan
mampu memahami  prinsip  fikih  makanan,
mengevaluasi label halal, dan menilai risiko produk
modern secara ilmiah dan syar’i.

2. Berakhlak Islami: Penerapan prinsip halalan
tayyiban dalam konsumsi sehari-hari menjadi wujud
akhlak Islami, menjauhi israf, dan menerapkan
keadilan sosial.

3. Kesadaran Lingkungan dan Sosial: Konsumsi
harus memperhatikan keberlanjutan sumber daya,
etika produksi, dan kesejahteraan masyarakat luas.

4. Internalisasi Nilai: Pendidikan, keluarga, dan
komunitas memiliki peran penting dalam membentuk
karakter, kesadaran, dan perilaku konsumtif yang
Islami.

Dalil Al-Qur’an:
1. QS. Al-Baqarah [2]: 168

Uia Y3IA (=5 a G 1R Al @G



123
Terjemahnya:

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang
halal lagi baik yang terdapat di bumi ...”

2. QS. Al-A‘raf [7]: 31
i el Sond Y 49715 285 55305 5K 5
Terjemahnya:

“Makan dan minumlah, tetapi jangan berlebihan.
Sungguh, Allah tidak menyukai orang yang berlebih-
lebihan.”

Tujuan Penulisan

Kajian ini bertujuan untuk menekankan pentingnya
pembentukan generasi Muslim yang Kritis, cerdas, dan
berakhlak konsumtif Islami, sehingga mereka mampu
membuat keputusan konsumsi yang halal, sehat, etis, dan
berkah, serta berperan aktif dalam menjaga keberlanjutan
sosial dan lingkungan.

Argumen Utama

Generast Muslim yang kritis dan cerdas mampu menilai
produk modern secara ilmiah dan syar’i, sedangkan
akhlak konsumtif Islami memastikan perilaku konsumsi
tidak merusak moral, kesehatan, atau lingkungan.
Dengan pendidikan dan literasi halal yang tepat, generasi
ini akan menjadi agent of change dalam membangun
masyarakat Muslim yang sadar syariat, etis, dan
berkelanjutan, sekaligus menegakkan maqasid al-syari‘ah
dalam kehidupan sehari-hari.



124

DAFTAR PUSTAKA

Al-Qur’an. (n.d.). AI-Qur’an dan terjemahannya. Jakarta:
Depag RI.

Al-Bukhari, M. 1. (1996). Shahih al-Bukhari. Beirut: Dar
al-Fikr.

Muslim, 1. H. (2000). Shahih Muslim. Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Mawardi, A. (2007). Al-Ahkam al-Sultaniyyah. Beirut:
Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Ghazali, A. H. M. (2010). Thya’ Ulum al-Din. Beirut:
Dar al-Fikr.

Ahmad, R., & Hassan, Z. (2021). Food traceability and
halal certification in modern era. Journal of Halal Studies,
5(1), 12-29.

Ibn Qudamah, M. (2005). AI-Mughni. Beirut: Dar al-Kutub
al-‘Ilmiyyah.

Hermanto, A., & Yuhani’ah, R. (2024). Fikih makanan dan
minuman kontemporer. Jakarta: Literasi Nusantara Abadi.

Hermanto, A., & Yuhani’ah, R. (2024). Makanan halal dan
haram. Jakarta: Literasi Nusantara.



125

Sidawi, A. U. Y. bin M., & Lugman, A. A. S. F. bin.
(2023). Figih praktis tentang makanan. Jakarta: Sayahafiz.

Harjono, H. (2020). Makanan dan minuman dalam
perspektif Al-Qur’an & sains. Jakarta: Pustaka Lajnah.

Mejova, Y., Benkhedda, Y., & Khairani. (2017). #Halal
culture on Instagram. arXiv.
https://arxiv.org/abs/1711.07208

Min, W., Jiang, S., Liu, L., Rui, Y., & Jain, R. (2018). 4
survey on food computing. arXiv.
https://arxiv.org/abs/1808.07202

Alourani, A., & Khan, S. (2024). A blockchain and
artificial intelligence based system for halal food
traceability. arXiv. https://arxiv.org/abs/2410.07305

Majelis Ulama Indonesia. (2019). Fatwa MUI tentang
makanan dan minuman halal. Jakarta: MUI.

Kamali, M. H. (2008). Shari’ah law: An introduction.
Oxford: Oneworld Publications.

Qaradawi, Y. (2011). Figh al-Halal wa al-Haram fi al-
Islam. Cairo: Dar al-Taqwa.

Yusuf, A. (2016). Etika konsumsi dan makanan halal.
Jakarta: Prenadamedia.

Khan, F. A., & Ali, S. (2020). Islamic perspective on
food safety and health. Journal of Islamic Studies in
Food Science, 12(3), 45-63.

Sulaiman, N. (2018). Globalization and halal food
industry. Kuala Lumpur: University Press.


https://arxiv.org/abs/1711.07208
https://arxiv.org/abs/1808.07202
https://arxiv.org/abs/2410.07305

126

Lampiran :
1. Kutipan Ayat dan Hadis Terkait Makanan
Ayat Al-Qur’an:
1. QS. Al-Baqarah [2]: 168

il YA (s b L VK il i G
Terjemahnya:

“Wahai sekalian manusia! Makanlah dari (makanan) yang
halal lagi baik yang terdapat di bumi ...”

2. QS. Al-M2’idah [5]: 3
23l e a4
Terjemahnya:

“Diharamkan bagimu (memakan) bangkai, darah, daging
babi, dan yang disembelih untuk selain Allah...”

3. QS. Al-An‘am [6]: 145

B & o V) aaki aclh e a3aa 1) asl G L3 0T Y B



127
Terjemahnya :

“Katakanlah: Aku tidak mendapatkan dalam wahyu yang
diwahyukan kepadaku sesuatu yang diharamkan bagi
orang yang memakannya, kecuali bangkai, darah yang
mengalir, daging babi ...”

2.Hadis Nabi Muhammad saw:
1. HR. Muslim:
Artinya:

“Sesungguhnya Allah itu baik, dan hanya menerima yang
baik. Dan sesungguhnya Allah memerintahkan orang
mukmin sebagaimana Dia memerintahkan orang yang
bertanggung jawab untuk memberi nafkah, jika seseorang
memberi makan dari yang baik, maka diterima.”

2. HR. Ahmad:
Artinya :

“Jauhilah makanan haram, karena yang halal itu jelas dan
yvang haram itu jelas, dan di antara keduanya ada perkara
syubhat yang sebagian orang tidak mengetahuinya.”

2. Kaidah-Kaidah Fikih Penting
. 4aly) sl b 3t

Asal hukum suatu benda adalah mubah (diperbolehkan)
kecuali ada dalil yang mengharamkannya.

2. gl BB Y hial



128

Sesuatu yang diharamkan tidak boleh dihalalkan dengan
hal-hal yang diperbolehkan.

3. &y Js% ¥ b

Keyakinan tidak dihilangkan oleh keraguan, penting dalam
menentukan status halal dan haram pada produk modern.

4, I oral

Segala sesuatu yang mendatangkan bahaya atau kerugian
harus dihindari, termasuk konsumsi yang membahayakan
kesehatan atau lingkungan.

5. A al) mllaal)

Hal-hal yang membawa kemaslahatan umum dapat
dijadikan dasar pertimbangan hukum jika tidak
bertentangan dengan syariat.

3. Contoh Kasus Fatwa MUI dan Ulama Dunia tentang
Produk Modern

1. Produk GMO dan Rekayasa Genetik

a. Fatwa MUI Nomor 31 Tahun 2016: Produk hasil
rekayasa genetik diperbolehkan jika bahan asalnya halal
dan tidak menimbulkan bahaya bagi manusia.

b. Fatwa Organisasi Islam Dunia (OIC) 2013: GMO
diperbolehkan dengan syarat aman dan tidak
mengandung unsur haram.

2. Kultur Sel dan Pangan Hasil Bioteknologi

a. Fatwa MUI Nomor 33 Tahun 2017: Daging hasil
kultur sel dari sumber halal dapat dikonsumsi jika
prosesnya sesuai prinsip syariah.

3. Minuman Fermentasi dan Alkohol Sintetis



129

. Fatwa MUI Nomor 16 Tahun 2014: Minuman
beralkohol yang dihasilkan secara fermentasi dari bahan
haram atau alkohol sintetis tetap diharamkan.

. Fatwa ulama Uni Emirat Arab (UAE) 2018: Produk
minuman alkohol yang digunakan sebagai flavor atau
bahan tambahan dalam jumlah minimal harus ditinjau
dari aspek syubhat, dan jika memungkinkan diganti,
lebih disarankan.

. Produk Kosmetik, Obat, dan Suplemen Mengandung
Bahan Najis

. Fatwa MUI Nomor 41 Tahun 2018: Kosmetik dan
obat yang mengandung unsur najis diharamkan, kecuali
tidak ada alternatif dan digunakan dalam keadaan
darurat (dartrah).

. Makanan Olahan dan Junk Food

. Fatwa MUI Nomor 17 Tahun 2019: Makanan instan
dan olahan harus diperiksa bahan tambahan dan proses
produksinya; jika mengandung unsur haram atau
berbahaya bagi kesehatan, hukumnya haram.

SINOPSIS

Buku “Fikih Makanan di Era Modern” hadir sebagai
panduan komprehensif bagi umat Islam dalam
memahami hukum, prinsip, dan etika konsumsi
makanan di tengah perkembangan zaman. Di era
modern ini, kemajuan teknologi pangan, globalisasi,
dan munculnya berbagai produk inovatif seringkali



130

menimbulkan kebingungan tentang halal, haram, dan
thayyib. Buku ini mencoba menjembatani
kesenjangan tersebut dengan pendekatan fikih yang
kontekstual, praktis, dan aplikatif.
Melalui bab-bab yang sistematis, pembaca diajak
untuk memahami konsep dasar fikih makanan,
kaidah-kaidah penting dalam menetapkan hukum
makanan, hingga penerapannya dalam konteks
modern, termasuk makanan olahan, produk impor,
dan 1inovasi kuliner masa kini. Buku ini juga
menyoroti tantangan moral, spiritual, dan sosial
dalam memilith makanan yang sesuai syariat,
sekaligus memberikan panduan praktis untuk
keluarga, masyarakat, dan pelaku usaha halal.
Selain menawarkan perspektif teoritis, buku ini
menghadirkan contoh kasus nyata, fatwa ulama, dan
solusi praktis sehingga pembaca dapat mengambil
keputusan yang tepat dan Islami dalam kehidupan
sehari-hari. Dengan bahasa yang hangat dan mudah
dipahami, buku ini ditujukan untuk mahasiswa,
akademisi, praktisi halal, guru, hingga masyarakat
umum yang ingin memperdalam literasi fikih
makanan di era modern.
Buku ini bukan hanya sekadar bacaan akademis,
tetapi juga panduan inspiratif yang menumbuhkan
kesadaran spiritual, etis, dan sosial, agar setiap
konsumsi yang dilakukan senantiasa membawa
keberkahan bagi diri, keluarga, dan lingkungan
sekitar.

RIWAYAT PENULIS

Dr.Bahdar,M.H.I, Lahir di desa Banggai Kecamatan
Mawasangka Buton Tengah Sulawesi Tenggara, besar di
Luwuk Banggai Sulawesi Tengah. Menempuh pendidikan
dasar hingga menengah di Kota Luwuk Banggai.
Melanjutkan studi sarjana S1 di Palu Ibu Kota Provinsi



131

Sulawesi Tengah di Fakultas Tarbiyah Jurusan Pendidikan
Agama Islam [AIN Alauddin di Palu fokus pada Islam
Kontemporer melalui penelitian Masuk dan
Berkembangnya Islam di Tanah Kaili.Melanjutkan studi di
UIN Alauddin Makassar Jurusan Dirasa Islamiyah
konsentrasi hukum Islam Kontemporer melalui kajian
Implementasi zakat di era Modern dan meraith gelar
Magister Hukum Islam (M.H.I.),Melanjutkan studi pada
tingkat doktoral di UIN Datokarama Palu Jurusan
Pendidikan Agama Islam dengan konsentrasi metode
pembelajaran agama Islam kontemporer melalui kajian
Implementasi Mastery Learning pada Guru Pendidikan
Agama Islam di Sekolah dan memperoleh gelar Doktor

Saat ini, aktif mengajar sebagai Dosen Tetap di
Fakultas Tarbiyah Universitas Islam Negeri (UIN)
Datokarama Palu, Jurusan Pendidikan Agama Islam
mengampu mata kuliah Fikih dan Ushul Fikih,
Pembelajaran Fikih di Madrasah dan Dirasah Islamiyah.
Selain mengajar, aktif menulis dan meneliti berbagai tema
keislaman, terutama yang berkaitan dengan integrasi antara
hukum Islam, etika konsumsi, dan konteks sosial-budaya
lokal.

Beberapa karya ilmiah telah diterbitkan dalam jurnal
nasional dan internasional, di antaranya kajian tentang
rekonstruksi pembelajaran fikih berbasis kearifan lokal,
fikih sosial dalam konteks masyarakat modern, dan model
pembelajaran berbasis kearifan lokal dalam meningkatkan
minta belajar siswa pada Materi Pendidikan agama Islam di
Madrasah.

Tampil sebagai pendidik dan pengajar yang
mengusung perubahan pola pkir, memperkuat iman dan
cerdas dalam beradaptasi dengan era modern serta
berkomitmen dalam mengembangkan fikih  yang
menyeimbangkan kehidupan bumi dan langit, yang mampu
menjawab persoalan nyata umat Islam, termasuk dalam hal
makanan dan konsumsi yang halal, sehat, dan thayyib.



132



