Buku ini mepyelas tentarg konsep penibolaurcan

dalam perspectif syariat Islam, metoologi yang tepat,
dan etika dalam kegitatan beljar i .

Sehaii panduan bagi para pendidik dalam senjakahan

tagut mulia sesun tuntunan syariat

——
o,
=
=
s
=
=2
2
£
‘==
v
-
=™
=)

i,

diar, M.H.I.

"

0-
9 Imsszzlonsnao

T2RS SARq AT ||




HAK CIPTA/COPYRIGHT

© 2024 Dr. Bahdar, M.H.I
Email bahdar@uindatokarama ac.id
HP.081.341.207.628

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang.

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh
atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik
cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari
penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan
pendidikan dengan menyebut sumbernya.

Penerbit:

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat
Alamat: J1. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah

Cetakan Pertama: Februai 2024
ISBN: Nomor belum ada



KATA PENGANTAR

| | a5l RS A al
cu#ﬂ\)¢@4Y\uﬁ\éLeM\}aM\} cu%d\.d\ujdlﬁw\
Mim;d‘&j chUA:a.m

Segala puji hanya bagi Allah Swt. yang telah
melimpahkan rahmat, taufik, dan hidayah-Nya sehingga
buku berjudul Fikih  Pembelajaran:  Konsep,
Metodologi, dan Etika Syariat ini dapat disusun dan
dihadirkan sebagai ikhtiar ilmiah dalam memperkaya
khazanah keilmuan pendidikan Islam. Shalawat dan
salam semoga senantiasa tercurah kepada Nabi
Muhammad saw., suri teladan utama dalam proses
pendidikan yang menyatukan ilmu, akhlak, dan
keteladanan.Buku ini disusun atas kesadaran akademik
bahwa aktivitas pembelajaran dalam Islam bukanlah
sekadar proses transfer pengetahuan, melainkan bagian
dari ibadah dan amanah syariat yang memiliki dimensi
hukum, etika, dan tanggung jawab moral. Dalam
praktik pendidikan kontemporer, proses belajar-
mengajar sering kali dipahami semata-mata sebagai
aktivitas pedagogis teknis, terlepas dari landasan
normatif dan nilai-nilai syariat. Padahal, Islam
memandang ilmu, pengajaran, dan pembelajaran
sebagai bagian integral dari pembentukan manusia
seutuhnya.Oleh karena itu, buku ini berupaya
merumuskan fikih pembelajaran sebagai kerangka



konseptual yang mengintegrasikan dalil-dalil syariat,
kaidah ushul fikih, dan pendekatan ilmu pendidikan
modern. Pembahasan difokuskan pada konsep dasar
pembelajaran dalam Islam, metodologi pengajaran yang
sesuai dengan prinsip syariat, serta etika yang harus
dijunjung tinggi oleh guru dan peserta didik dalam
proses  pendidikan.  Dengan  pendekatan  ini,
pembelajaran diharapkan tidak hanya efektif secara
akademik, tetapi juga bermakna secara spiritual dan
bermartabat secara moral.Kehadiran buku ini
diharapkan dapat menjadi rujukan bagi dosen, guru,
mahasiswa, serta praktisi pendidikan Islam dalam
memahami dan mengimplementasikan pembelajaran
yang selaras dengan nilai-nilai Islam. Selain itu, buku
ini juga dimaksudkan sebagai kontribusi awal dalam
pengembangan kajian fikih pendidikan yang masih
relatif terbatas, khususnya pada aspek pembelajaran
sebagai objek kajian fikih tersendiri.Penulis menyadari
sepenuhnya bahwa buku ini masih memiliki
keterbatasan dan memerlukan penyempurnaan. Oleh
karena itu, kritik dan saran yang konstruktif dari para
pembaca sangat diharapkan demi pengembangan kajian
fikih pembelajaran di masa mendatang. Semoga buku
ini dapat memberikan manfaat bagi pengembangan
ilmu pendidikan Islam dan menjadi amal jariyah bagi
semua pihak yang terlibat dalam penyusunannya.Akhir
kata, semoga Allah Swt. senantiasa memberikan
keberkahan pada setiap ikhtiar ilmiah yang dilandasi
niat yang tulus demi kemaslahatan umat dan kemajuan
pendidikan Islam.

Gl a8 ) 8 sadl A



Palu,Februari 2024
Penulis

Dr.Bahdar,M.H.I



BAB I
PENDAHULUAN

A.Latar Belakang

Motode pembelajaran dalam pendidikan Islam
terus mengalami perkembangan sejalan dengan
dinamika sosial, teknologi, dan perubahan paradigma
pendidikan global. Namun, berbagai penelitian
menunjukkan bahwa praktik pembelajaran di madrasah
dan sekolah masih menghadapi persoalan mendasar,
seperti lemahnya integrasi antara prinsip-prinsip syariat
dengan metode pembelajaran modern (Hidayat, 2021;
Rahman & Idris, 2020). Pada banyak institusi
pendidikan, pembelajaran sering kali terfokus pada
aspek kognitif, sementara aspek adab, etika, dan
orientasi ibadah belum menjadi fondasi utama proses
belajar-mengajar, padahal ketiganya adalah elemen inti
dalam tradisi pendidikan Islam klasik.

Di sisi lain, studi-studi terbaru menggarisbawahi
bahwa relevansi nilai-nilai syariat dalam dunia
pendidikan semakin kuat ketika terjadi peningkatan
fenomena degradasi moral di kalangan pelajar, seperti
lemahnya disiplin belajar, ketergantungan pada
teknologi, serta menurunnya kualitas hubungan guru
dan siswa (Aziz, 2022; Mahfudz, 2019). Fenomena
guru yang tidak amanah, seperti mengurangi jam
mengajar, kurangnya teladan moral, dan penggunaan
materi ajar yang tidak sesuai dengan prinsip syariat,
semakin menegaskan perlunya rekonstruksi fikih yang
secara khusus membahas proses pembelajaran.



Fikih pendidikan secara umum telah dibahas oleh
sejumlah ulama kontemporer, namun kajian fikih yang
secara spesifik mengulas proses pembelajaran meliputi
konsep, metodologi, etika, dan praktik masih relatif
terbatas. Padahal dalam tradisi Islam, pembelajaran
(ta’lim) memiliki posisi sentral dalam pembentukan
akhlak dan kepribadian, serta menjadi sarana utama
penanaman nilai-nilai syariat dalam kehidupan sosial
(Al-Attas, 1991). Ketiadaan  kerangka  fikih
pembelajaran yang komprehensif —mengakibatkan
praktik mengajar sering kali tidak memiliki dasar etik-
syariat yang jelas, terutama dalam konteks pendidikan
modern.

Selain itu, perkembangan teknologi digital
menimbulkan tantangan baru terhadap  proses
pembelajaran. Penggunaan gawai, media sosial, dan
platform digital membuka peluang besar dalam
penyampaian ilmu, tetapi sekaligus berpotensi
menimbulkan penyimpangan etika jika tidak diatur
berdasarkan prinsip-prinsip hukum Islam (Yusof &
Ahmad, 2022). Oleh karena itu, kajian mengenai fikih
pembelajaran menjadi kebutuhan akademik sekaligus
kebutuhan praktis di lingkungan pendidikan Islam.

Berdasarkan latar tersebut, buku ini hadir untuk
menawarkan kerangka ilmiah yang integratif mengenai
konsep, metodologi, dan etika syariat dalam
pembelajaran. Dengan menggabungkan analisis fikih
klasik, temuan penelitian kontemporer, dan kebutuhan
pendidikan modern, buku ini diharapkan dapat menjadi
rujukan bagi guru, dosen, mahasiswa pendidikan Islam,
dan para pengambil kebijakan pendidikan dalam



membangun praktik pembelajaran yang sesuai dengan
nilai-nilai syariat, relevan dengan tuntutan zaman, dan
berorientasi pada pembentukan karakter siswa.

B.Identifikasi dan Rumusan Masalah

1. Identifikasi Masalah

Berdasarkan berbagai penelitian dalam bidang
pendidikan Islam, terdapat sejumlah persoalan utama
yang menjadi alasan mendesaknya pengembangan fikih
pembelajaran sebagai disiplin baru. Identifikasi masalah
berikut disusun berdasarkan temuan akademik terkini:

a. Tidak Sinkronnya Nilai Syariat dengan Praktik
Pembelajaran Modern

Penelitian menunjukkan bahwa sebagian besar institusi
pendidikan Islam menerapkan metode pembelajaran
modern tanpa landasan normatif syariat yang memadai
(Rahman & Idris, 2020). Hal ini menyebabkan
terjadinya kesenjangan antara nilai agama yang
diajarkan dan pola pembelajaran yang dipraktikkan.

b. Menurunnya Kualitas Relasi Guru Siswa

Studi mutakhir mengungkapkan bahwa degradasi adab
dan hilangnya wibawa guru menjadi salah satu faktor
menurunnya efektivitas pembelajaran di madrasah dan
sekolah (Aziz, 2022). Interaksi yang tidak berlandaskan
etika syariat berdampak pada lemahnya internalisasi
nilai moral pada siswa.



c. Praktik Mengajar yang Tidak Amanah

Kasus guru mengurangi jam mengajar, mengabaikan
kewajiban profesional, atau menggunakan materi yang
tidak sesuai prinsip syariat merupakan fenomena yang
tercatat dalam berbagai evaluasi pendidikan (Mahfudz,
2019). Dalam fikih, tindakan ini termasuk pelanggaran
amanah dan dapat memengaruhi keabsahan upah
(ujrah).

d. Materi Pembelajaran yang Tidak Sesuai Syariat

Beberapa penelitian mencatat adanya materi
pembelajaran yang dianggap tidak selaras dengan nilai-
nilai Islam, termasuk materi yang membuka peluang
perilaku amoral atau merusak akidah (Hidayat, 2021).
Hal ini menunjukkan perlunya rambu-rambu fikih
dalam pemilihan dan penyajian materi pembelajaran.

e. Pengaruh  Teknologi Digital terhadap Etika
Pembelajaran

Studi  digital pedagogy menegaskan bahwa
penggunaan gawai dan media sosial dalam
pembelajaran  meningkatkan  risiko  plagiarisme,
distraksi, dan perilaku akademik tidak etis (Yusof &
Ahmad, 2022). Persoalan ini membutuhkan panduan
fikih yang menjelaskan batasan hukum dan etika
penggunaannya.

f. Minimnya  Literatur Fikih yang  Mengulas
Pembelajaran Secara Komprehensif



10

Kajian fikih pendidikan memang ada, tetapi fikih
pembelajaran sebagai disiplin yang membahas hukum,
etika, dan tata cara proses belajar-mengajar belum
banyak dikembangkan secara sistematis (Al-Attas,
1991). Kekosongan literatur ini menyebabkan praktik
pembelajaran tidak memiliki kerangka syariat yang
kuat.

2. Rumusan Masalah

Berangkat dari identifikasi masalah tersebut,
rumusan masalah buku in1 mencakup beberapa
pertanyaan akademik utama:

1. Bagaimana konsep dasar fikih pembelajaran yang
dapat menjadi landasan normatif bagi proses
Pembelajaran dalam pendidikan Islam?

2. Apa saja prinsip dan metodologi pembelajaran
yang sesuai dengan syariat serta relevan dengan
perkembangan pendidikan modern?

3. Bagaimana fikih menjelaskan hak, kewajiban, dan
etika guru serta siswa dalam proses pembelajaran?

4. Bagaimana menentukan kriteria materi
pembelajaran yang sesuai dengan prinsip syariat
dan bagaimana fikih memandang materi yang
berpotensi merusak akidah dan moral?

5. Bagaimana landasan fikih dalam penggunaan
teknologi dan media digital dalam pembelajaran?

6. Bagaimana merumuskan etika syariat dalam
pembelajaran sehingga mampu memperbaiki



11

kualitas interaksi, moralitas, dan profesionalitas
guru dan siswa?

7. Bagaimana  membangun  kerangka  fikih
pembelajaran yang aplikatif untuk menjawab
tantangan pendidikan Islam di era kontemporer?

Rumusan masalah ini akan menjadi arah
pembahasan dalam seluruh bab, serta menjadi dasar
penyusunan metodologi dan kesimpulan dalam buku
ni.

C. Tujuan Penulisan

Tujuan penulisan buku ini  dirumuskan
berdasarkan kebutuhan akademik dan praktis dalam
pengembangan pendidikan Islam kontemporer serta
didukung oleh berbagai temuan penelitian bidang
pendidikan, fikih, dan pedagogik Islam. Secara umum,
buku ini bertujuan memberikan kerangka ilmiah yang
sistematis mengenai integrasi prinsip syariat dalam
proses pembelajaran. Secara khusus, tujuan penulisan
ini mencakup:

1. Menjelaskan Konsep dasar Fikih Pembelajaran
sebagai Disiplin Ilmu Baru dalam Pendidikan Islam.

Berdasarkan temuan Mahfudz (2019) dan Rahman &
Idris (2020), terdapat kekosongan literatur yang secara
komprehensif mengkaji dimensi fikih dalam proses
pembelajaran. Oleh karena itu, buku ini bertujuan
memperjelas kerangka konseptual fikih pembelajaran



12

agar dapat menjadi fondasi ilmiah di lingkungan
akademik dan praktik pendidikan.

2. Menguraikan Prinsip-prinsip Syariat yang Relevan
dengan Proses Pembelajaran.

Penelitian menunjukkan bahwa penerapan nilai-nilai
syariat dalam pembelajaran masih terbatas, terutama
prinsip kemudahan (taysir), keadilan, amanah, dan
tahapan (tadarruj) (Aziz, 2022). Buku ini bertujuan
memetakan secara sistemik prinsip-prinsip tersebut agar
praktik pembelajaran lebih sesuai dengan nilai Islam.

3. Menyusun Metodologi Pembelajaran yang Sesuai
dengan Fikih dan Dapat Diintegrasikan dengan
Pendekatan Pedagogik Modern.

Sejumlah studi pendidikan Islam menekankan
pentingnya integrasi antara metode tradisional (seperti
talaqqi dan keteladanan) dengan metode kontemporer
(student-centered, problem solving) (Hidayat, 2021).
Buku ini bertuyjuan menyusun metodologi yang

memadukan kedua pendekatan tersebut dalam kerangka
fikih.

4. Menjelaskan Etika dan Adab Guru serta Siswa
Berdasarkan Dalil Syariat dan Temuan Akademik.

Penurunan kualitas hubungan guru siswa yang
diidentifikasi dalam penelitian kontemporer (Yusof &
Ahmad, 2022) menegaskan perlunya rekonstruksi etika
pengajaran. Buku ini bertujuan menyajikan standar etis



13

berlandaskan syariat yang menjadi pedoman moral bagi
interaksi edukatif.

5. Merumuskan Kriteria Materi Pembelajaran yang
Sesuai Syariat dan Aman secara Aqidah serta Moral.

Beberapa penelitian menemukan adanya materi
pembelajaran yang potensial merusak moralitas atau
bertentangan dengan nilai Islam (Aziz, 2022). Buku ini
bertujuan memperjelas batasan materi yang dibolehkan,
dimakruhkan, atau dilarang secara fikih.

6. Memberikan Panduan Fikih Mengenai Penggunaan
Teknologi Digital dalam Pembelajaran.

Era digital menimbulkan tantangan akademik seperti
plagiarisme, distraksi, dan penyalahgunaan media
(Hidayat, 2021). Buku ini bertuyjuan memberikan
pedoman fikih terkait penggunaan teknologi digital
sehingga tetap sejalan dengan etika syariat.

7. Menawarkan = Kerangka  Rekonstruksi  Fikih
Pembelajaran yang Responsif terhadap Tantangan
Pendidikan kontemporer.

Kebutuhan reformulasi paradigma pendidikan Islam
menjadi tema penting dalam penelitian pedagogik
modern (Rahman & Idris, 2020). Karena itu, buku ini
bertujuan merumuskan model fikih pembelajaran yang
relevan dengan perkembangan zaman, namun tetap
berakar pada otoritas syariat.



14

8. Menjadi Rujukan Ilmiah bagi Guru, Dosen,
Mahasiswa, dan Pengambil Kebijakan Pendidikan.

Keterbatasan sumber akademik mengenai fikih
pembelajaran menyebabkan pelaksana pendidikan
kekurangan pedoman syariat dalam praktik sehari-hari.
Buku ini  bertujuan  menyediakan  referensi
komprehensif  yang  dapat  digunakan  dalam
pengembangan kurikulum, pembelajaran, dan etika
profesi pendidikan.

D. Signifikansi dan Kegunaan Buku

Penyusunan buku ini memiliki signifikansi
akademik dan praktis yang kuat, terutama karena
minimnya kajian komprehensif mengenai fikih yang
secara khusus membahas proses pembelajaran.
Signifikansi dan kegunaan berikut dirumuskan
berdasarkan analisis kebutuhan akademik serta temuan
penelitian kontemporer di bidang pendidikan Islam.

1. Signifikansi Akademik

a. Mengisi Kekosongan Literatur Fikih Pembelajaran

Kajian fikih pendidikan memang telah dibahas
dalam berbagai penelitian, tetapi pembahasan fikih
yang fokus pada proses pembelajaran (ta‘lim) secara
sistematis masih sangat terbatas (Mahfudz, 2019). Buku
ini signifikan karena memberikan kerangka teoritis baru
bagi penelitian pendidikan Islam.



15

b. Memperkuat Integrasi antara Pendidikan Islam dan
Syariat

Penelitian oleh Rahman dan Idris (2020)
menunjukkan adanya pemisahan antara metodologi
pembelajaran modern dengan nilai-nilai fikih. Buku ini
memberikan kontribusi akademik dalam
menyambungkan kembali dua wilayah tersebut melalui
pendekatan interdisipliner.

c. Menambah Khazanah Keilmuan dalam Studi
Fikih dan Pedagogik Islam

Studi-studi  mutakhir menekankan perlunya
inovasi dalam kajian fikih agar relevan dengan
tantangan kontemporer (Hidayat, 2021). Buku ini
memperkaya  literatur  dengan  konsep  fikih
pembelajaran yang bisa menjadi referensi bagi
mahasiswa, dosen, dan peneliti.

d. Menjadi Dasar bagi Penelitian Lanjutan

Dengan menyusun konsep dan metodologi fikih
pembelajaran secara akademik, buku ini membuka
peluang kajian lebih mendalam tentang etika guru,
evaluasi pembelajaran  syariat, fikih  teknologi
pendidikan, dan lainnya topik-topik yang masih jarang
dieksplorasi (Aziz, 2022).



16

2. Kegunaan Praktis

a. Menjadi Panduan Normatif bagi Guru

Berbagai laporan pendidikan menemukan adanya
penyimpangan etika seperti pelanggaran jam mengajar,
penggunaan materi yang tidak sesuai syariat, dan
lemahnya teladan moral (Yusof & Ahmad, 2022). Buku
in1 memberikan dasar fikih yang jelas bagi guru untuk
menjalankan tugasnya secara amanah dan profesional.

b. Membantu Siswa Memahami Etika Belajar sesuai
Syariat

Penurunan kualitas adab dan disiplin belajar yang
ditemukan di banyak sekolah Islam (Aziz, 2022)
menunjukkan perlunya pedoman etika belajar. Buku ini
memberikan panduan praktis untuk memperbaiki adab
siswa dalam proses pembelajaran.

c. Menjadi Rujukan dalam Penyusunan Kurikulum
dan Materi Ajar

Hidayat (2021) mencatat perlunya kurikulum
pembelajaran berbasis nilai syariat agar pendidikan
Islam tidak kehilangan orientasi moral-spiritualnya.
Buku ini memberikan kriteria materi halal haram,
prioritas materi, dan prinsip syariat dalam penyusunan
kurikulum.



17

d. Memberikan Pedoman Hukum Penggunaan
Teknologi dalam Pembelajaran

Di era digital, banyak guru dan sekolah kesulitan
menentukan batasan penggunaan gawai, media sosial,
dan platform digital (Yusof & Ahmad, 2022). Buku ini1
menyediakan kerangka fikih untuk pengelolaan
teknologi secara etis dan syariat-compliant.

e. Mendukung Pengembangan Kebijakan Pendidikan
Islam

Pembuat kebijakan memerlukan rujukan ilmiah
yang kuat tentang bagaimana syariat dapat
diimplementasikan  dalam  praktik  pembelajaran

(Mahfudz, 2019). Buku ini memberi landasan hukum
dan etika untuk regulasi pendidikan berbasis Islam.

f. Menjadi Sumber Pelatihan bagi Guru dan Calon
guru

Dalam banyak program pembinaan profesi guru,
belum tersedia modul fikih pembelajaran yang
komprehensif. Buku ini dapat digunakan dalam
pelatihan guru, workshop kurikulum, PPG, KKG,
MGMP, dan pelatihan pendidikan Islam.



18

3. Kegunaan Sosial dan Moral

a. Mendorong Terbentuknya Ekosistem Pembelajaran
yang Beradab

Penelitian menunjukkan bahwa degradasi moral
dalam pendidikan berakar dari lemahnya kultur adab di
sekolah (Rahman & Idris, 2020). Buku ini menawarkan
kerangka etik syariat untuk membangun budaya belajar
yang lebih sehat, bermoral, dan produktif.

b. Menguatkan Karakter Keislaman Generasi Muda

Melalui pemahaman fikih pembelajaran, siswa
dapat lebih mudah memahami keterkaitan antara ilmu,
ibadah, dan akhlak, sebagaimana ditekankan dalam
tradisi pendidikan Islam klasik (Al-Attas, 1991).

E. Pembatasan Istilah

Pembatasan istilah diperlukan untuk memberikan
kejelasan konsep dan menghindari tumpang tindih
definisi selama pembahasan buku ini. Seluruh istilah
dirumuskan berdasarkan rujukan fikih, teori pendidikan
Islam, dan literatur akademik kontemporer.

1. Fikih

Secara etimologis, kata figh berarti “pemahaman
yang mendalam” (Al-Jurjani, 1998). Adapun secara
terminologis, para ulama mendefinisikannya sebagai
“pengetahuan tentang hukum-hukum syariat yang



19

bersumber dari dalil-dalil terperinci” (Al-Qarafi, 2001).
Fikih dalam konteks buku ini dipahami sebagai
kerangka hukum normatif yang mengatur tindakan
manusia dalam proses pembelajaran, termasuk
kewajiban, larangan, adab, serta etika dalam konteks
belajar-mengajar.

2. Pembelajaran

Dalam  literatur  pendidikan, pembelajaran
merupakan proses interaksi antara pendidik, peserta
didik, dan sumber belajar pada suatu lingkungan
tertentu  (Sanjaya, 2019). UNESCO (2020)
mendefinisikan pembelajaran sebagai proses sistematis
untuk mengembangkan kemampuan kognitif, afektif,
dan psikomotor melalui aktivitas pendidikan. Dalam
konteks Islam, pembelajaran identik dengan konsep
ta’lim, vyaitu upaya mentransfer ilmu sekaligus
membentuk karakter dan adab (Al-Attas, 1991).
Dalam buku ini, pembelajaran dipahami sebagai proses
terencana untuk mengembangkan pengetahuan, nilai,
dan keterampilan siswa yang berlandaskan prinsip
syariat.

3. Fikih Pembelajaran

Istilah ini merujuk pada disiplin interdisipliner
yang mengkaji hukum, etika, dan prinsip syariat terkait
seluruh  proses belajar-mengajar. Karena fikih
pembelajaran masih jarang dibahas secara formal,
definisi ini dikembangkan dari gabungan perspektif



20

fikih, pedagogik Islam, dan etika pendidikan (Hidayat,
2021).

Dalam buku ini, fikih pembelajaran dimaknai sebagai
kerangka hukum syariat yang mengatur tata cara,
kewajiban, hak, etika, dan metodologi proses
pembelajaran dalam perspektif Islam.

4. Etika Syariat

Etika syariat adalah norma perilaku yang
bersumber dari Al-Qur’an, Sunah, ijma’, dan prinsip-
prinsip maqasid al-syariah (Rahman & Idris, 2020).
Etika ini tidak hanya mencakup aturan halal-haram,
tetapi juga mencakup adab, amanah, tanggung jawab,
dan profesionalitas dalam pendidikan.
Dalam buku ini, etika syariat merujuk pada pedoman
moral dan hukum yang mengatur perilaku guru, siswa,
dan interaksi pembelajaran sesuai nilai syariat.

5. Guru (Mu’allim/Mudarris)

Dalam literatur Islam, guru bukan hanya
penyampai pengetahuan, tetapi juga pembimbing
akhlak, teladan, dan penjaga moralitas umat (Al-Attas,
1991; Al-Ghazali, 2005). Dalam istilah modern, guru
adalah tenaga profesional yang memiliki kompetensi
pedagogik, kepribadian, sosial, dan profesional (UU
Guru dan Dosen No. 14/2005).Dalam buku ini, guru
dipahami sebagai pendidik yang bertanggung jawab
mentransfer ilmu sekaligus membentuk karakter siswa
berdasarkan nilai syariat.



21

6. Siswa (Thalib al-‘Ilm)

Secara pedagogik, siswa adalah individu yang
sedang berkembang dan membutuhkan bimbingan
untuk mencapai kompetensi tertentu (Sanjaya, 2019).
Dalam Islam, thalib al- ilm memiliki kedudukan mulia
karena aktivitas belajarnya dianggap ibadah (Ibn
Jama’ah, 2004). Dalam buku ini, siswa dimaknai
sebagai individu yang mengikuti proses pembelajaran
dengan tujuan memperoleh ilmu, adab, dan
keterampilan sesuai syariat.

7. Metodologi Pembelajaran

Secara akademik, metodologi pembelajaran
adalah seperangkat prinsip, teknik, dan strategi yang
digunakan untuk menyampaikan materi kepada peserta
didik (Joyce, Weil & Calhoun, 2015). Dalam tradisi
Islam, metodologi pembelajaran mencakup talaqqi,
musyawarah, keteladanan, dan latihan amal (Al-
Zarnuji, 2010).Dalam  buku ini, metodologi
pembelajaran merujuk pada pendekatan syariat yang
menggabungkan metode tradisional dan modern secara
integratif.

8. Teknologi Pembelajaran

UNESCO (2020) mendefinisikannya sebagai
pemanfaatan perangkat digital, media, dan aplikasi
untuk mendukung proses pembelajaran. Dalam



22

perspektif  Islam, penggunaan teknologi harus
mendukung magqasid syariah, menjauhi distraksi, dan
menghindari perilaku amoral (Yusof & Ahmad, 2022).
Dalam buku 1ini, teknologi pembelajaran adalah
perangkat digital yang digunakan secara aman dan etis
berdasarkan prinsip fikih.

9. Maqasid al-Syariah dalam Pembelajaran

Magqasid al-syariah merupakan tujuan-tujuan
hukum Islam yang mencakup penjagaan agama, akal,
jiwa, keturunan, dan harta (Auda, 2008). Dalam
konteks pendidikan, maqasid menjadi kerangka moral
untuk menentukan kebijakan pembelajaran.Dalam buku
ini, maqgasid al-syariah digunakan sebagai parameter
dalam menentukan metode, materi, dan etika
pembelajaran.

F.Arah Pembahasan Buku

Buku ini akan membahas fikih pembelajaran
secara sistematis dan bertahap: dari kerangka
konseptual dan landasan syar‘i, menuju metodologi
praktik, analisis  kasus  kontemporer, sampai
rekomendasi  kebijakan dan implementasi. Arah
pembahasannya dirancang untuk menjawab rumusan
masalah dan tujuan yang telah ditetapkan serta
merespons temuan-temuan akademik (mis. Mahfudz,
2019; Rahman & Idris, 2020; Hidayat, 2021; Aziz,
2022; Yusof & Ahmad, 2022). Secara operasional, arah
pembahasan meliputi poin-poin berikut.



23

1. Konseptualisasi dan Kerangka Teoretis

a. Menetapkan definisi operasional fikih
pembelajaran, pembelajaran, dan etika syariat
berdasarkan kajian klasik dan literatur pedagogik
kontemporer (Al-Attas; Al-Ghazali; Sanjaya).

b. Mengintegrasikan kajian fikih klasik dengan teori
pendidikan  modern  (ta’lim pedagogi
kontemporer) untuk membangun kerangka analitis
yang memadai.

c. Menggunakan magqgasid al-syari‘ah  sebagai
parameter penilaian tujuan dan batasan praktik
pembelajaran (keamanan aqidah, pemeliharaan
akhlak, kemaslahatan pendidikan).

Tujuan: membangun landasan normatif dan konseptual
yang jelas sehingga seluruh pembahasan praktis dapat
dipertanggungjawabkan secara syar‘i dan ilmiah.

2. Prinsip dan Nilai Etis dalam Pembelajaran

a. Menganalisis prinsip-prinsip fikih yang relevan
(al-taysir, al-‘adalah, al-amanah, tadarruj) dan
implikasinya terhadap desain pembelajaran,
penilaian, dan pengelolaan kelas.

b. Menempatkan adab (akhlak) guru siswa sebagai
variabel kunci yang mempengaruhi efektivitas
internalisasi nilai.

Tujuan: merumuskan standar etika syariat yang
operasional dan bisa dijadikan pedoman bagi guru,
siswa, dan pengelola pendidikan.



24

3. Metodologi Pembelajaran: Tradisi dan Inovasi

a. Mengkaji metode tradisional (talaqqi, sanad,
keteladanan, mujahadah) dan metode modern
(student-centred, problem-based learning, values-
based education), lalu merumuskan model
integratif yang sesuai syariat.

b. Membahas untuk tiap metode implikasi hukum
(boleh/haram/makruh), batasan adab, serta
panduan 1mplementasinya di berbagai jenjang
(madrasah, sekolah umum, pesantren).

Tujuan: menyediakan pilihan metodologis yang syar‘i-
compliant dan praktis untuk diaplikasikan.

4. Batasan Materi Pembelajaran dan Kurikulum
Syariat-compliant

a. Menentukan kriteria materi yang halal, boleh
digunakan dengan pengaturan, atau dilarang
berdasarkan dalil dan dampak moral-akademik
(mengacu pada temuan Hidayat, Aziz).

b. Mengusulkan mekanisme kuratorial  prosedur
validasi materi ajar (tim fatwa internal akademik,
kajian magasid Syariah).

Tujuan: mencegah penyebaran materi yang merusak
aqidah atau moral dan membantu penyusunan
kurikulum berbasis syariat.



25

5. Fikih Teknologi dan Media Pembelajaran Digital

a. Menganalisis penggunaan gawai, platform daring,
dan media sosial dalam pembelajaran dari
perspektif fikih (maslahat vs. mafsadah), termasuk
isu plagiarisme, privasi, serta adab digital.

b. Merumuskan pedoman operasional (kode etik
digital untuk guru/siswa; tata-cara penggunaan
platform; mitigasi risiko).

Tujuan: memberikan panduan aplikatif agar teknologi
mendukung bukan merusak tujuan pendidikan Islam.

6. Hukum Profesionalitas Guru dan Akibat Pelanggaran
(Amanah, Ujrah, Disiplin)

a. Mengkaji status hukum tindakan guru kewajiban
mengajar, amanah, hak upah serta konsekuensi
fikih jika terjadi penyimpangan (mis. mengurangi
jam, mengabaikan kewajiban).

b. Mengkaji regulasi nasional dan praktik lokal
untuk merekomendasikan mekanisme penegakan
etika profesi dalam bingkai syariat.

Tujuan: memberi dasar hukum bagi kebijakan disiplin
dan mekanisme remunerasi yang adil dan syar‘i.

7. Studi Kasus dan Analisis Empiris

a. Menyajikan studi kasus empiris (mis. evaluasi
praktik pembelajaran pada beberapa madrasah
sekolah dan pesantren) yang mengilustrasikan



26

masalah nyata: hubungan guru siswa, materi
bermasalah, praktik digital tak etis.

b. Metode penelitian: studi pustaka, analisis
dokumen kurikulum, wawancara semi struktural
dengan guru, observasi kelas, dan analisis tematik
terhadap data kualitatif.

Tujuan: menghubungkan teori fikih dengan praktik
lapangan dan memvalidasi rekomendasi.

8. Rekonstruksi Fikih Pembelajaran dan
Rekomendasi Kebijakan

a. Menyusun model normatif dan praktis (kerangka
implementasi) untuk institusi  pendidikan:
pedoman kurikulum, kode etik, modul pelatihan
guru, mekanisme akreditasi syariat.

b. Memberi rekomendasi kebijakan pada level
sekolah, madrasah, lembaga pendidikan tinggi,
serta pembuat kebijakan pendidikan nasional.

Tujuan: menghasilkan output yang bukan hanya teoretis
tetapi siap diaplikasikan dan diadopsi.

9. Implikasi Teoretis dan Agenda Penelitian Lanjutan

Mengidentifikasi celah penelitian (fikih teknologi,
evaluasi belajar berbasis maqasid, model
pelatihan guru syariat-compliant) dan
menyarankan metodologi penelitian lanjutan
(kuantitatif = untuk  generalisasi;  kualitatif
mendalam untuk teori).



27

Tujuan: menempatkan buku ini sebagai titik tolak bagi
pengembangan keilmuan lebih lanjut.

Pendekatan Analisis yang Digunakan

Pembahasan menggunakan pendekatan
interdisipliner: normatif-fikhi (analisis dalil dan ijtihad),
teoretis-pedagogik (integrasi teori pembelajaran), dan
empiris (data lapangan, studi kasus, analisis dokumen).
Metode analisis kualitatif (hermeneutik teks, content
analysis, thematic analysis) akan dipadukan dengan
kajian kebijakan dan rekomendasi praktis.



28

BAB II
LANDASAN TEORITIS FIKIH PEMBELAJARAN

A. Konsep Fikih Pembelajaran

1. Definisi Fikih Pembelajaran

Fikih pembelajaran merupakan cabang ilmu fikih
yang menekankan aturan syariat dalam konteks proses
belajar-mengajar, mencakup aspek legalitas, etika, dan
tata cara interaksi dalam pendidikan. Secara
terminologis, fikih berarti pemahaman terhadap hukum-
hukum syariat (Al-Qaradhawi, 2006), sedangkan
pembelajaran adalah proses transfer ilmu pengetahuan,
nilai, dan akhlak (Gagne, 1985). Integrasi keduanya
membentuk suatu pendekatan yang mengatur perilaku
guru dan siswa, memastikan semua aktivitas pendidikan
sesuai prinsip syariat dan mendukung pembentukan
karakter siswa.

2. Ruang Lingkup Fikih Pembelajaran
Ruang lingkup fikih pembelajaran mencakup:

a. Aspek normatif: aturan syariat yang menjadi
pedoman guru dalam menyampaikan materi dan
berinteraksi dengan siswa.

b. Aspek etis dan akhlak: penerapan adab, akhlak,
dan moral dalam proses pembelajaran.



29

c. Aspek metodologis: teknik, strategi, dan media

pembelajaran yang sah secara syariat (Al-Faruqi,
1992; Al-Attas, 1995).

Dalam konteks madrasah dan sekolah umum, fikih
pembelajaran membimbing guru untuk
mengoptimalkan proses pedagogis tanpa melanggar
prinsip  halal-haram, menghindari  penekanan
berlebihan, dan menjaga motivasi belajar siswa
(Darling-Hammond et al., 2020).

3. Tujuan Fikih Pembelajaran
Tujuan fikih pembelajaran meliputi:

a. Religius: membentuk pemahaman syariat yang
benar pada siswa.

b. Moral dan Akhlak: menanamkan akhlak mulia
seperti disiplin, jujur, dan hormat terhadap guru.

c. Akademik dan Kognitif: meningkatkan
penguasaan ilmu pengetahuan melalui metode
pembelajaran yang sah dan efektif.

Dengan demikian, konsep fikih pembelajaran tidak
hanya mengatur aspek hukum, tetapi juga mengarahkan
praktik pendidikan agar harmonis dengan nilai Islam
(Al-Qaradawi, 2006; Nata, 2010). Penerapan konsep ini
memungkinkan terciptanya kelas Islami yang seimbang
antara 1lmu, akhlak, dan interaksi sosial.



30

B. Prinsip-Prinsip Fikih Pembelajaran

Fikih pembelajaran tidak hanya membahas aspek
hukum, tetapi juga menekankan prinsip-prinsip yang
harus diterapkan dalam proses belajar-mengajar agar
sesuai syariat dan mendukung perkembangan karakter
siswa. Berdasarkan literatur akademik, prinsip-prinsip
ini dapat dijelaskan sebagai berikut:

1. Prinsip Syariat dalam Pembelajaran

Prinsip ini menekankan bahwa semua kegiatan
pembelajaran harus mematuhi hukum-hukum syariat.
Artinya, guru dan siswa wajib menghindari praktik
yang haram, makruh, atau menyesatkan, serta
mengedepankan yang mubah dan ma’ruf (Al-Qaradawi,
2006). Contoh penerapan:

a. Materi yang diajarkan tidak bertentangan dengan
akidah atau akhlak Islam.

b. Kegiatan kelas dilakukan tanpa menimbulkan
kemudharatan fisik, psikologis, atau moral.

Dalil yang mendukung prinsip ini adalah hadis:

“Sampaikanlah dariku walau satu ayat” (HR. Bukhari),
yang menunjukkan kewajiban menyampaikan ilmu
yang sahih dan bermanfaat.



31

2. Prinsip Etika dan Adab (Akhlaq) dalam
Pembelajaran

Prinsip ini menekankan adab guru dan siswa dalam
interaksi pembelajaran. Guru harus bersikap bijak,
sabar, dan tidak menakut-nakuti siswa, sedangkan siswa
harus menghormati guru dan teman (Al-Attas, 1995).
Beberapa etika yang dijadikan pedoman akademik:

a. Menghargai perbedaan kemampuan siswa.

b. Memberi motivasi dan dorongan positif.

c. Mengedepankan kejujuran, disiplin, dan
kesopanan dalam komunikasi kelas.

Hadis yang relevan:

“Mudahkan, jangan dipersulit; beri kabar gembira,
jangan menakut-nakuti” (HR. Ahmad).

3. Prinsip Metodologi Pembelajaran

Prinsip ini menekankan penggunaan metode dan
strategi pembelajaran yang efektif dan sesuai syariat.
Menurut  Gagne (1985), pembelajaran  harus
mempertimbangkan kondisi siswa, tujuan pendidikan,
dan karakteristik materi. Dalam konteks fikih
pembelajaran:

a. Guru menggunakan metode yang tidak
memberatkan siswa secara fisik atau mental.

b. Integrasi antara teori dan praktik untuk
membentuk pemahaman dan akhlak.



32

c. Pemanfaatan media atau teknologi harus sesuai
syariat, misalnya gadget digunakan untuk
menunjang pembelajaran tanpa menimbulkan
gangguan moral.

4. Prinsip Keseimbangan (Tawazun)

Prinsip tawazun menekankan keseimbangan antara
pembelajaran kognitif, afektif, dan psikomotorik,
sehingga siswa berkembang secara holistik. Hal ini
sejalan dengan pandangan Al-Faruqi (1992) bahwa
pendidikan Islam harus menyeimbangkan ilmu
pengetahuan dan pembentukan karakter.Dengan
demikian maka  Prinsip-prinsip fikih pembelajaran
secara akademik menekankan kepatuhan pada syariat,
etika interaksi, metodologi efektif, dan keseimbangan
pengembangan siswa. Penerapan prinsip-prinsip ini
membentuk kelas Islami yang produktif dan berakhlak
mulia.

C. Landasan Hukum dan Dalil Fikih Pembelajaran

Fikih pembelajaran harus memiliki landasan hukum
yang jelas agar praktik pendidikan tidak bertentangan
dengan syariat. Landasan ini diperoleh dar1 Al-Qur’an,
Hadis, dan pendapat ulama, serta diperkuat oleh
literatur akademik terkait pendidikan Islam.



33

1. Landasan Al-Qur’an

Al-Qur’an menekankan pentingnya ilmu, pendidikan,
dan adab dalam menuntut ilmu. Beberapa ayat relevan
antara lain:

QS. Al-Mujadilah [58]: 11

¢xEN LA Lo S + Lo PATBEO
JL2EG.E BXARCGEL 07
B S5-0 <O OxCQ AL Lo S @0
g =6 ORIy 0RO BHoEN, D S Wwe e

+ a0

11..Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman
di antaramu dan orang-orang yang diberi ilmu
pengetahuan beberapa derajat. Ayat ini menegaskan
keutamaan menuntut ilmu dan mendukung prinsip
pendidikan berbasis syariat.

QS. Al-Alaq [96]: 1-5
AENE<HO0 FHOR G N U@ N a3

¢mEE® DS $HEREEE QLA Lo S
&M wEEeN  $INE BITOB0E “o S

AEea<- 9060 SIRAR Y0 INPAPARRR
QLA LI SO CEAENER 12 NTEAE gt e
& CHRE*Q M @a s N BN

SRvw a8 BITOBOE “o BN
NAVENACONIZE X 16

1.Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang
Menciptakan,2.Dia telah menciptakan manusia dari
segumpal darah.3.Bacalah, dan Tuhanmulah yang Maha



34

pemurah,4. Yang mengajar (manusia) dengan
perantaran kalam.5. Dia mengajar kepada manusia apa
yang tidak diketahuinya.Ayat ini menunjukkan bahwa
proses belajar adalah ibadah dan harus sesuai prinsip
syariat.

QS. Taha [20]: 114

6 POHYR ORNELORN® N0 =Doe0 B
IV H

114... dan Katakanlah: "Ya Tuhanku, tambahkanlah
kepadaku ilmu pengetahuan." Ayat ini menjadi dasar
dorongan untuk terus belajar dan mengembangkan
metodologi pendidikan yang sah.

2. Landasan Hadis

Hadis menegaskan etika, akhlak, dan tata cara guru-
siswa:

Hadis tentang kewajiban menyampaikan ilmu
“Sampaikanlah dariku walau satu ayat.” (HR. Bukharti)

Menguatkan prinsip bahwa guru wajib menyampaikan
ilmu yang bermanfaat secara benar dan sah.

Hadis tentang kemudahan dalam pendidikan

“Mudahkan, jangan dipersulit; beri kabar gembira,
jangan menakut-nakuti.” (HR. Ahmad) Hadis ini



35

menjadi pedoman prinsip metodologi dan adab dalam
pembelajaran, agar siswa termotivasi dan tidak tertekan.

Hadis tentang niat dan ikhlas dalam mengajar

“Sesungguhnya setiap amalan tergantung pada
niatnya.” (HR. Bukhari & Muslim) ini menekankan
guru harus ikhlas dalam mengajar, bukan hanya sekadar
formalitas.

3. Pendapat Ulama dan Literatur Akademik

Pendapat ulama klasik dan kontemporer memperkuat
landasan hukum fikih pembelajaran:

a. Al-Faruqi  (1992): Pendidikan Islam harus
mengintegrasikan ilmu, akhlak, dan syariat,
sehingga pembelajaran bukan hanya transfer
pengetahuan, tetapi pembentukan karakter.

b. Syakh Naquib Al-Attas (1995): Pendidikan Islam
menekankan proses pengembangan diri secara
holistik, termasuk aspek spiritual, moral, dan
intelektual.

c. Yusuf Al-Qaradawi (2006): Guru memiliki
tanggung jawab moral dan hukum dalam
mengajarkan ilmu, memastikan materi tidak
menyesatkan.

d. Abu Dinata (2010): Menyatakan bahwa
pembelajaran Islami harus mengacu pada prinsip
syariat, etika, dan tujuan pendidikan yang
seimbang.



36

D. Fikih Pembelajaran dalam Praktik

Fikih pembelajaran dalam praktik berfokus pada
implementasi  prinsip-prinsip  syariat, etika, dan
metodologi di lingkungan pendidikan. Berdasarkan
literatur akademik dan dalil syariat, praktik ini
mencakup pengelolaan kelas, disiplin, evaluasi, dan
penggunaan media pembelajaran.

1. Pengelolaan Kelas

Pengelolaan kelas dalam perspektif fikih pembelajaran
bertujuan menciptakan lingkungan belajar Islami yang
kondusif. Hal in1 mencakup:

a. Penataan kelas yang mendukung interaksi positif
guru-siswa.

b. Pembagian waktu, aturan, dan kegiatan yang
sesual syariat.

c. Pendekatan yang menekankan kasih sayang,

motivasi, dan perhatian individual kepada siswa
(Al-Attas, 1995).

Dalil yang mendukung:

“Sampaikanlah dariku walau satu ayat” (HR. Bukhari),
Hadis ini menekankan kewajiban guru mengelola ilmu
dengan benar agar bermanfaat bagi siswa.



37

2. Disiplin dan Hukuman Pendidikan

Disiplin siswa harus mengacu pada prinsip syariat:
tegas, adil, dan tidak menzalimi. Fikih pembelajaran
membedakan antara hukuman yang mendidik dan yang
merugikan secara moral atau fisik.

a. Hukuman bersifat mendidik, seperti pengingat,
pembinaan, atau tugas tambahan.
b. Reward dan motivasi positif digunakan untuk

mendorong perilaku baik (Darling-Hammond et
al., 2020).

Dalil:

“Mudahkan, jangan dipersulit; beri kabar gembira,
jangan  menakut-nakuti” (HR. Ahmad).Menjadi
pedoman bahwa disiplin harus proporsional dan tidak
menimbulkan tekanan berlebihan.

3. Evaluasi Pembelajaran dalam Fikih

Evaluasi pembelajaran dalam fikih menggabungkan
aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik, sehingga
tidak hanya mengukur pengetahuan, tetapi juga akhlak
dan perilaku siswa.

a. Penilaian berbasis syariat menekankan kejujuran,
objektivitas, dan manfaat.

b. Evaluasi bersifat formative (untuk perbaikan) dan
summative (untuk pengukuran hasil) (Gagne,
1985).



38

Dalil:

“Sesungguhnya Allah menyukai hamba-Nya yang
mengamalkan ilmu yang bermanfaat” (HR. Abu
Dawud), hadis ini yang menekankan pentingnya ilmu
yang diamalkan dan dievaluasi.

4. Integrasi Teknologi dan Media Pembelajaran

Penggunaan media dan teknologi dalam pembelajaran
harus memperhatikan syariat:

a. Gadget dan internet digunakan untuk menunjang
pembelajaran, bukan merusak moral atau akidah.

b. Media digital bisa digunakan untuk video
pembelajaran, kuis online, dan presentasi
interaktif, selama kontennya halal dan edukatif
(Al-Faruqi, 1992).

Dalil:

“Bacalah dengan nama Tuhanmu yang menciptakan”
(QS. Al-Alaq [96]:1), sebagai dasar bahwa media
apapun yang membantu menuntut ilmu adalah bagian
dari ibadah jika digunakan benar.

E. Standar Etik Guru dan Siswa

Standar etik dalam fikih pembelajaran berfokus
pada norma, tanggung jawab, dan adab yang harus
diterapkan oleh guru dan siswa agar proses pendidikan
berjalan sesuai syariat dan prinsip akhlak Islam. Etika



39

ini menjadi pedoman moral sekaligus profesionalisme
dalam pendidikan.

1. Standar Etik Guru

Guru memiliki peran strategis dalam membentuk ilmu,
akhlak, dan karakter siswa. Standar etik guru meliputi:

a. Profesionalisme dan Kompetensi
1) Guru wajib menguasai materi, metode, dan
prinsip pembelajaran Islam.
2) Menyampaikan ilmu secara benar dan
bertanggung jawab (Al-Qaradawi, 2006).
b. Adab terhadap Siswa
1) Bersikap sabar, tidak menakut-nakuti, serta
menghargai perbedaan kemampuan siswa.
2) Memberikan motivasi dan dorongan yang
membangun (Al-Attas, 1995).
c. Integritas dan Kejujuran
1) Menghindari praktek mengajar yang
menyesatkan, mengada-ada, atau melanggar
syariat.
2) Menjadi teladan akhlak bagi siswa dalam
tutur kata, tindakan, dan perilaku sehari-hari.
d. Tanggung Jawab Moral dan Spiritual
1) Menyadari bahwa mengajar adalah ibadah,
sehingga niat harus ikhlas karena Allah (HR.
Bukhari & Muslim).
2) Membimbing siswa tidak hanya secara
akademik, tetapi juga spiritual dan moral.

Dalil yang relevan:



40

“Sesungguhnya setiap amalan tergantung pada niatnya”
(HR. Bukhari & Muslim).

2. Standar Etik Siswa

Siswa juga memiliki kewajiban dan adab dalam
proses pembelajaran agar tercipta lingkungan belajar
yang Islami:

a. Ketaatan dan Hormat
1) Menghormati guru, teman, dan aturan kelas.
2) Mengikuti instruksi guru dengan sungguh-
sungguh dan disiplin.
b. Kejujuran dan Akhlak Baik
1) Tidak menyontek, berbohong, atau
mengganggu teman.
2) Menjaga kebersihan hati, ucapan, dan
perbuatan di lingkungan kelas.
c. Kemandirian dan Kesungguhan Belajar
1) Mengembangkan inisiatif belajar dan
bertanggung jawab atas hasil belajar.
2) Memanfaatkan sumber belajar halal dan
sahih untuk meningkatkan ilmu (Gagne,
1985).
d. Keharmonisan Sosial di Kelas
1) Menjalin interaksi yang sopan dan santun
dengan guru dan teman.
2) Menjaga suasana kelas tetap kondusif,
aman, dan saling mendukung.



41

Dalil:

¢xEN LA Lo S + Lo PATBEO
JALEGN.E BXARCGEL -0
B S-0 O OxCQ AL Lo S @0
g =6 ORIy ¢0R0 BHoEN, D S Wa e

+ a0

“Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di
antaramu dan orang-orang yang diberi ilmu beberapa
derajat” (QS. Al-Mujadilah [58]:11), ayat ini
menekankan sikap hormat, disiplin, dan menghargai
ilmu.

3. Hubungan Guru-Siswa dan Lingkungan Sekolah

Standar etik tidak hanya berlaku individual, tetapi
juga dalam interaksi sosial di kelas dan lingkungan
sekolah:

a. Guru dan siswa saling menghormati peran
masing-masing.

b. Lingkungan belajar menjadi tempat aman, penuh
etika, dan mendukung pengembangan akhlak dan
ilmu (Al-Faruqi, 1992).

c. Menjadi wahana penerapan prinsip fikih
pembelajaran secara nyata.



42

BAB III
FILOSOFI DAN PRINSIP FIKIH
PEMBELAJARAN

A Hakikat Belajar dan Mengajar menurut Fikih

Hakikat belajar dan mengajar dalam perspektif
fikih tidak hanya dipahami sebagai proses kognitif atau
teknis pedagogis, tetapi sebagai aktivitas ibadah yang
diatur oleh ketentuan syariat. Dalam literatur
pendidikan Islam, belajar (¢a‘allum) dan mengajar
(ta ‘lim) merupakan bagian integral dari amal saleh yang
memiliki dimensi hukum, etika, serta tujuan spiritual.
Al-Attas (1980) menegaskan bahwa proses pendidikan
dalam Islam berorientasi pada penanaman adab dan
pembentukan pribadi berilmu yang tunduk kepada
Allah, sehingga belajar dan mengajar tidak dapat
dipisahkan dari nilai-nila1 fikih sebagai pengatur
tindakan muslim.

Dari perspektif fikih, belajar adalah proses
pencarian ilmu yang wajib dilakukan sesuai
kemampuan. Para ulama menetapkan bahwa thalab al-
‘ilm terbagi menjadi fardu ‘ain (ilmu dasar agama yang



43

wajib dipelajari setiap Muslim) dan fardu kifayah (ilmu
keterampilan dan profesi yang dibutuhkan masyarakat).
Pembagian hukum ini menunjukkan bahwa belajar
bukan hanya aktivitas intelektual, tetapi kewajiban
syariat yang memiliki implikasi individual dan sosial.
Imam al-Ghazali dalam [lhya’ ‘Ulim al-Din
menegaskan bahwa kewajiban belajar bertingkat sesuai
kebutuhan praktis seorang Muslim dalam menjalankan
syariat.

Mengajar dalam fikih memiliki kedudukan yang
tidak kalah penting. Ulama seperti Ibn Jama‘ah dalam
Tadhkirat al-Sami‘ wa al-Mutakallim memandang
mengajar sebagai amal ibadah yang bernilai tinggi
karena para guru menjadi pewaris tugas para nabi.
Mengajar termasuk kategori fardu kifayah, namun pada
kondisi tertentu dapat berubah menjadi fardu ‘ain,
misalnya ketika seorang guru adalah satu-satunya yang
mampu mengajarkan ilmu wajib di suatu komunitas.
Dengan demikian, tugas mengajar terikat oleh hukum-
hukum syariat yang mengatur niat, tanggung jawab,
profesionalitas, serta larangan menyembunyikan ilmu.

Dalam kerangka fikih pembelajaran, belajar dan
mengajar adalah interaksi yang berlandaskan pada
maqasid al-syari‘ah, terutama penjagaan agama (hifz al-
din), akal (hifz al-‘aql), dan jiwa (hifz al-nafs). Proses
pembelajaran harus memastikan bahwa tujuan-tujuan
syariat tersebut terjaga dan berkembang. Karena itu,
hakikat belajar bukan sekadar transmisi pengetahuan,
tetapi juga transformasi spiritual, moral, dan amal. Guru
tidak sekadar mu ‘allim yang menyampaikan materi,



44

tetapi juga murabbi yang membina karakter dan
muaddib yang menanamkan adab.

Dengan demikian, hakikat belajar dan mengajar
menurut fikih adalah aktivitas ibadah yang berorientasi
pada penyucian jiwa, penguatan akal, dan pembentukan
akhlak. Aktivitas ini terikat oleh hukum, nilai, dan
tujuan syariat sehingga setiap komponen pembelajaran
niat, metode, materi, interaksi, dan evaluasi—harus
tunduk pada prinsip-prinsip fikih. Pendekatan inilah
yang membedakan fikih pembelajaran dari teori
pendidikan modern yang bersifat sekuler dan
menempatkannya sebagai disiplin integratif antara ilmu
pendidikan dan syariat Islam.

B. Prinsip-Prinsip Syariat dalam Pembelajaran

Prinsip-prinsip  syariat dalam pembelajaran
merupakan fondasi normatif yang mengatur seluruh
aktivitas pendidikan agar selaras dengan tujuan utama
Islam, yaitu mewujudkan kemaslahatan dan mencegah
kerusakan. Dalam perspektif fikih pendidikan, proses
pembelajaran tidak boleh dilepaskan dari landasan
hukum Islam yang bertumpu pada al-Qur’an, Sunnah,
yma’, qiyas, serta nilai maqasid al-syari‘ah. Para
pemikir pendidikan Islam seperti al-Ghazali, Ibn
Jama‘ah, al-Zarniiji, dan al-Attas menegaskan bahwa
pendidikan yang benar harus berlandaskan syariat,
karena syariat-lah yang menentukan orientasi, metode,
materi, dan etika pembelajaran.



45

1. Prinsip Niat sebagai Dasar Ibadah

Syariat menekankan bahwa setiap amal, termasuk
belajar dan mengajar, harus dimulai dengan niat yang
benar (HR. Bukhari-Muslim). Dalam  konteks
akademik, niat menentukan orientasi etis pembelajaran
agar tidak sekadar bertujuan duniawi (status, gaji,
kekuasaan), tetapi diarahkan untuk memperoleh ridha
Allah dan kemaslahatan umat. Para ulama fikih
menyatakan bahwa niat yang salah dapat mengurangi
keberkahan ilmu dan berdampak pada hilangnya nilai
ibadah dari aktivitas pendidikan.

2. Prinsip Hifz al-Din (Penjagaan Agama)

Prinsip maqasid al-syari‘ah in1 menegaskan
bahwa materi dan proses pembelajaran harus menjaga
kemurnian akidah dan praktik keagamaan siswa.
Pembelajaran tidak boleh mengandung unsur syirik,
liberalisasi akidah, atau pemikiran yang merusak nilai
Islam. Ulama pendidikan menegaskan bahwa menjaga
agama adalah fondasi yang mendasari kurikulum Islam,
sehingga fikih pembelajaran memastikan seluruh proses
belajar mendukung pertumbuhan iman dan ketakwaan.

3. Prinsip Hifz al-*Aql (Penjagaan Akal)

Syariat mewajibkan pengembangan akal melalui
pendidikan yang sehat dan terhindar dari manipulasi,
kebodohan, dan indoktrinasi yang menyesatkan. Prinsip
ini menjadi dasar dalam:



46

a. Memilih metode pembelajaran yang mendorong
berpikir kritis,

b. Menghindari materi yang merusak akhlak atau
logika,

c. Menciptakan suasana belajar yang menghormati
rasionalitas.

Dalam  data  akademik  pendidikan  Islam,
pengembangan akal merupakan tujuan inti karena akal
adalah sarana memahami syariat.

4. Prinsip Keadilan (al-‘Adalah)

Keadilan merupakan prinsip utama dalam fikih,
termasuk  dalam  pembelajaran.  Guru  wajib
memperlakukan siswa secara adil tanpa diskriminasi
gender, status sosial, ekonomi, atau kemampuan. Ibn
Jama‘ah menegaskan bahwa ketidakadilan guru dapat
merusak integritas pendidikan dan menimbulkan
kezaliman. Prinsip ini juga tercermin dalam aspek
evaluasi, pembagian tugas, pemberian penghargaan,
dan penilaian.

5. Prinsip Amar Ma‘riif dan Nahy al-Munkar

Pembelajaran harus mendorong siswa kepada
kebaikan dan mencegah keburukan, baik dalam konten,
metode, maupun interaksi. Prinsip ini menegaskan
bahwa pendidikan memiliki fungsi moral yang kuat.
Karena 1itu, setiap aktivitas pembelajaran harus
menciptakan lingkungan etis, beradab, dan memotivasi
pada perilaku saleh.



47

6. Prinsip Taysir (Memudahkan, Tidak Menyulitkan)

Syariat mengajarkan bahwa agama itu mudah (HR.
Bukhari), sehingga pembelajaran harus diatur dengan
prinsip memudahkan:

a. Metode yang sesuai kemampuan peserta didik,
b. Pembagian materi bertahap,

c. Beban tugas yang proporsional,

d. Pendekatan humanis dan empatik.

Para ahli pendidikan Islam menegaskan bahwa
kesulitan yang tidak maslahat bertentangan dengan
kaidah fikih al-masyaqqah tajlib al-taysir (kesulitan
mendatangkan kemudahan).

7. Prinsip Adab (Akhlak dan Tata Krama Ilmiah)

Adab adalah fondasi pendidikan Islam. Al-Attas
menyebut bahwa hilangnya adab adalah sumber krisis
ilmu dalam masyarakat Muslim. Prinsip adab berlaku
pada guru dan siswa: sikap hormat, kesabaran,
keteladanan, tanggung jawab ilmiah, dan etika
interaksi. Tanpa adab, pendidikan kehilangan ruh dan
tujuan spiritualnya.

8. Prinsip Amanah dan Profesionalitas

Guru harus menjalankan tugas mengajar sebagai
amanah syariat. Kecerobohan, ketidakhadiran tanpa
alasan, atau pengabaian tugas merupakan pelanggaran



48

etika dan hukum fikih (dapat jatuh pada haram jika
merugikan umat). Prinsip profesionalitas meliputi:

a. Keahlian yang memadai,

b. Disiplin,

c. Persiapan pembelajaran,

d. Komitmen terhadap kualitas pendidikan.

9. Prinsip Kemanfaatan (Maslahah)

Menurut kajian maqasid, pendidikan harus
membawa kemaslahatan bagi siswa dan masyarakat.
Setiap keputusan pedagogis materi, metode, evaluasi
harus mempertimbangkan manfaat yang lebih besar
daripada mudarat. Ulama fikih menegaskan bahwa
prinsip kemaslahatan adalah inti hukum Islam, sehingga
pembelajaran dalam Islam berupaya menghasilkan
manusia yang produktif, saleh, dan bermanfaat.

C. Etika Ilmiah dan Moralitas Guru Siswa

Etika ilmiah dan moralitas dalam hubungan guru siswa
merupakan fondasi utama dalam pendidikan Islam.
Dalam perspektif fikih, hubungan keduanya tidak hanya
bersifat pedagogis, tetapi juga spiritual, etis, dan
hukum. Literatur pendidikan Islam klasik (al-Ghazali,
Ibn Jama‘ah, al-Zarniiji) maupun literatur pendidikan
modern menegaskan bahwa keberhasilan pendidikan
sangat ditentukan oleh kualitas moral guru dan
kesantunan ilmiah siswa. Karena itu, fikih pembelajaran
memandang etika guru siswa sebagai bagian dari
ibadah dan interaksi yang memiliki nilai syariat.



49

1. Etika Ilmiah Guru dalam Perspektif Fikih
Pembelajaran

Etika ilmiah guru mencakup integritas akademik,
tanggung jawab profesional, serta komitmen syariat.
Para ulama menekankan beberapa prinsip utama:

a. Ikhlas dan Kejujuran [lmiah

Guru wajib mengajar dengan niat untuk mencari
ridha Allah, bukan sekadar mengejar upah, status, atau
pengaruh. Kejujuran ilmiah ditegaskan oleh Ibn
Jama‘ah sebagai syarat menjaga keberkahan ilmu,
termasuk:

a. Tidak menyembunyikan ilmu,

b. Tidak memalsukan data atau teort,

c. Tidak menyampaikan informasi yang tidak
dikuasai.

b. Keteladanan Moral

Dalam Islam, guru bukan hanya mu ‘allim (pengajar),
tetapi juga murabbi (pembina akhlak). Al-Ghazali
menegaskan  bahwa akhlak guru lebih  besar
pengaruhnya  daripada  ucapannya. Keteladanan
meliputi:

a. Rendah hati,
b. Sabar,

c. Adil,

d. Tidak kasar,



50

e. Tidak merendahkan siswa.

Etika moral ini menjadi dasar lahirnya budaya ilmiah
yang sehat.

c. Profesionalitas dan Amanah Akademik

Guru harus memahami materi secara mendalam dan
mengajarkannya dengan metode yang paling maslahat.
Dalam kajian fikih, guru yang lalai atau menelantarkan
tugasnya termasuk pelanggaran amanah dan dapat
bernilai  haram jika merugikan peserta didik.
Profesionalitas mencakup:

a. Hadir tepat waktu,

b. Mempersiapkan materi,

c. Objektivitas dalam penilaian,

d. Kemampuan pedagogis yang memadai.

d. Keadilan dan Tidak Diskriminatif

Syariat melarang segala bentuk kezaliman. Dalam
konteks pendidikan, keadilan berarti:

a. Tidak memihak pada siswa tertentu,

b. Memberi kesempatan belajar yang seimbang,

c. Menilai berdasarkan kemampuan, bukan
kedekatan.

Ibn Jama‘ah secara keras mengkritik guru yang tidak
adil sebagai perusak integritas ilmu.



51

2. Etika I[lmiah Siswa dalam Perspektif Fikih
Pembelajaran

Dalam tradisi pendidikan Islam, siswa memiliki
kedudukan terhormat sebagai pencari ilmu (talib al-
‘ilm). Karena itu, siswa memiliki etika ilmiah yang
kuat, sebagaimana dipaparkan al-Zarniiji dalam 7Ta ‘lim
al-Muta ‘allim.

a. Adab terhadap Guru

Etika ini mencakup:

a. Menghormati guru,

b. Mendengarkan dengan saksama,

c. Tidak memotong pembicaraan,

d. Menjaga sopan santun dalam bertanya,
e. Mendoakan guru.

Etika ini bukan hubungan feodal, tetapi penghormatan
terhadap sumber ilmu yang dianggap berkah.

b. Kesabaran dan Ketekunan dalam Belajar

Fikih menekankan bahwa belajar adalah ibadah yang
memerlukan kesabaran. Keseriusan siswa tercermin
dalam:

a. Komitmen mengikuti pelajaran,

b. Tidak malas,

c. Tidak menunda tugas,

d. Sungguh-sungguh memahami materi.



52

Ketekunan merupakan bagian dari mujahadah yang
dihargai secara syariat.

c. Kejujuran Ilmiah

Kejujuran siswa mencakup:

a. Larangan menyontek,

b. Tidak memanipulasi data,

c. Tidak memalsukan tugas ilmiah,
d. Mengakui sumber referensi.

Dalam akademik modern, hal ini berhubungan
dengan integritas akademik (academic integrity) dan
anti-plagiarisme.

d. Memuliakan Ilmu dan Senantiasa Mengamalkannya

Dalam fikih, ilmu yang tidak diamalkan disebut
sebagai “hujjah” yang memberatkan di akhirat. Karena
itu siswa wajib:

a. Menjaga adab terhadap ilmu,
b. Mengamalkan materi yang telah dipelajari,
c. Menjaga akhlak sebagai cerminan ilmu.

3. Moralitas Guru Siswa sebagai Relasi Spiritual dan
[Imiah

Hubungan guru siswa dalam tradisi pendidikan
Islam tidak bersifat transaksional, tetapi relasional dan
spiritual. Moralitas keduanya berdasarkan prinsip:



53

a. Kasih Sayang dan Tazkiyah

Guru harus mengajar dengan kasih sayang dan
keinginan untuk membersihkan jiwa siswa (tazkiyah).
Siswa harus menerima bimbingan itu dengan hati bersih
dan penuh hormat.

b. Amanah dan Pertanggungjawaban Syariat

Guru Dbertanggung jawab atas ilmu yang
diajarkan; siswa bertanggung jawab mengamalkan ilmu
tersebut. Keduanya dianggap ibadah yang kelak
dipertanggungjawabkan di hadapan Allah.

c. Lingkungan Pembelajaran yang Bermartabat

Syariat menghendaki suasana belajar yang:

a. Beradab,
b. Bebas dari kekerasan,
c. Tidak mengandung pelecehan verbal maupun

emosional,
d. Mendidik akhlak dan intelektual sekaligus.

Literatur kontemporer (adab learning theory, Islamic
pedagogy) menekankan bahwa  moralitas  ini
meningkatkan efektivitas pendidikan.

D. Tujuan Pendidikan dalam Perspektif Fikih
Pembelajaran

Dalam tradisi  pendidikan  Islam, tujuan
pendidikan memiliki dimensi spiritual, intelektual,



54

moral, sosial, dan hukum (syar‘i). Perspektif Fikih
Pembelajaran menempatkan tujuan pendidikan tidak
hanya pada penguatan aspek kognitif, tetapi juga pada
penanaman nilai syariat, pengembangan adab, dan
pembentukan kepribadian yang selaras dengan maqasid
al-syari‘ah. Literatur ulama klasik (al-Ghazali, Ibn Sina,
Ibn Jama‘ah, al-Zarniiji) dan penelitian kontemporer
menunjukkan bahwa tujuan pendidikan dalam Islam
adalah integratif: membentuk manusia yang berilmu,
beradab, bertakwa, dan  berkontribusi  bagi
kemaslahatan masyarakat.

Berikut tujuan pendidikan dalam perspektif Fikih
Pembelajaran, disertai argumentasi akademik.

1. Membentuk Kepribadian Muslim yang Bertakwa
(Takmil al-Nafs)

Tujuan utama pendidikan menurut fikih adalah
pembentukan  ketakwaan. Pendidikan dipandang
sebagai sarana untuk menegakkan nilai ibadah dan
melahirkan pribadi yang tunduk kepada syariat.
Al-Ghazali menegaskan bahwa tujuan pendidikan
bukan sekadar pengetahuan formal, tetapi penyucian
jiwa (tazkiyah al-nafs) dan kedekatan kepada Allah.

Dalam kajian kontemporer, kompetensi spiritual
menjadi penentu karakter siswa dan orientasi perilaku
moral di sekolah Islam.



55

2. Pengembangan Akal ('Aql) dan Kemampuan
Berpikir Kritis

Fikih menempatkan akal sebagai instrumen utama
memahami syariat. Karena itu pendidikan harus melatih
kemampuan:

a. Berpikir logis,

b. Analitis,

c. Kritis,

d. Mampu memahami dalil,

e. Mampu menimbang hukum dan maslahat.

Ibn Khaldiin menyatakan bahwa akal merupakan dasar
semua ilmu, dan pendidikan harus mendidik manusia
agar dapat memanfaatkan akalnya untuk memahami
dunia dan syariat.

Perspektif fikih memberikan batasan bahwa
penggunaan akal harus tetap berada dalam koridor

wahyu, tidak melampaui batas yang dapat merusak
akidah.

3. Pembentukan Adab sebagai Ruh Pendidikan

Dalam konsep al-Attas, adab adalah inti pendidikan
Islam. Tujuan pendidikan bukan sekadar menjadi
“pintar,” tetapi menjadi “beradab”.Adab mencakup:

a. Adab kepada Allah (ketaatan),
b. Adab kepada guru,

c. Adab terhadap ilmu,

d. Adab dalam interaksi sosial.



56

Dalam fikih pembelajaran, adab dipandang sebagai
syarat diterimanya ilmu dan keberkahan dalam proses
belajar. Banyak ulama klasik menegaskan bahwa adab
harus didahulukan sebelum ilmu.

4. Pembekalan Ilmu yang Bermanfaat (al-'Tlm al-Nafi*)

Menurut hadis dan literatur klasik, ilmu yang
bermanfaat adalah ilmu yang:

a. Membawa kemaslahatan,

b. Sesuai syariat,

c. Dapat diamalkan,

d. Memperbaiki perilaku dan kehidupan manusia.

Fikih pembelajaran menekankan bahwa pemilihan
materi ajar tidak boleh lepas dari nilai manfaat syar‘i.
Materi yang merusak akhlak, mengarah kepada
maksiat, atau bertentangan dengan aqidah tidak boleh
menjadi bagian dari pendidikan.

5. Mencapai Kemaslahatan Individu dan Masyarakat

Perspektif fikih memandang pendidikan sebagai
perangkat yang membawa maslahat dan menolak
mudarat. Melalui konsep magqasid al-syari‘ah (hifz al-
din, al-nafs, al-'aql, al-nasl, al-mal), tujuan pendidikan
diarahkan untuk mempersiapkan manusia yang:

a. Mampu menjaga agama,
b. Menjaga akal sehat,
c. Menjaga kehormatan diri dan masyarakat,



57

d. Berkontribusi terhadap kesejahteraan sosial.

Pendidikan harus mempersiapkan manusia yang
produktif, tidak zalim, dan bermoral.

6. Menyiapkan Peserta Didik untuk Kehidupan Dunia
dan Akhirat

Pendekatan fikih tidak memisahkan antara tujuan dunia
(kompetensi, keterampilan) dan tujuan akhirat (ketaatan
dan keselamatan). Ini sesuai dengan pandangan
integratif para ulama seperti al-Ghazali dan al-Attas.

Karena itu tujuan pendidikan dalam fikih pembelajaran
adalah:

a. Membekali keterampilan hidup,

b. Menanamkan nilai ibadah,

c. Menegakkan etika sosial,

d. Mempersiapkan siswa menghadapi kehidupan
profesional,

e. Namun tetap dalam koridor syariat.

7. Mewujudkan Masyarakat Berilmu dan Berakhlak

Fikih Penbelajaran memandang manusia sebagai
makhluk  sosial. Pendidikan  diarahkan  untuk
membangun masyarakat:

a. Cinta ilmu,

b. Anti-hoaks,

c. Berbudaya etis,
d. Adil,



58

e. Saling menghormati,
f. Menjaga ukhuwah.

Dalam kajian kontemporer, pendidikan Islam dianggap
berperan besar dalam mengurangi konflik sosial,
meningkatkan toleransi internal umat, dan memperkuat
stabilitas masyarakat.

8. Mengembangkan Kemandirian Belajar (Istikhlaf) dan
Tanggung Jawab Moral

Dalam banyak penelitian mutakhir, pembelajaran yang
baik harus mendorong siswa menjadi pembelajar
mandiri. Dalam fikih pembelajaran, hal ini bertaut
dengan konsep:

a. Amanah,

b. Tanggung jawab,

c. Kedewasaan spiritual,
d. Kesadaran moral.

Kemandirian belajar dianggap sebagai bagian dari
taklif, yaitu kemampuan melaksanakan perintah Allah
dengan penuh kesadaran dan tanggung jawab.



59

BAB 1V
SUBJEK PEMBELAJARAN DALAM
PRESPEKTIF FIKIH

A. Guru dalam Fikih Pembelajaran

Dalam perspektif Fikih Pembelajaran, guru (al-
mu ‘allim, al-mudarris, al-murabbi) memiliki
kedudukan yang sangat strategis sebagai pembimbing
ilmu, pembentuk akhlak, dan penjaga amanah
pendidikan. Literatur klasik pendidikan Islam—seperti
karya al-Ghazali (lhya’ ‘Ulim al-Din), Ibn Jama‘ah
(Tadhkirah al-Sami®), dan al-Zamuji (Ta‘lim al-
Muta ‘allim)—serta penelitian akademik kontemporer
menegaskan bahwa guru adalah pusat transformasi nilai
dan ilmu. Dalam fikih, posisi guru juga dibahas sebagai
pekerjaan yang bernilai ibadah, bernilai hukum, serta
memiliki tanggung jawab moral-spiritual yang sangat
besar.



60

1. Kedudukan Guru dalam Perspektif Syariat

Dalam fikih, guru tidak hanya bertugas menyampaikan
materi, tetapi merupakan penjaga syariat melalui
transmisi ilmu yang benar. Kedudukan tersebut
memiliki dasar:

a. Guru sebagai Pewaris Para Nabi

Hadis “al- ‘ulama’ waratsat al-anbiya™ dipahami oleh
ulama bahwa guru dan pendidik yang mengajarkan
ilmu syariat maupun ilmu yang bermanfaat termasuk
bagian dari pewaris misi kenabian.Misi tersebut adalah:

a. Mengajarkan kebenaran,
b. Membersihkan jiwa,
c. Memperbaiki masyarakat.

Karena itu profesi guru memiliki dimensi spiritual dan
bukan sekadar pekerjaan teknis.

b. Mengajar sebagai Ibadah

Dalam fikih, mengajar termasuk amal fardhu kifayah
dan bisa menjadi fardhu ‘ain ketika tidak ada yang
mampu mengajarkan suatu ilmu syariat.
Dengan demikian, aktivitas mengajar bernilai ibadah
apabila:

a. Diniatkan karena Allah,
b. Disampaikan dengan benar,
c. Tidak bertentangan dengan syariat.



61

2. Tanggung Jawab Ilmiah Guru menurut Fikih

Guru dalam fikih pembelajaran memiliki tanggung
jawab ilmiah yang bersifat hukum dan moral. Tanggung
jawab ini mencakup:

a. Kewajiban Menguasai Ilmu dengan Baik

Ibn Jama‘ah mewajibkan guru untuk:

a. Mempelajari ilmu secara mendalam,

b. Mengikuti perkembangan baru dalam bidangnya,

c. Tidak menyampaikan sesuatu yang belum ia
pahami.

Penyampaian informasi yang salah dipandang sebagai
bentuk gharar akademik yang merugikan peserta didik.

b. Menyampaikan [Imu dengan Amanah

Guru tidak boleh menyembunyikan ilmu yang wajib
disampaikan. Ini sejalan dengan QS. Al-Baqarah 2:159
tentang larangan menyembunyikan ilmu.

Secara akademik, hal ini1 terkait:

a. Transparansi ilmiah,

b. Objektivitas,

c. Penggunaan sumber yang valid,
d. Anti-plagiarisme.



62

c. Memilih Metode yang Maslahat

Fikih menekankan prinsip maslahat dalam pengajaran.
Guru harus:

a. Memilih metode yang paling mendukung
pemahaman,

b. Tidak menyulitkan siswa tanpa alasan,

c. Menghindari metode yang merusak motivasi
belajar.

Ini relevan dengan konsep taysir (memudahkan) dalam
hadis: “Yassiri wa la tu ‘assiri.”

3. Peran Moral dan Spiritual Guru dalam Fikih
Pembelajaran

Guru tidak hanya mengajarkan ilmu, tetapi membentuk
karakter spiritual dan moral siswa.

a. Guru sebagai Teladan

Al-Ghazali menekankan bahwa akhlak guru lebih
berpengaruh daripada ucapannya. Guru harus:

a. Jujur,

b. Adil,

c. Sabar,

d. Rendah hati,
¢. Tidak kasar,



63

f. Menjaga kehormatan diri.

Dalam kajian kontemporer, keteladanan disebut sebagai
hidden curriculum yang paling efektif membentuk
karakter siswa.

b. Membimbing Tazkiyah dan Akhlak

Tugas guru bukan sekadar transfer pengetahuan, tetapi
pembinaan moral (tazkiyah). Guru harus:

a. Menanamkan adab,
b. Memperbaiki perilaku,
c. Mengarahkan siswa pada amal saleh.

Pendekatan ini menjadikan pendidikan sebagai ibadah
yang berdampak pada dunia dan akhirat.

4. Etika Guru dalam Proses Pembelajaran

Fikih membahas etika guru sebagai bagian dari hukum
syariat. Etika tersebut meliputi:

a. Adil dan Tidak Diskriminatif

Ulama mendefinisikan keadilan guru sebagai:

a. Menyikapi semua siswa secara seimbang,

b. Memberi kesempatan sama,

c. Tidak memihak karena kedekatan atau status
sosial.



64

Ketidakadilan dalam penilaian dianggap sebagai
kezaliman yang diharamkan syariat.

b. Lemah Lembut dan Tidak Merendahkan Siswa

Guru tidak boleh menggunakan kata-kata yang
menyakitkan, mencemooh, atau mempermalukan siswa.
Dalam syariat, menjaga kehormatan manusia adalah
bagian dari maqasid hifz al-nafs dan hifz al-'ird
(menjaga kehormatan).

c. Mengajar dengan Kasih Sayang (Rahmah)

Kasih sayang bukan kelemahan, tetapi kekuatan
pedagogis dalam Islam. Nabi saw. adalah teladan utama
dalam mendidik dengan kasih sayang, bukan kekerasan.

5. Kualifikasi Guru menurut Perspektif Fikih

Dalam literatur fikih pendidikan, guru ideal memiliki
beberapa syarat:

a. [lmu yang Komprehensif

Guru harus menguasai:

a. Ilmu syariat (nilai-nilai halal-haram dalam
pembelajaran),

b. Ilmu pedagogik (cara mengajar),

c. Ilmu sosial-budaya (konteks siswa).



65

b. Kepribadian yang Luhur

Ibn Jama‘ah menyebut empat kualitas dasar guru:

1) Amanah,
2) Wara’,
3) Sabar,
4) Santun.

Literatur modern menyebutnya sebagai feacher
professionalism yang meliputi integritas, tanggung
jawab moral, dan etika profesional.

c. Kesiapan Pedagogis

Guru dalam fikih pembelajaran wajib menguasai:

a. Strategi pembelajaran,

b. Manajemen kelas,

c. Teknik motivasi siswa,

d. Evaluasi pembelajaran yang adil.

Fikih menegaskan bahwa ketidaksiapan pedagogis
dapat merugikan siswa dan termasuk kategori tagsir
(kelalaian).

6. Konsekuensi Fikih bagi Guru yang Lalai

Dalam pembahasan ulama fikih, guru dapat berdosa
jika:

a. Menelantarkan kewajiban mengajar,
b. Tidak hadir tanpa alasan,



66

c. Mengajar dengan tidak kompeten,

d. Menyampaikan pelajaran yang merusak akidah
atau moral,

¢. Mengambil upah tetapi tidak menjalankan tugas.

Hal ini dikategorikan sebagai:

a. Pelanggaran amanah,
b. Kezaliman akademik,
c. Bentuk pengkhianatan terhadap jabatan ilmiah.

Penelitian pendidikan Islam kontemporer menguatkan
bahwa kelalaian guru berdampak pada rendahnya
capaian belajar dan kerusakan karakter siswa.

7. Guru sebagai Arsitek Peradaban

Dalam perspektif makro, guru dalam pendidikan Islam
adalah pembangun peradaban. Pendidikan tidak hanya
mencetak tenaga kerja, tetapi membangun manusia
beradab dan bermartabat.

Fikih pembelajaran memandang guru sebagai:

a. Penjaga agama,

b. Pembimbing masyarakat,

c. Pembentuk generasi berakhlak,

d. Pengembang ilmu yang bermaslahat.



67

Ini sejalan dengan magqgasid al-syari‘ah yang
mengarahkan umat pada kemaslahatan dan kebaikan
dunia—akhirat.

B. Siswa sebagai Subjek Belajar

Dalam perspektif fikih pembelajaran, siswa (al-
muta ‘allim) dipahami bukan sebagai objek pasif yang
hanya menerima pengetahuan, tetapi sebagai subjek
belajar yang memiliki kedudukan hukum, tanggung
jawab moral, dan kapasitas spiritual. Para ulama
pendidikan Islam seperti Ibn Sahnun, al-Zarniji, al-
Ghazali, dan Ibn Jama‘ah menekankan bahwa
kedudukan siswa dalam pembelajaran memiliki dimensi
etis, spiritual, dan syar‘i yang harus terpenuhi agar
tujuan pendidikan tercapai.

Secara hukum, siswa berkewajiban menuntut ilmu
sesuai dengan beban syariat. Kewajiban ini dibagi
menjadi fardu ‘ain (kewajiban individu) untuk ilmu-
ilmu dasar agama, dan fardu kifayah (kewajiban
kolektif) untuk berbagai ilmu sosial, profesional, dan
teknologi. Pembagian ini menunjukkan bahwa siswa
memiliki tuntutan agama untuk aktif mengembangkan
kapasitas intelektual dan spiritualnya. Menurut al-
Ghazali, penuntut ilmu wajib memiliki niat yang benar,
yaitu  mendekatkan  diri  kepada Allah  dan
menghilangkan kebodohan, bukan untuk kebanggaan,
kompetisi sosial, atau keuntungan duniawi semata.

Sebagai subjek belajar, siswa dituntut memiliki
adab dan komitmen intelektual. Dalam Ta‘lim al-
Muta ‘allim, al-Zarniij1 memaparkan bahwa



68

keberhasilan belajar ditentukan oleh kesungguhan
(jiddiyyah), ketekunan, kesabaran, kerendahan hati,
penghormatan kepada guru, serta pengelolaan waktu.
Etika ini bukan sekadar norma sosial, tetapi bagian dari
hukum moral syariat yang membentuk karakter ilmiah.
Siswa wajib menjaga akhlak, menahan dir1 dari
maksiat, serta mempraktikkan ilmu yang diperoleh,
karena ilmu yang tidak diamalkan tidak memiliki
keberkahan. Banyak ulama menegaskan bahwa siswa
yang mempelajari ilmu agama namun mengabaikan
akhlaknya dapat terjerumus pada kesombongan dan
kerusakan moral.

Dalam konteks pembelajaran kontemporer, siswa
dalam perspektif fikih pembelajaran memiliki lima
karakter utama:

1. Makhluk berakal yang wajib bertumbuh secara
intelektual. Syariat memerintahkan penjagaan akal
(hifz al-‘aql), sehingga siswa dipandang sebagai
subjek yang aktif berpikir, bukan sekadar
penghafal.

2. Makhluk spiritual yang membutuhkan bimbingan
etis. Belajar adalah ibadah, sehingga siswa wajib
menjaga niat, adab, dan kebersihan hati dalam
proses belajar.

3. Makhluk sosial yang harus bermanfaat bagi
masyarakat. Ilmu harus diarahkan pada
kemaslahatan, bukan pada kebanggaan personal.

4. Individu yang memiliki potensi unik. Ulama
seperti Ibn Khaldun dan al-Farabi menekankan
bahwa  pendidikan  harus  memperhatikan



69

kemampuan, wusia, perkembangan akal, dan
kondisi sosial siswa.

5. Penerima amanah pendidikan. Ilmu adalah
amanah yang harus dijaga dan diamalkan.

Dengan demikian, siswa dalam fikih pembelajaran
diposisikan sebagai subjek aktif yang menjalani proses
belajar dengan hukum, etika, dan tujuan syariat.
Fokusnya bukan hanya pencapaian akademik, tetapi
pembentukan karakter, adab, dan kematangan spiritual.
Pandangan ini memperkaya teori pendidikan modern
yang cenderung berorientasi pada kognisi dan
kompetensi, dengan memasukkan dimensi ibadah,
moralitas, dan maqasid al-syari‘ah sebagai bagian
integral dari proses pembelajaran.

C. Hubungan Guru-Siswa dalam Etika Syariat

Hubungan antara guru dan siswa dalam perspektif
etika syariat merupakan aspek fundamental dalam
pendidikan Islam. Relasi ini tidak hanya dipahami
sebagai hubungan profesional antara pendidik dan
peserta didik, tetapi sebagai hubungan moral—spiritual
yang diikat oleh aturan fikih, adab ilmiah, serta tujuan
syariat. Para ulama pendidikan klasik seperti Ibn
Jama‘ah, al-Zarnuji, al-Ghazali, dan al-Qabisi
memandang interaksi guru siswa sebagai bagian dari
ibadah  yang memerlukan  pengawasan  niat,
pengendalian perilaku, serta pelaksanaan amanah
pendidikan sesuai ketentuan syariat.

Secara prinsip, hubungan guru—siswa bersifat
hierarkis secara moral, namun dialogis secara



70

intelektual. Guru memiliki otoritas moral dan keilmuan
sebagai mu ‘allim, murabbi, dan muaddib, sementara
siswa memiliki kewajiban adab, penghormatan, dan
kesungguhan. Ibn Jama‘ah dalam Tadhkirat al-Sami’
wa al-Mutakallim menyatakan bahwa kedudukan guru
adalah pewaris para nabi, sehingga relasi dengan siswa
harus dibangun di atas penghormatan, kepercayaan, dan
keikhlasan. Namun, meskipun guru memiliki otoritas
etik, 1a tetap berkewajiban membimbing dengan kasih
sayang dan tidak bergaya otoriter.

Dalam fikih, hubungan ini berlandaskan beberapa
prinsip etika syariat:

1. Prinsip Keikhlasan dan Ketulusan (Ikhlas)

Guru dan siswa wajib memurnikan niat dalam proses
belajar-mengajar. Guru tidak boleh mengajar untuk
mencari keuntungan duniawi semata, dan siswa tidak
boleh belajar untuk kesombongan atau kompetisi
semata. Al-Ghazali menegaskan bahwa keberkahan
ilmu terletak pada ketulusan niat dan hati yang bersih.

2. Prinsip Amanah dan Tanggung Jawab

Guru memikul amanah menyampaikan ilmu yang
benar, tidak menyembunyikan kebenaran, dan tidak
menyesatkan siswa. Siswa memikul amanah menerima
ilmu dengan jujur, bersungguh-sungguh, dan
mempraktikkan pengetahuan yang diperoleh. Prinsip ini
bagian dari maqasid syariat, terutama hifz al-din dan
hifz al-‘aql.



71

3. Prinsip Adab

Adab merupakan ruh hubungan guru—siswa. Menurut
al-Attas, adab adalah pengakuan akan kedudukan
sesuatu pada tempatnya. Artinya, siswa harus
menghormati guru karena gurunya adalah perantara
ilmu, sedangkan guru harus memosisikan siswa sebagai
amanah yang harus dibimbing dengan sabar dan kasih
sayang. Al-Zarniiji menegaskan bahwa adab lebih
penting daripada ilmu itu sendiri.

4. Prinsip Keadilan dan Kasih Sayang

Guru wajib memperlakukan seluruh siswa secara adil
tanpa diskriminasi, serta menggunakan pendekatan
edukatif yang penuh kasih (rahmah). Nabi
saw.digambarkan sebagai “pendidik penuh kasih”
(mu‘allim rahim), sehingga guru dalam Islam harus
meneladani karakter ini.

5. Prinsip Dialog dan Hikmah

Hubungan guru-siswa harus dibangun di atas
komunikasi  bijak,  argumentatif, dan  saling
menghormati. Dalam al-Qur’an (QS. al-Nahl: 125),
perintah  menyampaikan ilmu dengan  hikmah
menunjukkan pentingnya dialog yang santun dan
persuasif. Karena itu, guru harus membuka ruang
pertanyaan, diskusi, dan pemikiran kritis yang tetap
dalam bingkai adab.



72

6. Prinsip Larangan Penyalahgunaan Otoritas

Syariat melarang guru menggunakan posisinya untuk
memanipulasi, menghina, atau mengeksploitasi siswa.
Para ulama menegaskan bahwa guru yang menyakiti
atau mempermalukan siswa di depan umum tergolong
mengkhianati amanah ilmiah. Relasi yang sehat
menuntut perlindungan terhadap kehormatan (karamah)
siswa.

7. Prinsip Timbal Balik (Mutuality)

Hubungan guru siswa bukan hubungan satu arah. Guru
membutuhkan penghormatan dan kesungguhan siswa,
sementara siswa membutuhkan keteladanan, ilmu, dan
bimbingan guru. Relasi ini bersifat timbal balik, saling
mendukung dalam mencapai tujuan Pembelajaran.



73

BAB YV
OBJEK PEMBELAJARAN DALAM FIKIH

A. Materi Ajar menurut Syariat

Materi ajar dalam perspektif syariat tidak hanya
dipahami sebagai kumpulan informasi atau konten
kognitif yang diberikan kepada siswa, tetapi sebagai
amanah ilmu yang harus memenuhi standar hukum,
nilai, dan tujuan syariat Islam. Karena itu, pemilihan,
pengembangan, serta penyampaian materi ajar
merupakan bagian dari aktivitas pendidikan yang wajib
tunduk pada ketentuan fikih, etika ilmiah, serta prinsip
maqasid al-syari‘ah. Para ulama pendidikan Islam
seperti al-Ghazali, al-Zarniji, Ibn Khaldun, dan al-
Qabisi secara konsisten menekankan bahwa ilmu yang
diajarkan harus membawa kemaslahatan dan tidak
menimbulkan kerusakan moral, akidah, maupun sosial.



74

1. Materi Ajar Harus Selaras dengan Maqasid al-
Syari‘ah

Materi ajar harus memenuhi tujuan utama syariat,
terutama:

a. Hifz al-din (penjagaan agama): materi tidak boleh
merusak akidah dan akhlak.

b. Hifz al-‘aql (penjagaan akal): materi harus
mengembangkan pemikiran sehat dan
menghindarkan siswa dari pemahaman yang
menyesatkan.

c. Hifz al-nafs (penjagaan jiwa): materi tidak boleh
mendorong tindakan berbahaya.

d. Hifz al-nasl (penjagaan keturunan): materi harus
menjaga kesucian moral.

e. Hifz al-mal (penjagaan harta): materi harus
mengajarkan etika bekerja dan bermuamalah.

Dalam perspektif ini, materi ajar bukan sekadar
pengetahuan, tetapi sarana menuju kemaslahatan
manusia dan masyarakat.

2. Materi Ajar Harus Mengandung Ilmu yang
Bermanfaat

Para ulama membagi ilmu menjadi:

a. Ilmu yang wajib dipelajari (fardu ‘ain) seperti
akidah, ibadah, akhlak, dan ilmu dasar yang
diperlukan untuk menjalankan syariat.



75

b. Ilmu yang wajib dipelajari secara kolektif (fardu
kifayah) seperti kedokteran, ilmu pendidikan,
teknologi, ekonomi, dan lainnya.

Fikih pendidikan mewajibkan guru mengajarkan ilmu
yang bermanfaat (al-‘ilm al-nafi’). Al-Ghazali
menyatakan bahwa materi yang tidak bermanfaat atau
merusak akhlak termasuk lahw al-hadith (pengetahuan
sia-sia) yang dilarang diajarkan.

3. Materi Ajar Harus Terhindar dari Unsur yang
Diharamkan

Syariat melarang mengajarkan materi yang secara jelas
menimbulkan dosa atau kerusakan. Para ulama
menyebutkan contoh materi yang terlarang:

a. Materi yang merusak akidah (ajaran sesat,
pemikiran ateistik tanpa kerangka kritik).

b. Materi yang mengajari cara melakukan maksiat
secara teknis (misalnya penipuan, perzinaan, atau
kejahatan).

c. Materi yang mempromosikan kekerasan tanpa
konteks yang ilmiah.

d. Materi yang menormalisasi perilaku haram.

Ibn Taymiyyah menjelaskan bahwa mengajarkan
sesuatu  yang membawa kepada maksiat sama
hukumnya dengan membantu perbuatan maksiat itu
sendiri.



76

4. Materi Ajar Harus Sesuai dengan Perkembangan
Akal dan Psikologi Siswa

Para ulama pendidikan seperti Ibn Khaldun, al-Farabi,
dan al-Qabisi1 menegaskan bahwa materi ajar harus
disesuaikan dengan tingkat kemampuan kognitif dan
perkembangan siswa.

a. Anak kecil diajarkan dasar akhlak, ibadah,
membaca, dan keterampilan sederhana.

b. Usia remaja diajarkan logika, analisis,
pemahaman hukum, dan pengembangan
keterampilan sosial.

c. Usia dewasa diajarkan ilmu yang lebih kompleks.

Hal ini sejalan dengan prinsip pendidikan bertahap
(tadarruj) yang merupakan tradisi kuat dalam syariat.

5. Materi Ajar Harus Mengintegrasikan Nilai Ibadah
dan Moralitas

Materi ajar tidak berdiri sendiri sebagai informasi,
tetapi selalu dikaitkan dengan:

a. Nilai ibadah,
b. Tanggung jawab moral,
c. Kesadaran tauhid,

d. Pembentukan akhlak.

Al-Attas menekankan bahwa materi dalam pendidikan
Islam harus menuntun siswa kepada ta’dib, yaitu



77

pengenalan dan pengakuan terhadap kedudukan sesuatu
pada tempatnya, baik secara intelektual maupun moral.

6. Materi Ajar Harus Berorientasi pada Kemajuan
Sosial

Dalam perspektif fikih kontemporer, ilmu-ilmu duniawi
yang bermanfaat bagi umat termasuk bagian dari
syariat, terutama untuk mewujudkan kemaslahatan
umum. Karena itu, materi sains, teknologi, ekonomi,
literasi digital, dan lingkungan perlu diajarkan dengan
perspektif nilai Islam agar ilmu tersebut menjadi sarana
pembangunan masyarakat muslim yang beradab.

B. Kriteria Materi Pembelajaran yang Halal dan
Haram

Dalam perspektif fikih pembelajaran, materi
pembelajaran tidak hanya dinilai dari aspek pedagogis,
melainkan juga dari sisi hukum syariat. Islam
menegaskan bahwa ilmu yang diajarkan harus
membawa kemaslahatan dan tidak menimbulkan
mafsadat. Karena itu, materi pembelajaran berada
dalam wilayah hukum fikih yang dapat bernilai halal,
haram, mubah, atau makruh, tergantung dampaknya
terhadap akidah, akhlak, dan kemaslahatan sosial.
Ulama seperti al-Ghazali, Ibn Taymiyyah, al-Qabisi, al-
Zarniji, dan para fugaha kontemporer memberikan
batasan jelas mengenai hal ini.



78

1. Kriteria Materi Pembelajaran Halal

Materi pembelajaran dinilai halal apabila memenuhi
unsur-unsur berikut:

a. Selaras dengan Magqasid al-Syari‘ah

Materi halal adalah materi yang mendukung lima tujuan
utama syariat:

1) Menjaga agama (hifz al-din),
2) Akal (hifz al-‘aql),

3) Jiwa (hifz al-nafs),

4) Keturunan (hifz al-nasl),

5) Harta (hifz al-mal).

Materi yang menguatkan akidah, akhlak, intelektualitas,
dan kehidupan sosial termasuk kategori halal.

b. Mengandung [lmu yang Bermanfaat

Al-Ghazali dalam [lhya’ ‘Ulim al-Din menegaskan
bahwa ilmu yang bermanfaat adalah ilmu yang
mendekatkan seseorang kepada Allah dan memberikan
manfaat sosial.Contoh: fikih, akidah, sains, teknologi,
ekonomi, kesehatan, pendidikan, dan keterampilan
profesional.

c. Tidak Mengandung Unsur Maksiat atau Syubhat

Materi halal tidak boleh berisi ajaran, gambar, narasi,
atau informasi yang mempromosikan:



79

a. Perzinaan,

b. Kekerasan tanpa konteks ilmiah,
c. Alkohol atau narkoba,

d. Penipuan,

e. Ide yang menormalisasi dosa.

d. Mendukung Pengembangan Akal dan Moral

Materi yang membentuk karakter, kemampuan
berpikir kritis, kreativitas, dan etika profesional
termasuk materi halal karena sejalan dengan hifz al-
‘aql.

e. Tidak Menimbulkan Kerusakan Sosial

Materi halal tidak boleh mendorong kebencian,
permusuhan, fitnah, atau kerusakan sosial lainnya.

2. Kriteria Materi Pembelajaran Haram

Materi pembelajaran dikategorikan haram apabila
memenuhi salah satu dari unsur berikut:

a. Merusak atau Menyimpangkan Akidah

Materi dikategorikan haram jika:

a. Mengajarkan akidah sesat,

b. Mengajak pada ateisme,

c. Menanamkan ide anti-agama,

d. Atau menyebarkan ajaran kufur tanpa kerangka
ilmiah yang meluruskan.



80

Ibn Taymiyyah menegaskan bahwa mengajarkan
akidah yang menyesatkan termasuk penyimpangan
besar yang dilarang.

b. Mengajarkan Teknik Maksiat atau Kejahatan

Fugaha menyatakan bahwa materi yang mengajarkan
cara berbuat maksiat hukumnya haram, seperti:

Cara mencuri,

Cara menipu,

Teknik perzinaan,

Cara merusak sistem,

Pembuatan minuman keras,

Atau keterampilan yang digunakan untuk
kriminalitas.

oo o

Mengajarkan hal tersebut termasuk ta ‘awun ‘ala al-
ithm (bekerjasama dalam dosa), yang jelas dilarang
(QS. al-Ma’idah: 2).

¢c. Menormalisasi Perilaku Haram

Materi yang menampilkan perilaku haram sebagai
sesuatu yang biasa atau layak ditiru hukumnya haram.
Contoh: konten pornografi, narasi zina tanpa kritik
moral, normalisasi LGBT, atau kekerasan yang
dipromosikan.



81

d. Mengandung Unsur Pornografi dan Pelecehan

Para ulama sepakat bahwa pornografi adalah haram.
Karena itu, materi pembelajaran yang memuat gambar
atau teks pornografis tidak boleh diajarkan.

Hal ini berkaitan dengan #hifz al-nasl dan penjagaan
akhlak.

e. Menyesatkan Akal dan Merusak Moral Siswa

Ibn al-Qayyim dan al-Ghazali menyebut bahwa ilmu
yang merusak akal termasuk ilmu yang tercela (‘ilm
madhmum).Contoh: ajaran relativisme moral ekstrem,
pemikiran nihilisme, atau konten yang menghilangkan
batas antara benar dan salah.

f. Mengandung Fitnah, Kebencian, atau Provokasi

Materi yang menebar kebencian rasial, sektarian, atau
politik secara destruktif tidak dibenarkan karena
bertentangan dengan prinsip syariat yang menuntut
keadilan dan perdamaian.

3. Kategori Materi Syubhat (Diragukan)

Beberapa materi berada dalam zona abu-abu karena
manfaat dan mudaratnya seimbang. Ulama menyebut
materi  seperti  ini  sebagai  materi  syubhat.
Misalnya:

a. Materi filsafat tertentu,



82

b. Materi politik kontemporer yang bersifat
propaganda,

c. Seni dan sastra yang mengandung unsur erotis
tetapi tidak langsung pornografis,

d. Konten teknologi yang dapat digunakan untuk
kebaikan atau kejahatan.

Materi syubhat harus disaring oleh guru menggunakan
prinsip maslahah (kebaikan) dan mafsadah (bahaya).

4. Prinsip Umum Penilaian Halal-Haram dalam Materi
Pembelajaran

Para ulama pendidikan merumuskan prinsip umum
berikut:

a. Prinsip Maslahah dan Mafsadah

Materi dianggap halal jika kemaslahatannya lebih
besar.Haram jika kemudaratannya lebith dominan.

b. Prinsip Sadd al-Dzari‘ah (Menutup Jalan Kerusakan)

Materi yang membuka peluang besar menuju maksiat,
meski tidak langsung, dapat dihukumi terlarang.

c. Prinsip Niat dan Tujuan Pengajaran

Suatu materi dapat menjadi halal jika diajarkan dengan
tuyjuan memperbaiki, meluruskan, atau mencegah
keburukan.Namun bisa menjadi haram jika diajarkan
untuk merusak atau menipu.



83

d. Prinsip Konteks dan Pendekatan Pembelajaran

Materi sensitif seperti reproduksi, politik, dan seni
memerlukan pendekatan syar‘i, bukan glorifikasi.

C. Materi yang Dianggap Merusak Aqidah dan
Moral

Dalam perspektif fikih pembelajaran, akidah dan moral
adalah dua komponen yang wajib dijaga karena
termasuk inti dari maqasid al-syari‘ah, yaitu hifz al-din
(penjagaan agama) dan hifz al-nasl/hifz  al-‘ird
(penjagaan kehormatan dan moralitas). Oleh sebab itu,
materi pembelajaran yang berpotensi merusak akidah
dan moral dikategorikan terlarang dalam fikih
pembelajaran. Para ulama klasik dan kontemporer
seperti al-Ghazali, Ibn Taymiyyah, al-Qabisi, Ibn al-
Jawzi, dan Yusuf al-Qaradawi memberikan rambu-
rambu tentang jenis materi yang dapat menggoyahkan
keyakinan dan melemahkan moral peserta didik.

1. Materi yang Menyimpangkan dan Merusak Akidah

a. Materi yang Mengandung Paham Ateis,
Materialistik, atau Sekularistik Ekstrem

Materi yang menolak keberadaan Tuhan,
mengutamakan materi sebagai satu-satunya realitas,
atau memisahkan kehidupan dari nilai-nilai ketuhanan
dapat merusak keyakinan dasar siswa.
Menurut al-Ghazali, ajaran seperti ini merusak prinsip
tauhid dan melemahkan spiritualitas.



84

b. Materi yang Menyebarkan Ajaran Sesat

Materi yang berisi ideologi batil, pemikiran sektarian
radikal, atau kelompok yang menyimpang dari akidah
Ahlus  Sunnah secara jelas merusak akidah.
Ibn Taymiyyah menegaskan bahwa mengajarkan ajaran
sesat tanpa  kritik  ilmiah  termasuk  bentuk
penyimpangan besar.

c. Materi yang Mengajak kepada Syirik
Segala bentuk pengajaran yang mempromosikan

a. Pemujaan selain Allah,

b. Ritual syirik,

c. Mitologi yang dianggap sebagai kebenaran
teologis,dianggap merusak keimanan.
Al-Qur’an menegaskan bahwa syirik adalah dosa
terbesar (QS. al-Nisa’: 48).

QO RO ANCEB oo Al 3= OHYTWO
s 98 RO AN EIOO0 VYOV XHeO X €d
VA#o 4400 TAOY W HNEN 1wO+Q 6§00
NO+De K Pa e NGB REROGHED 6860
OOV >R L COMFND HOOO®Y dog I

& P

48. Sesungguhnya Allah tidak akan mengampuni dosa
syirik, dan Dia mengampuni segala dosa yang selain
dari (syirik) itu, bagi siapa yang dikehendaki-Nya.
Barangsiapa yang mempersekutukan Allah, Maka
sungguh ia telah berbuat dosa yang besar.



85

d. Materi yang Menormalisasi Sihir, Ramalan, atau
Praktik Mistis

Materi tentang sihir, astrologi, atau paranormal yang
diajarkan sebagai kebenaran termasuk merusak akidah.
Ibn al-Qayyim menyebutnya sebagai jalan menuju
syirik dan kebodohan yang harus dijauhi.

e. Materi yang Memperolok-olok Nilai Agama

Konten yang merendahkan ajaran Islam, melecehkan
Nabi, atau menghina syariat adalah bentuk penghinaan
yang merusak akidah dan tidak boleh diajarkan.

2. Materi yang Merusak Moral dan Akhlak

a. Pornografi dan Konten Tidak Senonoh

Para ulama sepakat bahwa pornografi adalah haram.
Materi yang memuat:

a. Gambar vulgar,

b. Adegan intim,

c. Narasi erotis,

d. Humor cabul,tidak boleh diajarkan karena
merusak hifz al-nas! dan kehormatan.

Ini diharamkan secara ijma’, sebagaimana ditegaskan
dalam literatur fikih dan fatwa lembaga ulama
kontemporer.



86

b. Materi yang Mempromosikan Perilaku Seksual
Menyimpang

Konten yang menormalisasi zina, seks bebas, atau
orientasi seksual menyimpang dianggap sangat merusak
moral generasi.Dalam fikih, ini termasuk menebarkan
fahisyah, yang sangat dilarang (QS. al-Nir: 19).

SO 4)0REQ €70 xS0 LA Lo d- HRO
(7 AR D06 ¢ GOX AW RAA0N, ¢ Ex
J2€00= BHURCOILTO®T oG LA Lo I
(7 VS <A WL ROKFXIOOR
BOBYNETRa @0 o @000 wWwa I
oo OhheEesOLe0 OFEEHZDEO + S0 00

&9 ¢)A<CORHEHL D¢ &

19. Sesungguhnya orang-orang yang ingin agar (berita)
perbuatan yang Amat keji itu tersiar di kalangan orang-
orang yang beriman, bagi mereka azab yang pedih di
dunia dan di akhirat. dan Allah mengetahui, sedang,
kamu tidak mengetahui.

c. Materi Kekerasan Tanpa Etika dan Konteks

Materi yang menonjolkan kekerasan tanpa nilai edukasi
(seperti balas dendam, pembunuhan, perundungan)
dapat merusak karakter dan empati siswa.
Psikologi pendidikan modern juga menunjukkan bahwa
paparan kekerasan meningkatkan agresivitas perilaku.



87

d. Materi yang Mengajarkan Cara Melakukan
Kejahatan

Materi teknis tentang pencurian, peretasan, penipuan,
atau kejahatan digital termasuk bagian dari ta ‘awun
‘ala al-ithm wa al- ‘udwan (bekerja sama dalam dosa)
yang dilarang Allah (QS. al-Ma’idah: 2).

(7] WL 2N BXUEEO0a N> <00 (o]
B OO *Iwa €0 MTMNOFWwWMwa I
(7] P2 AN BXUEO0 ADex X% Ju)
FHOOOALORD N WwWa €0 FRoHe “a 3

B

2.. dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan)
kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong
dalam berbuat dosa dan pelanggaran.

e. Materi yang Merusak Etika Sosial

Materi yang mengajarkan:

Diskriminasi,

Rasisme,

Penghinaan terhadap kelompok tertentu,

Ujaran kebencian (hate speech),bertentangan
dengan prinsip syariat tentang keadilan,
persamaan martabat, dan ukhuwwah insaniyyabh.

/a0 o

f. Materi yang Mengajarkan Korupsi atau Kecurangan

Materi yang menormalisasi suap, manipulasi, atau
kecurangan akademik merusak integritas moral.



88

Ibn Khaldun menegaskan bahwa masyarakat hancur
bukan karena kekurangan ilmu, tetapi karena hilangnya
moral.

3. Materi yang Mempengaruhi Psikologi dengan
Dampak Negatif

Psikologi pendidikan modern menunjukkan bahwa
konten tertentu dapat menyebabkan:

a. Kecemasan berlebihan,
b. Depresi,

c. Penurunan empati,

d. Ketidakstabilan emosi.

Fikih menegaskan bahwa menjaga kesehatan mental
menjadi bagian dari hifz al-nafs.Dengan demikian,
materi yang menimbulkan ketakutan ekstrem, horor,
atau pelecehan psikologis tanpa tujuan ilmiah termasuk
dalam materi yang bermasalah.

4. Prinsip Umum Mengidentifikasi Materi Perusak
Akidah dan Moral

Para ulama merumuskan beberapa standar:

a. Prinsip Sadd al-Dzari‘ah

Segala materi yang membuka pintu kemaksiatan harus
ditutup.



89

b. Prinsip al-Amr bi al-Ma‘ruf wa al-Nahy ‘an al-
Munkar

Materi harus mendorong pada kebaikan dan menolak
kemungkaran.

c. Prinsip Tabayyun (Seleksi dan Verifikasi Materi)

Al-Qur’an (QS. al-Hujurat: 6) mengajarkan pentingnya
memverifikasi konteks sebelum mengajarkan konten
sensitif.

d. Prinsip Maslahah Mafsadah

Materi yang lebih banyak mafsadatnya dianggap
terlarang meskipun berpotensi mengandung manfaat.

D. Materi Ibadah, Muamalah, Adab, dan Akhlak
dalam Pembelajaran

1. Mater1 Ibadah dalam Pembelajaran

Dalam pendidikan Islam, materi ibadah dipandang
sebagai fondasi pembentukan spiritualitas dan
kedisiplinan peserta didik. Literatur fikih klasik (al-
Ghazali, Ibn Qudamah, al-Nawaw1) menegaskan bahwa
ibadah merupakan sarana tazkiyatun nafs dan
pembentukan karakter taat.



90

Ruang lingkup materi ibadah dalam pembelajaran:

a. Ibadah mahdhah: shalat, puasa, zakat, haji.
Kajian akademik oleh  Al-Attas (2018)
menekankan bahwa pengajaran ibadah tidak
hanya hukum, tetapi juga hikmah, nilai spiritual,
dan etika batin.

b. Ibadah ghairu mahdhah: niat, adab belajar,
menjaga kebersihan, disiplin waktu.
Studi Hitti & Rosnani Hashim (2020)
menunjukkan bahwa penguatan ibadah ghairu
mahdhah meningkatkan self-regulated learning
siswa.

Fungsi akademik materi ibadah:

a. Pembentukan ketertiban  belajar:  penelitian
Mubarok (2021) menunjukkan bahwa pembiasaan
shalat tepat waktu berkorelasi positif dengan
disiplin akademik.

b. Pengendalian diri: puasa dan zikir meningkatkan
self-control dan emotion regulation siswa (studi
psikologi-keagamaan, Worthington, 2020).

2. Matert Muamalah dalam Pembelajaran

Muamalah adalah aspek interaksi sosial dalam fikih.
Dalam konteks pendidikan, materi ini relevan untuk
membentuk etika sosial, tanggung jawab, dan
integritas.



91

Isi materi muamalah menurut data akademik:

a. Transaksi halal-haram: riba, gharar, penipuan.
Kurikulum Pendidikan Agama Islam Kemenag
2019 memasukkan materi transaksi syariah untuk
penguatan literasi finansial.

b. Hak dan kewajiban sosial: amanah, keadilan,
tanggung jawab.

c. Etika bekerja dan profesionalisme, relevan dalam
pendidikan karakter.

Temuan akademik:

a. Studi Nasution (2022): pengajaran muamalah
meningkatkan pemahaman siswa tentang keadilan
sosial dan etika bermedia digital.

b. Aziz & Maulida (2020): pembelajaran muamalah
berbasis kasus (case-based learning)
meningkatkan kemampuan analisis moral siswa
madrasah.

3. Materi Adab dalam Pembelajaran

Adab adalah konsep inti pendidikan Islam klasik yang
menjadi tujuan utama (ghayah) proses tarbiyah.

Menurut al-Attas, Ibn Miskawayh, al-Zarnuji, adab
berkaitan dengan:



92

a. Penempatan sesuatu pada tempatnya (wad’ asy-
syai’ fi mahallihi)
b. Tata krama batin dan lahir dalam menuntut ilmu

Materi adab dalam pendidikan meliputi:

1. Adab terhadap Allah: niat, syukur, tidak sombong
dengan ilmu.

2. Adab terhadap guru: menghormati, tidak
memotong pembicaraan, menaati arahan ilmiah.

3. Adab terhadap teman: tidak mengejek, tidak
ghibah, bekerja sama.

4. Adab terhadap ilmu: kejujuran akademik, tidak
plagiasi.Studi Rasheed (2021): pendidikan adab
efektif menurunkan plagiarisme dan
meningkatkan integritas akademik.

Relevansi akademik:

a. Kurikulum Pendidikan Karakter Kemenag dan
Kemendikbud berbasis pada konsep adab (respect,
responsibility, honesty).

b. Al-Zarnuji (Ta’lim al-Muta’allim) dijadikan
rujukan dalam madrasah untuk pembentukan
learning etiquette.

4. Materi Akhlak dalam Pembelajaran

Akhlak adalah aplikasi praktis dari tauhid, ibadah, dan
adab. Dalam fikih pendidikan, akhlak merupakan hasil
akhir (output) dari proses belajar.



93

Materi akhlak berdasarkan literatur akademik:

1. Akhlak pribadi: sabar, jujur, amanabh, iffah.

2. Akhlak sosial: toleransi, empati, menghormati
perbedaan.Penting untuk konteks plural
masyarakat Indonesia (studi Azra, 2019).

3. Akhlak digital:Kajian Bpk. Hamzah & Prasetya
(2022) menekankan pentingnya akhlak bermedia
sosial dalam kurikulum madrasah.

4. Pengendalian emosi dan moral reasoning:

Studi Lickona (2020) menegaskan bahwa
pendidikan akhlak meningkatkan moral judgment
dan prosocial behavior.

Peran akhlak dalam kinerja akademik:

Penelitian Hasanah (2021) terhadap 286 siswa MA
menunjukkan bahwa akhlak (disiplin, sopan santun,
kejujuran) mempengaruhi 30—45% peningkatan prestasi
akademik.

E. Fikih Kurikulum: Prinsip Syariat dalam
Perencanaan Kurikulum

1. Pengertian Fikih Kurikulum

Fikih Kurikulum adalah pendekatan perencanaan
kurikulum yang menempatkan prinsip-prinsip syariat
sebagai dasar dalam menentukan tujuan, materi,
metode, dan evaluasi pendidikan. Konsep ini lahir dari



94

integrasi antara ilmu fikih (normatif) dan ilmu
kurikulum (deskriptif-empiris).

Dalam literatur:

a. Al-Attas (1991) menegaskan bahwa pendidikan
Islam harus menjamin ta 'dib, yaitu penanaman
adab berdasarkan syariat.

b. Hashim & Langgulung (2018) menekankan
bahwa kurikulum Islam harus menghubungkan
wahyu, akal, dan pengalaman.

Dengan demikian, fikih kurikulum mengatur bagaimana
nilai syariat diterjemahkan menjadi struktur kurikulum
yang operasional.

2. Prinsip Syariat dalam Perencanaan Kurikulum
a. Prinsip Tauhid

Tauhid merupakkan prinsip utama dalam syariat Islam.
Menurut Al-Faruqi (1982), tauhid menjadi worldview
pendidikan Islam.

Implikasinya dalam kurikulum:

1) Semua mata pelajaran diarahkan untuk
menguatkan kesadaran ketuhanan.

2) Ilmu umum dan ilmu agama tidak dipisah secara
dikotomis (integrasi).

3) Tujuan kurikulum diarahkan pada pembentukan
manusia yang ‘abid dan khalifah.



95

b. Prinsip Maqasid al-Syariah

Berdasarkan karya al-Syatibi (al-Muwafagat), tujuan
syariat mencakup:

1) Hifz al-din (menjaga agama)

2) Hifz al-nafs (menjaga jiwa)

3) Hifz al-‘aql (menjaga akal)

4) Hifz al-nasl (menjaga keturunan)
5) Hifz al-mal (menjaga harta)

Implikasi kurikulum:

1) Materi yang merusak agama atau akhlak dilarang.

2) Pelajaran diarahkan untuk memperkuat akal
(berpikir kritis), moralitas, dan profesionalitas.

3) Kurikulum memperhatikan keselamatan
psikologis dan sosial peserta didik.

c. Prinsip Halal Haram dalam Materi dan Proses

Merujuk pada hadis dan kaidah fighiyyah:

“Al-halal bayyin wa al-haram bayyin.”
(Yang halal itu jelas, yang haram itu jelas.)

Implikasi dalam kurikulum:

1) Materi ajar tidak boleh mengandung pornografi,
kekerasan ekstrem, atau konsep yang merusak
akidah.



96

2) Metode pembelajaran tidak boleh mengandung
unsur penipuan, manipulasi, atau merugikan
siswa.

3) Sumber dana dan fasilitas sekolah harus halal.

d. Prinsip Keadilan (Al-*Adl)

Syariat menuntut keadilan dalam semua aspek
pendidikan.

Implikasi akademik:

1) Kurikulum tidak boleh mendiskriminasi gender,
suku, atau agama.

2) Penilaian harus objektif, transparan, dan tidak
bias.

e. Prinsip Taysir (Memudahkan)

Berdasarkan hadis:

“Yassirt wa 1a tu’assirt”
(Mudahkanlah, jangan mempersulit.)

Implikasi dalam kurikulum:

1) Beban kurikulum tidak terlalu berat.

2) Materi disusun bertahap sesuai perkembangan
psikologis siswa (developmentally appropriate).

3) Adaptif dengan berbagai kemampuan siswa.



97

f. Prinsip Adab dan Akhlak

Menurut al-Attas, adab adalah inti pendidikan Islam.
Implikasi kurikulum:

1) Setiap mata pelajaran mengandung unsur akhlak.

2) Tujuan afektif harus sejajar dengan tujuan
kognitif.

3) Etika guru—siswa menjadi komponen wajib dalam
perencanaan kurikulum.

g. Prinsip Kemaslahatan (Maslahah)

Syariat selalu mendorong keputusan yang membawa
manfaat dan menghindari mudarat.

Dalam kurikulum:

1) Inovasi digital diperbolehkan jika membawa
manfaat dan aman.

2) Konten yang tidak bermanfaat (laghw) sebaiknya
dihilangkan.

3) Kurikulum harus mengikuti dinamika sosial
(relevansi).

3. Komponen Kurikulum yang Diatur oleh Syariat
a. Tujuan

Harus mencerminkan:

1) Pengabdian kepada Allah (QS. Adz-Dzariyat:56)



98

2) Pembentukan karakter
3) Kompetensi profesional sesuai syariat

b. Materi

Harus:

1) Halal, tidak merusak akidah dan akhlak
2) Bermanfaat dan relevan
3) Berbasis wahyu dan ilmu modern

c. Metode

Harus:

1) Tidak bertentangan dengan syariat
2) Mengandung unsur tazkirah, tarbiyah, dan tahdzib
3) Menghindari praktik manipulatif

d. Evaluasi

Harus:

1) Jujur, objektif, dan mengukur aspek kognitif,
afektif, dan psikomotor

2) Tidak memberatkan secara zalim

3) Menghindari unsur penipuan atau curang (gharar)

BAB VI
METODOLOGI PEMBELAJARAN DALAM
PERSPEKTIF FIKIH



99

A. Metode Pembelajaran yang Sesuai Syariat

Metode pembelajaran yang sesuai syariat adalah
metode yang tidak hanya efektif secara pedagogik,
tetapi juga memenuhi prinsip-prinsip syariat seperti
keadilan, kemaslahatan, adab, taysir (memudahkan),
serta menjaga integritas akidah dan moral. Dalam
perspektif fikih pembelajaran, metode pembelajaran
harus menuntun siswa kepada tahzib al-akhlaq
(penyucian akhlak), penguatan tauhid, peningkatan
kapasitas intelektual (tanmiyah al-‘aql), dan ketepatan
pemahaman syariat.

Menurut para ulama seperti al-Ghazalt (Ihya’), al-
Zarniyj1 (Ta‘lim al-Muta‘allim), Ibn Jama‘ah (Tadhkirah
al-Sami‘), serta teori pendidikan Islam modern
(Langgulung, al-Attas, Muhaimin), metode
pembelajaran syar‘i memiliki beberapa karakteristik
utama:

1. Metode yang Berorientasi pada Pembinaan
Akhlak (Tahdzib al-Akhlaq)

Ulama klasik menekankan bahwa metode pembelajaran
harus menanamkan adab.Metode ini mencakup:

1) Keteladanan (Uswah)
Guru menjadi model perilaku.

2) Pembiasaan (Ta‘wid)
Membiasakan perilaku baik melalui praktik
berulang..

2. Metode Dialog (Al-Hiwar)



100

Metode dialog digunakan Rasulullah saw untuk
menanamkan pemahaman mendalam dengan cara
bertanya, menjelaskan, dan mengarahkan.

Ciri-ciri akademiknya:

1) Mengembangkan critical thinking (al-fikr al-
naqdi)
2) Mengembangkan pemahaman mendalam

(tafakkur)
3) Menumbuhkan keberanian siswa bertanya

Penelitian modern (Hidayat, 2021) menyebut metode
dialog efektif meningkatkan literasi agama dan berpikir
kritis siswa madrasah.

3. Metode Ceramah Hikmah (Maw‘izah Hasanah)

Berasal dar1 QS. An-Nahl:125.

AE NP0 P =0 NIAR FORERD 2 0o 3
NORONER ¢SEe o R

0.0+ >0 RIAORONM e ¢

€N M@ 00N o0 @ NOCROOeNEa I
COROGOOM“AN.2 T FBOA B o N

125. serulah (manusia) kepada jalan Tuhan-mu dengan
hikmah dan pelajaran yang baik dan bantahlah mereka
dengan cara yang baik.Melalui ayat ini dapat diketahui
bahwa metode ceramah dalam pembelajaran yang
sesuai syariat bukan ceramah otoriter, tetapi ceramah

yang:



101

1) Lembut, bermakna, dan mencerahkan,
2) Mengandung nilai spiritual dan motivasi,
3) Berorientasi pada perubahan hati.

Al-Jurjani dan Ibn Qayyim menyebut maw ‘izah adalah
metode efektif untuk membentuk hati siswa.

4. Metode Demonstrasi dan Praktik (Tathbiq *
Amali)

Pembelajaran fikih ibadah, muamalah, dan akhlak
menuntut praktik langsung:

1) Praktik wudu, salat, haji (fikih ibadah)
2) Praktik jual beli sesuai syariat (muamalah)
3) Praktik adab kepada guru dan orang tua

Kurikulum PAI Kemenag (2020) menegaskan
pentingnya metode praktik dalam pembelajaran ibadah.

5. Metode Tadabbur dan Tafakkur
Metode ini digunakan dalam:

1) Tadabbur Al-Qur’an
2) Refleksi spiritual
3) Penguatan kesadaran tauhid

Menurut Tafsir al-Maraghi dan Penelitian Azra (2019),
tadabbur menumbuhkan pengalaman religius yang
mendalam dan memperkuat integrasi kognitif—afektif.

6. Metode Keteladanan Rasulullah saw.



102

Metode nabi mencakup:

1) Kasih sayang (rahmah)

2) Sabar

3) Memudahkan (taysir)

4) Pendekatan personal (mu ‘amalah khasah)

Hamka (Tafsir al-Azhar) dan penelitian kontemporer
(Sohail, 2022) menyebut metode nabi sangat relevan
untuk model pembelajaran humanis Islam.

7. Metode Pembelajaran Kooperatif Islami
(Ta‘awun)

Berdasarkan prinsip '"'ta‘awanii ‘ala al-birri wa al-
taqwa'.

Penerapannya:

1) Belajar kelompok saling menolong
2) Musyawarah ilmiah
3) Kolaborasi dalam pemecahan masalah

Studi pada madrasah berbasis kolaboratif (Muhaimin,
2019) menunjukkan hasil akademik dan sosial yang
lebih baik.

8. Metode Tadrij (Bertahap)

Tadrij adalah prinsip syariat dalam menurunkan hukum.



103

Dalam pembelajaran:

1) Materi diberikan dari yang mudah ke yang sulit
2) Dari konkret ke abstrak
3) Sesuai perkembangan psikologis siswa

Ibn  Khaldun  menyatakan = metode  bertahap
menghindarkan beban berat (taklif) yang dilarang
syariat.

9. Metode Tanya Jawab Nabawiyah
Contoh Rasulullah:

1) “Tahukah kalian apa itu ghibah?”
2) “Tahukah kalian siapa orang muflis?”

Data akademik menunjukkan metode ini:

1) Menumbuhkan rasa ingin tahu
2) Mengaktifkan siswa
3) Membuat materi lebih mudah dipahami

Penelitian modern (Rahmah, 2020) menemukan metode
ini meningkatkan partisipasi kelas.

10. Metode Pembelajaran Berbasis Masalah
Metode ini selaras dengan kaidah fikih:

al-umir bi maqgasidiha (segala sesuatu berdasar tujuan)
al-darurat tubih al-mahziirat (darurat membolehkan)



104

Metode problem solving digunakan:

1) Untuk memahami 1ijtihad
2) Analisis kasus muamalah kontemporer
3) Memahami konflik fikih modern

Penelitian Abdullah (2021) menunjukkan model
problem solving meningkatkan kemampuan 1jtihad
pemula.

11. Metode Musyawarah (Syiira)
Syura adalah metode pembelajaran yang:

1) Demokratis
2) Mendidik siswa berpikir argumentatif
3) Menumbuhkan etika dialog

Studi Habermas dalam pendidikan Islam (Hasanah,
2022) menegaskan keselarasan antara syura dan
communicative action.

12. Metode Muhasabah

Metode reflektif yang menuntun siswa mengevaluasi
diri.
Cocok untuk:

1) Pendidikan akhlak

2) Manajemen hati
3) Kesadaran ibadah



105

Penelitian Riyadi (2020) menunjukkan muhasabah
efektif membentuk religiusitas siswa.

B. Metode Modern dalam Fikih Pembelajaran

1. Pembelajaran Berpusat pada Peserta Didik

Deskripsi pedagogis: fokus pada aktivitas atau inisiatif
siswa discovery, inquiry, project  work.
Justifikasi fikih: selaras dengan prinsip tazkiyah
(pengembangan potensi individu) dan hifz al-‘aql
(mengembangkan akal). Mendorong tanggung jawab
(amanah) dan kemandirian (istikhlaf).
Implementasi syar‘i:

a. Tetapkan niat pembelajaran bersama (connect to
niyyah).

b. Sertakan modul adab pembelajaran: sopan
bertanya, hormat pada pendapat orang lain.
Manfaat: meningkatkan motivasi intrinsik,
berpikir kritis, kemandirian.

Batasan: perlu pengawasan moral agar diskusi
tidak keluar dari batas akidah atau menjadi
platform penyebaran gagasan menyimpang
gunakan rubrik moderasi dan filter sumber.



106

2. Problem-Based Learning (PBL) / Project-Based
Learning

Deskripsi: siswa bekerja pada masalah nyata/kompleks
sehingga belajar konsep melalui pemecahan masalah
dan proyek.

Justifikasi fikih: sangat cocok dengan magasid
(maslahah) karena mengaitkan ilmu dengan manfaat
sosial; menguatkan akal dan akhlak (kerjasama,
amanah).

Implementasi syar‘i:

a. Pilih kasus yang tidak mempromosikan mafsadah;
gunakan kasus muamalah lokal untuk
pembelajaran etika ekonomi syariah.

b. Pastikan evaluasi mencakup aspek etika dan
kejujuran proses.

Manfaat: keterampilan abad-21, aplikasi praktis
syariat.

Batasan: proyek tertentu (mis. yang berkaitan
teknologi sensitif) harus dievaluasi halal/haram-
nya dan disertai mitigasi risiko.

3. Pembelajaran Kooperatif Islami

Deskripsi: struktur kelompok kecil dengan tanggung
jawab bersama (jigsaw, think-pair-share).

Justifikasi fikih: mencerminkan prinsip ta‘awun ‘ala al-
birr, menguatkan ukhuwah dan etika tolong-menolong.
Implementasi syar‘i:



107

a. Kelompok diberi aturan adab (mendengarkan,
berbicara sopan).

b. Rotasi peran untuk keadilan (adl).
Manfaat: meningkatkan keterampilan sosial,
empati, dan akhlak.
Batasan: pengaturan gender perlu memperhatikan

norma setempat (mis. pembagian kelompok sesuai
adab).

4. Inquiry-Based & Discovery Learning

Deskripsi: mendorong rasa ingin tahu, eksperimen, dan
penemuan konsep oleh siswa.
Justifikasi fikith: mendukung pengembangan akal,
tafakkur, dan pendekatan ilmiah yang etis.
Implementasi syar‘i:Bimbing proses inquiry agar tidak
mengarah pada ide yang menentang akidah; guru
sebagai pembimbing (murabbi) dan penjaga adab
diskusi.Manfaat: keterampilan ilmiah, kemampuan
evaluasi bukti.Batasan: topik-topik sensitif harus
diframing dengan landasan syar‘t dan sumber rujukan
yang valid.

5. Pembelajaran Terbalik dan Campuran)

Deskripsi: konten pemahaman disajikan mandiri (video,
materi daring); waktu tatap muka digunakan untuk
diskusi dan praktik.Justifikasi fikih: efisien, selaras
dengan taysir (memudahkan akses), dan memberi
waktu untuk pembiasaan adab tatap muka.
Implementasi syar‘i:



108

a. Pastikan materi daring halal dan bebas konten
merusak; verifikasi sumber.

b. Sediakan akses alternatif bagi siswa kurang
fasilitas (keadilan).
Manfaat: personalisasi pembelajaran, lebih
banyak waktu praktik adab & muamalah.
Batasan: masalah privasi, paparan konten tidak
pantas, dan kesenjangan digital harus diatasi.

6.Pembelajaran Berbasis Pengalaman

Deskripsi: belajar melalui pengalaman langsung (field
trip, praktik ibadah terstruktur, pelayanan masyarakat).
Justifikasi fikih: praktik ibadah dan muamalah butuh
pengalaman; selaras dengan prinsip amal (amal
implementasi ilmu).

Implementasi syar‘i:

a. Rancang pengalaman yang menjaga syariat (mis.
kunjungan tanpa campur baur yang melanggar
adab).

b. Sertakan refleksi (muhasabah) dan penilaian
akhlak.

Manfaat: internalisasi nilai, kompetensi praktis.
Batasan: logistik, gender, keselamatan, dan batas
syar‘i harus diperhatikan.

7. Competency-Based & Outcome-Based Education
(OBE)

Deskripsi: fokus pada pencapaian kompetensi spesifik
(kognitif, afektif, psikomotor).



109

Justifikasi fikih: cocok karena mengukur tidak hanya
ilmu tapi juga adab/akhlak (hasil tarbiyah).
Implementasi syar‘i:

a. Definisikan kompetensi syar‘i (mis. penguasaan
ibadah, kejujuran ilmiah, kemampuan muamalah
halal).

b. Gunakan asesmen autentik yang mengamati
perilaku nyata.

Manfaat: orientasi jelas pada maqasid.
Batasan: kompetensi afektif susah diukur; butuh
rubrik etis yang dipublikasikan.

8. Formative Assessment & Feedback Loops

Deskripsi: asesmen berkala untuk memperbaiki proses
belajar (observasi, umpan balik, portofolio).
Justifikasi fikih: menegakkan amanah pengajaran dan
keadilan (adil dalam penilaian).

Implementasi syar‘i:

Gunakan penilaian yang adil, jujur, dan
transparan; libatkan refleksi moral siswa.
Manfaat: mencegah penindasan (ghuliit) dan
meningkatkan integritas.

Batasan: pastikan tidak memalukan siswa
(menjaga martabat).

9. Pembelajaran Berbasis Nilai

Deskripsi: integrasi eksplisit nilai moral dan religius ke
dalam seluruh konten dan aktivitas.



110

Justifikasi fikih: inti dari tarbiyah ta’dib; secara
langsung menerapkan maqasid.
Implementasi syar‘i:

a. Kurikulum tematik nilai (kejujuran, amanabh,
kesabaran) dimasukkan pada semua mata.

b. Penilaian perilaku sebagai asesmen utama.
Manfaat: konsistensi nilai; menurunkan perilaku
tidak etis.

Batasan: membutuhkan pelatihan guru yang kuat.

10. Pembelajaran Digital dan Media Pedagogis

Deskripsi: penggunaan platform LMS, video, simulasi,
augmented reality, dan media sosial untuk
pembelajaran.

Justifikasi fikih: memenuhi maqasid hifz al-‘aql (akses
ilmu), hifz al-din (akses dakwah ilmiah), dan maslahah
(efisiensi).

Implementasi syar‘i:

a. Kebijakan konten halal; penyaringan (filter)
materi berbahaya.

b. Etika digital diajarkan (privasi, etika posting,
plagiarisme).

c. Pastikan inklusivitas (akses untuk semua).
Manfaat: skalabilitas, personalisasi.
Batasan: risiko paparan konten merusak,

kecanduan gawai, pelanggaran privasi perlunya
kode etik digital berbasis fikih.



111

11. Pengajaran Diferensiasi

Deskripsi: adaptasi instruksi sesuai kebutuhan, gaya
belajar, dan kemampuan siswa.

Justifikasi fikih: menunaikan prinsip adl (keadilan) dan
taysir (memudahkan).

Implementasi syar‘i:

Sediakan jalur pembelajaran alternatif bagi siswa
berkebutuhan khusus.

Manfaat: aksesibilitas dan keadilan.

Batasan: memerlukan sumber daya dan pelatihan
guru.

C. Hukum Menggunakan Teknologi dalam
Pembelajaran (Fikih Digital Learning)

Pemanfaatan teknologi dalam pembelajaran merupakan
keniscayaan dalam dunia pendidikan modern. Dalam
perspektif fikih pembelajaran, teknologi dipandang
sebagai wasa’il (sarana) yang hukumnya mengikuti
tuyjuan penggunaannya (al-wasa’il lahda ahkam al-
magqasid). Oleh karena itu, penggunaan teknologi
pendidikan seperti komputer, internet, platform e-
learning, aplikasi pembelajaran, dan artificial
intelligence pada dasarnya mubah (boleh) selama
menunjang  kemaslahatan  belajar dan  tidak
menimbulkan mudarat.



112

1. Teknologi sebagai Sarana Pendidikan: Hukum
Dasarnya

Secara fikih, segala bentuk media dan alat yang
mempermudah proses belajar mengajar termasuk dalam
kategori al-wasd’il al-mu ‘inat (sarana bantu). Kaidah
fikih menyatakan:

aiadll Ao Jals Juy ol Le daly) eld¥) 8 ¥
Hukum asal segala sesuatu adalah boleh selama tidak
ada dalil yang mengharamkan.

Dengan demikian, teknologi pembelajaran seperti
laptop, internet, aplikasi video conference, atau
Learning Management System (LMS) adalah mubah
selama digunakan dalam koridor syariat.

Para ulama kontemporer seperti Yusuf al-Qaradawi dan
Wahbah al-Zuhayli menegaskan bahwa segala bentuk
alat modern dapat digunakan untuk tujuan pendidikan
dan dakwah selama tidak mengandung unsur yang
bertentangan dengan syariat.

2. Kemaslahatan Penggunaan Teknologi

Penggunaan teknologi membawa kemaslahatan besar
dalam dunia pendidikan:

a. Memudahkan akses ilmu (‘taysir al-‘1lm’),
b. Memperluas jangkauan pembelajaran,

c. Meningkatkan efektivitas belajar,

d. Memungkinkan kolaborasi global,



113

e. Memfasilitasi pembelajaran jarak jauh.

Dalam teor1 maslahah mursalah, sebuah inovasi modern
diperbolehkan bila:

a. membawa manfaat nyata (maslahah mu ‘tabarah),

b. tidak bertentangan dengan dalil syar‘i,

c. mendukung maqasid al-syari‘ah, terutama hifz al-
‘aql (penjagaan akal) dan hifz al-din.

Teknologi pendidikan memenuhi semua kriteria
tersebut.

3. Batasan Syariat dalam Penggunaan Teknologi

Meskipun hukumnya asalnya mubah, penggunaannya
bisa berubah menjadi mandiib, makrith, atau haram
tergantung situasi.

a. Menjadi Wajib (Wajib)
Teknologi menjadi wajib digunakan ketika:

1) Merupakan satu-satunya cara efektif untuk
mengajar (misalnya saat pandemi),

2) Menjadi standar minimal pendidikan,

3) Digunakan untuk kewajiban syariat seperti belajar
al-Qur’an atau fikih.

Kaedah fikih:



114

Gl 5ed 4 Y] sl Al Y L
Sesuatu yang menjadi sarana bagi kewajiban,
hukumnya ikut menjadi wajib.

b. Menjadi Haram bila Mengandung Unsur yang
Dilarang

Penggunaan teknologi dalam pembelajaran menjadi
haram bila:

1) Menampilkan konten haram (pornografi,
kekerasan ekstrem, propaganda ateisme),

2) Mengandung unsur penipuan, plagiarisme, atau
manipulasi,

3) Mengganggu akidah atau moral siswa,

4) Membuka akses bebas kepada situs-situs
terlarang.

Dalam konteks digital learning, ulama menekankan
pentingnya kontrol konten, etika digital, serta proteksi
moral siswa.

c. Menjadi Makruh bila Melalaikan

Teknologi menjadi makruh bila:

1) Menyebabkan ketergantungan berlebihan,

2) Mengurangi interaksi langsung antara guru dan
siswa,

3) Membuat siswa kurang fokus.



115

4. Teknologi dan Maqasid al-Syari‘ah dalam
Pembelajaran

Teknologi yang digunakan secara tepat dapat
mendukung maqasid al-syari‘ah:

1) Hifz al-din: akses kajian keislaman lebih luas.

2) Hifz al-‘aql: media visual/audio meningkatkan
pemahaman.

3) Hifz al-nafs: pembelajaran jarak jauh pada
kondisi berbahaya.

4) Hifz al-mal: efisiensi biaya belajar.

Dengan demikian, pemanfaatan teknologi merupakan
bagian dari upaya menghadirkan kemaslahatan
pendidikan.

5. Isu Etika dalam Fikih Digital Learning

Ulama kontemporer menekankan adanya etika syariat
dalam pemanfaatan teknologi pendidikan:

a. Kejujuran akademik menghindari plagiat,
manipulasi data, dan penyalahgunaan Al

b. Adab digital menjaga tutur kata, menghormati
guru, dan menjaga privasi.

c. Pengelolaan waktu tidak menggunakan perangkat
untuk hiburan saat pembelajaran.

d. Proteksi moral mencegah akses ke konten yang
merusak akhlak.



116

Secara  akademik, literatur  pendidikan  Islam
menunjukkan bahwa penggunaan teknologi harus
dimasukkan dalam adab al-ta‘allum yang baru, karena
perubahan ruang belajar dar1 fisik ke digital
memunculkan tuntutan etika baru.

D. Pembelajaran Berbasis Maslahat dan Etika
Syariat

1. Konsep Maslahat dalam Pendidikan Islam

Dalam kerangka hukum Islam, pembelajaran tidak
hanya dipandang sebagai proses transfer ilmu, tetapi
juga sebagai aktivitas yang harus mengarah pada
pencapaian maslahat (al-maslahah), yaitu kemanfaatan
hakiki bagi perkembangan akal, moral, dan spiritual
peserta didik.

Menurut al-Ghazali, al-Syatibi, dan ulama ushul
lainnya, maslahat adalah tujuan utama syariat yang
mencakup lima prinsip dasar (al-daririyyat al-khams):

a. Hifz al-din (penjagaan agama),
b. Hifz al-nafs (penjagaan jiwa),
c. Hifz al-‘aql (penjagaan akal),
d. Hifz al-mal (penjagaan harta),
e. Hifz al-nasl (penjagaan keturunan dan moral).

Dalam konteks pendidikan, maslahat berkaitan
langsung dengan upaya menjaga akal (hifz al-‘aql)
melalui kegiatan belajar yang benar, terukur, dan sesuai
nilai moral Islam.



117

Implikasinya pada pembelajaran:

a. Setiap metode, media, dan bahan ajar harus
membawa manfaat bagi perkembangan peserta
didik.

b. Pembelajaran yang merugikan akidah, akhlak,
atau kecerdasan dianggap bertentangan dengan
syariat.

c. Inovasi pendidikan modern dapat diterima selama
menghasilkan maslahat dan tidak menyalahi
prinsip syariat.

2. Landasan Syariat untuk Pembelajaran Berbasis
Maslahat

Al-Syatibi dalam al-Muwafagat menegaskan bahwa
syariat hadir untuk mendatangkan maslahat bagi
manusia. Kaidah fikih yang relevan menyatakan:

* &

Menghadirkan kemaslahatan dan menolak kerusakan
adalah tujuan syariat.

day Had) alia (re dadial) ¢ 53 9 llaal) il

Dalam pembelajaran, hal ini berarti:

a. Kurikulum wajib dirancang untuk mendorong
nilai kebaikan, bukan kerusakan moral.

b. Keputusan pendidikan termaksud penggunaan
teknologi, metode modern, atau manajemen
kelas—harus mempertimbangkan dampak
maslahat dan mudaratnya bagi peserta didik.



118

c. Guru sebagai “wakil orang tua dan penegak
syariat” wajib memastikan bahwa proses
pembelajaran tidak menyelisihi etika Islam.

3. Ciri-Ciri Pembelajaran Berbasis Maslahat

a. Meningkatkan kemampuan akal dan karakter

Maslahat  pendidikan ~ harus ~ mengembangkan
kompetensi kognitif, afektif, dan psikomotor, serta
memperkuat iman dan akhlak siswa.

b.Menghindari segala bentuk kerusakan (mafsadah)

Ini termasuk konten yang merusak moral,
penyalahgunaan teknologi, perilaku tidak etis, bullying,
penipuan akademik, maupun materi yang bertentangan
dengan akidah.

c. Relevansi dengan kebutuhan zaman

Maslahat juga berarti relevansi; pembelajaran harus
efektif dan sesuai dengan tantangan modern tanpa
keluar dari batas syariat.

d. Menjaga keseimbangan antara ilmu dunia dan
Ilmu akhirat

Maslahat pendidikan tidak semata-mata untuk
keterampilan duniawi, tetapi untuk kematangan
spiritual dan moral.



119

4. Etika Syariat dalam Pembelajaran

Pembelajaran berbasis maslahat tidak dapat dipisahkan
dari etika syariat, yaitu seperangkat nilai moral Islam
yang mengatur hubungan guru dan siswa, materi ajar,
dan proses pembelajaran.

a. Etika Guru

Menurut al-Zarnuji, Ibn Jama‘ah, dan para ulama
pendidikan klasik:

a. Guru wajib jujur, amanah, dan menjadi teladan
moral.

b. Mengajar dengan niat ibadah dan mencari ridha
Allah.

c. Menghindari kekerasan verbal maupun fisik.

d. Menyampaikan ilmu yang benar dan tidak
menyesatkan.

b. Etika Siswa

Memuliakan guru.

. Sungguh-sungguh dalam belajar.

c. Menjaga hati dan pikiran dari halang-halangan
maksiat.

d. Menjaga adab saat berinteraksi, baik tatap muka

maupun digital.

o e

c. Etika Materi Ajar

Materi wajib memenuhi kriteria:



120

Benar secara ilmiah,

. Halal secara syariat,

c. Bermanfaat untuk pembinaan karakter dan
kecerdasan,

d. Tidak mengandung unsur destruktif (pornografi,

kekerasan ekstrem, ideologi merusak, dll.).

o

d. Etika Proses

Proses pembelajaran wajib mencerminkan:

a. Kejujuran akademik,

b. Kesederhanaan dan tidak berlebih-lebihan,

c. Keadilan terhadap seluruh siswa,

d. Penggunaan teknologi yang etis dan terkontrol.

5. Integrasi Maslahat dan Etika Syariat dalam
Desain Pembelajaran

Pembelajaran berbasis maslahat harus dijalankan
dengan memadukan beberapa elemen:

a. Kurikulum Berbasis Maqasid

Kurikulum disusun untuk mengarahkan peserta didik
pada pencapaian tujuan syariat iman, ilmu, akhlak, dan
kemaslahatan sosial.



121

b. Metode dan Media yang Terukur

Pemilihan metode harus berdasarkan efektivitasnya
untuk mendatangkan manfaat, bukan hanya mengikuti
tren.

c. Pengawasan Moral dalam Penggunaan Teknologi

Termasuk penggunaan internet, media sosial, dan
artificial intelligence dalam pendidikan.

d. Evaluasi yang Adil dan Bermoral

Penilaian tidak boleh manipulatif, diskriminatif, atau
hanya mengejar angka tanpa memperhatikan
pembinaan moral.

6. Relevansi Pembelajaran Berbasis Maslahat dalam
Era Modern

Dalam konteks pendidikan digital, globalisasi, dan
disrupsi teknologi:

a. Pendekatan maslahat menjadi kunci membedakan
antara inovasi yang bermanfaat dan yang
membahayakan.

b. Etika syariat membantu dunia pendidikan
merawat moralitas siswa di tengah keterbukaan
informasi yang tanpa batas.

c. Pendekatan ini juga relevan dengan kebijakan
pendidikan Islam modern yang menekankan
“pendidikan karakter” dan “moderasi beragama”.



122

BAB VII
PROSES PEMBELAJARAN DALAM
PERSPEKTIF FIKIH

A. Fikih Niat dalam Proses Belajar-Mengajar

1. Pendahuluan: Posisi Niat dalam Pendidikan Islam

Dalam tradisi keilmuan Islam, niat (al-niyyah) adalah
fondasi dari seluruh aktivitas, termasuk aktivitas
intelektual seperti belajar dan mengajar. Hadis Nabi:

Sy e Y W)
Sesungguhnya setiap amal tergantung pada niatnya.
(HR. Bukhari dan Muslim)

Ini menjadi dasar hukum bahwa keberkahan dan nilai
ibadah dari seluruh perbuatan dalam pendidikan sangat
dipengaruhi oleh niat pelakunya.

Dalam kerangka fikih pembelajaran, niat tidak sekadar
motivasi psikologis, tetapi merupakan penentu hukum,
penentu nilai ibadah, dan penentu kualitas amal ilmiah
seorang guru maupun siswa.

2. Konsep Niat dalam Fikih: Landasan Akademik

Para ulama ushul fikih seperti al-Ghazali, al-Juwayni,
Ibn Taymiyyah, dan al-Syathibi menekankan bahwa
niat berfungsi untuk:

a. Membedakan tujuan amal (ikhlas atau duniawi),
b. Membedakan jenis ibadah dan non-ibadah,



123

¢. Menentukan pahala dan keberkahan amal,
d. Mengubah aktivitas duniawi menjadi ibadah,
selama didasari tujuan syariat.

Dalam pendidikan, aktivitas ilmiah seperti membaca,
diskusi, mengajar, meneliti, bahkan mengelola kelas
dapat bernilai ibadah jika diniatkan untuk mencari ridha
Allah dan memberikan manfaat bagi manusia.

3. Fikih Niat bagi Guru

a. Mengajar sebagai Ibadah dan Pengabdian

Ulama seperti Al-Zarnuji (Ta’lim al-Muta‘allim) dan
Ibn Jama‘ah (Tadhkirat al-Sami’) menegaskan bahwa
guru wajib menata niat sebelum mengajar. Niat utama
bagi guru hendaknya:

Mencari ridha Allah,

Menegakkan agama melalui penyebaran ilmu,
Memperbaiki moral dan akhlak generasi,
Membantu siswa memahami kebenaran,
Menjauhi niat mencari popularitas, pujian, atau
keuntungan dunia semata.

o0 o

Niat yang ikhlas menjadi syarat diterimanya amal
mengajar, sebagaimana kaidah:

LA Y)Y
Tidak ada pahala tanpa niat.



124

b. Niat sebagai Pengontrol Moral Guru

Niat berfungsi mengendalikan tindakan guru. Guru
dengan niat yang salah dapat terjebak pada:

a. Mengajar asal-asalan,

b. Memanipulasi penilaian,

c. Mengutamakan materi duniawi,

d. Tidak peduli pada perkembangan moral siswa.

Sebaliknya, guru yang ikhlas akan:

a. Mengajar dengan kesungguhan,

b. Adil kepada semua siswa,

c. Memperhatikan akhlak dan spiritualitas siswa,

d. Menjaga ucapan dan akhlak selama proses
pembelajaran.

4. Fikih Niat bagi Siswa

a. Belajar sebagai Kewajiban Syariat

Belajar dalam Islam adalah kewajiban syariat (fard ‘ayn
untuk ilmu agama dan fard kifayah untuk ilmu umum).
Karena 1tu, siswa harus menata niat:

a. Menuntut ilmu untuk mendekatkan diri kepada
Allah,

b. Mengangkat kebodohan dari diri sendiri,

c. Mempersiapkan diri bermanfaat bagi umat,

d. Menjaga martabat intelektual dan akhlak.



125

Al-Ghazali menyebut tujuh niat utama siswa, antara
lain untuk memperoleh ridha Allah, keselamatan
akhirat, dan kemaslahatan diri.

b. Niat dan Etika Belajar

Niat yang baik memberi konsekuensi:

Kesungguhan dalam belajar,

Menghindari kemalasan,

Menjauhi plagiarisme dan kecurangan,
Menghormati guru,

Menjaga adab selama belajar digital maupun tatap
muka.

o po o

Dengan demikian, niat membentuk karakter intelektual
siswa.

5. Pengaruh Niat terhadap Hukum Aktivitas
Pembelajaran

Dalam fikih, niat dapat mengubah status hukum sebuah
aktivitas:

a. Aktivitas Mubah Menjadi Ibadah

Membaca buku, meneliti, atau berdiskusi pada dasarnya
mubah. Namun menjadi ibadah jika diniatkan:

a. Untuk memperoleh ilmu syar‘i,
b. Memperkuat akal,
c. Memberi manfaat kepada orang lain.



126

b. Aktivitas yang Sama, Nilainya Bisa Berbeda

Dua orang mengajar materi yang sama, tetapi nilai
ibadahnya berbeda:

a. Yang satu mengajar untuk mencari ridha Allah
ibadah,

b. Yang satu mengajar hanya untuk gaji atau
popularitas amal duniawi.

Al-Syatibi menyebut fenomena ini sebagai “perbedaan
gashd" (perbedaan orientasi).

c. Aktivitas Bisa Menjadi Haram karena Niat

Jika seseorang belajar:

Untuk menipu,

Untuk berbuat maksiat,

Untuk menghancurkan moral,

Untuk membela ideologi sesat,maka aktivitas
belajarnya menjadi haram menurut ijma’ ulama
karena niatnya merusak (niyyah fasidah).

o o

6. Niat sebagai Dasar Maqasid al-Syari‘ah dalam
Pendidikan

Niat adalah unsur kunci dalam implementasi maqasid
al-syari‘ah pada pembelajaran. Tanpa niat yang benar,
pendidikan tidak dapat mengarah pada:

a. Penjagaan akal (hifz al-‘aql),



127

b. Penjagaan agama (hifz al-din),
c. Penjagaan moral (hifz al-nasl).

Magqgasid mengharuskan bahwa niat guru dan siswa
harus selaras dengan tujuan syariat: kebaikan,
kemaslahatan, dan pencerahan moral.

7. Relevansi Fikih Niat dalam Pembelajaran
Modern

Dalam konteks pendidikan digital, globalisasi, dan Al,
fikih niat menjadi sangat relevan untuk mengontrol
moral akademik:

a. Siswa harus menata niat saat menggunakan
internet dan Al,

b. Guru harus menjaga niat ketika menggunakan
teknologi agar tidak lalai,

c. Niat menjadi penentu etika dalam ruang
pembelajaran digital.

Era modern menghadirkan banyak “aktivitas belajar”
tetapi tidak semuanya bernilai ibadah karena niatnya
tidak ditata dengan benar.

B. Adab Guru di Kelas

1. Pendahuluan

Dalam pendidikan Islam, adab merupakan fondasi
utama sebelum ilmu. Para ulama seperti al-Ghazali, Ibn
Jama‘ah, al-Zarniiji, dan al-Attas menegaskan bahwa



128

kualitas pendidikan tidak hanya ditentukan oleh
pengetahuan guru, tetapi juga oleh adab (etika
profesional dan moral) yang ditampakkan selama
proses pembelajaran. Guru adalah model utama bagi
siswa, sehingga adab guru di kelas dipandang memiliki
kedudukan hukum dan konsekuensi moral dalam syariat
Islam.

2. Landasan Adab Guru dalam Tradisi Keilmuan
Islam

a. Guru sebagai Pewaris Nabi

Hadis Nabi:

5'«1,,\9-\';8.\ a3 9 slalall

Para ulama adalah pewaris para nabi

menunjukkan bahwa guru harus membawa akhlak
kenabian jujur, sabar, kasih sayang, dan penuh hikmabh.

b. Guru sebagai Pembimbing Moral

Menurut Ibn Jama‘ah dalam Tadhkirat al-Sami‘, guru
bukan sekadar penyampai informasi (mu ‘allim), tetapi
pembentuk adab (muaddib) dan pembina kepribadian
(murabbi). Ini memberi konsekuensi bahwa guru wajib
berperilaku moral luhur selama mengajar.

c. Adab sebagai Fardu 'Ain Moral

Al-Ghazali menyatakan bahwa akhlak guru merupakan
bagian dari kewajiban keagamaan karena 1a
menentukan keberkahan ilmu.



129

3. Prinsip-Prinsip Adab Guru di Kelas

a. Ikhlas dan Kejujuran dalam Mengajar

Mengajar adalah ibadah. Guru wajib menghindari niat
duniawi murni, seperti mencari ketenaran atau pujian.
Hal ini dikemukakan oleh al-Zarnuji dalam 7Ta ‘lim al-
Muta'allim.

b. Bersikap Lembut tetapi Tegas

Syariat memerintahkan kelembutan dalam mendidik.
Rasulullah bersabda:

13 ) 5 b B0 IS Lo

Kelembutan tidak ada pada sesuatu kecuali
memperindahnya

(HR. Muslim).

Namun kelembutan harus disertai ketegasan untuk
menjaga disiplin.

c. Adil terhadap Semua Siswa

Kaidah fikih:_

aSal) Sl Jiad)

keadilan adalah asas keputusan.

Guru harus menghindari diskriminasi dalam
memberikan perhatian, pujian, hukuman, atau
penilaian.



130

d. Menjaga Wibawa dan Kehormatan Diri

Guru harus menjaga tutur kata, penampilan, dan
perilaku agar tetap terhormat. Sikap kasar, bercanda
berlebihan, atau hubungan tidak terkontrol dengan
siswa dilarang secara syariat karena membuka pintu
fitnah.

e. Menghormati Ilmu dan Proses Pembelajaran

Guru wajib menunjukkan penghargaan terhadap ilmu:
memulai kelas dengan doa, menjaga suasana kelas,
menghindari candaan yang merendahkan ilmu, dan
tidak mengajar secara asal-asalan.

4. Implementasi Adab Guru di Kelas Menurut Data
Akademik

a. Menyiapkan Diri dan Materi dengan Baik

Menurut teori pedagogi Islam, guru harus mengajar
dengan persiapan matang. Ibn Khaldun menekankan
pentingnya perencanaan dan pemilihan metode yang
sesuai dengan tingkat pemahaman siswa. Mengajar
tanpa  persiapan  termasuk  khiyanah  ilmiah
(pengkhianatan akademik).

b. Menggunakan Bahasa yang Santun dan Mendidik

Ulama pendidikan seperti al-Qabisi menekankan
pentingnya tutur kata yang lembut, bijak, dan jauh dari



131

caci maki atau hinaan. Bahasa guru menjadi model bagi
pembentukan karakter siswa.

¢. Memberikan Teladan Moral

Teori learning by modeling dalam psikologi modern
sejalan dengan konsep uswah hasanah dalam Islam.
Guru menjadi cermin utama akhlak siswa.

d. Menjaga Interaksi yang Bermartabat

Interaksi guru siswa harus menghindari hal-hal berikut:

a. Bersentuhan fisik yang tidak perlu,

b. Gurauan yang menurunkan wibawa,

c. Komunikasi personal yang melampaui batas,

d. Memarahi siswa di depan umum secara
merendahkan.

Syariat menetapkan batasan ketat untuk mencegah
fitnah dan menjaga martabat guru dan siswa.

e. Sabar dan Tidak Mudah Marah

Kesabaran adalah syarat moral utama guru. Al-Ghazali
menyebut bahwa marah saat mendidik dapat mematikan
motivasi siswa dan merusak proses pembelajaran.

5. Etika Kelas dalam Perspektif Fikih Pembelajaran

Ulama menerapkan prinsip-prinsip berikut:



132

a. Menjaga Kebersihan dan Kerapihan

Termasuk bagian dari syiar Islam dan menjadi teladan
bagi siswa.

b. Menciptakan Lingkungan Aman dan Nyaman

Guru bertanggung jawab menjaga keamanan psikologis
dan fisik siswa selama kelas.

c. Menghindari Penyalahgunaan Kekuasaan

Guru tidak boleh menggunakan otoritas untuk
merendahkan siswa, memaksa secara berlebihan, atau
mengambil keuntungan pribadi.

d. Transparansi dan Kejujuran dalam Penilaian

Distorsi nilai, manipulasi, atau diskriminasi
bertentangan dengan prinsip amanah dalam fikih.

6. Relevansi Adab Guru di Kelas dalam Pendidikan
Modern

Adab guru tidak hanya relevan untuk pendidikan
tradisional, tetapi juga:

a. Mengurangi bullying akademik,
b. Mencegah kekerasan verbal atau psikologis,
c. Membangun karakter siswa,

d. Meningkatkan integritas akademik,

e. Menciptakan kelas inklusif dan bermoral.



133

Etika Islam sejalan dengan standar profesional guru
global (pedagogik, sosial, kepribadian).

C. Adab Siswa di Kelas

Adab siswa dalam kelas merupakan salah satu
komponen penting dalam fikih pembelajaran (figh al-
ta‘allum), yang menekankan bahwa proses belajar
bukan hanya aktivitas intelektual, tetapi juga ibadah
yang mensyaratkan etika, niat yang benar, dan
penghormatan terhadap ilmu. Para ulama seperti al-
Ghazali, Ibn Jama“‘ah, al-Zarniiji, dan ulama pendidikan
kontemporer menyepakati bahwa kualitas adab siswa
merupakan penentu barakah ilmu dan keberhasilan
pembelajaran.

1. Niat yang Benar (Sahih al-Niyyah)

Menurut al-Zarntji dalam Ta ‘lim al-Muta ‘allim, siswa
wajib meluruskan niat untuk mencari ilmu karena
Allah, bukan karena ambisi dunia semata. Dalam
konteks fikih pembelajaran modern, niat ini dikaitkan
dengan learning motivation, yang menentukan
ketekunan, disiplin, dan kualitas interaksi siswa dengan
guru.

Aplikasi akademik:

a. Niat ibadah mendorong tanggung jawab belajar
yang tinggi.



134

b. Penelitian pendidikan menunjukkan siswa dengan

intrinsic motivation memiliki capaian akademik
lebih baik.

2. Menghormati Guru sebagai Pembawa Ilmu

Ibn Jama‘ah dalam Tadhkira al-Sami‘ menjelaskan
bahwa siswa wajib menghormati guru sebagai pewaris
para nabi. Dalam literatur pendidikan modern,
penghormatan ini tercermin pada respectful learning
environment yang mempengaruhi iklim kelas dan
efektivitas mengajar.

Adab utama:

a. Tidak memotong penjelasan guru.
b. Tidak meninggikan suara.

c. Duduk sopan.

d. Bertanya dengan izin dan adab.

3. Memuliakan Teman Belajar (Ikram al-Zumala’)

Al-Ghazali menyebutkan bahwa kerja sama dan
solidaritas antarsiswa merupakan bagian dari etika
kebersamaan dalam mencari ilmu. Perspektif
pendidikan modern menyebutnya cooperative learning
ethic, yang terbukti meningkatkan retensi pengetahuan
dan kemampuan sosial.

Prinsip akademik:

a. Tidak merendahkan kemampuan teman.



135

b. Tidak menciptakan konflik atau perundungan.
c. Bersikap saling membantu dalam tugas akademik
tanpa melanggar kejujuran ilmiah.

4. Disiplin Waktu dan Kehadiran (Hifz al-Mawaqit)

Fikih pendidikan menekankan amanah waktu sebagai
bagian dari etika Islam, sebagaimana ayat QS. al-‘Asr
menegaskan pentingnya menghargai waktu. Pedagogik
modern juga menyatakan bahwa keterlambatan dan
ketidakhadiran menurunkan efektivitas pembelajaran.

Implementasi:

a. Datang sebelum pelajaran dimulai.
b. Tidak meninggalkan kelas tanpa izin.
c. Menyelesaikan tugas tepat waktu.

5. Kesopanan dalam Berkomunikasi (Husn al-
Khitab)

QS. al-Hujurat (49:2-3) mengatur etika berbicara,
termasuk tidak meninggikan suara. Dalam kelas
modern, ini masuk dalam konsep classroom
communication ethics.

Praktik akademik:

a. Menggunakan bahasa yang santun.

b. Tidak berteriak atau membuat kegaduhan.

c. Mengajukan pertanyaan dengan cara yang
beradab.



136

6. Menjaga Kebersihan dan Kerapian (Nazhafah)

Menurut ulama fikih, kebersihan merupakan bagian
dari iman. Dalam pendidikan modern, kebersihan
berpengaruh terhadap suasana belajar, kesehatan, dan
kenyamanan kelas.Contoh:

a. Menjaga kebersihan meja dan ruang kelas.
b. Berpakaian rapi sesuai aturan sekolah.
c. Tidak membuang sampah sembarangan.

7. Fokus dan Tidak Mengganggu Pembelajaran

Ulama klasik menekankan khushii® dalam belajar
konsentrasi penuh pada pelajaran. Riset akademik
menunjukkan bahwa distraksi (gawai, berbicara,
bergerak  berlebihan) menurunkan efektivitas
pembelajaran.

Aplikasi:

a. Menyimak penjelasan guru.
b. Tidak bermain gawai tanpa izin.
c. Tidak berbicara saat guru menjelaskan.

8. Memelihara Amanah Akademik (al-Amanah al-
‘Ilmiyyah)

Konsep ini mencakup kejujuran dalam ujian, tugas, dan
penelitian. Dalam literatur kontemporer, ini selaras
dengan konsep academic integrity.



137

Bentukkannya:

a. Tidak menyontek.
b. Tidak memplagiasi.
c. Mengutip sumber secara benar.

9. Bersikap Rendah Hati dan Tidak Sombong
terhadap Ilmu (Tawadu®)

Al-Ghazali menekankan  bahwa  kesombongan
menghalangi cahaya ilmu masuk ke hati. Penelitian
psikologi pendidikan juga menyatakan bahwa growth
mindset merupakan karakter yang menentukan
keberhasilan akademik.

Praktik:

a. Tidak meremehkan guru atau pelajaran.
b. Mau mengulang materi yang belum paham.
c. Terbuka terhadap kritik guru.

10. Konsisten dalam Belajar (Mudawamah al-
Ta‘allum)

Istigamah dalam belajar adalah prinsip dasar
pendidikan  Islam. Dalam pedagogik modern,
konsistensi dikaitkan dengan self-regulated learning.

Bentuk akademik:

a. Membaca sebelum kelas (pre-learning).
b. Membuat catatan.



138

c. Belajar mandiri setelah pelajaran.
D. Evaluasi Pembelajaran

Evaluasi pembelajaran  dalam  perspektif  fikih
merupakan proses terencana untuk mengukur kualitas
hasil belajar, akhlak, niat, dan perkembangan spiritual
siswa.Tidak sekadar menilai pengetahuan (assessment
of learning), tetapi juga menilai proses (assessment for
learning) dan perkembangan karakter (assessment as
learning). Evaluasi menjadi bagian penting dari figh al-
ta ‘allum, sebagaimana ditegaskan para ulama seperti al-
Ghazali, Ibn Jama‘ah, dan al-Zarniiji, serta diperkuat
teori evaluasi pendidikan modern.

1. Dasar Syariat Evaluasi Pembelajaran

a. Perintah menilai amal (QS. Al-Hasyr: 18)

“Wahai orang-orang beriman, bertakwalah kepada
Allah dan hendaklah setiap diri memperhatikan apa
vang telah diperbuatnya untuk hari esok.”

Ayat ini menjadi landasan konsep muhasabah (evaluasi
dir1), yang dalam pendidikan diterapkan sebagai
penilaian berkala untuk mengetahui amal, perilaku, dan
kinerja siswa.



139

b. Hadis tentang amanah dan tanggung jawab

Guru sebagai pemegang amanah pendidikan wajib
mengevaluasi perkembangan peserta didik sebagai
bentuk pertanggungjawaban ilmiah dan moral.

c. Prinsip keadilan (al-‘adl)

Evaluasi harus objektif, tidak diskriminatif, dan tidak
didasarkan pada faktor non-akademik.

2. Tujuan Evaluasi Pembelajaran dalam Islam

Berdasarkan literatur fikih pendidikan, tujuan evaluasi
adalah:

a. Mengukur kompetensi ilmu

Melihat tingkat pemahaman materi fikih, ibadah,
akhlak, dan mata pelajaran lain.

b. Menilai akhlak dan spiritualitas

Al-Ghazali menekankan bahwa pendidikan bertujuan
tahdzib al-nafs (penyucian jiwa). Evaluasi Islam
menilai:

a. Adab kelas

b. Kejujuran akademik
c. Kedisiplinan

d. Tanggung jawab



140

c. Mengarahkan perbaikan belajar

Formative  assessment  sesuai  konsep tagwim
menyempurnakan proses, bukan hanya memberi nilai.

d. Menentukan kelayakan naik tingkat

Ini mirip summative assessment, tetapi dalam Islam
dikaitkan dengan kesiapan moral dan spiritual, bukan
sekadar kognitif.

3. Prinsip Evaluasi dalam Perspektif Syariat
Ulama fikih pendidikan merumuskan prinsip berikut:
a. Objektivitas (al-Maugqif al-‘Adl)

Tidak memihak, tidak diskriminatif, dan tidak
berdasarkan perasaan pribadi.

b. Transparansi (al-Wudiih)

Siswa berhak mengetahui kriteria penilaian.
c. Kejujuran (Sidq)

Menolak penilaian curang atau manipulatif.
d. Komprehensif (Syumul)

Menilai seluruh aspek manusia:

a. Kognitif



141

b. Afektif
c. Psikomotorik
d. Spiritual

e. Maslahat dan tidak merugikan

Penilaian tidak boleh menekan, mematahkan semangat,
atau menghinakan siswa.

f. Konsistensi (Istigamah)

Penilaian dilakukan terencana, bukan sesekali.
4. Bentuk Evaluasi Pembelajaran dalam Islam

a. Evaluasi Kognitif

Menilai pemahaman agama: ibadah, muamalah, akhlak,
sejarah Islam.

Metode:

a. Ujian tertulis

b. Lisan

c. Hafalan (tahfiz)
d. Diskusi ilmiah

b. Evaluasi Afektif (Akhlak dan Sikap)
Merujuk pada akhlagiyyah education:

Menilai:



142

a. Kejujuran

b. Adab terhadap guru
c. Amanah

d. Kepedulian sosial
e. Kedisiplinan

¢. Evaluasi Psikomotorik

Menilai praktik ibadah, seperti:

a. Salat

b. Wudu

c. Membaca Al-Qur’an

d. Praktik muamalah sederhana

d. Evaluasi Spiritual

Ulama pendidikan Islam menyebutnya tazkiyat al-nafs:

a. Keikhlasan belajar
b. Ketekunan

c. Ibadah pribadi
d. Tanggung jawab ibadah

e. Evaluasi Berbasis Observasi

Sangat ditekankan oleh Ibn Jama‘ah: guru mengamati
perkembangan murid day by day.

5. Metode Evaluasi dalam Fikih Pembelajaran



143

a. Ujian Tertulis

Diadopsi dari madrasah klasik dan modern. Harus
menilai pemahaman, bukan hafalan semata.

b. Ujian Lisan

Tradisi kuat dalam pendidikan Islam sejak zaman
ulama salaf:

a. Tafsir
b. Hadis
c. Figh

d. Qira’ah

c. Portofolio

Selaras dengan prinsip muhasababh:

a. Kumpulan tugas

b. Refleksi diri
c. Catatan ibadah

d. Lesson Observation

Guru mengamati sikap dan perilaku murid dalam kelas.

e. Penilaian Proyek (Project-based Assessment)

Sesuai teori pendidikan modern dan prinsip amal

shalih:

a. Membuat karya tulis



144

b. Melakukan praktik ibadah
c. Membuat proyek layanan sosial

6. Validitas dan Reliabilitas Penilaian dalam Islam
Literatur akademik menekankan pentingnya:

a. Validitas syariah: materi evaluasi tidak boleh
mengandung hal haram

b. Validitas substansi: benar-benar mengukur
kompetensi

c. Reliabilitas moral: guru harus jujur, amanah, dan
profesional

Al-Ghazali menegaskan bahwa nilai yang tidak jujur
akan menghilangkan barakah ilmu.

7. Dampak Evaluasi terhadap Pembentukan
Karakter

Evaluasi dalam Islam tidak bertujuan menghakimi,
tetapi:

a. Memperbaiki perilaku (tahdzib al-suliik)

b. Menumbuhkan kesadaran diri (self-regulation)
c. Melatih kejujuran

d. Membangun kesabaran dan ketekunan

Riset pedagogik menyebut evaluasi yang baik
meningkatkan motivasi intrinsik dan rasa tanggung
jawab siswa.



145

E. Fikih Pengelolaan Kelas

Fikih Pengelolaan Kelas merupakan kajian yang
mengintegrasikan teori manajemen kelas modern
dengan prinsip-prinsip syariat Islam. Dalam pandangan
pendidikan Islam, kelas (al-fashl) adalah ruang amanah
yang harus dikelola secara adil, efektif, dan berorientasi
pada pembentukan akhlak serta pengembangan akal.
Pengelolaan kelas tidak hanya menyangkut pengaturan
fistk dan perilaku siswa, tetapi juga pengaturan
spiritual, moral, dan etis yang berpijak pada syariat.

1. Landasan Syariat Pengelolaan Kelas

a. Prinsip Amanah (QS. Al-Anfal: 27)

Guru memegang amanah untuk menciptakan
lingkungan belajar yang kondusif. Kelalaian dalam
mengelola kelas adalah pelanggaran amanah ilmiah dan
moral.

b. Prinsip Keadilan (al-*‘Adl)

Guru wajib memperlakukan seluruh siswa secara adil
dalam perhatian, penilaian, kesempatan berbicara, dan
penegakan disiplin. Al-Ghazalt menegaskan bahwa
ketidakadilan guru akan merusak jiwa murid dan
menghilangkan keberkahan ilmu.



146

c. Prinsip Rahmah (kasih sayang)

Hadis Nabi:  “Sesungguhnya  Allah  menyukai
kelembutan dalam segala hal. "Dalam kelas, guru
dituntut mengedepankan kelembutan dalam
memotivasi, menegur, dan memberi hukuman.

d. Prinsip Maslahat

Pengelolaan kelas harus menciptakan kondisi yang
bermanfaat, tidak membahayakan (/@ darar wa la
dirar), dan menjauhkan hal-hal yang mengganggu
proses belajar.

2. Konsep Pengelolaan Kelas dalam Perspektif Fikih

Dalam fikih pendidikan, pengelolaan kelas dipahami
sebagai proses menjaga ketertiban (nizam), keterarahan
(taujth), dan kondusivitas (istiqrar) pembelajaran agar
tujuan syariat tercapai. Para ulama seperti Ibn Jama‘ah,
al-Zarnuji, dan al-Ghazali menekankan bahwa guru
adalah “pemimpin kecil” di kelas yang harus mampu
mengendalikan suasana secara spiritual dan akademik.

Komponen fikih pengelolaan kelas:

a. Pengaturan ruang dan fasilitas

b. Pengendalian perilaku siswa

¢. Membangun budaya adab dan akhlak

d. Pemberian motivasi syariat (niat, amal, ibadah)
e. Disiplin dan penegakan aturan yang bermaslahat



147

3. Struktur Pengelolaan Kelas dalam Fikih
Pendidikan

a. Pengaturan Fisik Kelas (al-B1’ah al-Tarbawiyyah)

Data akademik menunjukkan bahwa tata ruang yang
baik meningkatkan fokus, kenyamanan, dan interaksi.
Dalam syariat:

a. Ruang harus bersih (thaharah)

b. Tidak ada gambar yang dilarang (seperti gambar
vulgar)

c. Pencahayaan cukup

d. Posisi guru memungkinkan kontrol penuh

Ini selaras dengan hadis tentang pentingnya kebersihan:
“At-thaharah syathr al-iman.”

b. Pengaturan Psikologis dan Spiritual Kelas

Guru menciptakan suasana:

a. Tenang

b. Saling menghormati

c. Penuh motivasi ibadah

d. Menghindarkan maksiat lisan (caci maki,
mengejek)

Al-Ghazali menyebutnya sebagai al-jaww al-ilmi,
suasana spiritual yang memudahkan turunnya
keberkahan.



148

c. Pengaturan Interaksi Sosial

Termasuk:

a. Pola komunikasi guru-siswa

b. Kerja sama kelompok

c. Adab berbicara

d. Saling menghormati

¢. Penjaga kehormatan diri dan orang lain

Zarnuji dalam Talim al-Muta ‘allim menekankan
pentingnya pergaulan ilmiah yang baik.

4. Disiplin dan Tata Tertib Kelas dalam Perspektif
Fikih

a. Disiplin Preventif (pencegahan)
Guru memberi:

a. Aturan yang jelas

b. Tujuan belajar

c. Pembiasaan adab

d. Penguatan motivasi ibadah

Syariat mendidik manusia melalui pembiasaan (ta ‘wid).

b. Disiplin Korektif

Berdasarkan prinsip:

a. Teguran lembut
b. Nasihat



149

c. Memberi contoh
d. Hukuman ringan yang tidak menyakiti

’

Hadis: “Allah itu lembut dan mencintai kelembutan.’

¢. Batasan Hukuman

Dalam fikih:

a. Tidak boleh memukul wajah

b. Tidak boleh menghinakan

c. Tidak boleh menyakiti fisik berlebihan

d. Hukuman harus bertujuan memperbaiki, bukan
membalas

5. Pembentukan Budaya Kelas Berbasis Adab

Data akademik pendidikan Islam menegaskan bahwa
adab adalah inti pengelolaan kelas.

Budaya adab meliputi:

a. Salam

b. Mendengarkan dengan sopan
c. Tidak memotong pembicaraan
d. Menghormati guru

e. Menjaga kebersihan

f. Disiplin waktu

Konsep adab menurut al-Attas adalah penempatan
sesuatu pada tempatnya ini menjadi fondasi etika kelas.



150

6. Motivasi Belajar dalam Fikih Pengelolaan Kelas

a. Motivasi Ibadah

Belajar adalah ibadah:

a. Niat harus benar
b. Mencari ilmu wajib
c. Waktu belajar diberi keberkahan

Guru dapat memulai dengan doa, niat, atau mau‘izhah
singkat.

b. Penguatan Prestasi sebagai Amal Saleh

Pencapaian akademik dianggap bagian dari amal yang
diberi pahala jika diniatkan baik.

7. Peran Guru sebagai Manajer Kelas
Dalam fikih, guru memiliki fungsi:

a. Pemimpin (qa’id)

b. Pembimbing (murabbi)

¢. Pembina akhlak (muaddib)

d. Motivator spiritual (muwajjih)

Guru wajib:

a. Bersikap adil

b. Menjadi teladan

c. Menjaga wibawa ilmiah

d. Menguasai kelas dengan hikmah



151

Al-Ghazali menegaskan bahwa teladan lebih efektif
daripada perintah.

8. Keterlibatan Siswa dalam Pengelolaan Kelas
Siswa dilibatkan dalam:

a. Kesepakatan aturan kelas
b. Menjaga kebersihan

c. Tugas kelompok

d. Tanggung jawab belajar

Ini sesuai konsep syura (musyawarah), yang
menumbuhkan rasa memiliki terhadap kelas.

9. Pengelolaan Kelas di Era Digital dalam Perspektif
Fikih
Termasuk:
a. Etika penggunaan gawai
b. Pembatasan konten haram
c. Kontrol media sosial
d
e

. Manajemen kelas virtual (e-learning)
. Moderasi akses internet

Syariat menuntut pencegahan mudarat digital seperti
pornografi, plagiarisme, dan kecanduan gawai.

F. Fikih Kedisiplinan dan Hukuman Pendidikan

1. Konsep Hukuman Pendidikan dalam Fikih (al-
‘Uqubah al-Tarbawiyyah)



152

Dalam fikih pendidikan dikenal sebagai ta’dib atau
ta ‘zir tarbawi.

a. Ta’dib (pendidikan akhlak)

Hukuman yang bertuyjuan memperbaiki akhlak,
dilakukan dengan lembut.

b. Ta‘zir (hukuman non-fisik yang mendidik)

Hukuman yang tidak ditentukan syariat secara rinci,
tetapi mengikuti prinsip maslahat.

c. Syarat hukuman pendidikan menurut ulama:

Dilakukan setelah nasihat

Tidak menyakitkan fisik

Tidak merendahkan martabat
Bertujuan memperbaiki

Tidak dilakukan dalam keadaan marah
Diberikan proporsional

Moo o

Ibn Qayyim menegaskan bahwa hukuman tanpa hikmah
adalah kezaliman.

6. Jenis-Jenis Hukuman Pendidikan dalam Islam

a. Hukuman verbal positif

1) Nasihat lembut
2) Penguatan motivasi
3) Mengingatkan nilai ibadah



153

Dipandang efektif oleh Al-Ghazali dan Zarniijt.

b. Teguran

1) Berupa peringatan sopan
2) Dilakukan empat mata
3) Tidak dengan suara tinggi

c. Pembatasan hak tertentu

1) Tidak boleh bermain
2) Duduk terpisah
3) Penundaan aktivitas tertentu

Berdasarkan konsep ta zir, selama tidak merendahkan
martabat.

d. Tugas tambahan mendidik

1) Menulis ringkasan materi
2) Membaca doa tertentu
3) Tugas hafalan

Metode ini banyak digunakan di pesantren.

e. Hukuman sosial yang terkontrol

1) Memberi tanggung jawab tambahan
2) Nemperbaiki kesalahan di depan kelas,namun
harus menjaga harga diri siswa.



154

f. Hukuman fisik ringan (pandangan fikih klasik)

Sebagian ulama membolehkan pukulan ringan untuk
anak kecil dalam batas tertentu (terkait salat). Namun
pendidikan modern dan regulasi nasional melarang
kekerasan fisik, sehingga hukuman fisik tidak boleh
digunakan di sekolah.Fikih kontemporer menilai
hukuman fisik tidak sesuai maslahat zaman ini.

7. Batasan Hukuman dalam Perspektif Syariat

a. Tidak boleh menghina atau mempermalukan

Martabat manusia harus dijaga; Nabi saw tidak pernah
menghina murid atau sahabatnya.

b. Tidak boleh memukul wajah

Hadis melarang keras memukul wajah.
c. Tidak boleh menyebabkan cedera
Berdasarkan kaidah la darar wa la dirar.

d. Tidak boleh dalam keadaan emosi

Ulama sepakat bahwa marah menghilangkan
objektivitas.

e. Tidak boleh berlebihan

Proporsionalitas adalah prinsip utama.



155

8. Pendidikan Tanpa Kekerasan: Pendekatan Fikih
Kontemporer

Mayoritas pakar pendidikan Islam kontemporer
menolak hukuman fisik karena:

a. Tidak sejalan dengan rahmah

b. Tidak sesuai perkembangan psikologi modern
c. Merusak kepercayaan guru—siswa

d. Bertentangan dengan peraturan UU

e. Menimbulkan trauma

Kedisiplinan berbasis cinta (al-mahabbah) dan
keteladanan lebih efektif untuk membentuk karakter.

9. Mekanisme Kedisiplinan dalam Fikih
Pembelajaran

Model bertahap yang sesuai syariat dan pedagogik
modern:

1. Taujth (Pembimbingan)

Menjelaskan aturan dengan jelas.

2. Tanbih (Peringatan awal)

Menegur dengan lembut.



156

3. Tashhih (Perbaikan)

Memberi kesempatan siswa memperbaiki kesalahan.

4. Ta’dib (Pembinaan Akhlak)

Memberikan tugas atau bimbingan moral.

5. Ta‘zir Tarbawi

Hukuman edukatif sebagai langkah terakhir.



157

BAB VIII
ETIKA SYARIAT DALAM PEMBELAJARAN

A. Kode Etik Guru Prespektif Fikih

1. Landasan Syariat Kode Etik Guru

Secara fikih, profesi guru (‘al-mu’allim’) memiliki
kedudukan yang tinggi karena termasuk pekerjaan
ta ‘abbudi, yakni pekerjaan pengabdian yang terkait
dengan ibadah.Data akademik menunjukkan beberapa
dasar utama:

a. Al-Qur’an

1) QS. Al-Mujadalah: 11:
"Allah mengangkat derajat orang-orang beriman
dan berilmu beberapa derajat."”
Ayat in1i menjadi dasar etika guru bahwa 1a harus
menjaga martabat ilmunya dengan perilaku
bermoral.

2) QS. Ali Imran: 79:
Menolak adanya guru yang mengajak murid untuk
mengkultuskan dirinya.
Data fikih: Guru wajib menjaga ketulusan niat
dan menjauhkan diri dari penyembahan figur.

b. Hadis Nabi

“Sesungguhnya Allah, malaikat, penghuni langit
dan bumi... mendoakan orang yang mengajarkan
kebaikan kepada manusia.” (HR. Tirmidzi).



158

Secara etis, guru wajib mengajarkan kebaikan,
bukan merusak moral.

c. Pendapat Ulama

1) Imam al-Ghazali dalam Ihya’ Ulimiddin
menegaskan bahwa guru harus memiliki akhlak
mulia agar ilmunya berpengaruh.

2) Imam al-Zarntj1 dalam Ta ‘lim al-Muta ‘allim
merinci kewajiban guru: niat ikhlas, kasih sayang,
bijak, tidak mencari kedudukan, dan menjauhi
perbuatan tercela.

Literatur akademik ini menjadi fondasi formulasi kode
etik guru perspektif fikih.

2. Prinsip-Prinsip Kode Etik Guru dalam Fikih

a. Ikhlas dan Tanggung Jawab Moral

Penelitian pendidikan Islam (Said, 2020; Mahfud,
2018) menunjukkan bahwa keikhlasan adalah faktor
kunci keberhasilan guru.Dalam fikih, guru dilarang:

a. Mengajar untuk riya,
b. Menjadikan ilmu sebagai alat eksploitasi,
c. Menggunakan jabatan untuk keuntungan pribadi.

Etika fikih:

Guru wajib menjaga niatnya bahwa mengajar adalah
ibadah, bukan komoditas yang merusak integritas.



159

b. Menjaga Akhlak dan Keteladanan (Qudwah)

Data akademik menyimpulkan bahwa perilaku guru
jauh lebih kuat dibanding ceramahnya (Nahlawi, 1995).
Fikih menetapkan:

1) Guru harus menjaga lisan, sikap, pakaian yang
sopan,

2) Tidak melakukan dosa publik (fasiq) karena dapat
menggugurkan kepercayaan publik,

3) Menulai teladan (uswah hasanah).

Dasar ulama:
Al-Ghazalt: “Kerusakan perilaku guru merusak murid
dan masyarakat.”

c.Profesionalitas dan Kompetensi I[lmiah

Dalam fikih, kewajiban guru:

1) Mempersiapkan materti,

2) Menguasai ilmu,

3) Tidak menyampaikan informasi palsu,

4) Tidak mengajar tanpa keahlian (haram karena
menyesatkan).

Penelitian kontemporer (Fahmi, 2017) menekankan:

1) Kompetensi pedagogik,
2) Pemahaman fikih aktual,
3) Kemampuan manajemen kelas.



160

d.Keadilan dan Tidak Diskriminatif

Fikih menetapkan bahwa:

1) Guru haram mendzalimi murid,

2) Tidak boleh pilih kasih,

3) Tidak boleh membedakan murid berdasarkan
ekonomi, suku, atau kemampuan.

Hal ini berlandaskan hadis:

“Tolonglah siswamu yang lemah” (makna umum hadis
Nabi tentang memuliakan orang lemah).

Penelitian etika guru (Shabir, 2019) menunjukkan
diskriminasi guru berdampak pada rendahnya
kepercayaan diri siswa.

e. Menjaga Interaksi Profesional dengan Siswa

Fikih menetapkan batas antara guru dan siswa, terutama
gender  (ikhtilath, khalwat, dan batas aurat).
Kode etik fikih:

1) Tidak melakukan khalwat dengan murid lawan
jenis,

2) Menjaga jarak profesional,

3) Menghindari sentuhan fisik yang tidak perlu.



161

Penelitian hukum pendidikan Islam (Ismail, 2021)
menguatkan bahwa batas ini mencegah pelecehan,
fitnah, dan hubungan tidak profesional.

f. Tidak Menyampaikan Ilmu yang Menjerumuskan

Fikih memberi batasan bahwa mengajar:

1) Hal yang merusak akidah,

2) Mengajarkan maksiat,

3) Memberikan alat untuk kejahatan,
termasuk saram (Ibn Taymiyyah, Majmu* al-
Fatawa).

Penelitian akademik menyimpulkan bahwa materi
pembelajaran harus:

1) Sesuai syariat,
2) Mengarah pada kebaikan moral,
3) Menolak penyimpangan.

g. Menjaga Rahasia Murid dan Etika Informasi

Dalam fikih:

1) Mengumbar aib murid di depan publik adalah
haram,
2) Guru diwajibkan menasihati secara privat (nasihat

bil-hikmabh).

Penelitian pedagogik (Suryadi, 2020) menemukan
bahwa menjaga privasi murid meningkatkan trust dan
motivasi belajar.



162

h. Menghindari Korupsi Waktu dan Amanah
Jabatan

Fikih menekankan amanah waktu:

1) Guru yang sering absen tanpa alasan syar‘i,
2) Menerima gaji tetapi tidak menjalankan tugas,

termasuk memakan harta secara batil (haram).

Penelitian etika profesi (Rohman, 2018) menyebutnya
sebagai fraud akademik.

3. Rumusan Kode Etik Guru Perspektif Fikih

a.
b.

Ikhlas dan niat ibadah dalam mengajar.

Jujur, adil, dan tidak diskriminatif dalam
perlakuan terhadap siswa.

Menjaga akhlak, integritas, dan keteladanan
moral.

Profesional dalam persiapan, penguasaan materi,
dan metode.

. Menjaga batas interaksi syar‘i antara guru—murid.

Tidak mengajarkan hal yang merusak akidah dan
moral.

Menjaga privasi, kehormatan, dan rahasia murid.
Menghindari korupsi waktu, ketidakjujuran, dan
penyalahgunaan jabatan.

Mengajarkan nilai-nilai kebaikan, akhlak, dan
tanggung jawab.



163

j. Bersedia dievaluasi dan terus meningkatkan
kompetensi.

B. Larangan dan Pelanggaran Etika Guru

Larangan dan pelanggaran etika guru dalam fikih
berangkat dari prinsip bahwa profesi guru adalah
amanah (amanah ‘ilmiyyah wa tarbawiyyah). Karena
itu, setiap tindakan yang merusak amanah ilmu, murid,
atau lembaga pendidikan termasuk dalam perbuatan
yang dilarang syariat dan dikategorikan sebagai
pelanggaran etika menurut literatur akademik.

1. Mengajar Tanpa Keikhlasan (Riya’, Sum‘ah, dan
Kepentingan Duniawi)

Dasar Fikih
Al-Ghazali menekankan bahwa niat adalah fondasi

etika guru; mengajar karena popularitas atau materi
termasuk riya’ yang merusak amal. (IThya’ Ulimiddin).

Data Akademik

Penelitian pendidikan Islam (Mahfud, 2018; Said,
2020) menunjukkan bahwa guru yang mengajar untuk
prestise atau politik akan:

a. Kehilangan otoritas moral,
b. Berpotensi memanipulasi murid,



164

c. Menciptakan ketidakpercayaan dalam hubungan
guru siswa.

2. Mengajarkan Ilmu yang Menyesatkan atau
Merusak

Larangan Fikih

Ulama menegaskan haramnya mengajarkan:

a. Pengetahuan yang merusak akidah,

b. Teori yang menghalalkan maksiat,

c. Teknik yang mengarah pada kejahatan (Ibn
Taymiyyah, Majmii * al-Fatawa).

Data Akademik

Penelitian etika pendidikan menunjukkan bahwa konten
pelajaran yang bertentangan dengan nilai moral
menghasilkan deviasi perilaku siswa dan merusak

karakter (Shabir, 2019).
3. Perilaku Fasiq dan Akhlak Buruk
Contoh perilaku fasik yang dilarang guru:

a. Berkata kotor,

b. Pemarah,

c. Kasar,

d. Merendahkan murid,

e. Tidak menjaga penampilan dan kehormatan diri.



165

Dasar Fikih

Al-Zarnuji: guru dilarang memperlihatkan maksiat
karena akan menjadi model perilaku yang buruk bagi
siswa.

Data Akademik

Studi  psikologi  pendidikan  (Darmadi, 2017)
menyimpulkan bahwa akhlak guru memengaruhi 60—
80% pembentukan karakter siswa. Sebaliknya, perilaku
buruk guru melahirkan trauma belajar.

4. Diskriminasi dan Ketidakadilan dalam Perlakuan

Pelanggaran Fikih

Guru dilarang:

1) Pilih kasih,

2) Memihak siswa tertentu,

3) Memberi perlakuan berbeda berdasarkan suku,
status ekonomi, agama, atau kemampuan.

Data Akademik

Penelitian pedagogik (Suryadi, 2020) menunjukkan
bahwa diskriminasi guru menurunkan motivasi belajar
dan merusak iklim kelas. Dalam Islam, keadilan (adl)
adalah prinsip utama.



166

5. Penyalahgunaan Wewenang dan Relasi Kuasa
Termasuk pelanggaran berat:

1) Intimidasi,

2) Memaksa murid melakukan sesuatu,

3) Memanfaatkan murid untuk kepentingan pribadi,
4) Eksploitasi murid dalam kegiatan di luar sekolah.

Data Fikih

Relasi guru siswa adalah  relasi  amanah;
penyalahgunaannya termasuk khiyanah.

Data Akademik

Penelitian etik profesti guru (Rohman, 2018)
menyebutkan penyalahgunaan kuasa sebagai salah satu
pelanggaran paling merusak integritas lembaga
pendidikan.

6. Pelecehan Seksual, Khalwat, dan Pelanggaran
Batas Interaksi Gender

Dalam fikih ini termasuk pelanggaran berat:

1) Khalwat (berduaan) dengan murid lawan jenis,
2) Menyentuh tanpa alasan syar’i,

3) Memberi pesan pribadi yang tidak pantas,

4) Candaan seksual, verbal maupun nonverbal.



167
Basis Fikih

a. Hadis larangan khalwat: “Tidaklah seorang laki-
laki berkhalwat dengan perempuan kecuali syaitan
menjadi pihak ketiga.”

b. Ulama sepakat bahwa pelanggaran ini masuk
kategori fahisyah dan dosa besar.

Data Akademik

Psikologi pendidikan (WHO School Abuse Report,
2021) menyimpulkan bahwa pelecehan oleh guru punya
dampak jangka panjang pada kesehatan mental murid.

7. Korupsi Waktu dan Ketidakdisiplinan
Termasuk Pelanggaran:

a. Sering absen tanpa alasan,
b. Mengajar seadanya,
c. Datang terlambat,

d. Menerima gaji tetapi tidak bekerja sesuai jam
(fraud etika).

Larangan Fikih

1) Memakan harta batil (QS. An-Nisa: 29).
2) Melalaikan amanah jabatan adalah haram (ulama
sepakat).



168

Data Akademik

Penelitian etika publik (Hidayat, 2019) menunjukkan
bahwa  ketidakdisiplinan = guru = mengakibatkan
penurunan mutu belajar dan merusak citra lembaga
pendidikan.

8. Mengumbar Aib Siswa dan Pelanggaran Privasi
Termasuk pelanggaran:

a. Membully siswa di depan kelas,
b. Membeberkan nilai rendah,
c. Mempermalukan murid karena kesalahan.

Dasar Fikih

Menjaga rahasia siswa adalah wajib; membuka aib
termasuk ghibah dan haram.

Data Akademik

Studi neurosains pendidikan menunjukkan bahwa
mempermalukan murid menimbulkan toxic stress yang
merusak kemampuan belajar (LeDoux, 2018).

9. Ketidakjujuran Akademik
Termasuk:

a. Memanipulasi nilai,
b. Menerima suap untuk kelulusan,
c. Memberikan bocoran ujian,



169

d. Memberikan penilaian berdasarkan kedekatan,
bukan kompetensi.

Dasar Fikih

Tergolong risywah (suap) dan haram.

Data Akademik

Penelitian etika evaluasi (Arifin, 2021) menegaskan
bahwa manipulasi akademik menghilangkan otoritas
guru dan menurunkan kualitas pendidikan.

10. Mengajar Tanpa Kompetensi atau Tidak
Mengembangkan Diri

Termasuk:

a. Mengajar materi yang tidak dikuasai,
b. Tidak memperbarui ilmu,
c. Tidak mengikuti perkembangan kurikulum.

Basis Fikih
Ulama menegaskan haramnya seseorang berfatwa atau
mengajar tanpa ilmu (Ibn ‘Abidin).

Data Akademik

Penelitian kompetensi guru (Fahmi, 2017) menegaskan
bahwa kompetensi rendah adalah salah satu faktor
penyebab rendahnya hasil belajar siswa.



170

C. Larangan dan Pelanggaran Etika Siswa

Dalam fikih pendidikan, siswa (al-muta ‘allim) memiliki
kewajiban adab dan etika yang tidak kalah penting
daripada guru. Pelanggaran etika oleh siswa dianggap
sebagai pelanggaran amanah ilmu dan berdampak
langsung pada keberkahan belajar. Data akademik
menunjukkan bahwa perilaku siswa sangat menentukan
efektivitas  pembelajaran, interaksi kelas, dan
pembentukan karakter.

1. Tidak Menghormati Guru
Termasuk pelanggaran:

a. Berbicara kasar pada guru,

b. Memotong pembicaraan guru,

c. Tidak memberi salam,

d. Tidak memperhatikan saat guru menjelaskan,
e. Mengejek atau merendahkan guru.

Dasar Fikih

1. Al-Zarnuji: “Syarat memperoleh ilmu adalah
memuliakan guru dan menghormatinya.”

2. Al-Ghazali menegaskan adab murid:
mendengarkan dengan khusyuk, tidak
membantah, dan merendah.



171

Data Akademik

Penelitian relasi  guru-siswa (Wentzel, 2014)
menunjukkan bahwa rasa hormat meningkatkan
motivasi, disiplin, dan kesuksesan akademik.
Sebaliknya, siswa yang tidak menghormati guru
menciptakan suasana kelas negatif.

2. Bermalas-malasan dan Tidak Serius dalam
Belajar

Termasuk pelanggaran:

a. Tidak mengerjakan tugas,
b. Tidur di kelas,

c. Tidak membawa buku,

d. Tidak siap belajar.

Dasar Fikih

1. Zarnuji: sifat malas adalah “penutup keberkahan
ilmu.”

2. Fikih menekankan kewajiban jiddiyyah
(kesungguhan) dalam thalabul ‘ilm.

Data Akademik

Studi  perilaku  belajar  (Zimmerman,  2002)
menunjukkan bahwa siswa yang malas tidak hanya
gagal akademik, tetapi juga berpotensi mengganggu
siswa lain.



172

3. Berbuat Bising, Mengganggu, dan Mengacaukan
Suasana Belajar

Termasuk:

a. Ribut di kelas,

b. Mengganggu teman,

c. Bercanda berlebihan,

d. Menciptakan kekacauan.

Dalil dan Fikih

Perilaku ini termasuk su’ al-adab (akhlak buruk)
dan dzulm karena merusak hak teman untuk
belajar.

Data Akademik

Penelitian classroom management (Emmer & Sabornie,
2015) menunjukkan bahwa perilaku disruptif siswa
menurunkan efektivitas pembelajaran hingga 50%.

4. Melanggar Batas Interaksi Gender
Termasuk:

a. Pacaran di lingkungan sekolah,

b. Berduaan (khalwat) dengan lawan jenis,

c. Sentuhan fisik yang tidak pantas,

d. Komunikasi yang menjurus pada perilaku seksual.



173

Dasar Fikih

a. Larangan khalwat adalah iyjma’: “Tidak
berkhalwat seorang laki-laki dengan perempuan
kecuali syaitan menjadi pihak ketiga.”

b. Termasuk dalam fahisyah yang wajib dijauhi.

Data Akademik

Penelitian perilaku remaja menunjukkan bahwa
pelanggaran batas pergaulan dapat menurunkan fokus

belajar dan meningkatkan risiko kenakalan (Santrock,
2018).

5. Ketidakjujuran Akademik
Termasuk:

a. Menyontek saat ujian,

b. Plagiarisme tugas,

c. Memalsukan tanda tangan,

d. Memanipulasi data atau nilai.

Dalil Fikih

a. Termasuk ghisy (penipuan) dan kidzib (dusta),
sehingga hukumnya haram.

b. Nabi bersabda: “Barang siapa menipu kami,
maka ia bukan golongan kami.”



174

Data Akademik

Penelitian akademik (McCabe, 2012) menyebutkan
bahwa 70% kasus ketidakjujuran siswa berasal dari
lemahnya kontrol diri dan budaya sekolah yang
permisif.

6. Melanggar Aturan Sekolah dan Ketidakdisiplinan
Termasuk:

a. Sering terlambat,

b. Tidak hadir tanpa alasan,

c. Bolos,

d. Berpakaian tidak sesuai aturan.

Dasar Fikih

Disiplin termasuk adab syar‘i; melanggar aturan
sekolah sama dengan melanggar akad komitmen ( ‘ahd),
sedangkan Allah memerintahkan menepati janji (QS.
Al-Ma’idah:1).

Data Akademik

Studi manajemen sekolah (Hoy & Miskel, 2013)
menunjukkan bahwa disiplin siswa sangat berkorelasi
dengan prestasi belajar dan iklim sekolah.

7. Melakukan Bullying atau Kekerasan

Termasuk:



175

a. Memukul,

b. Mengejek,

c. Merundung teman,

d. Ancaman fisik atau verbal.

Prespektif Fikih Pendidikan

Tergolong dzulm (kezaliman). Setiap tindakan
menyakiti tanpa hak adalah haram.

Data Akademik

Studi WHO (2020) menunjukkan bahwa bullying
menyebabkan trauma psikologis, menurunkan prestasi,
dan meningkatkan risiko depresi.

8. Menggunakan Gawai/Gadget Secara Salah
Termasuk:

a. Bermain game saat pelajaran,
b. Membuka konten porno,

c. Menyebar hoaks,

d. Merekam guru tanpa izin.

Dasar Fikih

Tergolong laghw (perbuatan sia-sia) atau haram jika
mengandung maksiat. Mengganggu hak orang lain
untuk fokus.



176

9. Merusak Lingkungan Sekolah
Termasuk:

a. Mencoret-coret meja,
b. Merusak fasilitas,
c. Buang sampah sembarangan.

Fikih

Tergolong ifsad (perusakan). Larangan ini jelas dalam
QS. Al-Bagarah: 205: “Janganlah kalian membuat
kerusakan di muka bumi.”

Data Akademik

Penelitian  lingkungan sekolah  (Harper, 2015)
menunjukkan  bahwa lingkungan yang  bersih
berpengaruh positif terhadap motivasi belajar.

10. Tidak Menjaga Kebersihan dan Kerapian Diri
Termasuk:

a. Pakaian kotor,

b. Tidak rapi,

c. Bau badan,

d. Tidak mematuhi standar kebersihan.

Fikih

Kebersihan adalah bagian dari iman (thaharah).
Pelanggaran ini menunjukkan ketidakdisiplinan adab.



177

Data Akademik

Hasil riset kesehatan sekolah menunjukkan bahwa
kebersihan siswa berkaitan dengan kesehatan mental
dan kenyamanan teman sekelas (WHO School Hygiene,
2019).

11. Kurang Sopan dalam Berbicara
Termasuk:

a. Berbicara kasar,
b. Berkata kotor,
c. Mengeluarkan makian.

Fikih

Nabi melarang ucapan kotor:
"Seorang mukmin bukanlah pencela dan bukan pula
pengucap kata-kata kotor.”

Data Akademik

Penelitian linguistik pendidikan (Hancock, 2016)
menunjukkan bahwa bahasa kasar mengganggu
keharmonisan sosial dan menghambat pembentukan
karakter.

12. Menjauhi Tanggung Jawab Sosial di Sekolah
Termasuk:

a. Tidak mau kerja kelompok,



178

b. Tidak mau berpartisipasi dalam tugas lingkungan,
c. Egois terhadap teman.

Dasar Fikih

Terlantar dalam amanah sosial dan ukhuwah. Islam
menekankan tolong-menolong dalam kebajikan (QS.
Al-Ma'idah: 2).

Data Akademik

Psikologi sosial menyatakan bahwa siswa yang tidak
berpartisipasi  dalam  kegiatan sosial cenderung
memiliki kompetensi sosial rendah (Eisenberg, 2015).

D. Etika Penggunaan Media dan Gawai dalam
Pembelajaran

Perkembangan teknologi digital membawa gawai,
media pembelajaran elektronik, dan internet menjadi
bagian penting dari proses pendidikan modern. Dalam
perspektif syariat, penggunaan gawai bukan hanya
persoalan teknis, tetapi terkait dengan nilai moral, adab,
dan hukum syariat. Etika syariat dalam penggunaan
media pembelajaran bertujuan memastikan bahwa
teknologi mendukung thalabul ‘ilm, bukan merusaknya.

Di era digital, penelitian akademik menunjukkan bahwa
penggunaan gawai yang tidak terkontrol dapat
menurunkan fokus belajar, mengganggu interaksi
sosial, dan meningkatkan akses terhadap konten negatif
(Rosen, 2018). Karena itu, etika syariat menjadi



179

kerangka normatif yang mengarahkan penggunaan
teknologi secara aman dan bermartabat.

1. Etika Niat dan Tujuan Penggunaan Media

Penggunaan gawai harus dilandasi niat mencari ilmu
dan kebajikan, bukan hiburan yang melalaikan.

Perspektif Syariat

a. Kaidah fikih: “Al-umiir bi magashidiha’ (Setiap
perbuatan tergantung niatnya).

b. Menggunakan teknologi untuk maksiat termasuk
haram; menggunakannya untuk kebaikan
termasuk amal saleh.

Data Akademik

Studi motivasi belajar berbasis teknologi (Lee, 2020)
menunjukkan bahwa siswa yang menggunakan gawai
dengan tujuan akademik memiliki performa lebih stabil
daripada siswa yang menggunakan gawai untuk hiburan
selama kelas.

2. Etika Menjaga Fokus dan Menghindari Distraksi
Digital

Distraksi digital adalah pelanggaran besar dalam
pembelajaran berbasis teknologi.



180

Syariat

a. Membuka aplikasi yang tidak relevan termasuk
laghw (perbuatan sia-sia).

b. Melalaikan kewajiban belajar hukumnya makruh
jika ringan, dan haram jika mengabaikan amanah.

Data Akademik

Rosen (2018) menemukan bahwa:

a. 80% siswa yang menggunakan ponsel selama
kelas kehilangan fokus dalam 5 menit.

b. Distraksi digital menurunkan efektivitas belajar
hingga 40-60%.

3. Etika Menjaga Kesucian Konten (Content Purity)

Gawai membuka akses ke konten yang tidak sesuai
syariat.

Larangan Syariat

a. Haram membuka konten pornografi, kekerasan,
atau fitnah (ghibah, namimah).
b. Haram menyebarkan konten hoaks (termasuk

dalam kadzib, dusta).
c. Wajib menghindari konten yang merusak akhlak.

Data Akademik

Penelitian WHO (2020) menunjukkan bahwa paparan
konten negatif digital pada remaja meningkatkan:



181

a. Agresivitas,
b. Kecemasan,
c. Penurunan prestasi akademik.

4. Etika Keadilan dalam Penggunaan Media

Guru wajib memastikan bahwa penggunaan media tidak
menimbulkan diskriminasi akses digital.

Syariat

Prinsip ‘adl (keadilan) mengharuskan guru
menghitung keseimbangan antara tugas digital
dan akses siswa yang berbeda-beda.

Data Akademik

Penelitian digital divide (OECD, 2021) menunjukkan
bahwa ketimpangan akses gawai menghasilkan:

a. Kesenjangan nilai,
b. Ketidakadilan akademik,
c. Stres pada siswa dari keluarga ekonomi rendah.

5. Etika Keamanan Digital (Digital Safety)

Syariat melarang tindakan yang merugikan diri sendiri
dan orang lain (la dharar wa la dhirar).

Syariat

a. Dilarang memberikan data pribadi pada situs tidak
aman.



182

b. Dilarang membuat akun palsu atau meretas
(termasuk ghalam dan sarigah digital).

c. Wajib menjaga privasi guru dan teman (larangan
tajassus, memata-matai).

Data Akademik

Risiko keamanan digital meningkat 3 kali lipat sejak
pembelajaran daring.Studi “Online Safety for Students”
(UNICEF, 2022) menunjukkan:

a. 1 dari 4 siswa mengalami pencurian data digital.
b. 35% siswa pernah mengalami perundungan digital
(cyberbullying).

6. Etika Pengambilan Gambar, Video, dan
Rekaman

Penggunaan kamera gawai memiliki batas syariat.

Larangan Syariat

a. Dilarang merekam guru atau teman tanpa izin
(termasuk pelanggaran privasi).

b. Haram menyebarkan video tanpa hak (termasuk
ghasb dan tasyhir mempermalukan).

c. Wajib menjaga kehormatan ( ‘irdh) sesama
manusia.

Data Akademik

Penelitian privacy in education (Livingstone, 2019)
menunjukkan bahwa rekaman tanpa izin menyebabkan:



183

a. Ketegangan psikologis,
b. Retaknya hubungan guru siswa,
c. Efek jangka panjang pada keamanan emosional.

7. Etika Menghindari Ketergantungan Gawai
Gawai adalah alat, bukan pusat aktivitas pembelajaran.

Perspektif Syariat

a. Ketergantungan yang berlebihan termasuk israf
(berlebihan).

b. Menghabiskan waktu di luar keperluan termasuk
pemborosan waktu yang dilarang.

Data Akademik

Riset kecanduan digital (Kuss & Griffiths, 2017)
menyimpulkan bahwa kecanduan gawai menyebabkan:

a. Penurunan kemampuan konsentrasi,
b. Peningkatan stres,
c. Penurunan nilai akademik.

8. Etika Interaksi Virtual (Online Adab)

Dalam pembelajaran daring atau penggunaan platform
digital, siswa dan guru wajib menjaga adab.

Syariat

a. Dilarang menggunakan kata-kata kasar di ruang
digital (fuhsy, rafats).



184

b. Dilarang chat privat tidak perlu antara lawan jenis
(mencegah fitnah).

c. Wajib menjaga sopan santun seperti dalam kelas
fisik.

Data Akademik

Riset komunikasi digital (Herring, 2020) menunjukkan
bahwa kelas daring menjadi lebih efektif ketika siswa:

a. Menghindari komentar negatif,
b. Menggunakan bahasa sopan,
c. Mengikuti aturan interaksi yang jelas.

9. Etika Penggunaan Gawai oleh Guru
Guru sebagai teladan harus:

a. Tidak bermain HP saat mengajar,

b. Tidak membuka konten non-pembelajaran,

c. Tidak memberikan tugas digital berlebihan,

d. Memastikan media yang dipilih sesuai syariat.

Syariat

Perbuatan guru yang melalaikan tugas masuk kategori
khiyanah (pengkhianatan amanah).

Data Akademik

Penelitian guru digital literacy (Rahman, 2021)
menunjukkan bahwa keberhasilan integrasi media
digital sangat bergantung pada:



185

a. Profesionalitas guru,

b. Kontrol diri,

c. Kualitas pemilihan platform,
d. Keteladanan guru.

E. Penyimpangan dalam Pembelajaran dan
Hukumnya

Dalam literatur Islamic Education Ethics dan penelitian
pendidikan modern, penyimpangan dalam proses
pembelajaran dikategorikan sebagai segala bentuk
perilaku guru maupun siswa yang keluar dari prinsip
amanah, kejujuran, profesionalitas, serta adab belajar-
mengajar. Fikih memandang penyimpangan ini sebagai
perbuatan yang mengurangi keberkahan ilmu, merusak
tatanan pendidikan, dan dapat berimplikasi hukum
haram jika menyebabkan madharat (darar).

1. Penyimpangan oleh Guru

Berdasarkan kajian akademik (Al-Attas, 1991; Al-
Zaruji, Ta ‘lim al-Muta ‘allim; Tafsir, 2012; Rahman,
2020):

a. Mengajar tanpa persiapan atau lalai dari tugas
profesional

Dalam figh al-mihnah al-ta ‘limiyyah (fikih profesi
guru), kelalaian disebut tagsir, yakni mengurangi
kualitas tugas hingga merugikan peserta didik.Dalam
UU Guru dan Dosen (No.14/2005) juga disebut sebagai
pelanggaran profesionalitas. Hukumnya: haram bila



186

menyebabkan kerugian belajar, karena melanggar
amanah (QS. An-Nisa: 58).

b. Manipulasi nilai, ketidakjujuran akademik, atau
diskriminasi terhadap siswa

Kajian etika pendidikan menunjukkan bahwa
objektivitas guru merupakan dasar kredibilitas
akademik (Noddings, 2005).Dalam fikih, kezaliman
(zulm) adalah haram secara mutlak.Hukumnya: haram
karena termasuk pemalsuan (tazyif) dan kezaliman.

c. Menerima suap atau imbalan dari siswa/ortu
untuk menaikkan nilai

Dalam fikih ini termasuk risywah (suap) yang
diharamkan secara qath‘i (¢ S0 4 ol
3 yall ) Penelitian etika pendidikan  juga
memandangnya  sebagai  academic  corruption.

Hukumnya: haram lighairih (haram karena merusak
keadilan akademik).

d. Tidak hadir mengajar tanpa alasan syar‘i
(mengingkari hak siswa)

Data akademik mengenal istilah feacher absenteeism
sebagai penyebab utama learning loss.Dalam fikih,
mengambil gaji tapi tidak melaksanakan amanah
hukumnya haram, termasuk kategori ghasab al-ujrah
(memakan gaji tanpa kerja).

d.Pelecehan verbal, emosional, atau fisik kepada



187

siswa

Studi pendidikan menunjukkan efek negatif terhadap
psikologis siswa.Dalam syariat termasuk menyakiti
orang lain (ida’), maka haram.

B. Penyimpangan oleh Siswa

Merujuk penelitian perilaku siswa (Arifin, 2018;
Jalaluddin, 2012) serta kitab adab (Ibn Jama’ah, Al-
Zarnuji):

1. Plagiarisme dan kecurangan akademik
(mencontek)

Dalam  akademik, 1ini  pelanggaran  academic
integrity.Dalam syariat, termasuk ghisy (kecurangan),
Rasulullah bersabda:“Barang siapa menipu maka ia
bukan dari golongan kami.”Hukumnya: haram.

2. Tidak menghormati guru, membantah, atau
melawan saat proses pembelajaran

Penelitian etika pendidikan menyebut hormat kepada
guru sebagai fondasi classroom engagement.Dalam
fikih adab, durhaka kepada guru termasuk merendahkan
martabat ilmu.Hukumnya: makruh tahrimi menuju
haram bila menghinakan guru (ihtigar al-mu ‘allim).

3. Membolos, tidak serius belajar, atau malas dalam
menunaikan tugas



188

Student  disengagement  menurunkan  efektivitas
pendidikan.Dalam fikih termasuk menyia-nyiakan
amanah ilmu.Hukumnya: makruh, bisa menjadi haram
jika mengakibatkan kerusakan diri (kebodohan yang
disengaja).

4. Menggunakan gawai untuk hal haram saat
pembelajaran

Dipandang sebagai digital misconduct, mengganggu
fokus kognitif.Dalam fikih termasuk lahw al-muharram
(permainan yang melalaikan).Hukumnya: makruh,
bisa haram jika menyebabkan fitnah atau pornografi.

5. Bullying terhadap teman

Penelitian psikologi pendidikan mengklasifikasikan
sebagai pelanggaran berat.Dalam syariat, bullying
termasuk i ‘tidad’ (melampaui batas). Hukumnya: haram.

C. Penyimpangan dalam Materi Pembelajaran

1. Mengajarkan materi yang bertentangan dengan
akidah

Dalam fikih disebut ta ‘lim ma yudill (mengajarkan hal
menyesatkan). Hukumnya: haram karena masuk
kategori penyimpangan akidah.

2. Materi yang memberi petunjuk pada maksiat
(misalnya membuat konten amoral, kekerasan,
pornografi)



189

Studi pendidikan menolak materi yang meningkatkan
perilaku deviatif.Dalam fikih disebut ta ‘lim al-ma ‘siyah
(mengajarkan kemaksiatan). Hukumnya: haram.

D. Penyimpangan dalam Evaluasi Pembelajaran

Data akademik (Brookhart, 2017; McMillan, 2020)
menunjukkan bentuk pelanggaran evaluasi:

1. Guru memberikan soal tidak sesuai kompetensi
Fikih menganggapnya kelalaian profesional (tagsir).
2. Manipulasi hasil ujian

Diharamkan karena ghisy.

3. Memberi hukuman tidak proporsional saat
evaluasi

Dilarang karena masuk kategori ta ‘dzib (menyiksa)
bukan ta 'dib (mendidik).

. Implikasi Hukum Umum dalam Fikih

Jenis Hukum Fikih Catatan fikih

Penyimpangan

Kecurangan Haram Termasuk ghisy

akademik

Kelalaian Haram bila | Termasuk fagsir

profesional guru | merugikan siswa

Tidak hadir | Haram Termasuk

mengajar memakan  gaji
batil




190

Bullying Haram Termasuk zulm

Tidak hormat | Makruh Haram |ergantung kadar

kepada guru penghinaan
Materi Haram Masuk ta ‘lim al-
sesat/maksiat dalal

Penyalahgunaan |akruh Haram Jika merusak

gawai akhlak

E. Etika Interaksi Guru—Siswa Lintas Gender

Interaksi antara guru dan siswa yang berbeda jenis
kelamin (laki-laki dan perempuan) merupakan bagian
dari realitas pendidikan modern. Kajian akademik
menunjukkan  bahwa  interaksi  lintas  gender
berkontribusi pada keberhasilan pembelajaran bila
dilakukan secara profesional, etis, dan sesuai norma. Di
sisi lain, literatur fikih menekankan perlunya menjaga
batasan (hudud syar iyyah) untuk menghindari fitnah,
pelecehan, dan hubungan tidak sehat.

Kajian yang digunakan meliputi:

1. Fikih interaksi sosial (Ibn Hajar, Nawawi, Yusuf
al-Qaradawi).

2. Etika pendidikan Islam (Al-Attas, Al-Zarnuji, Ibn
Jama’ah).

3. Penelitian akademik tentang gender interaction
(Sadker & Sadker, 2010; UNESCO Gender &
Education Report 2022; ILO-UNICEF Teacher
Conduct 2021).




191

4. Guidelines on Sexual Harassment in Schools
(UNESCO, 2020).

F. Prinsip Dasar Interaksi Lintas Gender dalam
Syariat

Dalam fikih sosial (figh al-mu ‘aGmalah al-jinsiyyah)
terdapat empat prinsip utama:

1. Menjaga kehormatan (hifz al-‘irdh)
Interaksi tidak boleh mengarah pada pelecehan,
godaan, atau merendahkan martabat guru maupun
siswa.

2. Menjaga batas pandangan dan komunikasi (ghadh
al-basar & husn al-kalam)
Interaksi harus profesional, tidak menggoda, tidak
lembut berlebihan (khudu ‘ fi al-qawl).

3. Mencegah khalwat dan fitnah
Larangan khalwat (berduaan tanpa mahram)
merupakan kaidah utama untuk mencegah
penyimpangan.

4. Niat pendidikan dan profesionalisme
Fokus interaksi harus untuk transfer ilmu, bukan
relasi personal.

G. Etika Interaksi bagi Guru terhadap Siswa Lintas
Gender (Data Akademik Fikih)

Penelitian etika profesi guru (UNESCO 2020; ILO
2019; Al-Qaradawi 1995) menunjukkan prinsip berikut:



192

1. Profesionalisme Komunikasi

a. Guru wajib menggunakan bahasa netral, tidak
menggoda, dan tidak emosional.

b. Fikih menyebut larangan khudu ‘ fi al-gaw! (QS.
Al-Ahzab 32) yaitu melembutkan suara yang
bisa menimbulkan fitnah.

c. Akademik menegaskan gender-responsive
communication adalah standar internasional.

2. Menjaga Jarak Fisik yang Wajar

a. Hindari sentuhan fisik kecuali darurat (misal
pertolongan pertama).

b. Riset psikologi pendidikan mengaitkan sentuhan
non-profesional dengan school harassment.

3. Menghindari Khalwat Modern

a. Tidak berduaan di ruang tertutup.

b. Tidak menghubungi siswa lawan jenis secara
personal di luar kepentingan akademik.

c. Dalam fikih: larangan khalwat bersifat gath ‘i

(tegas).

4. Transparansi Interaksi

a. Melibatkan pihak ketiga bila perlu: guru lain, wali
kelas, kelompok belajar.
b. Dalam kebijakan akademik disebut open-door

policy.



193

5. Batasan dalam Media Digital

a. Tidak mengirim pesan pribadi yang tidak terkait
pelajaran.

b. Tidak menggunakan emoji intim, voice note
lembut, atau percakapan larut malam.

c. Dalam fikih: masuk kategori fitnah digital yang
hukumnya makruh — haram tergantung
risikonya.

6. Kesetaraan dan Non-Diskriminasi

a. Guru tidak boleh memihak siswa lawan jenis.
b. Penelitian gender (Sadker, 2010) menunjukkan
bias gender sering terjadi tanpa disadari.

7. Penampilan Guru

a. Pakaian guru harus menutup aurat, rapi, dan tidak
provokatif.

b. Dalam fikih disebut libas al-hisymah (pakaian
terhormat).

H. Etika Interaksi bagi Siswa terhadap Guru Lintas
Gender

Berdasarkan kajian adab murid (Ibn Jama’ah; Al-
Zarnuji) dan riset perilaku siswa:



194

1. Sopan santun dan hormat

a. Siswa dilarang berbicara dengan nada genit,
menggoda, atau melecehkan guru.

b. Dalam fikih: termasuk su’ al-adab dan taklif al-
fitnah yang mendekati haram.

2. Menjaga pandangan dan adab visual

a. Tidak menatap guru secara berlebihan dengan niat
tidak baik.

b. Penelitian moral behavior menunjukkan visual
misconduct adalah akar pelecehan.

3. Tidak berkomunikasi pribadi tanpa kepentingan
akademik

a. Termasuk pesan pribadi, curhat, atau percakapan
emosional.
b. Dalam syariat: mencegah relasi tidak sehat.

4. Sikap dalam ruang pembelajaran

a. Duduk teratur, tidak mendekati guru secara fisik
tanpa alasan pembelajaran.

b. Data akademik menunjukkan appropriate student
behavior meningkatkan kenyamanan gender.



195

I. Pedoman Interaksi dalam Pembelajaran

1. Di dalam kelas

a. Guru tetap berada pada posisi terbuka, terlihat
oleh banyak orang.

b. Interaksi dilakukan dengan suara wajar, tidak
terlalu pelan atau menggoda.

c. Siswa laki-laki dan perempuan bisa bercampur
bila diatur adabnya.

2. Di luar Kkelas

a. Tidak berduaan di ruang kantor tanpa saksi.

b. Semua konsultasi akademik dilakukan dengan
pintu sedikit terbuka / ruang transparan.

c. Aktivitas bimbingan akademik harus
terdokumentasi.

3. Komunikasi digital

Berdasarkan Digital Ethics for Teachers (UNESCO
2021):

a. Gunakan platform resmi (Google Classroom, WA
Grup kelas) bukan chat pribadi.

b. Setiap pesan harus bersifat akademik, tidak
panjang, tidak personal.

c. Hindari percakapan setelah jam belajar kecuali
darurat.



196

E. Batasan Syariat dalam Interaksi Gender

Tidak boleh khalwat

Tidak boleh menyentuh tanpa alasan syar‘i

Tidak boleh bicara menggoda atau emosional
Tidak boleh memuji fisik lawan jenis

Tidak boleh membuka aurat atau berpakaian tidak
pantas

. Tidak boleh bercanda yang mengarah pada
ketertarikan personal

nNhwbh =

o)

Pelanggaran batasan ini dalam fikih masuk kategori:

a. Maksiat sosial,

b. Fitnah,

c. Zara’i’ al-mafsadah (pintu kerusakan yang harus
ditutup).



197

BAB IX
ISU KONTEMPORER DALAM FIKIH
PEMBELAJARAN

A. Fikih Pembelajaran di Era Digital

Berikut uraian sistematis dan akademik mengenai fikih
pembelajaran di era digital, menggabungkan prinsip-
prinsip fikih klasik (kaidah, adab, hukum), temuan
penelitian kontemporer, dan pedoman internasional
tentang keselamatan digital. Fokusnya: hukum, etika,
implikasi pedagogis, dan rekomendasi
kebijakan/praktik untuk lembaga pendidikan Islam.

1. Pendahuluan dan Kerangka Teoritis

Fikih pembelajaran di era digital menempatkan
aktivitas thalab al-‘ilm (pencarian ilmu) pada konteks
teknologi informasi platform daring, media sosial,
aplikasi pembelajaran, dan gawai. Kerangka analisis
memadukan: (a) kaidah fikih klasik (mis. maqgasid al-
syari‘ah: hifz al-din, hifz al-‘aql, hifz al-nasl, hifz al-
mal, hifz al-nafs), (b) prinsip adab thalabul-‘ilm (ikhlas,
akhlak, penghormatan), dan (c) evidence-based findings
dari riset pendidikan digital dan pedoman internasional
keselamatan anak daring. Synthesis ini menuntun pada
rumusan hukum dan pedoman praktik yang kontekstual.



198

2. Isu-Isu Utama dan Analisis Hukum Fikih

a. Niat, Tujuan, dan Maqasid: Validitas Aktivitas
Digital sebagai Ibadah Ilmiah

Kaidah: niat menentukan hukum; penggunaan digital
untuk thalabul-‘ilm terhitung ibadah bila niatnya ikhlas
(al-umiir bi maqashidhiha).Implikasi: platform digital
yang mempercepat akses ilmu adalah mubah/mandub
bila digunakan untuk tujuan kebaikan; menjadi
makruh/haram  jika melahirkan kerusakan (mis.
pornografi, hoaks). Penekanan riset: motivasi
penggunaan (akademik vs hiburan) memengaruhi
outcome belajar.

b. Konten: Kehalalan/Keharaman Materi Digital

Analisis fikih: menyebarkan atau mengajarkan konten
yang merusak akidah/akhlak hukumnya haram (ta‘lim
al-ma‘siyah / ta‘lim al-dalal).Bukti akademik: paparan
konten negatif menimbulkan efek buruk psikososial dan
perilaku; oleh karena itu filter dan seleksi konten
menjadi kewajiban institusi dan pendidik.

c. Privasi, Martabat, dan Kehormatan (Israr, ‘Irdh)

Kaidah fikih: menjaga rahasia, tidak menjelekkan, dan
tidak memfitnah adalah wajib. Merekan, menyebar,
atau memanfaatkan data pribadi siswa/guru tanpa i1zin
masuk kategori ghibah/tajassus berdampak hukum etis
dan sosial.Rekomendasi praktis: kebijakan persetujuan
tertulis, pembatasan perekaman, dan prosedur



199

redaksional sebelum publikasi. Pedoman internasional
menekankan perlindungan anak dan privasi.

d. Interaksi Guru Siswa dan Batas Gender di Ranah
Digital

Prinsip: larangan ~ khalwat, = menjaga  batas
pandangan/percakapan, dan menghindari komunikasi
pribadi yang dapat memicu fitnah tetap berlaku di
medium digital. Chat pribadi malam hari, pengiriman
pesan emosional, atau penggunaan platform non-resmi
dianggap bermasalah menurut standar fikih adab.

e. Keamanan Digital, Diskriminasi Akses (Digital
Divide) dan Keadilan (‘'Adl)

Analisis: kewajiban syar‘i untuk menegakkan keadilan
menuntut lembaga memperhatikan akses teknologi jika
soal, tugas, atau ujian mengandalkan gawai sehingga
menimbulkan ketidakadilan sosial maka kebijakan
tersebut problematis secara etis dan perlu mitigasi.
Dokumen kebijakan internasional menyorot pentingnya
inklusi dan proteksi anak.

f. Integritas Akademik dan Otentisitas Penilaian

Konteks digital: kemudahan menyontek, plagiarisme,
atau manipulasi data menuntut aturan penilaian yang
disesuaikan. Dalam fikih, menipu adalah haram
evaluasi daring harus dirancang untuk mencegah ghisy
dan menjaga keadilan.



200

3. Dampak Pendidikan Temuan Akademik Singkat

Penggunaan media interaktif (video, AR/VR, LMS)
meningkatkan motivasi dan aksesibilitas pembelajaran
agama jika dipandu dengan kurikulum yang memuat
adab digital. (studi literatur PAI dan digital). Risiko:
distraksi, kecanduan, paparan konten negatif, dan
peningkatan kasus cyberbullying; UNICEF/UNESCO
menekankan kebijakan perlindungan anak dan literasi
digital di sekolah.

4. Prinsip Fikih Operasional untuk Praktik
Pembelajaran Digital

Ringkasan prinsip yang bisa dijadikan kebijakan
operasional lembaga:

a. Niat dan Tujuan: semua aktivitas digital harus
jelas tujuan pendidikannya; dokumentasikan
tujuan pembelajaran.

b. Seleksi Konten: kuratif materi harus disaring
untuk kesesuaian akidah dan etika.

c. Perlindungan Privasi: aturan persetujuan
(informed consent), kebijakan perekaman, dan
tata kelola data.

d. Keadilan Akses: alternatif non-digital atau
dukungan bagi siswa tanpa akses.

e. Etika Interaksi: platform resmi, komunikasi
publik/terdokumentasi, larangan chat pribadi yang
bersifat personal.



201

f. Integritas Evaluasi: desain asesmen autentik,
proktor daring etis, dan pembelajaran berbasis
tugas yang mengurangi peluang kecurangan.

g. Pengembangan Kompetensi Guru: wajib pelatihan
literasi digital, moderasi konten, dan adab digital
menurut perspektif Islam.

5. Rekomendasi Kebijakan Institusional

a. Kebijakan Perlindungan Anak & Privasi sesuai
pedoman UNICEF/UNESCO (informed consent,
reporting mechanism, safe reporting channels).

b. Standar Kurikulum PAI Digital: kurikulum
memuat modul adab digital (tasawwur adab, etika
bermedia) dan literasi informasi. Protokol
Interaksi: konsultasi di ruang terbuka atau melalui
platform resmi; rekaman hanya dengan izin;
larangan khalwat versi digital.

c. Inklusi dan Kompensasi Akses: penyediaan
perangkat pinjaman, paket offline
(flashdisk/printed), atau penjadwalan ulang untuk
siswa tanpa akses.

d. Pelatihan Guru: digital pedagogical skills + etika
fikih; sertifikasi kompetensi digital tenaga PAL

6. Contoh Formulasi Hukum Fikih Singkat

a. Menggunakan konten pembelajaran Islami
melalui platform video: mubah/mandub jika
tujuan dan konten sesuai; haram apabila memuat
unsur syubhat/ghult.



202

b. Guru merekam murid tanpa izin: haram
(melanggar kehormatan dan privasi).

c. Menetapkan ujian yang hanya bisa diakses online
tanpa opsi lain makruh/haram bila menimbulkan
ketidakadilan akses.

d. Menggunakan chat pribadi antara guru dan murid
lawan jenis di luar jam akademik tanpa saksi:
makruh haram bila menimbulkan fitnah.
Formulasi ini harus diagihkan dalam pedoman
lembaga yang legal dan terperinci.

7. Agenda Riset dan Pengembangan

a. Studi empiris efektivitas modul adab digital
berbasis fikih di madrasah / pesantren.

b. Pengembangan instrumen penilaian otentik yang
meminimalkan ghisy di lingkungan daring.

c. Kajian hukum fikih kontemporer terkait
privacy/data protection (perlindungan haqq al-
‘irdh dalam dunia siber).

d. Evaluasi program pelatihan literasi digital PAI
dan dampaknya terhadap moderasi beragama.
(beberapa studi awal 2023-2025
merekomendasikan SLR dan RCT).

B. Pemblajaran Seksual Syariat di Sekolah
1. Pendahuluan

Pendidikan seksual di sekolah merupakan bagian
penting dari pembentukan karakter, moral, dan
kesehatan reproduksi siswa. Dalam perspektif fikih



203

pembelajaran, pendidikan ini tidak hanya menekankan
aspek biologis, tetapi juga akhlak, adab, dan batas
syariat, sehingga siswa mampu memahami fungsi
tubuh, menjaga aurat, dan berinteraksi dengan lawan
jenis sesuai aturan Islam.

Kajian akademik digunakan sebagai dasar, meliputi:

1. Penelitian pendidikan seksualitas remaja
(UNESCO, 2021; WHO, 2020)

2. Studi pendidikan Islam (Al-Zarnuji, Ta ‘lim al-
Muta ‘allim; Al-Attas, 1991)

3. Penelitian psikologi perkembangan remaja
(Santrock, 2020; Arifin, 2018)

2. Tujuan Pembelajaran Seksual Syariat

a. Menjaga Aurat dan Kehormatan Diri

Pendidikan menekankan hifz al- ‘irdh (QS. An-Nur: 30—
31), yaitu menjaga aurat dan perilaku yang
menimbulkan fitnah.Data akademik menunjukkan
siswa yang mendapat pendidikan adab seksual Islami

memiliki tingkat perilaku seksual riskan lebih rendah.
(UNESCO, 2021)

b. Mencegah Perilaku Seksual Pra-nikah

Pendidikan syariat menekankan za ‘aruf dan interaksi
halal sesuai aturan Islam.Studi WHO (2020)
menyatakan edukasi seks yang berbasis nilai agama



204

efektif menurunkan kasus kehamilan remaja dan
perilaku berisiko.

c. Menanamkan Kesadaran Hormon dan
Perkembangan Tubuh.

Menjelaskan perubahan biologis sesuai usia (pubertas,
menstruasi, mimpi basah) dengan adab
Islami.Penelitian psikologi perkembangan (Santrock,
2020) menyatakan pemahaman biologis yang
dipadukan dengan nilai moral mengurangi kecemasan
remaja.

d. Pembentukan Karakter dan Akhlak Seksual

Pendidikan ini menekankan pengendalian nafsu, etika
interaksi lawan jenis, dan tanggung jawab diri.Kajian
Al-Attas dan Al-Zarnuji menegaskan tarbiyah al-nafs
sebagai inti pendidikan Islami.

3.Materi Pembelajaran Seksual Syariat di Sekolah

Berdasarkan data akademik dan kaidah fikih:

a. Pemahaman Tubuh dan Reproduksi.Biologi dasar
(organ reproduksi, menstruasi, mimpi basah)Fikih
terkait kebersihan (faharah) dan ibadah yang
dipengaruhi biologis (wudhu, mandi junub).

b. Adab Interaksi Lawan Jenis.Tidak melakukan
sentuhan atau khalwat (figh al-mu‘amalah).Menjaga
pandangan dan ucapan (hifz al-basar wa al-lisan)

c. Perilaku Seksual dan Hukumnya



205

Penjelasan bahwa hubungan seksual sebelum menikah
hukumnya haram (zina).Data akademik menunjukkan
siswa yang memahami hukum syariat memiliki risiko
perilaku seksual premarital lebih rendah (UNESCO,
2021)

d.

Pencegahan Pelecehan dan Kekerasan
Seksual.Mengenalkan  konsep  consent  sesuai
usia.Strategi menghadapi bullying seksual dan
kekerasanWHO (2020) menunjukkan pendidikan
seks berbasis agama meningkatkan kesiapan anak
menghadapi pelecehan seksual.

Etika Digital dan Pornografi.Larangan mengakses
konten pornografi dan penyebaran gambar intimData
akademik: paparan pornografi digital meningkatkan
perilaku seksual riskan dan stres psikologis remaja
(Livingstone, 2019)

. Metode Pengajaran Seksual Syariat

. Ceramah dan Diskusit TerstrukturGuru membahas

tema sesual buku teks Islami dan modul yang
disetujui syariat.

. Role Play Simulasi Situasi.Mengajarkan penolakan

terhadap perilaku negatif dan cara menghadapi
godaan.

Media Visual yang Halal.Diagram anatomi tubuh
tanpa konten eksplisit yang melanggar syariat.

. Penguatan Adab melalui Tugas dan Refleksi. Siswa

menulis jurnal tentang kontrol diri dan akhlak lawan
jenis.



206

e. Konseling Individu/Grup.Memberikan ruang bagi
siswa bertanya tentang pubertas, emosi, atau
masalah interaksi lawan jenis.

C. Fikih Gadget dan Media Sosial di Sekolah

Era digital membawa transformasi besar dalam
pendidikan. Gadget dan media sosial menjadi alat
belajar sekaligus tantangan etis dan hukum syariat.
Fikih pendidikan menekankan adab, batas syariat, dan
tujuan pembelajaran, sementara penelitian akademik
menyoroti dampak positif dan negatif penggunaan
teknologi di sekolah.

Kajian akademik digunakan sebagai dasar, meliputi:

a. Penelitian pendidikan digital dan literasi media
(UNESCO, 2021; Livingstone, 2019)

b. Studi psikologi pendidikan (Santrock, 2020;
Arifin, 2018)

c. Fikih pendidikan dan adab guru/siswa (Al-
Zarnuji, Ta ‘lim al-Muta ‘allim; Al-Attas, 1991)

Fungsi Gadget dan Media Sosial dalam
Pembelajaran

1. Alat Akses Informasi dan Referensi Akademik

Mempercepat pencarian ilmu, video tutorial, jurnal, e-
book, dan platform pembelajaran.Dalam perspektif
fikih, penggunaan gadget untuk thalabul-‘ilm adalah
mubah/mandub bila tujuan ikhlas untuk belajar.



207

2. Media Komunikasi Edukatif

Guru dan siswa dapat berinteraksi melalui platform
resmi (Google Classroom, Zoom, Teams).Etika syariat
menuntut komunikasi tetap sopan, jelas, dan
profesional.

3. Platform Kolaborasi

Media sosial digunakan untuk diskusi kelompok,
project learning, dan berbagi informasi akademik.Data
akademik  menunjukkan  penggunaan  platform
kolaboratif meningkatkan keterlibatan siswa dan

keterampilan sosial (UNESCO, 2021).

Prinsip Fikih dan Etika Penggunaan Gadget di
Sekolah

1. Niat dan Tujuan.Tujuan penggunaan gadget harus
jelas  untuk  pembelajaran  atau  kegiatan
akademik.Kaidah fikih: al-umir bi maqgashidiha
segala perbuatan dinilai berdasarkan niat.

2. Konten yang Halal dan Bermanfaat.Materi digital
harus  sesuai  syariat, tidak mengandung
pornografi, kekerasan, atau pembohongan.

3. Batas Interaksi dan Komunikasi.Pesan pribadi
antara guru dan siswa lawan jenis harus terbatas
pada kepentingan akademik.Hindari penggunaan
emoji intim, panggilan malam, atau chat pribadi
yang bersifat emosional.

4. Privasi dan Keamanan Digital. Tidak menyebarkan
foto atau data pribadi tanpa izin.Lembaga wajib



208

menetapkan SOP keamanan digital sesuai

pedoman UNESCO dan UNICEF.
5. Keadilan dan Inklusi.Siswa harus memiliki akses
yang sama terhadap perangkat

digital. Mengandalkan gadget saja tanpa alternatif
dapat menimbulkan ketidakadilan ( ‘adl).

6. Kontrol Diri dan Pengelolaan Waktu.Batasi
penggunaan gadget agar tidak mengganggu
belajar, ibadah, dan interaksi sosial.Penelitian
psikologi pendidikan menunjukkan self-regulation
mengurangi  kecanduan dan  meningkatkan
produktivitas (Santrock, 2020).

Strategi Implementasi di Sekolah

1. Kebijakan  Penggunaan  Gadget.Menetapkan
aturan jelas: jam penggunaan, platform resmi,
larangan konten negatif.Semua kegiatan digital
didokumentasikan untuk akuntabilitas.

2. Literasi Digital dan Etika Media Sosial.Guru dan
siswa dilatih untuk menggunakan gadget secara
etis.Modul meliputi keamanan data, etika
komunikasi, dan identifikasi konten tidak halal.

3. Pengawasan dan Monitoring,Penggunaan media
sosial di lingkungan sekolah harus diawasi oleh
guru/wali kelas.Memanfaatkan filter konten dan
monitoring parental control sesuai kaidah syariat.

4. Pelibatan Orang Tua.Orang tua diberi panduan
etika gadget di rumah dan pemantauan aktivitas
daring anak.



209

D. Fenomena Guru Tidak Amanah dan Hukum
Fikihnya

Kepercayaan merupakan fondasi utama hubungan
antara guru, siswa, orang tua, dan masyarakat. Ketidak-
amanahan guru (dishonesty,maladministrasi, atau
pelanggaran tanggung jawab) merupakan masalah
serius yang berdampak pada mutu pendidikan, moral
siswa, dan kredibilitas lembaga.Kajian akademik dan
syariat digunakan sebagai dasar, meliputi:

1. Penelitian perilaku guru dan integritas pendidikan
(UNESCO, 2019; ILO, 2021)

2. Kajian etika profesi guru dalam perspektif Islam
(Al-Zarnuji, Ta ‘lim al-Muta ‘allim; Al-Attas,
1991)

3. Fikih mu‘amalah dan hukum amanah (QS. Al-
Mu’minun: 8; Al-Baqgarah: 283)

4. Studi psikologi pendidikan mengenai dampak
guru tidak amanah terhadap siswa (Santrock,
2020)

1. Bentuk Fenomena Guru Tidak Amanah

Berdasarkan data akademik dan penelitian lapangan,
ketidak-amanahan guru dapat muncul dalam beberapa
bentuk:

a. Mengabaikan Tugas Profesional.Tidak hadir tanpa
alasan sah, meninggalkan jam mengajar.Data



2.

210

penelitian UNESCO (2019) menunjukkan guru yang
sering absen menurunkan motivasi dan prestasi
siswa.

. Mengajar Materi yang Merusak Akidah atau

Moral.Memberikan pelajaran yang menyimpang dari
nilai agama atau etika, termasuk materi kontroversial
yang merusak akhlak.

Penyalahgunaan =~ Wewenang. Memungut  biaya
tambahan secara ilegal, memberi perlakuan
diskriminatif, atau favoritisme.

. Manipulasi Data Akademik.Memalsukan nilai,

absensi, atau laporan kegiatan belajar.Penelitian ILO
(2021) menunjukkan praktik ini mengurangi
kepercayaan orang tua dan siswa terhadap institusi.

. Mengabaikan Keselamatan dan Kesejahteraan

Siswa.Tidak menegakkan protokol keselamatan,
kesehatan, dan hak-hak siswa.

Analisis Fikih terhadap Guru Tidak Amanah

Dalam perspektif fikih mu‘amalah dan akhlak profesi,
guru tidak amanah termasuk dalam kategori
pelanggaran amanah (khianah) dan dosa besar
(kaba’ir) karena merusak hak orang lain dan kewajiban
sosial. Landasan fikihnya antara lain:

a. .QS. Al-Mu’minun: 8: “Dan orang-orang yang
memelihara amanahnya dan janjinya’Ayat ini
menegaskan penjagaan amana dan guru lebih
utama dalam hal penjagaan amana ini berkaiatan



211

dengan profesinya: mengajar sesuai jadwal,
materi, dan integritas akademik.

b. Hadis: “Barang siapa yang tidak menunaikan
amanahnya, maka ia bukan termasuk golongan
kami” (HR. Ahmad). Hadis ini menegaskan
bahwa muslim yang melanggar amanah
hukumnya haram dan ini bila dikaitkan dengan
profesi guru lalai menjalankan tugasnya mengajar
itu sebagai perbuatan yang melalaikan tanggung

jawabnya,menyalahgunakan jabatan atau
memalsukan data masuk kategori haram dan dosa
sosial.

c. Kerusakan yang ditimbulkan termasuk mafsadah
yang harus dicegah.Guru tidak amanah merusak
akhlak  siswa, kualitas  pendidikan, dan
kepercayaan masyarakat.Dalam fikih, mencegah
kerusakan (sadd al-dhard’i ‘) termasuk kewajiban.

d. Hukum konsekuensi sosial dan akademik.Perlu
ada tindakan korektif: teguran, pemulihan
kerugian, atau sanksi administratif sesuai prinsip
syariat dan regulasi sekolah.

3. Dampak Akademik dan Sosial Guru Tidak
Amanah

a. Penurunan Kualitas Belajar  Siswa.Kurangnya
kehadiran  atau = pengajaran  mater1  salah
menyebabkan rendahnya prestasi

akademik.Penelitian UNESCO (2019) menunjukkan
siswa cenderung meniru perilaku tidak amanah guru.



212

. Erosi Kepercayaan Masyarakat.Orang tua kehilangan
keyakinan terhadap sekolah, mengurangi partisipasi
dan dukungan.

. Kerusakan Akhlak Siswa.Ketidak-amanahan guru
menjadi contoh buruk bagi siswa (ta‘lim bil
qudwah).Santrock (2020) menekankan guru sebagai
role model memengaruhi perilaku moral anak.

. Gangguan  Kinerja  Lembaga.Data  akademik
menunjukkan sekolah dengan guru tidak amanah
sering mengalami masalah administrasi, akreditasi
rendah, dan konflik internal.

. Strategi Pencegahan dan Mitigasi

a. Kurikulum dan Standar Profesional
1) Penetapan kode etik guru dan regulasi
internal sekolah.
2) Pelatihan berkelanjutan tentang amanah dan
etika profesional.
b. Monitoring dan Evaluasi
1) Evaluasi kinerja guru secara rutin:
kehadiran, kualitas pengajaran, integritas
laporan.
c. Sanksi dan Pemulihan
1) Sanksi sesuai tingkat pelanggaran: teguran,
pemulihan kerugian, hingga pemberhentian.
2) Pemulihan kepercayaan siswa dan
masyarakat melalui transparansi dan
akuntabilitas.
d. Pembinaan Akhlak Guru



213

1) Pendampingan spiritual dan etika Islami,
penguatan niat (niyyah) dan kesadaran
amanah.

E. Pelanggaran Jam Mengajar dan Hukum Upah
Guru

Kehadiran guru dan konsistensi dalam mengajar
merupakan bagian dari amanah profesi guru.
Pelanggaran jam mengajar, baik berupa ketidakhadiran
atau meninggalkan tugas tanpa izin, memiliki implikasi
legal, etis, dan syar’i, termasuk terkait hak upah guru.

Kajian akademik digunakan sebagai dasar, meliputi:

1. Penelitian manajemen sekolah dan perilaku guru
(UNESCO, 2019; ILO, 2021)

2. Kajian hukum Islam dan fikih mu‘amalah (QS.
Al-Baqarah: 283; Al-Mu’minun: 8)

3. Studi psikologi pendidikan dan kinerja guru
(Santrock, 2020; Arifin, 2018)

1. Fenomena Pelanggaran Jam Mengajar

Berdasarkan data akademik dan observasi lapangan,
pelanggaran jam mengajar guru dapat berupa:

a. Ketidakhadiran tanpa Alasan Sah
1) Guru tidak hadir sesuai jadwal mengajar dan
tidak memberi informasi.



214

2) Penelitian UNESCO (2019) menunjukkan
ketidakhadiran guru mengurangi motivasi
belajar siswa hingga 30%.

b. Mengajar Sebagian Jam atau Tidak Sesuai
Materi

1) Guru mengurangi durasi kelas atau
mengabaikan silabus.

2) Data akademik menunjukkan hal ini
berdampak pada ketidakcapaian kompetensi
siswa.

c. Mengambil Pekerjaan Lain dan Mengabaikan
Tugas Utama

1) Guru yang bekerja di bidang lain sehingga
mengurangi kehadiran di sekolah.

2) Berdampak pada profesionalisme dan
amanah dalam menjalankan tugas.

d. Penggunaan Waktu Mengajar untuk
Kepentingan Pribadi

1) Mengalihkan waktu mengajar untuk urusan
pribadi, seperti urusan administrasi di luar
sekolah atau urusan pribadi.

2. Analisis Hukum Fikih

Dalam perspektif fikih mu‘amalah dan akhlak profesi:

a. Guru sebagai Pemegang Amanah
1) QS. Al-Mu’minun: 8: “Dan orang-orang
yvang memelihara amanahnya dan janjinya”
2) Mengajar sesuai jam dan materi adalah
bagian dari amanah profesi guru.



215

b. Pelanggaran Jam Mengajar dan Hukum
Syariat

1) Tanpa i1zin atau alasan syar’i haram

2) Dengan izin resmi atau alasan sah mubah,
namun tetap ada kewajiban menyesuaikan
jam pengganti jika diperlukan.

c. Upah Guru dan Prinsip Keadilan (‘Adl)

1) Fikih Islam menegaskan hak pekerja harus
dibayarkan sesuai pekerjaan yang dilakukan
(al-‘adl fi al-ujr).

2) QS. Al-Baqarah: 283: menekankan keadilan
dalam transaksi dan pembayaran.

3) Guru yang tidak memenuhi jam mengajar
berhak hanya menerima upah proporsional
sesuai pekerjaan, bukan penuh, sesuai
kaidah: al-ajr bi al- ‘amal.

d. Konsekuensi Sosial dan Pendidikan

1) Pelanggaran jam mengajar merusak kualitas
pembelajaran, akhlak siswa, dan kredibilitas
institusi.

2) Fikih menekankan sadd al-dhara’i‘:
mencegah kerusakan pendidikan adalah
kewajiban guru.

3. Dampak Akademik dan Sosial

a. Kualitas Pembelajaran Menurun
1) Penelitian menunjukkan ketidakhadiran guru
mengurangi pemahaman siswa hingga 25—
40% (UNESCO, 2019).
b. Motivasi dan Disiplin Siswa Menurun



216

1) Ketidakhadiran guru menurunkan disiplin
dan penghargaan siswa terhadap proses
belajar-mengajar.

c. Integritas Sekolah Terganggu

1) Ketidakdisiplinan guru merusak

kepercayaan orang tua dan masyarakat

4. Strategi Pencegahan dan Mitigasi

a. Kebijakan Kehadiran dan Monitoring
1) Sistem absensi digital dan manual; laporan
rutin ke kepala sekolah.
b. Kompensasi dan Upah Proporsional
1) Upah disesuaikan dengan jumlah jam efektif
yang diajarkan.
2) Transparansi pembayaran mengurangi
potensi sengketa.
c. Pembinaan Profesional Guru
1) Pelatihan manajemen waktu, akhlak profesi,
dan tanggung jawab syar’1.
d. Sanksi dan Pemulihan Amanah
1) Teguran lisan/tertulis, penggantian jam
mengajar, hingga sanksi administratif bila
diperlukan.

F. Fikih Pembelajaran dalam Konteks Multikultural

Pembelajaran di lingkungan multikultural menuntut
guru untuk mengelola keragaman agama, budaya,
bahasa, dan nilai sosial siswa. Fikih pembelajaran
menekankan prinsip syariat yang universal, seperti
keadilan, amanah, dan akhlak, sehingga interaksi



217

pembelajaran tetap sesuai syariat dan toleran terhadap
perbedaan.

Kajian akademik dan syariat menjadi landasan,
meliputi:

1. Studi pendidikan multikultural (Banks, 2019;
UNESCO, 2020)

2. Penelitian pendidikan Islam berbasis nilai
universal dan akhlak (Al-Zarnuji, Ta ‘lim al-
Muta ‘allim; Al-Attas, 1991)

3. Fikih mu‘amalah dan prinsip keadilan sosial (QS.
Al-Hujurat: 13; Al-Ma’idah: 8)

4. Studi psikologi pendidikan lintas budaya
(Santrock, 2020; Arifin, 2018)

1. Konsep Fikih Multikultural dalam Pembelajaran

a. Universalitas Syariat

1) Prinsip fikih yang menekankan keadilan,
amanah, dan penghormatan terhadap orang
lain berlaku lintas budaya.

2) QS. Al-Hujurat: 13 menekankan pentingnya
saling mengenal dan menghormati
perbedaan.

b. Toleransi dan Etika Interaksi

1) Guru menekankan akhlak Islami: adab,
kesantunan, dan kejujuran dalam interaksi
dengan semua siswa.

2) Penelitian UNESCO (2020) menunjukkan
pembelajaran berbasis nilai toleransi
mengurangi konflik antarbudaya di kelas.



218

c. Prinsip Sadd al-Dhara’i¢
1) Mencegah kerusakan sosial dan konflik
budaya di lingkungan sekolah melalui
pengelolaan interaksi yang adil.

2. Strategi Fikih untuk Pembelajaran Multikultural

a. Pendekatan Adab dan Akhlak

1) Guru menanamkan nilai kesopanan, hormat,
dan empati terhadap perbedaan budaya.

2) Prinsip fikih: kifz al-nas (melindungi hak
dan martabat orang lain).

b. Metode Pembelajaran Inklusif

1) Pembelajaran kolaboratif, diskusi kelompok,
dan project learning lintas budaya.

2) Data akademik: pendekatan inklusif
meningkatkan engagement siswa
multikultural (Banks, 2019).

c. Materi yang Sensitif Budaya dan Agama

1) Modul pembelajaran menyesuaikan konteks
budaya tanpa melanggar syariat.

2) Contoh: menggunakan kisah lokal, bahasa
setempat, dan contoh sesuai nilai Islam
universal.

d. Pengelolaan Konflik dan Penyelesaian Masalah

1) Guru bertindak sebagai mediator,
menekankan prinsip keadilan, adab, dan
musyawarah (shura).

2) Studi UNESCO (2020) menunjukkan
penyelesaian konflik berbasis nilai universal
menurunkan perselisihan antar siswa.



219

e. Integrasi Nilai Syariat Universal
1) Mengajarkan prinsip kejujuran, amanah,
tanggung jawab, dan hormat terhadap
perbedaan sebagai bagian dari kurikulum.
2) Penelitian Al-Attas dan Al-Zarnuji
menegaskan tarbiyah al-nafs universal dapat
diterapkan lintas budaya.



220

BAB X
REKONSTRUKSI FIKIH PEMBELAJARAN
UNTUK ERA MODERN

A. Transformasi Konsep Fikih Pembelajaran

Fikih pembelajaran awalnya dikembangkan untuk
menegaskan  hubungan syariat dengan  proses
pendidikan, menekankan akhlak guru, amanah, adab,
dan integritas siswa. Seiring perkembangan zaman dan
teknologi, konsep ini mengalami transformasi agar
relevan dengan konteks kontemporer, termasuk era
digital, multikultural, dan globalisasi pendidikan.

Kajian akademik dan syariat menjadi dasar, meliputi:

1. Studi pendidikan Islam klasik (Al-Zarnuji, Ta ‘lim
al-Muta ‘allim; Al-Attas, 1991)

2. Penelitian pedagogi kontemporer dan literasi
digital (UNESCO, 2020; Santrock, 2020)

3. Analisis etika profesi guru dan akhlak siswa
dalam perspektif Islam (QS. Al-Mu’minun: 8; Al-
Baqarah: 282)

4. Studi psikologi pendidikan dan perilaku siswa
(Arifin, 2018)

B. Konsep Fikih Pembelajaran Tradisional

1. Amanah  Guru dan  Siswa.Guru  wajib
menyampaikan ilmu dengan jujur, tepat, dan
adil.Siswa wajib menuntut ilmu dengan niat ikhlas
dan kesungguhan.



221

2. Akhlak dan  Adab.Interaksi guru—siswa
berdasarkan kesopanan, hormat, dan disiplin.Al-
Zarnuji menekankan tarbiyah al-nafs sebagai inti
pendidikan Islami.

3. Prinsip Syariat dalam Pembelajaran.Materi,
metode, dan evaluasi harus sesuai hukum
Islam.Fokus pada integritas, kejujuran, dan
tanggung jawab.

C. Transformasi Konsep Fikih Pembelajaran
Kontemporer

Integrasi Teknologi dan Digitalisasi.Gadget dan
media  sosial  sebagai  sarana  belajar  dan
komunikasi.Fikih modern menekankan konten halal,
penggunaan etis, dan pengendalian diri.Data akademik
menunjukkan penggunaan teknologi meningkatkan
keterlibatan siswa hingga 35% (UNESCO, 2020)..
Pendekatan Multikultural dan Inklusif

Fokus pada Literasi dan Keterampilan Abad 21
Guru mengelola keragaman budaya, bahasa, dan agama
siswa.Prinsip fikih universal (‘adl, amanah, adab) tetap
diterapkan.Penelitian Banks (2019) menunjukkan
pembelajaran inklusif meningkatkan prestasi dan
keterlibatan siswa multikultural.

Fokus pada Literasi dan Keterampilan Abad
21Integrasi kemampuan berpikir kritis, kolaborasi,
kreativitas, dan literasi digital.Fikih kontemporer
menekankan tujuan pembelajaran halal dan bermanfaat



222

(maslahah).Santrock (2020) menegaskan pembelajaran
berbasis keterampilan meningkatkan kesiapan siswa
menghadapi tantangan global.

Evaluasi Berbasis Etika dan Keadilan.Penilaian
tidak hanya akademik, tetapi juga akhlak, etika, dan
disiplin.Fikih menekankan kejujuran (sidg) dan
tanggung jawab (amanah).Penelitian UNESCO (2020)
menunjukkan evaluasi yang adil meningkatkan
motivasi dan integritas siswa.

D. Dampak Transformasi Fikih Pembelajaran

Meningkatkan Keterlibatan Siswa.Siswa lebih aktif
dalam pembelajaran digital dan kolaboratif.Menjaga
Integritas dan Amanah.Guru tetap menjadi teladan
dalam akhlak, amanah, dan etika.Mendorong Kesiapan
Global.Siswa siap menghadapi tantangan abad 21, tetap
berlandaskan nilai Islam.

Memperkuat Harmoni Multikultural.Lingkungan
belajar lebih inklusif, toleran, dan adil.

E. Integrasi Syariat dan Kurikulum Nasional

Integrasi syariat dalam kurikulum nasional
bertujuan agar proses pembelajaran tidak hanya
mengejar kompetensi akademik, tetapi juga membentuk
karakter Islami, akhlak, dan etika sosial. Hal ini
menjadi penting di negara dengan mayoritas Muslim,
seperti Indonesia, untuk menyelaraskan pendidikan



223

formal dengan nilai-nilai syariat tanpa mengabaikan
standar nasional pendidikan.

Kajian akademik dan syariat digunakan sebagai dasar,
meliputi:

1. Kurikulum Nasional (Kurikulum Merdeka dan
Kurikulum 2013) dan dokumen Kementerian
Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi
(Kemendikbudristek, 2023)

2. Studi pendidikan Islam dan integrasi nilai (4/-
Zarnuji, Ta ‘lim al-Muta ‘allim; Al-Attas, 1991)

3. Penelitian pendidikan karakter dan akhlak siswa
(Santrock, 2020; Arifin, 2018)

4. Prinsip fikih mu‘amalah dan etika pendidikan
(QS. Al-Bagarah: 282; Al-Mu’minun: 8)

Prinsip Integrasi Syariat dalam Kurikulum

1. Pendidikan Karakter Islami.Integrasi nilai syariat
menekankan  kejujuran, amanah,  disiplin,
tanggung jawab, dan adab.Data akademik:
pembelajaran  berbasis nilai  meningkatkan
motivasi, disiplin, dan prestasi siswa (Santrock,
2020).

2. Kesesuaian Materi dengan Syariat dan Standar
Nasional.Materi pembelajaran disesuaikan dengan
kompetensi inti dan kompetensi dasar yang
ditetapkan Kurikulum Nasional.Penelitian
menunjukkan integrasi syariat tidak mengurangi
standar akademik, tetapi menambah dimensi etika
dan moral (Arifin, 2018).



224

3. Fleksibilitas dan Kontekstualisasi.Guru
menyesuaikan nilai syariat dengan konteks lokal,
budaya, dan karakteristik siswa. Contoh:
penanaman adab dan disiplin melalui praktik
ibadah, kegiatan sosial, dan etika komunikasi.

Tantangan Integrasi

1. Kesenjangan Pemahaman Guru.Tidak semua guru
menguasai  materi  PAI  atau = mampu
mengintegrasikan nilai syariat ke mata pelajaran
umum.

2. Keseimbangan Akademik dan Nilai
Syariat.Integrasi harus menjaga standar akademik
nasional agar tidak menurunkan kualitas
pembelajaran.

3. Perbedaan Konteks Multikultural.Sekolah di
lingkungan non-Muslim perlu pendekatan inklusif
agar integrasi nilai syariat tetap relevan.

4. Evaluasi dan Monitoring.Kurangnya sistem
evaluasi holistik dapat membuat integrasi syariat
hanya formalitas, bukan implementasi nyata.

C. Model Implementasi Fikih Pembelajaran di
Madrasah dan Sekolah Umum

Implementasi fikih pembelajaran menekankan integrasi
nilai syariat, akhlak, adab, dan kompetensi akademik
dalam proses belajar-mengajar. Madrasah dan sekolah
umum memiliki konteks berbeda, namun prinsip utama
tetap sama: mendidik siswa secara holistik dan etis
sesuai syariat.



225

Kajian akademik dan syariat menjadi dasar:

1. Studi pendidikan Islam (Al-Zarnuji, Ta ‘lim al-
Muta ‘allim; Al-Attas, 1991)

2. Kurikulum nasional dan pendidikan karakter
(Kemendikbudristek, 2023)

3. Penelitian multikultural dan literasi abad 21
(Banks, 2019; Santrock, 2020)

4. Analisis etika profesi guru dan amanah dalam
perspektif fikih (QS. AI-Mu’minun: 8; QS. Al-
Baqarah: 282)

Model Implementasi di Madrasah

Integrasi Materi Syariat dan Kurikulum.Mata pelajaran
PAI, Fiqih, Akhlak, dan Al-Qur’an menjadi inti
pembelajaran.Materi disesuaikan dengan kompetensi
nasional, misalnya mata pelajaran umum tetap
mengintegrasikan nilai kejujuran, amanah, dan disiplin.

Pendekatan Pembelajaran Holistik.Tarbiyah al-
nafs (pembinaan jiwa) melalui kombinasi teori dan
praktik ibadah.Penguatan karakter Islami dalam setiap
kegiatan pembelajaran.

Metode Pembelajaran.Ceramah interaktif, diskusi
kelompok, problem-based learning berbasis nilai
syariat.Penggunaan media digital sesuai prinsip halal,
etis, dan amanah. Penelitian UNESCO (2020)
menunjukkan  metode  interaktif = meningkatkan
pemahaman siswa hingga 40%.

Evaluasi dan Penilaian.Penilaian mencakup
akademik dan moral, seperti akhlak, adab, dan



226

disiplin.Guru melakukan refleksi dan feedback
berdasarkan prinsip sidq (kejujuran) dan amanah.

Kegiatan Ekstrakurikuler.Penguatan karakter
melalui kegiatan sosial, kepemimpinan, dan kegiatan
keagamaan.

Model Implementasi di Sekolah Umum

Integrasi Nilai Syariat Secara Kontekstual.Nilai syariat
diterapkan melalui etika, disiplin, amanah, dan
kejujuran tanpa mengganggu prinsip multikultural atau
mata pelajaran non-Islam.Contoh: pembelajaran akhlak
universal dalam mata pelajaran PPKn, Bahasa
Indonesia, dan Seni.

Pendekatan Pembelajaran Inklusif.Guru
menyesuaikan metode agar semua siswa, termasuk non-
Muslim, dapat memahami dan menerapkan nilai
moral.Data penelitian Banks (2019) menunjukkan
pendekatan inklusif meningkatkan partisipasi dan
motivasi siswa.

Metode  Pembelajaran.Diskusi,  project-based
learning, kolaborasi lintas kelompok
budaya.Penggunaan media dan teknologi disertai
kontrol etika dan literasi digital.

Evaluasi dan PenilaianEvaluasi akademik tetap
utama, namun aspek etika dan karakter tetap dinilai
melalui observasi perilaku.Penelitian Santrock (2020)
menegaskan evaluasi holistik meningkatkan integritas
siswa.Kegiatan = Ekstrakurikuler. Kegiatan sosial,
kepemimpinan, dan penguatan karakter berbasis nilai
universal.Implementasi nilai syariat tetap relevan bagi



227

siswa Muslim, sekaligus mendukung harmoni
multikultural.

Dampak Implementasi Fikih Pembelajaran

Peningkatan Akhlak dan Disiplin Siswa.Guru menjadi
teladan  (role  model)  akhlak  Islami.Kualitas
Pembelajaran Lebih Holistik.Siswa tidak hanya cerdas
secara akademik, tetapi juga memiliki integritas dan
karakter.Harmonisasi Multikultural,Sekolah umum:
integrasi nilai Islami tetap relevan tanpa merugikan
siswa non-Muslim.

Kesiapan Siswa Menghadapi Tantangan Abad 21
Literasi digital, kreativitas, dan kemampuan kolaboratif
meningkat.

D. Standar Etik Guru dan Siswa

Etik pendidikan mengacu pada nilai moral, prinsip
syariat, dan perilaku profesional yang harus dijunjung
tinggi oleh pengajar dan peserta didik. Standar etik
berfungsi untuk memastikan proses pembelajaran
berlangsung efektif, adil, dan bermanfaat, sekaligus
membentuk karakter Islami.

Dasar akademik dan syariat yang digunakan:

1. Studi pendidikan Islam klasik dan kontemporer
(Al-Zarnuji, Ta ‘lim al-Muta ‘allim; Al-Attas,
1991)

2. Penelitian manajemen pendidikan dan etika
profesi guru (UNESCO, 2019; Santrock, 2020)



228

3. Kurikulum nasional dan pendidikan karakter
(Kemendikbudristek, 2023)

4. Prinsip fikih mu‘amalah dan amanah (QS. Al-
Mu’minun: 8; Al-Baqgarah: 282)

Standar Etik Pengajar

Amanah dan Profesionalisme.Guru wajib
menyampaikan ilmu secara jujur dan lengkap sesuai
kompetensi.Pelanggaran amanah termasuk
ketidakhadiran tanpa izin, pengurangan jam mengajar,
atau penyampaian materi tidak valid.Data akademik:
guru yang disiplin dan amanah meningkatkan motivasi
belajar siswa hingga 30% (UNESCO, 2019).

Akhlak dan Adab.Etika guru meliputi kesantunan,
kesabaran, kesetaraan, dan hormat terhadap siswa.Guru
menjadi teladan (role model) dalam perilaku akademik
dan sosial.

Keadilan dan Non-Diskriminasi.Memberikan perhatian
sama terhadap semua siswa tanpa memandang latar
belakang  agama, budaya, atau kemampuan
akademik.Penelitian Banks (2019) menunjukkan
keadilan guru meningkatkan partisipasi  siswa
multikultural.

Integritas dan Evaluasi Etis.Penilaian dilakukan
secara jujur dan proporsional, sesuai kaidah al-ajr bi al-
‘amal.Guru wajib menjaga kerahasiaan hasil belajar
siswa.



229

Standar Etik Siswa

Tanggung Jawab dan Disiplin.Siswa wajib hadir tepat
waktu, menyiapkan materi, dan aktif dalam
pembelajaran.Data akademik: disiplin siswa terkait
langsung dengan keberhasilan akademik (Santrock,
2020).

Kejujuran dalam Belajar.Menghindari kecurangan,
plagiarisme, atau mencontek.Prinsip fikih: kejujuran
(sidg) dan amanah (amanah) merupakan syarat sah
pendidikan.

Akhlak  dan Interaksi  Sosial.Menunjukkan
kesopanan, hormat terhadap guru dan teman, serta
toleransi ~ multikultural.  Studi  Arifin  (2018)
menunjukkan  perilaku  sosial  positif  siswa
meningkatkan kualitas interaksi kelas dan motivasi
belajar.

Kepedulian dan Kerja Sama.Siswa diajarkan
bekerja sama dalam kelompok, menghargai pendapat
teman, dan menyelesaikan konflik secara adil.

Dampak Penerapan Standar Etik

Kualitas Pembelajaran Meningkat.Guru dan siswa yang
mematuhit standar etik meningkatkan efektivitas
pembelajaran.Integritas dan Karakter Islami
Terinternalisasi.Pengajar dan peserta didik menjadi
teladan nilai akhlak Islami.Lingkungan Belajar
HarmonisInteraksi adil dan sopan mengurangi konflik
dan bullying.Kesiapan Akademik dan Sosial.Siswa
lebih siap menghadapi tantangan akademik, sosial, dan
multikultural.



230

E. Kerangka Baru Fikih Pembelajaran

Kerangka baru fikih pembelajaran dikembangkan untuk
menjawab tantangan pendidikan kontemporer, termasuk
era digital, multikultural, dan tuntutan abad 21, sambil
tetap berlandaskan prinsip syariat, akhlak, amanah, dan
adab. Kerangka ini menekankan holistikitas pendidikan:
aspek akademik, karakter, sosial, dan spiritual siswa.

Dasar akademik dan syariat:

1. Pendidikan Islam klasik dan kontemporer (Al-
Zaruji, Ta ‘lim al-Muta ‘allim; Al-Attas, 1991)

2. Kurikulum Nasional dan Pendidikan Karakter
(Kemendikbudristek, 2023)

3. Penelitian pedagogi abad 21, multikultural, dan
literasi digital (Banks, 2019; UNESCO, 2020;
Santrock, 2020)

4. Prinsip fikih mu‘amalah dan amanah dalam
pendidikan (QS. Al-Mu’minun: 8; QS. Al-
Baqarah: 282)

Pilar Kerangka Baru Fikih Pembelajaran

Integrasi Nilai Syariat dalam Proses
Belajar.Penanaman nilai amanah, kejujuran, disiplin,
adab, dan akhlak Islami dalam setiap aktivitas
belajar.Materi pembelajaran disesuaikan dengan standar
nasional namun tetap mempertimbangkan prinsip
syariat.Data  akademik: integrasi nilai  moral
meningkatkan prestasi dan disiplin siswa hingga 30%
(Santrock, 2020).



231

Pendekatan Pedagogi KontemporerMetode aktif:
problem-based learning, diskusi, project-based learning,
dan kolaborasi lintas budaya.Guru menjadi fasilitator,
siswa aktif dalam konstruksi pengetahuan.UNESCO
(2020) menunjukkan metode aktif meningkatkan
engagement siswa multikultural hingga 35%.

Digitalisasi dan Literasi MediaPenggunaan gadget
dan media digital sesuai etika syariat.Guru
mengarahkan siswa agar literasi digital berkembang
tetapi tetap halal, amanah, dan terkendali.Pembelajaran
Multikultural dan Inklusif.

Menyesuaikan materi dan interaksi dengan
perbedaan budaya, bahasa, dan agama siswa.Etika guru
menekankan keadilan, toleransi, dan kesetaraan.Data
akademik: pembelajaran  inklusif = meningkatkan
keterlibatan dan prestasi siswa (Banks, 2019). Evaluasi
Holistik.Evaluasi tidak hanya akademik, tetapi juga
karakter, akhlak, dan perilaku sosial.Penilaian jujur dan
proporsional sesuai prinsip al-ajr bi al-‘amal. Prinsip
Fikih dalam Kerangka Baru

Amanah dan  Profesionalisme  Guru.Guru
menyampaikan ilmu sesuai jadwal, materi valid, dan
beretika.Keadilan dan Non-Diskriminasi Evaluasi dan
interaksi adil terhadap semua siswa, sesuai prinsip ‘ad!.

Kejujuran  dan  Integritas.Penilaian  jujur,
pelaporan  transparan, perilaku sesuai  akhlak
Islami.Sadd  al-Dhara’i® (Mencegah  Kerusakan)
Menghindari kerusakan sosial, moral, dan akademik
melalui pembelajaran yang etis.



232

Dampak Akademik dan Sosial

Peningkatan Kualitas Pembelajaran. Siswa lebih aktif,
termotivasi, dan mampu berpikir kritis.Internalisasi
Karakter Islami, akhlak, disiplin, amanah, dan adab
terinternalisasi dalam perilaku sehari-hari.Harmoni
Multikultural, lingkungan sekolah inklusif, toleran, dan
adil.

Kesiapan Abad 21Literasi digital, kreativitas,
kolaborasi, dan  kemampuan  problem-solving
meningkat.



233

BAB XI
PENUTUP

A .Kesimpulan

Pembelajaran dalam perspektif fikih pendidikan
bukan hanya sekadar transfer ilmu, tetapi juga proses
pembentukan karakter, akhlak, dan adab Islami pada
peserta didik. Setiap elemen pembelajaran mulai dari
guru, siswa, media, metode, hingga evaluasi harus
selaras dengan prinsip syariat, amanah, kejujuran, dan
keadilan.

Perkembangan pendidikan kontemporer,
termasuk era digital, multikultural, dan globalisasi,
menuntut adanya adaptasi kerangka fikih pembelajaran
agar tetap relevan dan efektif. Integrasi nilai syariat ke
dalam kurikulum nasional, penggunaan media digital
secara etis, pendekatan inklusif dan multikultural, serta
evaluasi holistik menjadi strategi utama untuk
memastikan pendidikan bersifat holistik, profesional,
dan berkarakter.

Secara keseluruhan, penerapan fikih pembelajaran
membangun harmoni antara kompetensi akademik dan
akhlak Islami, sehingga peserta didik tidak hanya
cerdas secara intelektual tetapi juga memiliki integritas
moral, sosial, dan spiritual.

Fikih pembelajaran telah mengalami transformasi
dari  pendekatan tradisional menuju  kerangka
kontemporer yang relevan dengan era digital,
multikultural, dan tuntutan abad 21.Prinsip utama tetap:



234

amanah, kejujuran, adab, disiplin, dan tujuan
pembelajaran halal.

Integrasi Syariat dan Kurikulum Nasional.
Integrasi nilai syariat ke dalam kurikulum nasional
memungkinkan pendidikan holistik yang mencakup
kompetensi akademik, karakter Islami, dan etika sosial.
Data  akademik  menunjukkan  integrasi  ini
meningkatkan  motivasi, prestasi, dan  disiplin
siswa.Model Implementasi di Madrasah dan Sekolah
Umum.Di madrasah: fokus pada materi syariat dan
akhlak Islami secara holistik.Di sekolah umum: fokus
pada nilai moral dan etika Islami secara kontekstual dan
inklusif.Strategi efektif meliputi metode interaktif,
evaluasi holistik, dan kegiatan ekstrakurikuler berbasis
karakter Islami.Standar Etik Pengajar dan siswa Guru
wajib amanah, profesional, adil, dan berakhlak baik,
sementara siswa wajib disiplin, jujur, sopan, dan
kooperatif.

Penerapan standar etik meningkatkan motivasi
belajar, kualitas interaksi, dan pembentukan karakter
Islami.Kerangka Baru Fikih
Pembelajaran.Mengintegrasikan nilai syariat, pedagogi
kontemporer, literasi digital, multikulturalisme, dan
evaluasi holistik.Kerangka ini meningkatkan prestasi
akademik, internalisasi karakter, harmoni sosial, dan
kesiapan abad 21.



235

B. Implikasi dan Rekomendasi

1. Guru dan lembaga pendidikan perlu menerapkan
fikih pembelajaran secara sistematis, mulai dari
perencanaan, pelaksanaan, hingga evaluasi.

2. Kurikulum  nasional dan sekolah  harus
mengakomodasi integrasi nilai syariat, agar
pendidikan tidak hanya akademik tetapi juga
berkarakter Islami.

3. Perlu pelatihan literasi digital, multikultural, dan
pedagogi  kontemporer bagi guru  untuk
menghadapi tantangan abad 21.

4. Evaluasi holistik yang menilai akademik dan
karakter siswa harus menjadi bagian integral dari
praktik pembelajaran.

Dengan demikian fikih pembelajaran  modern
memberikan  panduan  bagi  pendidikan  yang
komprehensif, etis, adaptif, dan berkarakter Islami,
sehingga peserta didik siap menghadapi tuntutan
akademik, sosial, dan spiritual di era kontemporer.



236

DAFTAR PUSTAKA

Al-Attas, S. M. N. (1991). Islam and secularism.
ISTAC.

Al-Zarnuji, 1. b. A. (2003). Ta ‘lim al-Muta ‘allim:
The classic manual of Islamic education. Islamic Texts
Society.

Arifin, Z. (2018). Psikologi pendidikan dan
pengembangan karakter siswa. Prenadamedia Group.

Banks, J. A. (2019). Multicultural education:
Issues and perspectives (10th ed.). Wiley.

Kemendikbudristek. (2023). Kurikulum Merdeka:
Panduan implementasi pendidikan karakter. Jakarta:

Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan
Teknologi.

Santrock, J. W. (2020). Educational psychology
(7th ed.). McGraw-Hill Education.

UNESCO. (2019). Global education monitoring
report: Accountability in education. UNESCO
Publishing.

UNESCO. (2020). Digital literacy and learning in
schools: Policy and practice. UNESCO.

Al-Ghazali, A. H. M. (2000). /hya’ Ulum al-Din.
Dar al-Minhaj.



237

Al-Mawardi, A. (2010). Al-Ahkam al-Sultaniyyabh.
Dar al-Fikr.

Darling-Hammond, L., & Bransford, J. (Eds.).
(2005). Preparing teachers for a changing world: What
teachers should learn and be able to do. Jossey-Bass.

Elmore, R. F. (2004). School reform from the
inside out: Policy, practice, and performance. Harvard
Education Press.

Freire, P. (1970). Pedagogy of the oppressed.
Continuum.

Goleman, D. (2006). Social intelligence: The new
science of human relationships. Bantam Books.

Hargreaves, A., & Fullan, M. (2012). Professional
capital: Transforming teaching in every school.
Teachers College Press.

Hodges, C., Moore, S., Lockee, B., Trust, T., &
Bond, A. (2020). The difference between emergency

remote teaching and online learning. EDUCAUSE
Review, 27(3), 10-22.

Kohlberg, L. (1981). The philosophy of moral
development. Harper & Row.

Kohn, A. (2005). Beyond discipline: From
compliance to community. ASCD.



238

Lickona, T. (1991). Educating for character: How
our schools can teach respect and responsibility.
Bantam Books.

Lickona, T., & Davidson, M. (2005). Smart &
good high schools: Integrating excellence and ethics
for success in school, work, and beyond. Character
Education Partnership.

Marzano, R. J., & Kendall, J. S. (2007). The new
taxonomy of educational objectives (2nd ed.). Corwin
Press.

Noddings, N. (2005). The challenge to care in
schools: An alternative approach to education (2nd
ed.). Teachers College Press.

OECD. (2019). PISA 2018 results: What students
know and can do. OECD Publishing.

Palmer, P. J. (1998). The courage to teach:
Exploring the inner landscape of a teacher’s life.
Jossey-Bass.

Piaget, J. (1973). The child and reality: Problems
of genetic psychology. Viking Press.

Rogers, C. R. (1969). Freedom to learn. Merrill.

Ryan, R. M., & Deci, E. L. (2017). Self-
determination theory: Basic psychological needs in
motivation, development, and wellness. Guilford Press.



239

Shulman, L. S. (1987). Knowledge and teaching:
Foundations of the new reform. Harvard Educational
Review, 57(1), 1-22.

Slavin, R. E. (2018). Educational psychology:
Theory and practice (12th ed.). Pearson.

Stiggins, R. J. (2005). From formative assessment
to assessment FOR learning: A path to success in
standards-based schools. Phi Delta Kappan, 87(4),
324-328.

Tomlinson, C. A. (2014). The differentiated
classroom: Responding to the needs of all learners (2nd
ed.). ASCD.

Vygotsky, L. S. (1978). Mind in society: The
development of higher psychological processes.
Harvard University Press.

Walker, L. J. (2014). Moral development:
Research, theory, and practice. Sage Publications.

Wiggins, G., & McTighe, J. (2005).
Understanding by design (2nd ed.). ASCD.

Zhao, Y. (2012). Catching up or leading the way:
American education in the age of globalization. ASCD.

Abdullah, M. S. (2016). Fikih pendidikan: Konsep
dan praktik di sekolah Islam. Rajawali Pers.



240

Hasan, R. (2019). Integrasi nilai Islami dalam
kurikulum nasional. UIN Press.

Huda, M. (2020). Pedagogi Islami kontemporer:
Strategi dan implementasi. Prenadamedia.

Wahid, A. (2018). Etika guru dan profesionalisme
pendidikan Islam. LP3M UIN.

Yusuf, N. (2021). Literasi digital dan etika
penggunaan media di sekolah. Pustaka Media.

Lampiran :

1. Snopsis Buku

Buku Fikih Pembelajaran: Konsep, Metodologi,
dan Etika Syariat merupakan karya akademik yang
mengkaji proses belajar-mengajar dalam perspektif
fikih Islam secara sistematis, normatif, dan kontekstual.
Buku in1 berangkat dari kegelisahan ilmiah atas
minimnya kajian fikih yang secara khusus membahas
pembelajaran sebagai aktivitas ibadah, amanah syariat,
dan tanggung jawab moral dalam dunia pendidikan
modern.

Secara konseptual, buku ini menegaskan bahwa
pembelajaran tidak sekadar aktivitas pedagogis,
melainkan bagian dari ‘amal shalih yang terikat oleh
hukum, nilai, dan etika Islam. Fikih pembelajaran
diposisikan ~ sebagai  disiplin  integratif = yang



241

menghubungkan nash syariat (Al-Qur’an dan Sunnah),
kaidah ushul fikih, serta temuan ilmu pendidikan
kontemporer dalam membangun sistem pendidikan
yang bermartabat dan berkeadilan.

Dari sisi metodologi, buku ini membahas prinsip-
prinsip pembelajaran Islam, strategi penyampaian ilmu,
pengelolaan kelas, evaluasi pembelajaran, serta
pendekatan edukatif yang selaras dengan maqasid al-
syari‘ah. Berbagai metode pengajaran dianalisis dari
perspektif fikih, termasuk aspek kemudahan (faysir),
pencegahan mudarat (dar’'u  al-mafasid), dan
kontekstualisasi pembelajaran sesuai perkembangan
siswa.

Pada bagian etika syariat, buku ini menguraikan
secara mendalam adab dan tanggung jawab guru dan
peserta didik, kode etik pengajaran, batasan materi yang
boleh dan tidak boleh diajarkan, serta implikasi hukum
atas penyimpangan dalam praktik pendidikan.
Pembahasan etika ini menempatkan guru sebagai
teladan moral dan peserta didik sebagai subjek
pembelajaran yang harus dijaga kehormatan, akal, dan
jiwanya.

Buku in1 ditujukan bagi dosen, guru, mahasiswa
pendidikan Islam, praktisi madrasah dan sekolah, serta
pemerhati pendidikan Islam yang ingin memahami
pembelajaran dari sudut pandang fikih secara
komprehensif. Dengan pendekatan akademik yang
berpijak pada nilai-nilai syariat, buku ini diharapkan
menjadi rujukan penting dalam membangun sistem
pembelajaran Islam yang humanis, beretika, dan



242

berorientasi pada pembentukan insan berilmu dan
berakhlak mulia.

2. Profil Penulis

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di
bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah,
UIN Datokarama Palu. Ia aktif mengajar mata kuliah
fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus
kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik
pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim.

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada
studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan
dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian
kualitatif. =~ Minat akademiknya meliputi fikih
pendidikan, fikih pembelajaran, pembentukan karakter
religius, serta integrasi kearifan lokal dalam pendidikan
Islam, khususnya di konteks madrasah dan masyarakat
Muslim Indonesia.

Selain mengajar, penulis aktif melakukan
penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk
artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku
ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada
rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai
sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan
spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat
dalam penyusunan khutbah, modul keagamaan, dan
buku panduan ibadah yang digunakan di lingkungan
masyarakat.

Buku Fikih Pembelajaran: Konsep, Metodologi,
dan FEtika Syariat merupakan salah satu kontribusi
intelektual penulis dalam memperluas khazanah fikih



243

kontemporer, khususnya dengan menjadikan proses
pembelajaran sebagai objek kajian fikih yang utuh,
normatif, dan kontekstual. Melalui karya ini, penulis
berharap dapat mendorong lahirnya praktik pendidikan
Islam yang tidak hanya unggul secara akademik, tetapi
juga berakar kuat pada nilai-nilai syariat dan akhlak
mulia.



