
1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 
 

 

HAK CIPTA/COPYRIGHT 

© 2024 Dr. Bahdar, M.H.I 

Email bahdar@uindatokarama ac.id 

HP.081.341.207.628 

 

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang. 

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh 

atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik 

cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari 

penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan 

pendidikan dengan menyebut sumbernya. 

Penerbit: 

 

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat  

Alamat:  Jl. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah 

Cetakan Pertama: Februai 2024 

ISBN: Nomor belum ada 

 

 

 

 



3 
 

 

 

KATA PENGANTAR 

حِيْمِ  حْمٰنِ الره ِ الره  بِسْمِ اللَّه

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، 

 سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين 

Segala puji hanya bagi Allah Swt. yang telah 

melimpahkan rahmat, taufik, dan hidayah-Nya sehingga 

buku berjudul Fikih Pembelajaran: Konsep, 

Metodologi, dan Etika Syariat ini dapat disusun dan 

dihadirkan sebagai ikhtiar ilmiah dalam memperkaya 

khazanah keilmuan pendidikan Islam. Shalawat dan 

salam semoga senantiasa tercurah kepada Nabi 

Muhammad saw., suri teladan utama dalam proses 

pendidikan yang menyatukan ilmu, akhlak, dan 

keteladanan.Buku ini disusun atas kesadaran akademik 

bahwa aktivitas pembelajaran dalam Islam bukanlah 

sekadar proses transfer pengetahuan, melainkan bagian 

dari ibadah dan amanah syariat yang memiliki dimensi 

hukum, etika, dan tanggung jawab moral. Dalam 

praktik pendidikan kontemporer, proses belajar-

mengajar sering kali dipahami semata-mata sebagai 

aktivitas pedagogis teknis, terlepas dari landasan 

normatif dan nilai-nilai syariat. Padahal, Islam 

memandang ilmu, pengajaran, dan pembelajaran 

sebagai bagian integral dari pembentukan manusia 

seutuhnya.Oleh karena itu, buku ini berupaya 

merumuskan fikih pembelajaran sebagai kerangka 



4 
 

konseptual yang mengintegrasikan dalil-dalil syariat, 

kaidah ushul fikih, dan pendekatan ilmu pendidikan 

modern. Pembahasan difokuskan pada konsep dasar 

pembelajaran dalam Islam, metodologi pengajaran yang 

sesuai dengan prinsip syariat, serta etika yang harus 

dijunjung tinggi oleh guru dan peserta didik dalam 

proses pendidikan. Dengan pendekatan ini, 

pembelajaran diharapkan tidak hanya efektif secara 

akademik, tetapi juga bermakna secara spiritual dan 

bermartabat secara moral.Kehadiran buku ini 

diharapkan dapat menjadi rujukan bagi dosen, guru, 

mahasiswa, serta praktisi pendidikan Islam dalam 

memahami dan mengimplementasikan pembelajaran 

yang selaras dengan nilai-nilai Islam. Selain itu, buku 

ini juga dimaksudkan sebagai kontribusi awal dalam 

pengembangan kajian fikih pendidikan yang masih 

relatif terbatas, khususnya pada aspek pembelajaran 

sebagai objek kajian fikih tersendiri.Penulis menyadari 

sepenuhnya bahwa buku ini masih memiliki 

keterbatasan dan memerlukan penyempurnaan. Oleh 

karena itu, kritik dan saran yang konstruktif dari para 

pembaca sangat diharapkan demi pengembangan kajian 

fikih pembelajaran di masa mendatang. Semoga buku 

ini dapat memberikan manfaat bagi pengembangan 

ilmu pendidikan Islam dan menjadi amal jariyah bagi 

semua pihak yang terlibat dalam penyusunannya.Akhir 

kata, semoga Allah Swt. senantiasa memberikan 

keberkahan pada setiap ikhtiar ilmiah yang dilandasi 

niat yang tulus demi kemaslahatan umat dan kemajuan 

pendidikan Islam. 

ُ الْمُوَف قُِ إِلىَ أقَْوَمِ الطهرِيقِ   وَاللَّه



5 
 

 

Palu,Februari 2024 

Penulis 

 

Dr.Bahdar,M.H.I 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A.Latar Belakang 

Motode pembelajaran dalam pendidikan Islam 

terus mengalami perkembangan sejalan dengan 

dinamika sosial, teknologi, dan perubahan paradigma 

pendidikan global. Namun, berbagai penelitian 

menunjukkan bahwa praktik pembelajaran di madrasah 

dan sekolah masih menghadapi persoalan mendasar, 

seperti lemahnya integrasi antara prinsip-prinsip syariat 

dengan metode pembelajaran modern (Hidayat, 2021; 

Rahman & Idris, 2020). Pada banyak institusi 

pendidikan, pembelajaran sering kali terfokus pada 

aspek kognitif, sementara aspek adab, etika, dan 

orientasi ibadah belum menjadi fondasi utama proses 

belajar-mengajar, padahal ketiganya adalah elemen inti 

dalam tradisi pendidikan Islam klasik. 

Di sisi lain, studi-studi terbaru menggarisbawahi 

bahwa relevansi nilai-nilai syariat dalam dunia 

pendidikan semakin kuat ketika terjadi peningkatan 

fenomena degradasi moral di kalangan pelajar, seperti 

lemahnya disiplin belajar, ketergantungan pada 

teknologi, serta menurunnya kualitas hubungan guru 

dan siswa (Aziz, 2022; Mahfudz, 2019). Fenomena 

guru yang tidak amanah, seperti mengurangi jam 

mengajar, kurangnya teladan moral, dan penggunaan 

materi ajar yang tidak sesuai dengan prinsip syariat, 

semakin menegaskan perlunya rekonstruksi fikih yang 

secara khusus membahas proses pembelajaran. 



7 
 

Fikih pendidikan secara umum telah dibahas oleh 

sejumlah ulama kontemporer, namun kajian fikih yang 

secara spesifik mengulas proses pembelajaran meliputi 

konsep, metodologi, etika, dan praktik masih relatif 

terbatas. Padahal dalam tradisi Islam, pembelajaran 

(ta’lim) memiliki posisi sentral dalam pembentukan 

akhlak dan kepribadian, serta menjadi sarana utama 

penanaman nilai-nilai syariat dalam kehidupan sosial 

(Al-Attas, 1991). Ketiadaan kerangka fikih 

pembelajaran yang komprehensif mengakibatkan 

praktik mengajar sering kali tidak memiliki dasar etik-

syariat yang jelas, terutama dalam konteks pendidikan 

modern. 

Selain itu, perkembangan teknologi digital 

menimbulkan tantangan baru terhadap proses 

pembelajaran. Penggunaan gawai, media sosial, dan 

platform digital membuka peluang besar dalam 

penyampaian ilmu, tetapi sekaligus berpotensi 

menimbulkan penyimpangan etika jika tidak diatur 

berdasarkan prinsip-prinsip hukum Islam (Yusof & 

Ahmad, 2022). Oleh karena itu, kajian mengenai fikih 

pembelajaran menjadi kebutuhan akademik sekaligus 

kebutuhan praktis di lingkungan pendidikan Islam. 

Berdasarkan latar tersebut, buku ini hadir untuk 

menawarkan kerangka ilmiah yang integratif mengenai 

konsep, metodologi, dan etika syariat dalam 

pembelajaran. Dengan menggabungkan analisis fikih 

klasik, temuan penelitian kontemporer, dan kebutuhan 

pendidikan modern, buku ini diharapkan dapat menjadi 

rujukan bagi guru, dosen, mahasiswa pendidikan Islam, 

dan para pengambil kebijakan pendidikan dalam 



8 
 

membangun praktik pembelajaran yang sesuai dengan 

nilai-nilai syariat, relevan dengan tuntutan zaman, dan 

berorientasi pada pembentukan karakter siswa. 

B.Identifikasi dan Rumusan Masalah 

1. Identifikasi Masalah 

Berdasarkan berbagai penelitian dalam bidang 

pendidikan Islam, terdapat sejumlah persoalan utama 

yang menjadi alasan mendesaknya pengembangan fikih 

pembelajaran sebagai disiplin baru. Identifikasi masalah 

berikut disusun berdasarkan temuan akademik terkini: 

a. Tidak Sinkronnya Nilai Syariat dengan Praktik 

Pembelajaran Modern 

Penelitian menunjukkan bahwa sebagian besar institusi 

pendidikan Islam menerapkan metode pembelajaran 

modern tanpa landasan normatif syariat yang memadai 

(Rahman & Idris, 2020). Hal ini menyebabkan 

terjadinya kesenjangan antara nilai agama yang 

diajarkan dan pola pembelajaran yang dipraktikkan. 

b. Menurunnya Kualitas Relasi Guru Siswa 

Studi mutakhir mengungkapkan bahwa degradasi adab 

dan hilangnya wibawa guru menjadi salah satu faktor 

menurunnya efektivitas pembelajaran di madrasah dan 

sekolah (Aziz, 2022). Interaksi yang tidak berlandaskan 

etika syariat berdampak pada lemahnya internalisasi 

nilai moral pada siswa. 



9 
 

c. Praktik Mengajar yang Tidak Amanah 

Kasus guru mengurangi jam mengajar, mengabaikan 

kewajiban profesional, atau menggunakan materi yang 

tidak sesuai prinsip syariat merupakan fenomena yang 

tercatat dalam berbagai evaluasi pendidikan (Mahfudz, 

2019). Dalam fikih, tindakan ini termasuk pelanggaran 

amanah dan dapat memengaruhi keabsahan upah 

(ujrah). 

d. Materi Pembelajaran yang Tidak Sesuai Syariat 

Beberapa penelitian mencatat adanya materi 

pembelajaran yang dianggap tidak selaras dengan nilai-

nilai Islam, termasuk materi yang membuka peluang 

perilaku amoral atau merusak akidah (Hidayat, 2021). 

Hal ini menunjukkan perlunya rambu-rambu fikih 

dalam pemilihan dan penyajian materi pembelajaran. 

e. Pengaruh Teknologi Digital terhadap Etika 

Pembelajaran 

Studi digital pedagogy menegaskan bahwa 

penggunaan gawai dan media sosial dalam 

pembelajaran meningkatkan risiko plagiarisme, 

distraksi, dan perilaku akademik tidak etis (Yusof & 

Ahmad, 2022). Persoalan ini membutuhkan panduan 

fikih yang menjelaskan batasan hukum dan etika 

penggunaannya. 

f. Minimnya Literatur Fikih yang Mengulas 

Pembelajaran Secara Komprehensif 



10 
 

Kajian fikih pendidikan memang ada, tetapi fikih 

pembelajaran sebagai disiplin yang membahas hukum, 

etika, dan tata cara proses belajar-mengajar belum 

banyak dikembangkan secara sistematis (Al-Attas, 

1991). Kekosongan literatur ini menyebabkan praktik 

pembelajaran tidak memiliki kerangka syariat yang 

kuat. 

2. Rumusan Masalah 

Berangkat dari identifikasi masalah tersebut, 

rumusan masalah buku ini mencakup beberapa 

pertanyaan akademik utama: 

1. Bagaimana konsep dasar fikih pembelajaran yang 

dapat menjadi landasan normatif bagi proses 

Pembelajaran dalam pendidikan Islam? 

2. Apa saja prinsip dan metodologi pembelajaran 

yang sesuai dengan syariat serta relevan dengan 

perkembangan pendidikan modern? 

3. Bagaimana fikih menjelaskan hak, kewajiban, dan 

etika guru serta siswa dalam proses pembelajaran? 

4. Bagaimana menentukan kriteria materi 

pembelajaran yang sesuai dengan prinsip syariat 

dan bagaimana fikih memandang materi yang 

berpotensi merusak akidah dan moral? 

5. Bagaimana landasan fikih dalam penggunaan 

teknologi dan media digital dalam pembelajaran? 

6. Bagaimana merumuskan etika syariat dalam 

pembelajaran sehingga mampu memperbaiki 



11 
 

kualitas interaksi, moralitas, dan profesionalitas 

guru dan siswa? 

7. Bagaimana membangun kerangka fikih 

pembelajaran yang aplikatif untuk menjawab 

tantangan pendidikan Islam di era kontemporer? 

Rumusan masalah ini akan menjadi arah 

pembahasan dalam seluruh bab, serta menjadi dasar 

penyusunan metodologi dan kesimpulan dalam buku 

ini. 

C. Tujuan Penulisan 

Tujuan penulisan buku ini dirumuskan 

berdasarkan kebutuhan akademik dan praktis dalam 

pengembangan pendidikan Islam kontemporer serta 

didukung oleh berbagai temuan penelitian bidang 

pendidikan, fikih, dan pedagogik Islam. Secara umum, 

buku ini bertujuan memberikan kerangka ilmiah yang 

sistematis mengenai integrasi prinsip syariat dalam 

proses pembelajaran. Secara khusus, tujuan penulisan 

ini mencakup: 

1. Menjelaskan Konsep dasar Fikih Pembelajaran 

sebagai Disiplin Ilmu Baru dalam Pendidikan Islam. 

Berdasarkan temuan Mahfudz (2019) dan Rahman & 

Idris (2020), terdapat kekosongan literatur yang secara 

komprehensif mengkaji dimensi fikih dalam proses 

pembelajaran. Oleh karena itu, buku ini bertujuan 

memperjelas kerangka konseptual fikih pembelajaran 



12 
 

agar dapat menjadi fondasi ilmiah di lingkungan 

akademik dan praktik pendidikan. 

2. Menguraikan Prinsip-prinsip Syariat yang Relevan 

dengan Proses Pembelajaran. 

Penelitian menunjukkan bahwa penerapan nilai-nilai 

syariat dalam pembelajaran masih terbatas, terutama 

prinsip kemudahan (taysīr), keadilan, amanah, dan 

tahapan (tadarruj) (Aziz, 2022). Buku ini bertujuan 

memetakan secara sistemik prinsip-prinsip tersebut agar 

praktik pembelajaran lebih sesuai dengan nilai Islam. 

3. Menyusun Metodologi Pembelajaran yang Sesuai 

dengan Fikih dan Dapat Diintegrasikan dengan 

Pendekatan Pedagogik Modern. 

Sejumlah studi pendidikan Islam menekankan 

pentingnya integrasi antara metode tradisional (seperti 

talaqqi dan keteladanan) dengan metode kontemporer 

(student-centered, problem solving) (Hidayat, 2021). 

Buku ini bertujuan menyusun metodologi yang 

memadukan kedua pendekatan tersebut dalam kerangka 

fikih. 

4. Menjelaskan Etika dan Adab Guru serta Siswa 

Berdasarkan Dalil Syariat dan Temuan Akademik. 

Penurunan kualitas hubungan guru siswa yang 

diidentifikasi dalam penelitian kontemporer (Yusof & 

Ahmad, 2022) menegaskan perlunya rekonstruksi etika 

pengajaran. Buku ini bertujuan menyajikan standar etis 



13 
 

berlandaskan syariat yang menjadi pedoman moral bagi 

interaksi edukatif. 

5. Merumuskan Kriteria Materi Pembelajaran yang 

Sesuai Syariat dan Aman secara Aqidah serta Moral. 

Beberapa penelitian menemukan adanya materi 

pembelajaran yang potensial merusak moralitas atau 

bertentangan dengan nilai Islam (Aziz, 2022). Buku ini 

bertujuan memperjelas batasan materi yang dibolehkan, 

dimakruhkan, atau dilarang secara fikih. 

6. Memberikan Panduan Fikih Mengenai Penggunaan 

Teknologi Digital dalam Pembelajaran. 

Era digital menimbulkan tantangan akademik seperti 

plagiarisme, distraksi, dan penyalahgunaan media 

(Hidayat, 2021). Buku ini bertujuan memberikan 

pedoman fikih terkait penggunaan teknologi digital 

sehingga tetap sejalan dengan etika syariat. 

7. Menawarkan Kerangka Rekonstruksi Fikih 

Pembelajaran yang Responsif terhadap Tantangan 

Pendidikan kontemporer. 

Kebutuhan reformulasi paradigma pendidikan Islam 

menjadi tema penting dalam penelitian pedagogik 

modern (Rahman & Idris, 2020). Karena itu, buku ini 

bertujuan merumuskan model fikih pembelajaran yang 

relevan dengan perkembangan zaman, namun tetap 

berakar pada otoritas syariat. 



14 
 

8. Menjadi Rujukan Ilmiah bagi Guru, Dosen, 

Mahasiswa, dan Pengambil Kebijakan Pendidikan. 

Keterbatasan sumber akademik mengenai fikih 

pembelajaran menyebabkan pelaksana pendidikan 

kekurangan pedoman syariat dalam praktik sehari-hari. 

Buku ini bertujuan menyediakan referensi 

komprehensif yang dapat digunakan dalam 

pengembangan kurikulum, pembelajaran, dan etika 

profesi pendidikan. 

D. Signifikansi dan Kegunaan Buku 

Penyusunan buku ini memiliki signifikansi 

akademik dan praktis yang kuat, terutama karena 

minimnya kajian komprehensif mengenai fikih yang 

secara khusus membahas proses pembelajaran. 

Signifikansi dan kegunaan berikut dirumuskan 

berdasarkan analisis kebutuhan akademik serta temuan 

penelitian kontemporer di bidang pendidikan Islam. 

1. Signifikansi Akademik 

a. Mengisi Kekosongan Literatur Fikih Pembelajaran 

Kajian fikih pendidikan memang telah dibahas 

dalam berbagai penelitian, tetapi pembahasan fikih 

yang fokus pada proses pembelajaran (ta‘lim) secara 

sistematis masih sangat terbatas (Mahfudz, 2019). Buku 

ini signifikan karena memberikan kerangka teoritis baru 

bagi penelitian pendidikan Islam. 



15 
 

b. Memperkuat Integrasi antara Pendidikan Islam dan  

     Syariat 

Penelitian oleh Rahman dan Idris (2020) 

menunjukkan adanya pemisahan antara metodologi 

pembelajaran modern dengan nilai-nilai fikih. Buku ini 

memberikan kontribusi akademik dalam 

menyambungkan kembali dua wilayah tersebut melalui 

pendekatan interdisipliner. 

c. Menambah Khazanah Keilmuan dalam Studi  

    Fikih dan Pedagogik Islam 

Studi-studi mutakhir menekankan perlunya 

inovasi dalam kajian fikih agar relevan dengan 

tantangan kontemporer (Hidayat, 2021). Buku ini 

memperkaya literatur dengan konsep fikih 

pembelajaran yang bisa menjadi referensi bagi 

mahasiswa, dosen, dan peneliti. 

d. Menjadi Dasar bagi Penelitian Lanjutan 

Dengan menyusun konsep dan metodologi fikih 

pembelajaran secara akademik, buku ini membuka 

peluang kajian lebih mendalam tentang etika guru, 

evaluasi pembelajaran syariat, fikih teknologi 

pendidikan, dan lainnya topik-topik yang masih jarang 

dieksplorasi (Aziz, 2022). 

 



16 
 

2. Kegunaan Praktis 

a. Menjadi Panduan Normatif bagi Guru  

Berbagai laporan pendidikan menemukan adanya 

penyimpangan etika seperti pelanggaran jam mengajar, 

penggunaan materi yang tidak sesuai syariat, dan 

lemahnya teladan moral (Yusof & Ahmad, 2022). Buku 

ini memberikan dasar fikih yang jelas bagi guru untuk 

menjalankan tugasnya secara amanah dan profesional. 

b. Membantu Siswa Memahami Etika Belajar sesuai  

     Syariat 

Penurunan kualitas adab dan disiplin belajar yang 

ditemukan di banyak sekolah Islam (Aziz, 2022) 

menunjukkan perlunya pedoman etika belajar. Buku ini 

memberikan panduan praktis untuk memperbaiki adab 

siswa dalam proses pembelajaran. 

c. Menjadi Rujukan dalam Penyusunan Kurikulum  

   dan Materi Ajar 

Hidayat (2021) mencatat perlunya kurikulum 

pembelajaran berbasis nilai syariat agar pendidikan 

Islam tidak kehilangan orientasi moral-spiritualnya. 

Buku ini memberikan kriteria materi halal haram, 

prioritas materi, dan prinsip syariat dalam penyusunan 

kurikulum. 



17 
 

d. Memberikan Pedoman Hukum Penggunaan  

    Teknologi dalam Pembelajaran 

Di era digital, banyak guru dan sekolah kesulitan 

menentukan batasan penggunaan gawai, media sosial, 

dan platform digital (Yusof & Ahmad, 2022). Buku ini 

menyediakan kerangka fikih untuk pengelolaan 

teknologi secara etis dan syariat-compliant. 

e. Mendukung Pengembangan Kebijakan Pendidikan  

    Islam 

Pembuat kebijakan memerlukan rujukan ilmiah 

yang kuat tentang bagaimana syariat dapat 

diimplementasikan dalam praktik pembelajaran 

(Mahfudz, 2019). Buku ini memberi landasan hukum 

dan etika untuk regulasi pendidikan berbasis Islam. 

f. Menjadi Sumber Pelatihan bagi Guru dan Calon  

    guru 

Dalam banyak program pembinaan profesi guru, 

belum tersedia modul fikih pembelajaran yang 

komprehensif. Buku ini dapat digunakan dalam 

pelatihan guru, workshop kurikulum, PPG, KKG, 

MGMP, dan pelatihan pendidikan Islam. 

 



18 
 

3. Kegunaan Sosial dan Moral 

a. Mendorong Terbentuknya Ekosistem Pembelajaran  

    yang Beradab 

Penelitian menunjukkan bahwa degradasi moral 

dalam pendidikan berakar dari lemahnya kultur adab di 

sekolah (Rahman & Idris, 2020). Buku ini menawarkan 

kerangka etik syariat untuk membangun budaya belajar 

yang lebih sehat, bermoral, dan produktif. 

b. Menguatkan Karakter Keislaman Generasi Muda 

Melalui pemahaman fikih pembelajaran, siswa 

dapat lebih mudah memahami keterkaitan antara ilmu, 

ibadah, dan akhlak, sebagaimana ditekankan dalam 

tradisi pendidikan Islam klasik (Al-Attas, 1991). 

E. Pembatasan Istilah 

Pembatasan istilah diperlukan untuk memberikan 

kejelasan konsep dan menghindari tumpang tindih 

definisi selama pembahasan buku ini. Seluruh istilah 

dirumuskan berdasarkan rujukan fikih, teori pendidikan 

Islam, dan literatur akademik kontemporer. 

1. Fikih 

Secara etimologis, kata fiqh berarti “pemahaman 

yang mendalam” (Al-Jurjani, 1998). Adapun secara 

terminologis, para ulama mendefinisikannya sebagai 

“pengetahuan tentang hukum-hukum syariat yang 



19 
 

bersumber dari dalil-dalil terperinci” (Al-Qarafi, 2001). 

Fikih dalam konteks buku ini dipahami sebagai 

kerangka hukum normatif yang mengatur tindakan 

manusia dalam proses pembelajaran, termasuk 

kewajiban, larangan, adab, serta etika dalam konteks 

belajar-mengajar. 

2. Pembelajaran 

Dalam literatur pendidikan, pembelajaran 

merupakan proses interaksi antara pendidik, peserta 

didik, dan sumber belajar pada suatu lingkungan 

tertentu (Sanjaya, 2019). UNESCO (2020) 

mendefinisikan pembelajaran sebagai proses sistematis 

untuk mengembangkan kemampuan kognitif, afektif, 

dan psikomotor melalui aktivitas pendidikan. Dalam 

konteks Islam, pembelajaran identik dengan konsep 

ta’lim, yaitu upaya mentransfer ilmu sekaligus 

membentuk karakter dan adab (Al-Attas, 1991). 

Dalam buku ini, pembelajaran dipahami sebagai proses 

terencana untuk mengembangkan pengetahuan, nilai, 

dan keterampilan siswa yang berlandaskan prinsip 

syariat. 

3. Fikih Pembelajaran 

Istilah ini merujuk pada disiplin interdisipliner 

yang mengkaji hukum, etika, dan prinsip syariat terkait 

seluruh proses belajar-mengajar. Karena fikih 

pembelajaran masih jarang dibahas secara formal, 

definisi ini dikembangkan dari gabungan perspektif 



20 
 

fikih, pedagogik Islam, dan etika pendidikan (Hidayat, 

2021). 

Dalam buku ini, fikih pembelajaran dimaknai sebagai 

kerangka hukum syariat yang mengatur tata cara, 

kewajiban, hak, etika, dan metodologi proses 

pembelajaran dalam perspektif Islam. 

4. Etika Syariat 

Etika syariat adalah norma perilaku yang 

bersumber dari Al-Qur’an, Sunah, ijma’, dan prinsip-

prinsip maqasid al-syariah (Rahman & Idris, 2020). 

Etika ini tidak hanya mencakup aturan halal-haram, 

tetapi juga mencakup adab, amanah, tanggung jawab, 

dan profesionalitas dalam pendidikan. 

Dalam buku ini, etika syariat merujuk pada pedoman 

moral dan hukum yang mengatur perilaku guru, siswa, 

dan interaksi pembelajaran sesuai nilai syariat. 

5. Guru (Mu’allim/Mudarris) 

Dalam literatur Islam, guru bukan hanya 

penyampai pengetahuan, tetapi juga pembimbing 

akhlak, teladan, dan penjaga moralitas umat (Al-Attas, 

1991; Al-Ghazali, 2005). Dalam istilah modern, guru 

adalah tenaga profesional yang memiliki kompetensi 

pedagogik, kepribadian, sosial, dan profesional (UU 

Guru dan Dosen No. 14/2005).Dalam buku ini, guru 

dipahami sebagai pendidik yang bertanggung jawab 

mentransfer ilmu sekaligus membentuk karakter siswa 

berdasarkan nilai syariat. 



21 
 

6. Siswa (Thalib al-‘Ilm) 

Secara pedagogik, siswa adalah individu yang 

sedang berkembang dan membutuhkan bimbingan 

untuk mencapai kompetensi tertentu (Sanjaya, 2019). 

Dalam Islam, thalib al-‘ilm memiliki kedudukan mulia 

karena aktivitas belajarnya dianggap ibadah (Ibn 

Jama’ah, 2004). Dalam buku ini, siswa dimaknai 

sebagai individu yang mengikuti proses pembelajaran 

dengan tujuan memperoleh ilmu, adab, dan 

keterampilan sesuai syariat. 

7. Metodologi Pembelajaran 

Secara akademik, metodologi pembelajaran 

adalah seperangkat prinsip, teknik, dan strategi yang 

digunakan untuk menyampaikan materi kepada peserta 

didik (Joyce, Weil & Calhoun, 2015). Dalam tradisi 

Islam, metodologi pembelajaran mencakup talaqqi, 

musyawarah, keteladanan, dan latihan amal (Al-

Zarnuji, 2010).Dalam buku ini, metodologi 

pembelajaran merujuk pada pendekatan syariat yang 

menggabungkan metode tradisional dan modern secara 

integratif. 

 

8. Teknologi Pembelajaran 

UNESCO (2020) mendefinisikannya sebagai 

pemanfaatan perangkat digital, media, dan aplikasi 

untuk mendukung proses pembelajaran. Dalam 



22 
 

perspektif Islam, penggunaan teknologi harus 

mendukung maqasid syariah, menjauhi distraksi, dan 

menghindari perilaku amoral (Yusof & Ahmad, 2022). 

Dalam buku ini, teknologi pembelajaran adalah 

perangkat digital yang digunakan secara aman dan etis 

berdasarkan prinsip fikih. 

9. Maqasid al-Syariah dalam Pembelajaran 

Maqasid al-syariah merupakan tujuan-tujuan 

hukum Islam yang mencakup penjagaan agama, akal, 

jiwa, keturunan, dan harta (Auda, 2008). Dalam 

konteks pendidikan, maqasid menjadi kerangka moral 

untuk menentukan kebijakan pembelajaran.Dalam buku 

ini, maqasid al-syariah digunakan sebagai parameter 

dalam menentukan metode, materi, dan etika 

pembelajaran. 

F.Arah Pembahasan Buku 

Buku ini akan membahas fikih pembelajaran 

secara sistematis dan bertahap: dari kerangka 

konseptual dan landasan syar‘i, menuju metodologi 

praktik, analisis kasus kontemporer, sampai 

rekomendasi kebijakan dan implementasi. Arah 

pembahasannya dirancang untuk menjawab rumusan 

masalah dan tujuan yang telah ditetapkan serta 

merespons temuan-temuan akademik (mis. Mahfudz, 

2019; Rahman & Idris, 2020; Hidayat, 2021; Aziz, 

2022; Yusof & Ahmad, 2022). Secara operasional, arah 

pembahasan meliputi poin-poin berikut. 



23 
 

1. Konseptualisasi dan Kerangka Teoretis 

a. Menetapkan definisi operasional fikih 

pembelajaran, pembelajaran, dan etika syariat 

berdasarkan kajian klasik dan literatur pedagogik 

kontemporer (Al-Attas; Al-Ghazali; Sanjaya). 

b. Mengintegrasikan kajian fikih klasik dengan teori 

pendidikan modern (ta’lim  pedagogi 

kontemporer) untuk membangun kerangka analitis 

yang memadai. 

c. Menggunakan maqāṣid al-syarī‘ah sebagai 

parameter penilaian tujuan dan batasan praktik 

pembelajaran (keamanan aqidah, pemeliharaan 

akhlak, kemaslahatan pendidikan). 

Tujuan: membangun landasan normatif dan konseptual 

yang jelas sehingga seluruh pembahasan praktis dapat 

dipertanggungjawabkan secara syar‘i dan ilmiah. 

2. Prinsip dan Nilai Etis dalam Pembelajaran 

a. Menganalisis prinsip-prinsip fikih yang relevan 

(al-taysīr, al-‘adālah, al-amānah, tadarruj) dan 

implikasinya terhadap desain pembelajaran, 

penilaian, dan pengelolaan kelas. 

b. Menempatkan adab (akhlak) guru siswa sebagai 

variabel kunci yang mempengaruhi efektivitas 

internalisasi nilai. 

Tujuan: merumuskan standar etika syariat yang 

operasional dan bisa dijadikan pedoman bagi guru, 

siswa, dan pengelola pendidikan. 



24 
 

3. Metodologi Pembelajaran: Tradisi dan Inovasi 

a. Mengkaji metode tradisional (talaqqi, sanad, 

keteladanan, mujahadah) dan metode modern 

(student-centred, problem-based learning, values-

based education), lalu merumuskan model 

integratif yang sesuai syariat. 

b. Membahas untuk tiap metode implikasi hukum 

(boleh/haram/makruh), batasan adab, serta 

panduan implementasinya di berbagai jenjang 

(madrasah, sekolah umum, pesantren). 

Tujuan: menyediakan pilihan metodologis yang syar‘i-

compliant dan praktis untuk diaplikasikan. 

4. Batasan Materi Pembelajaran dan Kurikulum  

    Syariat-compliant 

a. Menentukan kriteria materi yang halal, boleh 

digunakan dengan pengaturan, atau dilarang 

berdasarkan dalil dan dampak moral-akademik 

(mengacu pada temuan Hidayat, Aziz). 

b. Mengusulkan mekanisme kuratorial  prosedur 

validasi materi ajar (tim fatwa internal akademik, 

kajian maqasid Syariah). 

Tujuan: mencegah penyebaran materi yang merusak 

aqidah atau moral dan membantu penyusunan 

kurikulum berbasis syariat. 



25 
 

5. Fikih Teknologi dan Media Pembelajaran Digital 

a. Menganalisis penggunaan gawai, platform daring, 

dan media sosial dalam pembelajaran dari 

perspektif fikih (maslahat vs. mafsadah), termasuk 

isu plagiarisme, privasi, serta adab digital. 

b. Merumuskan pedoman operasional (kode etik 

digital untuk guru/siswa; tata-cara penggunaan 

platform; mitigasi risiko). 

Tujuan: memberikan panduan aplikatif agar teknologi 

mendukung bukan merusak tujuan pendidikan Islam. 

6. Hukum Profesionalitas Guru dan Akibat Pelanggaran  

    (Amanah, Ujrah, Disiplin) 

a. Mengkaji status hukum tindakan guru kewajiban 

mengajar, amanah, hak upah  serta konsekuensi 

fikih jika terjadi penyimpangan (mis. mengurangi 

jam, mengabaikan kewajiban). 

b. Mengkaji regulasi nasional dan praktik lokal 

untuk merekomendasikan mekanisme penegakan 

etika profesi dalam bingkai syariat. 

Tujuan: memberi dasar hukum bagi kebijakan disiplin 

dan mekanisme remunerasi yang adil dan syar‘i. 

7. Studi Kasus dan Analisis Empiris 

a. Menyajikan studi kasus empiris (mis. evaluasi 

praktik pembelajaran pada beberapa madrasah 

sekolah dan pesantren) yang mengilustrasikan 



26 
 

masalah nyata: hubungan guru siswa, materi 

bermasalah, praktik digital tak etis. 

b. Metode penelitian: studi pustaka, analisis 

dokumen kurikulum, wawancara semi struktural 

dengan guru, observasi kelas, dan analisis tematik 

terhadap data kualitatif. 

Tujuan: menghubungkan teori fikih dengan praktik 

lapangan dan memvalidasi rekomendasi. 

8. Rekonstruksi Fikih Pembelajaran dan  

    Rekomendasi Kebijakan 

a. Menyusun model normatif dan praktis (kerangka 

implementasi) untuk institusi pendidikan: 

pedoman kurikulum, kode etik, modul pelatihan 

guru, mekanisme akreditasi syariat. 

b. Memberi rekomendasi kebijakan pada level 

sekolah, madrasah, lembaga pendidikan tinggi, 

serta pembuat kebijakan pendidikan nasional. 

Tujuan: menghasilkan output yang bukan hanya teoretis 

tetapi siap diaplikasikan dan diadopsi. 

9. Implikasi Teoretis dan Agenda Penelitian Lanjutan 

Mengidentifikasi celah penelitian (fikih teknologi, 

evaluasi belajar berbasis maqasid, model 

pelatihan guru syariat-compliant) dan 

menyarankan metodologi penelitian lanjutan 

(kuantitatif untuk generalisasi; kualitatif 

mendalam untuk teori). 



27 
 

Tujuan: menempatkan buku ini sebagai titik tolak bagi 

pengembangan keilmuan lebih lanjut. 

Pendekatan Analisis yang Digunakan 

Pembahasan menggunakan pendekatan 

interdisipliner: normatif-fikhi (analisis dalil dan ijtihad), 

teoretis-pedagogik (integrasi teori pembelajaran), dan 

empiris (data lapangan, studi kasus, analisis dokumen). 

Metode analisis kualitatif (hermeneutik teks, content 

analysis, thematic analysis) akan dipadukan dengan 

kajian kebijakan dan rekomendasi praktis. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



28 
 

BAB II 

LANDASAN TEORITIS FIKIH PEMBELAJARAN 

 

A. Konsep Fikih Pembelajaran 
 

1. Definisi Fikih Pembelajaran 

 

Fikih pembelajaran merupakan cabang ilmu fikih 

yang menekankan aturan syariat dalam konteks proses 

belajar-mengajar, mencakup aspek legalitas, etika, dan 

tata cara interaksi dalam pendidikan. Secara 

terminologis, fikih berarti pemahaman terhadap hukum-

hukum syariat (Al-Qaradhawi, 2006), sedangkan 

pembelajaran adalah proses transfer ilmu pengetahuan, 

nilai, dan akhlak (Gagne, 1985). Integrasi keduanya 

membentuk suatu pendekatan yang mengatur perilaku 

guru dan siswa, memastikan semua aktivitas pendidikan 

sesuai prinsip syariat dan mendukung pembentukan 

karakter siswa. 

 

2. Ruang Lingkup Fikih Pembelajaran 

Ruang lingkup fikih pembelajaran mencakup: 

a. Aspek normatif: aturan syariat yang menjadi 

pedoman guru dalam menyampaikan materi dan 

berinteraksi dengan siswa. 

b. Aspek etis dan akhlak: penerapan adab, akhlak, 

dan moral dalam proses pembelajaran. 



29 
 

c. Aspek metodologis: teknik, strategi, dan media 

pembelajaran yang sah secara syariat (Al-Faruqi, 

1992; Al-Attas, 1995). 

Dalam konteks madrasah dan sekolah umum, fikih 

pembelajaran membimbing guru untuk 

mengoptimalkan proses pedagogis tanpa melanggar 

prinsip halal-haram, menghindari penekanan 

berlebihan, dan menjaga motivasi belajar siswa 

(Darling-Hammond et al., 2020). 

3. Tujuan Fikih Pembelajaran 

Tujuan fikih pembelajaran meliputi: 

a. Religius: membentuk pemahaman syariat yang 

benar pada siswa. 

b. Moral dan Akhlak: menanamkan akhlak mulia 

seperti disiplin, jujur, dan hormat terhadap guru. 

c. Akademik dan Kognitif: meningkatkan 

penguasaan ilmu pengetahuan melalui metode 

pembelajaran yang sah dan efektif. 

Dengan demikian, konsep fikih pembelajaran tidak 

hanya mengatur aspek hukum, tetapi juga mengarahkan 

praktik pendidikan agar harmonis dengan nilai Islam 

(Al-Qaradawi, 2006; Nata, 2010). Penerapan konsep ini 

memungkinkan terciptanya kelas Islami yang seimbang 

antara ilmu, akhlak, dan interaksi sosial. 



30 
 

B. Prinsip-Prinsip Fikih Pembelajaran 

Fikih pembelajaran tidak hanya membahas aspek 

hukum, tetapi juga menekankan prinsip-prinsip yang 

harus diterapkan dalam proses belajar-mengajar agar 

sesuai syariat dan mendukung perkembangan karakter 

siswa. Berdasarkan literatur akademik, prinsip-prinsip 

ini dapat dijelaskan sebagai berikut: 

1. Prinsip Syariat dalam Pembelajaran 

Prinsip ini menekankan bahwa semua kegiatan 

pembelajaran harus mematuhi hukum-hukum syariat. 

Artinya, guru dan siswa wajib menghindari praktik 

yang haram, makruh, atau menyesatkan, serta 

mengedepankan yang mubah dan ma’ruf (Al-Qaradawi, 

2006). Contoh penerapan: 

a. Materi yang diajarkan tidak bertentangan dengan 

akidah atau akhlak Islam. 

b. Kegiatan kelas dilakukan tanpa menimbulkan 

kemudharatan fisik, psikologis, atau moral. 

Dalil yang mendukung prinsip ini adalah hadis: 

“Sampaikanlah dariku walau satu ayat” (HR. Bukhari), 

yang menunjukkan kewajiban menyampaikan ilmu 

yang sahih dan bermanfaat. 

 



31 
 

2. Prinsip Etika dan Adab (Akhlaq) dalam  

    Pembelajaran 

Prinsip ini menekankan adab guru dan siswa dalam 

interaksi pembelajaran. Guru harus bersikap bijak, 

sabar, dan tidak menakut-nakuti siswa, sedangkan siswa 

harus menghormati guru dan teman (Al-Attas, 1995). 

Beberapa etika yang dijadikan pedoman akademik: 

a. Menghargai perbedaan kemampuan siswa. 

b. Memberi motivasi dan dorongan positif. 

c. Mengedepankan kejujuran, disiplin, dan 

kesopanan dalam komunikasi kelas. 

Hadis yang relevan: 

“Mudahkan, jangan dipersulit; beri kabar gembira, 

jangan menakut-nakuti” (HR. Ahmad). 

3. Prinsip Metodologi Pembelajaran 

Prinsip ini menekankan penggunaan metode dan 

strategi pembelajaran yang efektif dan sesuai syariat. 

Menurut Gagne (1985), pembelajaran harus 

mempertimbangkan kondisi siswa, tujuan pendidikan, 

dan karakteristik materi. Dalam konteks fikih 

pembelajaran: 

a. Guru menggunakan metode yang tidak 

memberatkan siswa secara fisik atau mental. 

b. Integrasi antara teori dan praktik untuk 

membentuk pemahaman dan akhlak. 



32 
 

c. Pemanfaatan media atau teknologi harus sesuai 

syariat, misalnya gadget digunakan untuk 

menunjang pembelajaran tanpa menimbulkan 

gangguan moral. 

4. Prinsip Keseimbangan (Tawazun) 

Prinsip tawazun menekankan keseimbangan antara 

pembelajaran kognitif, afektif, dan psikomotorik, 

sehingga siswa berkembang secara holistik. Hal ini 

sejalan dengan pandangan Al-Faruqi (1992) bahwa 

pendidikan Islam harus menyeimbangkan ilmu 

pengetahuan dan pembentukan karakter.Dengan 

demikian maka  Prinsip-prinsip fikih pembelajaran 

secara akademik menekankan kepatuhan pada syariat, 

etika interaksi, metodologi efektif, dan keseimbangan 

pengembangan siswa. Penerapan prinsip-prinsip ini 

membentuk kelas Islami yang produktif dan berakhlak 

mulia. 

C. Landasan Hukum dan Dalil Fikih Pembelajaran 

Fikih pembelajaran harus memiliki landasan hukum 

yang jelas agar praktik pendidikan tidak bertentangan 

dengan syariat. Landasan ini diperoleh dari Al-Qur’an, 

Hadis, dan pendapat ulama, serta diperkuat oleh 

literatur akademik terkait pendidikan Islam. 

 



33 
 

1. Landasan Al-Qur’an 

Al-Qur’an menekankan pentingnya ilmu, pendidikan, 

dan adab dalam menuntut ilmu. Beberapa ayat relevan 

antara lain: 

QS. Al-Mujadilah [58]: 11 

⬧⧫    ⧫  

❑⧫◆    

⧫◆  ❑➔  

➔  ◆   

◆   

11..Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman 

di antaramu dan orang-orang yang diberi ilmu 

pengetahuan beberapa derajat. Ayat ini menegaskan 

keutamaan menuntut ilmu dan mendukung prinsip 

pendidikan berbasis syariat. 

QS. Al-Alaq [96]: 1-5 

⧫    ◼◆ 

  ⧫◼      ⧫◼ 

    ◼⧫      

⧫  ◆◆  

⧫       

⧫  ◼⬧      

⧫    ⧫  ⬧ 

⬧➔⧫       

1.Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang 

Menciptakan,2.Dia telah menciptakan manusia dari 

segumpal darah.3.Bacalah, dan Tuhanmulah yang Maha 



34 
 

pemurah,4. Yang mengajar (manusia) dengan 

perantaran kalam.5. Dia mengajar kepada manusia apa 

yang tidak diketahuinya.Ayat ini menunjukkan bahwa 

proses belajar adalah ibadah dan harus sesuai prinsip 

syariat. 

QS. Taha [20]: 114 

  ➔◆  ▪    ☺ 

     

114… dan Katakanlah: "Ya Tuhanku, tambahkanlah 

kepadaku ilmu pengetahuan." Ayat ini menjadi dasar 

dorongan untuk terus belajar dan mengembangkan 

metodologi pendidikan yang sah. 

2. Landasan Hadis 

Hadis menegaskan etika, akhlak, dan tata cara guru-

siswa: 

Hadis tentang kewajiban menyampaikan ilmu 

“Sampaikanlah dariku walau satu ayat.” (HR. Bukhari) 

Menguatkan prinsip bahwa guru wajib menyampaikan 

ilmu yang bermanfaat secara benar dan sah. 

Hadis tentang kemudahan dalam pendidikan 

“Mudahkan, jangan dipersulit; beri kabar gembira, 

jangan menakut-nakuti.” (HR. Ahmad) Hadis ini 



35 
 

menjadi pedoman prinsip metodologi dan adab dalam 

pembelajaran, agar siswa termotivasi dan tidak tertekan. 

Hadis tentang niat dan ikhlas dalam mengajar 

“Sesungguhnya setiap amalan tergantung pada 

niatnya.” (HR. Bukhari & Muslim) ini menekankan 

guru harus ikhlas dalam mengajar, bukan hanya sekadar 

formalitas. 

3. Pendapat Ulama dan Literatur Akademik 

Pendapat ulama klasik dan kontemporer memperkuat 

landasan hukum fikih pembelajaran: 

a. Al-Faruqi (1992): Pendidikan Islam harus 

mengintegrasikan ilmu, akhlak, dan syariat, 

sehingga pembelajaran bukan hanya transfer 

pengetahuan, tetapi pembentukan karakter. 

b. Syakh Naquib Al-Attas (1995): Pendidikan Islam 

menekankan proses pengembangan diri secara 

holistik, termasuk aspek spiritual, moral, dan 

intelektual. 

c. Yusuf Al-Qaradawi (2006): Guru memiliki 

tanggung jawab moral dan hukum dalam 

mengajarkan ilmu, memastikan materi tidak 

menyesatkan. 

d. Abu Dinata (2010): Menyatakan bahwa 

pembelajaran Islami harus mengacu pada prinsip 

syariat, etika, dan tujuan pendidikan yang 

seimbang. 



36 
 

D. Fikih Pembelajaran dalam Praktik 

Fikih pembelajaran dalam praktik berfokus pada 

implementasi prinsip-prinsip syariat, etika, dan 

metodologi di lingkungan pendidikan. Berdasarkan 

literatur akademik dan dalil syariat, praktik ini 

mencakup pengelolaan kelas, disiplin, evaluasi, dan 

penggunaan media pembelajaran. 

1. Pengelolaan Kelas  

Pengelolaan kelas dalam perspektif fikih pembelajaran 

bertujuan menciptakan lingkungan belajar Islami yang 

kondusif. Hal ini mencakup: 

a. Penataan kelas yang mendukung interaksi positif 

guru-siswa. 

b. Pembagian waktu, aturan, dan kegiatan yang 

sesuai syariat. 

c. Pendekatan yang menekankan kasih sayang, 

motivasi, dan perhatian individual kepada siswa 

(Al-Attas, 1995). 

Dalil yang mendukung: 

“Sampaikanlah dariku walau satu ayat” (HR. Bukhari), 

Hadis ini menekankan kewajiban guru mengelola ilmu 

dengan benar agar bermanfaat bagi siswa. 



37 
 

2. Disiplin dan Hukuman Pendidikan 

Disiplin siswa harus mengacu pada prinsip syariat: 

tegas, adil, dan tidak menzalimi. Fikih pembelajaran 

membedakan antara hukuman yang mendidik dan yang 

merugikan secara moral atau fisik. 

a. Hukuman bersifat mendidik, seperti pengingat, 

pembinaan, atau tugas tambahan. 

b. Reward dan motivasi positif digunakan untuk 

mendorong perilaku baik (Darling-Hammond et 

al., 2020). 

Dalil: 

“Mudahkan, jangan dipersulit; beri kabar gembira, 

jangan menakut-nakuti” (HR. Ahmad).Menjadi 

pedoman bahwa disiplin harus proporsional dan tidak 

menimbulkan tekanan berlebihan. 

3. Evaluasi Pembelajaran dalam Fikih 

Evaluasi pembelajaran dalam fikih menggabungkan 

aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik, sehingga 

tidak hanya mengukur pengetahuan, tetapi juga akhlak 

dan perilaku siswa. 

a. Penilaian berbasis syariat menekankan kejujuran, 

objektivitas, dan manfaat. 

b. Evaluasi bersifat formative (untuk perbaikan) dan 

summative (untuk pengukuran hasil) (Gagne, 

1985). 



38 
 

Dalil: 

“Sesungguhnya Allah menyukai hamba-Nya yang 

mengamalkan ilmu yang bermanfaat” (HR. Abu 

Dawud), hadis ini  yang menekankan pentingnya ilmu 

yang diamalkan dan dievaluasi. 

4. Integrasi Teknologi dan Media Pembelajaran 

Penggunaan media dan teknologi dalam pembelajaran 

harus memperhatikan syariat: 

a. Gadget dan internet digunakan untuk menunjang 

pembelajaran, bukan merusak moral atau akidah. 

b. Media digital bisa digunakan untuk video 

pembelajaran, kuis online, dan presentasi 

interaktif, selama kontennya halal dan edukatif 

(Al-Faruqi, 1992). 

Dalil: 

“Bacalah dengan nama Tuhanmu yang menciptakan” 

(QS. Al-Alaq [96]:1), sebagai dasar bahwa media 

apapun yang membantu menuntut ilmu adalah bagian 

dari ibadah jika digunakan benar. 

E. Standar Etik Guru dan Siswa 

Standar etik dalam fikih pembelajaran berfokus 

pada norma, tanggung jawab, dan adab yang harus 

diterapkan oleh guru dan siswa agar proses pendidikan 

berjalan sesuai syariat dan prinsip akhlak Islam. Etika 



39 
 

ini menjadi pedoman moral sekaligus profesionalisme 

dalam pendidikan. 

1. Standar Etik Guru 

Guru memiliki peran strategis dalam membentuk ilmu, 

akhlak, dan karakter siswa. Standar etik guru meliputi: 

a. Profesionalisme dan Kompetensi 

1) Guru wajib menguasai materi, metode, dan 

prinsip pembelajaran Islam. 

2) Menyampaikan ilmu secara benar dan 

bertanggung jawab (Al-Qaradawi, 2006). 

b. Adab terhadap Siswa 

1) Bersikap sabar, tidak menakut-nakuti, serta 

menghargai perbedaan kemampuan siswa. 

2) Memberikan motivasi dan dorongan yang 

membangun (Al-Attas, 1995). 

c. Integritas dan Kejujuran 

1) Menghindari praktek mengajar yang 

menyesatkan, mengada-ada, atau melanggar 

syariat. 

2) Menjadi teladan akhlak bagi siswa dalam 

tutur kata, tindakan, dan perilaku sehari-hari. 

d. Tanggung Jawab Moral dan Spiritual 

1) Menyadari bahwa mengajar adalah ibadah, 

sehingga niat harus ikhlas karena Allah (HR. 

Bukhari & Muslim). 

2) Membimbing siswa tidak hanya secara 

akademik, tetapi juga spiritual dan moral. 

Dalil yang relevan: 



40 
 

“Sesungguhnya setiap amalan tergantung pada niatnya” 

(HR. Bukhari & Muslim). 

 

2. Standar Etik Siswa 

Siswa juga memiliki kewajiban dan adab dalam 

proses pembelajaran agar tercipta lingkungan belajar 

yang Islami: 

a. Ketaatan dan Hormat 

1) Menghormati guru, teman, dan aturan kelas. 

2) Mengikuti instruksi guru dengan sungguh-

sungguh dan disiplin. 

b. Kejujuran dan Akhlak Baik 

1) Tidak menyontek, berbohong, atau 

mengganggu teman. 

2) Menjaga kebersihan hati, ucapan, dan 

perbuatan di lingkungan kelas. 

c. Kemandirian dan Kesungguhan Belajar 

1) Mengembangkan inisiatif belajar dan 

bertanggung jawab atas hasil belajar. 

2) Memanfaatkan sumber belajar halal dan 

sahih untuk meningkatkan ilmu (Gagne, 

1985). 

d. Keharmonisan Sosial di Kelas 

1) Menjalin interaksi yang sopan dan santun 

dengan guru dan teman. 

2) Menjaga suasana kelas tetap kondusif, 

aman, dan saling mendukung. 



41 
 

Dalil: 

⬧⧫    ⧫  

❑⧫◆    

⧫◆  ❑➔  

➔  ◆   

◆   

“Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di 

antaramu dan orang-orang yang diberi ilmu beberapa 

derajat” (QS. Al-Mujadilah [58]:11), ayat ini 

menekankan sikap hormat, disiplin, dan menghargai 

ilmu. 

3. Hubungan Guru-Siswa dan Lingkungan Sekolah 

Standar etik tidak hanya berlaku individual, tetapi 

juga dalam interaksi sosial di kelas dan lingkungan 

sekolah: 

a. Guru dan siswa saling menghormati peran 

masing-masing. 

b. Lingkungan belajar menjadi tempat aman, penuh 

etika, dan mendukung pengembangan akhlak dan 

ilmu (Al-Faruqi, 1992). 

c. Menjadi wahana penerapan prinsip fikih 

pembelajaran secara nyata. 

 

 

 

 



42 
 

 

 

 

 

 

 

 

BAB III 

FILOSOFI DAN PRINSIP FIKIH 

PEMBELAJARAN 

 

A Hakikat Belajar dan Mengajar menurut Fikih 

Hakikat belajar dan mengajar dalam perspektif 

fikih tidak hanya dipahami sebagai proses kognitif atau 

teknis pedagogis, tetapi sebagai aktivitas ibadah yang 

diatur oleh ketentuan syariat. Dalam literatur 

pendidikan Islam, belajar (ta‘allum) dan mengajar 

(ta‘līm) merupakan bagian integral dari amal saleh yang 

memiliki dimensi hukum, etika, serta tujuan spiritual. 

Al-Attas (1980) menegaskan bahwa proses pendidikan 

dalam Islam berorientasi pada penanaman adab dan 

pembentukan pribadi berilmu yang tunduk kepada 

Allah, sehingga belajar dan mengajar tidak dapat 

dipisahkan dari nilai-nilai fikih sebagai pengatur 

tindakan muslim. 

Dari perspektif fikih, belajar adalah proses 

pencarian ilmu yang wajib dilakukan sesuai 

kemampuan. Para ulama menetapkan bahwa thalab al-

‘ilm terbagi menjadi fardu ‘ain (ilmu dasar agama yang 



43 
 

wajib dipelajari setiap Muslim) dan fardu kifayah (ilmu 

keterampilan dan profesi yang dibutuhkan masyarakat). 

Pembagian hukum ini menunjukkan bahwa belajar 

bukan hanya aktivitas intelektual, tetapi kewajiban 

syariat yang memiliki implikasi individual dan sosial. 

Imam al-Ghazālī dalam Ihyā’ ‘Ulūm al-Dīn 

menegaskan bahwa kewajiban belajar bertingkat sesuai 

kebutuhan praktis seorang Muslim dalam menjalankan 

syariat. 

Mengajar dalam fikih memiliki kedudukan yang 

tidak kalah penting. Ulama seperti Ibn Jama‘ah dalam 

Tadhkirat al-Sāmi‘ wa al-Mutakallim memandang 

mengajar sebagai amal ibadah yang bernilai tinggi 

karena para guru menjadi pewaris tugas para nabi. 

Mengajar termasuk kategori fardu kifayah, namun pada 

kondisi tertentu dapat berubah menjadi fardu ‘ain, 

misalnya ketika seorang guru adalah satu-satunya yang 

mampu mengajarkan ilmu wajib di suatu komunitas. 

Dengan demikian, tugas mengajar terikat oleh hukum-

hukum syariat yang mengatur niat, tanggung jawab, 

profesionalitas, serta larangan menyembunyikan ilmu. 

Dalam kerangka fikih pembelajaran, belajar dan 

mengajar adalah interaksi yang berlandaskan pada 

maqāṣid al-syarī‘ah, terutama penjagaan agama (hifz al-

dīn), akal (hifz al-‘aql), dan jiwa (hifz al-nafs). Proses 

pembelajaran harus memastikan bahwa tujuan-tujuan 

syariat tersebut terjaga dan berkembang. Karena itu, 

hakikat belajar bukan sekadar transmisi pengetahuan, 

tetapi juga transformasi spiritual, moral, dan amal. Guru 

tidak sekadar mu‘allim yang menyampaikan materi, 



44 
 

tetapi juga murabbī yang membina karakter dan 

muaddib yang menanamkan adab. 

Dengan demikian, hakikat belajar dan mengajar 

menurut fikih adalah aktivitas ibadah yang berorientasi 

pada penyucian jiwa, penguatan akal, dan pembentukan 

akhlak. Aktivitas ini terikat oleh hukum, nilai, dan 

tujuan syariat sehingga setiap komponen pembelajaran 

niat, metode, materi, interaksi, dan evaluasi—harus 

tunduk pada prinsip-prinsip fikih. Pendekatan inilah 

yang membedakan fikih pembelajaran dari teori 

pendidikan modern yang bersifat sekuler dan 

menempatkannya sebagai disiplin integratif antara ilmu 

pendidikan dan syariat Islam. 

B. Prinsip-Prinsip Syariat dalam Pembelajaran 

Prinsip-prinsip syariat dalam pembelajaran 

merupakan fondasi normatif yang mengatur seluruh 

aktivitas pendidikan agar selaras dengan tujuan utama 

Islam, yaitu mewujudkan kemaslahatan dan mencegah 

kerusakan. Dalam perspektif fikih pendidikan, proses 

pembelajaran tidak boleh dilepaskan dari landasan 

hukum Islam yang bertumpu pada al-Qur’an, Sunnah, 

ijma’, qiyas, serta nilai maqāṣid al-syarī‘ah. Para 

pemikir pendidikan Islam seperti al-Ghazālī, Ibn 

Jama‘ah, al-Zarnūjī, dan al-Attas menegaskan bahwa 

pendidikan yang benar harus berlandaskan syariat, 

karena syariat-lah yang menentukan orientasi, metode, 

materi, dan etika pembelajaran. 



45 
 

1. Prinsip Niat sebagai Dasar Ibadah  

Syariat menekankan bahwa setiap amal, termasuk 

belajar dan mengajar, harus dimulai dengan niat yang 

benar (HR. Bukhari-Muslim). Dalam konteks 

akademik, niat menentukan orientasi etis pembelajaran 

agar tidak sekadar bertujuan duniawi (status, gaji, 

kekuasaan), tetapi diarahkan untuk memperoleh ridha 

Allah dan kemaslahatan umat. Para ulama fikih 

menyatakan bahwa niat yang salah dapat mengurangi 

keberkahan ilmu dan berdampak pada hilangnya nilai 

ibadah dari aktivitas pendidikan. 

2. Prinsip Hifz al-Dīn (Penjagaan Agama) 

Prinsip maqāṣid al-syarī‘ah ini menegaskan 

bahwa materi dan proses pembelajaran harus menjaga 

kemurnian akidah dan praktik keagamaan siswa. 

Pembelajaran tidak boleh mengandung unsur syirik, 

liberalisasi akidah, atau pemikiran yang merusak nilai 

Islam. Ulama pendidikan menegaskan bahwa menjaga 

agama adalah fondasi yang mendasari kurikulum Islam, 

sehingga fikih pembelajaran memastikan seluruh proses 

belajar mendukung pertumbuhan iman dan ketakwaan. 

3. Prinsip Hifz al-‘Aql (Penjagaan Akal) 

Syariat mewajibkan pengembangan akal melalui 

pendidikan yang sehat dan terhindar dari manipulasi, 

kebodohan, dan indoktrinasi yang menyesatkan. Prinsip 

ini menjadi dasar dalam: 



46 
 

a. Memilih metode pembelajaran yang mendorong 

berpikir kritis, 

b. Menghindari materi yang merusak akhlak atau 

logika, 

c. Menciptakan suasana belajar yang menghormati 

rasionalitas. 

Dalam data akademik pendidikan Islam, 

pengembangan akal merupakan tujuan inti karena akal 

adalah sarana memahami syariat. 

4. Prinsip Keadilan (al-‘Adalah) 

Keadilan merupakan prinsip utama dalam fikih, 

termasuk dalam pembelajaran. Guru wajib 

memperlakukan siswa secara adil tanpa diskriminasi 

gender, status sosial, ekonomi, atau kemampuan. Ibn 

Jama‘ah menegaskan bahwa ketidakadilan guru dapat 

merusak integritas pendidikan dan menimbulkan 

kezaliman. Prinsip ini juga tercermin dalam aspek 

evaluasi, pembagian tugas, pemberian penghargaan, 

dan penilaian. 

5. Prinsip Amar Ma‘rūf dan Nahy al-Munkar 

Pembelajaran harus mendorong siswa kepada 

kebaikan dan mencegah keburukan, baik dalam konten, 

metode, maupun interaksi. Prinsip ini menegaskan 

bahwa pendidikan memiliki fungsi moral yang kuat. 

Karena itu, setiap aktivitas pembelajaran harus 

menciptakan lingkungan etis, beradab, dan memotivasi 

pada perilaku saleh. 



47 
 

6. Prinsip Taysīr (Memudahkan, Tidak Menyulitkan) 

Syariat mengajarkan bahwa agama itu mudah (HR. 

Bukhari), sehingga pembelajaran harus diatur dengan 

prinsip memudahkan: 

a. Metode yang sesuai kemampuan peserta didik, 

b. Pembagian materi bertahap, 

c. Beban tugas yang proporsional, 

d. Pendekatan humanis dan empatik. 

Para ahli pendidikan Islam menegaskan bahwa 

kesulitan yang tidak maslahat bertentangan dengan 

kaidah fikih al-masyaqqah tajlib al-taysīr (kesulitan 

mendatangkan kemudahan). 

7. Prinsip Adab (Akhlak dan Tata Krama Ilmiah) 

Adab adalah fondasi pendidikan Islam. Al-Attas 

menyebut bahwa hilangnya adab adalah sumber krisis 

ilmu dalam masyarakat Muslim. Prinsip adab berlaku 

pada guru dan siswa: sikap hormat, kesabaran, 

keteladanan, tanggung jawab ilmiah, dan etika 

interaksi. Tanpa adab, pendidikan kehilangan ruh dan 

tujuan spiritualnya. 

8. Prinsip Amanah dan Profesionalitas 

Guru harus menjalankan tugas mengajar sebagai 

amanah syariat. Kecerobohan, ketidakhadiran tanpa 

alasan, atau pengabaian tugas merupakan pelanggaran 



48 
 

etika dan hukum fikih (dapat jatuh pada haram jika 

merugikan umat). Prinsip profesionalitas meliputi: 

a. Keahlian yang memadai, 

b. Disiplin, 

c. Persiapan pembelajaran, 

d. Komitmen terhadap kualitas pendidikan. 

9. Prinsip Kemanfaatan (Maṣlaḥah) 

Menurut kajian maqāṣid, pendidikan harus 

membawa kemaslahatan bagi siswa dan masyarakat. 

Setiap keputusan pedagogis materi, metode, evaluasi 

harus mempertimbangkan manfaat yang lebih besar 

daripada mudarat. Ulama fikih menegaskan bahwa 

prinsip kemaslahatan adalah inti hukum Islam, sehingga 

pembelajaran dalam Islam berupaya menghasilkan 

manusia yang produktif, saleh, dan bermanfaat. 

C. Etika Ilmiah dan Moralitas Guru Siswa 

Etika ilmiah dan moralitas dalam hubungan guru siswa 

merupakan fondasi utama dalam pendidikan Islam. 

Dalam perspektif fikih, hubungan keduanya tidak hanya 

bersifat pedagogis, tetapi juga spiritual, etis, dan 

hukum. Literatur pendidikan Islam klasik (al-Ghazālī, 

Ibn Jama‘ah, al-Zarnūjī) maupun literatur pendidikan 

modern menegaskan bahwa keberhasilan pendidikan 

sangat ditentukan oleh kualitas moral guru dan 

kesantunan ilmiah siswa. Karena itu, fikih pembelajaran 

memandang etika guru siswa sebagai bagian dari 

ibadah dan interaksi yang memiliki nilai syariat. 



49 
 

1. Etika Ilmiah Guru dalam Perspektif Fikih  

    Pembelajaran 

Etika ilmiah guru mencakup integritas akademik, 

tanggung jawab profesional, serta komitmen syariat. 

Para ulama menekankan beberapa prinsip utama: 

a. Ikhlas dan Kejujuran Ilmiah 

Guru wajib mengajar dengan niat untuk mencari 

ridha Allah, bukan sekadar mengejar upah, status, atau 

pengaruh. Kejujuran ilmiah ditegaskan oleh Ibn 

Jama‘ah sebagai syarat menjaga keberkahan ilmu, 

termasuk: 

a. Tidak menyembunyikan ilmu, 

b. Tidak memalsukan data atau teori, 

c. Tidak menyampaikan informasi yang tidak 

dikuasai. 

b. Keteladanan Moral 

Dalam Islam, guru bukan hanya mu‘allim (pengajar), 

tetapi juga murabbī (pembina akhlak). Al-Ghazālī 

menegaskan bahwa akhlak guru lebih besar 

pengaruhnya daripada ucapannya. Keteladanan 

meliputi: 

a. Rendah hati, 

b. Sabar, 

c. Adil, 

d. Tidak kasar, 



50 
 

e. Tidak merendahkan siswa. 

Etika moral ini menjadi dasar lahirnya budaya ilmiah 

yang sehat. 

c. Profesionalitas dan Amanah Akademik 

Guru harus memahami materi secara mendalam dan 

mengajarkannya dengan metode yang paling maslahat. 

Dalam kajian fikih, guru yang lalai atau menelantarkan 

tugasnya termasuk pelanggaran amanah dan dapat 

bernilai haram jika merugikan peserta didik. 

Profesionalitas mencakup: 

a. Hadir tepat waktu, 

b. Mempersiapkan materi, 

c. Objektivitas dalam penilaian, 

d. Kemampuan pedagogis yang memadai. 

d. Keadilan dan Tidak Diskriminatif 

Syariat melarang segala bentuk kezaliman. Dalam 

konteks pendidikan, keadilan berarti: 

a. Tidak memihak pada siswa tertentu, 

b. Memberi kesempatan belajar yang seimbang, 

c. Menilai berdasarkan kemampuan, bukan 

kedekatan. 

Ibn Jama‘ah secara keras mengkritik guru yang tidak 

adil sebagai perusak integritas ilmu. 



51 
 

2. Etika Ilmiah Siswa dalam Perspektif Fikih  

    Pembelajaran 

Dalam tradisi pendidikan Islam, siswa memiliki 

kedudukan terhormat sebagai pencari ilmu (ṭālib al-

‘ilm). Karena itu, siswa memiliki etika ilmiah yang 

kuat, sebagaimana dipaparkan al-Zarnūjī dalam Ta‘līm 

al-Muta‘allim. 

a. Adab terhadap Guru 

Etika ini mencakup: 

a. Menghormati guru, 

b. Mendengarkan dengan saksama, 

c. Tidak memotong pembicaraan, 

d. Menjaga sopan santun dalam bertanya, 

e. Mendoakan guru. 

Etika ini bukan hubungan feodal, tetapi penghormatan 

terhadap sumber ilmu yang dianggap berkah. 

b. Kesabaran dan Ketekunan dalam Belajar 

Fikih menekankan bahwa belajar adalah ibadah yang 

memerlukan kesabaran. Keseriusan siswa tercermin 

dalam: 

a. Komitmen mengikuti pelajaran, 

b. Tidak malas, 

c. Tidak menunda tugas, 

d. Sungguh-sungguh memahami materi. 



52 
 

Ketekunan merupakan bagian dari mujāhadah yang 

dihargai secara syariat. 

c. Kejujuran Ilmiah 

Kejujuran siswa mencakup: 

a. Larangan menyontek, 

b. Tidak memanipulasi data, 

c. Tidak memalsukan tugas ilmiah, 

d. Mengakui sumber referensi. 

Dalam akademik modern, hal ini berhubungan 

dengan integritas akademik (academic integrity) dan 

anti-plagiarisme. 

d. Memuliakan Ilmu dan Senantiasa Mengamalkannya 

Dalam fikih, ilmu yang tidak diamalkan disebut 

sebagai “hujjah” yang memberatkan di akhirat. Karena 

itu siswa wajib: 

a. Menjaga adab terhadap ilmu, 

b. Mengamalkan materi yang telah dipelajari, 

c. Menjaga akhlak sebagai cerminan ilmu. 

3. Moralitas Guru Siswa sebagai Relasi Spiritual dan  

     Ilmiah 

Hubungan guru siswa dalam tradisi pendidikan 

Islam tidak bersifat transaksional, tetapi relasional dan 

spiritual. Moralitas keduanya berdasarkan prinsip: 



53 
 

a. Kasih Sayang dan Tazkiyah 

Guru harus mengajar dengan kasih sayang dan 

keinginan untuk membersihkan jiwa siswa (tazkiyah). 

Siswa harus menerima bimbingan itu dengan hati bersih 

dan penuh hormat. 

b. Amanah dan Pertanggungjawaban Syariat 

Guru bertanggung jawab atas ilmu yang 

diajarkan; siswa bertanggung jawab mengamalkan ilmu 

tersebut. Keduanya dianggap ibadah yang kelak 

dipertanggungjawabkan di hadapan Allah. 

c. Lingkungan Pembelajaran yang Bermartabat 

Syariat menghendaki suasana belajar yang: 

a. Beradab, 

b. Bebas dari kekerasan, 

c. Tidak mengandung pelecehan verbal maupun 

emosional, 

d. Mendidik akhlak dan intelektual sekaligus. 

Literatur kontemporer (adab learning theory, Islamic 

pedagogy) menekankan bahwa moralitas ini 

meningkatkan efektivitas pendidikan. 

D. Tujuan Pendidikan dalam Perspektif Fikih  

      Pembelajaran 

Dalam tradisi pendidikan Islam, tujuan 

pendidikan memiliki dimensi spiritual, intelektual, 



54 
 

moral, sosial, dan hukum (syar‘i). Perspektif Fikih 

Pembelajaran menempatkan tujuan pendidikan tidak 

hanya pada penguatan aspek kognitif, tetapi juga pada 

penanaman nilai syariat, pengembangan adab, dan 

pembentukan kepribadian yang selaras dengan maqāṣid 

al-syarī‘ah. Literatur ulama klasik (al-Ghazālī, Ibn Sina, 

Ibn Jama‘ah, al-Zarnūjī) dan penelitian kontemporer 

menunjukkan bahwa tujuan pendidikan dalam Islam 

adalah integratif: membentuk manusia yang berilmu, 

beradab, bertakwa, dan berkontribusi bagi 

kemaslahatan masyarakat. 

Berikut tujuan pendidikan dalam perspektif Fikih 

Pembelajaran, disertai argumentasi akademik. 

 

1. Membentuk Kepribadian Muslim yang Bertakwa  

    (Takmīl al-Nafs) 

Tujuan utama pendidikan menurut fikih adalah 

pembentukan ketakwaan. Pendidikan dipandang 

sebagai sarana untuk menegakkan nilai ibadah dan 

melahirkan pribadi yang tunduk kepada syariat. 

Al-Ghazālī menegaskan bahwa tujuan pendidikan 

bukan sekadar pengetahuan formal, tetapi penyucian 

jiwa (tazkiyah al-nafs) dan kedekatan kepada Allah. 

Dalam kajian kontemporer, kompetensi spiritual 

menjadi penentu karakter siswa dan orientasi perilaku 

moral di sekolah Islam. 

 



55 
 

2. Pengembangan Akal ('Aql) dan Kemampuan  

    Berpikir Kritis 

Fikih menempatkan akal sebagai instrumen utama 

memahami syariat. Karena itu pendidikan harus melatih 

kemampuan: 

a. Berpikir logis, 

b. Analitis, 

c. Kritis, 

d. Mampu memahami dalil, 

e. Mampu menimbang hukum dan maslahat. 

Ibn Khaldūn menyatakan bahwa akal merupakan dasar 

semua ilmu, dan pendidikan harus mendidik manusia 

agar dapat memanfaatkan akalnya untuk memahami 

dunia dan syariat. 

Perspektif fikih memberikan batasan bahwa 

penggunaan akal harus tetap berada dalam koridor 

wahyu, tidak melampaui batas yang dapat merusak 

akidah. 

3. Pembentukan Adab sebagai Ruh Pendidikan 

Dalam konsep al-Attas, adab adalah inti pendidikan 

Islam. Tujuan pendidikan bukan sekadar menjadi 

“pintar,” tetapi menjadi “beradab”.Adab mencakup: 

a. Adab kepada Allah (ketaatan), 

b. Adab kepada guru, 

c. Adab terhadap ilmu, 

d. Adab dalam interaksi sosial. 



56 
 

Dalam fikih pembelajaran, adab dipandang sebagai 

syarat diterimanya ilmu dan keberkahan dalam proses 

belajar. Banyak ulama klasik menegaskan bahwa adab 

harus didahulukan sebelum ilmu. 

4. Pembekalan Ilmu yang Bermanfaat (al-'Ilm al-Nāfi‘) 

Menurut hadis dan literatur klasik, ilmu yang 

bermanfaat adalah ilmu yang: 

a. Membawa kemaslahatan, 

b. Sesuai syariat, 

c. Dapat diamalkan, 

d. Memperbaiki perilaku dan kehidupan manusia. 

Fikih pembelajaran menekankan bahwa pemilihan 

materi ajar tidak boleh lepas dari nilai manfaat syar‘i. 

Materi yang merusak akhlak, mengarah kepada 

maksiat, atau bertentangan dengan aqidah tidak boleh 

menjadi bagian dari pendidikan. 

5. Mencapai Kemaslahatan Individu dan Masyarakat  

Perspektif fikih memandang pendidikan sebagai 

perangkat yang membawa maslahat dan menolak 

mudarat. Melalui konsep maqāṣid al-syarī‘ah (hifẓ al-

dīn, al-nafs, al-'aql, al-nasl, al-māl), tujuan pendidikan 

diarahkan untuk mempersiapkan manusia yang: 

a. Mampu menjaga agama, 

b. Menjaga akal sehat, 

c. Menjaga kehormatan diri dan masyarakat, 



57 
 

d. Berkontribusi terhadap kesejahteraan sosial. 

Pendidikan harus mempersiapkan manusia yang 

produktif, tidak zalim, dan bermoral. 

6. Menyiapkan Peserta Didik untuk Kehidupan Dunia  

    dan Akhirat 

Pendekatan fikih tidak memisahkan antara tujuan dunia 

(kompetensi, keterampilan) dan tujuan akhirat (ketaatan 

dan keselamatan). Ini sesuai dengan pandangan 

integratif para ulama seperti al-Ghazālī dan al-Attas. 

Karena itu tujuan pendidikan dalam fikih pembelajaran 

adalah: 

a. Membekali keterampilan hidup, 

b. Menanamkan nilai ibadah, 

c. Menegakkan etika sosial, 

d. Mempersiapkan siswa menghadapi kehidupan 

profesional, 

e. Namun tetap dalam koridor syariat. 

7. Mewujudkan Masyarakat Berilmu dan Berakhlak 

Fikih Penbelajaran memandang manusia sebagai 

makhluk sosial. Pendidikan diarahkan untuk 

membangun masyarakat: 

a. Cinta ilmu, 

b. Anti-hoaks, 

c. Berbudaya etis, 

d. Adil, 



58 
 

e. Saling menghormati, 

f. Menjaga ukhuwah. 

Dalam kajian kontemporer, pendidikan Islam dianggap 

berperan besar dalam mengurangi konflik sosial, 

meningkatkan toleransi internal umat, dan memperkuat 

stabilitas masyarakat. 

8. Mengembangkan Kemandirian Belajar (Istikhlāf) dan 

Tanggung Jawab Moral 

Dalam banyak penelitian mutakhir, pembelajaran yang 

baik harus mendorong siswa menjadi pembelajar 

mandiri. Dalam fikih pembelajaran, hal ini bertaut 

dengan konsep: 

a. Amanah, 

b. Tanggung jawab, 

c. Kedewasaan spiritual, 

d. Kesadaran moral. 

Kemandirian belajar dianggap sebagai bagian dari 

taklīf, yaitu kemampuan melaksanakan perintah Allah 

dengan penuh kesadaran dan tanggung jawab. 

 

 

 

 

 

 

 



59 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB IV 

SUBJEK PEMBELAJARAN DALAM 

PRESPEKTIF FIKIH 

A. Guru dalam Fikih Pembelajaran 

Dalam perspektif Fikih Pembelajaran, guru (al-

mu‘allim, al-mudarris, al-murabbī) memiliki 

kedudukan yang sangat strategis sebagai pembimbing 

ilmu, pembentuk akhlak, dan penjaga amanah 

pendidikan. Literatur klasik pendidikan Islam—seperti 

karya al-Ghazālī (Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn), Ibn Jama‘ah 

(Tadhkirah al-Sāmi‘), dan al-Zarnūjī (Ta‘līm al-

Muta‘allim)—serta penelitian akademik kontemporer 

menegaskan bahwa guru adalah pusat transformasi nilai 

dan ilmu. Dalam fikih, posisi guru juga dibahas sebagai 

pekerjaan yang bernilai ibadah, bernilai hukum, serta 

memiliki tanggung jawab moral-spiritual yang sangat 

besar. 



60 
 

1. Kedudukan Guru dalam Perspektif Syariat 

Dalam fikih, guru tidak hanya bertugas menyampaikan 

materi, tetapi merupakan penjaga syariat melalui 

transmisi ilmu yang benar. Kedudukan tersebut 

memiliki dasar: 

a. Guru sebagai Pewaris Para Nabi 

Hadis “al-‘ulamā’ waratsat al-anbiyā’” dipahami oleh 

ulama bahwa guru dan pendidik yang mengajarkan 

ilmu syariat maupun ilmu yang bermanfaat termasuk 

bagian dari pewaris misi kenabian.Misi tersebut adalah: 

a. Mengajarkan kebenaran, 

b. Membersihkan jiwa, 

c. Memperbaiki masyarakat. 

Karena itu profesi guru memiliki dimensi spiritual dan 

bukan sekadar pekerjaan teknis. 

b. Mengajar sebagai Ibadah 

Dalam fikih, mengajar termasuk amal fardhu kifayah 

dan bisa menjadi fardhu ‘ain ketika tidak ada yang 

mampu mengajarkan suatu ilmu syariat. 

Dengan demikian, aktivitas mengajar bernilai ibadah 

apabila: 

a. Diniatkan karena Allah, 

b. Disampaikan dengan benar, 

c. Tidak bertentangan dengan syariat. 



61 
 

2. Tanggung Jawab Ilmiah Guru menurut Fikih 

Guru dalam fikih pembelajaran memiliki tanggung 

jawab ilmiah yang bersifat hukum dan moral. Tanggung 

jawab ini mencakup: 

a. Kewajiban Menguasai Ilmu dengan Baik 

Ibn Jama‘ah mewajibkan guru untuk: 

a. Mempelajari ilmu secara mendalam, 

b. Mengikuti perkembangan baru dalam bidangnya, 

c. Tidak menyampaikan sesuatu yang belum ia 

pahami. 

Penyampaian informasi yang salah dipandang sebagai 

bentuk gharar akademik yang merugikan peserta didik. 

b. Menyampaikan Ilmu dengan Amanah 

Guru tidak boleh menyembunyikan ilmu yang wajib 

disampaikan. Ini sejalan dengan QS. Al-Baqarah 2:159 

tentang larangan menyembunyikan ilmu. 

Secara akademik, hal ini terkait: 

a. Transparansi ilmiah, 

b. Objektivitas, 

c. Penggunaan sumber yang valid, 

d. Anti-plagiarisme. 



62 
 

c. Memilih Metode yang Maslahat 

Fikih menekankan prinsip maslahat dalam pengajaran. 

Guru harus: 

a. Memilih metode yang paling mendukung 

pemahaman, 

b. Tidak menyulitkan siswa tanpa alasan, 

c. Menghindari metode yang merusak motivasi 

belajar. 

Ini relevan dengan konsep taysīr (memudahkan) dalam 

hadis: “Yassirū wa lā tu‘assirū.” 

 

3. Peran Moral dan Spiritual Guru dalam Fikih  

    Pembelajaran 

Guru tidak hanya mengajarkan ilmu, tetapi membentuk 

karakter spiritual dan moral siswa. 

a. Guru sebagai Teladan 

Al-Ghazālī menekankan bahwa akhlak guru lebih 

berpengaruh daripada ucapannya. Guru harus: 

a. Jujur, 

b. Adil, 

c. Sabar, 

d. Rendah hati, 

e. Tidak kasar, 



63 
 

f. Menjaga kehormatan diri. 

Dalam kajian kontemporer, keteladanan disebut sebagai 

hidden curriculum yang paling efektif membentuk 

karakter siswa. 

b. Membimbing Tazkiyah dan Akhlak 

Tugas guru bukan sekadar transfer pengetahuan, tetapi 

pembinaan moral (tazkiyah). Guru harus: 

a. Menanamkan adab, 

b. Memperbaiki perilaku, 

c. Mengarahkan siswa pada amal saleh. 

Pendekatan ini menjadikan pendidikan sebagai ibadah 

yang berdampak pada dunia dan akhirat. 

4. Etika Guru dalam Proses Pembelajaran 

Fikih membahas etika guru sebagai bagian dari hukum 

syariat. Etika tersebut meliputi: 

a. Adil dan Tidak Diskriminatif 

Ulama mendefinisikan keadilan guru sebagai: 

a. Menyikapi semua siswa secara seimbang, 

b. Memberi kesempatan sama, 

c. Tidak memihak karena kedekatan atau status 

sosial. 



64 
 

Ketidakadilan dalam penilaian dianggap sebagai 

kezaliman yang diharamkan syariat. 

b. Lemah Lembut dan Tidak Merendahkan Siswa 

Guru tidak boleh menggunakan kata-kata yang 

menyakitkan, mencemooh, atau mempermalukan siswa. 

Dalam syariat, menjaga kehormatan manusia adalah 

bagian dari maqāṣid hifẓ al-nafs dan hifẓ al-'ird 

(menjaga kehormatan). 

c. Mengajar dengan Kasih Sayang (Raḥmah) 

Kasih sayang bukan kelemahan, tetapi kekuatan 

pedagogis dalam Islam. Nabi saw. adalah teladan utama 

dalam mendidik dengan kasih sayang, bukan kekerasan. 

5. Kualifikasi Guru menurut Perspektif Fikih 

Dalam literatur fikih pendidikan, guru ideal memiliki 

beberapa syarat: 

a. Ilmu yang Komprehensif 

Guru harus menguasai: 

a. Ilmu syariat (nilai-nilai halal-haram dalam 

pembelajaran), 

b. Ilmu pedagogik (cara mengajar), 

c. Ilmu sosial-budaya (konteks siswa). 



65 
 

b. Kepribadian yang Luhur 

Ibn Jama‘ah menyebut empat kualitas dasar guru: 

1) Amanah, 

2) Wara’, 

3) Sabar, 

4) Santun. 

Literatur modern menyebutnya sebagai teacher 

professionalism yang meliputi integritas, tanggung 

jawab moral, dan etika profesional. 

c. Kesiapan Pedagogis 

Guru dalam fikih pembelajaran wajib menguasai: 

a. Strategi pembelajaran, 

b. Manajemen kelas, 

c. Teknik motivasi siswa, 

d. Evaluasi pembelajaran yang adil. 

Fikih menegaskan bahwa ketidaksiapan pedagogis 

dapat merugikan siswa dan termasuk kategori taqṣīr 

(kelalaian). 

6. Konsekuensi Fikih bagi Guru yang Lalai 

Dalam pembahasan ulama fikih, guru dapat berdosa 

jika: 

a. Menelantarkan kewajiban mengajar, 

b. Tidak hadir tanpa alasan, 



66 
 

c. Mengajar dengan tidak kompeten, 

d. Menyampaikan pelajaran yang merusak akidah 

atau moral, 

e. Mengambil upah tetapi tidak menjalankan tugas. 

Hal ini dikategorikan sebagai: 

a. Pelanggaran amanah, 

b. Kezaliman akademik, 

c. Bentuk pengkhianatan terhadap jabatan ilmiah. 

Penelitian pendidikan Islam kontemporer menguatkan 

bahwa kelalaian guru berdampak pada rendahnya 

capaian belajar dan kerusakan karakter siswa. 

 

7. Guru sebagai Arsitek Peradaban 

Dalam perspektif makro, guru dalam pendidikan Islam 

adalah pembangun peradaban. Pendidikan tidak hanya 

mencetak tenaga kerja, tetapi membangun manusia 

beradab dan bermartabat. 

Fikih pembelajaran memandang guru sebagai: 

a. Penjaga agama, 

b. Pembimbing masyarakat, 

c. Pembentuk generasi berakhlak, 

d. Pengembang ilmu yang bermaslahat. 



67 
 

Ini sejalan dengan maqāṣid al-syarī‘ah yang 

mengarahkan umat pada kemaslahatan dan kebaikan 

dunia–akhirat. 

B. Siswa sebagai Subjek Belajar 

Dalam perspektif fikih pembelajaran, siswa (al-

muta‘allim) dipahami bukan sebagai objek pasif yang 

hanya menerima pengetahuan, tetapi sebagai subjek 

belajar yang memiliki kedudukan hukum, tanggung 

jawab moral, dan kapasitas spiritual. Para ulama 

pendidikan Islam seperti Ibn Sahnun, al-Zarnūjī, al-

Ghazālī, dan Ibn Jama‘ah menekankan bahwa 

kedudukan siswa dalam pembelajaran memiliki dimensi 

etis, spiritual, dan syar‘i yang harus terpenuhi agar 

tujuan pendidikan tercapai. 

Secara hukum, siswa berkewajiban menuntut ilmu 

sesuai dengan beban syariat. Kewajiban ini dibagi 

menjadi fardu ‘ain (kewajiban individu) untuk ilmu-

ilmu dasar agama, dan fardu kifayah (kewajiban 

kolektif) untuk berbagai ilmu sosial, profesional, dan 

teknologi. Pembagian ini menunjukkan bahwa siswa 

memiliki tuntutan agama untuk aktif mengembangkan 

kapasitas intelektual dan spiritualnya. Menurut al-

Ghazālī, penuntut ilmu wajib memiliki niat yang benar, 

yaitu mendekatkan diri kepada Allah dan 

menghilangkan kebodohan, bukan untuk kebanggaan, 

kompetisi sosial, atau keuntungan duniawi semata. 

Sebagai subjek belajar, siswa dituntut memiliki 

adab dan komitmen intelektual. Dalam Ta‘līm al-

Muta‘allim, al-Zarnūjī memaparkan bahwa 



68 
 

keberhasilan belajar ditentukan oleh kesungguhan 

(jiddiyyah), ketekunan, kesabaran, kerendahan hati, 

penghormatan kepada guru, serta pengelolaan waktu. 

Etika ini bukan sekadar norma sosial, tetapi bagian dari 

hukum moral syariat yang membentuk karakter ilmiah. 

Siswa wajib menjaga akhlak, menahan diri dari 

maksiat, serta mempraktikkan ilmu yang diperoleh, 

karena ilmu yang tidak diamalkan tidak memiliki 

keberkahan. Banyak ulama menegaskan bahwa siswa 

yang mempelajari ilmu agama namun mengabaikan 

akhlaknya dapat terjerumus pada kesombongan dan 

kerusakan moral. 

Dalam konteks pembelajaran kontemporer, siswa 

dalam perspektif fikih pembelajaran memiliki lima 

karakter utama: 

1. Makhluk berakal yang wajib bertumbuh secara 

intelektual. Syariat memerintahkan penjagaan akal 

(ḥifẓ al-‘aql), sehingga siswa dipandang sebagai 

subjek yang aktif berpikir, bukan sekadar 

penghafal. 

2. Makhluk spiritual yang membutuhkan bimbingan 

etis. Belajar adalah ibadah, sehingga siswa wajib 

menjaga niat, adab, dan kebersihan hati dalam 

proses belajar. 

3. Makhluk sosial yang harus bermanfaat bagi 

masyarakat. Ilmu harus diarahkan pada 

kemaslahatan, bukan pada kebanggaan personal. 

4. Individu yang memiliki potensi unik. Ulama 

seperti Ibn Khaldun dan al-Fārābī menekankan 

bahwa pendidikan harus memperhatikan 



69 
 

kemampuan, usia, perkembangan akal, dan 

kondisi sosial siswa. 

5. Penerima amanah pendidikan. Ilmu adalah 

amanah yang harus dijaga dan diamalkan. 

Dengan demikian, siswa dalam fikih pembelajaran 

diposisikan sebagai subjek aktif yang menjalani proses 

belajar dengan hukum, etika, dan tujuan syariat. 

Fokusnya bukan hanya pencapaian akademik, tetapi 

pembentukan karakter, adab, dan kematangan spiritual. 

Pandangan ini memperkaya teori pendidikan modern 

yang cenderung berorientasi pada kognisi dan 

kompetensi, dengan memasukkan dimensi ibadah, 

moralitas, dan maqāṣid al-syarī‘ah sebagai bagian 

integral dari proses pembelajaran. 

C. Hubungan Guru-Siswa dalam Etika Syariat 

Hubungan antara guru dan siswa dalam perspektif 

etika syariat merupakan aspek fundamental dalam 

pendidikan Islam. Relasi ini tidak hanya dipahami 

sebagai hubungan profesional antara pendidik dan 

peserta didik, tetapi sebagai hubungan moral–spiritual 

yang diikat oleh aturan fikih, adab ilmiah, serta tujuan 

syariat. Para ulama pendidikan klasik seperti Ibn 

Jama‘ah, al-Zarnūjī, al-Ghazālī, dan al-Qabisi 

memandang interaksi guru siswa sebagai bagian dari 

ibadah yang memerlukan pengawasan niat, 

pengendalian perilaku, serta pelaksanaan amanah 

pendidikan sesuai ketentuan syariat. 

Secara prinsip, hubungan guru–siswa bersifat 

hierarkis secara moral, namun dialogis secara 



70 
 

intelektual. Guru memiliki otoritas moral dan keilmuan 

sebagai mu‘allim, murabbī, dan muaddib, sementara 

siswa memiliki kewajiban adab, penghormatan, dan 

kesungguhan. Ibn Jama‘ah dalam Tadhkirat al-Sāmi‘ 

wa al-Mutakallim menyatakan bahwa kedudukan guru 

adalah pewaris para nabi, sehingga relasi dengan siswa 

harus dibangun di atas penghormatan, kepercayaan, dan 

keikhlasan. Namun, meskipun guru memiliki otoritas 

etik, ia tetap berkewajiban membimbing dengan kasih 

sayang dan tidak bergaya otoriter. 

Dalam fikih, hubungan ini berlandaskan beberapa 

prinsip etika syariat: 

1. Prinsip Keikhlasan dan Ketulusan (Ikhlāṣ) 

Guru dan siswa wajib memurnikan niat dalam proses 

belajar-mengajar. Guru tidak boleh mengajar untuk 

mencari keuntungan duniawi semata, dan siswa tidak 

boleh belajar untuk kesombongan atau kompetisi 

semata. Al-Ghazālī menegaskan bahwa keberkahan 

ilmu terletak pada ketulusan niat dan hati yang bersih. 

2. Prinsip Amanah dan Tanggung Jawab 

Guru memikul amanah menyampaikan ilmu yang 

benar, tidak menyembunyikan kebenaran, dan tidak 

menyesatkan siswa. Siswa memikul amanah menerima 

ilmu dengan jujur, bersungguh-sungguh, dan 

mempraktikkan pengetahuan yang diperoleh. Prinsip ini 

bagian dari maqāṣid syariat, terutama ḥifẓ al-dīn dan 

ḥifẓ al-‘aql. 



71 
 

3. Prinsip Adab 

Adab merupakan ruh hubungan guru–siswa. Menurut 

al-Attas, adab adalah pengakuan akan kedudukan 

sesuatu pada tempatnya. Artinya, siswa harus 

menghormati guru karena gurunya adalah perantara 

ilmu, sedangkan guru harus memosisikan siswa sebagai 

amanah yang harus dibimbing dengan sabar dan kasih 

sayang. Al-Zarnūjī menegaskan bahwa adab lebih 

penting daripada ilmu itu sendiri. 

4. Prinsip Keadilan dan Kasih Sayang 

Guru wajib memperlakukan seluruh siswa secara adil 

tanpa diskriminasi, serta menggunakan pendekatan 

edukatif yang penuh kasih (raḥmah). Nabi 

saw.digambarkan sebagai “pendidik penuh kasih” 

(mu‘allim raḥīm), sehingga guru dalam Islam harus 

meneladani karakter ini. 

5. Prinsip Dialog dan Hikmah 

Hubungan guru–siswa harus dibangun di atas 

komunikasi bijak, argumentatif, dan saling 

menghormati. Dalam al-Qur’an (QS. al-Naḥl: 125), 

perintah menyampaikan ilmu dengan hikmah 

menunjukkan pentingnya dialog yang santun dan 

persuasif. Karena itu, guru harus membuka ruang 

pertanyaan, diskusi, dan pemikiran kritis yang tetap 

dalam bingkai adab. 



72 
 

6. Prinsip Larangan Penyalahgunaan Otoritas 

Syariat melarang guru menggunakan posisinya untuk 

memanipulasi, menghina, atau mengeksploitasi siswa. 

Para ulama menegaskan bahwa guru yang menyakiti 

atau mempermalukan siswa di depan umum tergolong 

mengkhianati amanah ilmiah. Relasi yang sehat 

menuntut perlindungan terhadap kehormatan (karāmah) 

siswa. 

7. Prinsip Timbal Balik (Mutuality) 

Hubungan guru siswa bukan hubungan satu arah. Guru 

membutuhkan penghormatan dan kesungguhan siswa, 

sementara siswa membutuhkan keteladanan, ilmu, dan 

bimbingan guru. Relasi ini bersifat timbal balik, saling 

mendukung dalam mencapai tujuan Pembelajaran. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



73 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB V 

OBJEK PEMBELAJARAN DALAM FIKIH 

 

A. Materi Ajar menurut Syariat 

Materi ajar dalam perspektif syariat tidak hanya 

dipahami sebagai kumpulan informasi atau konten 

kognitif yang diberikan kepada siswa, tetapi sebagai 

amanah ilmu yang harus memenuhi standar hukum, 

nilai, dan tujuan syariat Islam. Karena itu, pemilihan, 

pengembangan, serta penyampaian materi ajar 

merupakan bagian dari aktivitas pendidikan yang wajib 

tunduk pada ketentuan fikih, etika ilmiah, serta prinsip 

maqāṣid al-syarī‘ah. Para ulama pendidikan Islam 

seperti al-Ghazālī, al-Zarnūjī, Ibn Khaldun, dan al-

Qabisi secara konsisten menekankan bahwa ilmu yang 

diajarkan harus membawa kemaslahatan dan tidak 

menimbulkan kerusakan moral, akidah, maupun sosial. 



74 
 

1. Materi Ajar Harus Selaras dengan Maqāṣid al- 

    Syarī‘ah 

Materi ajar harus memenuhi tujuan utama syariat, 

terutama: 

a. Hifẓ al-dīn (penjagaan agama): materi tidak boleh 

merusak akidah dan akhlak. 

b. Hifẓ al-‘aql (penjagaan akal): materi harus 

mengembangkan pemikiran sehat dan 

menghindarkan siswa dari pemahaman yang 

menyesatkan. 

c. Hifẓ al-nafs (penjagaan jiwa): materi tidak boleh 

mendorong tindakan berbahaya. 

d. Hifẓ al-nasl (penjagaan keturunan): materi harus 

menjaga kesucian moral. 

e. Hifẓ al-māl (penjagaan harta): materi harus 

mengajarkan etika bekerja dan bermuamalah. 

Dalam perspektif ini, materi ajar bukan sekadar 

pengetahuan, tetapi sarana menuju kemaslahatan 

manusia dan masyarakat. 

2. Materi Ajar Harus Mengandung Ilmu yang  

     Bermanfaat 

Para ulama membagi ilmu menjadi: 

a. Ilmu yang wajib dipelajari (fardu ‘ain) seperti 

akidah, ibadah, akhlak, dan ilmu dasar yang 

diperlukan untuk menjalankan syariat. 



75 
 

b. Ilmu yang wajib dipelajari secara kolektif (fardu 

kifayah) seperti kedokteran, ilmu pendidikan, 

teknologi, ekonomi, dan lainnya. 

Fikih pendidikan mewajibkan guru mengajarkan ilmu 

yang bermanfaat (al-‘ilm al-nāfi‘). Al-Ghazālī 

menyatakan bahwa materi yang tidak bermanfaat atau 

merusak akhlak termasuk lahw al-hadīth (pengetahuan 

sia-sia) yang dilarang diajarkan. 

3. Materi Ajar Harus Terhindar dari Unsur yang  

    Diharamkan 

Syariat melarang mengajarkan materi yang secara jelas 

menimbulkan dosa atau kerusakan. Para ulama 

menyebutkan contoh materi yang terlarang: 

a. Materi yang merusak akidah (ajaran sesat, 

pemikiran ateistik tanpa kerangka kritik). 

b. Materi yang mengajari cara melakukan maksiat 

secara teknis (misalnya penipuan, perzinaan, atau 

kejahatan). 

c. Materi yang mempromosikan kekerasan tanpa 

konteks yang ilmiah. 

d. Materi yang menormalisasi perilaku haram. 

Ibn Taymiyyah menjelaskan bahwa mengajarkan 

sesuatu yang membawa kepada maksiat sama 

hukumnya dengan membantu perbuatan maksiat itu 

sendiri. 



76 
 

4. Materi Ajar Harus Sesuai dengan Perkembangan  

    Akal dan Psikologi Siswa 

Para ulama pendidikan seperti Ibn Khaldun, al-Fārābī, 

dan al-Qābisī menegaskan bahwa materi ajar harus 

disesuaikan dengan tingkat kemampuan kognitif dan 

perkembangan siswa. 

a. Anak kecil diajarkan dasar akhlak, ibadah, 

membaca, dan keterampilan sederhana. 

b. Usia remaja diajarkan logika, analisis, 

pemahaman hukum, dan pengembangan 

keterampilan sosial. 

c. Usia dewasa diajarkan ilmu yang lebih kompleks. 

Hal ini sejalan dengan prinsip pendidikan bertahap 

(tadarruj) yang merupakan tradisi kuat dalam syariat. 

5. Materi Ajar Harus Mengintegrasikan Nilai Ibadah  

    dan Moralitas 

Materi ajar tidak berdiri sendiri sebagai informasi, 

tetapi selalu dikaitkan dengan: 

a. Nilai ibadah, 

b. Tanggung jawab moral, 

c. Kesadaran tauhid, 

d. Pembentukan akhlak. 

Al-Attas menekankan bahwa materi dalam pendidikan 

Islam harus menuntun siswa kepada ta’dīb, yaitu 



77 
 

pengenalan dan pengakuan terhadap kedudukan sesuatu 

pada tempatnya, baik secara intelektual maupun moral. 

6. Materi Ajar Harus Berorientasi pada Kemajuan     

    Sosial 

Dalam perspektif fikih kontemporer, ilmu-ilmu duniawi 

yang bermanfaat bagi umat termasuk bagian dari 

syariat, terutama untuk mewujudkan kemaslahatan 

umum. Karena itu, materi sains, teknologi, ekonomi, 

literasi digital, dan lingkungan perlu diajarkan dengan 

perspektif nilai Islam agar ilmu tersebut menjadi sarana 

pembangunan masyarakat muslim yang beradab. 

B. Kriteria Materi Pembelajaran yang Halal dan  

     Haram 

Dalam perspektif fikih pembelajaran, materi 

pembelajaran tidak hanya dinilai dari aspek pedagogis, 

melainkan juga dari sisi hukum syariat. Islam 

menegaskan bahwa ilmu yang diajarkan harus 

membawa kemaslahatan dan tidak menimbulkan 

mafsadat. Karena itu, materi pembelajaran berada 

dalam wilayah hukum fikih yang dapat bernilai halal, 

haram, mubah, atau makruh, tergantung dampaknya 

terhadap akidah, akhlak, dan kemaslahatan sosial. 

Ulama seperti al-Ghazālī, Ibn Taymiyyah, al-Qābisī, al-

Zarnūjī, dan para fuqaha kontemporer memberikan 

batasan jelas mengenai hal ini. 



78 
 

1. Kriteria Materi Pembelajaran Halal 

Materi pembelajaran dinilai halal apabila memenuhi 

unsur-unsur berikut: 

a. Selaras dengan Maqāṣid al-Syarī‘ah 

Materi halal adalah materi yang mendukung lima tujuan 

utama syariat: 

1) Menjaga agama (ḥifẓ al-dīn), 

2) Akal (ḥifẓ al-‘aql), 

3) Jiwa (ḥifẓ al-nafs), 

4) Keturunan (ḥifẓ al-nasl), 

5) Harta (ḥifẓ al-māl). 

Materi yang menguatkan akidah, akhlak, intelektualitas, 

dan kehidupan sosial termasuk kategori halal. 

b. Mengandung Ilmu yang Bermanfaat  

Al-Ghazālī dalam Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn menegaskan 

bahwa ilmu yang bermanfaat adalah ilmu yang 

mendekatkan seseorang kepada Allah dan memberikan 

manfaat sosial.Contoh: fikih, akidah, sains, teknologi, 

ekonomi, kesehatan, pendidikan, dan keterampilan 

profesional. 

c. Tidak Mengandung Unsur Maksiat atau Syubhat 

Materi halal tidak boleh berisi ajaran, gambar, narasi, 

atau informasi yang mempromosikan: 



79 
 

a. Perzinaan, 

b. Kekerasan tanpa konteks ilmiah, 

c. Alkohol atau narkoba, 

d. Penipuan, 

e. Ide yang menormalisasi dosa. 

d. Mendukung Pengembangan Akal dan Moral 

Materi yang membentuk karakter, kemampuan 

berpikir kritis, kreativitas, dan etika profesional 

termasuk materi halal karena sejalan dengan ḥifẓ al-

‘aql. 

e. Tidak Menimbulkan Kerusakan Sosial 

Materi halal tidak boleh mendorong kebencian, 

permusuhan, fitnah, atau kerusakan sosial lainnya. 

2. Kriteria Materi Pembelajaran Haram 

Materi pembelajaran dikategorikan haram apabila 

memenuhi salah satu dari unsur berikut: 

a. Merusak atau Menyimpangkan Akidah 

Materi dikategorikan haram jika: 

a. Mengajarkan akidah sesat, 

b. Mengajak pada ateisme, 

c. Menanamkan ide anti-agama, 

d. Atau menyebarkan ajaran kufur tanpa kerangka 

ilmiah yang meluruskan. 



80 
 

Ibn Taymiyyah menegaskan bahwa mengajarkan 

akidah yang menyesatkan termasuk penyimpangan 

besar yang dilarang. 

b. Mengajarkan Teknik Maksiat atau Kejahatan 

Fuqaha menyatakan bahwa materi yang mengajarkan 

cara berbuat maksiat hukumnya haram, seperti: 

a. Cara mencuri, 

b. Cara menipu, 

c. Teknik perzinaan, 

d. Cara merusak sistem, 

e. Pembuatan minuman keras, 

f. Atau keterampilan yang digunakan untuk 

kriminalitas. 

Mengajarkan hal tersebut termasuk ta‘āwun ‘ala al-

ithm (bekerjasama dalam dosa), yang jelas dilarang 

(QS. al-Mā’idah: 2). 

c. Menormalisasi Perilaku Haram 

Materi yang menampilkan perilaku haram sebagai 

sesuatu yang biasa atau layak ditiru hukumnya haram. 

Contoh: konten pornografi, narasi zina tanpa kritik 

moral, normalisasi LGBT, atau kekerasan yang 

dipromosikan. 



81 
 

d. Mengandung Unsur Pornografi dan Pelecehan 

Para ulama sepakat bahwa pornografi adalah haram. 

Karena itu, materi pembelajaran yang memuat gambar 

atau teks pornografis tidak boleh diajarkan. 

Hal ini berkaitan dengan ḥifẓ al-nasl dan penjagaan 

akhlak. 

e. Menyesatkan Akal dan Merusak Moral Siswa 

Ibn al-Qayyim dan al-Ghazālī menyebut bahwa ilmu 

yang merusak akal termasuk ilmu yang tercela (‘ilm 

madhmūm).Contoh: ajaran relativisme moral ekstrem, 

pemikiran nihilisme, atau konten yang menghilangkan 

batas antara benar dan salah. 

f. Mengandung Fitnah, Kebencian, atau Provokasi 

Materi yang menebar kebencian rasial, sektarian, atau 

politik secara destruktif tidak dibenarkan karena 

bertentangan dengan prinsip syariat yang menuntut 

keadilan dan perdamaian. 

3. Kategori Materi Syubhat (Diragukan) 

Beberapa materi berada dalam zona abu-abu karena 

manfaat dan mudaratnya seimbang. Ulama menyebut 

materi seperti ini sebagai materi syubhat. 

Misalnya: 

a. Materi filsafat tertentu, 



82 
 

b. Materi politik kontemporer yang bersifat 

propaganda, 

c. Seni dan sastra yang mengandung unsur erotis 

tetapi tidak langsung pornografis, 

d. Konten teknologi yang dapat digunakan untuk 

kebaikan atau kejahatan. 

Materi syubhat harus disaring oleh guru menggunakan 

prinsip maslahah (kebaikan) dan mafsadah (bahaya). 

4. Prinsip Umum Penilaian Halal–Haram dalam Materi  

    Pembelajaran 

Para ulama pendidikan merumuskan prinsip umum 

berikut: 

a. Prinsip Maslahah dan Mafsadah 

Materi dianggap halal jika kemaslahatannya lebih 

besar.Haram jika kemudaratannya lebih dominan. 

b. Prinsip Sadd al-Dzarī‘ah (Menutup Jalan Kerusakan) 

Materi yang membuka peluang besar menuju maksiat, 

meski tidak langsung, dapat dihukumi terlarang. 

c. Prinsip Niat dan Tujuan Pengajaran 

Suatu materi dapat menjadi halal jika diajarkan dengan 

tujuan memperbaiki, meluruskan, atau mencegah 

keburukan.Namun bisa menjadi haram jika diajarkan 

untuk merusak atau menipu. 



83 
 

d. Prinsip Konteks dan Pendekatan Pembelajaran 

Materi sensitif seperti reproduksi, politik, dan seni 

memerlukan pendekatan syar‘i, bukan glorifikasi. 

C. Materi yang Dianggap Merusak Aqidah dan  

     Moral 

Dalam perspektif fikih pembelajaran, akidah dan moral 

adalah dua komponen yang wajib dijaga karena 

termasuk inti dari maqāṣid al-syarī‘ah, yaitu ḥifẓ al-dīn 

(penjagaan agama) dan ḥifẓ al-nasl/ḥifẓ al-‘ird 

(penjagaan kehormatan dan moralitas). Oleh sebab itu, 

materi pembelajaran yang berpotensi merusak akidah 

dan moral dikategorikan terlarang dalam fikih 

pembelajaran. Para ulama klasik dan kontemporer 

seperti al-Ghazālī, Ibn Taymiyyah, al-Qabisi, Ibn al-

Jawzi, dan Yusuf al-Qaradawi memberikan rambu-

rambu tentang jenis materi yang dapat menggoyahkan 

keyakinan dan melemahkan moral peserta didik. 

1. Materi yang Menyimpangkan dan Merusak Akidah 

a. Materi yang Mengandung Paham Ateis, 

Materialistik, atau Sekularistik Ekstrem 

Materi yang menolak keberadaan Tuhan, 

mengutamakan materi sebagai satu-satunya realitas, 

atau memisahkan kehidupan dari nilai-nilai ketuhanan 

dapat merusak keyakinan dasar siswa. 

Menurut al-Ghazālī, ajaran seperti ini merusak prinsip 

tauhid dan melemahkan spiritualitas. 



84 
 

b. Materi yang Menyebarkan Ajaran Sesat 

Materi yang berisi ideologi batil, pemikiran sektarian 

radikal, atau kelompok yang menyimpang dari akidah 

Ahlus Sunnah secara jelas merusak akidah. 

Ibn Taymiyyah menegaskan bahwa mengajarkan ajaran 

sesat tanpa kritik ilmiah termasuk bentuk 

penyimpangan besar. 

c. Materi yang Mengajak kepada Syirik 

Segala bentuk pengajaran yang mempromosikan 

a. Pemujaan selain Allah, 

b. Ritual syirik, 

c. Mitologi yang dianggap sebagai kebenaran 

teologis,dianggap merusak keimanan. 

Al-Qur’an menegaskan bahwa syirik adalah dosa 

terbesar (QS. al-Nisā’: 48). 

      ⧫   

◆    ⧫◆  ⧫  

⧫  ⬧  ☺  ⧫   

⧫◆      ⬧⬧ 

◆⧫  ☺  ☺→⧫ 

     

48. Sesungguhnya Allah tidak akan mengampuni dosa 

syirik, dan Dia mengampuni segala dosa yang selain 

dari (syirik) itu, bagi siapa yang dikehendaki-Nya. 

Barangsiapa yang mempersekutukan Allah, Maka 

sungguh ia telah berbuat dosa yang besar. 



85 
 

d. Materi yang Menormalisasi Sihir, Ramalan, atau  

    Praktik Mistis 

Materi tentang sihir, astrologi, atau paranormal yang 

diajarkan sebagai kebenaran termasuk merusak akidah. 

Ibn al-Qayyim menyebutnya sebagai jalan menuju 

syirik dan kebodohan yang harus dijauhi. 

e. Materi yang Memperolok-olok Nilai Agama 

Konten yang merendahkan ajaran Islam, melecehkan 

Nabi, atau menghina syariat adalah bentuk penghinaan 

yang merusak akidah dan tidak boleh diajarkan. 

 

2. Materi yang Merusak Moral dan Akhlak 

a. Pornografi dan Konten Tidak Senonoh 

Para ulama sepakat bahwa pornografi adalah haram. 

Materi yang memuat: 

a. Gambar vulgar, 

b. Adegan intim, 

c. Narasi erotis, 

d. Humor cabul,tidak boleh diajarkan karena 

merusak ḥifẓ al-nasl dan kehormatan. 

Ini diharamkan secara ijma’, sebagaimana ditegaskan 

dalam literatur fikih dan fatwa lembaga ulama 

kontemporer. 



86 
 

b. Materi yang Mempromosikan Perilaku Seksual  

    Menyimpang 

Konten yang menormalisasi zina, seks bebas, atau 

orientasi seksual menyimpang dianggap sangat merusak 

moral generasi.Dalam fikih, ini termasuk menebarkan 

fāḥisyah, yang sangat dilarang (QS. al-Nūr: 19). 

  ⧫  ⧫❑⧫   

◼  ➔⧫⬧    

  ❑⧫◆  ⚫ 

⧫     

◆  ⧫◆   

◆  ◼➔⧫  ◆   

⧫❑☺◼➔⬧      

19. Sesungguhnya orang-orang yang ingin agar (berita) 

perbuatan yang Amat keji itu tersiar di kalangan orang-

orang yang beriman, bagi mereka azab yang pedih di 

dunia dan di akhirat. dan Allah mengetahui, sedang, 

kamu tidak mengetahui. 

c. Materi Kekerasan Tanpa Etika dan Konteks 

Materi yang menonjolkan kekerasan tanpa nilai edukasi 

(seperti balas dendam, pembunuhan, perundungan) 

dapat merusak karakter dan empati siswa. 

Psikologi pendidikan modern juga menunjukkan bahwa 

paparan kekerasan meningkatkan agresivitas perilaku. 



87 
 

d. Materi yang Mengajarkan Cara Melakukan  

     Kejahatan 

Materi teknis tentang pencurian, peretasan, penipuan, 

atau kejahatan digital termasuk bagian dari ta‘āwun 

‘alā al-ithm wa al-‘udwān (bekerja sama dalam dosa) 

yang dilarang Allah (QS. al-Mā’idah: 2). 

   ❑◆➔⬧◆  ◼⧫ 

  ◆❑◆   

◆  ❑◆➔⬧  ◼⧫ 

  ◆➔◆   

 

2.. dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) 

kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong 

dalam berbuat dosa dan pelanggaran.  

e. Materi yang Merusak Etika Sosial 

Materi yang mengajarkan: 

a. Diskriminasi, 

b. Rasisme, 

c. Penghinaan terhadap kelompok tertentu, 

d. Ujaran kebencian (hate speech),bertentangan 

dengan prinsip syariat tentang keadilan, 

persamaan martabat, dan ukhuwwah insāniyyah. 

f. Materi yang Mengajarkan Korupsi atau Kecurangan 

Materi yang menormalisasi suap, manipulasi, atau 

kecurangan akademik merusak integritas moral. 



88 
 

Ibn Khaldun menegaskan bahwa masyarakat hancur 

bukan karena kekurangan ilmu, tetapi karena hilangnya 

moral. 

3. Materi yang Mempengaruhi Psikologi dengan  

    Dampak Negatif 

Psikologi pendidikan modern menunjukkan bahwa 

konten tertentu dapat menyebabkan: 

a. Kecemasan berlebihan, 

b. Depresi, 

c. Penurunan empati, 

d. Ketidakstabilan emosi. 

Fikih menegaskan bahwa menjaga kesehatan mental 

menjadi bagian dari ḥifẓ al-nafs.Dengan demikian, 

materi yang menimbulkan ketakutan ekstrem, horor, 

atau pelecehan psikologis tanpa tujuan ilmiah termasuk 

dalam materi yang bermasalah. 

 

4. Prinsip Umum Mengidentifikasi Materi Perusak  

   Akidah dan Moral 

Para ulama merumuskan beberapa standar: 

a. Prinsip Sadd al-Dzarī‘ah 

Segala materi yang membuka pintu kemaksiatan harus 

ditutup. 



89 
 

b. Prinsip al-Amr bi al-Ma‘rūf wa al-Nahy ‘an al- 

     Munkar 

Materi harus mendorong pada kebaikan dan menolak 

kemungkaran. 

c. Prinsip Tabayyun (Seleksi dan Verifikasi Materi) 

Al-Qur’an (QS. al-Ḥujurāt: 6) mengajarkan pentingnya 

memverifikasi konteks sebelum mengajarkan konten 

sensitif. 

d. Prinsip Maslahah Mafsadah 

Materi yang lebih banyak mafsadatnya dianggap 

terlarang meskipun berpotensi mengandung manfaat. 

D. Materi Ibadah, Muamalah, Adab, dan Akhlak  

     dalam Pembelajaran 

  

1. Materi Ibadah dalam Pembelajaran 

Dalam pendidikan Islam, materi ibadah dipandang 

sebagai fondasi pembentukan spiritualitas dan 

kedisiplinan peserta didik. Literatur fikih klasik (al-

Ghazālī, Ibn Qudāmah, al-Nawawī) menegaskan bahwa 

ibadah merupakan sarana tazkiyatun nafs dan 

pembentukan karakter taat. 



90 
 

Ruang lingkup materi ibadah dalam pembelajaran: 

a. Ibadah mahdhah: shalat, puasa, zakat, haji. 

 Kajian akademik oleh Al-Attas (2018) 

menekankan bahwa pengajaran ibadah tidak 

hanya hukum, tetapi juga hikmah, nilai spiritual, 

dan etika batin. 

b. Ibadah ghairu mahdhah: niat, adab belajar, 

menjaga kebersihan, disiplin waktu. 

Studi Hitti & Rosnani Hashim (2020) 

menunjukkan bahwa penguatan ibadah ghairu 

mahdhah meningkatkan self-regulated learning 

siswa. 

Fungsi akademik materi ibadah: 

a. Pembentukan ketertiban belajar: penelitian 

Mubarok (2021) menunjukkan bahwa pembiasaan 

shalat tepat waktu berkorelasi positif dengan 

disiplin akademik. 

b. Pengendalian diri: puasa dan zikir meningkatkan 

self-control dan emotion regulation siswa (studi 

psikologi-keagamaan, Worthington, 2020). 

2. Materi Muamalah dalam Pembelajaran 

Muamalah adalah aspek interaksi sosial dalam fikih. 

Dalam konteks pendidikan, materi ini relevan untuk 

membentuk etika sosial, tanggung jawab, dan 

integritas. 



91 
 

Isi materi muamalah menurut data akademik: 

a. Transaksi halal-haram: riba, gharar, penipuan. 

Kurikulum Pendidikan Agama Islam Kemenag 

2019 memasukkan materi transaksi syariah untuk 

penguatan literasi finansial. 

b. Hak dan kewajiban sosial: amanah, keadilan, 

tanggung jawab. 

c. Etika bekerja dan profesionalisme, relevan dalam 

pendidikan karakter. 

Temuan akademik: 

a. Studi Nasution (2022): pengajaran muamalah 

meningkatkan pemahaman siswa tentang keadilan 

sosial dan etika bermedia digital. 

b. Aziz & Maulida (2020): pembelajaran muamalah 

berbasis kasus (case-based learning) 

meningkatkan kemampuan analisis moral siswa 

madrasah. 

 

3. Materi Adab dalam Pembelajaran 

Adab adalah konsep inti pendidikan Islam klasik yang 

menjadi tujuan utama (ghayah) proses tarbiyah. 

Menurut al-Attas, Ibn Miskawayh, al-Zarnuji, adab 

berkaitan dengan: 



92 
 

a. Penempatan sesuatu pada tempatnya (wad’ asy-

syai’ fi mahallihi) 

b. Tata krama batin dan lahir dalam menuntut ilmu 

Materi adab dalam pendidikan meliputi: 

1. Adab terhadap Allah: niat, syukur, tidak sombong 

dengan ilmu. 

2. Adab terhadap guru: menghormati, tidak 

memotong pembicaraan, menaati arahan ilmiah. 

3. Adab terhadap teman: tidak mengejek, tidak 

ghībah, bekerja sama. 

4. Adab terhadap ilmu: kejujuran akademik, tidak 

plagiasi.Studi Rasheed (2021): pendidikan adab 

efektif menurunkan plagiarisme dan 

meningkatkan integritas akademik. 

Relevansi akademik: 

a. Kurikulum Pendidikan Karakter Kemenag dan 

Kemendikbud berbasis pada konsep adab (respect, 

responsibility, honesty). 

b. Al-Zarnuji (Ta’līm al-Muta’allim) dijadikan 

rujukan dalam madrasah untuk pembentukan 

learning etiquette. 

4. Materi Akhlak dalam Pembelajaran 

Akhlak adalah aplikasi praktis dari tauhid, ibadah, dan 

adab. Dalam fikih pendidikan, akhlak merupakan hasil 

akhir (output) dari proses belajar. 



93 
 

Materi akhlak berdasarkan literatur akademik: 

1. Akhlak pribadi: sabar, jujur, amanah, iffah. 

2. Akhlak sosial: toleransi, empati, menghormati 

perbedaan.Penting untuk konteks plural 

masyarakat Indonesia (studi Azra, 2019). 

3. Akhlak digital:Kajian Bpk. Hamzah & Prasetya 

(2022) menekankan pentingnya akhlak bermedia 

sosial dalam kurikulum madrasah. 

4. Pengendalian emosi dan moral reasoning: 

Studi Lickona (2020) menegaskan bahwa 

pendidikan akhlak meningkatkan moral judgment 

dan prosocial behavior. 

Peran akhlak dalam kinerja akademik: 

Penelitian Hasanah (2021) terhadap 286 siswa MA 

menunjukkan bahwa akhlak (disiplin, sopan santun, 

kejujuran) mempengaruhi 30–45% peningkatan prestasi 

akademik. 

 

E. Fikih Kurikulum: Prinsip Syariat dalam  

     Perencanaan Kurikulum 

1. Pengertian Fikih Kurikulum 

Fikih Kurikulum adalah pendekatan perencanaan 

kurikulum yang menempatkan prinsip-prinsip syariat 

sebagai dasar dalam menentukan tujuan, materi, 

metode, dan evaluasi pendidikan. Konsep ini lahir dari 



94 
 

integrasi antara ilmu fikih (normatif) dan ilmu 

kurikulum (deskriptif-empiris). 

Dalam literatur: 

a. Al-Attas (1991) menegaskan bahwa pendidikan 

Islam harus menjamin ta’dīb, yaitu penanaman 

adab berdasarkan syariat. 

b. Hashim & Langgulung (2018) menekankan 

bahwa kurikulum Islam harus menghubungkan 

wahyu, akal, dan pengalaman. 

Dengan demikian, fikih kurikulum mengatur bagaimana 

nilai syariat diterjemahkan menjadi struktur kurikulum 

yang operasional. 

2. Prinsip Syariat dalam Perencanaan Kurikulum  

a. Prinsip Tauhid 

Tauhid merupakkan prinsip utama dalam syariat Islam. 

Menurut Al-Faruqi (1982), tauhid menjadi worldview 

pendidikan Islam. 

Implikasinya dalam kurikulum: 

1) Semua mata pelajaran diarahkan untuk 

menguatkan kesadaran ketuhanan. 

2) Ilmu umum dan ilmu agama tidak dipisah secara 

dikotomis (integrasi). 

3) Tujuan kurikulum diarahkan pada pembentukan 

manusia yang ‘abid dan khalifah. 



95 
 

b. Prinsip Maqasid al-Syariah 

Berdasarkan karya al-Syatibi (al-Muwafaqat), tujuan 

syariat mencakup: 

1) Hifz al-din (menjaga agama) 

2) Hifz al-nafs (menjaga jiwa) 

3) Hifz al-‘aql (menjaga akal) 

4) Hifz al-nasl (menjaga keturunan) 

5) Hifz al-mal (menjaga harta) 

Implikasi kurikulum: 

1) Materi yang merusak agama atau akhlak dilarang. 

2) Pelajaran diarahkan untuk memperkuat akal 

(berpikir kritis), moralitas, dan profesionalitas. 

3) Kurikulum memperhatikan keselamatan 

psikologis dan sosial peserta didik. 

c. Prinsip Halal Haram dalam Materi dan Proses 

Merujuk pada hadis dan kaidah fiqhiyyah: 

“Al-halāl bayyin wa al-harām bayyin.” 

(Yang halal itu jelas, yang haram itu jelas.) 

Implikasi dalam kurikulum: 

1) Materi ajar tidak boleh mengandung pornografi, 

kekerasan ekstrem, atau konsep yang merusak 

akidah. 



96 
 

2) Metode pembelajaran tidak boleh mengandung 

unsur penipuan, manipulasi, atau merugikan 

siswa. 

3) Sumber dana dan fasilitas sekolah harus halal. 

d. Prinsip Keadilan (Al-‘Adl) 

Syariat menuntut keadilan dalam semua aspek 

pendidikan. 

Implikasi akademik: 

1) Kurikulum tidak boleh mendiskriminasi gender, 

suku, atau agama. 

2) Penilaian harus objektif, transparan, dan tidak 

bias. 

e. Prinsip Taysīr (Memudahkan) 

Berdasarkan hadis: 

“Yassirū wa lā tu’assirū” 

(Mudahkanlah, jangan mempersulit.) 

Implikasi dalam kurikulum: 

1) Beban kurikulum tidak terlalu berat. 

2) Materi disusun bertahap sesuai perkembangan 

psikologis siswa (developmentally appropriate). 

3) Adaptif dengan berbagai kemampuan siswa. 



97 
 

f. Prinsip Adab dan Akhlak 

Menurut al-Attas, adab adalah inti pendidikan Islam. 

Implikasi kurikulum: 

1) Setiap mata pelajaran mengandung unsur akhlak. 

2) Tujuan afektif harus sejajar dengan tujuan 

kognitif. 

3) Etika guru–siswa menjadi komponen wajib dalam 

perencanaan kurikulum. 

g. Prinsip Kemaslahatan (Maslahah) 

Syariat selalu mendorong keputusan yang membawa 

manfaat dan menghindari mudarat. 

Dalam kurikulum: 

1) Inovasi digital diperbolehkan jika membawa 

manfaat dan aman. 

2) Konten yang tidak bermanfaat (laghw) sebaiknya 

dihilangkan. 

3) Kurikulum harus mengikuti dinamika sosial 

(relevansi). 

3. Komponen Kurikulum yang Diatur oleh Syariat 

a. Tujuan 

Harus mencerminkan: 

1) Pengabdian kepada Allah (QS. Adz-Dzariyat:56) 



98 
 

2) Pembentukan karakter 

3) Kompetensi profesional sesuai syariat 

b. Materi 

Harus: 

1) Halal, tidak merusak akidah dan akhlak 

2) Bermanfaat dan relevan 

3) Berbasis wahyu dan ilmu modern 

c. Metode 

Harus: 

1) Tidak bertentangan dengan syariat 

2) Mengandung unsur tazkirah, tarbiyah, dan tahdzib 

3) Menghindari praktik manipulatif 

d. Evaluasi 

Harus: 

1) Jujur, objektif, dan mengukur aspek kognitif, 

afektif, dan psikomotor 

2) Tidak memberatkan secara zalim 

3) Menghindari unsur penipuan atau curang (gharar) 

BAB VI 

METODOLOGI PEMBELAJARAN DALAM 

PERSPEKTIF FIKIH 

 



99 
 

A. Metode Pembelajaran yang Sesuai Syariat 

Metode pembelajaran yang sesuai syariat adalah 

metode yang tidak hanya efektif secara pedagogik, 

tetapi juga memenuhi prinsip-prinsip syariat seperti 

keadilan, kemaslahatan, adab, taysīr (memudahkan), 

serta menjaga integritas akidah dan moral. Dalam 

perspektif fikih pembelajaran, metode pembelajaran 

harus menuntun siswa kepada tahẓīb al-akhlaq 

(penyucian akhlak), penguatan tauhid, peningkatan 

kapasitas intelektual (tanmiyah al-‘aql), dan ketepatan 

pemahaman syariat. 

Menurut para ulama seperti al-Ghazālī (Iḥyā’), al-

Zarnūjī (Ta‘līm al-Muta‘allim), Ibn Jama‘ah (Tadhkirah 

al-Sāmi‘), serta teori pendidikan Islam modern 

(Langgulung, al-Attas, Muhaimin), metode 

pembelajaran syar‘i memiliki beberapa karakteristik 

utama: 

1. Metode yang Berorientasi pada Pembinaan  

    Akhlak (Tahdzīb al-Akhlāq) 

Ulama klasik menekankan bahwa metode pembelajaran 

harus menanamkan adab.Metode ini mencakup: 

1) Keteladanan (Uswah) 

Guru menjadi model perilaku. 

2) Pembiasaan (Ta‘wīd) 

Membiasakan perilaku baik melalui praktik 

berulang.. 

2. Metode Dialog (Al-Hiwār) 



100 
 

Metode dialog digunakan Rasulullah saw untuk 

menanamkan pemahaman mendalam dengan cara 

bertanya, menjelaskan, dan mengarahkan. 

Ciri-ciri akademiknya: 

1) Mengembangkan critical thinking (al-fikr al-

naqdī) 

2) Mengembangkan pemahaman mendalam 

(tafakkur) 

3) Menumbuhkan keberanian siswa bertanya 

Penelitian modern (Hidayat, 2021) menyebut metode 

dialog efektif meningkatkan literasi agama dan berpikir 

kritis siswa madrasah. 

3. Metode Ceramah Hikmah (Maw‘iẓah Ḥasanah) 

Berasal dari QS. An-Nahl:125. 

  ◼    ◼◆  

☺⧫  

⬧→❑☺◆  

◆⧫    ◆ 

     

125. serulah (manusia) kepada jalan Tuhan-mu dengan 

hikmah dan pelajaran yang baik dan bantahlah mereka 

dengan cara yang baik.Melalui ayat ini dapat diketahui 

bahwa metode ceramah dalam pembelajaran yang 

sesuai syariat bukan ceramah otoriter, tetapi ceramah 

yang: 



101 
 

1) Lembut, bermakna, dan mencerahkan, 

2) Mengandung nilai spiritual dan motivasi, 

3) Berorientasi pada perubahan hati. 

Al-Jurjani dan Ibn Qayyim menyebut maw‘iẓah adalah 

metode efektif untuk membentuk hati siswa. 

4. Metode Demonstrasi dan Praktik (Tathbīq ‘ 

    Amalī) 

Pembelajaran fikih ibadah, muamalah, dan akhlak 

menuntut praktik langsung: 

1) Praktik wudu, salat, haji (fikih ibadah) 

2) Praktik jual beli sesuai syariat (muamalah) 

3) Praktik adab kepada guru dan orang tua 

Kurikulum PAI Kemenag (2020) menegaskan 

pentingnya metode praktik dalam pembelajaran ibadah. 

5. Metode Tadabbur dan Tafakkur 

Metode ini digunakan dalam: 

1) Tadabbur Al-Qur’an 

2) Refleksi spiritual 

3) Penguatan kesadaran tauhid 

Menurut Tafsir al-Maraghi dan Penelitian Azra (2019), 

tadabbur menumbuhkan pengalaman religius yang 

mendalam dan memperkuat integrasi kognitif–afektif. 

6. Metode Keteladanan Rasulullah saw. 



102 
 

Metode nabi mencakup: 

1) Kasih sayang (rahmah) 

2) Sabar 

3) Memudahkan (taysīr) 

4) Pendekatan personal (mu‘āmalah khasah) 

Hamka (Tafsir al-Azhar) dan penelitian kontemporer 

(Sohail, 2022) menyebut metode nabi sangat relevan 

untuk model pembelajaran humanis Islam. 

7. Metode Pembelajaran Kooperatif Islami  

     (Ta‘āwun) 

Berdasarkan prinsip "ta‘āwanū ‘ala al-birri wa al-

taqwā". 

Penerapannya: 

1) Belajar kelompok saling menolong 

2) Musyawarah ilmiah 

3) Kolaborasi dalam pemecahan masalah 

Studi pada madrasah berbasis kolaboratif (Muhaimin, 

2019) menunjukkan hasil akademik dan sosial yang 

lebih baik. 

 

8. Metode Tadrīj (Bertahap) 

Tadrīj adalah prinsip syariat dalam menurunkan hukum. 



103 
 

Dalam pembelajaran: 

1) Materi diberikan dari yang mudah ke yang sulit 

2) Dari konkret ke abstrak 

3) Sesuai perkembangan psikologis siswa 

Ibn Khaldun menyatakan metode bertahap 

menghindarkan beban berat (taklīf) yang dilarang 

syariat. 

9. Metode Tanya Jawab Nabawiyah 

Contoh Rasulullah: 

1) “Tahukah kalian apa itu ghibah?” 

2) “Tahukah kalian siapa orang muflis?” 

Data akademik menunjukkan metode ini: 

1) Menumbuhkan rasa ingin tahu 

2) Mengaktifkan siswa 

3) Membuat materi lebih mudah dipahami 

Penelitian modern (Rahmah, 2020) menemukan metode 

ini meningkatkan partisipasi kelas. 

 

10. Metode Pembelajaran Berbasis Masalah 

Metode ini selaras dengan kaidah fikih: 

al-umūr bi maqāṣidihā (segala sesuatu berdasar tujuan) 

al-ḍarurāt tubīḥ al-maḥẓūrāt (darurat membolehkan) 



104 
 

Metode problem solving digunakan: 

1) Untuk memahami ijtihad 

2) Analisis kasus muamalah kontemporer 

3) Memahami konflik fikih modern 

Penelitian Abdullah (2021) menunjukkan model 

problem solving meningkatkan kemampuan ijtihad 

pemula. 

11. Metode Musyawarah (Syūra) 

Syura adalah metode pembelajaran yang: 

1) Demokratis 

2) Mendidik siswa berpikir argumentatif 

3) Menumbuhkan etika dialog 

 Studi Habermas dalam pendidikan Islam (Hasanah, 

2022) menegaskan keselarasan antara syura dan 

communicative action. 

12. Metode Muhasabah 

Metode reflektif yang menuntun siswa mengevaluasi 

diri. 

Cocok untuk: 

1) Pendidikan akhlak 

2) Manajemen hati 

3) Kesadaran ibadah 



105 
 

Penelitian Riyadi (2020) menunjukkan muhasabah 

efektif membentuk religiusitas siswa. 

B. Metode Modern dalam Fikih Pembelajaran 

1. Pembelajaran Berpusat pada Peserta Didik 

Deskripsi pedagogis: fokus pada aktivitas atau inisiatif 

siswa  discovery, inquiry, project work. 

Justifikasi fikih: selaras dengan prinsip tazkiyah 

(pengembangan potensi individu) dan hifz al-‘aql 

(mengembangkan akal). Mendorong tanggung jawab 

(amanah) dan kemandirian (istikhlāf). 

Implementasi syar‘i: 

a. Tetapkan niat pembelajaran bersama (connect to 

niyyah). 

b. Sertakan modul adab pembelajaran: sopan 

bertanya, hormat pada pendapat orang lain. 

Manfaat: meningkatkan motivasi intrinsik, 

berpikir kritis, kemandirian. 

Batasan: perlu pengawasan moral agar diskusi 

tidak keluar dari batas akidah atau menjadi 

platform penyebaran gagasan menyimpang 

gunakan rubrik moderasi dan filter sumber. 

 



106 
 

2. Problem-Based Learning (PBL) / Project-Based  

    Learning 

Deskripsi: siswa bekerja pada masalah nyata/kompleks 

sehingga belajar konsep melalui pemecahan masalah 

dan proyek. 

Justifikasi fikih: sangat cocok dengan maqāṣid 

(maslahah) karena mengaitkan ilmu dengan manfaat 

sosial; menguatkan akal dan akhlak (kerjasama, 

amanah). 

Implementasi syar‘i: 

a. Pilih kasus yang tidak mempromosikan mafsadah; 

gunakan kasus muamalah lokal untuk 

pembelajaran etika ekonomi syariah. 

b. Pastikan evaluasi mencakup aspek etika dan 

kejujuran proses. 

Manfaat: keterampilan abad-21, aplikasi praktis 

syariat. 

Batasan: proyek tertentu (mis. yang berkaitan 

teknologi sensitif) harus dievaluasi halal/haram-

nya dan disertai mitigasi risiko. 

3. Pembelajaran Kooperatif Islami 

Deskripsi: struktur kelompok kecil dengan tanggung 

jawab bersama (jigsaw, think-pair-share). 

Justifikasi fikih: mencerminkan prinsip ta‘āwun ‘alā al-

birr, menguatkan ukhuwah dan etika tolong-menolong. 

Implementasi syar‘i: 



107 
 

a. Kelompok diberi aturan adab (mendengarkan, 

berbicara sopan). 

b. Rotasi peran untuk keadilan (adl). 

Manfaat: meningkatkan keterampilan sosial, 

empati, dan akhlak. 

Batasan: pengaturan gender perlu memperhatikan 

norma setempat (mis. pembagian kelompok sesuai 

adab). 

4. Inquiry-Based & Discovery Learning 

Deskripsi: mendorong rasa ingin tahu, eksperimen, dan 

penemuan konsep oleh siswa. 

Justifikasi fikih: mendukung pengembangan akal, 

tafakkur, dan pendekatan ilmiah yang etis. 

Implementasi syar‘i:Bimbing proses inquiry agar tidak 

mengarah pada ide yang menentang akidah; guru 

sebagai pembimbing (murabbī) dan penjaga adab 

diskusi.Manfaat: keterampilan ilmiah, kemampuan 

evaluasi bukti.Batasan: topik-topik sensitif harus 

diframing dengan landasan syar‘i dan sumber rujukan 

yang valid. 

5.  Pembelajaran Terbalik dan Campuran) 

Deskripsi: konten pemahaman disajikan mandiri (video, 

materi daring); waktu tatap muka digunakan untuk 

diskusi dan praktik.Justifikasi fikih: efisien, selaras 

dengan taysīr (memudahkan akses), dan memberi 

waktu untuk pembiasaan adab tatap muka. 

Implementasi syar‘i: 



108 
 

a. Pastikan materi daring halal dan bebas konten 

merusak; verifikasi sumber. 

b. Sediakan akses alternatif bagi siswa kurang 

fasilitas (keadilan). 

Manfaat: personalisasi pembelajaran, lebih 

banyak waktu praktik adab & muamalah. 

Batasan: masalah privasi, paparan konten tidak 

pantas, dan kesenjangan digital harus diatasi. 

6.Pembelajaran Berbasis Pengalaman 

Deskripsi: belajar melalui pengalaman langsung (field 

trip, praktik ibadah terstruktur, pelayanan masyarakat). 

Justifikasi fikih: praktik ibadah dan muamalah butuh 

pengalaman; selaras dengan prinsip amal (amal 

implementasi ilmu). 

Implementasi syar‘i: 

a. Rancang pengalaman yang menjaga syariat (mis. 

kunjungan tanpa campur baur yang melanggar 

adab). 

b. Sertakan refleksi (muhasabah) dan penilaian 

akhlak. 

Manfaat: internalisasi nilai, kompetensi praktis. 

Batasan: logistik, gender, keselamatan, dan batas 

syar‘i harus diperhatikan. 

7. Competency-Based & Outcome-Based Education  

    (OBE) 

Deskripsi: fokus pada pencapaian kompetensi spesifik 

(kognitif, afektif, psikomotor). 



109 
 

Justifikasi fikih: cocok karena mengukur tidak hanya 

ilmu tapi juga adab/akhlak (hasil tarbiyah). 

Implementasi syar‘i: 

a. Definisikan kompetensi syar‘i (mis. penguasaan 

ibadah, kejujuran ilmiah, kemampuan muamalah 

halal). 

b. Gunakan asesmen autentik yang mengamati 

perilaku nyata. 

Manfaat: orientasi jelas pada maqāṣid. 

Batasan: kompetensi afektif susah diukur; butuh 

rubrik etis yang dipublikasikan. 

8. Formative Assessment & Feedback Loops 

Deskripsi: asesmen berkala untuk memperbaiki proses 

belajar (observasi, umpan balik, portofolio). 

Justifikasi fikih: menegakkan amanah pengajaran dan 

keadilan (adil dalam penilaian). 

Implementasi syar‘i: 

Gunakan penilaian yang adil, jujur, dan 

transparan; libatkan refleksi moral siswa. 

Manfaat: mencegah penindasan (ghulūṭ) dan 

meningkatkan integritas. 

Batasan: pastikan tidak memalukan siswa 

(menjaga martabat). 

9.  Pembelajaran Berbasis Nilai 

Deskripsi: integrasi eksplisit nilai moral dan religius ke 

dalam seluruh konten dan aktivitas. 



110 
 

Justifikasi fikih: inti dari tarbiyah ta’dīb; secara 

langsung menerapkan maqāṣid. 

Implementasi syar‘i: 

a. Kurikulum tematik nilai (kejujuran, amanah, 

kesabaran) dimasukkan pada semua mata. 

b. Penilaian perilaku sebagai asesmen utama. 

Manfaat: konsistensi nilai; menurunkan perilaku 

tidak etis. 

Batasan: membutuhkan pelatihan guru yang kuat. 

 

10. Pembelajaran Digital dan Media Pedagogis 

Deskripsi: penggunaan platform LMS, video, simulasi, 

augmented reality, dan media sosial untuk 

pembelajaran. 

Justifikasi fikih: memenuhi maqāṣid hifz al-‘aql (akses 

ilmu), hifz al-dīn (akses dakwah ilmiah), dan maslahah 

(efisiensi). 

Implementasi syar‘i: 

a. Kebijakan konten halal; penyaringan (filter) 

materi berbahaya. 

b. Etika digital diajarkan (privasi, etika posting, 

plagiarisme). 

c. Pastikan inklusivitas (akses untuk semua). 

Manfaat: skalabilitas, personalisasi. 

Batasan: risiko paparan konten merusak, 

kecanduan gawai, pelanggaran privasi perlunya 

kode etik digital berbasis fikih. 



111 
 

11. Pengajaran Diferensiasi 

Deskripsi: adaptasi instruksi sesuai kebutuhan, gaya 

belajar, dan kemampuan siswa. 

Justifikasi fikih: menunaikan prinsip adl (keadilan) dan 

taysīr (memudahkan). 

Implementasi syar‘i: 

Sediakan jalur pembelajaran alternatif bagi siswa 

berkebutuhan khusus. 

Manfaat: aksesibilitas dan keadilan. 

Batasan: memerlukan sumber daya dan pelatihan 

guru. 

C. Hukum Menggunakan Teknologi dalam  

     Pembelajaran (Fikih Digital Learning) 

Pemanfaatan teknologi dalam pembelajaran merupakan 

keniscayaan dalam dunia pendidikan modern. Dalam 

perspektif fikih pembelajaran, teknologi dipandang 

sebagai wasā’il (sarana) yang hukumnya mengikuti 

tujuan penggunaannya (al-wasā’il lahā aḥkām al-

maqāṣid). Oleh karena itu, penggunaan teknologi 

pendidikan seperti komputer, internet, platform e-

learning, aplikasi pembelajaran, dan artificial 

intelligence pada dasarnya mubah (boleh) selama 

menunjang kemaslahatan belajar dan tidak 

menimbulkan mudarat. 



112 
 

1. Teknologi sebagai Sarana Pendidikan: Hukum  

     Dasarnya 

Secara fikih, segala bentuk media dan alat yang 

mempermudah proses belajar mengajar termasuk dalam 

kategori al-wasā’il al-mu‘īnāt (sarana bantu). Kaidah 

fikih menyatakan: 

 الأصل في الأشياء الإباحة ما لم يدل دليل على التحريم

Hukum asal segala sesuatu adalah boleh selama tidak 

ada dalil yang mengharamkan. 

Dengan demikian, teknologi pembelajaran seperti 

laptop, internet, aplikasi video conference, atau 

Learning Management System (LMS) adalah mubah 

selama digunakan dalam koridor syariat. 

Para ulama kontemporer seperti Yusuf al-Qaradawi dan 

Wahbah al-Zuhayli menegaskan bahwa segala bentuk 

alat modern dapat digunakan untuk tujuan pendidikan 

dan dakwah selama tidak mengandung unsur yang 

bertentangan dengan syariat. 

2. Kemaslahatan Penggunaan Teknologi  

Penggunaan teknologi membawa kemaslahatan besar 

dalam dunia pendidikan: 

a. Memudahkan akses ilmu (‘taysīr al-‘ilm’), 

b. Memperluas jangkauan pembelajaran, 

c. Meningkatkan efektivitas belajar, 

d. Memungkinkan kolaborasi global, 



113 
 

e. Memfasilitasi pembelajaran jarak jauh. 

Dalam teori maslahah mursalah, sebuah inovasi modern 

diperbolehkan bila: 

a. membawa manfaat nyata (maslahah mu‘tabarah), 

b. tidak bertentangan dengan dalil syar‘i, 

c. mendukung maqāṣid al-syarī‘ah, terutama hifz al-

‘aql (penjagaan akal) dan hifz al-dīn. 

Teknologi pendidikan memenuhi semua kriteria 

tersebut. 

3. Batasan Syariat dalam Penggunaan Teknologi 

Meskipun hukumnya asalnya mubah, penggunaannya 

bisa berubah menjadi mandūb, makrūh, atau haram 

tergantung situasi. 

a. Menjadi Wajib (Wājib) 

Teknologi menjadi wajib digunakan ketika: 

1) Merupakan satu-satunya cara efektif untuk 

mengajar (misalnya saat pandemi), 

2) Menjadi standar minimal pendidikan, 

3) Digunakan untuk kewajiban syariat seperti belajar 

al-Qur’an atau fikih. 

Kaedah fikih: 



114 
 

 ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب 

Sesuatu yang menjadi sarana bagi kewajiban, 

hukumnya ikut menjadi wajib. 

b. Menjadi Haram bila Mengandung Unsur yang 

Dilarang 

Penggunaan teknologi dalam pembelajaran menjadi 

haram bila: 

1) Menampilkan konten haram (pornografi, 

kekerasan ekstrem, propaganda ateisme), 

2) Mengandung unsur penipuan, plagiarisme, atau 

manipulasi, 

3) Mengganggu akidah atau moral siswa, 

4) Membuka akses bebas kepada situs-situs 

terlarang. 

Dalam konteks digital learning, ulama menekankan 

pentingnya kontrol konten, etika digital, serta proteksi 

moral siswa. 

c. Menjadi Makruh bila Melalaikan 

Teknologi menjadi makruh bila: 

1) Menyebabkan ketergantungan berlebihan, 

2) Mengurangi interaksi langsung antara guru dan 

siswa, 

3) Membuat siswa kurang fokus. 



115 
 

4. Teknologi dan Maqāṣid al-Syarī‘ah dalam  

     Pembelajaran 

Teknologi yang digunakan secara tepat dapat 

mendukung maqāṣid al-syarī‘ah: 

1) Hifz al-dīn: akses kajian keislaman lebih luas. 

2) Hifz al-‘aql: media visual/audio meningkatkan 

pemahaman. 

3) Hifz al-nafs: pembelajaran jarak jauh pada 

kondisi berbahaya. 

4) Hifz al-māl: efisiensi biaya belajar. 

Dengan demikian, pemanfaatan teknologi merupakan 

bagian dari upaya menghadirkan kemaslahatan 

pendidikan. 

5. Isu Etika dalam Fikih Digital Learning 

Ulama kontemporer menekankan adanya etika syariat 

dalam pemanfaatan teknologi pendidikan: 

a. Kejujuran akademik  menghindari plagiat, 

manipulasi data, dan penyalahgunaan AI. 

b. Adab digital  menjaga tutur kata, menghormati 

guru, dan menjaga privasi. 

c. Pengelolaan waktu  tidak menggunakan perangkat 

untuk hiburan saat pembelajaran. 

d. Proteksi moral  mencegah akses ke konten yang 

merusak akhlak. 



116 
 

Secara akademik, literatur pendidikan Islam 

menunjukkan bahwa penggunaan teknologi harus 

dimasukkan dalam adab al-ta‘allum yang baru, karena 

perubahan ruang belajar dari fisik ke digital 

memunculkan tuntutan etika baru. 

D. Pembelajaran Berbasis Maslahat dan Etika  

     Syariat 

1. Konsep Maslahat dalam Pendidikan Islam 

Dalam kerangka hukum Islam, pembelajaran tidak 

hanya dipandang sebagai proses transfer ilmu, tetapi 

juga sebagai aktivitas yang harus mengarah pada 

pencapaian maslahat (al-maṣlaḥah), yaitu kemanfaatan 

hakiki bagi perkembangan akal, moral, dan spiritual 

peserta didik. 

Menurut al-Ghazali, al-Syatibi, dan ulama ushul 

lainnya, maslahat adalah tujuan utama syariat yang 

mencakup lima prinsip dasar (al-ḍarūriyyāt al-khams): 

a. Hifz al-dīn (penjagaan agama), 

b. Hifz al-nafs (penjagaan jiwa), 

c. Hifz al-‘aql (penjagaan akal), 

d. Hifz al-māl (penjagaan harta), 

e. Hifz al-nasl (penjagaan keturunan dan moral). 

Dalam konteks pendidikan, maslahat berkaitan 

langsung dengan upaya menjaga akal (hifz al-‘aql) 

melalui kegiatan belajar yang benar, terukur, dan sesuai 

nilai moral Islam. 



117 
 

Implikasinya pada pembelajaran: 

a. Setiap metode, media, dan bahan ajar harus 

membawa manfaat bagi perkembangan peserta 

didik. 

b. Pembelajaran yang merugikan akidah, akhlak, 

atau kecerdasan dianggap bertentangan dengan 

syariat. 

c. Inovasi pendidikan modern dapat diterima selama 

menghasilkan maslahat dan tidak menyalahi 

prinsip syariat. 

2. Landasan Syariat untuk Pembelajaran Berbasis  

     Maslahat 

Al-Syatibi dalam al-Muwāfaqāt menegaskan bahwa 

syariat hadir untuk mendatangkan maslahat bagi 

manusia. Kaidah fikih yang relevan menyatakan: 

 جلب المصالح ودرء المفاسد من مقاصد الشريعة

Menghadirkan kemaslahatan dan menolak kerusakan 

adalah tujuan syariat. 

Dalam pembelajaran, hal ini berarti: 

a. Kurikulum wajib dirancang untuk mendorong 

nilai kebaikan, bukan kerusakan moral. 

b. Keputusan pendidikan termaksud penggunaan 

teknologi, metode modern, atau manajemen 

kelas—harus mempertimbangkan dampak 

maslahat dan mudaratnya bagi peserta didik. 



118 
 

c. Guru sebagai “wakil orang tua dan penegak 

syariat” wajib memastikan bahwa proses 

pembelajaran tidak menyelisihi etika Islam. 

3. Ciri-Ciri Pembelajaran Berbasis Maslahat 

a. Meningkatkan kemampuan akal dan karakter 

Maslahat pendidikan harus mengembangkan 

kompetensi kognitif, afektif, dan psikomotor, serta 

memperkuat iman dan akhlak siswa. 

b.Menghindari segala bentuk kerusakan (mafsadah) 

Ini termasuk konten yang merusak moral, 

penyalahgunaan teknologi, perilaku tidak etis, bullying, 

penipuan akademik, maupun materi yang bertentangan 

dengan akidah. 

c. Relevansi dengan kebutuhan zaman 

Maslahat juga berarti relevansi; pembelajaran harus 

efektif dan sesuai dengan tantangan modern tanpa 

keluar dari batas syariat. 

d. Menjaga keseimbangan antara ilmu dunia dan  

    Ilmu akhirat 

Maslahat pendidikan tidak semata-mata untuk 

keterampilan duniawi, tetapi untuk kematangan 

spiritual dan moral. 



119 
 

4. Etika Syariat dalam Pembelajaran 

Pembelajaran berbasis maslahat tidak dapat dipisahkan 

dari etika syariat, yaitu seperangkat nilai moral Islam 

yang mengatur hubungan guru dan siswa, materi ajar, 

dan proses pembelajaran. 

a. Etika Guru 

Menurut al-Zarnuji, Ibn Jama‘ah, dan para ulama 

pendidikan klasik: 

a. Guru wajib jujur, amanah, dan menjadi teladan 

moral. 

b. Mengajar dengan niat ibadah dan mencari ridha 

Allah. 

c. Menghindari kekerasan verbal maupun fisik. 

d. Menyampaikan ilmu yang benar dan tidak 

menyesatkan. 

b. Etika Siswa 

a. Memuliakan guru. 

b. Sungguh-sungguh dalam belajar. 

c. Menjaga hati dan pikiran dari halang-halangan 

maksiat. 

d. Menjaga adab saat berinteraksi, baik tatap muka 

maupun digital. 

c. Etika Materi Ajar 

Materi wajib memenuhi kriteria: 



120 
 

a. Benar secara ilmiah, 

b. Halal secara syariat, 

c. Bermanfaat untuk pembinaan karakter dan 

kecerdasan, 

d. Tidak mengandung unsur destruktif (pornografi, 

kekerasan ekstrem, ideologi merusak, dll.). 

d. Etika Proses 

Proses pembelajaran wajib mencerminkan: 

a. Kejujuran akademik, 

b. Kesederhanaan dan tidak berlebih-lebihan, 

c. Keadilan terhadap seluruh siswa, 

d. Penggunaan teknologi yang etis dan terkontrol. 

5. Integrasi Maslahat dan Etika Syariat dalam  

    Desain Pembelajaran 

Pembelajaran berbasis maslahat harus dijalankan 

dengan memadukan beberapa elemen: 

a. Kurikulum Berbasis Maqāṣid 

Kurikulum disusun untuk mengarahkan peserta didik 

pada pencapaian tujuan syariat iman, ilmu, akhlak, dan 

kemaslahatan sosial. 



121 
 

b. Metode dan Media yang Terukur 

Pemilihan metode harus berdasarkan efektivitasnya 

untuk mendatangkan manfaat, bukan hanya mengikuti 

tren. 

c. Pengawasan Moral dalam Penggunaan Teknologi 

Termasuk penggunaan internet, media sosial, dan 

artificial intelligence dalam pendidikan. 

d. Evaluasi yang Adil dan Bermoral 

Penilaian tidak boleh manipulatif, diskriminatif, atau 

hanya mengejar angka tanpa memperhatikan 

pembinaan moral. 

6. Relevansi Pembelajaran Berbasis Maslahat dalam  

    Era Modern 

Dalam konteks pendidikan digital, globalisasi, dan 

disrupsi teknologi: 

a. Pendekatan maslahat menjadi kunci membedakan 

antara inovasi yang bermanfaat dan yang 

membahayakan. 

b. Etika syariat membantu dunia pendidikan 

merawat moralitas siswa di tengah keterbukaan 

informasi yang tanpa batas. 

c. Pendekatan ini juga relevan dengan kebijakan 

pendidikan Islam modern yang menekankan 

“pendidikan karakter” dan “moderasi beragama”. 



122 
 

BAB VII 

PROSES PEMBELAJARAN DALAM 

PERSPEKTIF FIKIH 

A. Fikih Niat dalam Proses Belajar-Mengajar 

1. Pendahuluan: Posisi Niat dalam Pendidikan Islam 

Dalam tradisi keilmuan Islam, niat (al-niyyah) adalah 

fondasi dari seluruh aktivitas, termasuk aktivitas 

intelektual seperti belajar dan mengajar. Hadis Nabi: 

 إنَِّمَا الأعَْمَالُ باِلن يَِّاتِ 

Sesungguhnya setiap amal tergantung pada niatnya. 

(HR. Bukhari dan Muslim) 

Ini menjadi dasar hukum bahwa keberkahan dan nilai 

ibadah dari seluruh perbuatan dalam pendidikan sangat 

dipengaruhi oleh niat pelakunya. 

Dalam kerangka fikih pembelajaran, niat tidak sekadar 

motivasi psikologis, tetapi merupakan penentu hukum, 

penentu nilai ibadah, dan penentu kualitas amal ilmiah 

seorang guru maupun siswa. 

2. Konsep Niat dalam Fikih: Landasan Akademik 

Para ulama ushul fikih seperti al-Ghazali, al-Juwayni, 

Ibn Taymiyyah, dan al-Syathibi menekankan bahwa 

niat berfungsi untuk: 

a. Membedakan tujuan amal (ikhlas atau duniawi), 

b. Membedakan jenis ibadah dan non-ibadah, 



123 
 

c. Menentukan pahala dan keberkahan amal, 

d. Mengubah aktivitas duniawi menjadi ibadah, 

selama didasari tujuan syariat. 

Dalam pendidikan, aktivitas ilmiah seperti membaca, 

diskusi, mengajar, meneliti, bahkan mengelola kelas 

dapat bernilai ibadah jika diniatkan untuk mencari ridha 

Allah dan memberikan manfaat bagi manusia. 

3. Fikih Niat bagi Guru 

a. Mengajar sebagai Ibadah dan Pengabdian 

Ulama seperti Al-Zarnuji (Ta’līm al-Muta‘allim) dan 

Ibn Jama‘ah (Tadhkirat al-Sāmi’) menegaskan bahwa 

guru wajib menata niat sebelum mengajar. Niat utama 

bagi guru hendaknya: 

a. Mencari ridha Allah, 

b. Menegakkan agama melalui penyebaran ilmu, 

c. Memperbaiki moral dan akhlak generasi, 

d. Membantu siswa memahami kebenaran, 

e. Menjauhi niat mencari popularitas, pujian, atau 

keuntungan dunia semata. 

Niat yang ikhlas menjadi syarat diterimanya amal 

mengajar, sebagaimana kaidah: 

 لا ثواب إلا بالنية 

Tidak ada pahala tanpa niat. 



124 
 

b. Niat sebagai Pengontrol Moral Guru 

Niat berfungsi mengendalikan tindakan guru. Guru 

dengan niat yang salah dapat terjebak pada: 

a. Mengajar asal-asalan, 

b. Memanipulasi penilaian, 

c. Mengutamakan materi duniawi, 

d. Tidak peduli pada perkembangan moral siswa. 

Sebaliknya, guru yang ikhlas akan: 

a. Mengajar dengan kesungguhan, 

b. Adil kepada semua siswa, 

c. Memperhatikan akhlak dan spiritualitas siswa, 

d. Menjaga ucapan dan akhlak selama proses 

pembelajaran. 

4. Fikih Niat bagi Siswa 

a. Belajar sebagai Kewajiban Syariat 

Belajar dalam Islam adalah kewajiban syariat (farḍ ‘ayn 

untuk ilmu agama dan farḍ kifāyah untuk ilmu umum). 

Karena itu, siswa harus menata niat: 

a. Menuntut ilmu untuk mendekatkan diri kepada 

Allah, 

b. Mengangkat kebodohan dari diri sendiri, 

c. Mempersiapkan diri bermanfaat bagi umat, 

d. Menjaga martabat intelektual dan akhlak. 



125 
 

Al-Ghazali menyebut tujuh niat utama siswa, antara 

lain untuk memperoleh ridha Allah, keselamatan 

akhirat, dan kemaslahatan diri. 

b. Niat dan Etika Belajar 

Niat yang baik memberi konsekuensi: 

a. Kesungguhan dalam belajar, 

b. Menghindari kemalasan, 

c. Menjauhi plagiarisme dan kecurangan, 

d. Menghormati guru, 

e. Menjaga adab selama belajar digital maupun tatap 

muka. 

Dengan demikian, niat membentuk karakter intelektual 

siswa. 

5. Pengaruh Niat terhadap Hukum Aktivitas  

    Pembelajaran 

Dalam fikih, niat dapat mengubah status hukum sebuah 

aktivitas: 

a. Aktivitas Mubah Menjadi Ibadah 

Membaca buku, meneliti, atau berdiskusi pada dasarnya 

mubah. Namun menjadi ibadah jika diniatkan: 

a. Untuk memperoleh ilmu syar‘i, 

b. Memperkuat akal, 

c. Memberi manfaat kepada orang lain. 



126 
 

b. Aktivitas yang Sama, Nilainya Bisa Berbeda 

Dua orang mengajar materi yang sama, tetapi nilai 

ibadahnya berbeda: 

a. Yang satu mengajar untuk mencari ridha Allah  

ibadah, 

b. Yang satu mengajar hanya untuk gaji atau 

popularitas  amal duniawi. 

Al-Syatibi menyebut fenomena ini sebagai “perbedaan 

qashd" (perbedaan orientasi). 

c. Aktivitas Bisa Menjadi Haram karena Niat 

Jika seseorang belajar: 

a. Untuk menipu, 

b. Untuk berbuat maksiat, 

c. Untuk menghancurkan moral, 

d. Untuk membela ideologi sesat,maka aktivitas 

belajarnya menjadi haram menurut ijma’ ulama 

karena niatnya merusak (niyyah fasidah). 

6. Niat sebagai Dasar Maqāṣid al-Syarī‘ah dalam  

     Pendidikan 

Niat adalah unsur kunci dalam implementasi maqāṣid 

al-syari‘ah pada pembelajaran. Tanpa niat yang benar, 

pendidikan tidak dapat mengarah pada: 

a. Penjagaan akal (hifz al-‘aql), 



127 
 

b. Penjagaan agama (hifz al-dīn), 

c. Penjagaan moral (hifz al-nasl). 

Maqāṣid mengharuskan bahwa niat guru dan siswa 

harus selaras dengan tujuan syariat: kebaikan, 

kemaslahatan, dan pencerahan moral. 

7. Relevansi Fikih Niat dalam Pembelajaran  

    Modern 

Dalam konteks pendidikan digital, globalisasi, dan AI, 

fikih niat menjadi sangat relevan untuk mengontrol 

moral akademik: 

a. Siswa harus menata niat saat menggunakan 

internet dan AI, 

b. Guru harus menjaga niat ketika menggunakan 

teknologi agar tidak lalai, 

c. Niat menjadi penentu etika dalam ruang 

pembelajaran digital. 

Era modern menghadirkan banyak “aktivitas belajar” 

tetapi tidak semuanya bernilai ibadah karena niatnya 

tidak ditata dengan benar. 

B. Adab Guru di Kelas 

1. Pendahuluan 

Dalam pendidikan Islam, adab merupakan fondasi 

utama sebelum ilmu. Para ulama seperti al-Ghazālī, Ibn 

Jamā‘ah, al-Zarnūjī, dan al-Attas menegaskan bahwa 



128 
 

kualitas pendidikan tidak hanya ditentukan oleh 

pengetahuan guru, tetapi juga oleh adab (etika 

profesional dan moral) yang ditampakkan selama 

proses pembelajaran. Guru adalah model utama bagi 

siswa, sehingga adab guru di kelas dipandang memiliki 

kedudukan hukum dan konsekuensi moral dalam syariat 

Islam. 

2. Landasan Adab Guru dalam Tradisi Keilmuan  

    Islam 

a. Guru sebagai Pewaris Nabi 

Hadis Nabi: 

 العلماء ورثة الأنبياء 

Para ulama adalah pewaris para nabi 

menunjukkan bahwa guru harus membawa akhlak 

kenabian jujur, sabar, kasih sayang, dan penuh hikmah. 

b. Guru sebagai Pembimbing Moral 

Menurut Ibn Jamā‘ah dalam Tadhkirat al-Sāmi‘, guru 

bukan sekadar penyampai informasi (mu‘allim), tetapi 

pembentuk adab (muaddib) dan pembina kepribadian 

(murabbī). Ini memberi konsekuensi bahwa guru wajib 

berperilaku moral luhur selama mengajar. 

c. Adab sebagai Fardu 'Ain Moral 

Al-Ghazali menyatakan bahwa akhlak guru merupakan 

bagian dari kewajiban keagamaan karena ia 

menentukan keberkahan ilmu. 



129 
 

 

3. Prinsip-Prinsip Adab Guru di Kelas 

a. Ikhlas dan Kejujuran dalam Mengajar 

Mengajar adalah ibadah. Guru wajib menghindari niat 

duniawi murni, seperti mencari ketenaran atau pujian. 

Hal ini dikemukakan oleh al-Zarnuji dalam Ta‘lim al-

Muta'allim. 

b. Bersikap Lembut tetapi Tegas 

Syariat memerintahkan kelembutan dalam mendidik. 

Rasulullah bersabda: 

 ما كان الرفق في شيء إلا زانه

Kelembutan tidak ada pada sesuatu kecuali 

memperindahnya 

(HR. Muslim). 

Namun kelembutan harus disertai ketegasan untuk 

menjaga disiplin. 

c. Adil terhadap Semua Siswa 

Kaidah fikih: 

 الْعَدْلُ أسََاسُ الْحُكْمِ 

keadilan adalah asas keputusan. 

Guru harus menghindari diskriminasi dalam 

memberikan perhatian, pujian, hukuman, atau 

penilaian. 



130 
 

d. Menjaga Wibawa dan Kehormatan Diri 

Guru harus menjaga tutur kata, penampilan, dan 

perilaku agar tetap terhormat. Sikap kasar, bercanda 

berlebihan, atau hubungan tidak terkontrol dengan 

siswa dilarang secara syariat karena membuka pintu 

fitnah. 

e. Menghormati Ilmu dan Proses Pembelajaran 

Guru wajib menunjukkan penghargaan terhadap ilmu: 

memulai kelas dengan doa, menjaga suasana kelas, 

menghindari candaan yang merendahkan ilmu, dan 

tidak mengajar secara asal-asalan. 

4. Implementasi Adab Guru di Kelas Menurut Data  

    Akademik 

a. Menyiapkan Diri dan Materi dengan Baik 

Menurut teori pedagogi Islam, guru harus mengajar 

dengan persiapan matang. Ibn Khaldun menekankan 

pentingnya perencanaan dan pemilihan metode yang 

sesuai dengan tingkat pemahaman siswa. Mengajar 

tanpa persiapan termasuk khiyānah ilmiah 

(pengkhianatan akademik). 

b. Menggunakan Bahasa yang Santun dan Mendidik 

Ulama pendidikan seperti al-Qabisi menekankan 

pentingnya tutur kata yang lembut, bijak, dan jauh dari 



131 
 

caci maki atau hinaan. Bahasa guru menjadi model bagi 

pembentukan karakter siswa. 

c. Memberikan Teladan Moral 

Teori learning by modeling dalam psikologi modern 

sejalan dengan konsep uswah hasanah dalam Islam. 

Guru menjadi cermin utama akhlak siswa. 

d. Menjaga Interaksi yang Bermartabat 

Interaksi guru siswa harus menghindari hal-hal berikut: 

a. Bersentuhan fisik yang tidak perlu, 

b. Gurauan yang menurunkan wibawa, 

c. Komunikasi personal yang melampaui batas, 

d. Memarahi siswa di depan umum secara 

merendahkan. 

Syariat menetapkan batasan ketat untuk mencegah 

fitnah dan menjaga martabat guru dan siswa. 

e. Sabar dan Tidak Mudah Marah 

Kesabaran adalah syarat moral utama guru. Al-Ghazali 

menyebut bahwa marah saat mendidik dapat mematikan 

motivasi siswa dan merusak proses pembelajaran. 

5. Etika Kelas dalam Perspektif Fikih Pembelajaran 

Ulama menerapkan prinsip-prinsip berikut: 



132 
 

a. Menjaga Kebersihan dan Kerapihan 

Termasuk bagian dari syiar Islam dan menjadi teladan 

bagi siswa. 

b. Menciptakan Lingkungan Aman dan Nyaman 

Guru bertanggung jawab menjaga keamanan psikologis 

dan fisik siswa selama kelas. 

c. Menghindari Penyalahgunaan Kekuasaan 

Guru tidak boleh menggunakan otoritas untuk 

merendahkan siswa, memaksa secara berlebihan, atau 

mengambil keuntungan pribadi. 

d. Transparansi dan Kejujuran dalam Penilaian 

Distorsi nilai, manipulasi, atau diskriminasi 

bertentangan dengan prinsip amanah dalam fikih. 

6. Relevansi Adab Guru di Kelas dalam Pendidikan  

     Modern 

Adab guru tidak hanya relevan untuk pendidikan 

tradisional, tetapi juga: 

a. Mengurangi bullying akademik, 

b. Mencegah kekerasan verbal atau psikologis, 

c. Membangun karakter siswa, 

d. Meningkatkan integritas akademik, 

e. Menciptakan kelas inklusif dan bermoral. 



133 
 

Etika Islam sejalan dengan standar profesional guru 

global (pedagogik, sosial, kepribadian). 

C. Adab Siswa di Kelas 

Adab siswa dalam kelas merupakan salah satu 

komponen penting dalam fikih pembelajaran (fiqh al-

ta‘allum), yang menekankan bahwa proses belajar 

bukan hanya aktivitas intelektual, tetapi juga ibadah 

yang mensyaratkan etika, niat yang benar, dan 

penghormatan terhadap ilmu. Para ulama seperti al-

Ghazālī, Ibn Jamā‘ah, al-Zarnūjī, dan ulama pendidikan 

kontemporer menyepakati bahwa kualitas adab siswa 

merupakan penentu barakah ilmu dan keberhasilan 

pembelajaran. 

1. Niat yang Benar (Ṣaḥīḥ al-Niyyah) 

Menurut al-Zarnūjī dalam Ta‘līm al-Muta‘allim, siswa 

wajib meluruskan niat untuk mencari ilmu karena 

Allah, bukan karena ambisi dunia semata. Dalam 

konteks fikih pembelajaran modern, niat ini dikaitkan 

dengan learning motivation, yang menentukan 

ketekunan, disiplin, dan kualitas interaksi siswa dengan 

guru. 

Aplikasi akademik: 

a. Niat ibadah mendorong tanggung jawab belajar 

yang tinggi. 



134 
 

b. Penelitian pendidikan menunjukkan siswa dengan 

intrinsic motivation memiliki capaian akademik 

lebih baik. 

2. Menghormati Guru sebagai Pembawa Ilmu 

Ibn Jamā‘ah dalam Tadhkira al-Sāmi‘ menjelaskan 

bahwa siswa wajib menghormati guru sebagai pewaris 

para nabi. Dalam literatur pendidikan modern, 

penghormatan ini tercermin pada respectful learning 

environment yang mempengaruhi iklim kelas dan 

efektivitas mengajar. 

Adab utama: 

a. Tidak memotong penjelasan guru. 

b. Tidak meninggikan suara. 

c. Duduk sopan. 

d. Bertanya dengan izin dan adab. 

3. Memuliakan Teman Belajar (Ikrām al-Zumalā’) 

Al-Ghazālī menyebutkan bahwa kerja sama dan 

solidaritas antarsiswa merupakan bagian dari etika 

kebersamaan dalam mencari ilmu. Perspektif 

pendidikan modern menyebutnya cooperative learning 

ethic, yang terbukti meningkatkan retensi pengetahuan 

dan kemampuan sosial. 

Prinsip akademik: 

a. Tidak merendahkan kemampuan teman. 



135 
 

b. Tidak menciptakan konflik atau perundungan. 

c. Bersikap saling membantu dalam tugas akademik 

tanpa melanggar kejujuran ilmiah. 

4. Disiplin Waktu dan Kehadiran (Ḥifẓ al-Mawāqīt) 

Fikih pendidikan menekankan amanah waktu sebagai 

bagian dari etika Islam, sebagaimana ayat QS. al-‘Aṣr 

menegaskan pentingnya menghargai waktu. Pedagogik 

modern juga menyatakan bahwa keterlambatan dan 

ketidakhadiran menurunkan efektivitas pembelajaran. 

Implementasi: 

a. Datang sebelum pelajaran dimulai. 

b. Tidak meninggalkan kelas tanpa izin. 

c. Menyelesaikan tugas tepat waktu. 

5. Kesopanan dalam Berkomunikasi (Ḥusn al- 

     Khitāb) 

QS. al-Hujurāt (49:2–3) mengatur etika berbicara, 

termasuk tidak meninggikan suara. Dalam kelas 

modern, ini masuk dalam konsep classroom 

communication ethics. 

Praktik akademik: 

a. Menggunakan bahasa yang santun. 

b. Tidak berteriak atau membuat kegaduhan. 

c. Mengajukan pertanyaan dengan cara yang 

beradab. 



136 
 

6. Menjaga Kebersihan dan Kerapian (Nazhafah) 

Menurut ulama fikih, kebersihan merupakan bagian 

dari iman. Dalam pendidikan modern, kebersihan 

berpengaruh terhadap suasana belajar, kesehatan, dan 

kenyamanan kelas.Contoh: 

a. Menjaga kebersihan meja dan ruang kelas. 

b. Berpakaian rapi sesuai aturan sekolah. 

c. Tidak membuang sampah sembarangan. 

7. Fokus dan Tidak Mengganggu Pembelajaran 

Ulama klasik menekankan khushū‘ dalam belajar 

konsentrasi penuh pada pelajaran. Riset akademik 

menunjukkan bahwa distraksi (gawai, berbicara, 

bergerak berlebihan) menurunkan efektivitas 

pembelajaran. 

Aplikasi: 

a. Menyimak penjelasan guru. 

b. Tidak bermain gawai tanpa izin. 

c. Tidak berbicara saat guru menjelaskan. 

8. Memelihara Amanah Akademik (al-Amānah al-

‘Ilmiyyah) 

Konsep ini mencakup kejujuran dalam ujian, tugas, dan 

penelitian. Dalam literatur kontemporer, ini selaras 

dengan konsep academic integrity. 



137 
 

Bentukkannya: 

a. Tidak menyontek. 

b. Tidak memplagiasi. 

c. Mengutip sumber secara benar. 

9. Bersikap Rendah Hati dan Tidak Sombong  

    terhadap Ilmu (Tawāḍu‘) 

Al-Ghazālī menekankan bahwa kesombongan 

menghalangi cahaya ilmu masuk ke hati. Penelitian 

psikologi pendidikan juga menyatakan bahwa growth 

mindset merupakan karakter yang menentukan 

keberhasilan akademik. 

Praktik: 

a. Tidak meremehkan guru atau pelajaran. 

b. Mau mengulang materi yang belum paham. 

c. Terbuka terhadap kritik guru. 

10. Konsisten dalam Belajar (Mudāwamah al- 

      Ta‘allum) 

Istiqamah dalam belajar adalah prinsip dasar 

pendidikan Islam. Dalam pedagogik modern, 

konsistensi dikaitkan dengan self-regulated learning. 

Bentuk akademik: 

a. Membaca sebelum kelas (pre-learning). 

b. Membuat catatan. 



138 
 

c. Belajar mandiri setelah pelajaran. 

D. Evaluasi Pembelajaran  

Evaluasi pembelajaran dalam perspektif fikih 

merupakan proses terencana untuk mengukur kualitas 

hasil belajar, akhlak, niat, dan perkembangan spiritual 

siswa.Tidak sekadar menilai pengetahuan (assessment 

of learning), tetapi juga menilai proses (assessment for 

learning) dan perkembangan karakter (assessment as 

learning). Evaluasi menjadi bagian penting dari fiqh al-

ta‘allum, sebagaimana ditegaskan para ulama seperti al-

Ghazālī, Ibn Jamā‘ah, dan al-Zarnūjī, serta diperkuat 

teori evaluasi pendidikan modern. 

1. Dasar Syariat Evaluasi Pembelajaran 

a. Perintah menilai amal (QS. Al-Hasyr: 18) 

“Wahai orang-orang beriman, bertakwalah kepada 

Allah dan hendaklah setiap diri memperhatikan apa 

yang telah diperbuatnya untuk hari esok.” 

Ayat ini menjadi landasan konsep muhāsabah (evaluasi 

diri), yang dalam pendidikan diterapkan sebagai 

penilaian berkala untuk mengetahui amal, perilaku, dan 

kinerja siswa. 



139 
 

b. Hadis tentang amanah dan tanggung jawab 

Guru sebagai pemegang amanah pendidikan wajib 

mengevaluasi perkembangan peserta didik sebagai 

bentuk pertanggungjawaban ilmiah dan moral. 

c. Prinsip keadilan (al-‘adl) 

Evaluasi harus objektif, tidak diskriminatif, dan tidak 

didasarkan pada faktor non-akademik. 

2. Tujuan Evaluasi Pembelajaran dalam Islam 

Berdasarkan literatur fikih pendidikan, tujuan evaluasi 

adalah: 

a. Mengukur kompetensi ilmu 

Melihat tingkat pemahaman materi fikih, ibadah, 

akhlak, dan mata pelajaran lain. 

b. Menilai akhlak dan spiritualitas 

Al-Ghazālī menekankan bahwa pendidikan bertujuan 

tahdzīb al-nafs (penyucian jiwa). Evaluasi Islam 

menilai: 

a. Adab kelas 

b. Kejujuran akademik 

c. Kedisiplinan 

d. Tanggung jawab 



140 
 

c. Mengarahkan perbaikan belajar 

Formative assessment sesuai konsep taqwīm 

menyempurnakan proses, bukan hanya memberi nilai. 

d. Menentukan kelayakan naik tingkat 

Ini mirip summative assessment, tetapi dalam Islam 

dikaitkan dengan kesiapan moral dan spiritual, bukan 

sekadar kognitif. 

3. Prinsip Evaluasi dalam Perspektif Syariat 

Ulama fikih pendidikan merumuskan prinsip berikut: 

a. Objektivitas (al-Mauqif al-‘Adl) 

Tidak memihak, tidak diskriminatif, dan tidak 

berdasarkan perasaan pribadi. 

b. Transparansi (al-Wudūḥ) 

Siswa berhak mengetahui kriteria penilaian. 

c. Kejujuran (Ṣidq) 

Menolak penilaian curang atau manipulatif. 

d. Komprehensif (Syumūl) 

Menilai seluruh aspek manusia: 

a. Kognitif 



141 
 

b. Afektif 

c. Psikomotorik 

d. Spiritual 

e. Maslahat dan tidak merugikan 

Penilaian tidak boleh menekan, mematahkan semangat, 

atau menghinakan siswa. 

f. Konsistensi (Istiqāmah) 

Penilaian dilakukan terencana, bukan sesekali. 

4. Bentuk Evaluasi Pembelajaran dalam Islam 

a. Evaluasi Kognitif 

Menilai pemahaman agama: ibadah, muamalah, akhlak, 

sejarah Islam. 

Metode: 

a. Ujian tertulis 

b. Lisan 

c. Hafalan (tahfiz) 

d. Diskusi ilmiah 

b. Evaluasi Afektif (Akhlak dan Sikap) 

Merujuk pada akhlaqiyyah education: 

Menilai: 



142 
 

a. Kejujuran 

b. Adab terhadap guru 

c. Amanah 

d. Kepedulian sosial 

e. Kedisiplinan 

c. Evaluasi Psikomotorik 

Menilai praktik ibadah, seperti: 

a. Salat 

b. Wudu 

c. Membaca Al-Qur’an 

d. Praktik muamalah sederhana 

d. Evaluasi Spiritual 

Ulama pendidikan Islam menyebutnya tazkiyat al-nafs: 

a. Keikhlasan belajar 

b. Ketekunan 

c. Ibadah pribadi 

d. Tanggung jawab ibadah 

e. Evaluasi Berbasis Observasi 

Sangat ditekankan oleh Ibn Jamā‘ah: guru mengamati 

perkembangan murid day by day. 

5. Metode Evaluasi dalam Fikih Pembelajaran 



143 
 

a. Ujian Tertulis 

Diadopsi dari madrasah klasik dan modern. Harus 

menilai pemahaman, bukan hafalan semata. 

b. Ujian Lisan 

Tradisi kuat dalam pendidikan Islam sejak zaman 

ulama salaf: 

a. Tafsir 

b. Hadis 

c. Fiqh 

d. Qirā’ah 

c. Portofolio 

Selaras dengan prinsip muhasabah: 

a. Kumpulan tugas 

b. Refleksi diri 

c. Catatan ibadah 

d. Lesson Observation 

Guru mengamati sikap dan perilaku murid dalam kelas. 

e. Penilaian Proyek (Project-based Assessment) 

Sesuai teori pendidikan modern dan prinsip amal 

shalih: 

a. Membuat karya tulis 



144 
 

b. Melakukan praktik ibadah 

c. Membuat proyek layanan sosial 

6. Validitas dan Reliabilitas Penilaian dalam Islam 

Literatur akademik menekankan pentingnya: 

a. Validitas syariah: materi evaluasi tidak boleh 

mengandung hal haram 

b. Validitas substansi: benar-benar mengukur 

kompetensi 

c. Reliabilitas moral: guru harus jujur, amanah, dan 

profesional 

Al-Ghazālī menegaskan bahwa nilai yang tidak jujur 

akan menghilangkan barakah ilmu. 

7. Dampak Evaluasi terhadap Pembentukan  

    Karakter 

Evaluasi dalam Islam tidak bertujuan menghakimi, 

tetapi: 

a. Memperbaiki perilaku (tahdzīb al-sulūk) 

b. Menumbuhkan kesadaran diri (self-regulation) 

c. Melatih kejujuran 

d. Membangun kesabaran dan ketekunan 

Riset pedagogik menyebut evaluasi yang baik 

meningkatkan motivasi intrinsik dan rasa tanggung 

jawab siswa. 

 



145 
 

E. Fikih Pengelolaan Kelas  

Fikih Pengelolaan Kelas merupakan kajian yang 

mengintegrasikan teori manajemen kelas modern 

dengan prinsip-prinsip syariat Islam. Dalam pandangan 

pendidikan Islam, kelas (al-fashl) adalah ruang amanah 

yang harus dikelola secara adil, efektif, dan berorientasi 

pada pembentukan akhlak serta pengembangan akal. 

Pengelolaan kelas tidak hanya menyangkut pengaturan 

fisik dan perilaku siswa, tetapi juga pengaturan 

spiritual, moral, dan etis yang berpijak pada syariat. 

1. Landasan Syariat Pengelolaan Kelas 

a. Prinsip Amanah (QS. Al-Anfal: 27) 

Guru memegang amanah untuk menciptakan 

lingkungan belajar yang kondusif. Kelalaian dalam 

mengelola kelas adalah pelanggaran amanah ilmiah dan 

moral. 

b. Prinsip Keadilan (al-‘Adl) 

Guru wajib memperlakukan seluruh siswa secara adil 

dalam perhatian, penilaian, kesempatan berbicara, dan 

penegakan disiplin. Al-Ghazālī menegaskan bahwa 

ketidakadilan guru akan merusak jiwa murid dan 

menghilangkan keberkahan ilmu. 



146 
 

c. Prinsip Rahmah (kasih sayang) 

Hadis Nabi: “Sesungguhnya Allah menyukai 

kelembutan dalam segala hal.”Dalam kelas, guru 

dituntut mengedepankan kelembutan dalam 

memotivasi, menegur, dan memberi hukuman. 

d. Prinsip Maslahat 

Pengelolaan kelas harus menciptakan kondisi yang 

bermanfaat, tidak membahayakan (lā ḍarar wa lā 

ḍirār), dan menjauhkan hal-hal yang mengganggu 

proses belajar. 

2. Konsep Pengelolaan Kelas dalam Perspektif Fikih 

Dalam fikih pendidikan, pengelolaan kelas dipahami 

sebagai proses menjaga ketertiban (niẓām), keterarahan 

(taujīh), dan kondusivitas (istiqrār) pembelajaran agar 

tujuan syariat tercapai. Para ulama seperti Ibn Jama‘ah, 

al-Zarnūjī, dan al-Ghazālī menekankan bahwa guru 

adalah “pemimpin kecil” di kelas yang harus mampu 

mengendalikan suasana secara spiritual dan akademik. 

Komponen fikih pengelolaan kelas: 

a. Pengaturan ruang dan fasilitas 

b. Pengendalian perilaku siswa 

c. Membangun budaya adab dan akhlak 

d. Pemberian motivasi syariat (niat, amal, ibadah) 

e. Disiplin dan penegakan aturan yang bermaslahat 



147 
 

3. Struktur Pengelolaan Kelas dalam Fikih  

     Pendidikan 

a. Pengaturan Fisik Kelas (al-Bī’ah al-Tarbawiyyah) 

Data akademik menunjukkan bahwa tata ruang yang 

baik meningkatkan fokus, kenyamanan, dan interaksi. 

Dalam syariat: 

a. Ruang harus bersih (thaharah) 

b. Tidak ada gambar yang dilarang (seperti gambar 

vulgar) 

c. Pencahayaan cukup 

d. Posisi guru memungkinkan kontrol penuh 

Ini selaras dengan hadis tentang pentingnya kebersihan: 

“At-thahārah syathr al-īmān.” 

b. Pengaturan Psikologis dan Spiritual Kelas 

Guru menciptakan suasana: 

a. Tenang 

b. Saling menghormati 

c. Penuh motivasi ibadah 

d. Menghindarkan maksiat lisan (caci maki, 

mengejek) 

Al-Ghazālī menyebutnya sebagai al-jaww al-ilmi, 

suasana spiritual yang memudahkan turunnya 

keberkahan. 



148 
 

c. Pengaturan Interaksi Sosial 

Termasuk: 

a. Pola komunikasi guru-siswa 

b. Kerja sama kelompok 

c. Adab berbicara 

d. Saling menghormati 

e. Penjaga kehormatan diri dan orang lain 

Zarnūjī dalam Ta‘lim al-Muta‘allim menekankan 

pentingnya pergaulan ilmiah yang baik. 

4. Disiplin dan Tata Tertib Kelas dalam Perspektif  

     Fikih 

a. Disiplin Preventif (pencegahan) 

Guru memberi: 

a. Aturan yang jelas 

b. Tujuan belajar 

c. Pembiasaan adab 

d. Penguatan motivasi ibadah 

Syariat mendidik manusia melalui pembiasaan (ta‘wīd). 

b. Disiplin Korektif 

Berdasarkan prinsip: 

a. Teguran lembut 

b. Nasihat 



149 
 

c. Memberi contoh 

d. Hukuman ringan yang tidak menyakiti 

Hadis: “Allah itu lembut dan mencintai kelembutan.” 

c. Batasan Hukuman 

Dalam fikih: 

a. Tidak boleh memukul wajah 

b. Tidak boleh menghinakan 

c. Tidak boleh menyakiti fisik berlebihan 

d. Hukuman harus bertujuan memperbaiki, bukan 

membalas 

5. Pembentukan Budaya Kelas Berbasis Adab 

Data akademik pendidikan Islam menegaskan bahwa 

adab adalah inti pengelolaan kelas. 

Budaya adab meliputi: 

a. Salam 

b. Mendengarkan dengan sopan 

c. Tidak memotong pembicaraan 

d. Menghormati guru 

e. Menjaga kebersihan 

f. Disiplin waktu 

Konsep adab menurut al-Attas adalah penempatan 

sesuatu pada tempatnya ini menjadi fondasi etika kelas. 

 



150 
 

6. Motivasi Belajar dalam Fikih Pengelolaan Kelas 

a. Motivasi Ibadah 

Belajar adalah ibadah: 

a. Niat harus benar 

b. Mencari ilmu wajib 

c. Waktu belajar diberi keberkahan 

Guru dapat memulai dengan doa, niat, atau mau‘izhah 

singkat. 

b. Penguatan Prestasi sebagai Amal Saleh 

Pencapaian akademik dianggap bagian dari amal yang 

diberi pahala jika diniatkan baik. 

7. Peran Guru sebagai Manajer Kelas 

Dalam fikih, guru memiliki fungsi: 

a. Pemimpin (qā’id) 

b. Pembimbing (murabbi) 

c. Pembina akhlak (muaddib) 

d. Motivator spiritual (muwajjih) 

Guru wajib: 

a. Bersikap adil 

b. Menjadi teladan 

c. Menjaga wibawa ilmiah 

d. Menguasai kelas dengan hikmah 



151 
 

Al-Ghazālī menegaskan bahwa teladan lebih efektif 

daripada perintah. 

8. Keterlibatan Siswa dalam Pengelolaan Kelas 

Siswa dilibatkan dalam: 

a. Kesepakatan aturan kelas 

b. Menjaga kebersihan 

c. Tugas kelompok 

d. Tanggung jawab belajar 

Ini sesuai konsep syura (musyawarah), yang 

menumbuhkan rasa memiliki terhadap kelas. 

9. Pengelolaan Kelas di Era Digital dalam Perspektif  

    Fikih 

Termasuk: 

a. Etika penggunaan gawai 

b. Pembatasan konten haram 

c. Kontrol media sosial 

d. Manajemen kelas virtual (e-learning) 

e. Moderasi akses internet 

Syariat menuntut pencegahan mudarat digital seperti 

pornografi, plagiarisme, dan kecanduan gawai. 

F. Fikih Kedisiplinan dan Hukuman Pendidikan 

1. Konsep Hukuman Pendidikan dalam Fikih (al-

‘Uqūbah al-Tarbawiyyah) 



152 
 

Dalam fikih pendidikan dikenal sebagai ta’dīb atau 

ta‘zīr tarbawi. 

a. Ta’dīb (pendidikan akhlak) 

Hukuman yang bertujuan memperbaiki akhlak, 

dilakukan dengan lembut. 

b. Ta‘zīr (hukuman non-fisik yang mendidik) 

Hukuman yang tidak ditentukan syariat secara rinci, 

tetapi mengikuti prinsip maslahat. 

c. Syarat hukuman pendidikan menurut ulama: 

a. Dilakukan setelah nasihat 

b. Tidak menyakitkan fisik 

c. Tidak merendahkan martabat 

d. Bertujuan memperbaiki 

e. Tidak dilakukan dalam keadaan marah 

f. Diberikan proporsional 

Ibn Qayyim menegaskan bahwa hukuman tanpa hikmah 

adalah kezaliman. 

6. Jenis-Jenis Hukuman Pendidikan dalam Islam 

a. Hukuman verbal positif 

1) Nasihat lembut 

2) Penguatan motivasi 

3) Mengingatkan nilai ibadah 



153 
 

Dipandang efektif oleh Al-Ghazālī dan Zarnūjī. 

b. Teguran 

1) Berupa peringatan sopan 

2) Dilakukan empat mata 

3) Tidak dengan suara tinggi 

c. Pembatasan hak tertentu 

1) Tidak boleh bermain 

2) Duduk terpisah 

3) Penundaan aktivitas tertentu 

Berdasarkan konsep ta‘zīr, selama tidak merendahkan 

martabat. 

d. Tugas tambahan mendidik 

1) Menulis ringkasan materi 

2) Membaca doa tertentu 

3) Tugas hafalan 

Metode ini banyak digunakan di pesantren. 

e. Hukuman sosial yang terkontrol 

1) Memberi tanggung jawab tambahan 

2) Nemperbaiki kesalahan di depan kelas,namun 

harus menjaga harga diri siswa. 



154 
 

f. Hukuman fisik ringan (pandangan fikih klasik) 

Sebagian ulama membolehkan pukulan ringan untuk 

anak kecil dalam batas tertentu (terkait salat). Namun 

pendidikan modern dan regulasi nasional melarang 

kekerasan fisik, sehingga hukuman fisik tidak boleh 

digunakan di sekolah.Fikih kontemporer menilai 

hukuman fisik tidak sesuai maslahat zaman ini. 

7. Batasan Hukuman dalam Perspektif Syariat 

a. Tidak boleh menghina atau mempermalukan 

Martabat manusia harus dijaga; Nabi saw tidak pernah 

menghina murid atau sahabatnya. 

b. Tidak boleh memukul wajah 

Hadis melarang keras memukul wajah. 

c. Tidak boleh menyebabkan cedera 

Berdasarkan kaidah lā ḍarar wa lā ḍirār. 

d. Tidak boleh dalam keadaan emosi 

Ulama sepakat bahwa marah menghilangkan 

objektivitas. 

e. Tidak boleh berlebihan 

Proporsionalitas adalah prinsip utama. 



155 
 

 

8. Pendidikan Tanpa Kekerasan: Pendekatan Fikih  

    Kontemporer 

Mayoritas pakar pendidikan Islam kontemporer 

menolak hukuman fisik karena: 

a. Tidak sejalan dengan rahmah 

b. Tidak sesuai perkembangan psikologi modern 

c. Merusak kepercayaan guru–siswa 

d. Bertentangan dengan peraturan UU 

e. Menimbulkan trauma 

Kedisiplinan berbasis cinta (al-mahabbah) dan 

keteladanan lebih efektif untuk membentuk karakter. 

9. Mekanisme Kedisiplinan dalam Fikih  

    Pembelajaran 

Model bertahap yang sesuai syariat dan pedagogik 

modern: 

1. Taujīh (Pembimbingan) 

Menjelaskan aturan dengan jelas. 

2. Tanbīh (Peringatan awal) 

Menegur dengan lembut. 



156 
 

3. Tashḥīh (Perbaikan) 

Memberi kesempatan siswa memperbaiki kesalahan. 

4. Ta’dīb (Pembinaan Akhlak) 

Memberikan tugas atau bimbingan moral. 

5. Ta‘zīr Tarbawi 

Hukuman edukatif sebagai langkah terakhir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



157 
 

BAB VIII 

ETIKA SYARIAT DALAM PEMBELAJARAN 

A. Kode Etik Guru Prespektif Fikih 

1. Landasan Syariat Kode Etik Guru 

Secara fikih, profesi guru (‘al-mu’allim’) memiliki 

kedudukan yang tinggi karena termasuk pekerjaan 

ta‘abbudi, yakni pekerjaan pengabdian yang terkait 

dengan ibadah.Data akademik menunjukkan beberapa 

dasar utama: 

a. Al-Qur’an 

1) QS. Al-Mujādalah: 11: 

"Allah mengangkat derajat orang-orang beriman 

dan berilmu beberapa derajat." 

Ayat ini menjadi dasar etika guru bahwa ia harus 

menjaga martabat ilmunya dengan perilaku 

bermoral. 

2) QS. Ali Imran: 79: 

Menolak adanya guru yang mengajak murid untuk 

mengkultuskan dirinya. 

 Data fikih: Guru wajib menjaga ketulusan niat 

dan menjauhkan diri dari penyembahan figur. 

b. Hadis Nabi 

“Sesungguhnya Allah, malaikat, penghuni langit 

dan bumi… mendoakan orang yang mengajarkan 

kebaikan kepada manusia.” (HR. Tirmidzi). 



158 
 

 Secara etis, guru wajib mengajarkan kebaikan, 

bukan merusak moral. 

c. Pendapat Ulama 

1) Imam al-Ghazālī dalam Ihyā’ Ulūmiddīn 

menegaskan bahwa guru harus memiliki akhlak 

mulia agar ilmunya berpengaruh. 

2) Imam al-Zarnūjī dalam Ta‘līm al-Muta‘allim 

merinci kewajiban guru: niat ikhlas, kasih sayang, 

bijak, tidak mencari kedudukan, dan menjauhi 

perbuatan tercela. 

Literatur akademik ini menjadi fondasi formulasi kode 

etik guru perspektif fikih. 

2. Prinsip-Prinsip Kode Etik Guru dalam Fikih 

a. Ikhlas dan Tanggung Jawab Moral 

Penelitian pendidikan Islam (Said, 2020; Mahfud, 

2018) menunjukkan bahwa keikhlasan adalah faktor 

kunci keberhasilan guru.Dalam fikih, guru dilarang: 

a. Mengajar untuk riya, 

b. Menjadikan ilmu sebagai alat eksploitasi, 

c. Menggunakan jabatan untuk keuntungan pribadi. 

Etika fikih: 

 

Guru wajib menjaga niatnya bahwa mengajar adalah 

ibadah, bukan komoditas yang merusak integritas. 



159 
 

 

b. Menjaga Akhlak dan Keteladanan (Qudwah) 

Data akademik menyimpulkan bahwa perilaku guru 

jauh lebih kuat dibanding ceramahnya (Nahlawi, 1995). 

Fikih menetapkan: 

1) Guru harus menjaga lisan, sikap, pakaian yang 

sopan, 

2) Tidak melakukan dosa publik (fāsiq) karena dapat 

menggugurkan kepercayaan publik, 

3) Menulai teladan (uswah hasanah). 

Dasar ulama: 

Al-Ghazālī: “Kerusakan perilaku guru merusak murid 

dan masyarakat.” 

c.Profesionalitas dan Kompetensi Ilmiah 

Dalam fikih, kewajiban guru: 

1) Mempersiapkan materi, 

2) Menguasai ilmu, 

3) Tidak menyampaikan informasi palsu, 

4) Tidak mengajar tanpa keahlian (haram karena 

menyesatkan). 

Penelitian kontemporer (Fahmi, 2017) menekankan: 

1) Kompetensi pedagogik, 

2) Pemahaman fikih aktual, 

3) Kemampuan manajemen kelas. 



160 
 

 

d.Keadilan dan Tidak Diskriminatif 

Fikih menetapkan bahwa: 

1) Guru haram mendzalimi murid, 

2) Tidak boleh pilih kasih, 

3) Tidak boleh membedakan murid berdasarkan 

ekonomi, suku, atau kemampuan. 

Hal ini berlandaskan hadis: 

“Tolonglah siswamu yang lemah” (makna umum hadis 

Nabi tentang memuliakan orang lemah). 

Penelitian etika guru (Shabir, 2019) menunjukkan 

diskriminasi guru berdampak pada rendahnya 

kepercayaan diri siswa. 

e. Menjaga Interaksi Profesional dengan Siswa 

Fikih menetapkan batas antara guru dan siswa, terutama 

gender (ikhtilath, khalwat, dan batas aurat). 

Kode etik fikih: 

1) Tidak melakukan khalwat dengan murid lawan 

jenis, 

2) Menjaga jarak profesional, 

3) Menghindari sentuhan fisik yang tidak perlu. 



161 
 

Penelitian hukum pendidikan Islam (Ismail, 2021) 

menguatkan bahwa batas ini mencegah pelecehan, 

fitnah, dan hubungan tidak profesional. 

f. Tidak Menyampaikan Ilmu yang Menjerumuskan 

Fikih memberi batasan bahwa mengajar: 

1) Hal yang merusak akidah, 

2) Mengajarkan maksiat, 

3) Memberikan alat untuk kejahatan, 

termasuk haram (Ibn Taymiyyah, Majmū‘ al-

Fatāwā). 

Penelitian akademik menyimpulkan bahwa materi 

pembelajaran harus: 

1) Sesuai syariat, 

2) Mengarah pada kebaikan moral, 

3) Menolak penyimpangan. 

g. Menjaga Rahasia Murid dan Etika Informasi 

Dalam fikih: 

1) Mengumbar aib murid di depan publik adalah 

haram, 

2) Guru diwajibkan menasihati secara privat (nasihat 

bil-hikmah). 

Penelitian pedagogik (Suryadi, 2020) menemukan 

bahwa menjaga privasi murid meningkatkan trust dan 

motivasi belajar. 



162 
 

 

h. Menghindari Korupsi Waktu dan Amanah  

     Jabatan 

Fikih menekankan amanah waktu: 

1) Guru yang sering absen tanpa alasan syar‘i, 

2) Menerima gaji tetapi tidak menjalankan tugas, 

termasuk memakan harta secara batil (haram). 

Penelitian etika profesi (Rohman, 2018) menyebutnya 

sebagai fraud akademik. 

3. Rumusan Kode Etik Guru Perspektif Fikih  

a. Ikhlas dan niat ibadah dalam mengajar. 

b. Jujur, adil, dan tidak diskriminatif dalam 

perlakuan terhadap siswa. 

c. Menjaga akhlak, integritas, dan keteladanan 

moral. 

d. Profesional dalam persiapan, penguasaan materi, 

dan metode. 

e. Menjaga batas interaksi syar‘i antara guru–murid. 

f. Tidak mengajarkan hal yang merusak akidah dan 

moral. 

g. Menjaga privasi, kehormatan, dan rahasia murid. 

h. Menghindari korupsi waktu, ketidakjujuran, dan 

penyalahgunaan jabatan. 

i. Mengajarkan nilai-nilai kebaikan, akhlak, dan 

tanggung jawab. 



163 
 

j. Bersedia dievaluasi dan terus meningkatkan 

kompetensi. 

 

B. Larangan dan Pelanggaran Etika Guru 

Larangan dan pelanggaran etika guru dalam fikih 

berangkat dari prinsip bahwa profesi guru adalah 

amanah (amānah ‘ilmiyyah wa tarbawiyyah). Karena 

itu, setiap tindakan yang merusak amanah ilmu, murid, 

atau lembaga pendidikan termasuk dalam perbuatan 

yang dilarang syariat dan dikategorikan sebagai 

pelanggaran etika menurut literatur akademik. 

1. Mengajar Tanpa Keikhlasan (Riya’, Sum‘ah, dan  

     Kepentingan Duniawi) 

Dasar Fikih 

Al-Ghazālī menekankan bahwa niat adalah fondasi 

etika guru; mengajar karena popularitas atau materi 

termasuk riya’ yang merusak amal. (Ihya’ Ulūmiddīn). 

Data Akademik 

Penelitian pendidikan Islam (Mahfud, 2018; Said, 

2020) menunjukkan bahwa guru yang mengajar untuk 

prestise atau politik akan: 

a. Kehilangan otoritas moral, 

b. Berpotensi memanipulasi murid, 



164 
 

c. Menciptakan ketidakpercayaan dalam hubungan 

guru siswa. 

2. Mengajarkan Ilmu yang Menyesatkan atau  

    Merusak 

Larangan Fikih 

Ulama menegaskan haramnya mengajarkan: 

a. Pengetahuan yang merusak akidah, 

b. Teori yang menghalalkan maksiat, 

c. Teknik yang mengarah pada kejahatan (Ibn 

Taymiyyah, Majmū‘ al-Fatāwā). 

Data Akademik 

Penelitian etika pendidikan menunjukkan bahwa konten 

pelajaran yang bertentangan dengan nilai moral 

menghasilkan deviasi perilaku siswa dan merusak 

karakter (Shabir, 2019). 

3. Perilaku Fāsiq dan Akhlak Buruk 

Contoh perilaku fasik yang dilarang guru: 

a. Berkata kotor, 

b. Pemarah, 

c. Kasar, 

d. Merendahkan murid, 

e. Tidak menjaga penampilan dan kehormatan diri. 



165 
 

Dasar Fikih 

Al-Zarnuji: guru dilarang memperlihatkan maksiat 

karena akan menjadi model perilaku yang buruk bagi 

siswa. 

Data Akademik 

Studi psikologi pendidikan (Darmadi, 2017) 

menyimpulkan bahwa akhlak guru memengaruhi 60–

80% pembentukan karakter siswa. Sebaliknya, perilaku 

buruk guru melahirkan trauma belajar. 

4. Diskriminasi dan Ketidakadilan dalam Perlakuan 

Pelanggaran Fikih 

Guru dilarang: 

1) Pilih kasih, 

2) Memihak siswa tertentu, 

3) Memberi perlakuan berbeda berdasarkan suku, 

status ekonomi, agama, atau kemampuan. 

Data Akademik 

Penelitian pedagogik (Suryadi, 2020) menunjukkan 

bahwa diskriminasi guru menurunkan motivasi belajar 

dan merusak iklim kelas. Dalam Islam, keadilan (adl) 

adalah prinsip utama. 

 



166 
 

5. Penyalahgunaan Wewenang dan Relasi Kuasa 

Termasuk pelanggaran berat: 

1) Intimidasi, 

2) Memaksa murid melakukan sesuatu, 

3) Memanfaatkan murid untuk kepentingan pribadi, 

4) Eksploitasi murid dalam kegiatan di luar sekolah. 

Data Fikih 

Relasi guru siswa adalah relasi amanah; 

penyalahgunaannya termasuk khiyānah. 

Data Akademik 

Penelitian etik profesi guru (Rohman, 2018) 

menyebutkan penyalahgunaan kuasa sebagai salah satu 

pelanggaran paling merusak integritas lembaga 

pendidikan. 

6. Pelecehan Seksual, Khalwat, dan Pelanggaran  

    Batas Interaksi Gender 

Dalam fikih ini termasuk pelanggaran berat: 

1) Khalwat (berduaan) dengan murid lawan jenis, 

2) Menyentuh tanpa alasan syar’i, 

3) Memberi pesan pribadi yang tidak pantas, 

4) Candaan seksual, verbal maupun nonverbal. 



167 
 

Basis Fikih 

a. Hadis larangan khalwat: “Tidaklah seorang laki-

laki berkhalwat dengan perempuan kecuali syaitan 

menjadi pihak ketiga.” 

b. Ulama sepakat bahwa pelanggaran ini masuk 

kategori fāhisyah dan dosa besar. 

Data Akademik 

Psikologi pendidikan (WHO School Abuse Report, 

2021) menyimpulkan bahwa pelecehan oleh guru punya 

dampak jangka panjang pada kesehatan mental murid. 

7. Korupsi Waktu dan Ketidakdisiplinan 

Termasuk Pelanggaran: 

a. Sering absen tanpa alasan, 

b. Mengajar seadanya, 

c. Datang terlambat, 

d. Menerima gaji tetapi tidak bekerja sesuai jam 

(fraud etika). 

Larangan Fikih 

1) Memakan harta batil (QS. An-Nisā: 29). 

2) Melalaikan amanah jabatan adalah haram (ulama 

sepakat). 



168 
 

Data Akademik 

Penelitian etika publik (Hidayat, 2019) menunjukkan 

bahwa ketidakdisiplinan guru mengakibatkan 

penurunan mutu belajar dan merusak citra lembaga 

pendidikan. 

8. Mengumbar Aib Siswa dan Pelanggaran Privasi 

Termasuk pelanggaran: 

a. Membully siswa di depan kelas, 

b. Membeberkan nilai rendah, 

c. Mempermalukan murid karena kesalahan. 

Dasar Fikih 

Menjaga rahasia siswa adalah wajib; membuka aib 

termasuk ghibah dan haram. 

Data Akademik 

Studi neurosains pendidikan menunjukkan bahwa 

mempermalukan murid menimbulkan toxic stress yang 

merusak kemampuan belajar (LeDoux, 2018). 

9. Ketidakjujuran Akademik 

Termasuk: 

a. Memanipulasi nilai, 

b. Menerima suap untuk kelulusan, 

c. Memberikan bocoran ujian, 



169 
 

d. Memberikan penilaian berdasarkan kedekatan, 

bukan kompetensi. 

Dasar Fikih 

Tergolong risywah (suap) dan haram. 

Data Akademik 

Penelitian etika evaluasi (Arifin, 2021) menegaskan 

bahwa manipulasi akademik menghilangkan otoritas 

guru dan menurunkan kualitas pendidikan. 

10. Mengajar Tanpa Kompetensi atau Tidak  

      Mengembangkan Diri 

Termasuk: 

a. Mengajar materi yang tidak dikuasai, 

b. Tidak memperbarui ilmu, 

c. Tidak mengikuti perkembangan kurikulum. 

Basis Fikih 

Ulama menegaskan haramnya seseorang berfatwa atau 

mengajar tanpa ilmu (Ibn ‘Abidin). 

Data Akademik 

Penelitian kompetensi guru (Fahmi, 2017) menegaskan 

bahwa kompetensi rendah adalah salah satu faktor 

penyebab rendahnya hasil belajar siswa. 



170 
 

 

C. Larangan dan Pelanggaran Etika Siswa 

Dalam fikih pendidikan, siswa (al-muta‘allim) memiliki 

kewajiban adab dan etika yang tidak kalah penting 

daripada guru. Pelanggaran etika oleh siswa dianggap 

sebagai pelanggaran amanah ilmu dan berdampak 

langsung pada keberkahan belajar. Data akademik 

menunjukkan bahwa perilaku siswa sangat menentukan 

efektivitas pembelajaran, interaksi kelas, dan 

pembentukan karakter. 

1. Tidak Menghormati Guru 

Termasuk pelanggaran: 

a. Berbicara kasar pada guru, 

b. Memotong pembicaraan guru, 

c. Tidak memberi salam, 

d. Tidak memperhatikan saat guru menjelaskan, 

e. Mengejek atau merendahkan guru. 

Dasar Fikih 

1. Al-Zarnuji: “Syarat memperoleh ilmu adalah 

memuliakan guru dan menghormatinya.” 

2. Al-Ghazali menegaskan adab murid: 

mendengarkan dengan khusyuk, tidak 

membantah, dan merendah. 



171 
 

Data Akademik 

Penelitian relasi guru–siswa (Wentzel, 2014) 

menunjukkan bahwa rasa hormat meningkatkan 

motivasi, disiplin, dan kesuksesan akademik. 

Sebaliknya, siswa yang tidak menghormati guru 

menciptakan suasana kelas negatif. 

2. Bermalas-malasan dan Tidak Serius dalam  

    Belajar 

Termasuk pelanggaran: 

a. Tidak mengerjakan tugas, 

b. Tidur di kelas, 

c. Tidak membawa buku, 

d. Tidak siap belajar. 

Dasar Fikih 

1. Zarnuji: sifat malas adalah “penutup keberkahan 

ilmu.” 

2. Fikih menekankan kewajiban jiddiyyah 

(kesungguhan) dalam thalabul ‘ilm. 

Data Akademik 

Studi perilaku belajar (Zimmerman, 2002) 

menunjukkan bahwa siswa yang malas tidak hanya 

gagal akademik, tetapi juga berpotensi mengganggu 

siswa lain. 

 



172 
 

3. Berbuat Bising, Mengganggu, dan Mengacaukan  

    Suasana Belajar 

Termasuk: 

a. Ribut di kelas, 

b. Mengganggu teman, 

c. Bercanda berlebihan, 

d. Menciptakan kekacauan. 

Dalil dan Fikih 

Perilaku ini termasuk su’ al-adab (akhlak buruk) 

dan dzulm karena merusak hak teman untuk 

belajar. 

Data Akademik 

Penelitian classroom management (Emmer & Sabornie, 

2015) menunjukkan bahwa perilaku disruptif siswa 

menurunkan efektivitas pembelajaran hingga 50%. 

4. Melanggar Batas Interaksi Gender 

Termasuk: 

a. Pacaran di lingkungan sekolah, 

b. Berduaan (khalwat) dengan lawan jenis, 

c. Sentuhan fisik yang tidak pantas, 

d. Komunikasi yang menjurus pada perilaku seksual. 



173 
 

Dasar Fikih 

a. Larangan khalwat adalah ijma’: “Tidak 

berkhalwat seorang laki-laki dengan perempuan 

kecuali syaitan menjadi pihak ketiga.” 

b. Termasuk dalam fāhisyah yang wajib dijauhi. 

Data Akademik 

Penelitian perilaku remaja menunjukkan bahwa 

pelanggaran batas pergaulan dapat menurunkan fokus 

belajar dan meningkatkan risiko kenakalan (Santrock, 

2018). 

5. Ketidakjujuran Akademik 

Termasuk: 

a. Menyontek saat ujian, 

b. Plagiarisme tugas, 

c. Memalsukan tanda tangan, 

d. Memanipulasi data atau nilai. 

Dalil Fikih 

a. Termasuk ghisy (penipuan) dan kidzib (dusta), 

sehingga hukumnya haram. 

b. Nabi bersabda: “Barang siapa menipu kami, 

maka ia bukan golongan kami.” 



174 
 

Data Akademik 

Penelitian akademik (McCabe, 2012) menyebutkan 

bahwa 70% kasus ketidakjujuran siswa berasal dari 

lemahnya kontrol diri dan budaya sekolah yang 

permisif. 

6. Melanggar Aturan Sekolah dan Ketidakdisiplinan 

Termasuk: 

a. Sering terlambat, 

b. Tidak hadir tanpa alasan, 

c. Bolos, 

d. Berpakaian tidak sesuai aturan. 

Dasar Fikih 

Disiplin termasuk adab syar‘i; melanggar aturan 

sekolah sama dengan melanggar akad komitmen (‘ahd), 

sedangkan Allah memerintahkan menepati janji (QS. 

Al-Mā’idah:1). 

Data Akademik 

Studi manajemen sekolah (Hoy & Miskel, 2013) 

menunjukkan bahwa disiplin siswa sangat berkorelasi 

dengan prestasi belajar dan iklim sekolah. 

7. Melakukan Bullying atau Kekerasan 

Termasuk: 



175 
 

a. Memukul, 

b. Mengejek, 

c. Merundung teman, 

d. Ancaman fisik atau verbal. 

Prespektif Fikih Pendidikan 

Tergolong dzulm (kezaliman). Setiap tindakan 

menyakiti tanpa hak adalah haram. 

Data Akademik 

Studi WHO (2020) menunjukkan bahwa bullying 

menyebabkan trauma psikologis, menurunkan prestasi, 

dan meningkatkan risiko depresi. 

8. Menggunakan Gawai/Gadget Secara Salah 

Termasuk: 

a. Bermain game saat pelajaran, 

b. Membuka konten porno, 

c. Menyebar hoaks, 

d. Merekam guru tanpa izin. 

Dasar Fikih 

Tergolong laghw (perbuatan sia-sia) atau haram jika 

mengandung maksiat. Mengganggu hak orang lain 

untuk fokus. 

 



176 
 

9. Merusak Lingkungan Sekolah 

Termasuk: 

a. Mencoret-coret meja, 

b. Merusak fasilitas, 

c. Buang sampah sembarangan. 

Fikih 

Tergolong ifsād (perusakan). Larangan ini jelas dalam 

QS. Al-Baqarah: 205: “Janganlah kalian membuat 

kerusakan di muka bumi.” 

Data Akademik 

Penelitian lingkungan sekolah (Harper, 2015) 

menunjukkan bahwa lingkungan yang bersih 

berpengaruh positif terhadap motivasi belajar. 

10. Tidak Menjaga Kebersihan dan Kerapian Diri 

Termasuk: 

a. Pakaian kotor, 

b. Tidak rapi, 

c. Bau badan, 

d. Tidak mematuhi standar kebersihan. 

Fikih 

Kebersihan adalah bagian dari iman (thahārah). 

Pelanggaran ini menunjukkan ketidakdisiplinan adab. 



177 
 

Data Akademik 

Hasil riset kesehatan sekolah menunjukkan bahwa 

kebersihan siswa berkaitan dengan kesehatan mental 

dan kenyamanan teman sekelas (WHO School Hygiene, 

2019). 

11. Kurang Sopan dalam Berbicara 

Termasuk: 

a. Berbicara kasar, 

b. Berkata kotor, 

c. Mengeluarkan makian. 

Fikih 

Nabi melarang ucapan kotor: 

"Seorang mukmin bukanlah pencela dan bukan pula 

pengucap kata-kata kotor.” 

Data Akademik 

Penelitian linguistik pendidikan (Hancock, 2016) 

menunjukkan bahwa bahasa kasar mengganggu 

keharmonisan sosial dan menghambat pembentukan 

karakter. 

12. Menjauhi Tanggung Jawab Sosial di Sekolah 

Termasuk: 

a. Tidak mau kerja kelompok, 



178 
 

b. Tidak mau berpartisipasi dalam tugas lingkungan, 

c. Egois terhadap teman. 

Dasar Fikih 

Terlantar dalam amanah sosial dan ukhuwah. Islam 

menekankan tolong-menolong dalam kebajikan (QS. 

Al-Mā'idah: 2). 

Data Akademik 

Psikologi sosial menyatakan bahwa siswa yang tidak 

berpartisipasi dalam kegiatan sosial cenderung 

memiliki kompetensi sosial rendah (Eisenberg, 2015). 

D. Etika Penggunaan Media dan Gawai dalam  

     Pembelajaran 

Perkembangan teknologi digital membawa gawai, 

media pembelajaran elektronik, dan internet menjadi 

bagian penting dari proses pendidikan modern. Dalam 

perspektif syariat, penggunaan gawai bukan hanya 

persoalan teknis, tetapi terkait dengan nilai moral, adab, 

dan hukum syariat. Etika syariat dalam penggunaan 

media pembelajaran bertujuan memastikan bahwa 

teknologi mendukung thalabul ‘ilm, bukan merusaknya. 

Di era digital, penelitian akademik menunjukkan bahwa 

penggunaan gawai yang tidak terkontrol dapat 

menurunkan fokus belajar, mengganggu interaksi 

sosial, dan meningkatkan akses terhadap konten negatif 

(Rosen, 2018). Karena itu, etika syariat menjadi 



179 
 

kerangka normatif yang mengarahkan penggunaan 

teknologi secara aman dan bermartabat. 

1. Etika Niat dan Tujuan Penggunaan Media 

Penggunaan gawai harus dilandasi niat mencari ilmu 

dan kebajikan, bukan hiburan yang melalaikan. 

Perspektif Syariat 

a. Kaidah fikih: “Al-umūr bi maqāshidihā” (Setiap 

perbuatan tergantung niatnya). 

b. Menggunakan teknologi untuk maksiat termasuk 

haram; menggunakannya untuk kebaikan 

termasuk amal saleh. 

Data Akademik 

Studi motivasi belajar berbasis teknologi (Lee, 2020) 

menunjukkan bahwa siswa yang menggunakan gawai 

dengan tujuan akademik memiliki performa lebih stabil 

daripada siswa yang menggunakan gawai untuk hiburan 

selama kelas. 

2. Etika Menjaga Fokus dan Menghindari Distraksi  

    Digital 

Distraksi digital adalah pelanggaran besar dalam 

pembelajaran berbasis teknologi. 



180 
 

Syariat 

a. Membuka aplikasi yang tidak relevan termasuk 

laghw (perbuatan sia-sia). 

b. Melalaikan kewajiban belajar hukumnya makruh 

jika ringan, dan haram jika mengabaikan amanah. 

Data Akademik 

Rosen (2018) menemukan bahwa: 

a. 80% siswa yang menggunakan ponsel selama 

kelas kehilangan fokus dalam 5 menit. 

b. Distraksi digital menurunkan efektivitas belajar 

hingga 40–60%. 

3. Etika Menjaga Kesucian Konten (Content Purity) 

Gawai membuka akses ke konten yang tidak sesuai 

syariat. 

Larangan Syariat 

a. Haram membuka konten pornografi, kekerasan, 

atau fitnah (ghibah, namimah). 

b. Haram menyebarkan konten hoaks (termasuk 

dalam kadzib, dusta). 

c. Wajib menghindari konten yang merusak akhlak. 

Data Akademik 

Penelitian WHO (2020) menunjukkan bahwa paparan 

konten negatif digital pada remaja meningkatkan: 



181 
 

a. Agresivitas, 

b. Kecemasan, 

c. Penurunan prestasi akademik. 

4. Etika Keadilan dalam Penggunaan Media 

Guru wajib memastikan bahwa penggunaan media tidak 

menimbulkan diskriminasi akses digital. 

Syariat 

Prinsip ‘adl (keadilan) mengharuskan guru 

menghitung keseimbangan antara tugas digital 

dan akses siswa yang berbeda-beda. 

Data Akademik 

Penelitian digital divide (OECD, 2021) menunjukkan 

bahwa ketimpangan akses gawai menghasilkan: 

a. Kesenjangan nilai, 

b. Ketidakadilan akademik, 

c. Stres pada siswa dari keluarga ekonomi rendah. 

5. Etika Keamanan Digital (Digital Safety) 

Syariat melarang tindakan yang merugikan diri sendiri 

dan orang lain (la dharar wa la dhirār). 

Syariat 

a. Dilarang memberikan data pribadi pada situs tidak 

aman. 



182 
 

b. Dilarang membuat akun palsu atau meretas 

(termasuk ghalam dan sariqah digital). 

c. Wajib menjaga privasi guru dan teman (larangan 

tajassus, memata-matai). 

Data Akademik 

Risiko keamanan digital meningkat 3 kali lipat sejak 

pembelajaran daring.Studi “Online Safety for Students” 

(UNICEF, 2022) menunjukkan: 

a. 1 dari 4 siswa mengalami pencurian data digital. 

b. 35% siswa pernah mengalami perundungan digital 

(cyberbullying). 

6. Etika Pengambilan Gambar, Video, dan  

    Rekaman 

Penggunaan kamera gawai memiliki batas syariat. 

Larangan Syariat 

a. Dilarang merekam guru atau teman tanpa izin 

(termasuk pelanggaran privasi). 

b. Haram menyebarkan video tanpa hak (termasuk 

ghasb dan tasyhir mempermalukan). 

c. Wajib menjaga kehormatan (‘irdh) sesama 

manusia. 

Data Akademik 

Penelitian privacy in education (Livingstone, 2019) 

menunjukkan bahwa rekaman tanpa izin menyebabkan: 



183 
 

a. Ketegangan psikologis, 

b. Retaknya hubungan guru siswa, 

c. Efek jangka panjang pada keamanan emosional. 

7. Etika Menghindari Ketergantungan Gawai 

Gawai adalah alat, bukan pusat aktivitas pembelajaran. 

Perspektif Syariat 

a. Ketergantungan yang berlebihan termasuk isrāf 

(berlebihan). 

b. Menghabiskan waktu di luar keperluan termasuk 

pemborosan waktu yang dilarang. 

Data Akademik 

Riset kecanduan digital (Kuss & Griffiths, 2017) 

menyimpulkan bahwa kecanduan gawai menyebabkan: 

a. Penurunan kemampuan konsentrasi, 

b. Peningkatan stres, 

c. Penurunan nilai akademik. 

8. Etika Interaksi Virtual (Online Adab) 

Dalam pembelajaran daring atau penggunaan platform 

digital, siswa dan guru wajib menjaga adab. 

Syariat 

a. Dilarang menggunakan kata-kata kasar di ruang 

digital (fuhsy, rafats). 



184 
 

b. Dilarang chat privat tidak perlu antara lawan jenis 

(mencegah fitnah). 

c. Wajib menjaga sopan santun seperti dalam kelas 

fisik. 

Data Akademik 

Riset komunikasi digital (Herring, 2020) menunjukkan 

bahwa kelas daring menjadi lebih efektif ketika siswa: 

a. Menghindari komentar negatif, 

b. Menggunakan bahasa sopan, 

c. Mengikuti aturan interaksi yang jelas. 

9. Etika Penggunaan Gawai oleh Guru 

Guru sebagai teladan harus: 

a. Tidak bermain HP saat mengajar, 

b. Tidak membuka konten non-pembelajaran, 

c. Tidak memberikan tugas digital berlebihan, 

d. Memastikan media yang dipilih sesuai syariat. 

Syariat 

Perbuatan guru yang melalaikan tugas masuk kategori 

khiyānah (pengkhianatan amanah). 

Data Akademik 

Penelitian guru digital literacy (Rahman, 2021) 

menunjukkan bahwa keberhasilan integrasi media 

digital sangat bergantung pada: 



185 
 

a. Profesionalitas guru, 

b. Kontrol diri, 

c. Kualitas pemilihan platform, 

d. Keteladanan guru. 

E. Penyimpangan dalam Pembelajaran dan  

     Hukumnya 

Dalam literatur Islamic Education Ethics dan penelitian 

pendidikan modern, penyimpangan dalam proses 

pembelajaran dikategorikan sebagai segala bentuk 

perilaku guru maupun siswa yang keluar dari prinsip 

amanah, kejujuran, profesionalitas, serta adab belajar-

mengajar. Fikih memandang penyimpangan ini sebagai 

perbuatan yang mengurangi keberkahan ilmu, merusak 

tatanan pendidikan, dan dapat berimplikasi hukum 

haram jika menyebabkan madharat (ḍarar). 

1. Penyimpangan oleh Guru  

Berdasarkan kajian akademik (Al-Attas, 1991; Al-

Zarnuji, Ta‘līm al-Muta‘allim; Tafsir, 2012; Rahman, 

2020): 

a. Mengajar tanpa persiapan atau lalai dari tugas  

      profesional 

Dalam fiqh al-mihnah al-ta‘līmiyyah (fikih profesi 

guru), kelalaian disebut taqṣīr, yakni mengurangi 

kualitas tugas hingga merugikan peserta didik.Dalam 

UU Guru dan Dosen (No.14/2005) juga disebut sebagai 

pelanggaran profesionalitas.Hukumnya: haram bila 



186 
 

menyebabkan kerugian belajar, karena melanggar 

amanah (QS. An-Nisa: 58). 

b. Manipulasi nilai, ketidakjujuran akademik, atau 

diskriminasi terhadap siswa 

Kajian etika pendidikan menunjukkan bahwa 

objektivitas guru merupakan dasar kredibilitas 

akademik (Noddings, 2005).Dalam fikih, kezaliman 

(ẓulm) adalah haram secara mutlak.Hukumnya: haram 

karena termasuk pemalsuan (tazyīf) dan kezaliman. 

c. Menerima suap atau imbalan dari siswa/ortu  

    untuk menaikkan nilai 

Dalam fikih ini termasuk risywah (suap) yang 

diharamkan secara qath‘i (“  الراشي الله  لعن 

 Penelitian etika pendidikan juga.(”والمرتشي 

memandangnya sebagai academic corruption. 

Hukumnya: haram lighairih (haram karena merusak 

keadilan akademik). 

d. Tidak hadir mengajar tanpa alasan syar‘i  

     (mengingkari hak siswa) 

Data akademik mengenal istilah teacher absenteeism 

sebagai penyebab utama learning loss.Dalam fikih, 

mengambil gaji tapi tidak melaksanakan amanah 

hukumnya haram, termasuk kategori ghasab al-ujrah 

(memakan gaji tanpa kerja). 

d.Pelecehan verbal, emosional, atau fisik kepada  



187 
 

     siswa 

Studi pendidikan menunjukkan efek negatif terhadap 

psikologis siswa.Dalam syariat termasuk menyakiti 

orang lain (iḍā’), maka haram. 

B. Penyimpangan oleh Siswa  

Merujuk penelitian perilaku siswa (Arifin, 2018; 

Jalaluddin, 2012) serta kitab adab (Ibn Jama’ah, Al-

Zarnuji): 

1. Plagiarisme dan kecurangan akademik 

(mencontek) 

Dalam akademik, ini pelanggaran academic 

integrity.Dalam syariat, termasuk ghisy (kecurangan), 

Rasulullah bersabda:“Barang siapa menipu maka ia 

bukan dari golongan kami.”Hukumnya: haram. 

2. Tidak menghormati guru, membantah, atau 

melawan saat proses pembelajaran 

Penelitian etika pendidikan menyebut hormat kepada 

guru sebagai fondasi classroom engagement.Dalam 

fikih adab, durhaka kepada guru termasuk merendahkan 

martabat ilmu.Hukumnya: makruh tahrimi menuju 

haram bila menghinakan guru (ihtiqār al-mu‘allim). 

3. Membolos, tidak serius belajar, atau malas dalam 

menunaikan tugas 



188 
 

Student disengagement menurunkan efektivitas 

pendidikan.Dalam fikih termasuk menyia-nyiakan 

amanah ilmu.Hukumnya: makruh, bisa menjadi haram 

jika mengakibatkan kerusakan diri (kebodohan yang 

disengaja). 

4. Menggunakan gawai untuk hal haram saat 

pembelajaran 

Dipandang sebagai digital misconduct, mengganggu 

fokus kognitif.Dalam fikih termasuk lahw al-muḥarram 

(permainan yang melalaikan).Hukumnya: makruh, 

bisa haram jika menyebabkan fitnah atau pornografi. 

5. Bullying terhadap teman 

Penelitian psikologi pendidikan mengklasifikasikan 

sebagai pelanggaran berat.Dalam syariat, bullying 

termasuk i‘tiḍā’ (melampaui batas).Hukumnya: haram. 

C. Penyimpangan dalam Materi Pembelajaran  

1. Mengajarkan materi yang bertentangan dengan 

akidah 

Dalam fikih disebut ta‘līm mā yuḍill (mengajarkan hal 

menyesatkan).Hukumnya: haram karena masuk 

kategori penyimpangan akidah. 

2. Materi yang memberi petunjuk pada maksiat 

(misalnya membuat konten amoral, kekerasan, 

pornografi) 



189 
 

Studi pendidikan menolak materi yang meningkatkan 

perilaku deviatif.Dalam fikih disebut ta‘līm al-ma‘ṣiyah 

(mengajarkan kemaksiatan).Hukumnya: haram. 

D. Penyimpangan dalam Evaluasi Pembelajaran 

Data akademik (Brookhart, 2017; McMillan, 2020) 

menunjukkan bentuk pelanggaran evaluasi: 

1. Guru memberikan soal tidak sesuai kompetensi 

Fikih menganggapnya kelalaian profesional (taqṣīr). 

2. Manipulasi hasil ujian 

Diharamkan karena ghisy. 

3. Memberi hukuman tidak proporsional saat 

evaluasi 

Dilarang karena masuk kategori ta‘dzīb (menyiksa) 

bukan ta’dīb (mendidik). 

. Implikasi Hukum Umum dalam Fikih 

Jenis 

Penyimpangan 

Hukum Fikih Catatan fikih 

Kecurangan 

akademik 

Haram Termasuk ghisy 

Kelalaian 

profesional guru 

Haram bila 

merugikan siswa 

Termasuk taqṣīr 

Tidak hadir 

mengajar 

Haram Termasuk 

memakan gaji 

batil 



190 
 

Bullying Haram Termasuk ẓulm 

Tidak hormat 

kepada guru 

Makruh   Haram ergantung kadar 

penghinaan 

Materi 

sesat/maksiat 

Haram Masuk ta‘līm al-

ḍalāl 

Penyalahgunaan 

gawai 

akruh  Haram Jika merusak 

akhlak 
 

 

E. Etika Interaksi Guru–Siswa Lintas Gender 

Interaksi antara guru dan siswa yang berbeda jenis 

kelamin (laki-laki dan perempuan) merupakan bagian 

dari realitas pendidikan modern. Kajian akademik 

menunjukkan bahwa interaksi lintas gender 

berkontribusi pada keberhasilan pembelajaran bila 

dilakukan secara profesional, etis, dan sesuai norma. Di 

sisi lain, literatur fikih menekankan perlunya menjaga 

batasan (ḥudūd syar‘iyyah) untuk menghindari fitnah, 

pelecehan, dan hubungan tidak sehat. 

Kajian yang digunakan meliputi: 

1. Fikih interaksi sosial (Ibn Hajar, Nawawi, Yusuf 

al-Qaradawi). 

2. Etika pendidikan Islam (Al-Attas, Al-Zarnuji, Ibn 

Jama’ah). 

3. Penelitian akademik tentang gender interaction 

(Sadker & Sadker, 2010; UNESCO Gender & 

Education Report 2022; ILO–UNICEF Teacher 

Conduct 2021). 



191 
 

4. Guidelines on Sexual Harassment in Schools 

(UNESCO, 2020). 

F. Prinsip Dasar Interaksi Lintas Gender dalam  

     Syariat 

Dalam fikih sosial (fiqh al-mu‘āmalah al-jinsiyyah) 

terdapat empat prinsip utama: 

1. Menjaga kehormatan (ḥifẓ al-‘irdh) 

Interaksi tidak boleh mengarah pada pelecehan, 

godaan, atau merendahkan martabat guru maupun 

siswa. 

2. Menjaga batas pandangan dan komunikasi (ghadh 

al-baṣar & ḥusn al-kalām) 

Interaksi harus profesional, tidak menggoda, tidak 

lembut berlebihan (khudu‘ fi al-qawl). 

3. Mencegah khalwat dan fitnah 

Larangan khalwat (berduaan tanpa mahram) 

merupakan kaidah utama untuk mencegah 

penyimpangan. 

4. Niat pendidikan dan profesionalisme 

Fokus interaksi harus untuk transfer ilmu, bukan 

relasi personal. 

 

G. Etika Interaksi bagi Guru terhadap Siswa Lintas  

     Gender (Data Akademik  Fikih) 

Penelitian etika profesi guru (UNESCO 2020; ILO 

2019; Al-Qaradawi 1995) menunjukkan prinsip berikut: 



192 
 

1. Profesionalisme Komunikasi 

a. Guru wajib menggunakan bahasa netral, tidak 

menggoda, dan tidak emosional. 

b. Fikih menyebut larangan khudu‘ fi al-qawl (QS. 

Al-Ahzab 32)   yaitu melembutkan suara yang 

bisa menimbulkan fitnah. 

c. Akademik menegaskan gender-responsive 

communication adalah standar internasional. 

2. Menjaga Jarak Fisik yang Wajar 

a. Hindari sentuhan fisik kecuali darurat (misal 

pertolongan pertama). 

b. Riset psikologi pendidikan mengaitkan sentuhan 

non-profesional dengan school harassment. 

3. Menghindari Khalwat Modern 

a. Tidak berduaan di ruang tertutup. 

b. Tidak menghubungi siswa lawan jenis secara 

personal di luar kepentingan akademik. 

c. Dalam fikih: larangan khalwat bersifat qath‘i 

(tegas). 

4. Transparansi Interaksi 

a. Melibatkan pihak ketiga bila perlu: guru lain, wali 

kelas, kelompok belajar. 

b. Dalam kebijakan akademik disebut open-door 

policy. 



193 
 

5. Batasan dalam Media Digital 

a. Tidak mengirim pesan pribadi yang tidak terkait 

pelajaran. 

b. Tidak menggunakan emoji intim, voice note 

lembut, atau percakapan larut malam. 

c. Dalam fikih: masuk kategori fitnah digital yang 

hukumnya makruh → haram tergantung 

risikonya. 

6. Kesetaraan dan Non-Diskriminasi 

a. Guru tidak boleh memihak siswa lawan jenis. 

b. Penelitian gender (Sadker, 2010) menunjukkan 

bias gender sering terjadi tanpa disadari. 

7. Penampilan Guru 

a. Pakaian guru harus menutup aurat, rapi, dan tidak 

provokatif. 

b. Dalam fikih disebut libās al-ḥisymah (pakaian 

terhormat). 

H. Etika Interaksi bagi Siswa terhadap Guru Lintas  

     Gender 

Berdasarkan kajian adab murid (Ibn Jama’ah; Al-

Zarnuji) dan riset perilaku siswa: 



194 
 

1. Sopan santun dan hormat 

a. Siswa dilarang berbicara dengan nada genit, 

menggoda, atau melecehkan guru. 

b. Dalam fikih: termasuk su’ al-adab dan taklīf al-

fitnah yang mendekati haram. 

2. Menjaga pandangan dan adab visual 

a. Tidak menatap guru secara berlebihan dengan niat 

tidak baik. 

b. Penelitian moral behavior menunjukkan visual 

misconduct adalah akar pelecehan. 

3. Tidak berkomunikasi pribadi tanpa kepentingan  

     akademik 

a. Termasuk pesan pribadi, curhat, atau percakapan 

emosional. 

b. Dalam syariat: mencegah relasi tidak sehat. 

4. Sikap dalam ruang pembelajaran 

a. Duduk teratur, tidak mendekati guru secara fisik 

tanpa alasan pembelajaran. 

b. Data akademik menunjukkan appropriate student 

behavior meningkatkan kenyamanan gender. 

 



195 
 

I. Pedoman Interaksi dalam Pembelajaran  

1. Di dalam kelas 

a. Guru tetap berada pada posisi terbuka, terlihat 

oleh banyak orang. 

b. Interaksi dilakukan dengan suara wajar, tidak 

terlalu pelan atau menggoda. 

c. Siswa laki-laki dan perempuan bisa bercampur 

bila diatur adabnya. 

2. Di luar kelas 

a. Tidak berduaan di ruang kantor tanpa saksi. 

b. Semua konsultasi akademik dilakukan dengan 

pintu sedikit terbuka / ruang transparan. 

c. Aktivitas bimbingan akademik harus 

terdokumentasi. 

3. Komunikasi digital 

Berdasarkan Digital Ethics for Teachers (UNESCO 

2021): 

a. Gunakan platform resmi (Google Classroom, WA 

Grup kelas)   bukan chat pribadi. 

b. Setiap pesan harus bersifat akademik, tidak 

panjang, tidak personal. 

c. Hindari percakapan setelah jam belajar kecuali 

darurat. 

 



196 
 

E. Batasan Syariat  dalam Interaksi Gender 

1. Tidak boleh khalwat 

2. Tidak boleh menyentuh tanpa alasan syar‘i 

3. Tidak boleh bicara menggoda atau emosional 

4. Tidak boleh memuji fisik lawan jenis 

5. Tidak boleh membuka aurat atau berpakaian tidak 

pantas 

6. Tidak boleh bercanda yang mengarah pada 

ketertarikan personal 

Pelanggaran batasan ini dalam fikih masuk kategori: 

a. Maksiat sosial, 

b. Fitnah, 

c. Zarā’i’ al-mafsadah (pintu kerusakan yang harus 

ditutup). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



197 
 

BAB IX 

ISU KONTEMPORER DALAM FIKIH 

PEMBELAJARAN 

A. Fikih Pembelajaran di Era Digital 

Berikut uraian sistematis dan akademik mengenai fikih 

pembelajaran di era digital, menggabungkan prinsip-

prinsip fikih klasik (kaidah, adab, hukum), temuan 

penelitian kontemporer, dan pedoman internasional 

tentang keselamatan digital. Fokusnya: hukum, etika, 

implikasi pedagogis, dan rekomendasi 

kebijakan/praktik untuk lembaga pendidikan Islam. 

1. Pendahuluan dan Kerangka Teoritis 

Fikih pembelajaran di era digital menempatkan 

aktivitas thalab al-‘ilm (pencarian ilmu) pada konteks 

teknologi informasi  platform daring, media sosial, 

aplikasi pembelajaran, dan gawai. Kerangka analisis 

memadukan: (a) kaidah fikih klasik (mis. maqāṣid al-

syarī‘ah: hifz al-dīn, hifz al-‘aql, hifz al-nasl, hifz al-

mal, hifz al-nafs), (b) prinsip adab thalabul-‘ilm (ikhlas, 

akhlak, penghormatan), dan (c) evidence-based findings 

dari riset pendidikan digital dan pedoman internasional 

keselamatan anak daring. Synthesis ini menuntun pada 

rumusan hukum dan pedoman praktik yang kontekstual.  

 



198 
 

2. Isu-Isu Utama dan Analisis Hukum Fikih 

a. Niat, Tujuan, dan Maqāṣid: Validitas Aktivitas 

Digital sebagai Ibadah Ilmiah 

Kaidah: niat menentukan hukum; penggunaan digital 

untuk thalabul-‘ilm terhitung ibadah bila niatnya ikhlas 

(al-umūr bi maqāshidhihā).Implikasi: platform digital 

yang mempercepat akses ilmu adalah mubah/mandub 

bila digunakan untuk tujuan kebaikan; menjadi 

makruh/haram jika melahirkan kerusakan (mis. 

pornografi, hoaks). Penekanan riset: motivasi 

penggunaan (akademik vs hiburan) memengaruhi 

outcome belajar.  

b. Konten: Kehalalan/Keharaman Materi Digital 

Analisis fikih: menyebarkan atau mengajarkan konten 

yang merusak akidah/akhlak hukumnya haram (ta‘līm 

al-ma‘siyah / ta‘līm al-ḍalāl).Bukti akademik: paparan 

konten negatif menimbulkan efek buruk psikososial dan 

perilaku; oleh karena itu filter dan seleksi konten 

menjadi kewajiban institusi dan pendidik.  

c. Privasi, Martabat, dan Kehormatan (Isrār, ʿIrdh) 

Kaidah fikih: menjaga rahasia, tidak menjelekkan, dan 

tidak memfitnah adalah wajib. Merekan, menyebar, 

atau memanfaatkan data pribadi siswa/guru tanpa izin 

masuk kategori ghibah/tajassus  berdampak hukum etis 

dan sosial.Rekomendasi praktis: kebijakan persetujuan 

tertulis, pembatasan perekaman, dan prosedur 



199 
 

redaksional sebelum publikasi. Pedoman internasional 

menekankan perlindungan anak dan privasi.  

d. Interaksi Guru Siswa dan Batas Gender di Ranah 

Digital 

Prinsip: larangan khalwat, menjaga batas 

pandangan/percakapan, dan menghindari komunikasi 

pribadi yang dapat memicu fitnah tetap berlaku di 

medium digital. Chat pribadi malam hari, pengiriman 

pesan emosional, atau penggunaan platform non-resmi 

dianggap bermasalah menurut standar fikih adab.  

e. Keamanan Digital, Diskriminasi Akses (Digital 

Divide) dan Keadilan (ʿAdl) 

Analisis: kewajiban syar‘i untuk menegakkan keadilan 

menuntut lembaga memperhatikan akses teknologi jika 

soal, tugas, atau ujian mengandalkan gawai sehingga 

menimbulkan ketidakadilan sosial maka kebijakan 

tersebut problematis secara etis dan perlu mitigasi. 

Dokumen kebijakan internasional menyorot pentingnya 

inklusi dan proteksi anak.  

f. Integritas Akademik dan Otentisitas Penilaian 

Konteks digital: kemudahan menyontek, plagiarisme, 

atau manipulasi data menuntut aturan penilaian yang 

disesuaikan. Dalam fikih, menipu adalah haram  

evaluasi daring harus dirancang untuk mencegah ghisy 

dan menjaga keadilan.  



200 
 

 

3. Dampak Pendidikan  Temuan  Akademik Singkat 

Penggunaan media interaktif (video, AR/VR, LMS) 

meningkatkan motivasi dan aksesibilitas pembelajaran 

agama jika dipandu dengan kurikulum yang memuat 

adab digital. (studi literatur PAI dan digital). Risiko: 

distraksi, kecanduan, paparan konten negatif, dan 

peningkatan kasus cyberbullying; UNICEF/UNESCO 

menekankan kebijakan perlindungan anak dan literasi 

digital di sekolah.  

4. Prinsip Fikih Operasional untuk Praktik  

     Pembelajaran Digital 

Ringkasan prinsip yang bisa dijadikan kebijakan 

operasional lembaga: 

a. Niat dan Tujuan: semua aktivitas digital harus 

jelas tujuan pendidikannya; dokumentasikan 

tujuan pembelajaran. 

b. Seleksi Konten: kuratif materi harus disaring 

untuk kesesuaian akidah dan etika. 

c. Perlindungan Privasi: aturan persetujuan 

(informed consent), kebijakan perekaman, dan 

tata kelola data. 

d. Keadilan Akses: alternatif non-digital atau 

dukungan bagi siswa tanpa akses. 

e. Etika Interaksi: platform resmi, komunikasi 

publik/terdokumentasi, larangan chat pribadi yang 

bersifat personal. 



201 
 

f. Integritas Evaluasi: desain asesmen autentik, 

proktor daring etis, dan pembelajaran berbasis 

tugas yang mengurangi peluang kecurangan. 

g. Pengembangan Kompetensi Guru: wajib pelatihan 

literasi digital, moderasi konten, dan adab digital 

menurut perspektif Islam.  

5. Rekomendasi Kebijakan Institusional  

a. Kebijakan Perlindungan Anak & Privasi sesuai 

pedoman UNICEF/UNESCO (informed consent, 

reporting mechanism, safe reporting channels).  

b. Standar Kurikulum PAI Digital: kurikulum 

memuat modul adab digital (tasawwur adab, etika 

bermedia) dan literasi informasi. Protokol 

Interaksi: konsultasi di ruang terbuka atau melalui 

platform resmi; rekaman hanya dengan izin; 

larangan khalwat versi digital.  

c. Inklusi dan Kompensasi Akses: penyediaan 

perangkat pinjaman, paket offline 

(flashdisk/printed), atau penjadwalan ulang untuk 

siswa tanpa akses.  

d. Pelatihan Guru: digital pedagogical skills + etika 

fikih; sertifikasi kompetensi digital tenaga PAI.  

6. Contoh Formulasi Hukum Fikih Singkat  

a. Menggunakan konten pembelajaran Islami 

melalui platform video: mubah/mandub jika 

tujuan dan konten sesuai; haram apabila memuat 

unsur syubhat/ghulūṭ. 



202 
 

b. Guru merekam murid tanpa izin: haram 

(melanggar kehormatan dan privasi). 

c. Menetapkan ujian yang hanya bisa diakses online 

tanpa opsi lain  makruh/haram bila menimbulkan 

ketidakadilan akses. 

d. Menggunakan chat pribadi antara guru dan murid 

lawan jenis di luar jam akademik tanpa saksi: 

makruh  haram bila menimbulkan fitnah. 

Formulasi ini harus diagihkan dalam pedoman 

lembaga yang legal dan terperinci.  

7. Agenda Riset dan Pengembangan  

a. Studi empiris efektivitas modul adab digital 

berbasis fikih di madrasah / pesantren. 

b. Pengembangan instrumen penilaian otentik yang 

meminimalkan ghisy di lingkungan daring. 

c. Kajian hukum fikih kontemporer terkait 

privacy/data protection (perlindungan ḥaqq al-

‘irdh dalam dunia siber). 

d. Evaluasi program pelatihan literasi digital PAI 

dan dampaknya terhadap moderasi beragama. 

(beberapa studi awal 2023–2025 

merekomendasikan SLR dan RCT).  

B. Pemblajaran Seksual Syariat di Sekolah 

1. Pendahuluan 

Pendidikan seksual di sekolah merupakan bagian 

penting dari pembentukan karakter, moral, dan 

kesehatan reproduksi siswa. Dalam perspektif fikih 



203 
 

pembelajaran, pendidikan ini tidak hanya menekankan 

aspek biologis, tetapi juga akhlak, adab, dan batas 

syariat, sehingga siswa mampu memahami fungsi 

tubuh, menjaga aurat, dan berinteraksi dengan lawan 

jenis sesuai aturan Islam. 

Kajian akademik digunakan sebagai dasar, meliputi: 

1. Penelitian pendidikan seksualitas remaja 

(UNESCO, 2021; WHO, 2020) 

2. Studi pendidikan Islam (Al-Zarnuji, Ta‘līm al-

Muta‘allim; Al-Attas, 1991) 

3. Penelitian psikologi perkembangan remaja 

(Santrock, 2020; Arifin, 2018) 

2. Tujuan Pembelajaran Seksual Syariat 
 

a. Menjaga Aurat dan Kehormatan Diri 

Pendidikan menekankan ḥifẓ al-‘irdh (QS. An-Nur: 30–

31), yaitu menjaga aurat dan perilaku yang 

menimbulkan fitnah.Data akademik menunjukkan 

siswa yang mendapat pendidikan adab seksual Islami 

memiliki tingkat perilaku seksual riskan lebih rendah. 

(UNESCO, 2021) 

b. Mencegah Perilaku Seksual Pra-nikah 

Pendidikan syariat menekankan ta‘aruf dan interaksi 

halal sesuai aturan Islam.Studi WHO (2020) 

menyatakan edukasi seks yang berbasis nilai agama 



204 
 

efektif menurunkan kasus kehamilan remaja dan 

perilaku berisiko. 

c. Menanamkan Kesadaran Hormon dan 

Perkembangan Tubuh. 

Menjelaskan perubahan biologis sesuai usia (pubertas, 

menstruasi, mimpi basah) dengan adab 

Islami.Penelitian psikologi perkembangan (Santrock, 

2020) menyatakan pemahaman biologis yang 

dipadukan dengan nilai moral mengurangi kecemasan 

remaja. 

d. Pembentukan Karakter dan Akhlak Seksual 

Pendidikan ini menekankan pengendalian nafsu, etika 

interaksi lawan jenis, dan tanggung jawab diri.Kajian 

Al-Attas dan Al-Zarnuji menegaskan tarbiyah al-nafs 

sebagai inti pendidikan Islami. 

3.Materi Pembelajaran Seksual Syariat di Sekolah 

Berdasarkan data akademik dan kaidah fikih: 

a. Pemahaman Tubuh dan Reproduksi.Biologi dasar 

(organ reproduksi, menstruasi, mimpi basah)Fikih 

terkait kebersihan (ṭaharah) dan ibadah yang 

dipengaruhi biologis (wudhu, mandi junub). 

b. Adab Interaksi Lawan Jenis.Tidak melakukan 

sentuhan atau khalwat (fiqh al-mu‘āmalah).Menjaga 

pandangan dan ucapan (ḥifẓ al-baṣar wa al-lisān) 

c. Perilaku Seksual dan Hukumnya 



205 
 

Penjelasan bahwa hubungan seksual sebelum menikah 

hukumnya haram (zina).Data akademik menunjukkan 

siswa yang memahami hukum syariat memiliki risiko 

perilaku seksual premarital lebih rendah (UNESCO, 

2021) 

d. Pencegahan Pelecehan dan Kekerasan 

Seksual.Mengenalkan konsep consent sesuai 

usia.Strategi menghadapi bullying seksual dan 

kekerasanWHO (2020) menunjukkan pendidikan 

seks berbasis agama meningkatkan kesiapan anak 

menghadapi pelecehan seksual. 

e. Etika Digital dan Pornografi.Larangan mengakses 

konten pornografi dan penyebaran gambar intimData 

akademik: paparan pornografi digital meningkatkan 

perilaku seksual riskan dan stres psikologis remaja 

(Livingstone, 2019) 

4. Metode Pengajaran  Seksual Syariat 

a. Ceramah dan Diskusi TerstrukturGuru membahas 

tema sesuai buku teks Islami dan modul yang 

disetujui syariat. 

b. Role Play Simulasi Situasi.Mengajarkan penolakan 

terhadap perilaku negatif dan cara menghadapi 

godaan. 

c. Media Visual yang Halal.Diagram anatomi tubuh 

tanpa konten eksplisit yang melanggar syariat. 

d. Penguatan Adab melalui Tugas dan Refleksi. Siswa 

menulis jurnal tentang kontrol diri dan akhlak lawan 

jenis. 



206 
 

e. Konseling Individu/Grup.Memberikan ruang bagi 

siswa bertanya tentang pubertas, emosi, atau 

masalah interaksi lawan jenis. 

C. Fikih Gadget dan Media Sosial di Sekolah 

Era digital membawa transformasi besar dalam 

pendidikan. Gadget dan media sosial menjadi alat 

belajar sekaligus tantangan etis dan hukum syariat. 

Fikih pendidikan menekankan adab, batas syariat, dan 

tujuan pembelajaran, sementara penelitian akademik 

menyoroti dampak positif dan negatif penggunaan 

teknologi di sekolah. 

Kajian akademik digunakan sebagai dasar, meliputi: 

a. Penelitian pendidikan digital dan literasi media 

(UNESCO, 2021; Livingstone, 2019) 

b. Studi psikologi pendidikan (Santrock, 2020; 

Arifin, 2018) 

c. Fikih pendidikan dan adab guru/siswa (Al-

Zarnuji, Ta‘lim al-Muta‘allim; Al-Attas, 1991) 

Fungsi Gadget dan Media Sosial dalam  

Pembelajaran 

1. Alat Akses Informasi dan Referensi Akademik 

Mempercepat pencarian ilmu, video tutorial, jurnal, e-

book, dan platform pembelajaran.Dalam perspektif 

fikih, penggunaan gadget untuk thalabul-‘ilm adalah 

mubah/mandub bila tujuan ikhlas untuk belajar. 



207 
 

2. Media Komunikasi Edukatif 

Guru dan siswa dapat berinteraksi melalui platform 

resmi (Google Classroom, Zoom, Teams).Etika syariat 

menuntut komunikasi tetap sopan, jelas, dan 

profesional. 

3. Platform Kolaborasi 

Media sosial digunakan untuk diskusi kelompok, 

project learning, dan berbagi informasi akademik.Data 

akademik menunjukkan penggunaan platform 

kolaboratif meningkatkan keterlibatan siswa dan 

keterampilan sosial (UNESCO, 2021). 

Prinsip Fikih dan Etika Penggunaan Gadget di 

Sekolah 

1. Niat dan Tujuan.Tujuan penggunaan gadget harus 

jelas untuk pembelajaran atau kegiatan 

akademik.Kaidah fikih: al-umūr bi maqāshidihā 

segala perbuatan dinilai berdasarkan niat. 

2. Konten yang Halal dan Bermanfaat.Materi digital 

harus sesuai syariat, tidak mengandung 

pornografi, kekerasan, atau pembohongan. 

3. Batas Interaksi dan Komunikasi.Pesan pribadi 

antara guru dan siswa lawan jenis harus terbatas 

pada kepentingan akademik.Hindari penggunaan 

emoji intim, panggilan malam, atau chat pribadi 

yang bersifat emosional. 

4. Privasi dan Keamanan Digital.Tidak menyebarkan 

foto atau data pribadi tanpa izin.Lembaga wajib 



208 
 

menetapkan SOP keamanan digital sesuai 

pedoman UNESCO dan UNICEF. 

5. Keadilan dan Inklusi.Siswa harus memiliki akses 

yang sama terhadap perangkat 

digital.Mengandalkan gadget saja tanpa alternatif 

dapat menimbulkan ketidakadilan (ʿadl). 

6. Kontrol Diri dan Pengelolaan Waktu.Batasi 

penggunaan gadget agar tidak mengganggu 

belajar, ibadah, dan interaksi sosial.Penelitian 

psikologi pendidikan menunjukkan self-regulation 

mengurangi kecanduan dan meningkatkan 

produktivitas (Santrock, 2020). 

Strategi Implementasi di Sekolah 

1. Kebijakan Penggunaan Gadget.Menetapkan 

aturan jelas: jam penggunaan, platform resmi, 

larangan konten negatif.Semua kegiatan digital 

didokumentasikan untuk akuntabilitas. 

2. Literasi Digital dan Etika Media Sosial.Guru dan 

siswa dilatih untuk menggunakan gadget secara 

etis.Modul meliputi keamanan data, etika 

komunikasi, dan identifikasi konten tidak halal. 

3. Pengawasan dan Monitoring,Penggunaan media 

sosial di lingkungan sekolah harus diawasi oleh 

guru/wali kelas.Memanfaatkan filter konten dan 

monitoring parental control sesuai kaidah syariat. 

4. Pelibatan Orang Tua.Orang tua diberi panduan 

etika gadget di rumah dan pemantauan aktivitas 

daring anak. 



209 
 

 

D. Fenomena Guru Tidak Amanah dan Hukum  

     Fikihnya 

Kepercayaan merupakan fondasi utama hubungan 

antara guru, siswa, orang tua, dan masyarakat. Ketidak-

amanahan guru (dishonesty,maladministrasi, atau 

pelanggaran tanggung jawab) merupakan masalah 

serius yang berdampak pada mutu pendidikan, moral 

siswa, dan kredibilitas lembaga.Kajian akademik dan 

syariat digunakan sebagai dasar, meliputi: 

1. Penelitian perilaku guru dan integritas pendidikan 

(UNESCO, 2019; ILO, 2021) 

2. Kajian etika profesi guru dalam perspektif Islam 

(Al-Zarnuji, Ta‘līm al-Muta‘allim; Al-Attas, 

1991) 

3. Fikih mu‘āmalah dan hukum amanah (QS. Al-

Mu’minun: 8; Al-Baqarah: 283) 

4. Studi psikologi pendidikan mengenai dampak 

guru tidak amanah terhadap siswa (Santrock, 

2020) 

1. Bentuk Fenomena Guru Tidak Amanah 

Berdasarkan data akademik dan penelitian lapangan, 

ketidak-amanahan guru dapat muncul dalam beberapa 

bentuk: 

a. Mengabaikan Tugas Profesional.Tidak hadir tanpa 

alasan sah, meninggalkan jam mengajar.Data 



210 
 

penelitian UNESCO (2019) menunjukkan guru yang 

sering absen menurunkan motivasi dan prestasi 

siswa. 

b. Mengajar Materi yang Merusak Akidah atau 

Moral.Memberikan pelajaran yang menyimpang dari 

nilai agama atau etika, termasuk materi kontroversial 

yang merusak akhlak. 

c. Penyalahgunaan Wewenang.Memungut biaya 

tambahan secara ilegal, memberi perlakuan 

diskriminatif, atau favoritisme. 

d. Manipulasi Data Akademik.Memalsukan nilai, 

absensi, atau laporan kegiatan belajar.Penelitian ILO 

(2021) menunjukkan praktik ini mengurangi 

kepercayaan orang tua dan siswa terhadap institusi. 

e. Mengabaikan Keselamatan dan Kesejahteraan 

Siswa.Tidak menegakkan protokol keselamatan, 

kesehatan, dan hak-hak siswa. 

2. Analisis Fikih terhadap Guru Tidak Amanah 

Dalam perspektif fikih mu‘āmalah dan akhlak profesi, 

guru tidak amanah termasuk dalam kategori 

pelanggaran amanah (khiānah) dan dosa besar 

(kabā’ir) karena merusak hak orang lain dan kewajiban 

sosial. Landasan fikihnya antara lain: 

a. .QS. Al-Mu’minun: 8: “Dan orang-orang yang 

memelihara amanahnya dan janjinya”Ayat ini 

menegaskan penjagaan amana dan guru lebih 

utama dalam hal penjagaan amana ini berkaiatan 



211 
 

dengan profesinya: mengajar sesuai jadwal, 

materi, dan integritas akademik. 

b. Hadis: “Barang siapa yang tidak menunaikan 

amanahnya, maka ia bukan termasuk golongan 

kami” (HR. Ahmad). Hadis ini menegaskan 

bahwa muslim yang melanggar amanah 

hukumnya haram dan ini bila dikaitkan dengan 

profesi guru lalai menjalankan tugasnya mengajar 

itu sebagai perbuatan yang melalaikan tanggung 

jawabnya,menyalahgunakan jabatan atau 

memalsukan data masuk kategori haram dan dosa 

sosial. 

c. Kerusakan yang ditimbulkan termasuk mafsadah 

yang harus dicegah.Guru tidak amanah merusak 

akhlak siswa, kualitas pendidikan, dan 

kepercayaan masyarakat.Dalam fikih, mencegah 

kerusakan (sadd al-dharā’i‘) termasuk kewajiban. 

d. Hukum konsekuensi sosial dan akademik.Perlu 

ada tindakan korektif: teguran, pemulihan 

kerugian, atau sanksi administratif sesuai prinsip 

syariat dan regulasi sekolah. 

3. Dampak Akademik dan Sosial Guru Tidak  

    Amanah 

a. Penurunan Kualitas Belajar Siswa.Kurangnya 

kehadiran atau pengajaran materi salah 

menyebabkan rendahnya prestasi 

akademik.Penelitian UNESCO (2019) menunjukkan 

siswa cenderung meniru perilaku tidak amanah guru. 



212 
 

b. Erosi Kepercayaan Masyarakat.Orang tua kehilangan 

keyakinan terhadap sekolah, mengurangi partisipasi 

dan dukungan. 

c. Kerusakan Akhlak Siswa.Ketidak-amanahan guru 

menjadi contoh buruk bagi siswa (ta‘līm bil 

qudwah).Santrock (2020) menekankan guru sebagai 

role model memengaruhi perilaku moral anak. 

d. Gangguan Kinerja Lembaga.Data akademik 

menunjukkan sekolah dengan guru tidak amanah 

sering mengalami masalah administrasi, akreditasi 

rendah, dan konflik internal. 

4. Strategi Pencegahan dan Mitigasi 

a. Kurikulum dan Standar Profesional 

1) Penetapan kode etik guru dan regulasi 

internal sekolah. 

2) Pelatihan berkelanjutan tentang amanah dan 

etika profesional. 

b. Monitoring dan Evaluasi 

1) Evaluasi kinerja guru secara rutin: 

kehadiran, kualitas pengajaran, integritas 

laporan. 

c. Sanksi dan Pemulihan 

1) Sanksi sesuai tingkat pelanggaran: teguran, 

pemulihan kerugian, hingga pemberhentian. 

2) Pemulihan kepercayaan siswa dan 

masyarakat melalui transparansi dan 

akuntabilitas. 

d. Pembinaan Akhlak Guru 



213 
 

1) Pendampingan spiritual dan etika Islami, 

penguatan niat (niyyah) dan kesadaran 

amanah. 

E. Pelanggaran Jam Mengajar dan Hukum Upah  

     Guru 

Kehadiran guru dan konsistensi dalam mengajar 

merupakan bagian dari amanah profesi guru. 

Pelanggaran jam mengajar, baik berupa ketidakhadiran 

atau meninggalkan tugas tanpa izin, memiliki implikasi 

legal, etis, dan syar’i, termasuk terkait hak upah guru. 

Kajian akademik digunakan sebagai dasar, meliputi: 

1. Penelitian manajemen sekolah dan perilaku guru 

(UNESCO, 2019; ILO, 2021) 

2. Kajian hukum Islam dan fikih mu‘āmalah (QS. 

Al-Baqarah: 283; Al-Mu’minun: 8) 

3. Studi psikologi pendidikan dan kinerja guru 

(Santrock, 2020; Arifin, 2018) 

1. Fenomena Pelanggaran Jam Mengajar 

Berdasarkan data akademik dan observasi lapangan, 

pelanggaran jam mengajar guru dapat berupa: 

a. Ketidakhadiran tanpa Alasan Sah 

1) Guru tidak hadir sesuai jadwal mengajar dan 

tidak memberi informasi. 



214 
 

2) Penelitian UNESCO (2019) menunjukkan 

ketidakhadiran guru mengurangi motivasi 

belajar siswa hingga 30%. 

b. Mengajar Sebagian Jam atau Tidak Sesuai 

Materi 

1) Guru mengurangi durasi kelas atau 

mengabaikan silabus. 

2) Data akademik menunjukkan hal ini 

berdampak pada ketidakcapaian kompetensi 

siswa. 

c. Mengambil Pekerjaan Lain dan Mengabaikan 

Tugas Utama 

1) Guru yang bekerja di bidang lain sehingga 

mengurangi kehadiran di sekolah. 

2) Berdampak pada profesionalisme dan 

amanah dalam menjalankan tugas. 

d. Penggunaan Waktu Mengajar untuk 

Kepentingan Pribadi 

1) Mengalihkan waktu mengajar untuk urusan 

pribadi, seperti urusan administrasi di luar 

sekolah atau urusan pribadi. 

2. Analisis Hukum Fikih 

Dalam perspektif fikih mu‘āmalah dan akhlak profesi: 

a. Guru sebagai Pemegang Amanah 

1) QS. Al-Mu’minun: 8: “Dan orang-orang 

yang memelihara amanahnya dan janjinya” 

2) Mengajar sesuai jam dan materi adalah 

bagian dari amanah profesi guru. 



215 
 

b. Pelanggaran Jam Mengajar dan Hukum 

Syariat 

1) Tanpa izin atau alasan syar’i  haram 

2) Dengan izin resmi atau alasan sah  mubah, 

namun tetap ada kewajiban menyesuaikan 

jam pengganti jika diperlukan. 

c. Upah Guru dan Prinsip Keadilan (ʿAdl) 

1) Fikih Islam menegaskan hak pekerja harus 

dibayarkan sesuai pekerjaan yang dilakukan 

(al-‘adl fi al-ujr). 

2) QS. Al-Baqarah: 283: menekankan keadilan 

dalam transaksi dan pembayaran. 

3) Guru yang tidak memenuhi jam mengajar 

berhak hanya menerima upah proporsional 

sesuai pekerjaan, bukan penuh, sesuai 

kaidah: al-ajr bi al-‘amal. 

d. Konsekuensi Sosial dan Pendidikan 

1) Pelanggaran jam mengajar merusak kualitas 

pembelajaran, akhlak siswa, dan kredibilitas 

institusi. 

2) Fikih menekankan sadd al-dharā’i‘: 

mencegah kerusakan pendidikan adalah 

kewajiban guru. 

3. Dampak Akademik dan Sosial 

a. Kualitas Pembelajaran Menurun 

1) Penelitian menunjukkan ketidakhadiran guru 

mengurangi pemahaman siswa hingga 25–

40% (UNESCO, 2019). 

b. Motivasi dan Disiplin Siswa Menurun 



216 
 

1) Ketidakhadiran guru menurunkan disiplin 

dan penghargaan siswa terhadap proses 

belajar-mengajar. 

c. Integritas Sekolah Terganggu 

1) Ketidakdisiplinan guru merusak 

kepercayaan orang tua dan masyarakat 

4. Strategi Pencegahan dan Mitigasi 

a. Kebijakan Kehadiran dan Monitoring 

1) Sistem absensi digital dan manual; laporan 

rutin ke kepala sekolah. 

b. Kompensasi dan Upah Proporsional 

1) Upah disesuaikan dengan jumlah jam efektif 

yang diajarkan. 

2) Transparansi pembayaran mengurangi 

potensi sengketa. 

c. Pembinaan Profesional Guru 

1) Pelatihan manajemen waktu, akhlak profesi, 

dan tanggung jawab syar’i. 

d. Sanksi dan Pemulihan Amanah 

1) Teguran lisan/tertulis, penggantian jam 

mengajar, hingga sanksi administratif bila 

diperlukan. 

F. Fikih Pembelajaran dalam Konteks Multikultural 

Pembelajaran di lingkungan multikultural menuntut 

guru untuk mengelola keragaman agama, budaya, 

bahasa, dan nilai sosial siswa. Fikih pembelajaran 

menekankan prinsip syariat yang universal, seperti 

keadilan, amanah, dan akhlak, sehingga interaksi 



217 
 

pembelajaran tetap sesuai syariat dan toleran terhadap 

perbedaan. 

Kajian akademik dan syariat menjadi landasan, 

meliputi: 

1. Studi pendidikan multikultural (Banks, 2019; 

UNESCO, 2020) 

2. Penelitian pendidikan Islam berbasis nilai 

universal dan akhlak (Al-Zarnuji, Ta‘lim al-

Muta‘allim; Al-Attas, 1991) 

3. Fikih mu‘āmalah dan prinsip keadilan sosial (QS. 

Al-Hujurat: 13; Al-Ma’idah: 8) 

4. Studi psikologi pendidikan lintas budaya 

(Santrock, 2020; Arifin, 2018) 

1. Konsep Fikih Multikultural dalam Pembelajaran 

a. Universalitas Syariat 

1) Prinsip fikih yang menekankan keadilan, 

amanah, dan penghormatan terhadap orang 

lain berlaku lintas budaya. 

2) QS. Al-Hujurat: 13 menekankan pentingnya 

saling mengenal dan menghormati 

perbedaan. 

b. Toleransi dan Etika Interaksi 

1) Guru menekankan akhlak Islami: adab, 

kesantunan, dan kejujuran dalam interaksi 

dengan semua siswa. 

2) Penelitian UNESCO (2020) menunjukkan 

pembelajaran berbasis nilai toleransi 

mengurangi konflik antarbudaya di kelas. 



218 
 

c. Prinsip Sadd al-Dharā’i‘ 

1) Mencegah kerusakan sosial dan konflik 

budaya di lingkungan sekolah melalui 

pengelolaan interaksi yang adil. 

2. Strategi Fikih untuk Pembelajaran Multikultural 

a. Pendekatan Adab dan Akhlak 

1) Guru menanamkan nilai kesopanan, hormat, 

dan empati terhadap perbedaan budaya. 

2) Prinsip fikih: ḥifẓ al-nās (melindungi hak 

dan martabat orang lain). 

b. Metode Pembelajaran Inklusif 

1) Pembelajaran kolaboratif, diskusi kelompok, 

dan project learning lintas budaya. 

2) Data akademik: pendekatan inklusif 

meningkatkan engagement siswa 

multikultural (Banks, 2019). 

c. Materi yang Sensitif Budaya dan Agama 

1) Modul pembelajaran menyesuaikan konteks 

budaya tanpa melanggar syariat. 

2) Contoh: menggunakan kisah lokal, bahasa 

setempat, dan contoh sesuai nilai Islam 

universal. 

d. Pengelolaan Konflik dan Penyelesaian Masalah 

1) Guru bertindak sebagai mediator, 

menekankan prinsip keadilan, adab, dan 

musyawarah (shura). 

2) Studi UNESCO (2020) menunjukkan 

penyelesaian konflik berbasis nilai universal 

menurunkan perselisihan antar siswa. 



219 
 

e. Integrasi Nilai Syariat Universal 

1) Mengajarkan prinsip kejujuran, amanah, 

tanggung jawab, dan hormat terhadap 

perbedaan sebagai bagian dari kurikulum. 

2) Penelitian Al-Attas dan Al-Zarnuji 

menegaskan tarbiyah al-nafs universal dapat 

diterapkan lintas budaya. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



220 
 

BAB X 

REKONSTRUKSI FIKIH PEMBELAJARAN 

UNTUK ERA MODERN 

A. Transformasi Konsep Fikih Pembelajaran 

Fikih pembelajaran awalnya dikembangkan untuk 

menegaskan hubungan syariat dengan proses 

pendidikan, menekankan akhlak guru, amanah, adab, 

dan integritas siswa. Seiring perkembangan zaman dan 

teknologi, konsep ini mengalami transformasi agar 

relevan dengan konteks kontemporer, termasuk era 

digital, multikultural, dan globalisasi pendidikan. 

Kajian akademik dan syariat menjadi dasar, meliputi: 

1. Studi pendidikan Islam klasik (Al-Zarnuji, Ta‘lim 

al-Muta‘allim; Al-Attas, 1991) 

2. Penelitian pedagogi kontemporer dan literasi 

digital (UNESCO, 2020; Santrock, 2020) 

3. Analisis etika profesi guru dan akhlak siswa 

dalam perspektif Islam (QS. Al-Mu’minun: 8; Al-

Baqarah: 282) 

4. Studi psikologi pendidikan dan perilaku siswa 

(Arifin, 2018) 

B.  Konsep Fikih Pembelajaran Tradisional 

1. Amanah Guru dan Siswa.Guru wajib 

menyampaikan ilmu dengan jujur, tepat, dan 

adil.Siswa wajib menuntut ilmu dengan niat ikhlas 

dan kesungguhan. 



221 
 

2. Akhlak dan Adab.Interaksi guru–siswa 

berdasarkan kesopanan, hormat, dan disiplin.Al-

Zarnuji menekankan tarbiyah al-nafs sebagai inti 

pendidikan Islami. 

3. Prinsip Syariat dalam Pembelajaran.Materi, 

metode, dan evaluasi harus sesuai hukum 

Islam.Fokus pada integritas, kejujuran, dan 

tanggung jawab. 

C.  Transformasi Konsep Fikih Pembelajaran  

    Kontemporer 
 

Integrasi Teknologi dan Digitalisasi.Gadget dan 

media sosial sebagai sarana belajar dan 

komunikasi.Fikih modern menekankan konten halal, 

penggunaan etis, dan pengendalian diri.Data akademik 

menunjukkan penggunaan teknologi meningkatkan 

keterlibatan siswa hingga 35% (UNESCO, 2020).. 

Pendekatan Multikultural dan Inklusif 

Fokus pada Literasi dan Keterampilan Abad 21 

Guru mengelola keragaman budaya, bahasa, dan agama 

siswa.Prinsip fikih universal (ʿadl, amanah, adab) tetap 

diterapkan.Penelitian Banks (2019) menunjukkan 

pembelajaran inklusif meningkatkan prestasi dan 

keterlibatan siswa multikultural. 

Fokus pada Literasi dan Keterampilan Abad 

21Integrasi kemampuan berpikir kritis, kolaborasi, 

kreativitas, dan literasi digital.Fikih kontemporer 

menekankan tujuan pembelajaran halal dan bermanfaat 



222 
 

(maslahah).Santrock (2020) menegaskan pembelajaran 

berbasis keterampilan meningkatkan kesiapan siswa 

menghadapi tantangan global. 

Evaluasi Berbasis Etika dan Keadilan.Penilaian 

tidak hanya akademik, tetapi juga akhlak, etika, dan 

disiplin.Fikih menekankan kejujuran (sidq) dan 

tanggung jawab (amanah).Penelitian UNESCO (2020) 

menunjukkan evaluasi yang adil meningkatkan 

motivasi dan integritas siswa. 

D. Dampak Transformasi Fikih Pembelajaran 
 

Meningkatkan Keterlibatan Siswa.Siswa lebih aktif 

dalam pembelajaran digital dan kolaboratif.Menjaga 

Integritas dan Amanah.Guru tetap menjadi teladan 

dalam akhlak, amanah, dan etika.Mendorong Kesiapan 

Global.Siswa siap menghadapi tantangan abad 21, tetap 

berlandaskan nilai Islam. 

Memperkuat Harmoni Multikultural.Lingkungan 

belajar lebih inklusif, toleran, dan adil. 

E. Integrasi Syariat dan Kurikulum Nasional 

Integrasi syariat dalam kurikulum nasional 

bertujuan agar proses pembelajaran tidak hanya 

mengejar kompetensi akademik, tetapi juga membentuk 

karakter Islami, akhlak, dan etika sosial. Hal ini 

menjadi penting di negara dengan mayoritas Muslim, 

seperti Indonesia, untuk menyelaraskan pendidikan 



223 
 

formal dengan nilai-nilai syariat tanpa mengabaikan 

standar nasional pendidikan. 

Kajian akademik dan syariat digunakan sebagai dasar, 

meliputi: 

1. Kurikulum Nasional (Kurikulum Merdeka dan 

Kurikulum 2013) dan dokumen Kementerian 

Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi 

(Kemendikbudristek, 2023) 

2. Studi pendidikan Islam dan integrasi nilai (Al-

Zarnuji, Ta‘lim al-Muta‘allim; Al-Attas, 1991) 

3. Penelitian pendidikan karakter dan akhlak siswa 

(Santrock, 2020; Arifin, 2018) 

4. Prinsip fikih mu‘āmalah dan etika pendidikan 

(QS. Al-Baqarah: 282; Al-Mu’minun: 8) 

Prinsip Integrasi Syariat dalam Kurikulum 

1. Pendidikan Karakter Islami.Integrasi nilai syariat 

menekankan kejujuran, amanah, disiplin, 

tanggung jawab, dan adab.Data akademik: 

pembelajaran berbasis nilai meningkatkan 

motivasi, disiplin, dan prestasi siswa (Santrock, 

2020). 

2. Kesesuaian Materi dengan Syariat dan Standar 

Nasional.Materi pembelajaran disesuaikan dengan 

kompetensi inti dan kompetensi dasar yang 

ditetapkan Kurikulum Nasional.Penelitian 

menunjukkan integrasi syariat tidak mengurangi 

standar akademik, tetapi menambah dimensi etika 

dan moral (Arifin, 2018). 



224 
 

3. Fleksibilitas dan Kontekstualisasi.Guru 

menyesuaikan nilai syariat dengan konteks lokal, 

budaya, dan karakteristik siswa. Contoh: 

penanaman adab dan disiplin melalui praktik 

ibadah, kegiatan sosial, dan etika komunikasi. 

Tantangan Integrasi 

1. Kesenjangan Pemahaman Guru.Tidak semua guru 

menguasai materi PAI atau mampu 

mengintegrasikan nilai syariat ke mata pelajaran 

umum. 

2. Keseimbangan Akademik dan Nilai 

Syariat.Integrasi harus menjaga standar akademik 

nasional agar tidak menurunkan kualitas 

pembelajaran. 

3. Perbedaan Konteks Multikultural.Sekolah di 

lingkungan non-Muslim perlu pendekatan inklusif 

agar integrasi nilai syariat tetap relevan. 

4. Evaluasi dan Monitoring.Kurangnya sistem 

evaluasi holistik dapat membuat integrasi syariat 

hanya formalitas, bukan implementasi nyata. 

C. Model Implementasi Fikih Pembelajaran di  

     Madrasah dan Sekolah Umum 

Implementasi fikih pembelajaran menekankan integrasi 

nilai syariat, akhlak, adab, dan kompetensi akademik 

dalam proses belajar-mengajar. Madrasah dan sekolah 

umum memiliki konteks berbeda, namun prinsip utama 

tetap sama: mendidik siswa secara holistik dan etis 

sesuai syariat. 



225 
 

Kajian akademik dan syariat menjadi dasar: 

1. Studi pendidikan Islam (Al-Zarnuji, Ta‘lim al-

Muta‘allim; Al-Attas, 1991) 

2. Kurikulum nasional dan pendidikan karakter 

(Kemendikbudristek, 2023) 

3. Penelitian multikultural dan literasi abad 21 

(Banks, 2019; Santrock, 2020) 

4. Analisis etika profesi guru dan amanah dalam 

perspektif fikih (QS. Al-Mu’minun: 8; QS. Al-

Baqarah: 282) 

Model Implementasi di Madrasah 

Integrasi Materi Syariat dan Kurikulum.Mata pelajaran 

PAI, Fiqih, Akhlak, dan Al-Qur’an menjadi inti 

pembelajaran.Materi disesuaikan dengan kompetensi 

nasional, misalnya mata pelajaran umum tetap 

mengintegrasikan nilai kejujuran, amanah, dan disiplin. 

Pendekatan Pembelajaran Holistik.Tarbiyah al-

nafs (pembinaan jiwa) melalui kombinasi teori dan 

praktik ibadah.Penguatan karakter Islami dalam setiap 

kegiatan pembelajaran. 

Metode Pembelajaran.Ceramah interaktif, diskusi 

kelompok, problem-based learning berbasis nilai 

syariat.Penggunaan media digital sesuai prinsip halal, 

etis, dan amanah. Penelitian UNESCO (2020) 

menunjukkan metode interaktif meningkatkan 

pemahaman siswa hingga 40%. 

Evaluasi dan Penilaian.Penilaian mencakup 

akademik dan moral, seperti akhlak, adab, dan 



226 
 

disiplin.Guru melakukan refleksi dan feedback 

berdasarkan prinsip sidq (kejujuran) dan amanah. 

Kegiatan Ekstrakurikuler.Penguatan karakter 

melalui kegiatan sosial, kepemimpinan, dan kegiatan 

keagamaan. 

Model Implementasi di Sekolah Umum 

Integrasi Nilai Syariat Secara Kontekstual.Nilai syariat 

diterapkan melalui etika, disiplin, amanah, dan 

kejujuran tanpa mengganggu prinsip multikultural atau 

mata pelajaran non-Islam.Contoh: pembelajaran akhlak 

universal dalam mata pelajaran PPKn, Bahasa 

Indonesia, dan Seni. 

Pendekatan Pembelajaran Inklusif.Guru 

menyesuaikan metode agar semua siswa, termasuk non-

Muslim, dapat memahami dan menerapkan nilai 

moral.Data penelitian Banks (2019) menunjukkan 

pendekatan inklusif meningkatkan partisipasi dan 

motivasi siswa. 

Metode Pembelajaran.Diskusi, project-based 

learning, kolaborasi lintas kelompok 

budaya.Penggunaan media dan teknologi disertai 

kontrol etika dan literasi digital. 

Evaluasi dan PenilaianEvaluasi akademik tetap 

utama, namun aspek etika dan karakter tetap dinilai 

melalui observasi perilaku.Penelitian Santrock (2020) 

menegaskan evaluasi holistik meningkatkan integritas 

siswa.Kegiatan Ekstrakurikuler. Kegiatan sosial, 

kepemimpinan, dan penguatan karakter berbasis nilai 

universal.Implementasi nilai syariat tetap relevan bagi 



227 
 

siswa Muslim, sekaligus mendukung harmoni 

multikultural. 

Dampak Implementasi Fikih Pembelajaran 

Peningkatan Akhlak dan Disiplin Siswa.Guru menjadi 

teladan (role model) akhlak Islami.Kualitas 

Pembelajaran Lebih Holistik.Siswa tidak hanya cerdas 

secara akademik, tetapi juga memiliki integritas dan 

karakter.Harmonisasi Multikultural,Sekolah umum: 

integrasi nilai Islami tetap relevan tanpa merugikan 

siswa non-Muslim. 

Kesiapan Siswa Menghadapi Tantangan Abad 21 

Literasi digital, kreativitas, dan kemampuan kolaboratif 

meningkat. 

D. Standar Etik Guru dan Siswa 

Etik pendidikan mengacu pada nilai moral, prinsip 

syariat, dan perilaku profesional yang harus dijunjung 

tinggi oleh pengajar dan peserta didik. Standar etik 

berfungsi untuk memastikan proses pembelajaran 

berlangsung efektif, adil, dan bermanfaat, sekaligus 

membentuk karakter Islami. 

Dasar akademik dan syariat yang digunakan: 

1. Studi pendidikan Islam klasik dan kontemporer 

(Al-Zarnuji, Ta‘lim al-Muta‘allim; Al-Attas, 

1991) 

2. Penelitian manajemen pendidikan dan etika 

profesi guru (UNESCO, 2019; Santrock, 2020) 



228 
 

3. Kurikulum nasional dan pendidikan karakter 

(Kemendikbudristek, 2023) 

4. Prinsip fikih mu‘āmalah dan amanah (QS. Al-

Mu’minun: 8; Al-Baqarah: 282) 

Standar Etik Pengajar 

Amanah dan Profesionalisme.Guru wajib 

menyampaikan ilmu secara jujur dan lengkap sesuai 

kompetensi.Pelanggaran amanah termasuk 

ketidakhadiran tanpa izin, pengurangan jam mengajar, 

atau penyampaian materi tidak valid.Data akademik: 

guru yang disiplin dan amanah meningkatkan motivasi 

belajar siswa hingga 30% (UNESCO, 2019). 

Akhlak dan Adab.Etika guru meliputi kesantunan, 

kesabaran, kesetaraan, dan hormat terhadap siswa.Guru 

menjadi teladan (role model) dalam perilaku akademik 

dan sosial. 

Keadilan dan Non-Diskriminasi.Memberikan perhatian 

sama terhadap semua siswa tanpa memandang latar 

belakang agama, budaya, atau kemampuan 

akademik.Penelitian Banks (2019) menunjukkan 

keadilan guru meningkatkan partisipasi siswa 

multikultural. 

Integritas dan Evaluasi Etis.Penilaian dilakukan 

secara jujur dan proporsional, sesuai kaidah al-ajr bi al-

‘amal.Guru wajib menjaga kerahasiaan hasil belajar 

siswa. 

 



229 
 

Standar Etik Siswa 

Tanggung Jawab dan Disiplin.Siswa wajib hadir tepat 

waktu, menyiapkan materi, dan aktif dalam 

pembelajaran.Data akademik: disiplin siswa terkait 

langsung dengan keberhasilan akademik (Santrock, 

2020). 

Kejujuran dalam Belajar.Menghindari kecurangan, 

plagiarisme, atau mencontek.Prinsip fikih: kejujuran 

(sidq) dan amanah (amanah) merupakan syarat sah 

pendidikan. 

Akhlak dan Interaksi Sosial.Menunjukkan 

kesopanan, hormat terhadap guru dan teman, serta 

toleransi multikultural. Studi Arifin (2018) 

menunjukkan perilaku sosial positif siswa 

meningkatkan kualitas interaksi kelas dan motivasi 

belajar. 

Kepedulian dan Kerja Sama.Siswa diajarkan 

bekerja sama dalam kelompok, menghargai pendapat 

teman, dan menyelesaikan konflik secara adil. 

 

Dampak Penerapan Standar Etik 

Kualitas Pembelajaran Meningkat.Guru dan siswa yang 

mematuhi standar etik meningkatkan efektivitas 

pembelajaran.Integritas dan Karakter Islami 

Terinternalisasi.Pengajar dan peserta didik menjadi 

teladan nilai akhlak Islami.Lingkungan Belajar 

HarmonisInteraksi adil dan sopan mengurangi konflik 

dan bullying.Kesiapan Akademik dan Sosial.Siswa 

lebih siap menghadapi tantangan akademik, sosial, dan 

multikultural. 



230 
 

E. Kerangka Baru Fikih Pembelajaran 

Kerangka baru fikih pembelajaran dikembangkan untuk 

menjawab tantangan pendidikan kontemporer, termasuk 

era digital, multikultural, dan tuntutan abad 21, sambil 

tetap berlandaskan prinsip syariat, akhlak, amanah, dan 

adab. Kerangka ini menekankan holistikitas pendidikan: 

aspek akademik, karakter, sosial, dan spiritual siswa. 

Dasar akademik dan syariat: 

1. Pendidikan Islam klasik dan kontemporer (Al-

Zarnuji, Ta‘lim al-Muta‘allim; Al-Attas, 1991) 

2. Kurikulum Nasional dan Pendidikan Karakter 

(Kemendikbudristek, 2023) 

3. Penelitian pedagogi abad 21, multikultural, dan 

literasi digital (Banks, 2019; UNESCO, 2020; 

Santrock, 2020) 

4. Prinsip fikih mu‘āmalah dan amanah dalam 

pendidikan (QS. Al-Mu’minun: 8; QS. Al-

Baqarah: 282) 

Pilar Kerangka Baru Fikih Pembelajaran 

Integrasi Nilai Syariat dalam Proses 

Belajar.Penanaman nilai amanah, kejujuran, disiplin, 

adab, dan akhlak Islami dalam setiap aktivitas 

belajar.Materi pembelajaran disesuaikan dengan standar 

nasional namun tetap mempertimbangkan prinsip 

syariat.Data akademik: integrasi nilai moral 

meningkatkan prestasi dan disiplin siswa hingga 30% 

(Santrock, 2020). 



231 
 

Pendekatan Pedagogi KontemporerMetode aktif: 

problem-based learning, diskusi, project-based learning, 

dan kolaborasi lintas budaya.Guru menjadi fasilitator, 

siswa aktif dalam konstruksi pengetahuan.UNESCO 

(2020) menunjukkan metode aktif meningkatkan 

engagement siswa multikultural hingga 35%. 

Digitalisasi dan Literasi MediaPenggunaan gadget 

dan media digital sesuai etika syariat.Guru 

mengarahkan siswa agar literasi digital berkembang 

tetapi tetap halal, amanah, dan terkendali.Pembelajaran 

Multikultural dan Inklusif. 

Menyesuaikan materi dan interaksi dengan 

perbedaan budaya, bahasa, dan agama siswa.Etika guru 

menekankan keadilan, toleransi, dan kesetaraan.Data 

akademik: pembelajaran inklusif meningkatkan 

keterlibatan dan prestasi siswa (Banks, 2019). Evaluasi 

Holistik.Evaluasi tidak hanya akademik, tetapi juga 

karakter, akhlak, dan perilaku sosial.Penilaian jujur dan 

proporsional sesuai prinsip al-ajr bi al-‘amal. Prinsip 

Fikih dalam Kerangka Baru 

Amanah dan Profesionalisme Guru.Guru 

menyampaikan ilmu sesuai jadwal, materi valid, dan 

beretika.Keadilan dan Non-Diskriminasi Evaluasi dan 

interaksi adil terhadap semua siswa, sesuai prinsip ʿadl. 

Kejujuran dan Integritas.Penilaian jujur, 

pelaporan transparan, perilaku sesuai akhlak 

Islami.Sadd al-Dharā’i‘ (Mencegah Kerusakan) 

Menghindari kerusakan sosial, moral, dan akademik 

melalui pembelajaran yang etis. 

 



232 
 

Dampak Akademik dan Sosial 

Peningkatan Kualitas Pembelajaran. Siswa lebih aktif, 

termotivasi, dan mampu berpikir kritis.Internalisasi 

Karakter Islami, akhlak, disiplin, amanah, dan adab 

terinternalisasi dalam perilaku sehari-hari.Harmoni 

Multikultural, lingkungan sekolah inklusif, toleran, dan 

adil. 

Kesiapan Abad 21Literasi digital, kreativitas, 

kolaborasi, dan kemampuan problem-solving 

meningkat. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



233 
 

BAB XI 

PENUTUP 

 

A.Kesimpulan 

 

Pembelajaran dalam perspektif fikih pendidikan 

bukan hanya sekadar transfer ilmu, tetapi juga proses 

pembentukan karakter, akhlak, dan adab Islami pada 

peserta didik. Setiap elemen pembelajaran mulai dari 

guru, siswa, media, metode, hingga evaluasi harus 

selaras dengan prinsip syariat, amanah, kejujuran, dan 

keadilan. 

 Perkembangan pendidikan kontemporer, 

termasuk era digital, multikultural, dan globalisasi, 

menuntut adanya adaptasi kerangka fikih pembelajaran 

agar tetap relevan dan efektif. Integrasi nilai syariat ke 

dalam kurikulum nasional, penggunaan media digital 

secara etis, pendekatan inklusif dan multikultural, serta 

evaluasi holistik menjadi strategi utama untuk 

memastikan pendidikan bersifat holistik, profesional, 

dan berkarakter. 

Secara keseluruhan, penerapan fikih pembelajaran 

membangun harmoni antara kompetensi akademik dan 

akhlak Islami, sehingga peserta didik tidak hanya 

cerdas secara intelektual tetapi juga memiliki integritas 

moral, sosial, dan spiritual. 

Fikih pembelajaran telah mengalami transformasi 

dari pendekatan tradisional menuju kerangka 

kontemporer yang relevan dengan era digital, 

multikultural, dan tuntutan abad 21.Prinsip utama tetap: 



234 
 

amanah, kejujuran, adab, disiplin, dan tujuan 

pembelajaran halal. 

Integrasi Syariat dan Kurikulum Nasional. 

Integrasi nilai syariat ke dalam kurikulum nasional 

memungkinkan pendidikan holistik yang mencakup 

kompetensi akademik, karakter Islami, dan etika sosial. 

Data akademik menunjukkan integrasi ini 

meningkatkan motivasi, prestasi, dan disiplin 

siswa.Model Implementasi di Madrasah dan Sekolah 

Umum.Di madrasah: fokus pada materi syariat dan 

akhlak Islami secara holistik.Di sekolah umum: fokus 

pada nilai moral dan etika Islami secara kontekstual dan 

inklusif.Strategi efektif meliputi metode interaktif, 

evaluasi holistik, dan kegiatan ekstrakurikuler berbasis 

karakter Islami.Standar Etik Pengajar dan siswa Guru 

wajib amanah, profesional, adil, dan berakhlak baik, 

sementara siswa wajib disiplin, jujur, sopan, dan 

kooperatif. 

Penerapan standar etik meningkatkan motivasi 

belajar, kualitas interaksi, dan pembentukan karakter 

Islami.Kerangka Baru Fikih 

Pembelajaran.Mengintegrasikan nilai syariat, pedagogi 

kontemporer, literasi digital, multikulturalisme, dan 

evaluasi holistik.Kerangka ini meningkatkan prestasi 

akademik, internalisasi karakter, harmoni sosial, dan 

kesiapan abad 21. 

 

 

 

 

 



235 
 

B. Implikasi dan Rekomendasi 

1. Guru dan lembaga pendidikan perlu menerapkan 

fikih pembelajaran secara sistematis, mulai dari 

perencanaan, pelaksanaan, hingga evaluasi. 

2. Kurikulum nasional dan sekolah harus 

mengakomodasi integrasi nilai syariat, agar 

pendidikan tidak hanya akademik tetapi juga 

berkarakter Islami. 

3. Perlu pelatihan literasi digital, multikultural, dan 

pedagogi kontemporer bagi guru untuk 

menghadapi tantangan abad 21. 

4. Evaluasi holistik yang menilai akademik dan 

karakter siswa harus menjadi bagian integral dari 

praktik pembelajaran. 

Dengan demikian fikih pembelajaran modern 

memberikan panduan bagi pendidikan yang 

komprehensif, etis, adaptif, dan berkarakter Islami, 

sehingga peserta didik siap menghadapi tuntutan 

akademik, sosial, dan spiritual di era kontemporer. 

 

 

 

 

 

 



236 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Attas, S. M. N. (1991). Islam and secularism. 

ISTAC. 

Al-Zarnuji, I. b. A. (2003). Ta‘lim al-Muta‘allim: 

The classic manual of Islamic education. Islamic Texts 

Society. 

Arifin, Z. (2018). Psikologi pendidikan dan 

pengembangan karakter siswa. Prenadamedia Group. 

Banks, J. A. (2019). Multicultural education: 

Issues and perspectives (10th ed.). Wiley. 

Kemendikbudristek. (2023). Kurikulum Merdeka: 

Panduan implementasi pendidikan karakter. Jakarta: 

Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan 

Teknologi. 

Santrock, J. W. (2020). Educational psychology 

(7th ed.). McGraw-Hill Education. 

UNESCO. (2019). Global education monitoring 

report: Accountability in education. UNESCO 

Publishing. 

UNESCO. (2020). Digital literacy and learning in 

schools: Policy and practice. UNESCO. 

Al-Ghazali, A. H. M. (2000). Ihya’ Ulum al-Din. 

Dar al-Minhaj. 



237 
 

Al-Mawardi, A. (2010). Al-Ahkam al-Sultaniyyah. 

Dar al-Fikr. 

Darling-Hammond, L., & Bransford, J. (Eds.). 

(2005). Preparing teachers for a changing world: What 

teachers should learn and be able to do. Jossey-Bass. 

Elmore, R. F. (2004). School reform from the 

inside out: Policy, practice, and performance. Harvard 

Education Press. 

Freire, P. (1970). Pedagogy of the oppressed. 

Continuum. 

Goleman, D. (2006). Social intelligence: The new 

science of human relationships. Bantam Books. 

Hargreaves, A., & Fullan, M. (2012). Professional 

capital: Transforming teaching in every school. 

Teachers College Press. 

Hodges, C., Moore, S., Lockee, B., Trust, T., & 

Bond, A. (2020). The difference between emergency 

remote teaching and online learning. EDUCAUSE 

Review, 27(3), 10–22. 

Kohlberg, L. (1981). The philosophy of moral 

development. Harper & Row. 

Kohn, A. (2005). Beyond discipline: From 

compliance to community. ASCD. 



238 
 

Lickona, T. (1991). Educating for character: How 

our schools can teach respect and responsibility. 

Bantam Books. 

Lickona, T., & Davidson, M. (2005). Smart & 

good high schools: Integrating excellence and ethics 

for success in school, work, and beyond. Character 

Education Partnership. 

Marzano, R. J., & Kendall, J. S. (2007). The new 

taxonomy of educational objectives (2nd ed.). Corwin 

Press. 

Noddings, N. (2005). The challenge to care in 

schools: An alternative approach to education (2nd 

ed.). Teachers College Press. 

OECD. (2019). PISA 2018 results: What students 

know and can do. OECD Publishing. 

Palmer, P. J. (1998). The courage to teach: 

Exploring the inner landscape of a teacher’s life. 

Jossey-Bass. 

Piaget, J. (1973). The child and reality: Problems 

of genetic psychology. Viking Press. 

Rogers, C. R. (1969). Freedom to learn. Merrill. 

Ryan, R. M., & Deci, E. L. (2017). Self-

determination theory: Basic psychological needs in 

motivation, development, and wellness. Guilford Press. 



239 
 

Shulman, L. S. (1987). Knowledge and teaching: 

Foundations of the new reform. Harvard Educational 

Review, 57(1), 1–22. 

Slavin, R. E. (2018). Educational psychology: 

Theory and practice (12th ed.). Pearson. 

Stiggins, R. J. (2005). From formative assessment 

to assessment FOR learning: A path to success in 

standards-based schools. Phi Delta Kappan, 87(4), 

324–328. 

Tomlinson, C. A. (2014). The differentiated 

classroom: Responding to the needs of all learners (2nd 

ed.). ASCD. 

Vygotsky, L. S. (1978). Mind in society: The 

development of higher psychological processes. 

Harvard University Press. 

Walker, L. J. (2014). Moral development: 

Research, theory, and practice. Sage Publications. 

Wiggins, G., & McTighe, J. (2005). 

Understanding by design (2nd ed.). ASCD. 

Zhao, Y. (2012). Catching up or leading the way: 

American education in the age of globalization. ASCD. 

Abdullah, M. S. (2016). Fikih pendidikan: Konsep 

dan praktik di sekolah Islam. Rajawali Pers. 



240 
 

Hasan, R. (2019). Integrasi nilai Islami dalam 

kurikulum nasional. UIN Press. 

Huda, M. (2020). Pedagogi Islami kontemporer: 

Strategi dan implementasi. Prenadamedia. 

Wahid, A. (2018). Etika guru dan profesionalisme 

pendidikan Islam. LP3M UIN. 

Yusuf, N. (2021). Literasi digital dan etika 

penggunaan media di sekolah. Pustaka Media. 

 

 

Lampiran : 

 

1. Snopsis Buku 

Buku Fikih Pembelajaran: Konsep, Metodologi, 

dan Etika Syariat merupakan karya akademik yang 

mengkaji proses belajar-mengajar dalam perspektif 

fikih Islam secara sistematis, normatif, dan kontekstual. 

Buku ini berangkat dari kegelisahan ilmiah atas 

minimnya kajian fikih yang secara khusus membahas 

pembelajaran sebagai aktivitas ibadah, amanah syariat, 

dan tanggung jawab moral dalam dunia pendidikan 

modern. 

Secara konseptual, buku ini menegaskan bahwa 

pembelajaran tidak sekadar aktivitas pedagogis, 

melainkan bagian dari ‘amal shalih yang terikat oleh 

hukum, nilai, dan etika Islam. Fikih pembelajaran 

diposisikan sebagai disiplin integratif yang 



241 
 

menghubungkan nash syariat (Al-Qur’an dan Sunnah), 

kaidah ushul fikih, serta temuan ilmu pendidikan 

kontemporer dalam membangun sistem pendidikan 

yang bermartabat dan berkeadilan. 

Dari sisi metodologi, buku ini membahas prinsip-

prinsip pembelajaran Islam, strategi penyampaian ilmu, 

pengelolaan kelas, evaluasi pembelajaran, serta 

pendekatan edukatif yang selaras dengan maqāṣid al-

syarī‘ah. Berbagai metode pengajaran dianalisis dari 

perspektif fikih, termasuk aspek kemudahan (taysīr), 

pencegahan mudarat (dar’u al-mafāsid), dan 

kontekstualisasi pembelajaran sesuai perkembangan 

siswa. 

Pada bagian etika syariat, buku ini menguraikan 

secara mendalam adab dan tanggung jawab guru dan 

peserta didik, kode etik pengajaran, batasan materi yang 

boleh dan tidak boleh diajarkan, serta implikasi hukum 

atas penyimpangan dalam praktik pendidikan. 

Pembahasan etika ini menempatkan guru sebagai 

teladan moral dan peserta didik sebagai subjek 

pembelajaran yang harus dijaga kehormatan, akal, dan 

jiwanya. 

Buku ini ditujukan bagi dosen, guru, mahasiswa 

pendidikan Islam, praktisi madrasah dan sekolah, serta 

pemerhati pendidikan Islam yang ingin memahami 

pembelajaran dari sudut pandang fikih secara 

komprehensif. Dengan pendekatan akademik yang 

berpijak pada nilai-nilai syariat, buku ini diharapkan 

menjadi rujukan penting dalam membangun sistem 

pembelajaran Islam yang humanis, beretika, dan 



242 
 

berorientasi pada pembentukan insan berilmu dan 

berakhlak mulia. 

 

2. Profil Penulis 

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di 

bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah, 

UIN Datokarama Palu. Ia aktif mengajar mata kuliah 

fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus 

kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik 

pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim. 

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada 

studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan 

dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian 

kualitatif. Minat akademiknya meliputi fikih 

pendidikan, fikih pembelajaran, pembentukan karakter 

religius, serta integrasi kearifan lokal dalam pendidikan 

Islam, khususnya di konteks madrasah dan masyarakat 

Muslim Indonesia. 

Selain mengajar, penulis aktif melakukan 

penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk 

artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku 

ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada 

rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai 

sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan 

spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat 

dalam penyusunan khutbah, modul keagamaan, dan 

buku panduan ibadah yang digunakan di lingkungan  

masyarakat. 

Buku Fikih Pembelajaran: Konsep, Metodologi, 

dan Etika Syariat merupakan salah satu kontribusi 

intelektual penulis dalam memperluas khazanah fikih 



243 
 

kontemporer, khususnya dengan menjadikan proses 

pembelajaran sebagai objek kajian fikih yang utuh, 

normatif, dan kontekstual. Melalui karya ini, penulis 

berharap dapat mendorong lahirnya praktik pendidikan 

Islam yang tidak hanya unggul secara akademik, tetapi 

juga berakar kuat pada nilai-nilai syariat dan akhlak 

mulia. 

 


