
1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 
 

HAK CIPTA/COPYRIGHT 

© 2024 Dr. Bahdar, M.H.I 

Email bahdar@uindatokarama ac.id 

HP.081.341.207.628 

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang. 

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh 

atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik 

cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari 

penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan 

pendidikan dengan menyebut sumbernya. 

Penerbit: 

 

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat  

Alamat:  Jl. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah 

Cetakan Pertama: Agustus 2024 

ISBN: Nomor belum ada 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

KATA PENGANTAR 

حِيْمِ  حْمٰنِ الره ِ الره  بِسْمِ اللَّه

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، 

 سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين 

Puji syukur ke hadirat Allah Swt. atas segala limpahan 

rahmat dan karunia-Nya, sehingga buku berjudul 

“Fikih Praktis untuk Guru: Pendekatan Teoretis dan 

Praktis dalam Pendidikan Islam” ini dapat disusun 

dan dihadirkan kepada para pembaca. Shalawat dan 

salam semoga senantiasa tercurah kepada Nabi 

Muhammad saw., keluarga, sahabat, dan seluruh 

pengikutnya hingga akhir zaman. 

Fikih merupakan salah satu disiplin inti dalam 

Pendidikan Agama Islam yang tidak hanya berfungsi 

sebagai kumpulan hukum-hukum ibadah dan 

muamalah, tetapi juga sebagai sistem nilai yang 

membentuk cara berpikir, bersikap, dan bertindak 

seorang Muslim dalam kehidupan sehari-hari. Oleh 

karena itu, penguasaan fikih yang komprehensif dan 

kontekstual menjadi kebutuhan mendasar bagi guru 

Pendidikan Agama Islam, baik di sekolah maupun 

madrasah. 

Buku ini disusun sebagai ikhtiar akademik dan 

pedagogik untuk menjembatani kesenjangan antara 

fikih sebagai ilmu normatif dan fikih sebagai praktik 

pendidikan di ruang kelas dan kehidupan sosial. Dalam 

praktiknya, pembelajaran fikih sering kali masih 

terjebak pada pendekatan tekstual, hafalan, dan kurang 

menyentuh dimensi aplikatif serta relevansi sosial. 

Padahal, guru PAI dituntut tidak hanya memahami 



4 
 

dasar-dasar teoretis fikih, tetapi juga mampu 

mengimplementasikannya secara pedagogis, humanis, 

dan kontekstual sesuai dengan realitas siswa dan 

perkembangan zaman. 

Melalui pendekatan teoretis dan praktis, buku ini 

menguraikan konsep dasar fikih, metodologi 

pengambilan hukum, prinsip-prinsip pendidikan Islam, 

serta strategi pembelajaran fikih yang aplikatif bagi 

guru. Pembahasan diarahkan agar guru tidak hanya 

berperan sebagai penyampai materi, tetapi juga sebagai 

fasilitator, teladan, dan pembimbing dalam internalisasi 

nilai-nilai fikih pada siswa. Dengan demikian, fikih 

tidak berhenti sebagai pengetahuan kognitif, melainkan 

menjadi pedoman hidup yang membentuk karakter 

religius dan sosial siswa. 

Buku ini diperuntukkan bagi guru Pendidikan Agama 

Islam, mahasiswa jurusan Pendidikan Agama Islam, 

serta pemerhati pendidikan Islam yang ingin 

memperdalam pemahaman tentang fikih dari perspektif 

pendidikan. Penulis menyadari sepenuhnya bahwa buku 

ini masih memiliki keterbatasan dan memerlukan 

penyempurnaan. Oleh karena itu, kritik dan saran yang 

konstruktif sangat diharapkan demi pengembangan 

keilmuan dan perbaikan karya ini di masa mendatang. 

Akhir kata, semoga buku ini dapat memberikan 

kontribusi nyata bagi penguatan kompetensi guru PAI 

dan pengembangan pembelajaran fikih yang lebih 

bermakna, relevan, dan berorientasi pada pembentukan 

insan beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Semoga 



5 
 

Allah Swt. meridai setiap ikhtiar kecil dalam upaya 

memajukan pendidikan Islam. 

ُ الْمُوَف قُِ إِلىَ أقَْوَمِ الطهرِيقِ   وَاللَّه

 

Palu, Agustus  2024 

Penulis 

 

Dr. Bahdar, M.H.I. 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

DAFTAR ISI 

HALAMAN JUDUL…………………….……….i 

HALAMAN HAK CIPTA………………..………ii 

HALAMAN KATA PENGANTAR…….………..iii 

HALAMAN DAFTAR ISI……………………….iv 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang………………………….. 1 

B. Pentingnya penguasaan Fikih bagi Guru 

PAI……………………………………… 

3 

C. Fikih sebagai Penuntun dalam Menghadapi    

Masalah Kontemporer …. 

4 

D. Tantangan Pembelajaran Fikih di Sekolah 

dan Madrasah di Erah Digital…………… 

5 

E. Peran Guru dalam Internalisasi Nilai-nilai 

Islam  melalui Fikih…………………….. 

8 

F. Tantangan dan Solusi……………………. 10 

G. Tujuan dan Manfaat Buku………………. 11 

H. Pendekatan Metodologi Penulisan………. 13 

BAB II 

LANDASAN TEORI FIKIH DAN  

PENDIDIKAN ISLAM 

A. Konsep Fikih dalam Islam………………. 20 

B. Sejarah dan Perkembangan Fikih……….. 22 

C. Fikih sebagai Sistem Nilai dan Panduan 

Praktik…………………………………… 

25 

D. Fikih sebagai Sistem Nilai dan Pedoman 

Hidup………………………………….. 

28 

E. Prinsip-Prinsip Fikih untuk Pembelajaran 30 

F. Integrasi Fikih dalam Kurikulum PAI…. 33 

G. Metodologi pengambilan hukum fikih…. 36 

H. Kedudukan Guru……………………….. 38 



7 
 

BAB III: 

METODE DAN STRATEGI PEMBELAJARAN  

FIKIH 

A. Metode Pembelajaran Fikih……………. 44 

B. Pendekatan Tematik dan Kontekstual….. 46 

C. Strategi Penerapan Fikih di Kelas……… 49 

D. Sumber Belajar Fikih…………………… 52 

BAB IV 

IMPLEMENTASI FIKIH DALAM PRAKTIK 

PEMBELAJARAN 

A. Studi Kasus Pembelajaran Fikih di Madrasah  

danSekolah………………….. 

56 

B. Penentuan indikator pencapaian Belajar… 59 

C. Penyusunan Materi Ajar dan Aktivitas 

Pembelajaran……………………………. 

61 

D. D. Tantangan dan Solusi dalam 

Implementasi……………………………. 

69 

E. Strategi Mengatasi Tantangan Pembelajaran 

Fikih……………………… 

71 

BAB V 

INOVASI DAN PENGEMBANGAN 

PEMBELAJARAN FIKIH 

A. Integrasi Teknologi dalam Pembelajaran 

Fikih……………………………………. 

76 

B. Pembelajaran Daring dan Hybrid dalam 

Fikih……………………………………. 

79 

C. Pemanfaatan Aplikasi Pendidikan dan Media 

Sosial dalam Pembelajaran Fikih… 

82 

D. Fikih Berbasis Kearifan Lokal…………... 86 

E. Adaptasi Nilai Lokal dalam Pembelajaran 

Fikih…………………………………….. 

90 

F. Studi Kasus Praktik Lokal yang Relevan 

dalam Pembelajaran Fikih……………… 

94 



8 
 

G. Pembelajaran Fikih untuk Pengembangan  

Karakter Siswa…………………………. 

98 

H. Strategi Pembelajaran Fikih Berbasis Proyek 

dan Kegiatan Sosial…………….. 

102 

I. Panduan Penerapan Strategi Inovatif dan Tips 

Pengelolaan Kelas Efektif………… 

106 

BAB VI: 

KESIMPULAN DAN SARAN 

A. Temuan Utama…………………………. 111 

B. Implikasi Teori dan Praktik…………….. 113 

C. Saran Pengembangan Pembelajaran Fikih di 

Sekolah………………………………. 

117 

 DAFTAR PUSTAKA………………….. 120 

Lampiran : 

1. Snopsis Buku……………………………. 123 

2. Profil Penulis…………………………….. 125 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A.Latar Belakang 

Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki peran 

strategis dalam membentuk karakter, akhlak, dan 

perilaku Islami siswa, selain meningkatkan pemahaman 

terhadap ajaran agama. Salah satu komponen penting 

PAI adalah fikih, yang berfungsi sebagai pedoman 

hukum, nilai, dan praktik kehidupan sehari-hari bagi 

umat Islam. Namun, tantangan dalam pembelajaran 

fikih di sekolah dan madrasah tetap signifikan, baik dari 

sisi guru maupun sistem pendidikan itu sendiri. 

Berdasarkan pengalaman lapangan dan hasil penelitian, 

beberapa kendala yang sering dihadapi guru PAI antara 

lain: 

1. Keterbatasan pemahaman guru terhadap metode 

pengajaran fikih yang efektif, sehingga materi 

lebih banyak disampaikan secara tekstual dan 

teoritis. 

2. Minimnya integrasi nilai lokal dan konteks sosial 

siswa dalam pembelajaran, sehingga fikih terasa 

abstrak dan kurang relevan dengan kehidupan 

sehari-hari. 

3. Kurangnya pemanfaatan teknologi dan media 

inovatif untuk mendukung pembelajaran interaktif 

dan partisipatif. 

4. Evaluasi yang lebih menekankan hafalan daripada 

penerapan hukum dan pembentukan karakter, 

sehingga internalisasi nilai Islam kurang optimal. 



10 
 

Dalam konteks tersebut, guru PAI membutuhkan 

panduan yang menyatukan teori dan praktik, sehingga 

mampu menginternalisasi nilai-nilai fikih sekaligus 

mengajarkannya secara aplikatif di kelas. Pendekatan 

yang teoretis dan praktis ini tidak hanya membantu 

guru memahami hukum Islam secara mendalam, tetapi 

juga membekali mereka dengan strategi pembelajaran 

inovatif, berbasis proyek, kontekstual, dan kearifan 

lokal. 

Selain itu, integrasi fikih ke dalam kurikulum PAI yang 

relevan dengan kearifan lokal, teknologi, dan kegiatan 

sosial memungkinkan siswa belajar tidak hanya sekadar 

teori, tetapi juga mengamalkan hukum Islam dalam 

kehidupan nyata. Hal ini sejalan dengan tujuan 

pendidikan Islam yang menekankan pembentukan 

karakter, internalisasi nilai, dan pengembangan perilaku 

Islami yang aplikatif.Sebagai petunjuk pelaksanaannya 

dapat merujuk pada firman Allah salasatunya (QS. Al-

Baqarah [2]: 2-3.  

Kitab Al Quran ini tidak ada keraguan padanya; 

petunjuk bagi mereka yang bertaqwa. Juga pada QS. 

Al-Imran [3]: 104).  

dan hendaklah ada di antara kamu segolongan umat 

yang menyeru kepada kebajikan, menyuruh kepada 

yang ma'ruf dan mencegah dari yang munkar[217]; 

merekalah orang-orang yang beruntung. 

Berdasarkan tugas pendidikan Islam tersebut, yakni 

menekankan pada pembentukan karakter, internalisasi 

nilai, dan pengembangan perilaku Islami yang aplikatif 



11 
 

maka buku ini hadir sebagai panduan komprehensif 

bagi guru PAI untuk: 

1. Memahami konsep fikih secara mendalam. 

2. Mengintegrasikan teori dan praktik dalam 

pembelajaran. 

3. Menerapkan strategi inovatif dan kontekstual di 

kelas. 

4. Memanfaatkan teknologi dan media modern. 

5. Menjadikan pembelajaran fikih sebagai sarana 

pengembangan karakter dan internalisasi nilai Islami 

bagi siswa. 

Dengan pendekatan teoretis dan praktis ini, diharapkan 

buku ini dapat membantu guru PAI menjadi agen 

transformasi nilai Islam, sekaligus meningkatkan 

relevansi dan efektivitas pembelajaran fikih di sekolah 

dan madrasah. 

B.Pentingnya penguasaan Fikih bagi Guru PAI 

Guru Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki 

tanggung jawab untuk membimbing siswa dalam 

memahami dan mengamalkan ajaran Islam, khususnya 

terkait ibadah dan muamalah. Fikih adalah ilmu yang 

membahas rukun, syarat, dan tata cara ibadah serta 

hukum-hukum praktis dalam kehidupan sehari-hari. 

Dengan penguasaan fikih yang baik, guru dapat: 

Menjelaskan tata cara ibadah dengan benar. 

Membimbing siswa dalam mempraktikkan ajaran 

agama sesuai syariat.Allah berfirman:  

"Dan dirikanlah shalat, tunaikanlah zakat, dan 

ruku’lah beserta orang-orang yang ruku’." (QS. Al-

Baqarah [2]: 43)  



12 
 

 

Ayat ini menunjukkan pentingnya mengetahui tata cara 

ibadah secara benar dan mengamalkannya.Fikih sebagai 

Pedoman dalam Pendidikan Penguasaan fikih tidak 

hanya terkait ibadah, tetapi juga memengaruhi aspek 

pendidikan karakter dan moral siswa. Guru PAI yang 

menguasai fikih mampu menanamkan nilai-nilai akhlak 

dan etika Islami secara sistematis. Menurut Muhammad 

Nawawi al-Bantani, penguasaan fikih bagi guru adalah 

prasyarat utama dalam mendidik umat, karena guru 

yang memahami hukum-hukum Islam dapat 

menanamkan pendidikan yang sesuai syariat (al-

Bantani, Syarh al-Qawaid al-Fiqhiyyah).Sayyid Sabiq 

menekankan dalam Fiqh Sunnah bahwa guru harus 

menguasai fikih agar mampu mengajarkan praktik 

ibadah dengan benar dan menegakkan prinsip-prinsip 

Islam dalam kehidupan sehari-hari. 

 

C.Fikih sebagai Penuntun dalam Menghadapi     

    Masalah Kontemporer  

 

Dunia modern menghadirkan berbagai isu baru terkait 

etika, muamalah, dan teknologi. Guru PAI yang 

memahami fikih mampu: Memberikan solusi terhadap 

persoalan kontemporer berdasarkan hukum Islam. 

Membimbing siswa agar mampu bersikap sesuai syariat 

dalam situasi baru. Rasulullah saw bersabda:  

 

“Tuntutlah ilmu dari buaian hingga ke liang lahat.” 

(HR. Al-Baihaqi).  

Hadis ini menegaskan kewajiban menuntut ilmu 

sepanjang hayat, termasuk guru yang harus menguasai 

ilmu fikih agar dapat menuntun siswa dengan benar. 



13 
 

Penguasaan fikih membuat guru PAI lebih bijak dan 

moderat dalam menyampaikan hukum, mencegah 

kesalahan pemahaman, dan menjaga akidah serta 

praktik siswa tetap sesuai syariat. Prof. Dr. Wahbah al-

Zuhaili menekankan bahwa penguasaan fikih 

merupakan dasar bagi pendidik Islam untuk 

menyampaikan hukum syariat secara tepat, mencegah 

kesalahpahaman, dan menjaga ketertiban pendidikan 

Islam (Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuh).Dengan 

demikian Penguasaan fikih bagi guru PAI adalah 

mutlak. Tanpa penguasaan yang memadai, guru akan 

kesulitan membimbing siswa dalam praktik ibadah, 

pendidikan karakter, dan solusi masalah kontemporer. 

Fikih menjadi fondasi yang menyatukan teori, praktik, 

dan etika dalam pendidikan Islam. 

 

D.Tantangan Pembelajaran Fikih di Sekolah dan  

     Madrasah di Erah Digital 

 

1. Perubahan Pola Belajar Siswa 

 

Di era digital, siswa lebih banyak menggunakan gadget 

dan internet sebagai sumber informasi. Hal ini 

menimbulkan tantangan bagi guru PAI untuk:Menarik 

perhatian siswa agar tetap fokus pada materi fikih yang 

bersifat konseptual dan praktis. Menyaring informasi 

yang sering tidak sesuai syariat dari sumber digital. 

Allah berfirman:  

 

"Hai orang-orang yang beriman, peliharalah dirimu 

dan keluargamu dari api neraka." (QS. At-Tahrim 

[66]: 6).  

 



14 
 

Ayat ini menunjukkan tanggung jawab guru dalam 

menjaga diri sendiri dan siswa dari kesalahan, termasuk 

informasi yang menyesatkan.Menurut Prof. Dr. A. 

Wahid al-Hasani, pendidikan agama di era digital harus 

mampu menyesuaikan metode pembelajaran agar 

relevan dengan karakteristik generasi digital, tanpa 

mengurangi ketepatan hukum fikih yang diajarkan 

(Pendidikan Islam di Era Informasi). 

 

2. Keterbatasan Literasi Digital Guru PAI 

 

Tidak semua guru PAI memiliki kemampuan digital 

yang memadai. Hal ini menimbulkan kesulitan dalam: 

Mengembangkan materi pembelajaran fikih berbasis 

teknologi. Memanfaatkan platform digital untuk 

interaksi dan evaluasi siswa.Rasulullah saw. bersabda:  

 

“Tuntutlah ilmu dari buaian hingga ke liang lahat.” 

(HR. Al-Baihaqi).  

 

Hadis ini menegaskan kewajiban guru untuk terus 

menuntut ilmu, termasuk kemampuan digital sebagai 

bagian dari adaptasi pendidikan modern. Dr. 

Muhammad Thahir mengatakan bahwa guru agama 

perlu menguasai literasi digital agar dapat 

menyampaikan ajaran Islam dengan metode yang 

relevan dan efektif di era teknologi (Revitalisasi 

Pendidikan Agama Islam di Era Digital). 

 

3. Maraknya Informasi yang Tidak Akurat 

 

Era digital memudahkan akses informasi, tetapi juga 

menyebarkan konten yang tidak valid terkait hukum-



15 
 

hukum Islam. Tantangan bagi guru PAI meliputi: 

Menyaring informasi agar siswa tidak salah paham 

hukum fikih. Membimbing siswa memahami fikih 

secara kritis dan sistematis. Allah berfirman: 

 

"Wahai orang-orang yang beriman! Jika datang 

kepadamu orang fasik membawa suatu berita, maka 

periksalah dengan teliti..." (QS. Al-Hujurat [49]: 6).  

 

Ayat ini menekankan pentingnya verifikasi informasi, 

relevan dengan era digital saat ini. Menurut Yusuf al-

Qaradawi, guru PAI harus membekali siswa dengan 

kemampuan menilai dan memilah informasi agar tidak 

mudah terpengaruh konten digital yang keliru (Fiqh al-

Da’wah). 

 

4. Kurangnya Keterlibatan Siswa dalam Praktik 

Langsung 

 

Banyak pembelajaran fikih yang mengandalkan praktik 

ibadah, sementara era digital cenderung mendorong 

interaksi virtual. Tantangan ini meliputi: Menjaga 

keseimbangan antara teori dan praktik ibadah. 

Mengintegrasikan teknologi tanpa mengurangi kualitas 

pengalaman belajar nyata. Menurut Dr. Wahbah al-

Zuhaili, pembelajaran fikih efektif apabila siswa diberi 

kesempatan mempraktikkan hukum syariat secara 

langsung, sehingga guru harus kreatif menggabungkan 

metode digital dan praktik nyata (Al-Fiqh al-Islami wa 

Adillatuh).Dengan begitu maka Pembelajaran fikih di 

era digital menghadapi tantangan signifikan, mulai dari 

karakter generasi digital, keterbatasan literasi digital 

guru, maraknya informasi yang tidak akurat, hingga 



16 
 

minimnya praktik ibadah langsung. Guru PAI harus 

mampu beradaptasi dengan metode digital, sambil tetap 

menjaga ketepatan fikih dan integritas pendidikan 

Islam. 

 

E.Peran Guru dalam Internalisasi Nilai-nilai Islam  

    melalui Fikih 

 

Guru memiliki peran strategis dalam pendidikan agama 

Islam, khususnya dalam menginternalisasi nilai-nilai 

Islam melalui pembelajaran fikih. Fikih bukan hanya 

sekadar pengetahuan tentang hukum-hukum syariat, 

tetapi juga sarana untuk membentuk karakter, moral, 

dan perilaku yang sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. 

Menurut Al-Ghazali, pendidikan agama adalah proses 

pembentukan akhlak melalui pengajaran ilmu yang 

membawa kepada amal saleh (Al-Ghazali, Ihya’ Ulum 

al-Din). Oleh karena itu, guru tidak hanya 

menyampaikan materi, tetapi juga mencontohkan nilai-

nilai yang diajarkan. 

 

Guru berperan sebagai teladan (uswah) bagi siswa 

dalam mengamalkan nilai-nilai fikih. Nabi Muhammad 

saw bersabda: 

“Setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap pemimpin 

akan dimintai pertanggungjawaban atas yang 

dipimpinnya” (HR. Bukhari dan Muslim). 

Dalam konteks pendidikan, guru adalah pemimpin 

dalam kelas sehingga setiap perilaku guru baik dalam 

shalat, adab, maupun etika interaksi menjadi contoh 

langsung bagi siswa. Menurut Al-Attas (1995), 



17 
 

pendidikan Islam menekankan penanaman nilai-nilai 

spiritual dan moral melalui contoh nyata, bukan hanya 

pengajaran teori. Dengan demikian, guru harus 

menginternalisasi nilai fikih dalam diri sendiri sebelum 

menanamkannya pada siswa. 

 

Selain menjadi teladan, guru juga berperan sebagai 

fasilitator yang membantu siswa memahami dan 

mengamalkan fikih dalam kehidupan sehari-hari. Hal 

ini selaras dengan prinsip ta’lim al-ma’lum min al-

‘amal (mengajarkan yang diketahui melalui praktik). 

Misalnya, ketika mengajarkan fikih wudhu, guru tidak 

hanya menjelaskan langkah-langkah secara teoritis, 

tetapi juga mempraktikkannya bersama siswa, sehingga 

mereka memahami nilai kebersihan, kesabaran, dan 

ketelitian yang terkandung dalam hukum wudhu. 

 

Beberapa strategi yang dapat digunakan guru untuk 

menanamkan nilai-nilai Islam melalui fikih antara lain: 

1. Pendekatan kontekstual: Mengaitkan hukum fikih 

dengan situasi nyata siswa, misalnya membahas 

zakat dengan pengalaman membantu orang 

miskin di sekitar sekolah. 

2. Pembelajaran berbasis pengalaman: Memberikan 

tugas praktik seperti shalat berjamaah atau puasa 

sunnah agar siswa mengalami nilai fikih secara 

langsung. 

3. Dialog dan refleksi: Mengajak siswa 

merenungkan hikmah di balik setiap aturan fikih 

sehingga pemahaman menjadi internalisasi nilai, 

bukan hafalan semata. 



18 
 

Menurut Hasan Langgulung (2002), internalisasi nilai 

agama efektif jika pendidikan mengkombinasikan 

pengajaran teori, praktik, dan refleksi kritis. Guru 

menjadi penghubung antara ilmu fikih dan kehidupan 

sehari-hari siswa. 

F.Tantangan dan Solusi 

 

Guru menghadapi tantangan seperti minat siswa yang 

rendah, pengaruh media digital yang beragam, dan 

perbedaan latar belakang budaya. Solusi yang dapat 

diterapkan meliputi: 

1. Memanfaatkan teknologi untuk menyajikan 

pembelajaran fikih yang menarik. 

2. Mengintegrasikan kearifan lokal dengan hukum 

fikih sehingga siswa lebih mudah memahami dan 

mengamalkannya. 

3. Memberikan penghargaan atau pengakuan atas 

perilaku islami yang ditunjukkan siswa. 

 

Dengan begitu maka guru berperan sentral dalam 

internalisasi nilai-nilai Islam melalui fikih. Peran ini 

mencakup menjadi teladan, fasilitator, dan motivator 

yang mendorong siswa memahami serta mengamalkan 

hukum-hukum syariat dalam kehidupan sehari-hari. 

Internalisasi nilai melalui pembelajaran fikih tidak 

hanya memperkuat pemahaman teoretis, tetapi juga 

membentuk karakter dan perilaku islami yang 

berkelanjutan. 

 

 

 



19 
 

G.Tujuan dan Manfaat Buku 

Buku “Fikih Praktis untuk Guru: Pendekatan Teoretis 

dan Praktis dalam Pendidikan Agama Islam” disusun 

dengan tujuan umum untuk meningkatkan pemahaman 

guru PAI mengenai hukum-hukum Islam (fikih) 

sekaligus menginternalisasikan nilai-nilai Islam dalam 

praktik pendidikan sehari-hari. Guru tidak hanya 

dituntut menguasai teori fikih, tetapi juga mampu 

menjadi teladan dan fasilitator yang mengarahkan siswa 

untuk mengamalkan nilai-nilai Islam. 

Dalil pendukung: 

QS. At-Taubah [9]: 122: 

“Dan hendaklah sebahagian dari orang-orang yang 

beriman itu menempuh jalan (ilmu) untuk memberi 

peringatan kepada kaumnya ketika mereka telah 

kembali kepada mereka, supaya mereka itu dapat 

menjaga diri.”. 

Ayat ini menegaskan kewajiban orang beriman, 

termasuk guru, untuk menuntun dan memberi 

pemahaman agama. 

Hadis Nabi saw: 

“Barangsiapa menempuh suatu jalan untuk menuntut 

ilmu, maka Allah memudahkan baginya jalan ke 

surga.” (HR. Muslim). 

Ini menunjukkan bahwa usaha guru dalam mendidik 

dan menyebarkan ilmu fikih termasuk amal saleh yang 

bernilai ibadah. Menurut Al-Attas (1995), pendidikan 



20 
 

Islam tidak hanya bertujuan mentransfer ilmu, tetapi 

juga membentuk akhlak dan spiritualitas siswa melalui 

contoh nyata guru (Islam and Secularism). Tujuan 

khusus buku ini dapat dijabarkan sebagai berikut: 

1. Meningkatkan penguasaan teori fikih bagi guru 

PAI.Guru memahami kaidah, hukum, dan prinsip 

fikih yang relevan dengan konteks pendidikan 

modern. Dalil: QS. Al-‘Alaq [96]: 1-5 

menekankan pentingnya membaca, belajar, dan 

mengajarkan ilmu sebagai sarana pengembangan 

diri dan bimbingan masyarakat. 

2. Menginternalisasikan nilai-nilai Islam dalam 

praktik pendidikan.Guru mampu mencontohkan 

perilaku Islami dalam kelas, seperti adab, shalat, 

dan interaksi sosial.Hadis: “Setiap kalian adalah 

pemimpin, dan setiap pemimpin akan dimintai 

pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya.” 

(HR. Bukhari dan Muslim). 

3. Meningkatkan kemampuan guru sebagai 

fasilitator pembelajaran.Membimbing siswa 

memahami hukum fikih melalui praktik nyata, 

diskusi, dan refleksi.Pendapat ahli: Hasan 

Langgulung (2002) menekankan pentingnya 

kombinasi pengajaran teori, praktik, dan refleksi 

untuk internalisasi nilai agama. 

4. Memberdayakan guru dalam menghadapi 

tantangan pembelajaran fikih di era 

digital.Strategi penggunaan media digital, 

integrasi kearifan lokal, dan penguatan motivasi 

siswa agar pembelajaran fikih tetap relevan dan 

efektif. 



21 
 

Berdasarkan pada uraian di atas maka buku 

dapatmemberikan manfaat bagi beberapa pihak: 

1. Bagi guru PAI: Menjadi panduan praktis dan 

teoritis untuk mengajarkan fikih secara efektif, 

sekaligus menanamkan nilai-nilai Islam dalam 

praktik sehari-hari. 

2. Bagi siswa: Membantu memahami fikih tidak 

hanya sebagai teori, tetapi juga nilai yang dapat 

diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari. 

3. Bagi lembaga pendidikan: Meningkatkan kualitas 

pendidikan agama Islam melalui pembelajaran 

yang kontekstual dan berbasis nilai. 

 

Dengan tujuan dan manfaat tersebut, buku ini 

diharapkan menjadi sumber referensi utama bagi guru 

PAI dalam menyeimbangkan penguasaan teori fikih 

dengan praktik nilai-nilai Islam, serta menghadapi 

tantangan pendidikan modern dan digital. 

H. Pendekatan Metodologi Penulisan 

Penulisan buku ini menggunakan pendekatan ganda, 

yaitu teoretis untuk memahami prinsip dan kaidah 

fikih, serta praktis untuk menginternalisasi nilai-nilai 

Islam dalam kehidupan dan pembelajaran sehari-hari. 

Pendekatan ini memastikan guru tidak hanya menguasai 

hukum syariat secara konseptual, tetapi juga mampu 

menanamkan dan mencontohkannya kepada siswa 

secara nyata.Pendekatan teoretis berfokus pada 

penguasaan ilmu fikih secara sistematis, meliputi: 

1. Pemahaman kaidah dan prinsip syariat (misal: 

ibadah, muamalah, akhlak). 



22 
 

2. Kajian literatur klasik dan kontemporer dalam 

fikih untuk membangun dasar akademik yang 

kokoh. 

3. Analisis konsep hukum Islam serta relevansinya 

dengan kehidupan sehari-hari siswa. 

Dalil Al-Qur’Surah . Al-‘Alaq [96]: 1-5: 

“Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang 

menciptakan. Dia telah menciptakan manusia dari 

segumpal darah. Bacalah, dan Tuhanmulah Yang Maha 

Mulia, Yang mengajar (manusia) dengan perantaran 

kalam.” 

 

Ayat ini menekankan pentingnya ilmu sebagai landasan 

pembelajaran dan pengajaran. 

Hadis Nabi saw: 

“Barangsiapa menempuh suatu jalan untuk menuntut 

ilmu, maka Allah memudahkan baginya jalan ke 

surga.” (HR. Muslim). 

Kandungan hadis ini menunjukkan bahwa usaha guru 

mempelajari hukum Islam adalah amal yang bernilai 

ibadah. Al-Attas (1995) menyatakan bahwa pendidikan 

Islam menuntut penguasaan ilmu yang mendalam agar 

guru dapat mentransfer nilai spiritual dan moral kepada 

siswa (Islam and Secularism). Pendekatan praktis 

menekankan penerapan nilai-nilai fikih dalam situasi 

nyata. Hal ini meliputi: 

1. Praktik ibadah, seperti shalat, wudhu, zakat, dan 

puasa, yang dilaksanakan bersama siswa. 



23 
 

2. Studi kasus dan simulasi yang mengaitkan hukum 

fikih dengan kehidupan sehari-hari, misalnya 

etika interaksi sosial, transaksi muamalah, dan 

penyelesaian konflik sederhana. 

3. Integrasi kearifan lokal sebagai media 

internalisasi nilai-nilai Islam agar pembelajaran 

lebih kontekstual dan mudah diterima siswa. 

Dalil Al-Qur’an  Surah. Al-Imran [3]: 110: 

“Kamu adalah umat terbaik yang dilahirkan untuk 

manusia, menyuruh kepada yang ma’ruf, dan mencegah 

dari yang munkar, serta beriman kepada Allah.” 

 

Ayat ini menegaskan perlunya penerapan nilai Islam 

secara nyata melalui tindakan dan teladan, yang 

menjadi dasar pendekatan praktis guru. 

Hadis Nabi saw: 

“Setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap pemimpin 

akan dimintai pertanggungjawaban atas yang 

dipimpinnya.” (HR. Bukhari dan Muslim) 

 

Kandungan hadis ini menekankan tanggung jawab guru 

sebagai pemimpin kelas dan teladan bagi siswa.Hasan 

Langgulung (2002) menekankan bahwa pendidikan 

agama efektif jika teori dikombinasikan dengan praktik 

dan refleksi, sehingga siswa tidak hanya mengetahui 

hukum Islam, tetapi juga mampu mengamalkannya. 

I.Sumber Materi dan Studi Kasus 



24 
 

Sumber materi dan studi kasus merupakan komponen 

penting dalam buku “Fikih Praktis untuk Guru: 

Pendekatan Teoretis dan Praktis dalam Pendidikan 

Agama Islam”. Materi yang digunakan harus valid 

secara syar’i, relevan dengan praktik pendidikan, dan 

mampu membimbing guru dalam menginternalisasi 

nilai-nilai Islam melalui fikih. Studi kasus dipilih untuk 

menghadirkan konteks nyata, sehingga guru dapat 

mengaitkan teori fikih dengan pengalaman sehari-hari 

siswa. 

1. Sumber Materi 

a. Al-Qur’an dan Hadis 

1) Al-Qur’an merupakan sumber utama hukum dan 

nilai Islam yang menjadi dasar seluruh materi 

fikih. Misalnya, hukum ibadah, muamalah, dan 

akhlak diambil langsung dari ayat yang relevan. 

2) Hadis Nabi saw memberikan penjelasan rinci 

tentang praktik hukum Islam dan contoh perilaku 

teladan yang harus diinternalisasi. 

Dalil Al-Qur’an Surah. Al-Baqarah [2]: 2: 

“Kitab (Al-Qur’an) ini tidak ada keraguan padanya; 

petunjuk bagi mereka yang bertakwa.” 

Ayat ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an adalah sumber 

pedoman utama bagi guru dalam menyusun materi 

pembelajaran fikih. 

Dalil Hadis: 



25 
 

“Aku tinggalkan untuk kalian dua perkara; kalian tidak 

akan sesat selama berpegang pada keduanya: Kitab 

Allah dan sunnah Nabi-Nya” (HR. Malik). 

 

Hadis ini menegaskan pentingnya sumber primer 

syariat sebagai dasar pengajaran. Al-Ghazali (Ihya’ 

Ulum al-Din) menekankan bahwa pengajaran fikih 

harus bersumber dari teks-teks syariat yang otentik agar 

pembelajaran tidak hanya bersifat teori, tetapi juga 

akurat dan aplikatif. 

 

b. Literatur Fikih Klasik dan Kontemporer 

 

Selain sumber primer, buku ini juga merujuk pada 

literatur fikih klasik (misal, karya Imam Syafi’i, Al-

Ghazali) dan kontemporer (buku, jurnal, dan penelitian 

pendidikan Islam modern) untuk memperluas 

pemahaman guru tentang konteks hukum dan praktik 

saat ini.Hasan Langgulung (2002) menekankan 

pentingnya kombinasi literatur klasik dan kontemporer 

agar pendidikan agama dapat relevan dengan tantangan 

modern, termasuk globalisasi dan digitalisasi 

pendidikan. 

 

2. Studi Kasus 

a. Pengertian dan Fungsi Studi Kasus 

 

Studi kasus merupakan metode pembelajaran berbasis 

pengalaman yang menghadirkan skenario nyata atau 

situasi kehidupan untuk dianalisis, sehingga siswa dapat 

memahami dan mengamalkan hukum fikih. 



26 
 

Fungsi studi kasus: 

1. Menghubungkan teori fikih dengan praktik sehari-

hari. 

2. Membantu guru menilai pemahaman siswa secara 

aplikatif. 

3. Menjadi media internalisasi nilai moral, spiritual, 

dan sosial. 

b. Contoh Studi Kasus dalam Buku 

1. Praktik wudhu, shalat, dan zakat di lingkungan 

sekolah. 

2. Penyelesaian masalah etika dan muamalah 

sederhana, misalnya jual-beli di kantin sekolah. 

3. Pengambilan keputusan moral berdasarkan hukum 

fikih, misalnya mengelola konflik antar siswa. 

Dalil Al-Qur’an Surah. Al-Imran [3]: 110: 

“Kamu adalah umat terbaik yang dilahirkan untuk 

manusia, menyuruh kepada yang ma’ruf, dan mencegah 

dari yang munkar, serta beriman kepada Allah.” 

 

Ayat ini menegaskan perlunya penerapan nilai Islam 

secara nyata, yang menjadi dasar pemilihan studi kasus 

praktis. 

Hadis Nabi saw: 

“Setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap pemimpin 

akan dimintai pertanggungjawaban atas yang 

dipimpinnya” (HR. Bukhari dan Muslim). 

 



27 
 

Hadis ini menekankan tanggung jawab guru dalam 

membimbing siswa melalui studi kasus nyata. Al-Attas 

(1995) menekankan bahwa pendidikan Islam efektif 

jika teori dikombinasikan dengan praktik dan refleksi, 

sehingga siswa tidak hanya memahami hukum, tetapi 

juga menginternalisasi nilai-nilai yang terkandung.Dari 

paparan di atas maka sumber materi buku ini mengacu 

pada Al-Qur’an, hadis, literatur fikih klasik dan 

kontemporer, sementara studi kasus berfungsi sebagai 

media penghubung teori dan praktik. Kombinasi ini 

memungkinkan guru: 

1. Menguasai ilmu fikih secara teoretis. 

2. Menjadi teladan dalam praktik nilai-nilai Islam. 

3. Menginternalisasi hukum Islam melalui 

pengalaman nyata siswa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



28 
 

BAB II 

LANDASAN TEORI FIKIH DAN  

PENDIDIKAN ISLAM 

 

 

A. Konsep Fikih dalam Islam 

 

 Fikih dalam Islam merupakan cabang ilmu yang sangat 

penting karena menjadi dasar dalam memahami, 

mengamalkan, dan menafsirkan hukum-hukum syariat 

dalam kehidupan sehari-hari. Kata fikih secara bahasa 

berarti pemahaman atau kepahaman, sedangkan secara 

istilah dalam syariat, fikih merujuk pada pengetahuan 

tentang hukum-hukum syariat yang diturunkan dari Al-

Qur’an dan Sunnah untuk diamalkan oleh umat Islam. 

 

Beberapa definisi fikih yang dikemukakan oleh para 

ulama dan ahli: 

1. Al-Syafi’i: Fikih adalah ilmu yang mempelajari 

hukum-hukum syariat yang bersumber dari Al-

Qur’an dan Sunnah terkait perbuatan mukallaf 

(orang yang sudah baligh dan berakal) baik yang 

bersifat ibadah maupun muamalah. 

2. Al-Ghazali: Fikih adalah ilmu tentang amal 

manusia yang diperintahkan dan dilarang oleh 

syariat, sehingga melalui fikih seseorang dapat 

membedakan perbuatan yang sah dan yang tidak 

sah (Ihya’ Ulum al-Din). 

3. Pendaat lain: Fikih merupakan ilmu yang 

mengajarkan kaidah dan praktik hukum Islam 

secara aplikatif, sehingga dapat diterapkan dalam 

kehidupan nyata, termasuk konteks pendidikan. 



29 
 

Dalil Al-Qur’an tentang Fikih dan Pentingnya 

Memahami Hukum Syariat 

QS. Al-Baqarah [2]: 282: 

“Dan Tanyakanlah  kepada ahli ilmu jika kalian tidak 

mengetahui.” 

 

Ayat ini menunjukkan pentingnya mencari ilmu dan 

memahami hukum, termasuk hukum yang berkaitan 

dengan muamalah, yang menjadi salah satu ruang 

lingkup fikih. 

QS. Al-Maidah [5]: 44: 

“Sesungguhnya Kami menurunkan Taurat, di dalamnya 

ada petunjuk dan cahaya. Dengan itu para nabi yang 

tunduk kepada Allah memutuskan perkara bagi orang 

Yahudi...” 

 

Meskipun berbicara tentang Taurat, ayat ini 

menegaskan prinsip hukum sebagai pedoman hidup, 

yang kemudian diteruskan melalui Al-Qur’an dan 

Sunnah untuk umat Islam. 

Dalil Hadis tentang Pentingnya Fikih 

Nabi saw bersabda: 

“Orang yang paling berhak atas umatku adalah orang 

yang paling mengerti tentang agamanya.” (HR. 

Bukhari) 

 



30 
 

Hadis ini menekankan pentingnya penguasaan fikih 

agar seseorang dapat melaksanakan hukum-hukum 

Islam dengan tepat. Fikih adalah ilmu yang 

mempelajari hukum-hukum syariat Islam yang 

bersumber dari Al-Qur’an, hadis, ijma’, dan qiyas, yang 

bertujuan membimbing mukallaf dalam beramal. 

Definisi ini menunjukkan bahwa fikih tidak hanya 

bersifat teoretis, tetapi juga praktis, karena setiap 

hukum yang dipelajari harus diaplikasikan dalam 

kehidupan sehari-hari, termasuk konteks pendidikan 

Islam di sekolah dan madrasah. 

 

B. Sejarah dan Perkembangan Fikih 

 

Fikih sebagai ilmu hukum Islam mengalami 

perkembangan yang panjang sejak masa Nabi 

Muhammad saw hingga era kontemporer. 

Perkembangan ini terkait dengan kebutuhan umat Islam 

untuk memahami dan mengamalkan hukum-hukum 

syariat sesuai konteks zaman dan tempat. Sejarah fikih 

menunjukkan dinamika pemikiran, metode, dan ijtihad 

ulama dalam menafsirkan Al-Qur’an dan Sunnah. 

 

1. Fikih pada Masa Nabi Muhammad saw 

 

Pada masa Nabi, fikih muncul secara praktis melalui 

penerapan hukum syariat langsung kepada 

masyarakat Madinah. Nabi saw menuntun umat 

dalam masalah ibadah, muamalah, dan akhlak, serta 

memberikan contoh teladan yang jelas. 

Dalil Al-Qur’an: S. An-Nisa’ [4]: 59: 



31 
 

“Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan 

taatilah Rasul-Nya dan ulil amri di antara kamu.” 

 

Ayat ini menegaskan peran Nabi sebagai pembimbing 

dan pemberi hukum, dasar awal pengajaran fikih. 

Hadis: Nabi saw bersabda: 

“Aku tinggalkan untuk kalian dua perkara; kalian tidak 

akan sesat selama berpegang pada keduanya: Kitab 

Allah dan sunnah Nabi-Nya.” (HR. Malik) 

 

Hadis ini menekankan bahwa semua hukum fikih yang 

diajarkan Nabi menjadi sumber utama bagi umat. 

 

2. Fikih pada Masa Sahabat dan Tabi’in 

 

Setelah wafatnya Nabi, saw sahabat dan tabi’in 

mengembangkan fikih dengan menafsirkan dan 

menyesuaikan hukum syariat dalam situasi baru. 

Mereka menggunakan prinsip ijtihad untuk 

menyelesaikan masalah yang belum pernah diatur 

langsung oleh Nabi. Al-Qarafi (2002) menyatakan 

bahwa sahabat berperan sebagai pionir ijtihad, 

menyesuaikan hukum dengan kebutuhan umat tanpa 

meninggalkan prinsip syariat. Contoh: 

1. Abu Bakar dan Umar memutuskan hukum terkait 

perang dan zakat yang berbeda konteks dengan 

masa Nabi. 

2. Utsman menstandarisasi mushaf Al-Qur’an 

sebagai pedoman hukum yang konsisten. 

 



32 
 

3. Perkembangan Fikih pada Masa Klasik 

 

Pada abad ke-2 hingga ke-6 H, muncul mazhab fikih 

seperti Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali, yang 

membedakan metode ijtihad dan interpretasi hukum. 

Masa ini ditandai dengan: 

1. Penulisan kitab fikih secara sistematis. 

2. Penggunaan metodologi ushul fiqh untuk 

menafsirkan dalil syariat. 

3. Integrasi antara fikih ibadah dan muamalah 

dengan kehidupan sosial. 

 

Al-Ghazali menyatakan bahwa pembukuan fikih klasik 

bertujuan agar umat dapat memahami hukum secara 

mudah, sekaligus menjaga konsistensi interpretasi 

syariat (Ihya’ Ulum al-Din). 

 

4. Fikih Kontemporer 

 

Di era modern, fikih terus berkembang untuk menjawab 

tantangan zaman, seperti teknologi, globalisasi, dan isu 

sosial-ekonomi. Para ulama kontemporer memadukan 

metode klasik dengan qiyas, istihsan, dan maslahah 

mursalah agar hukum tetap relevan.Contoh penerapan: 

1. Hukum transaksi digital dan e-commerce. 

2. Fikih kesehatan dan bioetika. 

3. Fikih pendidikan dan kebijakan publik. 

 

Sejarah dan perkembangan fikih menunjukkan 

kesinambungan antara teks syariat dan praktik 



33 
 

kehidupan. Dari masa Nabi, sahabat, tabi’in, klasik 

hingga kontemporer, fikih berkembang untuk 

memenuhi kebutuhan umat dalam mengamalkan hukum 

Islam secara tepat. Pemahaman sejarah ini membantu 

guru dan praktisi pendidikan untuk: 

1. Menghargai metodologi klasik dan kontemporer. 

2. Mengajarkan fikih dengan perspektif kontekstual. 

3. Menginternalisasi nilai-nilai Islam melalui 

pembelajaran yang relevan dengan zaman. 

C. Fikih sebagai Sistem Nilai dan Panduan Praktik 

 

Fikih tidak hanya sekadar kumpulan aturan hukum, 

tetapi juga sistem nilai yang membimbing perilaku 

manusia dalam berbagai aspek kehidupan. Sebagai 

panduan praktik, fikih berfungsi untuk mengarahkan 

mukallaf (orang yang baligh dan berakal) agar setiap 

tindakan yang dilakukan selaras dengan prinsip syariat 

dan nilai-nilai moral Islam. Dengan demikian, fikih 

menghubungkan teori hukum dengan realitas kehidupan 

sosial, moral, dan spiritual.Fikih mengandung nilai-nilai 

universal yang dapat membentuk karakter individu, di 

antaranya: 

1. Nilai spiritual: Mendorong pengamalan ibadah 

sebagai sarana mendekatkan diri kepada Allah. 

2. Nilai moral dan akhlak: Menanamkan kejujuran, 

keadilan, kesabaran, dan tanggung jawab. 

3. Nilai sosial: Mengatur interaksi manusia agar 

selaras dengan prinsip keadilan, kerjasama, dan 

kesejahteraan masyarakat. 

Dalil QS. Al-Maidah [5]: 2: 



34 
 

“Dan tolong-menolonglah kamu dalam kebaikan dan 

takwa, dan jangan tolong-menolong dalam dosa dan 

permusuhan.” 

 

Ayat ini menegaskan bahwa hukum Islam mengandung 

nilai sosial yang harus diamalkan. 

QS. Al-Baqarah [2]: 177: 

“Bukanlah menghadapkan wajahmu ke arah timur atau 

barat itu yang termasuk kebajikan, tetapi kebajikan itu 

ialah beriman kepada Allah, hari kemudian, malaikat, 

kitab, nabi, memberi harta yang dicintainya kepada 

kerabat, anak yatim, orang miskin…” 

 

Melalui kandungan ayat ini bahwa fikih menekankan 

nilai moral dan amal nyata dalam kehidupan sehari-

hari.Kaitannya dengan pendidikan Al-Attas (1995) 

menegaskan bahwa pendidikan Islam harus 

menanamkan nilai spiritual dan moral melalui 

pengajaran hukum, sehingga hukum tidak hanya 

dipahami sebagai norma, tetapi sebagai pedoman hidup 

yang membentuk karakter. 

 

Selain sebagai sistem nilai, fikih berfungsi sebagai 

panduan praktik dalam kehidupan sehari-hari, baik 

dalam ibadah maupun muamalah: 

1. Ibadah: Menentukan tata cara shalat, puasa, zakat, 

dan haji sesuai syariat. 

2. Muamalah: Mengatur transaksi, etika sosial, 

pernikahan, dan hukum waris. 



35 
 

3. Etika dan akhlak: Memberikan pedoman untuk 

menghindari perbuatan yang dilarang dan 

mendorong perilaku yang dianjurkan. 

Dalil Al-Qur’an Surah. An-Nisa’ [4]: 59: 

“Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan 

taatilah Rasul-Nya dan ulil amri di antara kamu.” 

 

Ayat ini menunjukkan bahwa hukum fikih menjadi 

pedoman bagi tindakan sehari-hari dan tata kelola 

kehidupan. 

Hadis Nabi saw: 

“Orang yang paling berhak atas umatku adalah orang 

yang paling mengerti agamanya.” (HR. Bukhari) 

 

Hadis ini menggarisbawahi pentingnya penguasaan 

fikih agar dapat menjalankan praktik hukum dengan 

tepat.Sejalan dengan hal ini Imam  Al-Ghazali (Ihya’ 

Ulum al-Din) menyatakan bahwa fikih mengatur amal 

manusia agar selaras dengan tujuan syariat 

(maqashid al-shari’ah), sehingga perilaku manusia 

menjadi refleksi nilai spiritual, moral, dan sosial. 

 

 

Dalam konteks pendidikan Islam, fikih menjadi sarana 

internalisasi nilai-nilai Islam melalui praktik yang 

diarahkan oleh guru: 

1. Guru mencontohkan praktik ibadah, etika, dan 

muamalah yang sesuai fikih. 



36 
 

2. Pembelajaran kontekstual dan studi kasus 

memungkinkan siswa mengamalkan hukum 

dalam kehidupan nyata. 

3. Pendekatan ini menjadikan fikih tidak sekadar 

teori, tetapi panduan hidup yang membentuk 

karakter, moral, dan spiritual siswa. 

 

Berdasarkan kepada uraian di atas dapat dipahami 

bahwa fikih sebagai sistem nilai dan panduan praktik 

menegaskan bahwa hukum Islam bukan hanya norma 

formal, tetapi pedoman hidup yang menyeluruh. 

Fikih mengintegrasikan aspek spiritual, moral, dan 

sosial, sekaligus memberikan panduan konkret untuk 

mengatur perilaku manusia sesuai prinsip syariat. 

Dengan demikian, pengajaran fikih dalam pendidikan 

Islam harus mengedepankan kombinasi teori dan 

praktik, agar nilai-nilai Islam benar-benar 

diinternalisasi dan diamalkan oleh siswa. 

D. Fikih sebagai Sistem Nilai dan Pedoman Hidup 

 

Fikih dalam perspektif Islam tidak hanya terbatas pada 

hukum ritual atau muamalah, tetapi juga merupakan 

sistem nilai yang mengatur perilaku manusia dalam 

kehidupan sehari-hari. Nilai-nilai tersebut mencakup 

aspek moral, etika, sosial, dan spiritual yang menjadi 

pedoman dalam membentuk karakter dan akhlak 

Islami.Menurut Al-Ghazali, fikih adalah ilmu yang 

mempelajari hukum-hukum syariat dan 

penerapannya dalam kehidupan nyata, sehingga 

mampu menuntun individu untuk hidup sesuai dengan 

prinsip-prinsip Islam (Ihya’ Ulum al-Din, 2000). Hal ini 

menunjukkan bahwa fikih tidak hanya bersifat 



37 
 

normatif, tetapi juga mengandung nilai praktis dan 

etis yang relevan dalam konteks sosial. 

Dalil Al-Qur’an Surah  Al-Baqarah [2]: 2-3: 

“Kitab (Al-Qur’an) ini tidak ada keraguan padanya; 

petunjuk bagi mereka yang bertakwa, yaitu mereka 

yang beriman kepada yang gaib, mendirikan shalat, 

dan menafkahkan sebagian rezeki yang Kami berikan 

kepada mereka…”. 

 

Ayat ini menunjukkan bahwa hukum Islam (fikih) 

menjadi petunjuk hidup bagi manusia dalam aspek 

iman, ibadah, dan interaksi sosial. 

Dalil Hadis Nabi Muhammad saw bersabda: 

“Sesungguhnya agama itu mudah, dan tidaklah 

seseorang mempersulitnya melainkan akan kalah” (HR. 

Bukhari dan Muslim). 

 

Hadis ini menegaskan bahwa penerapan hukum fikih 

harus praktis, relevan, dan menyentuh seluruh 

aspek kehidupan, bukan sekadar teori. 

Fikih berfungsi sebagai pedoman untuk menjalani 

kehidupan sehari-hari sesuai syariat, mencakup: 

1. Ritual Ibadah  .Fikih mengatur tata cara shalat, 

zakat, puasa, haji, dan ibadah lainnya, sehingga 

ibadah dilakukan dengan benar dan sesuai 

tuntunan syariat. 

2. Muamalah dan Interaksi Sosial.Fikih memandu 

hubungan sosial, ekonomi, dan politik, termasuk 

muamalah, jual-beli, pernikahan, dan keadilan 



38 
 

sosial.Hal ini memastikan bahwa kehidupan sosial 

dan ekonomi selaras dengan prinsip Islam. 

3. Pembentukan Karakter dan Akhlak.Nilai-nilai 

fikih mendorong pembentukan karakter Islami, 

seperti jujur, amanah, disiplin, empati, dan 

tanggung jawab.Sebagai contoh, aturan zakat 

dan sedekah tidak hanya bersifat ritual, tetapi 

menginternalisasi nilai kepedulian sosial. 

 

Sebagai pedoman hidup, fikih harus diinternalisasi 

dalam perilaku sehari-hari: 

1. Siswa belajar fikih tidak hanya untuk mengetahui 

hukum, tetapi juga mengamalkannya dalam 

kehidupan nyata. 

2. Guru PAI berperan sebagai teladan dalam 

penerapan fikih, sehingga siswa dapat melihat 

keterkaitan teori, praktik, dan nilai moral 

secara langsung. 

Dalil Al-Qur’an Surah . Al-Imran [3]: 104: 

“Dan hendaklah ada di antara kamu segolongan umat 

yang menyeru kepada kebaikan, menyuruh kepada yang 

ma’ruf, dan mencegah dari yang munkar…” 

 

Ayat ini menegaskan pentingnya fikih sebagai 

pedoman moral dan sosial, yang membimbing umat 

dalam kehidupan sehari-hari. 

E. Prinsip-Prinsip Fikih untuk Pembelajaran 

Dalam pendidikan agama Islam, pengajaran fikih harus 

berlandaskan prinsip-prinsip hukum Islam yang jelas, 



39 
 

sehingga guru dapat menyampaikan materi secara 

akurat, kontekstual, dan aplikatif. Prinsip-prinsip ini 

bersumber dari empat pokok hukum Islam: Al-

Qur’an, hadis, ijma’, dan qiyas. Pemahaman sumber 

hukum ini menjadi dasar bagi guru untuk 

menginternalisasi nilai-nilai Islam dalam 

pembelajaran sehari-hari. 

1. Al Qur’am 

 

Al-Qur’an merupakan sumber hukum primer dan pokok 

dari seluruh kaidah fikih. Semua hukum syariat harus 

bersandar pada Al-Qur’an sebagai pedoman utama. 

Dalil QS. Al-Maidah [5]: 44: 

“Sesungguhnya Kami menurunkan Taurat, di dalamnya 

ada petunjuk dan cahaya. Dengan itu para nabi yang 

tunduk kepada Allah memutuskan perkara bagi orang 

Yahudi…” 

 

Ayat ini menunjukkan pentingnya hukum sebagai 

pedoman hidup, yang menjadi dasar bagi semua hukum 

fikih.Sejalan dengan hal ini  Imam Syafi’i menekankan 

bahwa setiap hukum Islam harus bersumber dari Al-

Qur’an sebelum merujuk pada sumber lain (Al-Risalah 

fi Usul al-Fiqh). 

 

2.Hadis Nabi Muhamad saw. 

 

Hadis Nabi saw menjadi sumber hukum kedua, 

menjelaskan dan memperinci ketentuan yang ada dalam 



40 
 

Al-Qur’an serta memberikan teladan praktik nyata.Nabi 

SAW bersabda: 

“Aku tinggalkan untuk kalian dua perkara; kalian tidak 

akan sesat selama berpegang pada keduanya: Kitab 

Allah dan sunnah Nabi-Nya” (HR. Malik). 

Berkaitan dengan hal ini Imam Al-Ghazali menegaskan 

bahwa hadis sahih adalah rujukan hukum praktis yang 

mengatur amal ibadah dan muamalah umat Islam (Ihya’ 

Ulum al-Din). 

 

3.Ijma. 

 

Ijma’ adalah kesepakatan para ulama pada suatu 

masa tertentu mengenai suatu masalah hukum yang 

tidak secara eksplisit dijelaskan dalam Al-Qur’an 

maupun hadis.Dalil:QS. An-Nisa’ [4]: 115: 

“…Barang siapa yang menentang Rasul sesudah 

petunjuk jelas datang kepadanya, dan mengikuti jalan 

selain orang-orang beriman…”. 

 

 

Ayat ini dijadikan dasar prinsip kesatuan umat, yang 

kemudian berkembang dalam bentuk ijma’ untuk 

menjaga konsistensi hukum.Berkaitan dengan hal ini 

Al-Syafi’i menekankan ijma’ sebagai salah satu sumber 

hukum yang mengikat karena didasarkan pada 

persetujuan para ahli fiqh untuk memastikan 

keseragaman praktik hukum. 

 

 



41 
 

4.Qias 

 

Qiyas adalah metode analogi untuk menentukan 

hukum baru berdasarkan persamaan kaidah dengan 

hukum yang sudah ada. Qiyas digunakan ketika Al-

Qur’an, hadis, dan ijma’ belum memberikan ketentuan 

eksplisit.Dalil:QS. Al-Baqarah [2]: 282: 

 

“Dan mintalah kepada ahli ilmu jika kalian tidak 

mengetahui.” 

 

Ayat ini mendukung penggunaan ijtihad dan qiyas 

sebagai upaya memahami hukum dalam kondisi baru. 

Al-Shafi’i menjadikan qiyas sebagai metode sistematis 

untuk mengembangkan hukum Islam yang relevan 

dengan berbagai kondisi, terutama dalam muamalah 

dan pendidikan. Bagi guru PAI, pemahaman tentang 

sumber hukum ini berarti: 

1. Materi pembelajaran harus berlandaskan Al-

Qur’an dan hadis sebagai rujukan utama. 

2. Guru dapat menggunakan ijma’ dan qiyas untuk 

menjelaskan masalah hukum kontemporer. 

3. Memastikan siswa memahami bahwa hukum 

Islam bersifat dinamis, kontekstual, dan aplikatif, 

bukan sekadar teks. 

F. Integrasi Fikih dalam Kurikulum PAI 

1. Konsep Integrasi Fikih 

 

Integrasi fikih dalam kurikulum Pendidikan Agama 

Islam (PAI) berarti memasukkan nilai-nilai, prinsip, 



42 
 

dan hukum fikih ke dalam proses pembelajaran 

secara sistematis, sehingga siswa tidak hanya 

memahami teori hukum Islam, tetapi juga mampu 

mengaplikasikannya dalam kehidupan sehari-hari. 

Integrasi ini bertujuan untuk: 

a. Memperkuat internalisasi nilai Islami. 

b. Membentuk karakter dan akhlak siswa. 

c. Menjadikan pembelajaran PAI relevan dengan 

kehidupan nyata dan konteks sosial budaya 

siswa. 

2. Strategi Integrasi Fikih dalam Kurikulum 

a. Pendekatan Tematik dan Kontekstual.Materi 

fikih diintegrasikan ke dalam tema-tema 

pembelajaran yang dekat dengan kehidupan 

siswa, misalnya:Tema keluarga  hukum 

pernikahan dan muamalah.Tema sosial  zakat, 

sedekah, dan kepedulian sosial. Dalil: QS. Al-

Baqarah [2]: 177 menekankan penerapan 

kebaikan dalam kehidupan nyata, bukan hanya 

teori. 

b. Pembelajaran Berbasis Proyek dan Kegiatan 

Sosial.Siswa melakukan proyek nyata yang 

relevan dengan hukum fikih, misalnya simulasi 

muamalah, pengelolaan zakat produktif, atau 

kegiatan sosial di masyarakat.Strategi ini 

memperkuat pemahaman konsep dan internalisasi 

karakter Islami. 

c. Penggunaan Teknologi dan Media 

Pendidikan.Pemanfaatan aplikasi pendidikan, 

video pembelajaran, dan platform daring 



43 
 

mendukung integrasi fikih dengan pembelajaran 

modern.Guru dapat mengkombinasikan metode 

tradisional dan digital agar siswa memahami 

hukum fikih secara interaktif dan aplikatif. 

d. Evaluasi dan Penilaian Terintegrasi.Kurikulum 

harus mencakup indikator pencapaian yang 

menilai pengetahuan, sikap, dan praktik 

siswa.Penilaian berbasis proyek, portofolio, dan 

refleksi membantu memantau internalisasi nilai 

fikih dan karakter Islami. 

3. Landasan Teoretis dan Dalil 

a. Al-Qur’an: QS. Al-Imran [3]: 104 menegaskan 

perlunya kelompok yang menyeru kebaikan dan 

mencegah kemungkaran, sebagai pedoman 

pengembangan karakter dan praktik fikih dalam 

pendidikan. 

b. Hadis: Nabi saw bersabda: “Sampaikanlah dariku 

walau satu ayat” (HR. Bukhari), menekankan 

pentingnya guru menyampaikan hukum fikih 

secara tepat dan aplikatif. 

4. Manfaat Integrasi Fikih dalam Kurikulum PAI 

a. Meningkatkan pemahaman hukum Islam secara 

komprehensif. 

b. Membantu siswa menginternalisasi akhlak dan 

karakter Islami. 

c. Membuat pembelajaran PAI lebih relevan dan 

kontekstual dengan kehidupan sehari-hari. 

d. Menjadi sarana pengembangan kreativitas dan 

keterampilan sosial siswa melalui aktivitas 

berbasis proyek dan kolaborasi. 



44 
 

G. Metodologi pengambilan hukum fikih 

Metodologi pengambilan hukum fikih (usul al-fiqh) 

adalah prosedur sistematis yang digunakan ulama untuk 

menafsirkan dan menetapkan hukum syariat 

berdasarkan sumber-sumber utama: Al-Qur’an, hadis, 

ijma’, dan qiyas. Pemahaman metodologi ini penting 

bagi guru PAI agar pengajaran fikih bersifat akurat, 

konsisten, dan aplikatif. 

 

a. Penetapan Dalil Hukum 

 

Langkah pertama adalah mengidentifikasi dalil hukum 

dari Al-Qur’an dan hadis. Dalil ini menjadi dasar untuk 

menetapkan hukum.Dalil QS. Al-Maidah [5]: 44: 

“…Kami menurunkan Taurat, di dalamnya ada 

petunjuk dan cahaya. Dengan itu para nabi yang tunduk 

kepada Allah memutuskan perkara bagi umatnya…” 

Menunjukkan prinsip penetapan hukum dari sumber 

ilahi. 

Dalil Hadis:Nabi saw bersabda: “Aku tinggalkan untuk 

kalian dua perkara; kalian tidak akan sesat selama 

berpegang pada keduanya: Kitab Allah dan sunnah 

Nabi-Nya” (HR. Malik). 

b. Ijma’ (Konsensus Ulama). Jika suatu masalah tidak 

dijelaskan secara eksplisit dalam Al-Qur’an dan hadis, 

para ulama meninjau kesepakatan para ahli fiqh 

terdahulu. Ijma’ berfungsi sebagai metode validasi 

hukum dan menjaga keseragaman praktik 

hukum.Dalil: QS. An-Nisa’ [4]: 115: “…Barang siapa 

menentang Rasul sesudah petunjuk jelas datang 



45 
 

kepadanya…” Dijadikan dasar prinsip kesatuan umat 

dalam penerapan hukum melalui ijma’. Al-Qarafi 

menegaskan bahwa ijma’ menjaga kesinambungan 

hukum Islam dan memberikan kepastian hukum bagi 

umat. 

c. Qiyas. Qiyas digunakan ketika Al-Qur’an, hadis, 

dan ijma’ belum memberikan ketentuan, dengan 

cara menalar analogi dari hukum yang sudah ada. Dalil: 

QS. Al-Baqarah [2]: 282: “Dan mintalah kepada ahli 

ilmu jika kalian tidak mengetahui.” 

Ayat ini mendukung penggunaan qiyas dan ijtihad 

untuk menetapkan hukum baru. Al-Shafi’i menjadikan 

qiyas sebagai metode sistematis untuk menetapkan 

hukum baru yang relevan dengan kondisi zaman, 

terutama dalam muamalah dan pendidikan. 

d. Istihsan dan Maslahah Mursalah. Selain qiyas, 

metode tambahan seperti istihsan (preferensi hukum) 

dan maslahah mursalah (kemaslahatan umum) 

digunakan untuk menyesuaikan hukum dengan konteks 

masyarakat modern. Hasan Langgulung (2002) 

menekankan pentingnya fleksibilitas metodologi 

pengambilan hukum agar hukum Islam tetap relevan 

dan aplikatif dalam pendidikan, sosial, dan kehidupan 

kontemporer. Bagi guru PAI, pemahaman metodologi 

pengambilan hukum fikih berarti: 

1. Mengajarkan hukum secara sistematis dari sumber 

primer hingga metode ijtihad. 

2. Memberikan alasan dan dasar hukum setiap 

materi fikih kepada siswa. 



46 
 

3. Membimbing siswa memahami bahwa hukum 

Islam bersifat dinamis dan kontekstual, tidak 

kaku atau dogmatis. 

4. Memfasilitasi pembelajaran berbasis studi kasus 

dan praktik nyata agar hukum dapat diamalkan. 

 

Metodologi pengambilan hukum fikih merupakan 

kerangka berpikir ilmiah yang memandu guru PAI 

dalam menyampaikan hukum Islam. Dengan 

menguasai metode ini, guru tidak hanya 

menyampaikan aturan, tetapi juga menanamkan 

pemahaman nilai, logika hukum, dan 

kemampuan ijtihad bagi siswa, sehingga 

pendidikan fikih menjadi holistik dan kontekstual. 

 

H.Kedudukan Guru 

 

1. Guru sebagai Agen Pembelajaran dan Teladan. 

Dalam pendidikan agama Islam, guru tidak hanya 

berperan sebagai pengajar materi fikih, tetapi juga 

sebagai teladan (uswah hasanah) dalam penerapan 

nilai-nilai Islam. Guru menjadi agen internalisasi 

nilai, yang membimbing siswa untuk memahami dan 

mengamalkan hukum syariat secara nyata. Peran 

ganda ini sangat penting agar pembelajaran fikih 

tidak sekadar teori, tetapi terwujud dalam perilaku 

sehari-hari siswa.Guru sebagai agen pembelajaran 

memiliki fungsi: Mediator antara ilmu dan siswa: 

Menyampaikan materi fikih dengan metode yang 

sistematis dan kontekstual.Fasilitator praktik 

ibadah dan muamalah: Membimbing siswa melalui 

praktik nyata seperti shalat berjamaah, zakat, dan 

etika sosial. Evaluator pemahaman siswa: Menilai 



47 
 

sejauh mana siswa menginternalisasi nilai dan 

praktik hukum Islam.Dalil Al-Qur’an:QS. Al-

Mujadilah [58]: 11: “Allah akan meninggikan 

orang-orang yang beriman di antara kamu dan orang-

orang yang diberi ilmu beberapa derajat.”  

Ayat ini menunjukkan bahwa guru sebagai pemberi 

ilmu memiliki kedudukan penting dalam pendidikan 

dan pembentukan karakter. Hadis Nabi saw: 

“Barangsiapa yang menempuh suatu jalan untuk 

menuntut ilmu, maka Allah memudahkan baginya jalan 

ke surga.” (HR. Muslim) Guru yang menuntun siswa 

menempuh ilmu fikih termasuk dalam upaya mulia 

yang memiliki nilai ibadah. Teladan guru menjadi 

media paling efektif dalam internalisasi nilai-nilai 

fikih dan moral Islam, karena siswa belajar melalui 

pengamatan dan imitasi perilaku guru. Dalil Al-

Qur’an: QS. Al-Ahzab [33]: 21: “Sungguh telah ada 

pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik 

bagimu…” Menekankan pentingnya teladan dalam 

pendidikan, termasuk bagi guru. Hadis Nabi saw: Nabi 

bersabda “Orang yang paling baik di antara kalian 

adalah yang paling baik akhlaknya, dan aku yang paling 

baik akhlaknya di antara kalian.” (HR. Bukhari) 

 

Kandugan hadis ini mengajarkan bahwa guru harus 

menunjukkan akhlak mulia sebagai model perilaku bagi 

siswa. Al-Attas (1995) menekankan bahwa pendidikan 

Islam efektif ketika guru bukan hanya penyampai 

teori, tetapi juga contoh praktik nilai dan moral, 

sehingga siswa dapat meneladani perilaku guru dalam 

kehidupan nyata. Implikasi untuk Pembelajaran Fikih 

Guru harus menguasai materi fikih secara teoritis 

dan praktis, agar mampu memberikan bimbingan yang 



48 
 

tepat. Guru harus menjadi teladan dalam praktik 

ibadah dan muamalah, sehingga siswa belajar nilai 

melalui contoh nyata. Guru perlu menggunakan 

metode kontekstual dan studi kasus, mengaitkan 

hukum fikih dengan kehidupan sehari-hari siswa. Guru 

harus menekankan nilai moral, sosial, dan spiritual 

sebagai bagian dari pembelajaran fikih, bukan sekadar 

hukum formal.Dengan demikian sebagaimana Imam  

Al-Ghazali (Ihya’ Ulum al-Din) menyatakan bahwa 

pendidikan yang efektif adalah pendidikan yang 

menggabungkan ilmu, praktik, dan teladan, 

sehingga nilai-nilai agama benar-benar tertanam pada 

siswa. Guru dalam pendidikan agama Islam berperan 

ganda sebagai: Agen pembelajaran, yang 

menyampaikan materi fikih dengan metode yang 

sistematis dan aplikatif. Teladan atau uswah hasanah, 

yang menginternalisasi nilai-nilai Islam melalui 

perilaku nyata. Kedua peran ini saling mendukung, 

sehingga siswa tidak hanya memahami hukum fikih 

secara teori, tetapi juga mengamalkannya dalam 

kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, guru 

menjadi pilar utama keberhasilan pendidikan Islam. 

 

2. Strategi pembentukan karakter melalui pembelajaran 

PAI 

Dalam pendidikan agama Islam, guru tidak hanya 

berperan sebagai pengajar materi fikih, tetapi juga 

sebagai teladan (uswah hasanah) dalam penerapan 

nilai-nilai Islam. Guru menjadi agen internalisasi nilai, 

yang membimbing siswa untuk memahami dan 

mengamalkan hukum syariat secara nyata. Peran ganda 

ini sangat penting agar pembelajaran fikih tidak sekadar 



49 
 

teori, tetapi terwujud dalam perilaku sehari-hari 

siswa.Guru sebagai agen pembelajaran memiliki fungsi: 

a. Mediator antara ilmu dan siswa: 

Menyampaikan materi fikih dengan metode yang 

sistematis dan kontekstual. 

b. Fasilitator praktik ibadah dan muamalah: 

Membimbing siswa melalui praktik nyata seperti 

shalat berjamaah, zakat, dan etika sosial. 

c. Evaluator pemahaman siswa: Menilai sejauh 

mana siswa menginternalisasi nilai dan praktik 

hukum Islam. 

Dalil Al-Qur’an: QS. Al-Mujadilah [58]: 11: 

“Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di 

antara kamu dan orang-orang yang diberi ilmu beberapa 

derajat.” 

Menunjukkan bahwa guru sebagai pemberi ilmu 

memiliki kedudukan penting dalam pendidikan dan 

pembentukan karakter. 

Hadis Nabi saw: 

“Barangsiapa yang menempuh suatu jalan untuk 

menuntut ilmu, maka Allah memudahkan baginya jalan 

ke surga.” (HR. Muslim) 

Guru yang menuntun siswa menempuh ilmu fikih 

termasuk dalam upaya mulia yang memiliki nilai 

ibadah. 

3. Guru sebagai Teladan (Uswah Hasanah) 



50 
 

Teladan guru menjadi media paling efektif dalam 

internalisasi nilai-nilai fikih dan moral Islam, karena 

siswa belajar melalui pengamatan dan imitasi 

perilaku guru. Dalil Al-Qur’an: QS. Al-Ahzab [33]: 

21: 

“Sungguh telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri 

teladan yang baik bagimu…” 

Menekankan pentingnya teladan dalam pendidikan, 

termasuk bagi guru. 

Hadis Nabi saw: Nabi bersabda: 

“Orang yang paling baik di antara kalian adalah yang 

paling baik akhlaknya, dan aku yang paling baik 

akhlaknya di antara kalian.” (HR. Bukhari) 

Mengajarkan bahwa guru harus menunjukkan akhlak 

mulia sebagai model perilaku bagi siswa. Al-Attas 

(1995) menekankan bahwa pendidikan Islam efektif 

ketika guru bukan hanya penyampai teori, tetapi juga 

contoh praktik nilai dan moral, sehingga siswa dapat 

meneladani perilaku guru dalam kehidupan nyata. 

4. Implikasi untuk Pembelajaran Fikih 

1. Guru harus menguasai materi fikih secara 

teoritis dan praktis, agar mampu memberikan 

bimbingan yang tepat. 

2. Guru harus menjadi teladan dalam praktik 

ibadah dan muamalah, sehingga siswa belajar 

nilai melalui contoh nyata. 

3. Guru perlu menggunakan metode kontekstual 

dan studi kasus, mengaitkan hukum fikih dengan 

kehidupan sehari-hari siswa. 



51 
 

4. Guru harus menekankan nilai moral, sosial, dan 

spiritual sebagai bagian dari pembelajaran fikih, 

bukan sekadar hukum formal. 

Pendapat ahli: Al-Ghazali (Ihya’ Ulum al-Din) 

menyatakan bahwa pendidikan yang efektif adalah 

pendidikan yang menggabungkan ilmu, praktik, dan 

teladan, sehingga nilai-nilai agama benar-benar 

tertanam pada siswa. Guru dalam pendidikan agama 

Islam berperan ganda sebagai: Agen pembelajaran, 

yang menyampaikan materi fikih dengan metode yang 

sistematis dan aplikatif. Teladan atau uswah hasanah, 

yang menginternalisasi nilai-nilai Islam melalui 

perilaku nyata. Kedua peran ini saling mendukung, 

sehingga siswa tidak hanya memahami hukum fikih 

secara teori, tetapi juga mengamalkannya dalam 

kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, guru menjadi 

pilar utama keberhasilan pendidikan Islam. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



52 
 

BAB III: 

METODE DAN STRATEGI PEMBELAJARAN  

FIKIH 

 

A. Metode Pembelajaran Fikih 

1. Ceramah (Lecture Method) 

 

Metode ceramah merupakan cara klasik dalam 

pembelajaran fikih, di mana guru menyampaikan materi 

secara lisan kepada siswa. Metode ini efektif untuk 

menyampaikan teori, kaidah hukum, dan dasar 

dalil.Dalil Al-Qur’an: 

QS. Al-Alaq [96]: 1-3: 

“Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang 

menciptakan. Dia telah menciptakan manusia dari 

segumpal darah. Bacalah, dan Tuhanmulah yang Maha 

Pemurah.” 

Ayat ini menekankan pentingnya menyampaikan ilmu, 

termasuk melalui metode ceramah. 

2. Tanya Jawab (Discussion / Q&A) 

 

Metode tanya jawab mendorong siswa aktif berpikir, 

mengajukan pertanyaan, dan berdialog mengenai 

hukum fikih. Metode ini menstimulasi pemahaman 

mendalam dan kemampuan analisis hukum. Dalil Al-

Qur’an: QS. An-Nahl [16]: 43: “Dan tanyakanlah 

kepada ahli ilmu jika kalian tidak mengetahui.” Ayat ini 

menekankan pentingnya diskusi dan konsultasi dengan 

yang lebih memahami hukum. 



53 
 

3. Studi Kasus (Case Study Method) 

 

Metode studi kasus memungkinkan siswa menganalisis 

permasalahan nyata berdasarkan kaidah fikih. 

Pendekatan ini mengintegrasikan teori hukum dengan 

praktik kehidupan sehari-hari. Dalil Hadis: Nabi saw 

bersabda: “Orang yang paling berhak atas umatku 

adalah orang yang paling mengerti agamanya.” (HR. 

Bukhari)  Hadis ini menunjukkan pentingnya 

pemahaman hukum yang kontekstual. Imam Al-Ghazali 

salasah satu pendapatnaya menekankan bahwa 

pengalaman nyata melalui studi kasus membantu siswa 

menghubungkan hukum dengan praktik moral dan 

sosial (Ihya’ Ulum al-Din). 

 

4. Pembelajaran Praktik (Practical / Experiential  

    Learning) 

 

Metode praktik menekankan penerapan langsung 

hukum fikih, seperti ibadah, muamalah, dan akhlak. 

Ini memungkinkan siswa belajar melalui tindakan 

nyata, bukan hanya teori.Dalil Al-Qur’an: QS. Al-

Baqarah [2]: 177: “…Kebajikan itu adalah beriman 

kepada Allah… memberi harta yang dicintainya kepada 

kerabat, anak yatim, orang miskin…” 

Ayat ini menekankan bahwa ilmu harus diwujudkan 

dalam praktik nyata. 

 

5. Pembelajaran Kelompok (Cooperative Learning) 

 

Metode ini menekankan kerjasama antar siswa untuk 

memahami hukum, menyelesaikan masalah, dan 

berbagi pengalaman.Dalil Al-Qur’an: QS. Al-Maidah 



54 
 

[5]: 2: “Tolong-menolonglah kamu dalam kebaikan dan 

takwa, dan jangan tolong-menolong dalam dosa dan 

permusuhan.” 

Menunjukkan prinsip kerja sama dalam mempelajari 

dan mengamalkan hukum. 

 

6. Pendekatan Integratif (Integrated Learning) 

 

Metode ini menggabungkan berbagai metode seperti 

ceramah, diskusi, praktik, dan studi kasus, sehingga 

pembelajaran fikih bersifat holistik, kontekstual, dan 

aplikatif. Dalil Al-Qur’an: QS. Al-Imran [3]: 104: 

“Dan hendaklah ada di antara kamu segolongan umat 

yang menyeru kepada kebaikan, menyuruh kepada yang 

ma’ruf dan mencegah dari yang munkar.” 

Mendorong pembelajaran yang menyeluruh untuk 

membentuk karakter dan akhlak. Metode pembelajaran 

fikih harus variatif dan kontekstual, mencakup 

ceramah, tanya jawab, studi kasus, praktik, 

pembelajaran kelompok, dan integratif. Pendekatan ini 

memungkinkan siswa tidak hanya memahami hukum 

Islam secara teoritis, tetapi juga menginternalisasi 

nilai-nilai moral, spiritual, dan sosial. 

  

B. Pendekatan Tematik dan Kontekstual 

 

1. Pendekatan Tematik 

 

Pendekatan tematik adalah metode pembelajaran yang 

mengaitkan tema tertentu dengan berbagai aspek 

fikih dan nilai-nilai Islam. Dengan pendekatan ini, 

materi disusun berdasarkan tema kehidupan nyata 



55 
 

siswa, sehingga pembelajaran menjadi lebih terstruktur 

dan bermakna.Contoh: 

a. Tema “Kejujuran” dapat mengintegrasikan hukum 

muamalah, akhlak, dan praktik shalat serta doa. 

b. Tema “Keadilan” dapat dikaitkan dengan hukum 

waris, muamalah, dan etika sosial. 

Dalil Al-Qur’an:QS. Al-Baqarah [2]: 42: 

“Dan janganlah kamu campur-adukkan yang haq 

dengan yang bathil dan janganlah kamu sembunyikan 

yang haq itu…” 

Menekankan pentingnya menekankan satu tema secara 

fokus agar nilai dan hukum dapat dipahami dengan 

jelas. 

2. Pendekatan Kontekstual 

 

Pendekatan kontekstual menekankan keterkaitan 

materi fikih dengan kehidupan sehari-hari siswa, 

sehingga hukum dan nilai Islam menjadi relevan dan 

mudah diterapkan. Strategi: 

a. Menggunakan studi kasus lokal yang sesuai 

pengalaman siswa. 

b. Mengaitkan hukum fikih dengan peristiwa sosial, 

budaya, atau isu kontemporer. 

c. Menekankan praktik nyata dan refleksi, agar 

siswa dapat menerapkan hukum Islam dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Dalil Al-Qur’an: QS. Al-Imran [3]: 110: 



56 
 

“Kamu adalah umat yang terbaik yang dilahirkan untuk 

manusia, menyuruh kepada yang ma’ruf dan mencegah 

dari yang munkar…” 

Menunjukkan bahwa hukum dan nilai Islam harus 

diinternalisasi dan diterapkan secara nyata dalam 

kehidupan masyarakat. 

Hadis Nabi saw: Nabi bersabda: 

“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan 

akhlak yang mulia.” (HR. Ahmad). Menekankan 

relevansi akhlak dan nilai Islam dengan praktik 

kehidupan sehari-hari. Al-Attas (1995) menegaskan 

bahwa pendekatan kontekstual membuat 

pendidikan Islam relevan, karena siswa belajar 

hukum dan nilai Islam melalui pengalaman nyata, 

bukan sekadar teori. 

3. Integrasi Tematik dan Kontekstual dalam  

    Pembelajaran Fikih 

a. Guru memilih tema yang sesuai dengan kondisi 

sosial dan budaya siswa. 

b. Materi fikih disampaikan melalui ceramah, 

diskusi, dan praktik terkait tema. 

c. Siswa diajak menganalisis kasus nyata, berefleksi, 

dan mempraktikkan hukum Islam sesuai tema. 

d. Evaluasi dilakukan berdasarkan pemahaman nilai 

dan praktik, bukan sekadar hafalan aturan. 

 

Al-Ghazali (Ihya’ Ulum al-Din) menekankan bahwa 

pembelajaran yang menggabungkan tema, praktik, dan 

konteks nyata memperkuat internalisasi nilai dan 

pembentukan karakter Islami. Pendekatan tematik dan 



57 
 

kontekstual membuat pembelajaran fikih lebih terarah, 

relevan, dan aplikatif. Siswa tidak hanya memahami 

teori hukum, tetapi juga menginternalisasi nilai moral, 

spiritual, dan sosial melalui praktik yang nyata dan 

terhubung dengan kehidupan mereka. 

C. Strategi Penerapan Fikih di Kelas 

1. Pembelajaran Berbasis Praktik  

 

Strategi ini menekankan penerapan hukum fikih melalui 

praktik nyata di kelas. Siswa tidak hanya menerima 

teori, tetapi juga mengamalkan hukum Islam melalui 

kegiatan langsung. Contoh: 

1) Simulasi shalat berjamaah, wudhu, atau 

pengelolaan zakat. 

2) Praktik etika sosial, seperti kejujuran dalam 

transaksi jual-beli di kelas. 

Dalil Al-Qur’an: QS. Al-Baqarah [2]: 177: 

“…Kebajikan itu adalah beriman kepada Allah… 

memberi harta yang dicintainya kepada kerabat, anak 

yatim, orang miskin…” Menunjukkan bahwa hukum 

dan nilai Islam harus diwujudkan dalam praktik nyata. 

Hadis: Nabi saq bersabda: “Amal yang paling dicintai 

Allah adalah yang paling terus-menerus walau sedikit.” 

(HR. Bukhari dan Muslim) Hal ini menunjukkan bahwa 

 bahwa pembelajaran berbasis praktik meningkatkan 

motivasi dan internalisasi nilai siswa, serta 

mempermudah pemahaman hukum Islam. 



58 
 

2. Pembelajaran Berdasarkan Studi Kasus 

 

Menggunakan kasus nyata atau skenario kehidupan 

untuk mengajarkan hukum fikih dan nilai moral. 

Strategi ini membuat siswa mampu menganalisis 

masalah dan menerapkan hukum secara kontekstual. 

Contoh: 

1) Menyelesaikan konflik antar siswa dengan prinsip 

keadilan dan sabar. 

2) Analisis etika dalam transaksi ekonomi siswa 

sesuai kaidah fikih muamalah. 

Dalil Al-Qur’an: QS. An-Nahl [16]: 43: 

“Dan mintalah kepada ahli ilmu jika kalian tidak 

mengetahui.” Menunjukkan pentingnya konsultasi dan 

analisis hukum yang tepat. Al-Ghazali (Ihya’ Ulum al-

Din) menekankan bahwa pengalaman nyata melalui 

kasus konkret memperkuat pemahaman hukum dan 

nilai moral siswa. 

 

3. Pembelajaran  

 

Strategi ini mendorong siswa bekerjasama untuk 

memahami dan menerapkan hukum fikih, sehingga 

pembelajaran menjadi interaktif dan membangun 

karakter sosial. Contoh: 

1) Diskusi kelompok tentang penerapan prinsip 

kejujuran dalam kehidupan sekolah. 

2) Proyek kelompok untuk membantu teman yang 

membutuhkan sesuai prinsip zakat dan sedekah. 



59 
 

Dalil Al-Qur’an: QS. Al-Maidah [5]: 2: 

“Tolong-menolonglah kamu dalam kebaikan dan takwa, 

dan jangan tolong-menolong dalam dosa dan 

permusuhan.” Ayat ini menekankan bahwa 

pembelajaran kooperatif membantu siswa belajar 

hukum sekaligus menumbuhkan nilai sosial dan akhlak 

Islami. 

4. Pembelajaran Reflektif dan Diskusi Kelas 

 

Strategi ini menekankan refleksi dan dialog, agar siswa 

dapat memahami prinsip hukum, merenungkan nilai, 

dan mengambil keputusan yang sesuai syariat.Contoh: 

1) Diskusi tentang keadilan dalam membagi warisan 

atau hak teman sekelas. 

2) Refleksi tentang perilaku jujur atau sabar dalam 

pengalaman sehari-hari. 

Dalil Al-Qur’an: QS. Al-Imran [3]: 190-191: 

“…Sesungguhnya pada penciptaan langit dan bumi, dan 

pergantian malam dan siang terdapat tanda-tanda bagi 

orang yang berakal, yang mengingat Allah sambil 

berdiri, duduk, dan berbaring…” Ayat ini menekankan 

bahwa refleksi dan diskusi membuat siswa mampu 

memahami nilai-nilai Islam secara mendalam dan 

aplikatif. 

5. Integrasi Nilai dalam Setiap Mata Pelajaran 

 

Strategi ini mengaitkan fikih dengan mata pelajaran 



60 
 

lain, sehingga nilai Islam menjadi bagian alami dari 

seluruh proses belajar.Contoh: 

1. Mengintegrasikan prinsip kejujuran dalam 

matematika saat menghitung uang proyek kelas. 

2. Mempraktikkan etika sosial dalam pelajaran IPS 

melalui studi kasus sejarah atau masyarakat. 

Berdasarkan paparan di atas dapat dipahami  bahwa 

integrasi nilai agama dalam berbagai mata pelajaran 

memperkuat internalisasi karakter Islami secara holistic 

Degan begitu maka strategi penerapan fikih di kelas 

harus variatif, kontekstual, dan aplikatif, mencakup: 

1. Pembelajaran berbasis praktik. 

2. Studi kasus dan analisis masalah nyata. 

3. Kolaborasi dan kerja sama antar siswa. 

4. Refleksi dan diskusi kelas. 

5. Integrasi nilai fikih dalam semua kegiatan 

pembelajaran. 

Dengan strategi ini, siswa tidak hanya memahami 

hukum Islam secara teori, tetapi juga menginternalisasi 

nilai moral, spiritual, dan sosial dalam kehidupan 

sehari-hari. 

 

D. Sumber Belajar Fikih 

 

1. Al-Qur’an 

 

Al-Qur’an adalah sumber utama hukum dan nilai Islam, 

menjadi dasar setiap pengambilan keputusan hukum 

dalam fikih. Guru PAI harus menggunakan Al-Qur’an 

sebagai referensi primer dalam menyampaikan materi 



61 
 

fikih.Dalil: QS. An-Nisa’ [4]: 59: “Hai orang-orang 

yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul-Nya, 

dan ulil amri di antara kamu…” 

Menegaskan otoritas Al-Qur’an sebagai sumber hukum 

yang wajib dijadikan rujukan. Ini dapat dipahami 

sebagai penegasan bahwa Al-Qur’an adalah dalil primer 

(dalil qath’i) dalam menetapkan hukum, yang harus 

menjadi dasar setiap materi pembelajaran fikih. 

 

2. Hadis Nabi saw 

 

Hadis menjelaskan, memperinci, dan memperkuat 

hukum yang ada di Al-Qur’an. Sumber ini sangat 

penting untuk memahami praktik syariat secara benar. 

Dalil: Nabi saw bersabda: 

“Aku tinggalkan untuk kalian dua perkara; kalian tidak 

akan sesat selama berpegang pada keduanya: Kitab 

Allah dan sunnahku.” (HR. Malik) Hadis ini 

menekankan bahwa sunnah Nabi sebagai penjelas dan 

pelengkap Al-Qur’an sangat penting untuk internalisasi 

hukum dan nilai moral dalam pembelajaran. 

3. Ijma’ (Konsensus Ulama) 

 

Ijma’ adalah kesepakatan para ulama pada suatu 

masalah hukum yang tidak dijelaskan secara eksplisit 

dalam Al-Qur’an atau hadis. 

Dalil: QS. An-Nisa’ [4]: 115: 

“…Barang siapa menentang Rasul sesudah petunjuk 

jelas datang kepadanya…” Menunjukkan prinsip 



62 
 

kepatuhan terhadap hukum dan kesatuan umat melalui 

konsensus ulama. Al-Qarafi menegaskan bahwa ijma’ 

berfungsi sebagai instrumen kepastian hukum yang 

menjaga keseragaman praktik fikih dalam masyarakat. 

4. Qiyas (Analogi Hukum) 

Qiyas digunakan untuk menetapkan hukum baru yang 

tidak dijelaskan secara eksplisit, dengan 

menganalogikan kasus baru dengan hukum yang sudah 

ada.Dalil:QS. Al-Baqarah [2]: 282: “Dan mintalah 

kepada ahli ilmu jika kalian tidak mengetahui.” 

Menunjukkan perlunya ijtihad dan penalaran dalam 

menetapkan hukum baru.Ini menyatakan bahwa qiyas 

adalah metode rasional dan sistematis untuk 

menyesuaikan hukum Islam dengan kondisi baru, 

termasuk dalam pendidikan dan praktik sehari-hari. 

 

5. Buku dan Literatur Fikih Kontemporer 

 

Selain sumber primer, literatur fikih modern dan buku 

akademik menjadi sumber tambahan untuk 

memperkaya pembelajaran. Buku ini dapat berupa: 

1. Buku teks fikih untuk madrasah dan sekolah. 

2. Artikel jurnal pendidikan Islam. 

3. Modul pembelajaran berbasis praktik. 

Literatur modern ini dapat membantu guru mengaitkan 

hukum klasik dengan konteks kontemporer, sehingga 

pembelajaran fikih relevan dengan zaman dan 

pengalaman siswa. 

 



63 
 

6. Sumber Lokal dan Studi Kasus 

 

Sumber belajar juga dapat berasal dari tradisi lokal, 

pengalaman masyarakat, dan kasus nyata. Pendekatan 

ini membuat hukum dan nilai Islam lebih kontekstual. 

Dalil: QS. Al-Imran [3]: 110: 

“…menyuruh kepada yang ma’ruf dan mencegah dari 

yang munkar…” Menunjukkan penerapan hukum dan 

nilai dalam konteks nyata masyarakat.Dengan begitu 

maka sumber belajar fikih dapat mencakup 

1. Al-Qur’an sebagai dalil primer. 

2. Hadis Nabi SAW sebagai penjelas dan pelengkap 

Al-Qur’an. 

3. Ijma’ dan qiyas sebagai pedoman hukum 

tambahan. 

4. Literatur kontemporer untuk kontekstualisasi. 

5. Sumber lokal dan studi kasus untuk praktik 

nyata dan internalisasi nilai. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



64 
 

BAB IV 

IMPLEMENTASI FIKIH DALAM PRAKTIK 

PEMBELAJARAN 

 

A. Studi Kasus Pembelajaran Fikih di Madrasah      

      danSekolah 

 

1. Pendekatan Studi Kasus 

 

Studi kasus adalah metode penelitian dan pembelajaran 

yang mengamati, menganalisis, dan menarik pelajaran 

dari peristiwa nyata. Dalam konteks pembelajaran fikih, 

studi kasus digunakan untuk: 

a. Memahami penerapan hukum fikih dalam 

kehidupan sehari-hari siswa. 

b. Mengidentifikasi tantangan dan kendala guru dan 

siswa dalam internalisasi nilai-nilai Islam. 

c. Menemukan strategi pembelajaran yang efektif 

dan kontekstual. 

Dalil Al-Qur’an Surah. Al-An’am [6]: 141: 

“…Dan janganlah kamu menyelewengkan 

(keseimbangan) dalam perhitungan dan takaran…” 

Menekankan pentingnya pengamatan, evaluasi, dan 

pembelajaran yang cermat.Dengan begitu maka  studi 

kasus membantu guru dan peneliti memahami realitas 

pembelajaran dan mengaitkan teori fikih dengan praktik 

nyata di sekolah. 

2. Contoh Studi Kasus di Madrasah 

 

Kasus 1: Pembelajaran Shalat Berjamaah di Madrasah 



65 
 

a. Observasi menunjukkan siswa memahami teori 

shalat, tetapi penerapan gerakan dan adab shalat 

masih kurang konsisten. 

b. Guru melakukan demonstrasi, praktik berulang, 

dan evaluasi kelompok, sehingga keterampilan 

shalat siswa meningkat. 

Dalil Hadis:Nabi saw bersabda: 

“Perintahkanlah anak-anak kalian shalat ketika mereka 

berumur tujuh tahun…” (HR. Abu Dawud). 

Menunjukkan pentingnya pembelajaran praktik sejak 

dini. 

Kasus 2: Pengajaran Zakat melalui Simulasi Muamalah 

a. Guru menugaskan siswa untuk mengelola zakat 

fiktif dalam kelompok, termasuk menghitung, 

mendistribusikan, dan melaporkan. 

b. Siswa belajar kejujuran, tanggung jawab, dan 

akhlak sosial melalui praktik langsung. 

Dalil Al-Qur’an:QS. At-Taubah [9]: 103: 

“…Ambillah zakat dari sebagian harta mereka, dengan 

zakat itu kamu membersihkan dan mensucikan 

mereka…” 

Ayat ini menunjukkan bahwa pembelajaran fikih efektif 

bila dikaitkan dengan praktik sosial nyata. 

3. Analisis Studi Kasus 

 

Dari studi kasus tersebut, terlihat beberapa temuan: 



66 
 

a. Praktik nyata lebih efektif dibandingkan sekadar 

teori. 

b. Pendampingan guru dan teladan sangat penting 

untuk internalisasi nilai. 

c. Studi kasus kontekstual meningkatkan motivasi, 

pemahaman, dan keterampilan siswa. 

Dari paparan di atas dapat dipahami bahwa pendidikan 

Islam harus menggabungkan teori, praktik, dan teladan, 

agar nilai-nilai Islam tertanam dalam karakter siswa 

(Ihya’ Ulum al-Din). 

4. Implikasi bagi Guru dan Madrasah 

a. Guru perlu mengidentifikasi kasus nyata di 

sekolah yang relevan dengan hukum dan nilai 

fikih. 

b. Guru harus merancang strategi pembelajaran yang 

aplikatif, seperti simulasi, praktik kelompok, dan 

proyek sosial. 

c. Evaluasi dilakukan berdasarkan pemahaman nilai 

dan praktik, bukan sekadar hafalan teori. 

Dengan demikian maka studi kasus pembelajaran fikih 

di madrasah/sekolah menekankan pentingnya: 

1. Observasi dan analisis konteks nyata. 

2. Praktik hukum dan nilai Islam secara langsung. 

3. Peran guru sebagai fasilitator dan teladan. 

Oleh karena itu studi kasus menjadi strategi penting 

dalam menginternalisasi nilai-nilai Islam dan praktik 

fikih secara efektif di lingkungan pendidikan. 



67 
 

B. Penentuan indikator pencapaian Belajar 

1. Definisi Indikator Pencapaian Belajar 

 

Indikator pencapaian belajar adalah tolok ukur yang 

digunakan untuk menilai tingkat pemahaman, 

keterampilan, dan sikap siswa terhadap materi yang 

diajarkan. Dalam pembelajaran fikih, indikator ini 

mencakup: 

a. Pemahaman konsep hukum dan nilai Islam. 

b. Keterampilan praktik ibadah dan muamalah. 

c. Sikap dan internalisasi nilai akhlak Islami. 

Dalil Al-Qur’an: QS. Al-Mujadilah [58]: 11: 

“Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di 

antara kamu dan orang-orang yang diberi ilmu 

pengetahuan beberapa derajat.” 

Menunjukkan pentingnya evaluasi belajar sebagai tolok 

ukur pemahaman dan pengembangan ilmu indikator 

yang jelas membantu guru menilai efektivitas 

pembelajaran dan mengarahkan siswa mencapai 

kompetensi fikih dan akhlak yang diharapkan. 

2. Prinsip Penentuan Indikator 

a. Spesifik dan Terukur: Indikator harus jelas 

sehingga dapat diamati dan diukur, misalnya 

kemampuan siswa melaksanakan wudhu dengan 

benar. 



68 
 

b. Relevan dengan Tujuan Pembelajaran: Indikator 

harus sesuai dengan kompetensi dasar PAI, seperti 

pemahaman fikih, akhlak, dan praktik muamalah. 

c. Berbasis Kompetensi: Menilai pengetahuan, 

keterampilan, dan sikap secara menyeluruh. 

d. Terintegrasi dengan Nilai Moral dan Sosial: 

Menilai internalisasi nilai Islam dalam perilaku 

sehari-hari. 

Dalil Hadis: Nabi saw bersabda: 

“Setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap pemimpin 

akan dimintai pertanggungjawaban atas yang 

dipimpinnya.” (HR. Bukhari dan Muslim) 

 

Mengindikasikan pentingnya akuntabilitas dan 

pengukuran pencapaian dalam pendidikan dan praktik 

nilai.indikator pencapaian belajar harus mencakup 

aspek kognitif, afektif, dan psikomotor, agar pendidikan 

Islam membentuk karakter holistik. 

 

3. Contoh Indikator Pencapaian dalam  

     Pembelajaran Fikih 

 

Aspek Indikator Pencapaian Dalil / Referensi 

Kognitif 

Siswa dapat 

menjelaskan rukun 

shalat dan alasannya 

QS. Al-Baqarah 

[2]: 238 

Psikomotor Siswa dapat 

melaksanakan wudhu 

dan shalat dengan benar 

HR. Bukhari 

dan Muslim 

Afektif Siswa menunjukkan 

kejujuran dan kesabaran 

QS. Al-Baqarah 

[2]: 177 



69 
 

dalam praktik 

muamalah 

Sosial Siswa mampu bekerja 

sama dalam kegiatan 

zakat atau sedekah 

QS. Al-Maidah 

[5]: 2 

 

4. Langkah-Langkah Penentuan Indikator 

1. Menentukan kompetensi dasar dari kurikulum 

PAI. 

2. Merumuskan indikator spesifik dan terukur 

untuk setiap kompetensi. 

3. Menyusun rubrik evaluasi untuk menilai aspek 

kognitif, afektif, dan psikomotor. 

4. Mengaitkan indikator dengan nilai-nilai Islam dan 

praktik sehari-hari. 

Indikator yang terstruktur dan berbasis nilai membantu 

guru mengukur keberhasilan pembelajaran secara 

objektif dan relevan. Penentuan indikator pencapaian 

belajar dalam pembelajaran fikih harus bersifat spesifik, 

terukur, relevan, dan terintegrasi dengan nilai moral dan 

sosial. Indikator ini menjadi alat penting bagi guru 

untuk menilai pemahaman, keterampilan, dan karakter 

Islami siswa secara holistik. 

C. Penyusunan Materi Ajar dan Aktivitas Pembelajaran 

1. Prinsip Penyusunan Materi Ajar 

Penyusunan materi ajar dalam pembelajaran fikih harus 

terstruktur, relevan, dan berorientasi pada praktik dan 

nilai Islam. Materi harus mencakup: 



70 
 

1. Teori Hukum Fikih: Memahami kaidah dan 

sumber hukum. 

2. Praktik Ibadah dan Muamalah: Penerapan hukum 

dalam kehidupan sehari-hari. 

3. Internalisasi Nilai Akhlak: Mengaitkan teori dan 

praktik dengan nilai moral Islami. 

Dalil Al-Qur’an: QS. Al-Baqarah [2]: 269: 

“Allah memberikan hikmah kepada siapa yang Dia 

kehendaki. Barangsiapa diberi hikmah, sesungguhnya 

ia diberi kebaikan yang banyak…” 

 

Menekankan pentingnya penyusunan materi yang berisi 

ilmu dan hikmah untuk pembelajaran. bahwa materi 

ajar harus mengandung ilmu, praktik, dan akhlak agar 

pembelajaran Islam membentuk karakter utuh siswa. 

2. Aktivitas Pembelajaran Fikih 

 

Aktivitas pembelajaran merupakan strategi guru untuk 

menghubungkan teori dengan praktik nyata, sehingga 

siswa dapat memahami dan mengamalkan hukum dan 

nilai Islam.Contoh Aktivitas: 

a. Ceramah Interaktif: Guru menyampaikan materi 

fikih dan mengaitkannya dengan pengalaman 

siswa. 

b. Studi Kasus: Siswa menganalisis masalah nyata 

dalam sekolah atau masyarakat terkait hukum 

fikih. 

c. Simulasi Praktik Ibadah: Misalnya praktik wudhu, 

shalat, atau zakat fiktif. 



71 
 

d. Diskusi Kelompok: Siswa berdiskusi untuk 

menyelesaikan masalah muamalah dan akhlak. 

e. Refleksi Individu: Siswa menulis pengalaman 

atau keputusan yang diambil berdasarkan hukum 

fikih. 

Dalil Hadis: Nabi saw bersabda: 

“Sampaikanlah dariku walaupun satu ayat.” (HR. 

Bukhari) 

 

Menekankan bahwa pembelajaran harus dihubungkan 

dengan tindakan nyata agar nilai tersampaikan secara 

efektif. 

 

3. Langkah-langkah Penyusunan Materi dan  

    Aktivitas 

a. Analisis Kurikulum dan Kompetensi Dasar: 

Menentukan topik sesuai kompetensi PAI. 

b. Merumuskan Tujuan Pembelajaran Spesifik: 

Misalnya, siswa mampu melaksanakan shalat 

dengan benar dan memahami rukun dan 

syaratnya. 

c. Menentukan Aktivitas yang Relevan: Aktivitas 

harus mendukung pemahaman teori dan 

penerapan hukum. 

d. Menentukan Sumber Belajar: Al-Qur’an, hadis, 

literatur fikih, dan kasus nyata. 

e. Menyusun Rencana Evaluasi: Menilai kognitif, 

psikomotor, dan afektif. 

Ini perlu digaris bawahi bahwa aktivitas yang terencana 

dan kontekstual memudahkan siswa memahami hukum 



72 
 

Islam, menginternalisasi nilai, dan menerapkannya 

dalam kehidupan sehari-hari. 

4. Contoh Integrasi Materi dan Aktivitas 

Topik 

Fikih 

Materi 

Ajar 

Aktivitas Indikator 

Pencapaian 

Shalat Rukun, 

syarat, dan 

adab shalat 

Simulasi 

shalat 

berjamaah, 

diskusi 

adab shalat 

Siswa 

melaksanakan 

shalat dengan 

benar dan 

memahami 

hukum serta nilai 

akhlak 

Zakat Jenis zakat, 

perhitungan, 

distribusi 

Simulasi 

pengelolaan 

zakat fiktif 

di kelas 

Siswa mampu 

menghitung, 

mendistribusikan, 

dan 

mempraktikkan 

prinsip kejujuran 

Akhlak Kejujuran, 

sabar, kerja 

sama 

Studi kasus 

konflik 

sosial dan 

refleksi 

Siswa 

menunjukkan 

sikap jujur dan 

sabar dalam 

praktik sehari-

hari 

Kesimpulan 

Penyusunan materi ajar dan aktivitas pembelajaran fikih 

harus bersifat terstruktur, tematik, kontekstual, dan 

aplikatif. Aktivitas harus menghubungkan teori hukum, 

praktik ibadah, dan internalisasi nilai akhlak, sehingga 



73 
 

siswa mampu memahami, mengamalkan, dan 

meneladani nilai-nilai Islam. 

D. Tantangan dan Solusi dalam Implementasi 

1. Hambatan Internal Guru dalam Implementasi 

Pembelajaran Fikih 

Rendahnya Penguasaan Materi Fikih 

 

Salah satu hambatan internal utama adalah guru kurang 

menguasai materi fikih secara mendalam, sehingga 

kesulitan dalam menyampaikan hukum, kaidah, dan 

nilai-nilai Islam secara tepat. 

Dalil Al-Qur’an: QS. Al-Mujadilah [58]: 11: 

“Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di 

antara kamu dan orang-orang yang diberi ilmu 

pengetahuan beberapa derajat.”Ayat ini menekankan 

pentingnya guru memiliki ilmu yang mendalam agar 

mampu mendidik siswa dengan baik.Ini menekankan 

bahwa guru yang kurang menguasai materi cenderung 

hanya menyampaikan teori tanpa konteks praktis, 

sehingga internalisasi nilai fikih pada siswa menjadi 

kurang efektif. 

Keterbatasan Kompetensi Pedagogik 

 

Guru mungkin memiliki pemahaman fikih, tetapi 

kurang mampu menyusun strategi pembelajaran, 

metode, dan aktivitas yang efektif untuk siswa. 

Dalil Hadis: Nabi saw bersabda: 



74 
 

“Sampaikanlah dariku walau satu ayat.” (HR. Bukhari) 

 

Menunjukkan bahwa penyampaian ilmu harus efektif, 

memerlukan kemampuan pedagogik.Ini dapat dipahami 

bahwa kompetensi pedagogik guru sama pentingnya 

dengan penguasaan materi, agar pembelajaran menjadi 

kontekstual dan aplikatif. 

 

Rendahnya Motivasi dan Profesionalisme 

 

Hambatan lain berasal dari kurangnya motivasi atau 

profesionalisme guru, misalnya karena beban kerja, 

kurangnya dukungan manajemen sekolah, atau 

rendahnya penghargaan terhadap profesi guru PAI. 

Dalil Al-Qur’an: QS. Al-Mujadilah [58]: 11: 

“…dan orang-orang yang diberi ilmu pengetahuan 

beberapa derajat.” 

 

Menunjukkan bahwa guru yang berdedikasi dan terus 

belajar akan mendapatkan kedudukan tinggi di sisi 

Allah.Motivasi guru berpengaruh langsung terhadap 

kualitas pembelajaran, termasuk kemampuan 

menanamkan nilai-nilai Islam secara efektif. 

 

Keterbatasan Keterampilan Teknologi dan Inovasi 

 

Di era digital, guru yang tidak menguasai teknologi dan 

metode inovatif menghadapi kesulitan dalam 

menyampaikan materi fikih dengan cara menarik dan 

interaktif. 



75 
 

Dalil Hadis: Nabi saw bersabda: 

“Orang yang paling baik di antara kalian adalah yang 

paling bermanfaat bagi manusia.” (HR. Ahmad) 

 

Menunjukkan bahwa guru harus berinovasi agar ilmu 

bermanfaat dan relevan. Pentingnya guru menggunakan 

metode dan media yang relevan agar siswa mampu 

memahami dan mengamalkan nilai-nilai Islam secara 

efektif. 

Solusi untuk Mengatasi Hambatan Internal Guru: 

1. Peningkatan Kompetensi Materi Fikih: 

Pelatihan, workshop, dan studi lanjut untuk 

mendalami hukum dan nilai Islam. 

2. Penguatan Kompetensi Pedagogik: Pelatihan 

metode pembelajaran tematik, kontekstual, dan 

berbasis praktik. 

3. Peningkatan Profesionalisme dan Motivasi: 

Dukungan manajemen sekolah, penghargaan, dan 

lingkungan kerja kondusif. 

4. Pemanfaatan Teknologi dan Media 

Pembelajaran: Penggunaan multimedia, modul 

digital, dan simulasi interaktif. 

Kesimpulan 

 

Hambatan internal guru, seperti kurangnya penguasaan 

materi, keterbatasan pedagogik, rendahnya motivasi, 

dan keterampilan teknologi, dapat menghambat 

implementasi pembelajaran fikih. Namun, dengan 

pelatihan, penguatan kompetensi, dan dukungan 

profesional, guru dapat mengatasi hambatan tersebut 



76 
 

dan menyampaikan materi fikih secara efektif, aplikatif, 

dan kontekstual. 

 

2. Hambatan Eksternal Sekolah dan Lingkungan 

 

Keterbatasan Sarana dan Prasarana 

 

Salah satu hambatan eksternal utama adalah 

keterbatasan fasilitas dan sarana pembelajaran di 

madrasah atau sekolah. Contohnya: minimnya ruang 

kelas praktik fikih yang memadai, kurangnya buku fikih 

atau modul ajar, dan keterbatasan media pembelajaran 

interaktif. 

Dalil Al-Qur’an: Surah. Al-Maidah [5]: 2: 

“Tolong-menolonglah kamu dalam kebaikan dan takwa, 

dan jangan tolong-menolong dalam dosa dan 

permusuhan.” 

 

Menunjukkan pentingnya kerja sama dan dukungan 

lingkungan agar kegiatan pembelajaran berjalan 

efektif.kondisi sarana yang kurang memadai 

mempengaruhi efektivitas guru dalam menyampaikan 

materi fikih dan menghambat internalisasi nilai pada 

siswa. 

 

2. Kurangnya Dukungan Manajemen Sekolah 

 

Beberapa sekolah kurang memberikan dukungan 

manajemen yang optimal bagi guru PAI, seperti alokasi 

waktu pembelajaran yang terbatas, minimnya program 



77 
 

pengembangan profesional, atau kurangnya perhatian 

terhadap kegiatan ekstrakurikuler agama. 

Dalil Hadis Nabi saw bersabda: 

“Barangsiapa yang memudahkan urusan orang lain, 

Allah akan memudahkan urusannya.” (HR. Muslim) 

 

Menunjukkan bahwa dukungan dan kemudahan yang 

diberikan sekolah akan meningkatkan kinerja guru dan 

pembelajaran siswa. Kepemimpinan sekolah yang 

mendukung pendidikan Islam sangat penting untuk 

keberhasilan guru dalam internalisasi nilai fikih. 

 

3. Lingkungan Sosial dan Budaya Sekolah 

 

Lingkungan sekolah yang kurang kondusif, seperti 

minimnya perhatian siswa terhadap nilai agama, 

pengaruh perilaku teman sebaya yang negatif, atau 

dominasi kegiatan non-agama, dapat menjadi hambatan 

eksternal. Dalil Al-Qur’an: Surah al Israh (17):16 

“Dan janganlah kamu mengikuti jalan orang yang 

menyeleweng, agar kamu tidak menjadi orang-orang 

yang zalim.” Menekankan perlunya lingkungan yang 

mendukung nilai dan praktik Islam agar siswa tidak 

terpengaruh hal negatif.Lingkungan berperan penting 

dalam pembentukan karakter; lingkungan sekolah yang 

Islami akan mempermudah internalisasi nilai fikih. 

 

4. Pengaruh Lingkungan Eksternal Luar Sekolah 

 

Lingkungan keluarga dan masyarakat juga 

memengaruhi pembelajaran fikih. Contoh hambatan: 



78 
 

a. Kurangnya dukungan orang tua dalam 

pengamalan nilai Islam. 

b. Tradisi atau praktik budaya yang bertentangan 

dengan hukum fikih. 

c. Paparan media sosial dan budaya global yang 

bertentangan dengan nilai Islami. 

Dalil Al-Qur’an Surah. At-Tahrim [66]: 6: 

“Hai orang-orang yang beriman, peliharalah dirimu dan 

keluargamu dari api neraka…” 

Menunjukkan pentingnya kolaborasi antara sekolah dan 

keluarga untuk mendukung pendidikan agama. 

Dukungan lingkungan keluarga dan masyarakat sangat 

menentukan keberhasilan internalisasi hukum dan nilai 

fikih pada siswa. 

Solusi Mengatasi Hambatan Eksternal 

1. Peningkatan Sarana dan Prasarana: Penyediaan 

buku, modul, ruang belajar, dan media 

pembelajaran interaktif. 

2. Dukungan Manajemen Sekolah: Menyusun 

jadwal PAI yang memadai, menyediakan 

pelatihan guru, dan mengintegrasikan kegiatan 

nilai Islam dalam sekolah. 

3. Penciptaan Lingkungan Sekolah Islami: 

Menanamkan budaya disiplin, akhlak, dan praktik 

fikih dalam aktivitas sehari-hari. 

4. Kolaborasi dengan Keluarga dan Masyarakat: 

Melibatkan orang tua dalam pendidikan agama, 

sosialisasi nilai, dan program pembelajaran 

berbasis komunitas. 



79 
 

 

Hambatan eksternal sekolah dan lingkungan, seperti 

keterbatasan sarana, dukungan manajemen, pengaruh 

lingkungan sosial, dan keluarga, dapat menghambat 

implementasi pembelajaran fikih. Namun, dengan 

dukungan sarana, kebijakan sekolah, lingkungan Islami, 

dan kolaborasi orang tua, hambatan ini dapat 

diminimalkan sehingga internalisasi nilai fikih pada 

siswa berjalan efektif. 

 

E.Strategi Mengatasi Tantangan Pembelajaran  

    Fikih 

Implementasi pembelajaran fikih di sekolah dan 

madrasah menghadapi berbagai tantangan internal dan 

eksternal. Strategi berikut dirancang untuk 

mengoptimalkan pembelajaran, meningkatkan 

internalisasi nilai Islam, dan membentuk karakter siswa. 

1. Peningkatan Kompetensi Guru 

 

Guru adalah agen utama pembelajaran. Tantangan 

internal seperti kurangnya penguasaan materi dan 

keterampilan pedagogik dapat diatasi melalui: 

a. Pelatihan dan workshop tentang fikih 

kontemporer dan metodologi pengajaran. 

b. Studi lanjut dan literatur ilmiah untuk 

memperdalam penguasaan materi. 

c. Mentoring dan sharing session antar guru PAI. 

Dalil Al-Qur’an: Surah. Al-Mujadilah [58]: 11: 



80 
 

“…dan orang-orang yang diberi ilmu pengetahuan 

beberapa derajat.” 

 

Menunjukkan bahwa guru perlu meningkatkan ilmu 

untuk mendidik siswa secara optimal.guru yang 

kompeten secara materi dan pedagogik akan mampu 

menginternalisasi nilai fikih lebih efektif pada siswa. 

2. Penguatan Metodologi Pembelajaran 

Metodologi yang tepat membantu mengatasi hambatan 

internal dan eksternal. Strategi meliputi: 

a. Pembelajaran berbasis praktik: simulasi ibadah, 

praktik muamalah, dan proyek sosial. 

b. Pendekatan tematik dan kontekstual: mengaitkan 

hukum dan nilai fikih dengan pengalaman nyata 

siswa. 

c. Studi kasus dan diskusi kelas: melatih analisis 

masalah dan pengambilan keputusan Islami. 

Dalil Hadis: Nabi saw bersabda: 

“Sampaikanlah dariku walau satu ayat.” (HR. Bukhari) 

 

Menunjukkan pentingnya penyampaian ilmu yang 

praktis dan relevan bagi kehidupan siswa. Metodologi 

inovatif dan kontekstual memperkuat internalisasi nilai 

Islam dan pemahaman hukum fikih. 

 

3. Pemanfaatan Sumber Belajar yang Variatif 

 

Guru harus memanfaatkan sumber primer dan 

sekunder, seperti: 



81 
 

a. Al-Qur’an dan Hadis sebagai landasan hukum. 

b. Ijma’ dan Qiyas untuk kasus kontemporer. 

c. Literatur fikih modern dan modul pembelajaran. 

d. Sumber lokal dan studi kasus masyarakat untuk 

konteks nyata. 

Dalil Al-Qur’an: QS. An-Nahl [16]: 43: 

“Dan mintalah kepada ahli ilmu jika kalian tidak 

mengetahui.” 

 

Menunjukkan perlunya sumber belajar yang luas dan 

relevan. 

 

4. Dukungan Lingkungan dan Sarana Sekolah 

 

Strategi ini mengatasi hambatan eksternal: 

a. Menyediakan ruang belajar yang memadai, buku, 

dan media pembelajaran interaktif. 

b. Mengadakan program kolaborasi dengan orang 

tua dan masyarakat untuk mendukung 

internalisasi nilai fikih. 

c. Menciptakan lingkungan sekolah Islami melalui 

aktivitas harian, peringatan agama, dan proyek 

sosial. 

Dalil Al-Qur’an Surah. At-Tahrim [66]: 6: 

“Hai orang-orang yang beriman, peliharalah dirimu dan 

keluargamu dari api neraka…” 

 

Menunjukkan pentingnya kolaborasi antara sekolah dan 

keluarga untuk pendidikan agama.Dukungan 



82 
 

lingkungan dan sarana memudahkan guru dalam 

menanamkan hukum dan nilai Islam secara efektif. 

 

5. Peningkatan Motivasi dan Profesionalisme Guru 

 

Motivasi dan profesionalisme guru menjadi kunci 

keberhasilan: 

a. Memberikan penghargaan dan pengakuan 

terhadap kinerja guru PAI. 

b. Menyediakan peluang pengembangan karier dan 

beasiswa pendidikan lanjutan. 

c. Membina semangat dedikasi dan teladan akhlak 

Islami pada guru. 

Dalil Hadis:Nabi saw bersabda: 

“Orang yang paling baik di antara kalian adalah yang 

paling bermanfaat bagi manusia.” (HR. Ahmad) 

 

Menekankan pentingnya guru yang bermotifasi tinggi 

dan berdedikasi 

. 

6. Pemanfaatan Teknologi dan Media Digital 

 

Di era digital, strategi ini sangat penting: 

a. Penggunaan media pembelajaran interaktif, video, 

dan modul digital. 

b. Pembelajaran daring atau blended learning untuk 

menjangkau siswa lebih luas. 

c. Pemanfaatan aplikasi simulasi ibadah dan 

muamalah.Inovasi teknologi membantu guru 

menyampaikan materi dengan cara lebih menarik, 



83 
 

interaktif, dan kontekstual, sehingga tantangan 

pembelajaran dapat diatasi. 

 

Strategi mengatasi tantangan pembelajaran fikih 

mencakup: 

1. Peningkatan kompetensi guru (materi dan 

pedagogik). 

2. Penguatan metodologi pembelajaran yang praktik 

dan kontekstual. 

3. Pemanfaatan sumber belajar primer dan sekunder. 

4. Dukungan lingkungan sekolah dan sarana yang 

memadai. 

5. Peningkatan motivasi dan profesionalisme guru. 

6. Pemanfaatan teknologi dan media digital. 

Dengan penerapan strategi ini, tantangan internal 

maupun eksternal dapat diminimalkan, sehingga 

pembelajaran fikih menjadi efektif, aplikatif, dan 

mampu menanamkan nilai-nilai Islam pada siswa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



84 
 

BAB V 

INOVASI DAN PENGEMBANGAN 

PEMBELAJARAN FIKIH 

A. Integrasi Teknologi dalam Pembelajaran Fikih 

1. Definisi dan Tujuan Integrasi Teknologi 

 

Integrasi teknologi dalam pembelajaran fikih adalah 

pemanfaatan media digital dan teknologi informasi 

untuk mendukung proses belajar mengajar, baik dalam 

penyampaian materi, praktik ibadah, maupun 

internalisasi nilai Islam. Tujuannya: 

a. Meningkatkan minat dan motivasi siswa dalam 

memahami fikih. 

b. Membantu guru menyampaikan materi secara 

interaktif dan kontekstual. 

c. Memfasilitasi akses sumber belajar yang luas dan 

relevan. 

Dalil Al-Qur’an:Suran. Al-Mujadilah [58]: 11: 

“Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di 

antara kamu dan orang-orang yang diberi ilmu 

pengetahuan beberapa derajat.” 

 

Menekankan bahwa penggunaan teknologi sebagai alat 

belajar dapat meningkatkan kualitas ilmu pengetahuan. 

Teknologi merupakan sarana penting untuk 

meningkatkan efektivitas pembelajaran PAI, terutama 

dalam era digital. 

 



85 
 

2. Jenis Teknologi dalam Pembelajaran Fikih 

1. Media Digital: PowerPoint, video pembelajaran, 

animasi ibadah, dan ilustrasi muamalah. 

2. Platform E-Learning: Moodle, Google Classroom, 

atau aplikasi pembelajaran berbasis web untuk 

pembelajaran daring atau blended learning. 

3. Aplikasi Simulasi Ibadah: Aplikasi wudhu, shalat, 

dan zakat untuk praktik siswa secara virtual. 

4. Sumber Online dan Literasi Digital: Al-Qur’an 

digital, hadis elektronik, artikel fikih 

kontemporer, dan jurnal ilmiah. 

Dalil Hadis: Nabi saw, bersabda: 

“Sampaikanlah dariku walau satu ayat.” (HR. Bukhari) 

 

Menekankan pentingnya menyampaikan ilmu dengan 

media dan metode yang efektif agar pesan tersampaikan 

dengan baik. 

3. Strategi Integrasi Teknologi dalam Fikih 

a. Pembelajaran Interaktif: Menggunakan video, 

animasi, atau kuis interaktif untuk menjelaskan 

rukun, syarat, dan adab ibadah. 

b. Blended Learning: Kombinasi pembelajaran tatap 

muka dan daring untuk diskusi kasus fikih 

kontemporer. 

c. Simulasi Praktik Ibadah: Siswa dapat 

mempraktikkan wudhu, shalat, dan zakat melalui 

aplikasi interaktif sebelum praktik nyata di kelas. 



86 
 

d. Penggunaan Forum Diskusi Online: Membahas 

masalah fikih, mengajukan pertanyaan, dan 

berbagi solusi secara kolaboratif. 

 Teknologi harus menjadi alat yang mendukung 

pemahaman dan praktik nilai Islam, bukan sekadar 

hiburan atau formalitas. 

4. Manfaat Integrasi Teknologi 

a. Meningkatkan motivasi dan minat belajar siswa 

melalui metode yang menarik. 

b. Menyediakan akses ke sumber belajar yang luas, 

termasuk literatur fikih kontemporer. 

c. Memfasilitasi pembelajaran kontekstual sesuai 

kebutuhan siswa. 

d. Mempercepat evaluasi dan umpan balik melalui 

kuis digital dan penilaian online. 

e. Mendorong kreativitas guru dan siswa dalam 

menyampaikan dan memahami hukum fikih. 

Dalil Al-Qur’an Surah. Al-Isra’ [17]: 36: 

“Dan janganlah kamu mengikuti sesuatu yang kamu 

tidak mempunyai pengetahuan tentangnya.” 

 

Menunjukkan pentingnya akses teknologi dan informasi 

sebagai sumber ilmu yang sahih. 

 

5. Tantangan dan Solusi Integrasi Teknologi 

    Tantangan: 

a. Keterbatasan perangkat dan akses internet. 



87 
 

b. Kurangnya keterampilan guru dalam pemanfaatan 

teknologi. 

c. Gangguan siswa dalam penggunaan teknologi 

yang tidak terkontrol. 

Solusi: 

a. Penyediaan sarana dan pelatihan bagi guru dan 

siswa. 

b. Penyusunan pedoman penggunaan teknologi 

dalam pembelajaran. 

c. Integrasi teknologi secara bertahap dan sesuai 

materi pembelajaran. 

 

Integrasi teknologi dalam pembelajaran fikih dapat 

meningkatkan efektivitas, motivasi, dan internalisasi 

nilai Islam. Dengan strategi yang tepat, teknologi 

menjadi alat untuk menghubungkan teori hukum, 

praktik ibadah, dan akhlak Islami dengan konteks 

kehidupan siswa di era digital. 

B.Pembelajaran Daring dan Hybrid dalam Fikih 

1. Definisi dan Konsep 

a. Pembelajaran daring (online) adalah proses 

belajar mengajar yang menggunakan teknologi 

digital dan internet sebagai media utama untuk 

penyampaian materi, interaksi, dan evaluasi. 

b. Pembelajaran hybrid (blended learning) adalah 

kombinasi tatap muka dan daring, yang 

memadukan kelebihan kedua metode untuk 

meningkatkan pemahaman dan praktik fikih 

secara optimal. 



88 
 

Dalil Al-Qur’an Surah. Al-Mujadilah [58]: 11: 

“Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di 

antara kamu dan orang-orang yang diberi ilmu 

pengetahuan beberapa derajat.” 

 

Ayat ini menekankan bahwa akses ilmu dapat diperluas 

melalui teknologi untuk meningkatkan kualitas 

pembelajaran.Pemanfaatan teknologi dalam pendidikan 

Islam harus dirancang agar mendukung pemahaman 

teori, praktik ibadah, dan internalisasi nilai akhlak. 

 

2. Strategi Pembelajaran Daring dan Hybrid 

a. Penggunaan Platform Digital: Google Classroom, 

Moodle, Zoom, atau Microsoft Teams untuk 

pengelolaan materi, diskusi, dan penilaian. 

b. Integrasi Multimedia: Video tutorial ibadah, 

animasi hukum fikih, kuis interaktif, dan modul 

elektronik. 

c. Simulasi Praktik Ibadah: Wudhu, shalat, dan 

zakat melalui video panduan atau simulasi digital. 

d. Blended Learning: 

1) Tatap muka untuk praktik langsung dan 

diskusi kasus. 

2) Daring untuk teori, refleksi, penugasan, dan 

evaluasi online. 

e. Forum Diskusi Virtual: Membahas isu fikih 

kontemporer dan kasus sosial, meningkatkan 

keterlibatan siswa. 

Dalil Hadis: Nabi saw bersabda: 

“Sampaikanlah dariku walau satu ayat.” (HR. Bukhari) 



89 
 

 

 

Menekankan bahwa penyampaian ilmu harus relevan, 

mudah diakses, dan dapat dipahami oleh peserta didik, 

termasuk melalui media digital. 

 

3. Manfaat Pembelajaran Daring dan Hybrid 

a. Fleksibilitas Waktu dan Tempat: Siswa dapat 

belajar sesuai jadwal dan lokasi masing-masing. 

b. Peningkatan Akses Sumber Belajar: Buku digital, 

artikel, jurnal, dan video tutorial fikih. 

c. Penguatan Keterampilan Digital: Mempersiapkan 

siswa menghadapi era digital tanpa meninggalkan 

nilai Islam. 

d. Interaktivitas dan Kolaborasi: Diskusi online, 

forum, dan tugas kelompok berbasis teknologi. 

e. Evaluasi Efektif: Kuis online, penugasan digital, 

dan umpan balik instan mempermudah guru 

menilai kompetensi kognitif, afektif, dan 

psikomotor. 

Dalil Al-Qur’an Surah. An-Nahl [16]: 43: 

“Dan mintalah kepada ahli ilmu jika kalian tidak 

mengetahui.” 

 

Hadis ini menekankan pentingnya akses kepada ilmu 

melalui berbagai sumber, termasuk teknologi daring. 

 

4. Tantangan dan Solusi 

 

Tantangan: 



90 
 

a. Keterbatasan perangkat dan jaringan internet. 

b. Ketidaksiapan guru atau siswa dalam 

menggunakan platform digital. 

c. Potensi gangguan siswa karena kurangnya kontrol 

saat daring. 

Solusi: 

a. Pelatihan guru dan sosialisasi kepada siswa 

mengenai penggunaan teknologi. 

b. Penyediaan sarana dan akses internet di sekolah. 

c. Pengawasan dan pengaturan jadwal pembelajaran 

daring secara efektif. 

d. Integrasi daring dengan tatap muka untuk 

memastikan praktik fikih berjalan. 

Teknologi harus digunakan sebagai alat untuk 

mendukung pemahaman dan praktik nilai Islam, bukan 

menggantikan interaksi dan bimbingan guru secara 

langsung.Pembelajaran daring dan hybrid dalam fikih 

memperluas akses ilmu, meningkatkan fleksibilitas, dan 

mendorong internalisasi nilai Islam secara kreatif. 

Dengan strategi yang tepat, metode ini mengatasi 

hambatan pembelajaran konvensional, memperkuat 

praktik ibadah, dan mempersiapkan siswa menghadapi 

tantangan dunia modern tanpa meninggalkan prinsip 

fikih. 

C.Pemanfaatan Aplikasi Pendidikan dan Media  

    Sosial dalam Pembelajaran Fikih 

 

1. Definisi dan Konsep 

 

Pemanfaatan aplikasi pendidikan dan media sosial 



91 
 

dalam pembelajaran fikih adalah strategi guru 

menggunakan platform digital untuk menyampaikan 

materi, memfasilitasi diskusi, dan meningkatkan 

interaksi belajar siswa, baik secara daring maupun 

hybrid. 

1. Aplikasi pendidikan: Google Classroom, Moodle, 

Kahoot!, Quizizz, Edmodo, dan sejenisnya. 

2. Media sosial edukatif: YouTube, Instagram 

edukasi, Telegram, dan WhatsApp untuk grup 

diskusi dan pembagian materi. 

Dalil Al-Qur’an Surah. Al-Mujadilah [58]: 11: 

“…dan orang-orang yang diberi ilmu pengetahuan 

beberapa derajat.” 

 

Menekankan bahwa pemanfaatan media dan teknologi 

dapat meningkatkan kualitas ilmu dan pemahaman. 

pemanfaatan teknologi digital meningkatkan efektivitas 

pembelajaran PAI, mempermudah guru menyampaikan 

materi fikih, dan membantu internalisasi nilai. 

2. Strategi Pemanfaatan Aplikasi Pendidikan 

a. Distribusi Materi dan Modul Digital: Guru 

mengunggah modul fikih, video tutorial ibadah, 

dan artikel hukum Islam. 

b. Kuis dan Penilaian Online: Menggunakan 

Quizizz, Kahoot!, atau Google Forms untuk 

evaluasi cepat dan interaktif. 

c. Diskusi dan Forum Virtual: Moodle, Google 

Classroom, atau Telegram untuk tanya jawab 

hukum fikih dan kasus nyata. 



92 
 

d. Tugas dan Proyek Digital: Siswa membuat video 

praktik ibadah, infografis hukum muamalah, atau 

presentasi digital. 

Dalil Hadis: Nabi saw bersabda: 

“Sampaikanlah dariku walau satu ayat.” (HR. Bukhari) 

 

Menekankan pentingnya menyampaikan ilmu dengan 

metode yang mudah diakses dan dimengerti siswa, 

termasuk melalui aplikasi pendidikan. 

 

3. Strategi Pemanfaatan Media Sosial Edukatif 

a. Pembuatan Grup Edukasi: WhatsApp atau 

Telegram untuk diskusi hukum fikih, tanya jawab, 

dan berbagi materi tambahan. 

b. Video Pembelajaran di YouTube atau Instagram: 

Menampilkan tutorial praktik ibadah, cerita kasus 

muamalah, dan nilai akhlak Islami. 

c. Interaksi Siswa-Guru: Media sosial sebagai sarana 

konsultasi, refleksi, dan evaluasi informal. 

d. Kolaborasi dan Proyek Sosial: Menggunakan 

platform untuk dokumentasi proyek amal, 

simulasi zakat, dan program kemasyarakatan. 

4. Manfaat Pemanfaatan Aplikasi dan Media Sosial 

a. Fleksibilitas dan Aksesibilitas: Materi dan tugas 

dapat diakses kapan saja dan dari mana saja. 

b. Meningkatkan Motivasi Siswa: Pembelajaran 

interaktif dan kreatif menarik minat belajar. 



93 
 

c. Peningkatan Interaksi: Siswa dapat berdiskusi, 

bertanya, dan berbagi pengetahuan dengan lebih 

aktif. 

d. Memperluas Referensi dan Sumber Belajar: 

Mengakses literatur fikih, video, dan artikel 

ilmiah secara cepat. 

e. Evaluasi Efektif dan Instan: Penilaian kuis online 

memberikan umpan balik cepat bagi guru dan 

siswa. 

Dalil Al-Qur’an Surah. An-Nahl [16]: 43: 

“Dan mintalah kepada ahli ilmu jika kalian tidak 

mengetahui.” 

 

Menunjukkan pentingnya akses ke sumber belajar 

melalui media digital untuk menambah wawasan dan 

pemahaman fikih. 

 

5. Tantangan dan Solusi 

 

Tantangan: 

a. Potensi penyalahgunaan media sosial oleh siswa. 

b. Keterbatasan literasi digital guru atau siswa. 

c. Gangguan konsentrasi akibat informasi yang tidak 

relevan. 

Solusi: 

a. Menetapkan pedoman penggunaan aplikasi dan 

media sosial dalam pembelajaran. 

b. Memberikan pelatihan literasi digital bagi guru 

dan siswa. 



94 
 

c. Mengintegrasikan kontrol guru dan pengawasan 

orang tua untuk penggunaan media sosial. 

d. Mengombinasikan media digital dengan 

pembelajaran tatap muka untuk praktik ibadah 

langsung. 

 

Pemanfaatan aplikasi pendidikan dan media sosial 

dalam pembelajaran fikih dapat meningkatkan 

efektivitas, fleksibilitas, dan motivasi siswa, 

sekaligus memfasilitasi internalisasi nilai dan praktik 

hukum Islam. Dengan strategi yang tepat, media 

digital menjadi alat pembelajaran yang relevan di era 

modern tanpa mengurangi nilai-nilai agama. 

D.Fikih Berbasis Kearifan Lokal 

1. Definisi dan Konsep 

 

Fikih berbasis kearifan lokal adalah pendekatan 

pembelajaran hukum Islam yang mengintegrasikan 

nilai-nilai budaya, tradisi, dan norma sosial masyarakat 

lokal dengan prinsip-prinsip syariat Islam. Tujuannya 

adalah: 

a. Membuat hukum fikih lebih relevan dengan 

kehidupan sehari-hari siswa. 

b. Mempermudah internalisasi nilai-nilai Islami 

melalui konteks budaya yang dikenal. 

c. Meningkatkan kesadaran sosial dan religius dalam 

interaksi masyarakat. 

 

 



95 
 

Dalil Al-Qur’an Surah. Al-Hujurat [49]: 13: 

“Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu 

dari seorang laki-laki dan seorang perempuan dan 

menjadikan kamu bersuku-suku dan berbangsa-bangsa 

supaya kamu saling mengenal…” 

Menunjukkan pentingnya menghormati perbedaan 

budaya dan memanfaatkan kearifan lokal dalam 

kehidupan sosial.pendidikan Islam harus kontekstual 

dan memperhatikan budaya lokal agar pesan moral dan 

hukum agama tersampaikan dengan efektif. 

2. Prinsip Fikih Berbasis Kearifan Lokal 

a. Kontekstual: Hukum fikih disampaikan sesuai 

situasi sosial, budaya, dan lingkungan siswa. 

b. Integratif: Menggabungkan prinsip syariat dengan 

nilai dan norma lokal yang tidak bertentangan 

dengan Islam. 

c. Transformatif: Membantu siswa menginternalisasi 

nilai agama dalam perilaku sehari-hari, termasuk 

etika sosial, kerja sama, dan toleransi. 

d. Partisipatif: Mendorong siswa mengobservasi dan 

merefleksikan praktik budaya lokal yang 

mendukung hukum Islam. 

Dalil Hadis: Nabi saw bersabda: 

“Sesungguhnya agama itu mudah, dan tidaklah 

seseorang memberatkan agama kecuali ia akan 

dikalahkan olehnya. Maka bersikaplah sederhana 

dalam ibadah.” (HR. Bukhari dan Muslim) 

Menunjukkan bahwa pendekatan pembelajaran harus 

mudah dipahami dan sesuai konteks lokal siswa. 



96 
 

 

3. Strategi Pembelajaran Fikih Berbasis Kearifan Lokal 

a. Identifikasi Kearifan Lokal: Mengumpulkan adat, 

tradisi, dan praktik masyarakat yang selaras 

dengan syariat Islam, misalnya gotong royong, 

etika muamalah, dan adat pernikahan. 

b. Integrasi dalam Materi Fikih: Menyisipkan contoh 

kasus nyata dari masyarakat lokal dalam diskusi 

hukum ibadah, muamalah, dan akhlak. 

c. Metode Pembelajaran Kontekstual: Melalui studi 

lapangan, simulasi, dan proyek sosial yang 

mempraktikkan hukum Islam sesuai budaya lokal. 

d. Refleksi dan Diskusi: Mengajak siswa 

menganalisis praktik lokal, menentukan 

kesesuaian dengan syariat, dan merumuskan 

solusi jika terdapat konflik nilai. 

Pendekatan berbasis kearifan lokal membuat 

pembelajaran PAI lebih hidup, relevan, dan mudah 

diterima siswa, karena mereka melihat hukum Islam 

sebagai bagian dari pengalaman sosial nyata. 

4. Manfaat Fikih Berbasis Kearifan Lokal 

a. Meningkatkan pemahaman hukum fikih melalui 

konteks yang dikenal siswa. 

b. Mempermudah internalisasi nilai Islam dalam 

kehidupan sehari-hari. 

c. Menguatkan identitas budaya dan religius siswa, 

mengurangi konflik antara tradisi dan agama. 

d. Mengembangkan kemampuan analisis dan 

refleksi siswa terhadap praktik sosial dan hukum 

Islam. 



97 
 

e. Mendorong toleransi dan kerja sama antaranggota 

masyarakat melalui pemahaman hukum Islam 

yang kontekstual. 

Dalil Al-Qur’an Surah. Al-An’am [6]: 141: 

“…dan janganlah kamu berlebih-lebihan, sesungguhnya 

Allah tidak menyukai orang-orang yang berlebih-

lebihan.” 

Menunjukkan prinsip kesederhanaan, keseimbangan, 

dan relevansi dalam praktik hukum Islam sesuai 

konteks lokal. 

5. Tantangan dan Solusi 

 

Tantangan: 

a. Praktik budaya yang bertentangan dengan syariat. 

b. Kurangnya pemahaman guru tentang integrasi 

budaya lokal dengan hukum Islam. 

c. Perbedaan interpretasi nilai antara komunitas dan 

norma syariat. 

Solusi: 

a. Pelatihan guru tentang fikih kontekstual dan 

kearifan lokal. 

b. Kolaborasi dengan tokoh adat, tokoh agama, dan 

orang tua dalam pembelajaran. 

c. Penggunaan studi kasus lokal untuk menganalisis 

kesesuaian praktik dengan hukum Islam. 

d. Menyusun modul ajar yang menggabungkan 

hukum fikih dan contoh budaya lokal. 



98 
 

 

Kesimpulan 

Fikih berbasis kearifan lokal merupakan pendekatan 

strategis dalam pembelajaran PAI yang 

mengintegrasikan hukum Islam dengan nilai dan norma 

budaya lokal. Pendekatan ini tidak hanya meningkatkan 

pemahaman dan praktik hukum fikih, tetapi juga 

memperkuat identitas religius dan budaya siswa, 

memudahkan internalisasi nilai Islami, serta 

menumbuhkan sikap toleransi dan kesadaran sosial. 

Adaptasi nilai lokal dalam pembelajaran fikih 

E.Adaptasi Nilai Lokal dalam Pembelajaran Fikih 

1. Definisi dan Konsep 

 

Adaptasi nilai lokal dalam pembelajaran fikih adalah 

proses menyelaraskan hukum Islam dengan nilai, 

norma, dan praktik budaya lokal yang positif, sehingga 

pembelajaran menjadi lebih relevan, mudah dipahami, 

dan dapat diinternalisasi siswa. 

a. Fokus pada nilai yang sejalan dengan syariat, 

seperti gotong royong, etika muamalah, dan sikap 

saling menghormati. 

b. Tujuan: menghubungkan prinsip fikih dengan 

kehidupan sosial siswa, sehingga hukum Islam 

tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga praktis. 

 

 



99 
 

Dalil Al-Qur’an Surah. Al-Hujurat [49]: 13: 

“Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu 

dari seorang laki-laki dan seorang perempuan dan 

menjadikan kamu bersuku-suku dan berbangsa-bangsa 

supaya kamu saling mengenal…” 

Menunjukkan pentingnya memahami dan menghargai 

budaya lokal sebagai sarana untuk memperkuat 

pendidikan nilai Islam. Pendidikan Islam harus bersifat 

kontekstual, memperhatikan budaya lokal agar nilai 

agama tersampaikan secara efektif dan relevan. 

2. Prinsip Adaptasi Nilai Lokal 

a. Selektif dan Relevan: Mengambil nilai budaya 

yang selaras dengan syariat dan mendukung 

pembentukan akhlak Islami. 

b. Kontekstual dan Praktis: Nilai lokal diintegrasikan 

dalam kegiatan pembelajaran nyata, bukan hanya 

teori. 

c. Partisipatif: Melibatkan siswa dalam 

mengidentifikasi, menganalisis, dan 

mempraktikkan nilai lokal. 

d. Transformasional: Membantu siswa 

menginternalisasi nilai Islam melalui praktik 

budaya yang positif. 

Dalil Hadis:Nabi saw bersabda: 

“Sesungguhnya agama itu mudah, dan tidaklah 

seseorang memberatkan agama kecuali ia akan 

dikalahkan olehnya. Maka bersikaplah sederhana dalam 

ibadah.” (HR. Bukhari dan Muslim) 



100 
 

Menekankan bahwa adaptasi nilai lokal harus 

sederhana, relevan, dan dapat diterima siswa. 

3. Strategi Adaptasi Nilai Lokal dalam  

     Pembelajaran Fikih 

a. Identifikasi Nilai Lokal Positif: Misalnya gotong 

royong, etika bertransaksi, sopan santun, dan tata 

krama masyarakat setempat. 

b. Integrasi dalam Materi Fikih: Menyisipkan contoh 

praktik muamalah, ibadah, dan akhlak yang sesuai 

nilai lokal. 

c. Pembelajaran Kontekstual dan Partisipatif: 

1) Studi lapangan dan observasi budaya lokal. 

2) Diskusi kelompok tentang kesesuaian 

praktik lokal dengan hukum Islam. 

3) Simulasi atau proyek sosial berbasis budaya 

lokal. 

d. Refleksi dan Analisis: Siswa diajak untuk 

merefleksikan praktik budaya lokal dan menilai 

apakah selaras dengan prinsip fikih. 

Pembelajaran yang mengadaptasi nilai lokal 

meningkatkan relevansi, motivasi belajar, dan 

internalisasi nilai Islam, karena siswa melihat hukum 

Islam dalam konteks kehidupan nyata mereka. 

4. Manfaat Adaptasi Nilai Lokal 

a. Meningkatkan pemahaman hukum fikih melalui 

konteks budaya yang dikenal siswa. 

b. Mempermudah internalisasi nilai dan akhlak 

Islami. 

c. Memperkuat identitas budaya dan religius siswa. 



101 
 

d. Mengurangi konflik antara budaya dan syariat. 

e. Mengembangkan keterampilan analisis, refleksi, 

dan penilaian moral siswa terhadap praktik sosial. 

Dalil Al-Qur’an Surah. Al-An’am [6]: 141: 

“…dan janganlah kamu berlebih-lebihan, sesungguhnya 

Allah tidak menyukai orang-orang yang berlebih-

lebihan.” 

Menunjukkan prinsip kesederhanaan dan keseimbangan 

dalam praktik hukum Islam sesuai konteks lokal. 

5. Tantangan dan Solusi 

 

Tantangan: 

a. Praktik budaya yang bertentangan dengan hukum 

Islam. 

b. Guru kurang memahami integrasi nilai lokal 

dengan fikih. 

c. Perbedaan interpretasi antara komunitas dan 

syariat. 

Solusi: 

a. Pelatihan guru tentang fikih kontekstual dan 

adaptasi nilai lokal. 

b. Kolaborasi dengan tokoh adat, tokoh agama, dan 

orang tua. 

c. Studi kasus lokal untuk mengidentifikasi 

kesesuaian budaya dan syariat. 

d. Penyusunan modul ajar yang menggabungkan 

hukum fikih dan contoh budaya lokal. 



102 
 

 

Kesimpulan 

Adaptasi nilai lokal dalam pembelajaran fikih 

merupakan pendekatan strategis untuk menghubungkan 

hukum Islam dengan praktik budaya positif. 

Pendekatan ini memudahkan internalisasi nilai, 

meningkatkan relevansi pembelajaran, dan memperkuat 

identitas religius dan budaya siswa, sehingga fikih tidak 

hanya dipahami secara teoritis, tetapi juga diaplikasikan 

dalam kehidupan sehari-hari. 

F.Studi Kasus Praktik Lokal yang Relevan dalam  

    Pembelajaran Fikih 

 

1. Definisi dan Tujuan 

 

Studi kasus praktik lokal adalah pendekatan 

pembelajaran yang memanfaatkan contoh nyata praktik 

budaya, sosial, atau ekonomi masyarakat setempat 

untuk mengajarkan hukum fikih. Tujuan pendekatan ini 

adalah: 

a. Membuat hukum fikih lebih konkret, relevan, dan 

mudah dipahami siswa. 

b. Menginternalisasi nilai-nilai Islam melalui 

pengalaman nyata. 

c. Mengembangkan kemampuan analisis dan 

pengambilan keputusan Islami siswa terhadap 

praktik sosial. 

Dalil Al-Qur’an Surah. Al-Hujurat [49]: 13: 



103 
 

“Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu 

dari seorang laki-laki dan seorang perempuan dan 

menjadikan kamu bersuku-suku dan berbangsa-bangsa 

supaya kamu saling mengenal…” 

Menunjukkan pentingnya pemahaman budaya lokal 

sebagai media pembelajaran agama. 

Studi kasus lokal meningkatkan relevansi pembelajaran 

PAI, karena siswa belajar hukum Islam dalam konteks 

kehidupan sehari-hari. 

2. Jenis Studi Kasus Praktik Lokal 

a. Praktik Ibadah di Masyarakat 

1) Contoh: Shalat berjamaah di masjid desa 

dengan adat tertentu (urutan shaf, tata cara 

salam, pembagian tugas takmir). 

2) Relevansi: Membahas hukum fikih shalat 

berjamaah, adab dan akhlak jamaah, serta 

peran tokoh agama. 

b. Praktik Muamalah dan Ekonomi Lokal 

1) Contoh: Sistem bagi hasil dalam 

perdagangan lokal, kegiatan pasar 

tradisional, atau pengelolaan zakat 

produktif. 

2) Relevansi: Mengaitkan hukum fikih 

muamalah, jual-beli, dan zakat dengan 

praktik nyata siswa. 

c. Praktik Sosial dan Gotong Royong 

1) Contoh: Kerja bakti membersihkan 

lingkungan atau membangun fasilitas 

umum. 



104 
 

2) Relevansi: Menanamkan nilai fikih terkait 

tolong-menolong, sedekah, dan akhlak 

sosial. 

d. Praktik Pernikahan dan Adat Setempat 

1) Contoh: Prosesi pernikahan tradisional, tata 

cara pemberian mahar, atau adat kunjungan 

keluarga. 

2) Relevansi: Mengajarkan hukum fikih nikah, 

hak dan kewajiban suami-istri, serta etika 

sosial dalam pernikahan. 

3. Strategi Pembelajaran Studi Kasus 

a. Observasi Lapangan: Siswa melakukan 

pengamatan langsung praktik lokal yang sesuai 

hukum fikih. 

b. Diskusi dan Analisis: Menganalisis kesesuaian 

praktik dengan prinsip syariat dan nilai akhlak 

Islami. 

c. Simulasi atau Role Play: Siswa menirukan praktik 

lokal dan mendiskusikan hukum yang relevan. 

d. Refleksi dan Penilaian: Siswa menulis laporan 

atau presentasi tentang pelajaran fikih yang 

didapat dari praktik lokal. 

Dalil Hadis: Nabi saw bersabda: 

“Sampaikanlah dariku walau satu ayat.” (HR. Bukhari) 

Menunjukkan pentingnya menyampaikan ilmu dengan 

contoh nyata dan kontekstual. 

Pembelajaran yang berbasis studi kasus nyata 

memperkuat pemahaman hukum Islam dan internalisasi 



105 
 

nilai-nilai akhlak, karena siswa mengalami hukum 

dalam kehidupan sosial mereka sendiri. 

4. Manfaat Studi Kasus Praktik Lokal 

a. Meningkatkan pemahaman hukum fikih melalui 

konteks nyata. 

b. Mempermudah internalisasi nilai dan akhlak 

Islami. 

c. Mengembangkan keterampilan analisis, refleksi, 

dan pengambilan keputusan Islami. 

d. Menguatkan identitas religius dan budaya siswa, 

mengurangi konflik antara norma lokal dan 

syariat. 

e. Mendorong partisipasi aktif siswa dalam kegiatan 

sosial dan pembelajaran berbasis pengalaman. 

Dalil Al-Qur’an: Surah. Al-An’am [6]: 141: 

“…dan janganlah kamu berlebih-lebihan, sesungguhnya 

Allah tidak menyukai orang-orang yang berlebih-

lebihan.” 

Menunjukkan prinsip kesederhanaan, keseimbangan, 

dan relevansi dalam praktik hukum Islam sesuai 

konteks lokal 

5. Tantangan dan Solusi 

 

Tantangan: 

a. Praktik lokal yang bertentangan dengan syariat. 

b. Kesulitan guru mengidentifikasi praktik yang 

relevan. 



106 
 

c. Perbedaan interpretasi antara norma budaya dan 

hukum Islam. 

Solusi: 

a. Pelatihan guru tentang fikih kontekstual dan studi 

kasus lokal. 

b. Kolaborasi dengan tokoh adat dan tokoh agama 

untuk menentukan praktik yang relevan. 

c. Menyusun modul ajar berbasis studi kasus lokal. 

d. Refleksi kritis siswa terhadap praktik budaya agar 

sejalan dengan syariat. 

Studi kasus praktik lokal dalam pembelajaran fikih 

memperkuat relevansi hukum Islam, internalisasi nilai, 

dan akhlak Islami. Dengan pendekatan ini, siswa dapat 

mengaitkan teori hukum dengan pengalaman nyata, 

meningkatkan pemahaman, partisipasi aktif, dan 

keterampilan analisis sosial-religius. 

 

G. Pembelajaran Fikih untuk Pengembangan  

     Karakter Siswa 

 

1. Konsep dan Tujuan 

 

Pembelajaran fikih tidak hanya berfokus pada 

pemahaman hukum Islam, tetapi juga menginternalisasi 

nilai-nilai akhlak dan karakter Islami dalam kehidupan 

siswa. Tujuan utamanya adalah: 

a. Membentuk sikap religius dan moral yang sesuai 

prinsip syariat. 

b. Mendorong kesadaran sosial dan tanggung jawab 

siswa dalam kehidupan sehari-hari. 



107 
 

c. Mengembangkan karakter positif seperti 

kejujuran, disiplin, empati, dan kerja sama. 

Dalil Al-Qur’an Surah. Al-Qalam [68]: 4: 

“Dan sesungguhnya engkau benar-benar berbudi 

pekerti yang agung.” 

Menekankan bahwa pendidikan Islam harus 

menekankan pembentukan akhlak mulia dan karakter 

siswa. 

Pendidikan Islam bertujuan membentuk manusia 

seutuhnya ilmu, akhlak, dan spiritualitas agar menjadi 

anggota masyarakat yang bermanfaat. 

2. Prinsip Pembelajaran Fikih untuk  

    Pengembangan Karakter 

a. Kontekstual dan Relevan: Pembelajaran 

disesuaikan dengan kehidupan sehari-hari siswa 

dan budaya lokal. 

b. Integratif: Mengaitkan hukum fikih dengan 

praktik akhlak, misalnya kejujuran dalam 

muamalah dan disiplin dalam ibadah. 

c. Partisipatif: Mendorong siswa aktif berdiskusi, 

melakukan refleksi, dan praktik langsung. 

d. Transformatif: Membantu siswa menginternalisasi 

nilai-nilai Islami dalam sikap dan perilaku. 

Dalil Hadis: Nabi saw bersabda: 

“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan 

akhlak yang mulia.” (HR. Ahmad) 



108 
 

Menekankan bahwa pembelajaran fikih harus 

berorientasi pada pembentukan karakter dan akhlak. 

3. Strategi Pembelajaran Fikih untuk  

     Pengembangan Karakter 

a. Pembelajaran Tematik dan Kontekstual: 

Mengaitkan hukum fikih dengan contoh nyata 

kehidupan sehari-hari siswa, seperti praktik 

kejujuran di sekolah dan tanggung jawab sosial di 

masyarakat. 

b. Studi Kasus dan Simulasi: Analisis kasus 

muamalah, zakat, dan akhlak sosial untuk 

menumbuhkan kesadaran moral. 

c. Praktik Ibadah dan Refleksi: Siswa 

mempraktikkan wudhu, shalat, zakat, atau 

sedekah dan merefleksikan nilai karakter yang 

terkandung. 

d. Proyek Sosial Berbasis Fikih: Aktivitas sosial, 

seperti bakti sosial atau pengelolaan sedekah, 

untuk menumbuhkan empati dan kepedulian. 

e. Penguatan Nilai melalui Diskusi dan Dialog: Guru 

membimbing siswa menilai perilaku mereka 

sesuai prinsip syariat dan norma sosial. 

Pembelajaran yang mengintegrasikan fikih dan 

pembentukan karakter meningkatkan kedalaman 

pemahaman siswa serta kemampuan mereka 

mengaplikasikan nilai Islami dalam kehidupan nyata. 

4. Manfaat Pembelajaran Fikih untuk Karakter  

     Siswa 



109 
 

a. Meningkatkan pemahaman hukum fikih sekaligus 

membentuk akhlak Islami. 

b. Mendorong perilaku positif seperti disiplin, 

kejujuran, tanggung jawab, dan empati. 

c. Meningkatkan kesadaran sosial dan kepedulian 

terhadap masyarakat sekitar. 

d. Memperkuat identitas religius dan moral siswa, 

sehingga fikih menjadi panduan praktik sehari-

hari. 

e. Mengembangkan kemampuan refleksi dan 

pengambilan keputusan moral dalam kehidupan 

sosial. 

Dalil Al-Qur’an Surah. Al-Baqarah [2]: 177: 

“Bukanlah menghadapkan wajahmu ke arah timur dan 

barat itu suatu kebajikan, tetapi kebajikan itu ialah 

beriman kepada Allah, hari kemudian, malaikat, kitab, 

nabi, dan memberi harta yang dicintainya kepada 

kerabat, anak yatim, orang miskin…” 

 

Menunjukkan bahwa pembelajaran fikih harus 

menghasilkan perilaku nyata yang mencerminkan nilai 

Islami. 

 

5. Tantangan dan Solusi 

 

Tantangan: 

a. Kurangnya kesadaran siswa dalam 

menghubungkan fikih dengan perilaku nyata. 

b. Guru fokus hanya pada teori tanpa praktik atau 

refleksi. 



110 
 

c. Lingkungan sosial yang kurang mendukung 

internalisasi karakter Islami. 

Solusi: 

a. Menyusun materi dan metode pembelajaran 

berbasis praktik dan studi kasus. 

b. Melibatkan siswa dalam kegiatan sosial dan 

praktik ibadah. 

c. Memberikan bimbingan reflektif dan evaluasi 

karakter secara berkala. 

d. Kolaborasi dengan orang tua dan tokoh 

masyarakat untuk menguatkan nilai moral di 

lingkungan siswa. 

Pembelajaran fikih untuk pengembangan karakter siswa 

menekankan integrasi antara pemahaman hukum Islam 

dan internalisasi akhlak mulia. Pendekatan ini tidak 

hanya memperdalam wawasan fikih, tetapi juga 

membentuk perilaku Islami dalam kehidupan nyata, 

sehingga siswa menjadi individu yang berpengetahuan, 

berakhlak, dan bermanfaat bagi masyarakat. 

 

H.Strategi Pembelajaran Fikih Berbasis Proyek dan  

     Kegiatan Sosial 

 

1. Konsep dan Tujuan 

 

Pembelajaran berbasis proyek dan kegiatan sosial 

adalah pendekatan yang mengaitkan hukum fikih 

dengan praktik nyata melalui proyek kolaboratif dan 

aktivitas sosial di masyarakat. Tujuan strategi ini 

adalah: 



111 
 

a. Menginternalisasi nilai-nilai Islami secara nyata. 

b. Meningkatkan keterampilan sosial, 

kepemimpinan, dan kerja sama siswa. 

c. Menghubungkan teori hukum Islam dengan 

pengalaman hidup sehari-hari. 

Dalil Al-Qur’an: Surah. Al-Ma’un [107]: 1-3: 

“Tahukah kamu orang yang mendustakan agama? 

Itulah orang yang menghardik anak yatim, dan tidak 

mendorong memberi makan orang miskin.” 

 

Menekankan pentingnya aksi nyata dalam menjalankan 

nilai Islam, terutama dalam bentuk kegiatan 

sosial.Pembelajaran yang menggabungkan praktik 

sosial dengan pendidikan Islam meningkatkan 

pemahaman siswa sekaligus membentuk karakter dan 

akhlak Islami. 

 

2. Prinsip Strategi Pembelajaran Berbasis Proyek  

    dan Sosial 

a. Kontekstual: Proyek dan kegiatan sosial 

disesuaikan dengan kebutuhan masyarakat dan 

budaya lokal. 

b. Kolaboratif: Siswa bekerja sama untuk 

merencanakan, melaksanakan, dan mengevaluasi 

proyek. 

c. Reflektif: Siswa melakukan evaluasi diri dan 

kelompok mengenai pelajaran fikih dan nilai 

akhlak yang diperoleh. 

d. Sustainabel: Kegiatan sosial harus bermanfaat 

jangka panjang bagi masyarakat dan lingkungan. 



112 
 

Dalil Hadis: Nabi saw bersabda: 

“Sebaik-baik manusia adalah yang paling bermanfaat 

bagi manusia lainnya.” (HR. Ahmad) 

 

Menunjukkan bahwa kegiatan sosial dalam 

pembelajaran fikih memperkuat nilai bermanfaat bagi 

orang lain. 

3. Strategi Pelaksanaan di Kelas dan Madrasah 

a. Proyek Kolaboratif Berbasis Fikih: Contoh: 

Membuat modul edukasi zakat untuk masyarakat, 

penyuluhan muamalah halal, atau dokumentasi 

praktik ibadah di lingkungan lokal. 

b. Kegiatan Sosial Berbasis Fikih: Contoh: Bakti 

sosial, penggalangan dana zakat, pembagian 

sedekah, bantuan lingkungan, atau kunjungan ke 

panti asuhan. 

c. Simulasi dan Role Play: Siswa mempraktikkan 

hukum fikih dalam kegiatan sosial, misalnya 

simulasi jual-beli halal atau tata cara sedekah 

produktif. 

d. Refleksi dan Diskusi: Guru membimbing siswa 

menganalisis nilai-nilai fikih yang diterapkan 

dalam proyek dan kegiatan sosial. 

e. Dokumentasi dan Presentasi: Siswa menyusun 

laporan, poster, atau video tentang hasil proyek 

dan dampak sosialnya. 

Pendidikan Islam yang efektif harus menggabungkan 

teori dengan praktik nyata, sehingga siswa dapat 

merasakan langsung manfaat hukum Islam dalam 

kehidupan sosial mereka. 



113 
 

4. Manfaat Strategi Pembelajaran Berbasis Proyek  

    dan Sosial 

a. Meningkatkan pemahaman hukum fikih melalui 

pengalaman langsung. 

b. Mengembangkan karakter Islami, seperti 

kepedulian, tanggung jawab, dan empati. 

c. Meningkatkan keterampilan sosial dan 

kepemimpinan siswa. 

d. Memperkuat identitas religius dan budaya melalui 

praktik nyata nilai-nilai lokal dan syariat. 

e. Mendorong partisipasi aktif siswa dalam 

memecahkan masalah sosial sesuai prinsip fikih. 

Dalil Al-Qur’an: Surah. Al-Baqarah [2]: 177: 

“Bukanlah menghadapkan wajahmu ke arah timur dan 

barat itu suatu kebajikan, tetapi kebajikan itu ialah… 

memberi harta yang dicintainya kepada kerabat, anak 

yatim, orang miskin… 

” 

Menunjukkan bahwa pembelajaran fikih harus 

menghasilkan perilaku nyata yang mencerminkan nilai 

Islam. 

 

5. Tantangan dan Solusi 

 

Tantangan: 

a. Kurangnya dukungan sarana dan prasarana untuk 

kegiatan sosial. 

b. Waktu pembelajaran yang terbatas. 

c. Kesulitan guru menghubungkan proyek dengan 

kurikulum fikih. 



114 
 

Solusi: 

a. Merancang proyek yang sederhana, praktis, dan 

relevan dengan konteks lokal. 

b. Kolaborasi dengan organisasi masyarakat, tokoh 

adat, dan tokoh agama untuk mendukung kegiatan 

sosial. 

c. Menetapkan indikator pencapaian belajar yang 

jelas untuk mengukur kompetensi siswa. 

d. Mengintegrasikan kegiatan proyek dalam rencana 

pembelajaran tahunan agar berkesinambungan. 

 

Strategi pembelajaran berbasis proyek dan kegiatan 

sosial dalam fikih menghubungkan teori hukum Islam 

dengan praktik nyata, sehingga siswa dapat 

menginternalisasi nilai Islam, mengembangkan 

karakter, dan berkontribusi positif bagi masyarakat. 

Pendekatan ini memperkuat pemahaman, keterampilan 

sosial, dan tanggung jawab moral siswa, menjadikan 

pembelajaran fikih lebih aplikatif dan berdampak. 

 

I.Panduan Penerapan Strategi Inovatif dan Tips  

   Pengelolaan Kelas Efektif 

 

1. Konsep dan Tujuan 

 

Penerapan strategi inovatif dalam pembelajaran fikih 

bertujuan untuk meningkatkan motivasi belajar, 

keterlibatan siswa, dan pemahaman hukum Islam secara 

aplikatif. 



115 
 

a. Strategi inovatif mencakup pembelajaran berbasis 

proyek, tematik, kontekstual, daring, hybrid, dan 

berbasis nilai lokal. 

b. Pengelolaan kelas efektif bertujuan untuk 

menciptakan suasana belajar kondusif, 

partisipatif, dan menyenangkan, sehingga siswa 

dapat menyerap materi fikih dan internalisasi nilai 

Islami dengan optimal. 

Dalil Al-Qur’an:Surah. At-Tin [95]: 4: 

“Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia 

dalam bentuk sebaik-baiknya.” 

 

Menunjukkan pentingnya menciptakan kondisi belajar 

yang optimal agar potensi manusia berkembang secara 

maksimal. 

Pembelajaran yang efektif membutuhkan metode 

kreatif dan inovatif yang relevan dengan konteks siswa 

dan budaya lokal. 

2. Panduan Penerapan Strategi Inovatif 

a. Pembelajaran Tematik dan Kontekstual. 

Hubungkan hukum fikih dengan kegiatan sehari-

hari siswa dan fenomena sosial di lingkungan. 

b. Pembelajaran Berbasis Proyek. Libatkan siswa 

dalam proyek nyata seperti edukasi zakat, 

simulasi muamalah, atau kegiatan sosial berbasis 

fikih. 

c. Pembelajaran Daring dan Hybrid.Manfaatkan 

teknologi dan aplikasi pendidikan untuk diskusi, 

kuis interaktif, dan simulasi online. 



116 
 

d. Integrasi Nilai Lokal.Ambil contoh budaya, 

tradisi, dan praktik positif masyarakat yang 

selaras dengan hukum fikih. 

e. Studi Kasus dan Refleksi.Analisis kasus nyata dan 

minta siswa menulis refleksi terkait nilai dan 

hukum yang dipelajari. 

Dalil Hadis: Nabi saw bersabda: 

“Sesungguhnya agama itu mudah…” (HR. Bukhari dan 

Muslim) 

 

Menunjukkan bahwa strategi pembelajaran harus 

sederhana, kreatif, dan mudah diterima siswa. 

 

3. Tips dan Trik Pengelolaan Kelas Efektif 

a. Membangun Suasana Positif.Sambut siswa 

dengan senyum, beri penghargaan atas partisipasi, 

dan dorong interaksi aktif. 

b. Manajemen Waktu yang Tepat.Atur durasi 

diskusi, simulasi, dan refleksi agar materi fikih 

tersampaikan secara optimal. 

c. Pemberian Instruksi Jelas. Gunakan bahasa 

sederhana dan urutan langkah yang logis saat 

menjelaskan aktivitas pembelajaran. 

d. Pemanfaatan Media dan Teknologi. Gunakan 

poster, video, infografik, dan aplikasi pendidikan 

untuk memperjelas konsep fikih. 

e. Kegiatan Interaktif dan Kolaboratif. Fasilitasi 

kerja kelompok, role play, dan proyek sosial agar 

siswa belajar secara aktif dan kontekstual. 



117 
 

f. Monitoring dan Evaluasi Berkala. Berikan umpan 

balik langsung, evaluasi refleksi siswa, dan ukur 

pencapaian indikator pembelajaran. 

g. Fleksibilitas Guru.Siap menyesuaikan strategi jika 

situasi kelas atau respons siswa berbeda dari 

rencana awal. 

Guru yang kreatif dan adaptif dapat memfasilitasi 

pembelajaran yang bermakna, meningkatkan motivasi 

dan kemampuan berpikir kritis siswa. 

4. Manfaat Strategi Inovatif dan Pengelolaan Kelas  

     Efektif 

a. Meningkatkan motivasi dan minat belajar siswa. 

b. Memudahkan internalisasi nilai-nilai fikih dan 

karakter Islami. 

c. Menciptakan suasana kelas yang kondusif, 

partisipatif, dan kreatif. 

d. Mengembangkan keterampilan sosial, 

kepemimpinan, dan problem solving siswa. 

e. Memperkuat keterkaitan antara teori hukum Islam 

dengan praktik nyata. 

Dalil Al-Qur’an: Surah. Al-Baqarah [2]: 269: 

“Allah memberikan hikmah kepada siapa yang Dia 

kehendaki. Barang siapa diberikan hikmah, 

sesungguhnya ia memperoleh kebaikan yang 

banyak…” 

Menekankan pentingnya memberikan pemahaman 

dengan hikmah, strategi efektif, dan inovatif agar 

pembelajaran bermanfaat. 



118 
 

5. Tantangan dan Solusi 

 

Tantangan: 

a. Siswa kurang fokus atau tidak aktif. 

b. Keterbatasan sarana dan media pembelajaran. 

c. Waktu dan kurikulum yang padat. 

Solusi: 

a. Gunakan strategi pembelajaran yang bervariasi 

dan aktivitas interaktif. 

b. Maksimalkan media sederhana dan sumber belajar 

lokal. 

c. Integrasikan strategi inovatif dalam rencana 

tahunan agar berkesinambungan. 

d. Lakukan refleksi dan evaluasi rutin untuk 

menyesuaikan strategi sesuai kebutuhan siswa. 

 

Penerapan strategi inovatif dan pengelolaan kelas 

efektif dalam pembelajaran fikih menciptakan 

pengalaman belajar yang menarik, relevan, dan 

aplikatif. Strategi ini memperkuat pemahaman hukum 

Islam, membentuk karakter Islami, dan meningkatkan 

keterampilan sosial siswa, sehingga pembelajaran 

menjadi lebih bermakna dan berdampak nyata. 

 

 

 

 

 

 

 



119 
 

BAB VI: 

KESIMPULAN DAN SARAN 

 

A. Temuan Utama 

Berdasarkan pembahasan dan analisis dalam buku ini, 

beberapa temuan utama terkait pembelajaran fikih 

untuk guru dan pengembangan karakter siswa dapat 

dirumuskan sebagai berikut: 

1. Fikih sebagai Sistem Nilai dan Panduan 

Praktik 

a. Fikih tidak hanya merupakan hukum formal, 

tetapi juga sistem nilai yang memandu 

praktik sosial dan akhlak Islami. 

b. Integrasi nilai fikih dalam pembelajaran 

meningkatkan pemahaman, internalisasi, 

dan relevansi hukum Islam dalam kehidupan 

siswa. 

c. Dalil Al-Qur’an dan hadis menegaskan 

pentingnya hukum Islam sebagai pedoman 

hidup, misalnya QS. Al-Baqarah [2]: 177 

dan hadis Nabi SAW tentang kemudahan 

agama (HR. Bukhari dan Muslim). 

2. Peran Guru sebagai Agen Pembelajaran dan 

Teladan 

a. Guru memiliki peran strategis dalam 

menginternalisasi nilai-nilai Islam melalui 

fikih dengan menjadi teladan praktik akhlak 

dan hukum Islam. 

b. Guru yang efektif menggunakan metode 

tematik, kontekstual, berbasis proyek, dan 



120 
 

kegiatan sosial, serta mampu mengelola 

kelas secara inovatif akan meningkatkan 

keterlibatan dan karakter siswa. 

3. Strategi Pembelajaran Berbasis Kontekstual 

dan Kearifan Lokal 

a. Pembelajaran yang mengintegrasikan nilai 

lokal yang positif memudahkan siswa 

memahami hukum fikih dan menerapkannya 

dalam kehidupan nyata. 

b. Studi kasus praktik lokal, proyek 

kolaboratif, dan kegiatan sosial terbukti 

menguatkan pemahaman fikih, internalisasi 

karakter, dan keterampilan sosial siswa. 

c. Dalil QS. Al-Hujurat [49]: 13 dan hadis 

Nabi tentang kebaikan dan manfaat bagi 

orang lain menjadi landasan prinsip 

kontekstual ini. 

4. Penggunaan Teknologi dan Media Inovatif 

a. Integrasi teknologi, pembelajaran daring dan 

hybrid, serta pemanfaatan aplikasi 

pendidikan dan media sosial meningkatkan 

motivasi, keterlibatan, dan akses siswa 

terhadap materi fikih. 

b. Guru dapat mengkombinasikan metode 

tradisional dan digital agar pembelajaran 

lebih interaktif, menarik, dan relevan dengan 

kehidupan siswa di era digital. 

5. Pembelajaran Fikih untuk Pengembangan 

Karakter 

a. Pembelajaran fikih efektif dalam 

membangun karakter Islami, seperti disiplin, 

tanggung jawab, kejujuran, empati, dan 

kepedulian sosial. 



121 
 

b. Aktivitas reflektif, simulasi, dan evaluasi 

berbasis proyek membantu siswa 

menginternalisasi nilai-nilai fikih dan akhlak 

Islami dalam perilaku nyata. 

c. Dalil QS. Al-Qalam [68]: 4 dan QS. Al-

Baqarah [2]: 269 menegaskan pentingnya 

hikmah dan akhlak dalam pendidikan. 

6. Tantangan dan Solusi Implementasi 

a. Hambatan internal guru: keterbatasan 

pemahaman metodologi kontekstual, 

kesiapan mental, dan kemampuan teknologi. 

b. Hambatan eksternal sekolah dan lingkungan: 

fasilitas terbatas, waktu pembelajaran, dan 

dukungan masyarakat yang beragam. 

c. Solusi: pelatihan guru, kolaborasi dengan 

tokoh agama dan adat, penyusunan modul 

berbasis proyek dan nilai lokal, serta 

integrasi teknologi yang tepat guna. 

 

Secara keseluruhan, pembelajaran fikih yang 

terintegrasi dengan strategi inovatif, nilai lokal, dan 

kegiatan sosial tidak hanya meningkatkan pemahaman 

hukum Islam, tetapi juga memperkuat karakter Islami, 

keterampilan sosial, dan relevansi pembelajaran bagi 

siswa. Guru berperan sebagai agen transformasi nilai 

dan teladan dalam menghubungkan teori fikih dengan 

praktik nyata. 

B. Implikasi Teori dan Praktik 

1. Implikasi Teori 

Berdasarkan pembahasan dan temuan buku ini, terdapat 



122 
 

beberapa implikasi teoretis terkait pembelajaran fikih 

dalam pendidikan agama Islam: 

a. Fikih sebagai Sistem Nilai dan Pedoman 

Praktik 

1) Teori fikih tidak hanya sebagai hukum 

formal, tetapi merupakan sistem nilai yang 

dapat dijadikan landasan pengembangan 

karakter dan praktik sosial Islami. 

2) Hal ini menegaskan pendekatan holistik 

dalam pendidikan Islam, yang 

mengintegrasikan ilmu, akhlak, dan 

spiritualitas, sebagaimana ditegaskan oleh 

Al-Attas (1995). 

b. Pentingnya Pendekatan Kontekstual dan 

Kearifan Lokal 

1) Pembelajaran fikih yang mengadaptasi nilai-

nilai budaya lokal yang positif 

meningkatkan relevansi dan internalisasi 

hukum Islam. 

2) Secara teoretis, hal ini menegaskan prinsip 

pendidikan Islam yang menekankan 

keseimbangan antara universalitas syariat 

dan konteks sosial-budaya lokal. 

c. Strategi Pembelajaran Inovatif 

1) Teori pembelajaran modern, termasuk 

pembelajaran berbasis proyek, tematik, 

kontekstual, daring, dan hybrid, dapat 

diterapkan untuk meningkatkan efektivitas 

pengajaran fikih. 

2) Hal ini memperluas kerangka teoretis 

pendidikan Islam dengan mengintegrasikan 

pedagogi kontemporer dan prinsip syariat. 



123 
 

d. Peran Guru sebagai Agen Transformasi Nilai 

1) Secara teoretis, guru bukan hanya 

penyampai materi, tetapi teladan praktik 

hukum Islam dan pembentuk karakter siswa. 

2) Guru yang mampu mengintegrasikan fikih 

dengan nilai lokal dan strategi inovatif 

menegaskan konsep pendidikan Islam 

sebagai proses transformasi nilai dan 

perilaku. 

2. Implikasi Praktik 

Dari sisi praktik, temuan buku ini memberikan arahan 

konkret bagi guru, sekolah, dan pengembang 

kurikulum: 

a. Integrasi Fikih dalam Kehidupan Nyata Siswa 

1) Materi fikih harus disampaikan melalui 

praktik nyata, seperti kegiatan sosial, 

simulasi muamalah, proyek kolaboratif, dan 

refleksi akhlak. 

2) Hal ini memudahkan internalisasi nilai 

Islami dan pembentukan karakter siswa. 

b. Pemanfaatan Teknologi dan Media Inovatif 

1) Guru dapat memanfaatkan aplikasi 

pendidikan, media sosial, dan platform 

daring untuk mendukung pembelajaran 

interaktif. 

2) Strategi ini meningkatkan keterlibatan 

siswa, motivasi belajar, dan pemahaman 

hukum Islam secara aplikatif. 

c. Adaptasi Nilai Lokal 



124 
 

1) Praktik budaya lokal yang selaras dengan 

syariat dijadikan sumber belajar untuk 

menjembatani teori dan praktik. 

2) Strategi ini membantu siswa 

menginternalisasi fikih dalam konteks 

kehidupan sosial mereka. 

d. Pengelolaan Kelas Efektif dan Partisipatif 

1) Guru perlu menciptakan suasana kelas 

kondusif, interaktif, dan kolaboratif, 

sehingga siswa dapat belajar secara aktif. 

2) Tips pengelolaan kelas, termasuk pembagian 

tugas, role play, dan diskusi kelompok, 

meningkatkan kedisiplinan, kerjasama, dan 

tanggung jawab siswa. 

e. Evaluasi dan Pencapaian Kompetensi 

1) Evaluasi pembelajaran fikih harus mengukur 

tidak hanya pengetahuan, tetapi juga akhlak, 

sikap, dan praktik nyata siswa. 

2) Rubrik penilaian berbasis proyek dan 

refleksi membantu guru memantau 

pencapaian karakter Islami sekaligus 

kompetensi fikih. 

 

Secara teoretis dan praktis, pembelajaran fikih yang 

terintegrasi dengan strategi inovatif, nilai lokal, dan 

kegiatan sosial memberikan kontribusi signifikan 

dalam: Memperkuat pemahaman hukum Islam. 

Menginternalisasi karakter Islami. Meningkatkan 

relevansi pembelajaran dengan kehidupan nyata siswa. 

Mendorong guru berperan sebagai agen transformasi 

nilai dan teladan akhlak Islami. 

 

 



125 
 

C. Saran Pengembangan Pembelajaran Fikih di  

     Sekolah 

Berdasarkan temuan dan implikasi teori-praktik yang 

telah diuraikan sebelumnya, terdapat beberapa saran 

strategis untuk pengembangan pembelajaran fikih di 

sekolah: 

1. Penguatan Kurikulum dan Materi Ajar 

a. Integrasi nilai lokal dan konteks kehidupan siswa 

ke dalam materi fikih agar lebih relevan dan 

mudah dipahami. 

b. Menyusun modul ajar tematik, berbasis proyek, 

dan studi kasus untuk meningkatkan keterlibatan 

dan internalisasi nilai Islami. 

c. Dalil: QS. Al-Hujurat [49]: 13 menekankan 

pentingnya pemahaman konteks sosial dalam 

membangun interaksi yang harmonis. 

d. Pendapat ahli: Langgulung (2002) menekankan 

bahwa kurikulum yang kontekstual meningkatkan 

efektivitas pembelajaran agama. 

2. Peningkatan Kompetensi Guru 

a. Guru perlu pelatihan berkelanjutan tentang 

metodologi pembelajaran inovatif, pengelolaan 

kelas efektif, dan pemanfaatan teknologi 

pendidikan. 

b. Guru juga harus memahami strategi integrasi nilai 

lokal dan akhlak Islami dalam pembelajaran fikih. 

c. Dalil: Hadis Nabi saw: “Sampaikanlah dariku 

walau satu ayat” (HR. Bukhari), menunjukkan 



126 
 

pentingnya guru memahami cara menyampaikan 

ilmu secara efektif. 

d. Pendapat ahli: Al-Attas (1995) menekankan guru 

sebagai agen transformasi nilai dan teladan dalam 

pendidikan Islam. 

3. Pemanfaatan Teknologi dan Media Pembelajaran 

a. Menggunakan aplikasi pendidikan, media sosial, 

video pembelajaran, dan platform daring untuk 

pembelajaran interaktif dan hybrid. 

b. Mempermudah siswa mengakses materi fikih, 

melakukan kuis interaktif, simulasi, dan refleksi 

online. 

c. Dalil: QS. Al-Baqarah [2]: 269 menekankan 

pentingnya hikmah dalam penyampaian ilmu, 

termasuk melalui media inovatif. 

4. Pembelajaran Berbasis Proyek dan Kegiatan  

     Sosial 

a. Mendorong siswa terlibat dalam kegiatan nyata, 

seperti bakti sosial, pengelolaan zakat produktif, 

simulasi muamalah, dan proyek komunitas. 

b. Strategi ini meningkatkan pemahaman hukum 

Islam, internalisasi karakter, dan kepedulian sosial 

siswa. 

c. Dalil: QS. Al-Ma’un [107]: 1-3 menekankan aksi 

nyata dalam menolong sesama. 

d. Pendapat ahli:  bahwa pembelajaran berbasis 

proyek memperkuat integrasi teori dan praktik 

serta membentuk karakter Islami. 

5. Evaluasi dan Indikator Pencapaian Belajar 



127 
 

a. Penilaian harus mengukur pengetahuan, sikap, 

akhlak, dan praktik siswa secara menyeluruh. 

b. Menggunakan rubrik berbasis proyek, refleksi, 

dan portofolio untuk menilai internalisasi nilai 

dan kompetensi fikih. 

c. Dalil: QS. Al-Baqarah [2]: 177 menekankan 

kebajikan yang diwujudkan dalam perilaku nyata, 

bukan sekadar teori. 

6. Kolaborasi dengan Orang Tua dan Komunitas 

a. Mengajak orang tua dan tokoh masyarakat untuk 

menguatkan praktik fikih dan nilai Islami di 

lingkungan rumah dan masyarakat. 

b. Membentuk sinergi antara sekolah, keluarga, dan 

masyarakat untuk mengoptimalkan pendidikan 

karakter dan pemahaman fikih siswa. 

c. Pendapat ahli: pentingnya konteks sosial dan 

budaya dalam pembelajaran Islam. 

 

Pengembangan pembelajaran fikih di sekolah harus 

terintegrasi, kontekstual, inovatif, dan partisipatif. 

Dengan kurikulum yang relevan, guru kompeten, 

pemanfaatan teknologi, strategi berbasis proyek, 

evaluasi menyeluruh, dan dukungan keluarga serta 

masyarakat, pembelajaran fikih dapat meningkatkan 

pemahaman hukum Islam, karakter Islami, dan 

keterampilan sosial siswa secara optimal. 

 

 

 



128 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Attas, S. M. N. (1995). Islam and Secularism: 

The Quest for Modernity, Spirituality and the 

Preservation of Islamic Identity. Kuala Lumpur: 

ISTAC. 

Al-Ghazali. (2000). Ihya’ Ulum al-Din. Beirut: 

Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah. 

Al-Qur’an Karim, Terjemah Per Kata. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. 

Amin, M. (2018). Metodologi Pendidikan Islam 

Kontemporer. Jakarta: Prenada Media. 

Arifin, Z. (2015). Pembelajaran Tematik di 

Madrasah. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Azra, A. (2002). Jaringan Ulama dan Politik 

Islam di Indonesia. Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 

Bandura, A. (1977). Social Learning Theory. 

Englewood Cliffs: Prentice Hall. 

Darling-Hammond, L. (2010). The Flat World 

and Education: How America’s Commitment to Equity 

Will Determine Our Future. New York: Teachers 

College Press. 

Depdiknas. (2003). Standar Kompetensi Lulusan 

Sekolah Dasar dan Menengah. Jakarta: Depdiknas. 

Driyarkara, K. (1998). Filsafat Pendidikan Islam. 

Yogyakarta: Kanisius. 

Fauzi, M. (2020). Integrasi Pendidikan Karakter 

dalam Pembelajaran PAI. Bandung: Alfabeta. 

Freire, P. (1970). Pedagogy of the Oppressed. 

New York: Continuum. 

Hamalik, O. (2013). Proses Belajar Mengajar. 

Jakarta: Bumi Aksara. 



129 
 

Hikmat, M. (2016). Strategi Inovatif 

Pembelajaran Fikih di Sekolah. Malang: UB Press. 

Ismail, S. (2019). Pendidikan Karakter Berbasis 

Nilai Islam. Jakarta: Prenadamedia Group. 

Ibrahim, R. (2014). Metode Penelitian Pendidikan 

Islam. Bandung: PT Refika Aditama. 

Junaidi, A. (2017). Pembelajaran Fikih 

Kontekstual di Madrasah. Yogyakarta: Deepublish. 

Koentjaraningrat, R. (2009). Pengantar Ilmu 

Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta. 

Langgulung, H. (2002). Pendidikan Islam: Teori 

dan Praktik. Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 

Mulyasa, E. (2013). Implementasi Kurikulum 

2013. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Nasution, S. (1991). Filsafat Pendidikan Islam. 

Jakarta: Bumi Aksara. 

Nurgiyantoro, B. (2005). Penilaian Pembelajaran 

Bahasa dan Sastra. Yogyakarta: BPFE. 

Nunan, D. (2003). Practical English Language 

Teaching. New York: McGraw-Hill. 

Oemar, H. (2012). Strategi Pembelajaran Aktif. 

Bandung: Alfabeta. 

Quraish Shihab, M. (2002). Tafsir Al-Mishbah: 

Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an. Jakarta: 

Lentera Hati. 

Ramayulis. (2005). Ilmu Pendidikan Islam: 

Analisis dan Praktik. Jakarta: Kencana. 

Rizal, M. (2018). Teknologi Pendidikan dan 

Pembelajaran Hybrid. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Santrock, J. W. (2011). Educational Psychology. 

New York: McGraw-Hill. 

Slavin, R. E. (2012). Educational Psychology: 

Theory and Practice. Boston: Pearson. 



130 
 

Sugiyono. (2017). Metode Penelitian Pendidikan: 

Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: 

Alfabeta. 

Sunardi, A. (2016). Strategi Pembelajaran 

Tematik dan Kontekstual. Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya. 

Syafi’i, A. (2015). Fiqh Pendidikan Islam 

Kontemporer. Jakarta: Rajawali Pers. 

Tarigan, H. G. (2008). Dasar-Dasar Pendidikan 

Bahasa dan Sastra. Bandung: Angkasa. 

Trianto. (2012). Model Pembelajaran Terpadu: 

Konsep, Strategi, dan Implementasi. Jakarta: Kencana. 

Vygotsky, L. S. (1978). Mind in Society: The 

Development of Higher Psychological Processes. 

Cambridge: Harvard University Press. 

Wahab, A. (2014). Pembelajaran Aktif dan 

Partisipatif di Madrasah. Yogyakarta: Deepublish. 

Warsito, H. (2017). Pembelajaran Fikih Berbasis 

Proyek dan Sosial. Malang: UB Press. 

Wiyono, E. (2018). Integrasi Nilai Lokal dalam 

Pendidikan Islam. Surabaya: Airlangga University 

Press. 

Zainuddin, M. (2016). Teknologi Informasi dalam 

Pendidikan Agama Islam. Jakarta: Prenada Media. 

Zuhdi, M. (2019). Evaluasi dan Penilaian 

Pembelajaran PAI di Sekolah. Bandung: Alfabeta. 

 

 

 

 



131 
 

Lampiran : 

1. Sinopsis Buku 

Buku “Fikih Praktis untuk Guru: Pendekatan 

Teoretis dan Praktis dalam Pendidikan Agama Islam” 

hadir sebagai panduan komprehensif bagi guru 

Pendidikan Agama Islam (PAI) untuk 

menginternalisasi, mengajarkan, dan 

mengimplementasikan fikih dalam konteks sekolah dan 

kehidupan sehari-hari siswa. Buku ini menggabungkan 

pendekatan teoretis, prinsip pedagogi kontemporer, dan 

praktik pembelajaran inovatif, sehingga menjadi 

sumber belajar yang aplikatif dan relevan dengan 

kebutuhan guru di era modern.  

Buku ini membahas secara mendalam beberapa 

aspek penting: Konsep dan Sejarah Fikih. 

Menguraikan definisi fikih, prinsip-prinsipnya, sumber 

hukum (Al-Qur’an, Hadis, Ijma’, dan Qiyas), serta 

metodologi pengambilan hukum. Penjelasan disertai 

dalil dan pendapat ahli untuk memperkuat landasan 

teoretis pembelajaran. Peran Guru dan Strategi 

Pembelajaran. Membahas guru sebagai teladan dan 

agen internalisasi nilai Islam, serta berbagai strategi 

pembelajaran berbasis proyek, kegiatan sosial, tematik, 

kontekstual, daring, dan hybrid. Guru dibekali tips 

pengelolaan kelas efektif, pemanfaatan teknologi, dan 

integrasi nilai lokal. Fikih Berbasis Kearifan Lokal 

Menjelaskan cara adaptasi nilai-nilai lokal ke dalam 

pembelajaran fikih, serta contoh praktik lokal yang 

relevan. Pendekatan ini membantu siswa memahami 

hukum Islam dalam konteks budaya dan kehidupan 



132 
 

nyata, sehingga lebih mudah diinternalisasi. 

Pembelajaran Fikih untuk Pengembangan Karakter 

Buku ini menekankan bahwa pembelajaran fikih 

tidak hanya meningkatkan pemahaman hukum Islam, 

tetapi juga mengembangkan karakter Islami, seperti 

disiplin, tanggung jawab, empati, kepedulian sosial, dan 

kemampuan berpikir kritis. Evaluasi dan Penilaian 

Memberikan panduan evaluasi menyeluruh yang 

mengukur pengetahuan, sikap, praktik, dan internalisasi 

nilai siswa, termasuk rubrik berbasis proyek, refleksi, 

dan portofolio. Tantangan dan Solusi Implementasi  

Buku ini mengidentifikasi hambatan internal guru 

dan eksternal sekolah, serta memberikan strategi praktis 

untuk mengatasi tantangan tersebut agar pembelajaran 

fikih berjalan efektif dan berkesinambungan. Saran 

Pengembangan Pembelajaran Fikih.Memberikan arahan 

bagi guru, sekolah, dan pembuat kebijakan untuk 

menguatkan kurikulum, meningkatkan kompetensi 

guru, memanfaatkan teknologi, dan memperkuat 

kolaborasi dengan keluarga serta masyarakat. 

Keunggulan Buku: 

1. Mengintegrasikan teori dan praktik dengan 

pendekatan kontekstual. 

2. Memadukan nilai-nilai Islam, pedagogi modern, 

dan kearifan lokal. 

3. Memberikan contoh nyata, studi kasus, dan 

panduan inovatif bagi guru PAI. 

4. Lengkap dengan dalil, hadis, dan pendapat ahli 

sebagai dasar ilmiah. 

 



133 
 

  Buku ini sangat cocok digunakan sebagai 

referensi akademik, panduan praktis guru PAI, dan 

sumber inspirasi pengembangan pembelajaran fikih 

yang aplikatif di sekolah dan madrasah, terutama di era 

digital dan masyarakat multikultural. 

2. Profil Penulis 

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di 

bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah, 

UIN Datokarama Palu.Aktif mengajar mata kuliah 

fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus 

kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik 

pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim.  

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada studi 

fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan dengan 

pendekatan pendidikan modern dan penelitian 

kualitatif. Minat akademik meliputi fikih pendidikan, 

fikih pembelajaran, pembentukan karakter religius, 

serta integrasi kearifan lokal dalam pendidikan Islam, 

khususnya di konteks madrasah, sekolah dan 

masyarakat Muslim Indonesia. 

Selain mengajar, penulis aktif melakukan penelitian 

dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk artikel jurnal 

nasional dan internasional maupun buku ajar perguruan 

tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada rekonstruksi 

pembelajaran fikih, internalisasi nilai sosial-budaya 

lokal, serta penguatan dimensi etika dan spiritual dalam 

pendidikan Islam. Penulis juga terlibat dalam 

penyusunan khutbah, dan buku panduan ibadah yang 

digunakan di lingkungan  masyarakat. 

Melalui karya ini, penulis berharap dapat mendorong 

lahirnya praktik pendidikan Islam yang tidak hanya 



134 
 

unggul secara akademik, tetapi juga berakar kuat pada 

nilai-nilai syariat dan akhlak mulia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



135 
 

 

 

 

 

 


