
1 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

HAK CIPTA/COPYRIGHT 

© 2024 Dr. Bahdar, M.H.I 



2 

 

Email bahdar@uindatokarama ac.id 

HP.081.341.207.628 

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang. 

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh 

atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik 

cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari 

penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan 

pendidikan dengan menyebut sumbernya. 

 

Penerbit: 

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat  

Alamat:  Jl. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah 

Cetakan Pertama: September 2024 

ISBN: Nomor belum ada 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

Kata Pengantar 

Segala puji bagi Allah, Tuhan semesta alam, yang telah 

memberikan cahaya ilmu dan kemampuan untuk 

memahami dan mengamalkannya. Shalawat dan salam 

semoga senantiasa tercurah kepada junjungan kita Nabi 

Muhammad saw. keluarga, sahabat, dan seluruh 

umatnya yang istiqamah menebarkan ilmu dan 

kebaikan. 

Buku Fikih Pendidikan: Qalbu, Fitrah, dan Akal dalam 

lahirnya Pengetahuan hadir sebagai upaya untuk 

menawarkan perspektif baru dalam pendidikan Islam. 

Pendidikan, menurut buku ini, bukan sekadar proses 

transfer ilmu atau penguasaan keterampilan, tetapi 

perjalanan holistik yang melibatkan qalbu, fitrah, dan 

akal manusia. Ilmu dipandang sebagai amanah Allah 

melalui qalbu, dan setiap proses belajar sebagai jalan 

hidayah yang menguatkan iman, akal, dan akhlak siswa. 

Buku ini menyajikan kerangka konseptual dan praktis 

yang integratif, mulai dari proses lahirnya ilmu dalam 

diri manusia, peran niat dan kemauan, pentingnya 

ikhtiar dan doa, hingga model pembelajaran yang 

menyeimbangkan nilai, akal, dan praktik. Guru sebagai 

murabbi menjadi figur sentral, tidak hanya sebagai 

pengajar, tetapi sebagai pembimbing qalbu dan fitrah 

siswa. Selain itu, evaluasi berbasis proses dan sikap 

menjadi pijakan untuk memastikan pendidikan benar-

benar menginternalisasi nilai dan membentuk karakter 

siswa. 

Penyusunan buku ini tentu tidak terlepas dari 

keterbatasan penulis. Masih banyak aspek empiris, 



4 

 

integrasi teknologi pendidikan, dan adaptasi konteks 

sosial-budaya yang perlu diteliti lebih lanjut. Namun, 

dengan segala keterbatasan tersebut, buku ini 

diharapkan menjadi panduan konseptual dan praktis 

bagi guru, pendidik, mahasiswa, dan peneliti 

pendidikan Islam. 

Semoga buku ini memberikan manfaat, membuka 

wawasan, dan menjadi inspirasi bagi semua pihak yang 

peduli terhadap pendidikan Islam yang holistik, 

integratif, dan transformatif. Penulis mengharapkan doa 

dan masukan dari para pembaca untuk penyempurnaan 

karya ini di masa depan. 

Akhirnya, penulis berharap semoga buku ini menjadi 

sarana menebar kebaikan dan cahaya ilmu bagi 

pembaca, serta menjadi amal jariyah yang terus 

mengalir pahalanya. 

Palu, Desember 2025 

Penulis 

 

Dr.Bahdar,M.H.I 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

 

DAFTAR ISI 

Halaman Judul……………………………………i 

Halaman Hak Cipta………………………………ii 

Halaman Kata Pengantar…………………………iii 

Halaman Daftar Isi……………………………….iv 

BAB I  

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang…………………………… 1 

B. Kritik terhadap Dominiasi Rasionalime 

dalam Pendidikan………………………….. 

4 

C. Urgensi Pendekatan Fikih 

Pendidikan…………………………………. 

6 

BAB II 

FIKIH PENDIDIKAN DAN EPISTEMOLOGI ILMU 

A. Fikih Pendidikan sebagai Cabang Ilmu  

Keislaman…………………………… 

10 

B. Epistemologi Ilmu dalam Tradisi Islam…… 17 

C. Problematika Epistemologi Pendidikan  

Kontemporer…………………………… 

23 

D. Kerangka Pikir Buku…………………… 30 

BAB III 

HAKIKAT ILMU DALAM PERSPEKTIF AL-

QUR’AN DAN SUNNAH 

A. Ilmu sebagai Anugerah Allah………… 39 

B. Wahyu, Ilham, dan Pengetahuan Manusia 46 

C. Hidayah dan Ilmu: Relasi Normatif……… 53 

BAB IV 

QALBU SEBAGAI PENERIMA AWAL ILMU  

DAN HIDAYAH 

A. Makna Qalbu dalam Al-Qur’an………… 60 

B. Qalbu dan Proses Penerimaan Ilmu…… 66 

C. . Qalbu dalam Perspektif Ulama Klasik…… 75 



6 

 

BAB V 

FITRAH MANUSIA DAN ARAH DASAR 

PENGETAHUAN 

A. Konsep Fitrah dalam Islam……………… 85 

B. Relasi Qalbu dan Fitrah………………...... 91 

C. Fitrah dalam PendidikanIslam……………… 100 

BAB VI 

AKAL SEBAGAI ALAT PENGOLAH DAN 

PENENTU TANGGAPAN 

A. Kedudukan Akal dalam Islam……………… 109 

B. Fungsi Akal dalam Proses Ilmu……………. 115 

C.  Kritik terhadap Rasionalisme Pendidikan…. 122 

BAB VII 

INTEGRASI QALBU, FITRAH, DAN AKAL 

DALAM LAHIRNYA ILMU PENGETAHUAN 

A. Model Epistemologi Qalbiyyah dalam Fikih  

Pendidikan……………………………… 

130 

B. Proses Lahirnya Ilmu dalam Diri Manusia…. 135 

C. Keunggulan Model Integratif……………….. 140 

BAB VIII 

MPLIKASI FIKIH PENDIDIKAN 

TERHADAP PROSES BELAJAR DAN MENGAJAR 

A. Konsep Belajar dalam Perspektif Qalbiyyah.. 146 

B. Konsep Belajar dalam Perspektif Qalbiyyah 149 

C. Strategi Pembelajaran Berbasis Qalbu–Akal.. 152 

BAB IX 

PENUTUP: REFLEKSI  FIKIH PENDIDIKAN 

A. Sintesis Pemikiran Buku……………………. 156 

B. Kontribusi Buku bagi Pendidikan Islam……. 159 

C. Keterbatasan dan Arah Penelitian Lanjutan… 163 

D. Penegasan Akhir……………………………. 164 

E. Daftar Pustakan…………………………….. 167 

F. Lampiran :  



7 

 

1. Snopsis Buku……………………………….. 171 

2. Profil Penulis……………………………….. 172 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

BAB I 

PENDAHLUAN 

 

A.Latar belakang Kegelisahan Akademik 

Diskursus tentang sumber dan proses lahirnya 

pengetahuan dalam tradisi pendidikan Islam hingga kini 

masih didominasi oleh paradigma rasionalistik-empiris. 

Akal ditempatkan sebagai instrumen utama, bahkan 

sering dianggap sebagai titik awal penerimaan ilmu, 

sementara qalbu dan fitrah diposisikan sekadar sebagai 

pelengkap afektif dan spiritual. Paradigma ini tidak 

hanya tampak dalam kurikulum pendidikan modern, 

tetapi juga meresap ke dalam praktik pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam, termasuk dalam pengajaran 

fikih. Akibatnya, proses pendidikan cenderung 

menekankan aspek kognitif-intelektual, sementara 

dimensi batiniah manusia sebagai subjek epistemik 

kurang memperoleh perhatian yang proporsional. 

Kondisi tersebut menimbulkan kegelisahan akademik 

yang mendasar, terutama ketika paradigma rasionalistik 

tersebut dihadapkan dengan sumber normatif Islam. Al-

Qur’an dan hadis justru menempatkan qalbu sebagai 

pusat kesadaran, pemahaman, dan penerimaan 

kebenaran. Al-Qur’an tidak jarang mengaitkan aktivitas 

memahami, membedakan yang hak dan batil, serta 

menerima petunjuk Allah dengan kondisi qalbu, bukan 

semata-mata dengan kerja akal rasional. Dalam banyak 

ayat, kegagalan manusia memahami kebenaran bukan 

disebabkan oleh lemahnya akal, melainkan oleh 

tertutupnya qalbu. Hal ini menunjukkan bahwa dalam 



9 

 

epistemologi Islam, qalbu memiliki posisi fundamental 

dalam proses lahirnya pengetahuan. 

Selain qalbu, konsep fitrah juga sering kali 

terpinggirkan dalam kajian epistemologi pendidikan 

Islam. Fitrah dipahami sebatas potensi bawaan yang 

bersifat pasif dan menunggu aktivasi melalui proses 

pendidikan rasional. Padahal, dalam perspektif Islam, 

fitrah memiliki kecenderungan bawaan menuju 

kebenaran, tauhid, dan nilai-nilai moral. Fitrah bukan 

sekadar “bahan mentah” pendidikan, melainkan 

orientasi ontologis dan epistemologis manusia dalam 

mengenali kebenaran. Ketika fitrah ini tidak menjadi 

landasan dalam proses pendidikan, maka ilmu yang 

lahir berpotensi kehilangan arah etik dan spiritualnya. 

Kegelisahan akademik semakin menguat ketika praktik 

pendidikan fikih cenderung direduksi menjadi transmisi 

hukum-hukum normatif yang bersifat tekstual dan 

prosedural. Fikih diajarkan sebagai kumpulan ketentuan 

benar–salah yang harus dihafal dan diterapkan, tanpa 

mengaitkannya dengan proses batiniah siswa dalam 

memahami makna ibadah, tanggung jawab moral, dan 

relasi manusia dengan Allah. Dalam konteks ini, fikih 

pendidikan belum sepenuhnya berfungsi sebagai 

kerangka normatif yang mengatur proses lahirnya ilmu 

dan pembentukan kesadaran beragama secara utuh. 

Di sisi lain, dominasi akal sebagai sumber utama 

pengetahuan juga berimplikasi pada lahirnya cara 

pandang pendidikan yang mekanistik dan 

instrumentalistik. Siswa diposisikan sebagai objek 

transfer ilmu, bukan sebagai subjek spiritual-intelektual 



10 

 

yang memiliki qalbu, fitrah, dan akal yang saling 

terintegrasi. Akibatnya, pendidikan sering gagal 

melahirkan manusia berilmu yang rendah hati, beradab, 

dan memiliki orientasi penghambaan kepada Allah. 

Ilmu berkembang, tetapi tidak selalu sejalan dengan 

peningkatan kualitas moral dan spiritual. 

Bertolak dari realitas tersebut, diperlukan sebuah 

rekonstruksi epistemologi ilmu dalam perspektif fikih 

pendidikan Islam. Rekonstruksi ini tidak bermaksud 

menafikan peran akal, melainkan menempatkannya 

secara proporsional sebagai instrumen yang bekerja 

setelah qalbu terbuka dan fitrah terarah. Dalam 

kerangka ini, qalbu dipahami sebagai pintu awal 

penerimaan hidayah dan makna, fitrah sebagai 

kecenderungan dasar menuju kebenaran, dan akal 

sebagai alat pengolah dan pengembang pengetahuan. 

Urutan ini diyakini lebih sejalan dengan sumber 

normatif Islam dan tujuan pendidikan yang berorientasi 

pada pembentukan insan beriman, berilmu, dan 

berakhlak. 

Oleh karena itu, kajian tentang Fikih Pendidikan dan 

Epistemologi Ilmu: Peran Qalbu, Fitrah, dan Akal 

dalam Lahirnya Pengetahuan menjadi penting dan 

mendesak. Kajian ini diharapkan dapat memberikan 

kontribusi konseptual dalam memperkaya khazanah 

fikih pendidikan, sekaligus menawarkan kerangka 

epistemologis alternatif yang lebih holistik dan non-

reduksionistik. Dengan demikian, pendidikan Islam 

tidak hanya melahirkan kecerdasan intelektual, tetapi 

juga kesadaran batiniah yang selaras dengan fitrah 



11 

 

kemanusiaan dan tujuan penghambaan kepada Allah 

Swt. 

B.Kritik terhadap Dominiasi Rasionalime dalam  

    Pendidikan 

Dominasi rasionalisme dalam pendidikan modern telah 

membentuk cara pandang yang menempatkan akal 

sebagai pusat dan titik awal seluruh proses lahirnya 

pengetahuan. Rasionalisme pendidikan mengasumsikan 

bahwa kebenaran hanya dapat diperoleh melalui proses 

berpikir logis, analitis, dan empiris, sementara dimensi 

batiniah manusia seperti qalbu dan fitrah diposisikan 

sebagai unsur sekunder yang bersifat subjektif dan non-

ilmiah. Paradigma ini, meskipun berhasil mendorong 

kemajuan sains dan teknologi, menyisakan persoalan 

mendasar ketika diterapkan secara absolut dalam 

konteks pendidikan Islam. 

Dalam praktik pendidikan, dominasi rasionalisme 

tampak pada penekanan berlebihan terhadap aspek 

kognitif, pengukuran capaian belajar melalui instrumen 

kuantitatif, serta pengabaian dimensi spiritual dan 

moral sebagai bagian integral dari proses epistemik. 

Siswa dinilai berdasarkan kemampuan menghafal, 

menganalisis, dan memecahkan soal secara logis, 

sementara kepekaan qalbu, kemurnian niat, dan 

kesadaran etis jarang dijadikan indikator keberhasilan 

pendidikan. Akibatnya, pendidikan cenderung 

melahirkan individu yang cerdas secara intelektual, 

tetapi miskin orientasi nilai dan kedalaman makna. 

Dari perspektif fikih pendidikan Islam, cara pandang 

tersebut mengandung problem epistemologis dan 



12 

 

normatif. Islam tidak pernah memisahkan akal dari 

qalbu dan fitrah dalam proses memperoleh ilmu. Al-

Qur’an justru mengkritik manusia yang memiliki akal 

tetapi tidak menggunakannya karena qalbunya tertutup. 

Ini menunjukkan bahwa problem utama dalam 

pengetahuan bukanlah ketiadaan akal, melainkan 

rusaknya orientasi batin. Dengan demikian, 

rasionalisme yang mengabaikan peran qalbu berpotensi 

melahirkan ilmu yang terlepas dari tanggung jawab 

moral dan tujuan penghambaan kepada Allah. 

Lebih jauh, rasionalisme pendidikan juga mendorong 

lahirnya sikap positivistik terhadap ilmu, di mana 

pengetahuan dipandang netral nilai dan bebas dari 

dimensi etik. Dalam konteks ini, fikih yang sejatinya 

merupakan disiplin normatif yang mengatur perilaku 

manusia berdasarkan nilai ilahiah sering direduksi 

menjadi sekadar produk rasional ijtihad ulama, tanpa 

dikaitkan dengan kesucian niat, ketakwaan, dan 

kebersihan qalbu sebagai prasyarat lahirnya 

pemahaman hukum yang benar. Akibatnya, 

pembelajaran fikih kehilangan daya transformatifnya 

dan berubah menjadi aktivitas kognitif yang kering 

secara spiritual. 

Kritik terhadap dominasi rasionalisme juga mencakup 

dampaknya terhadap relasi guru dan siswa. Guru 

diposisikan sebagai otoritas intelektual semata, 

sementara siswa dipandang sebagai wadah kosong yang 

harus diisi dengan pengetahuan rasional. Model ini 

bertentangan dengan pandangan fikih pendidikan Islam 

yang memandang siswa sebagai subjek bermartabat, 

memiliki fitrah yang harus dijaga, dibimbing, dan 



13 

 

disucikan. Pendidikan seharusnya tidak hanya 

mentransfer ilmu, tetapi juga menumbuhkan kesadaran 

batin, adab, dan tanggung jawab moral. 

Dalam konteks yang lebih luas, dominasi rasionalisme 

turut melahirkan krisis makna dalam pendidikan. Ilmu 

dipelajari untuk kepentingan utilitarian nilai ujian, 

ijazah, pekerjaan bukan sebagai sarana mendekatkan 

diri kepada Allah dan memperbaiki kualitas kehidupan 

manusia. Ketika tujuan pendidikan direduksi menjadi 

keberhasilan material dan kompetisi intelektual, maka 

pendidikan kehilangan ruhnya sebagai proses tazkiyat 

al-nafs dan pembentukan insan kamil. 

Oleh karena itu, kritik terhadap dominasi rasionalisme 

dalam pendidikan bukanlah penolakan terhadap akal, 

melainkan penolakan terhadap absolutisasi akal. Fikih 

pendidikan Islam menawarkan kerangka epistemologis 

yang lebih seimbang, dengan menempatkan qalbu 

sebagai pusat kesadaran, fitrah sebagai orientasi dasar 

menuju kebenaran, dan akal sebagai instrumen 

pengolah pengetahuan. Melalui integrasi ketiganya, 

pendidikan diharapkan mampu melahirkan ilmu yang 

tidak hanya benar secara logis, tetapi juga lurus secara 

moral dan membawa manusia pada tujuan 

penghambaan yang hakiki. 

C, Urgensi Pendekatan Fikih Pendidikan 

Pendekatan fikih pendidikan memiliki urgensi yang 

sangat mendasar dalam merespons problem 

epistemologis dan praksis pendidikan Islam 

kontemporer. Di tengah dominasi rasionalisme dan 

reduksi pendidikan pada aspek kognitif-instrumental, 



14 

 

fikih pendidikan hadir sebagai kerangka normatif yang 

tidak hanya mengatur apa yang diajarkan, tetapi juga 

bagaimana ilmu diperoleh, dimaknai, dan diarahkan. 

Fikih pendidikan tidak memandang pendidikan sebagai 

proses teknis semata, melainkan sebagai aktivitas 

ibadah yang terikat dengan nilai, niat, dan tanggung 

jawab moral di hadapan Allah Swt. 

Urgensi pendekatan ini tampak jelas ketika pendidikan 

mengalami krisis orientasi. Ilmu dipelajari untuk 

kepentingan pragmatis nilai akademik, gelar, dan status 

sosial sementara tujuan transendental pendidikan, yakni 

pembentukan manusia beriman, beradab, dan berakhlak 

mulia, semakin terpinggirkan. Fikih pendidikan 

menegaskan kembali bahwa menuntut ilmu adalah 

kewajiban syar‘i yang sarat dengan adab, etika, dan 

orientasi ibadah. Dengan demikian, pendekatan ini 

mengembalikan ilmu pada tujuan hakikinya sebagai 

sarana mendekatkan diri kepada Allah dan 

memperbaiki kualitas kehidupan manusia. 

Dari sisi epistemologi, fikih pendidikan penting karena 

menawarkan paradigma integratif dalam memahami 

lahirnya pengetahuan. Ilmu tidak dipandang lahir 

semata-mata dari kerja akal rasional, tetapi dari 

keterpaduan antara kebersihan qalbu, kesesuaian 

dengan fitrah, dan pengolahan akal secara proporsional. 

Fikih pendidikan memberikan landasan normatif bahwa 

kondisi batin seperti keikhlasan, ketakwaan, dan adab 

terhadap ilmu berpengaruh langsung terhadap kualitas 

pemahaman dan keberkahan ilmu. Tanpa landasan ini, 

pengetahuan berpotensi kehilangan dimensi etik dan 

transformatifnya. 



15 

 

Urgensi pendekatan fikih pendidikan juga terlihat 

dalam praktik pembelajaran, khususnya pada 

pengajaran fikih itu sendiri. Selama ini, fikih sering 

diajarkan sebagai kumpulan hukum normatif yang 

bersifat prosedural dan legalistik. Pendekatan fikih 

pendidikan menggeser orientasi tersebut menuju 

pemahaman yang lebih mendalam, yakni fikih sebagai 

proses pembentukan kesadaran hukum yang hidup 

dalam diri siswa. Melalui pendekatan ini, hukum tidak 

hanya diketahui, tetapi dihayati dan diamalkan dengan 

kesadaran qalbu dan tanggung jawab moral. 

Lebih jauh, fikih pendidikan berperan penting dalam 

membentuk relasi edukatif yang beradab antara guru 

dan siswa. Guru tidak hanya berfungsi sebagai 

penyampai informasi, tetapi sebagai murabbi yang 

membimbing perkembangan intelektual, spiritual, dan 

moral siswa. Siswa dipandang sebagai subjek yang 

memiliki fitrah yang harus dijaga dan dikembangkan, 

bukan sekadar objek transfer ilmu. Relasi ini 

mencerminkan prinsip keadilan, kasih sayang, dan 

amanah yang menjadi fondasi pendidikan Islam. 

Dalam konteks tantangan pendidikan modern—seperti 

sekularisasi ilmu, krisis moral, dan disorientasi nilai—

pendekatan fikih pendidikan menjadi semakin relevan 

dan mendesak. Fikih pendidikan mampu menjadi 

jembatan antara tuntutan akademik modern dan nilai-

nilai keislaman yang normatif. Ia tidak menolak 

kemajuan ilmu pengetahuan, tetapi memberikan rambu-

rambu etik dan spiritual agar ilmu berkembang secara 

bertanggung jawab dan bermakna. 



16 

 

Dengan demikian, urgensi pendekatan fikih pendidikan 

terletak pada kemampuannya untuk merekonstruksi 

pendidikan Islam secara holistik. Pendekatan ini 

menegaskan bahwa lahirnya pengetahuan bukan 

sekadar proses intelektual, tetapi peristiwa moral dan 

spiritual. Melalui fikih pendidikan, diharapkan 

pendidikan Islam mampu melahirkan insan yang tidak 

hanya cerdas secara rasional, tetapi juga jernih 

qalbunya, selaras fitrahnya, dan lurus orientasi 

pengabdiannya kepada Allah Swt. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



17 

 

BAB II 

FIKIH PENDIDIKAN DAN EPISTEMOLOGI ILMU 

 

A. Fikih Pendidikan sebagai Cabang Ilmu  

     Keislaman 

1. Definisi Operasional Fikih Pendidikan 

Dalam penelitian dan penulisan ini, fikih pendidikan 

didefinisikan secara operasional sebagai: 

Kerangka normatif Islam yang digunakan untuk 

menganalisis, menilai, dan mengarahkan praktik 

pendidikan meliputi tujuan, peran guru dan siswa, 

proses pembelajaran, metode, serta evaluasi 

berdasarkan prinsip-prinsip syariat, maqāṣid al-syarī‘ah, 

dan pertimbangan kemaslahatan manusia sesuai dengan 

fitrah dan konteks sosialnya. 

Definisi operasional ini menegaskan bahwa fikih 

pendidikan tidak dipahami semata sebagai kumpulan 

hukum tekstual, melainkan sebagai alat analisis 

normatif-etis dalam praktik pendidikan Islam. Dengan 

demikian, fikih pendidikan berfungsi untuk: 

a. Menentukan legitimasi syar‘i praktik pendidikan, 

b. Mengukur kesesuaian pendidikan dengan tujuan 

perlindungan akal, agama, dan moral, 

c. Menjadi dasar pengambilan keputusan pedagogis 

yang berkeadilan dan berorientasi kemaslahatan. 

2. Fikih Pendidikan dan Fikih Pendidikan Klasik 

a. Fikih Pendidikan Klasik 



18 

 

Fikih Pendidikan klasik merujuk pada pemikiran para 

ulama klasik yang membahas pendidikan dalam 

kerangka fikih dan adab, meskipun belum dirumuskan 

sebagai disiplin tersendiri. Kajian ini tersebar dalam 

karya-karya ulama seperti al-Ghazālī, Ibn Sahnūn, Ibn 

Jama‘ah, dan Ibn Qayyim al-Jawziyyah, yang 

menekankan aspek: 

1) Kewajiban menuntut ilmu, 

2) Adab guru dan siswa, 

3) Etika pengajaran, 

4) Tanggung jawab moral guru, 

5) Hubungan ilmu dengan penyucian jiwa (tazkiyat 

al-nafs). 

Fikih pendidikan klasik bersifat normatif-moral, dengan 

fokus utama pada pembentukan akhlak dan kesalehan 

individual. 

b. Perbedaan dan Pengembangan dalam Fikih  

    Pendidikan Kontemporer 

Berbeda dengan fikih pendidikan klasik, fikih 

pendidikan kontemporer dikembangkan sebagai disiplin 

yang lebih sistematis dan kontekstual. Perbedaannya 

dapat dirumuskan sebagai berikut: 

1) Fikih tarbiyah klasik menekankan adab dan 

kewajiban personal, sedangkan fikih pendidikan 

kontemporer mencakup pula sistem, kebijakan, 

kurikulum, dan kelembagaan pendidikan. 

2) Fikih pendidikan klasik bersandar pada 

pendekatan tekstual dan moral-spiritual, 

sementara fikih pendidikan kontemporer 



19 

 

mengintegrasikan maqāṣid al-syarī‘ah, realitas 

sosial, psikologi pendidikan, dan tantangan 

modernitas. 

3) Fikih pendidikan klasik berorientasi pada 

pembentukan individu saleh, sedangkan fikih 

pendidikan kontemporer diarahkan pada 

pembentukan manusia beriman yang mampu 

hidup dan berperan aktif dalam masyarakat. 

Dengan demikian, fikih pendidikan dapat dipahami 

sebagai kelanjutan epistemologis dari fikih pendidikan 

klasik yang diperluas dan disistematisasi untuk 

menjawab kompleksitas pendidikan Islam di era 

modern, tanpa melepaskan akar normatif dan 

spiritualnya. 

3.Ruang Lingkup dan Objek Kajian Fikih    

   Pendidikan 

Pertama, Ruang Lingkup Fikih Pendidikan 

Ruang lingkup fikih pendidikan mencakup seluruh 

aspek pendidikan yang dipandang sebagai aktivitas 

syar‘i dan proses pembentukan manusia sesuai dengan 

tujuan syariat Islam. Fikih pendidikan tidak hanya 

membatasi diri pada persoalan legal-formal, tetapi 

meluas pada dimensi etis, pedagogis, dan sosial 

pendidikan. Secara garis besar, ruang lingkup fikih 

pendidikan meliputi beberapa bidang berikut. 

Pertama, tujuan pendidikan dalam perspektif syariat, 

yaitu pembentukan manusia beriman, berilmu, 

berakhlak, dan bertanggung jawab sebagai hamba dan 

khalifah Allah. Dalam konteks ini, fikih pendidikan 



20 

 

mengkaji kesesuaian tujuan pendidikan dengan maqāṣid 

al-syarī‘ah, khususnya penjagaan agama, akal, dan 

moral manusia. 

Kedua, subjek pendidikan, yang meliputi pendidik, 

peserta didik, orang tua, dan lembaga pendidikan. Fikih 

pendidikan membahas hak dan kewajiban masing-

masing subjek, etika interaksi edukatif, serta tanggung 

jawab moral dan sosial dalam proses pendidikan. 

Ketiga, proses dan metode pendidikan, termasuk 

strategi pembelajaran, pendekatan pengajaran, disiplin 

pendidikan, serta penggunaan media dan teknologi. 

Dalam aspek ini, fikih pendidikan menilai apakah 

metode pendidikan selaras dengan prinsip keadilan, 

kemanusiaan, dan kemaslahatan, serta tidak 

bertentangan dengan nilai-nilai syariat. 

Keempat, materi dan kurikulum pendidikan, yaitu isi 

pembelajaran yang mencakup ilmu agama dan ilmu 

umum. Fikih pendidikan mengkaji integrasi ilmu, 

prioritas materi, serta batasan etis dalam pengembangan 

dan penyampaian kurikulum. 

Kelima, evaluasi dan hasil pendidikan, yang meliputi 

penilaian belajar, pembentukan karakter, dan dampak 

sosial pendidikan. Fikih pendidikan menekankan bahwa 

evaluasi tidak semata berorientasi pada capaian 

kognitif, tetapi juga pada aspek akhlak, spiritualitas, 

dan kematangan kepribadian. 

4.Kedua, Objek Kajian Fikih Pendidikan 



21 

 

Objek kajian fikih pendidikan adalah praktik dan sistem 

pendidikan yang ditinjau dari perspektif hukum dan 

nilai-nilai Islam. Objek ini mencakup tindakan 

pendidikan (af‘āl tarbawiyyah), kebijakan dan aturan 

pendidikan, serta relasi edukatif yang terjadi dalam 

keluarga, sekolah, dan masyarakat. 

a. Secara khusus, objek kajian fikih pendidikan 

meliputi: 

perilaku pendidik dan peserta didik dalam proses 

belajar-mengajar, 

b. Kebijakan dan regulasi pendidikan dalam lembaga 

Islam, 

c. Praktik pembelajaran dan evaluasi pendidikan,  

d. Dan dampak pendidikan terhadap pembentukan 

akhlak, kecerdasan, dan kehidupan sosial siswa 

Dengan demikian, objek kajian fikih pendidikan 

bersifat dinamis dan kontekstual, karena selalu 

berinteraksi dengan perubahan zaman, kebutuhan 

masyarakat, dan perkembangan ilmu pengetahuan, 

namun tetap berpijak pada prinsip-prinsip dasar syariat 

Islam. 

5.Perbedaan fikih pendidikan dengan filsafat  

   Pendidikan Islam 

Fikih pendidikan dan filsafat pendidikan Islam sama-

sama membahas pendidikan dalam perspektif 

keislaman, namun keduanya berbeda secara mendasar 

dalam landasan epistemologis, objek kajian, 

pendekatan, dan orientasi keilmuannya. Perbedaan ini 

penting ditegaskan agar tidak terjadi tumpang tindih 

konseptual dalam kajian pendidikan Islam. 



22 

 

a.Landasan Epistemologis 

Fikih pendidikan berlandaskan pada sumber-sumber 

hukum Islam, yaitu al-Qur’an, Sunnah, ijma‘, dan 

qiyās, serta dikembangkan melalui pendekatan ushul 

fikih dan maqāṣid al-syarī‘ah. Pengetahuan dalam fikih 

pendidikan bersifat normatif-preskriptif, yakni 

memberikan ketentuan tentang boleh, wajib, sunah, 

makruh, atau haram dalam praktik pendidikan. 

Sebaliknya, filsafat pendidikan Islam bertumpu pada 

refleksi rasional-filosofis terhadap hakikat manusia, 

ilmu, dan pendidikan dengan tetap merujuk pada 

wahyu. Epistemologinya bersifat spekulatif-kritis dan 

reflektif, bertujuan merumuskan dasar-dasar ontologis, 

epistemologis, dan aksiologis pendidikan Islam. 

b.Objek dan Fokus Kajian 

Objek kajian fikih pendidikan adalah praktik dan 

sistem pendidikan yang dinilai dari sudut pandang 

hukum dan etika syariat, seperti peran guru dan siswa, 

metode pembelajaran, disiplin pendidikan, kurikulum, 

serta evaluasi pendidikan. 

Adapun filsafat pendidikan Islam menjadikan hakikat 

pendidikan sebagai objek kajian, meliputi pertanyaan 

mendasar tentang tujuan akhir pendidikan, konsep 

manusia ideal, hakikat ilmu, relasi antara akal, wahyu, 

qalbu, dan fitrah, serta makna pendidikan bagi 

kehidupan manusia. 

 



23 

 

c.Pendekatan dan Metode 

Fikih pendidikan menggunakan pendekatan yuridis-

normatif dan kontekstual, dengan metode istinbāṭ 

hukum dan pertimbangan kemaslahatan. Fokusnya 

adalah penerapan nilai syariat dalam realitas 

pendidikan. 

Sementara itu, filsafat pendidikan Islam menggunakan 

pendekatan rasional, reflektif, dan kritis-analitis. 

Metodenya bersifat konseptual dan argumentatif, 

bertujuan membangun kerangka berpikir dan 

pandangan dunia (worldview) pendidikan Islam. 

d.Orientasi dan Fungsi Keilmuan 

Orientasi fikih pendidikan adalah praktis-aplikatif, 

yakni memberikan pedoman konkret bagi 

penyelenggaraan pendidikan yang sesuai dengan syariat 

dan nilai Islam. Fungsinya sebagai rambu normatif dan 

etis dalam praktik pendidikan. 

Sebaliknya, filsafat pendidikan Islam berorientasi 

teoretis-fundasional, berfungsi sebagai landasan 

pemikiran dan arah ideologis pendidikan Islam. Ia 

menjawab pertanyaan “mengapa” dan “untuk apa” 

pendidikan diselenggarakan. 

e.Sintesis Singkat 

Secara ringkas, filsafat pendidikan Islam berperan 

merumuskan dasar dan arah pendidikan Islam, 

sedangkan fikih pendidikan berfungsi menerjemahkan 

dasar tersebut ke dalam aturan, prinsip, dan praktik 



24 

 

pendidikan yang operasional. Keduanya bersifat 

komplementer, bukan saling meniadakan. 

B. Epistemologi Ilmu dalam Tradisi Islam 

1. Pengertian Epistemologi 

Epistemologi merupakan salah satu cabang utama 

filsafat yang membahas hakikat pengetahuan (the 

nature of knowledge). Secara etimologis, istilah 

epistemologi berasal dari bahasa Yunani, yaitu epistēmē 

yang berarti pengetahuan yang benar atau pasti, dan 

logos yang bermakna teori atau kajian. Dengan 

demikian, epistemologi dapat dipahami sebagai teori 

tentang pengetahuan, yakni kajian yang menelaah 

bagaimana pengetahuan diperoleh, apa sumber-

sumbernya, bagaimana validitasnya ditentukan, serta 

bagaimana batas-batas kebenaran suatu pengetahuan 

ditetapkan. 

Dalam tradisi filsafat Barat, epistemologi umumnya 

difokuskan pada persoalan rasionalitas dan pengalaman 

empiris. Perdebatan klasik antara rasionalisme dan 

empirisme menunjukkan bahwa pengetahuan sering 

dipahami sebagai hasil dominasi akal atau pengalaman 

indrawi semata. Akal diposisikan sebagai subjek utama 

penerima dan pengolah pengetahuan, sementara 

dimensi lain seperti hati, intuisi, dan wahyu cenderung 

dikesampingkan atau diposisikan secara marginal. 

Berbeda dengan pendekatan tersebut, epistemologi 

dalam tradisi Islam memiliki karakter yang lebih 

integratif dan holistik. Islam memandang bahwa 

pengetahuan tidak bersumber dari satu instrumen 



25 

 

tunggal, melainkan lahir dari sinergi berbagai potensi 

manusia yang dianugerahkan Allah Swt. Al-Qur’an 

secara eksplisit menyebutkan bahwa manusia dibekali 

pendengaran, penglihatan, dan hati (qalb) sebagai 

sarana untuk memperoleh pengetahuan dan kesadaran  

◆  ⧫    

❑      

❑☺◼➔⬧    ➔◆  

⬧  ☺ 

⧫◆ 

◼◆    

78. dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu 

dalam Keadaan tidak mengetahui sesuatupun, dan Dia 

memberi kamu pendengaran, penglihatan dan hati, agar 

kamu bersyukur.(QS. an-Nahl: 78).  

Hal ini menunjukkan bahwa epistemologi Islam tidak 

hanya mengakui peran akal dan indera, tetapi juga 

menempatkan qalbu sebagai pusat kesadaran dan 

pemaknaan ilmu. 

Dalam kerangka epistemologi Islam, ilmu pada 

hakikatnya adalah cahaya (nūr) yang dianugerahkan 

Allah kepada manusia sesuai dengan kesiapan batin dan 

kesungguhan usaha intelektualnya. Oleh karena itu, 

proses mengetahui tidak semata-mata bersifat mekanis 

dan rasional, melainkan juga spiritual dan moral. 

Kebenaran ilmu tidak hanya diukur dari koherensi logis 

atau verifikasi empiris, tetapi juga dari kesesuaiannya 

dengan nilai tauhid, kemaslahatan, dan tujuan syariat 

(maqāṣid al-syarī‘ah). 



26 

 

Dengan demikian, epistemologi dalam tradisi Islam 

dapat didefinisikan sebagai kajian tentang sumber, 

proses, dan validitas pengetahuan yang berpijak pada 

integrasi wahyu, akal, pengalaman empiris, dan qalbu 

dalam bingkai tauhid. Pemahaman epistemologi 

semacam ini menjadi fondasi penting bagi 

pengembangan fikih pendidikan, karena menentukan 

cara pandang terhadap hakikat belajar, peran peserta 

didik, serta tujuan akhir pendidikan Islam itu sendiri. 

2. Epistemologi Barat vs epistemologi Islam 

Perbandingan antara epistemologi Barat dan 

epistemologi Islam menjadi penting untuk memahami 

perbedaan mendasar dalam cara pandang terhadap 

hakikat ilmu, sumber pengetahuan, dan tujuan 

pencarian kebenaran. Perbedaan ini tidak hanya bersifat 

metodologis, tetapi juga berakar pada perbedaan 

worldview (pandangan hidup) yang melandasi tradisi 

keilmuan masing-masing. 

Epistemologi Barat modern berkembang dalam konteks 

sejarah sekularisasi ilmu pengetahuan, terutama sejak 

Renaisans dan Pencerahan. Dalam tradisi ini, 

pengetahuan umumnya dipahami sebagai hasil aktivitas 

rasio manusia yang otonom dan pengalaman empiris 

yang dapat diverifikasi secara objektif. Akal dan indera 

menjadi instrumen utama bahkan satu-satunya yang 

diakui sah dalam proses mengetahui. Akibatnya, 

kebenaran ilmu cenderung diukur berdasarkan 

rasionalitas logis, konsistensi metodologis, dan 

pembuktian empiris yang dapat diulang. 



27 

 

Pendekatan epistemologi Barat tersebut melahirkan 

kemajuan pesat dalam sains dan teknologi, namun 

sekaligus menimbulkan reduksi makna ilmu. Ilmu 

terpisah dari nilai, moralitas, dan tujuan transendental. 

Kebenaran dipersempit pada apa yang dapat diukur dan 

dibuktikan secara empiris, sementara aspek metafisis, 

spiritual, dan etis dianggap subjektif atau berada di luar 

wilayah ilmiah. Dalam konteks pendidikan, paradigma 

ini sering melahirkan model pembelajaran yang 

menekankan aspek kognitif-instrumental, penguasaan 

keterampilan teknis, dan pencapaian prestasi akademik 

semata. 

Sebaliknya, epistemologi Islam bertumpu pada prinsip 

tauhid yang memandang seluruh realitas bersumber dari 

Allah Swt. Ilmu tidak berdiri sebagai produk otonom 

manusia, melainkan sebagai amanah dan anugerah ilahi 

yang harus diarahkan pada pengenalan dan 

penghambaan kepada-Nya. Oleh karena itu, sumber 

pengetahuan dalam Islam bersifat plural dan integratif, 

meliputi wahyu, akal, pengalaman empiris, serta qalbu 

sebagai pusat kesadaran spiritual dan moral. 

Dalam epistemologi Islam, akal tidak diposisikan 

sebagai penguasa mutlak kebenaran, melainkan sebagai 

instrumen yang bekerja di bawah bimbingan wahyu dan 

kejernihan qalbu. Wahyu memberikan kerangka 

normatif dan orientasi nilai, sementara akal dan indera 

berfungsi mengolah realitas secara metodologis. Qalbu 

berperan sebagai medium penerimaan makna, 

keikhlasan, dan hikmah, sehingga ilmu tidak berhenti 

pada tataran informasi, tetapi bertransformasi menjadi 

pemahaman yang bermakna dan membentuk karakter. 



28 

 

Perbedaan epistemologis ini berdampak signifikan pada 

tujuan pendidikan. Epistemologi Barat cenderung 

mengarahkan pendidikan pada penguasaan ilmu dan 

keterampilan untuk kepentingan duniawi dan utilitarian. 

Sementara itu, epistemologi Islam memandang 

pendidikan sebagai proses penyempurnaan fitrah 

manusia, penguatan iman, serta pembentukan insan 

berilmu dan berakhlak. Ilmu dalam Islam bukan 

sekadar untuk diketahui, tetapi untuk diamalkan dan 

dipertanggungjawabkan secara moral dan spiritual. 

Dengan demikian, perbedaan antara epistemologi Barat 

dan epistemologi Islam tidak dapat dipahami sekadar 

sebagai perbedaan teknik atau metode berpikir, 

melainkan sebagai perbedaan paradigma tentang 

manusia, ilmu, dan tujuan hidup. Bagi fikih pendidikan, 

epistemologi Islam menawarkan kerangka konseptual 

yang lebih utuh dalam merumuskan proses belajar yang 

tidak hanya mencerdaskan akal, tetapi juga menyucikan 

qalbu dan menumbuhkan kesadaran ketuhanan dalam 

seluruh aktivitas pendidikan. 

3. Posisi Wahyu, Akal, dan Pengalaman 

Dalam epistemologi Islam, pengetahuan tidak lahir dari 

satu sumber tunggal, melainkan dari keterpaduan 

wahyu, akal, dan pengalaman empiris yang bekerja 

secara sinergis. Ketiga unsur ini memiliki posisi dan 

fungsi yang berbeda namun saling melengkapi, 

sehingga membentuk bangunan ilmu yang utuh, 

berimbang, dan bernilai transendental. 

Wahyu menempati posisi tertinggi dalam struktur 

epistemologi Islam. Al-Qur’an dan Sunnah bukan 



29 

 

hanya sumber ajaran normatif, tetapi juga kerangka 

dasar dalam memahami realitas, kebenaran, dan tujuan 

ilmu. Wahyu memberikan orientasi nilai, batasan 

kebenaran, serta arah pemanfaatan ilmu agar tidak 

menyimpang dari prinsip tauhid dan kemaslahatan 

manusia. Dalam konteks pendidikan, wahyu berfungsi 

sebagai landasan etik dan teologis yang menuntun 

proses belajar agar tidak sekadar menghasilkan 

kecerdasan intelektual, tetapi juga kesalehan pribadi 

dan sosial. 

Akal memiliki peran penting sebagai instrumen untuk 

memahami, menalar, dan mengembangkan 

pengetahuan. Islam tidak menafikan peran akal, bahkan 

menempatkannya sebagai sarana utama untuk 

merenungkan tanda-tanda kebesaran Allah di alam 

semesta (āyāt kauniyyah). Namun, akal dalam 

epistemologi Islam tidak berdiri secara otonom dan 

absolut. Ia bekerja dalam koridor wahyu dan nilai-nilai 

syariat, sehingga kebebasan berpikir tidak berujung 

pada relativisme atau penolakan terhadap kebenaran 

ilahiah. Dengan bimbingan wahyu, akal berfungsi 

secara proporsional sebagai alat analisis, sintesis, dan 

ijtihad dalam merespons dinamika kehidupan. 

Pengalaman empiris menempati posisi sebagai sumber 

pengetahuan faktual yang diperoleh melalui 

pengamatan, eksperimen, dan interaksi langsung 

dengan realitas sosial dan alam. Islam mengakui 

pentingnya pengalaman sebagai sarana pembelajaran, 

sebagaimana ditunjukkan dalam banyak ayat yang 

mendorong manusia untuk berjalan di muka bumi dan 

mengambil pelajaran dari peristiwa sejarah. 



30 

 

Pengalaman berfungsi memperkaya pemahaman akal 

dan menguji penerapan nilai-nilai wahyu dalam konteks 

nyata kehidupan manusia. 

Ketiga sumber pengetahuan tersebut tidak bersifat 

hierarkis secara antagonistik, melainkan hierarkis-

fungsional. Wahyu menjadi rujukan normatif tertinggi, 

akal berperan sebagai pengolah dan penafsir, sementara 

pengalaman menjadi medan aplikasi dan verifikasi 

praksis. Dalam bingkai ini, konflik antara wahyu, akal, 

dan pengalaman sejatinya tidak terjadi apabila masing-

masing ditempatkan sesuai dengan fungsinya. 

Dalam fikih pendidikan, integrasi wahyu, akal, dan 

pengalaman menjadi fondasi penting dalam 

merumuskan proses belajar yang autentik dan 

bermakna. Pendidikan tidak hanya mentransfer 

pengetahuan teks, tetapi juga melatih daya pikir kritis 

serta membangun pengalaman belajar yang kontekstual 

dan reflektif. Dengan demikian, ilmu yang dihasilkan 

tidak berhenti pada aspek kognitif, melainkan menjelma 

menjadi kesadaran, sikap, dan amal nyata dalam 

kehidupan siswa. 

C. Problematika Epistemologi Pendidikan  

     Kontemporer 

1.Dominasi Akal dan Empirisme 

Salah satu problem mendasar dalam epistemologi 

pendidikan kontemporer adalah dominasi akal rasional 

dan empirisme sebagai sumber utama, bahkan satu-

satunya, dalam memperoleh dan memvalidasi 

pengetahuan. Pendidikan modern terutama yang 



31 

 

dipengaruhi oleh tradisi Barat cenderung memposisikan 

akal (rasio) dan pengalaman inderawi (empiris) sebagai 

tolok ukur kebenaran ilmiah. Akibatnya, dimensi 

wahyu, fitrah, dan qalbu sering kali tersisih atau 

dianggap tidak relevan dalam kerangka keilmuan 

formal. 

Dominasi akal ini berakar pada rasionalisme modern 

yang menempatkan manusia sebagai subjek otonom 

penentu kebenaran. Dalam praktik pendidikan, 

rasionalisme tersebut melahirkan orientasi 

pembelajaran yang menekankan logika, analisis 

kognitif, dan penguasaan konsep-konsep teknis semata. 

Sementara itu, aspek batiniah seperti kesucian niat, 

kepekaan moral, dan kesadaran spiritual tidak 

memperoleh ruang yang proporsional dalam proses 

pendidikan. Pengetahuan dipersempit menjadi sekadar 

hasil olah pikir, bukan sebagai cahaya yang 

membimbing manusia menuju kebenaran dan 

kemaslahatan. 

Sejalan dengan rasionalisme, empirisme memperkuat 

kecenderungan reduktif dalam epistemologi 

pendidikan. Empirisme menegaskan bahwa 

pengetahuan yang sah hanyalah yang dapat diverifikasi 

melalui pengamatan, eksperimen, dan pengalaman 

inderawi. Konsekuensinya, kebenaran metafisik, nilai-

nilai transenden, dan realitas non-empiris yang dalam 

Islam justru merupakan fondasi utama kehidupan sering 

dianggap subjektif atau tidak ilmiah. Dalam konteks 

pendidikan Islam, paradigma ini berpotensi 

mengaburkan makna ilmu sebagai sarana taqarrub 

kepada Allah dan pembentukan insan berakhlak mulia. 



32 

 

Dominasi akal dan empirisme juga melahirkan 

dikotomi antara ilmu dan nilai, antara pengetahuan dan 

moralitas. Pendidikan lebih diarahkan pada pencapaian 

kompetensi akademik, keterampilan teknis, dan 

keberhasilan material, sementara pembentukan karakter 

ruhani dan kesadaran ketuhanan menjadi agenda 

sekunder. Padahal, dalam perspektif Islam, ilmu tidak 

pernah bebas nilai; ia selalu terikat dengan tanggung 

jawab etis dan tujuan pengabdian kepada Allah. 

Dari sudut pandang fikih pendidikan, problem ini 

menunjukkan adanya ketidak seimbangan 

epistemologis. Akal dan pengalaman memang diakui 

sebagai instrumen penting dalam memperoleh ilmu, 

namun keduanya tidak bersifat absolut. Akal harus 

dibimbing oleh wahyu, dan pengalaman harus disinari 

oleh fitrah serta kejernihan qalbu. Ketika akal dan 

empirisme berdiri sendiri tanpa bimbingan wahyu, 

pendidikan berisiko melahirkan manusia yang cerdas 

secara intelektual, tetapi miskin makna, rapuh secara 

spiritual, dan kehilangan orientasi hidup. 

Oleh karena itu, kritik terhadap dominasi akal dan 

empirisme bukanlah penolakan terhadap rasionalitas 

dan sains, melainkan upaya untuk mereposisi keduanya 

secara proporsional dalam kerangka epistemologi 

Islam. Pendidikan Islam dituntut untuk membangun 

paradigma keilmuan yang integratif, di mana akal, 

pengalaman, wahyu, fitrah, dan qalbu saling bersinergi 

dalam melahirkan ilmu yang utuh, bermakna, dan 

berorientasi pada kemaslahatan dunia dan akhirat. 

 



33 

 

2.Marginalisasi Peran Hati dan Fitrah 

Problematika lain yang mengemuka dalam 

epistemologi pendidikan kontemporer adalah 

terpinggirkannya peran hati (qalbu) dan fitrah sebagai 

sumber dan medium penting dalam proses perolehan 

ilmu. Dalam paradigma pendidikan modern yang 

rasional-empiris, qalbu dan fitrah sering direduksi 

menjadi aspek psikologis atau emosional semata, bukan 

sebagai instrumen epistemologis yang sah. Akibatnya, 

pendidikan kehilangan dimensi batiniah yang 

seharusnya menjadi fondasi pembentukan makna, nilai, 

dan orientasi hidup siswa. 

Dalam perspektif Islam, qalbu bukan sekadar pusat 

perasaan, melainkan lokus kesadaran, pemahaman, dan 

penerimaan kebenaran. Al-Qur’an menegaskan bahwa 

manusia dapat melihat, mendengar, dan berpikir, 

namun tetap tidak memahami karena qalbunya tertutup  

◼⬧     

  ⧫❑⧫⬧  ⚫ 

❑➔➔  ⧫❑➔➔⧫   

  ⬧◆  ⧫❑➔☺ 

    ⬧    ☺➔⬧ 

  ⬧◆  ☺➔⬧ 

❑➔→     

      

46. Maka Apakah mereka tidak berjalan di muka bumi, 

lalu mereka mempunyai hati yang dengan itu mereka 

dapat memahami atau mempunyai telinga yang dengan 

itu mereka dapat mendengar? karena Sesungguhnya 

bukanlah mata itu yang buta, tetapi yang buta, ialah hati 

yang di dalam dada.(QS. Al-Hajj: 46). 



34 

 

 Ayat ini menunjukkan bahwa pemahaman sejati tidak 

berhenti pada aktivitas akal, tetapi meniscayakan 

keterlibatan hati yang hidup dan bersih. Ketika qalbu 

dikesampingkan dalam pendidikan, ilmu berpotensi 

menjadi kering, mekanistik, dan terlepas dari nilai-nilai 

moral dan spiritual. 

Marginalisasi fitrah juga merupakan konsekuensi dari 

dominasi epistemologi sekuler. Fitrah manusia dalam 

Islam dipahami sebagai kecenderungan asal menuju 

kebenaran, tauhid, dan kebaikan. Namun dalam praktik 

pendidikan kontemporer, fitrah sering dipandang netral 

atau bahkan kosong, sehingga siswa dianggap 

sepenuhnya sebagai produk lingkungan, kurikulum, dan 

konstruksi sosial. Pandangan ini mengabaikan potensi 

bawaan ruhani yang telah Allah tanamkan dalam diri 

manusia sejak awal penciptaannya. 

Ketika fitrah tidak dijadikan titik tolak pendidikan, 

proses pembelajaran cenderung bersifat pemaksaan 

eksternal, bukan pengembangan internal. Pendidikan 

berubah menjadi aktivitas transfer pengetahuan dan 

keterampilan, bukan proses tazkiyatun nafs dan 

pengasahan potensi insani secara menyeluruh. 

Akibatnya, siswa mungkin berhasil secara akademik, 

tetapi mengalami keterasingan batin, krisis makna, dan 

kekosongan spiritual. 

Dari sudut pandang fikih pendidikan, marginalisasi 

qalbu dan fitrah menandakan adanya penyimpangan 

tujuan pendidikan. Pendidikan tidak lagi diarahkan 

untuk membentuk insan yang beriman, berilmu, dan 

berakhlak, melainkan sekadar menghasilkan individu 



35 

 

yang adaptif terhadap tuntutan pasar dan sistem. 

Padahal, fikih pendidikan menempatkan proses belajar 

sebagai ibadah, dan ilmu sebagai amanah yang harus 

melahirkan tanggung jawab moral serta kesadaran 

ketuhanan. 

Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu melakukan 

rekonstruksi epistemologis dengan mengembalikan 

qalbu dan fitrah ke posisi sentral. Qalbu harus 

dipahami sebagai ruang penerimaan hidayah dan 

kepekaan nilai, sementara fitrah dijadikan landasan 

pengembangan potensi siswa. Integrasi akal, qalbu, dan 

fitrah dalam proses pendidikan bukan hanya akan 

melahirkan kecerdasan intelektual, tetapi juga 

kebijaksanaan, keikhlasan, dan orientasi hidup yang 

lurus sesuai dengan tujuan penciptaan manusia. 

3.Dampaknya terhadap Orientasi Pendidikan 

Dominasi akal dan empirisme serta marginalisasi peran 

qalbu dan fitrah dalam epistemologi pendidikan 

kontemporer membawa dampak serius terhadap 

orientasi dasar pendidikan. Pendidikan tidak lagi 

dipahami sebagai proses pembentukan manusia 

seutuhnya (insān kāmil), melainkan direduksi menjadi 

sarana pencapaian tujuan-tujuan instrumental yang 

bersifat pragmatis, teknokratis, dan materialistik. 

Orientasi pendidikan bergeser dari pembinaan 

kepribadian dan pengabdian kepada Allah menuju 

efisiensi, produktivitas, dan daya saing semata. 

Salah satu dampak paling nyata adalah pergeseran 

tujuan pendidikan dari nilai ke utilitas. Keberhasilan 

pendidikan diukur terutama melalui indikator-indikator 



36 

 

kuantitatif seperti nilai akademik, kelulusan, sertifikasi, 

dan daya serap pasar kerja. Sementara itu, kualitas 

iman, akhlak, kejujuran, dan tanggung jawab sosial 

tidak memperoleh porsi yang seimbang dalam evaluasi 

pendidikan. Ilmu kehilangan fungsi transformatifnya 

dan berhenti sebagai alat teknis untuk memenuhi 

kebutuhan duniawi. 

Selain itu, orientasi pendidikan menjadi antropo-sentris 

dan terlepas dari dimensi teologis. Manusia diposisikan 

sebagai pusat dan tujuan akhir pendidikan, bukan 

sebagai hamba dan khalifah Allah. Akibatnya, relasi 

antara ilmu dan ibadah menjadi terputus. Proses belajar 

tidak lagi dipahami sebagai bagian dari pengabdian 

kepada Allah, melainkan sebagai aktivitas netral yang 

bebas nilai. Dalam jangka panjang, paradigma ini 

berpotensi melahirkan generasi yang cerdas secara 

intelektual, tetapi lemah dalam kesadaran ketuhanan 

dan tanggung jawab moral. 

Dampak lain yang signifikan adalah terjadinya 

fragmentasi kepribadian peserta didik. Ketika 

pendidikan hanya menumbuhkan aspek kognitif dan 

keterampilan teknis, sementara qalbu dan fitrah 

diabaikan, siswa mengalami ketidakseimbangan 

perkembangan. Mereka mampu berpikir kritis dan 

rasional, namun kesulitan menemukan makna hidup, 

mengelola nurani, dan membangun komitmen etis. 

Kondisi ini tercermin dalam meningkatnya krisis moral, 

pragmatisme berlebihan, serta melemahnya empati dan 

kepedulian sosial. 



37 

 

Dalam perspektif fikih pendidikan, orientasi pendidikan 

yang menyimpang ini bertentangan dengan maqāṣid al-

sharī‘ah dalam bidang pendidikan, yakni menjaga 

agama, akal, jiwa, keturunan, dan harta secara 

seimbang. Pendidikan seharusnya menjadi sarana 

penjagaan dan pengembangan kelima tujuan tersebut, 

bukan justru mengabaikan dimensi spiritual dan 

moralnya. Ketika orientasi pendidikan hanya bertumpu 

pada rasionalitas dan empirisme, maqāṣid pendidikan 

Islam tidak tercapai secara utuh. 

Oleh karena itu, diperlukan reorientasi pendidikan yang 

berpijak pada epistemologi Islam. Pendidikan harus 

diarahkan kembali untuk membentuk manusia beriman, 

berilmu, dan berakhlak, dengan menjadikan wahyu 

sebagai sumber nilai, akal sebagai instrumen analisis, 

qalbu sebagai pusat kesadaran moral, dan fitrah sebagai 

potensi dasar yang harus dikembangkan. Reorientasi ini 

bukan penolakan terhadap kemajuan ilmu dan 

teknologi, melainkan upaya menempatkannya dalam 

kerangka pengabdian kepada Allah dan kemaslahatan 

umat manusia. 

D.Kerangka Pikir Buku 

1.Alasan Pemilihan Pendekatan Qalbu–Fitrah–Akal 

a.Kegelisahan Epistemologis Pendidikan  

   Kontemporer 

Pendidikan modern termasuk pendidikan Islam 

cenderung dibangun di atas paradigma rasional-empiris 

yang menempatkan akal sebagai pusat dan awal proses 

lahirnya pengetahuan. Pengetahuan dianggap sah 



38 

 

apabila dapat dibuktikan secara logis dan empiris, 

sementara dimensi batin manusia seperti qalbu dan 

fitrah diposisikan sebagai unsur sekunder, bahkan 

subjektif. 

Paradigma ini melahirkan problem mendasar: 

1) Reduksi manusia menjadi makhluk kognitif 

semata 

2) Hilangnya orientasi nilai, makna, dan tujuan 

transendental 

3) Terputusnya relasi ilmu dengan pembentukan 

akhlak dan kesadaran ketuhanan 

Kegelisahan inilah yang menjadi titik tolak penyusunan 

buku. 

b. Kritik terhadap Dominasi Akal sebagai Sumber  

    Awal Ilmu 

Pendekatan epistemologi Barat umumnya memulai 

proses pengetahuan dari: 

Akal → pengalaman → kesimpulan 

Dalam perspektif Islam, pola ini problematis karena: 

1) Mengabaikan fakta bahwa akal memiliki 

keterbatasan dan bias 

2) Menutup ruang hidayah, ilham, dan nur Ilahi 

3) Berpotensi melahirkan kesombongan intelektual 

dan sekularisasi ilmu 



39 

 

Islam tidak menafikan akal, tetapi menempatkannya 

secara proporsional, bukan sebagai sumber tunggal dan 

pertama. 

c. Qalbu sebagai Pusat Penerimaan Awal Ilmu 

Pendekatan ini berpijak pada pandangan bahwa qalbu 

adalah instrumen epistemik primer dalam Islam. Al-

Qur’an berulang kali menegaskan bahwa: 

1) Pemahaman sejati berakar pada qalbu 

2) Kesesatan seringkali bukan karena kurangnya 

akal, tetapi karena qalbu yang tertutup 

Qalbu berfungsi sebagai: 

1) Tempat turunnya hidayah 

2) Pusat kesadaran moral dan spiritual 

3) Filter nilai sebelum ilmu diproses secara rasional 

Dengan demikian, ilmu tidak lahir dari akal yang netral, 

tetapi dari qalbu yang hidup atau mati. 

d. Fitrah sebagai Arah dan Kecenderungan Dasar  

    Pengetahuan 

Setelah qalbu, fitrah berperan sebagai: 

1) Potensi bawaan untuk mengenal kebenaran 

2) Kecenderungan alami kepada tauhid, kebaikan, 

dan keadilan 

3) Kompas nilai yang mengarahkan proses belajar 

Fitrah menjelaskan mengapa manusia: 



40 

 

1) Memiliki dorongan mencari makna 

2) Mampu membedakan benar dan salah secara 

intuitif 

3) Tidak pernah puas dengan ilmu yang hampa nilai 

Dalam kerangka ini, fitrah bukan sekadar potensi 

biologis, tetapi modal teologis-pedagogis. 

e. Akal sebagai Instrumen Pengolah dan Penjelas 

Akal tetap memiliki peran penting, namun: 

1) Bukan sebagai sumber pertama 

2) Melainkan sebagai alat pengolah, penguat, dan 

penjelas 

Akal bekerja: 

1) Menalar apa yang telah diterima qalbu 

2) Menstrukturkan kecenderungan fitrah 

3) Menguji dan mengembangkan pengetahuan secara 

metodologis 

Dengan posisi ini, akal menjadi pelayan nilai, bukan 

penguasa makna. 

f. Urutan Epistemologis: Qalbu → Fitrah → Akal 

Buku ini mengusulkan rekonstruksi urutan lahirnya 

ilmu: 

Qalbu (kesadaran spiritual) → Fitrah 

(kecenderungan nilai) → Akal (pengolahan rasional) 

Urutan ini: 



41 

 

1) Selaras dengan Al-Qur’an dan hadis 

2) Sejalan dengan tradisi ulama klasik (al-Ghazali, 

Ibn Qayyim, dll.) 

3) Relevan untuk membangun pendidikan 

berkarakter dan bermakna 

g. Relevansi Pendekatan Qalbu–Fitrah–Akal dalam  

    Fikih Pendidikan 

Pendekatan ini dipilih karena: 

1) Fikih pendidikan tidak hanya mengatur apa dan 

bagaimana belajar 

2) Tetapi juga mengapa dan untuk apa ilmu 

dipelajari 

Dengan pendekatan ini: 

1) Usaha belajar dipahami sebagai ibadah 

2) Ilmu menjadi sarana taqarrub, bukan sekadar 

kompetensi 

3) Pendidikan melahirkan manusia berilmu, beradab, 

dan bertanggung jawab 

h. Kontribusi Teoretis Buku 

Pendekatan qalbu–fitrah–akal memberikan kontribusi: 

1) Rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam 

2) Kritik konseptual terhadap rasionalisme 

pendidikan 

3) Landasan fikih pendidikan yang non-mekanis dan 

non-fatalistik 

2. Batasan pembahasan 



42 

 

Agar pembahasan dalam buku ini terarah, fokus, dan 

memiliki kedalaman analisis yang proporsional, maka 

penulis menetapkan beberapa batasan pembahasan 

sebagai berikut. 

Pertama, buku ini membatasi kajian pada perspektif 

fikih pendidikan Islam, bukan pada kajian filsafat 

pendidikan Islam secara umum atau psikologi 

pendidikan modern. Pendekatan yang digunakan 

berangkat dari kerangka normatif-keilmuan Islam yang 

bersumber pada Al-Qur’an, hadis, serta pemikiran 

ulama klasik dan kontemporer, khususnya yang relevan 

dengan konsep pendidikan, ilmu, dan usaha belajar. 

Kedua, pembahasan epistemologi dalam buku ini 

difokuskan pada relasi antara qalbu, fitrah, dan akal 

dalam proses lahirnya ilmu pengetahuan. Kajian 

tidak diarahkan pada perdebatan teknis epistemologi 

Barat secara rinci, seperti rasionalisme, empirisme, atau 

positivisme, kecuali sejauh diperlukan sebagai bahan 

kritik dan perbandingan konseptual. 

Ketiga, konsep qalbu, fitrah, dan akal yang dibahas 

dalam buku ini tidak dikaji dari sudut pandang medis, 

neurologis, atau psikologis murni, melainkan dipahami 

sebagai konsep teologis dan pedagogis dalam Islam. 

Oleh karena itu, penjelasan mengenai fungsi ketiganya 

lebih diarahkan pada peran normatif dan fungsionalnya 

dalam pendidikan, bukan pada aspek biologis atau 

klinis. 

Keempat, pembahasan fikih pendidikan dalam buku ini 

dibatasi pada usaha belajar (ikhtiar ta‘allum) sebagai 

objek kajian utama. Aspek pendidikan lain seperti 



43 

 

manajemen lembaga, kurikulum teknis, evaluasi 

pembelajaran, dan kebijakan pendidikan nasional tidak 

dibahas secara rinci, kecuali jika memiliki keterkaitan 

langsung dengan pembentukan orientasi belajar dan 

kesadaran peserta didik. 

Kelima, buku ini tidak dimaksudkan sebagai panduan 

praktis pembelajaran berbasis metode tertentu, 

melainkan sebagai kerangka konseptual dan 

normatif yang dapat dijadikan landasan berpikir bagi 

guru, mahasiswa, dan pemerhati pendidikan Islam. 

Implementasi praktis diserahkan kepada konteks 

masing-masing lembaga dan guru. 

Keenam, kajian dalam buku ini dibatasi pada konteks 

pendidikan Islam kontemporer, khususnya dalam 

menghadapi problem reduksi makna pendidikan, 

dominasi rasionalisme, dan kecenderungan fatalistik 

dalam memahami takdir. Pembahasan tidak diarahkan 

pada kajian sejarah pendidikan Islam secara kronologis, 

kecuali sebagai penguat argumentasi. 

Dengan batasan-batasan tersebut, diharapkan buku ini 

mampu menyajikan analisis yang fokus, mendalam, dan 

relevan, serta memberikan kontribusi teoretis yang jelas 

bagi pengembangan fikih pendidikan dan rekonstruksi 

paradigma pendidikan Islam yang berorientasi pada 

pemuliaan manusia secara utuh. 

c. Sistematika Argumentasi Buku 

Argumentasi buku ini dibangun secara bertahap dan 

saling berkelindan antara kritik, rekonstruksi, dan 

implikasi normatif dalam perspektif fikih pendidikan 



44 

 

Islam. Pembahasan diawali dengan pengungkapan 

problem mendasar pendidikan Islam kontemporer, yaitu 

dominasi epistemologi rasional-empiris yang 

menempatkan akal sebagai pusat dan awal lahirnya 

ilmu pengetahuan. Paradigma ini dinilai telah 

mereduksi makna pendidikan, meminggirkan dimensi 

qalbu dan fitrah, serta melemahkan orientasi nilai, 

akhlak, dan ibadah dalam proses belajar. 

Selanjutnya, buku ini mengajukan kritik konseptual 

terhadap absolutisasi akal dalam tradisi pendidikan 

modern. Kritik ini tidak dimaksudkan untuk menafikan 

peran akal, melainkan untuk menunjukkan 

keterbatasannya apabila dilepaskan dari bimbingan 

wahyu, kesadaran qalbu, dan kecenderungan fitrah 

manusia. Pada tahap ini, ditunjukkan bahwa krisis 

pendidikan bukan terletak pada kurangnya rasionalitas, 

melainkan pada hilangnya orientasi batin dan nilai 

transendental. 

Setelah kritik dipaparkan, argumentasi diperkuat 

dengan landasan normatif-teologis melalui penelusuran 

ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis yang menegaskan posisi 

qalbu sebagai pusat pemahaman, fitrah sebagai potensi 

kebenaran bawaan, dan akal sebagai instrumen berpikir 

yang harus berjalan dalam koridor petunjuk Ilahi. 

Landasan ini menjadi basis legitimasi epistemologi 

Islam yang integral. 

Berdasarkan landasan tersebut, buku ini kemudian 

melakukan rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam 

dengan menempatkan qalbu sebagai fondasi 

penerimaan ilmu, fitrah sebagai arah dan 



45 

 

kecenderungan nilai, serta akal sebagai alat pengolah 

dan penjelas. Dari sini dirumuskan urutan 

epistemologis qalbu–fitrah–akal sebagai alternatif 

terhadap pola berpikir akal-sentris yang dominan. 

Argumentasi selanjutnya diarahkan pada integrasi 

rekonstruksi epistemologis tersebut ke dalam kerangka 

fikih pendidikan. Usaha belajar dipahami sebagai 

kewajiban syar‘i sekaligus ibadah, yang selalu berada 

dalam relasi dinamis dengan takdir dan doa. Dengan 

demikian, belajar tidak diposisikan sebagai aktivitas 

netral, melainkan sebagai amal bernilai spiritual dan 

moral. 

Pada tahap berikutnya, buku ini menguraikan implikasi 

pedagogis dan etis dari pendekatan qalbu–fitrah–akal, 

baik bagi siswa, guru, maupun lembaga pendidikan. 

Implikasi ini mencakup perubahan orientasi tujuan 

pendidikan, peran guru, serta pembentukan karakter 

belajar yang bertanggung jawab, optimis, dan beradab. 

Akhirnya, argumentasi buku ditutup dengan sintesis 

yang menegaskan bahwa rekonstruksi epistemologi 

berbasis qalbu–fitrah–akal merupakan kebutuhan 

mendesak dalam pendidikan Islam kontemporer. 

Pendekatan ini dipandang mampu menjembatani antara 

ilmu, nilai, dan praktik pendidikan dalam bingkai fikih 

pendidikan yang utuh dan manusiawi. 

 

 

 



46 

 

 

BAB III 

HAKIKAT ILMU DALAM PERSPEKTIF AL-

QUR’AN DAN SUNNAH 

A. Ilmu sebagai Anugerah Allah 

1. Konsep ‘Allama dalam Al-Qur’an 

Dalam perspektif Islam, ilmu pengetahuan pada 

hakikatnya bukan semata-mata hasil kerja akal 

manusia, melainkan anugerah Allah Swt. yang 

diberikan kepada manusia melalui berbagai mekanisme 

ilahiah. Al-Qur’an menegaskan bahwa sumber utama 

ilmu adalah Allah, sementara manusia berada pada 

posisi sebagai penerima, pengelola, dan pengembang 

ilmu tersebut. Salah satu konsep kunci yang 

menunjukkan hakikat ini adalah penggunaan kata kerja 

‘allama ( َعَلَّم) dalam Al-Qur’an. 

Kata ‘allama secara bahasa berasal dari akar kata ‘ilm 

 yang bermakna mengetahui, mengenal, dan (علم)

memahami secara jelas. Dalam bentuk ta‘lim, kata ini 

menunjukkan adanya proses pemberian ilmu secara 

aktif dari pihak yang Maha Mengetahui kepada 

makhluk-Nya. Dengan demikian, ‘allama tidak sekadar 

menunjuk pada aktivitas belajar manusia, tetapi lebih 

mendasar lagi pada tindakan Ilahi dalam 

mengajarkan dan menanamkan pengetahuan. 

Al-Qur’an menyebutkan konsep ‘allama dalam 

berbagai konteks yang menunjukkan keluasan dan 

kedalaman makna ilmu sebagai anugerah Allah. Dalam 



47 

 

QS. al-Baqarah [2]: 31, Allah berfirman bahwa Dia 

“mengajarkan kepada Adam nama-nama seluruhnya” 

⧫◆  ⧫◆  

◆    

31. dan Dia mengajarkan kepada Adam Nama-

nama (benda-benda) seluruhnya. Ayat ini 

menunjukkan bahwa sejak awal penciptaan manusia, 

ilmu telah diberikan langsung oleh Allah sebagai bekal 

utama kekhalifahan. Ilmu tidak lahir dari pengalaman 

empiris semata, tetapi merupakan karunia yang 

mendahului aktivitas belajar manusia. 

Konsep ‘allama juga tampak dalam QS. al-‘Alaq [96]: 

4–5, yang menegaskan bahwa Allah “mengajarkan 

manusia dengan perantaraan pena” dan “mengajarkan 

apa yang tidak diketahuinya”. Ayat ini menunjukkan 

bahwa meskipun Allah menggunakan sarana (seperti 

pena dan proses belajar), sumber hakiki ilmu tetap 

berasal dari Allah. Dengan kata lain, metode dan 

instrumen belajar hanyalah wasilah, bukan sumber 

utama ilmu. 

Selain itu, dalam QS. ar-Rahman [55]: 2–4 disebutkan 

bahwa Allah “mengajarkan Al-Qur’an” dan 

“mengajarkan manusia kemampuan berbicara” 

⧫  ⧫◆→      

◼        

☺⧫ ⧫◆⧫      

2. yang telah mengajarkan Al Quran. 

3. Dia menciptakan manusia. 

4. mengajarnya pandai berbicara. 



48 

 

 Rangkaian ayat ini menunjukkan bahwa pengajaran 

Allah mencakup dimensi wahyu, bahasa, dan 

komunikasi, yang semuanya menjadi fondasi bagi 

perkembangan ilmu dan peradaban manusia. Hal ini 

menegaskan bahwa kemampuan intelektual manusia 

sendiri merupakan bagian dari anugerah Ilahi.Dari 

perspektif fikih pendidikan, konsep ‘allama 

mengandung implikasi penting bahwa ilmu harus 

diposisikan sebagai amanah, bukan sekadar alat 

instrumental. Karena ilmu berasal dari Allah, maka 

proses belajar dan mengajarkan ilmu memiliki dimensi 

ibadah dan tanggung jawab moral. Setiap usaha belajar 

(ikhtiar ta‘allum) harus disertai dengan kesadaran 

bahwa keberhasilan memahami ilmu pada akhirnya 

bergantung pada izin dan hidayah Allah. 

Dengan demikian, konsep ‘allama dalam Al-Qur’an 

menjadi fondasi teologis bagi pandangan bahwa ilmu 

tidak dapat dilepaskan dari qalbu yang terbuka, fitrah 

yang lurus, dan akal yang tunduk pada petunjuk Ilahi. 

Pemahaman ini sekaligus menjadi kritik terhadap 

pandangan yang memutlakkan akal sebagai satu-

satunya sumber ilmu, serta menegaskan bahwa 

pendidikan Islam harus dibangun di atas kesadaran 

akan ilmu sebagai anugerah Allah Swt. 

2.Kisah Nabi Adam dan pengajaran nama-nama 

Kisah Nabi Adam as.dalam Al-Qur’an merupakan 

narasi fundamental yang menegaskan hakikat ilmu 

sebagai anugerah langsung dari Allah Swt. sekaligus 

menjadi landasan epistemologis pendidikan Islam. 

Dalam QS. al-Baqarah [2]: 31, Allah berfirman bahwa 



49 

 

Dia “mengajarkan kepada Adam nama-nama 

seluruhnya” (wa ‘allama Ādama al-asmā’a kullahā). 

Ayat ini tidak hanya mengisahkan peristiwa historis 

penciptaan manusia, tetapi mengandung pesan teologis 

dan pedagogis yang sangat mendalam. 

Pengajaran “nama-nama” kepada Nabi Adam tidak 

dapat dipahami secara sempit sebagai sekadar 

pemberian kosakata bahasa. Para mufasir menjelaskan 

bahwa al-asmā’ mencakup pengetahuan tentang hakikat 

benda, fungsi, makna, dan relasi antar makhluk. 

Dengan kata lain, Allah menganugerahkan kepada 

Adam kemampuan konseptual dan kategorisasi 

pengetahuan, yang menjadi fondasi bagi lahirnya ilmu 

dan peradaban manusia. 

Peristiwa ini menunjukkan bahwa ilmu pada tahap 

paling awal tidak lahir dari pengalaman empiris, 

eksperimen, atau proses trial and error, melainkan dari 

ta‘lim Ilahi. Nabi Adam menerima ilmu sebelum terjun 

ke pengalaman hidup di bumi, yang menandakan bahwa 

ilmu merupakan bekal dasar kemanusiaan, bukan 

produk sekunder dari interaksi sosial semata. 

Lebih jauh, kisah ini juga menegaskan keunggulan 

epistemologis manusia dibandingkan makhluk lain, 

termasuk malaikat. Ketika Allah menantang malaikat 

untuk menyebutkan nama-nama tersebut, mereka 

mengakui keterbatasan dirinya dengan berkata, 

“Mahasuci Engkau, tidak ada pengetahuan bagi kami 

kecuali apa yang Engkau ajarkan kepada kami” (QS. 

al-Baqarah [2]: 32). Pengakuan ini menegaskan dua hal 

penting: pertama, bahwa ilmu sepenuhnya berada 



50 

 

dalam kehendak Allah; dan kedua, bahwa keutamaan 

manusia terletak pada kapasitas menerima dan 

mengelola ilmu. 

Dalam perspektif fikih pendidikan, kisah pengajaran 

nama-nama kepada Nabi Adam mengandung implikasi 

bahwa belajar merupakan sunnatullah dan mandat 

kekhalifahan. Ilmu menjadi dasar legitimasi tanggung 

jawab manusia di bumi, sehingga usaha belajar tidak 

boleh dipahami sebagai pilihan opsional, melainkan 

sebagai kewajiban yang melekat pada status 

kemanusiaan. 

Kisah ini juga menguatkan pendekatan qalbu–fitrah–

akal dalam epistemologi pendidikan Islam. Pengajaran 

Ilahi kepada Adam menunjukkan bahwa penerimaan 

ilmu bermula dari kesiapan qalbu yang tunduk kepada 

Allah, kemudian terarah oleh fitrah untuk mengenal 

kebenaran, dan selanjutnya diolah oleh akal. Akal 

bekerja setelah adanya ta‘lim Ilahi, bukan sebaliknya. 

Dengan demikian, kisah Nabi Adam dan pengajaran 

nama-nama bukan hanya narasi teologis, tetapi 

merupakan kerangka dasar epistemologi Islam yang 

menegaskan bahwa ilmu adalah anugerah Allah, 

manusia adalah penerima amanah ilmu, dan pendidikan 

adalah proses memelihara serta mengembangkan 

amanah tersebut dalam koridor petunjuk Ilahi. 

3. Ilmu sebagai Amanah dan Tanggung Jawab 

Dalam perspektif Islam, ilmu pengetahuan tidak 

dipahami sebagai milik absolut manusia, melainkan 

sebagai amanah dari Allah Swt. yang harus dijaga, 



51 

 

dimanfaatkan,dan dipertanggungjawabkan. Pemahaman 

ini berangkat dari keyakinan bahwa sumber ilmu adalah 

Allah, sementara manusia hanyalah penerima dan 

pengelola. Oleh karena itu, setiap bentuk penguasaan 

ilmu mengandung konsekuensi etis dan moral yang 

tidak dapat dilepaskan dari tanggung jawab keagamaan. 

Konsep ilmu sebagai amanah menegaskan bahwa ilmu 

tidak bersifat netral dan bebas nilai. Ilmu selalu terkait 

dengan tujuan, arah, dan dampak penggunaannya. Al-

Qur’an menggambarkan amanah sebagai beban besar 

yang hanya mampu dipikul manusia (QS. al-Ahzab 

[33]: 72).  

  ⧫⧫  ⬧⧫⧫ 

◼⧫  ◆❑◆  

◆  ⧫◆ 

✓⧫⬧    ⬧☺⧫⬧ 

◆    

◼◆❑◆     

72. Sesungguhnya Kami telah mengemukakan 

amanat kepada langit, bumi dan gunung-gunung, 

Maka semuanya enggan untuk memikul amanat 

itu dan mereka khawatir akan mengkhianatinya, 

dan dipikullah amanat itu oleh manusia.  

Dalam konteks pendidikan, amanah tersebut mencakup 

tanggung jawab untuk menggunakan ilmu sesuai 

dengan kehendak Allah, yakni untuk kemaslahatan, 

keadilan, dan kebaikan bersama, bukan untuk 

kerusakan atau kesombongan intelektual. 



52 

 

Sebagai amanah, ilmu juga menuntut akhlak dalam 

proses pencarian dan pengamalannya. Nabi Muhammad 

saw.mengingatkan bahwa ilmu yang tidak diamalkan 

dapat menjadi hujjah yang memberatkan pemiliknya. 

Hal ini menunjukkan bahwa keberkahan ilmu tidak 

hanya diukur dari penguasaan kognitif, tetapi dari 

sejauh mana ilmu tersebut membentuk sikap, perilaku, 

dan kesadaran moral seseorang. 

Dalam kerangka fikih pendidikan, tanggung jawab 

terhadap ilmu terwujud dalam beberapa bentuk. 

Pertama, tanggung jawab untuk menuntut ilmu dengan 

niat yang benar, yakni sebagai bentuk ibadah dan 

pengabdian kepada Allah. Kedua, tanggung jawab 

untuk mengamalkan ilmu secara proporsional dan adil. 

Ketiga, tanggung jawab untuk menyebarkan ilmu 

dengan cara yang benar dan bermanfaat, serta 

menghindari penyalahgunaan ilmu untuk kepentingan 

yang merusak. 

Pemahaman ilmu sebagai amanah juga menuntut 

adanya keseimbangan antara qalbu, fitrah, dan akal. 

Qalbu berfungsi menjaga keikhlasan dan orientasi nilai 

dalam berilmu, fitrah mengarahkan kecenderungan ilmu 

kepada kebaikan dan kebenaran, sementara akal 

mengolah dan mengembangkan ilmu secara sistematis. 

Ketika salah satu unsur ini diabaikan, amanah ilmu 

berpotensi disalahgunakan atau kehilangan makna 

transendentalnya. 

Dengan demikian, menempatkan ilmu sebagai amanah 

dan tanggung jawab merupakan fondasi penting dalam 

pendidikan Islam. Pendekatan ini tidak hanya 



53 

 

mendorong lahirnya insan yang cerdas secara 

intelektual, tetapi juga manusia yang beradab, 

bertanggung jawab, dan sadar akan konsekuensi 

spiritual dari setiap ilmu yang dimilikinya. Inilah 

orientasi utama fikih pendidikan yang menempatkan 

ilmu bukan sekadar sebagai alat pencapaian duniawi, 

tetapi sebagai jalan menuju keridaan Allah Swt. 

B.Wahyu, Ilham, dan Pengetahuan Manusia 

1.Perbedaan Wahyu dan Ilham 

Dalam epistemologi Islam, wahyu dan ilham sama-

sama dipahami sebagai bentuk pemberian pengetahuan 

dari Allah Swt., namun keduanya memiliki kedudukan, 

fungsi, dan implikasi hukum yang sangat berbeda. 

Memahami perbedaan ini menjadi penting agar tidak 

terjadi kekeliruan dalam menempatkan sumber ilmu, 

khususnya dalam konteks pendidikan dan pembentukan 

otoritas kebenaran. 

1. Pengertian Wahyu 

Wahyu adalah komunikasi langsung Allah kepada para 

nabi dan rasul melalui cara-cara yang ditetapkan-Nya, 

baik melalui perantaraan Malaikat Jibril, dari balik 

hijab, maupun dengan cara lain yang dikehendaki 

Allah. Wahyu bersifat pasti (qat‘i), terjaga dari 

kesalahan, dan menjadi sumber utama syariat. Al-

Qur’an sebagai wahyu terakhir memiliki otoritas 

absolut dan mengikat seluruh umat manusia. 

Wahyu berfungsi sebagai: 



54 

 

1) Sumber hukum dan akidah 

2) Penentu kebenaran dan kesesatan 

3) Pedoman utama kehidupan manusia 

Karena sifatnya yang mengikat dan universal, wahyu 

hanya diberikan kepada nabi dan rasul, dan telah 

berakhir dengan wafatnya Nabi Muhammad saw. 

2. Pengertian Ilham 

Ilham adalah bisikan atau inspirasi yang ditanamkan 

Allah ke dalam qalbu seseorang, baik kepada orang 

beriman, orang saleh, maupun manusia pada umumnya. 

Ilham tidak terbatas pada nabi, dan dapat hadir dalam 

bentuk dorongan kepada kebaikan, ketenangan batin, 

atau pemahaman tertentu. 

Ilham bersifat: 

1) Individual dan personal 

2) Tidak mengikat secara syariat 

3) Mungkin benar dan mungkin keliru 

Karena itu, ilham tidak dapat dijadikan sumber hukum, 

dan kebenarannya harus diuji dengan wahyu dan akal 

sehat. 

3. Perbedaan Mendasar antara Wahyu dan Ilham 

Aspek Wahyu Ilham 

Penerima Nabi dan rasul Semua manusia 

Otoritas Mutlak dan 

mengikat 

Personal, tidak 

mengikat 

Kedudukan Sumber syariat Dorongan batin 

Kebenaran Pasti dan terjaga Relatif, perlu 



55 

 

verifikasi 

Fungsi 
Petunjuk hidup umat 

Penguat iman 

dan amal 

4. Implikasi Epistemologis dalam Pendidikan 

Perbedaan wahyu dan ilham menegaskan bahwa: 

1) Wahyu menjadi standar kebenaran tertinggi dalam 

pendidikan Islam 

2) Ilham berfungsi sebagai penguat motivasi dan 

kesadaran batin, bukan penentu hukum 

3) Akal berperan menalar dan memverifikasi ilham 

agar tidak menyimpang dari wahyu 

Dalam kerangka qalbu–fitrah–akal, wahyu berperan 

sebagai petunjuk eksternal yang absolut, ilham bekerja 

di ranah qalbu sebagai dorongan internal, sementara 

akal memastikan kesesuaian antara keduanya. 

5. Relevansi bagi Fikih Pendidikan 

Dalam fikih pendidikan, membedakan wahyu dan ilham 

mencegah dua ekstrem: 

1) Menolak seluruh pengalaman batin karena 

dianggap subjektif 

2) Mengagungkan ilham hingga menggeser otoritas 

wahyu 

Pendekatan yang seimbang memposisikan wahyu 

sebagai fondasi, ilham sebagai motivasi, dan akal 

sebagai pengontrol. Dengan demikian, pendidikan 

Islam tetap bernilai spiritual tanpa kehilangan 

ketertiban ilmiah dan normatif. 



56 

 

 

 

2. Kedudukan Ilham dalam Islam 

Dalam ajaran Islam, ilham menempati kedudukan yang 

penting namun terbatas. Ilham diakui sebagai salah satu 

bentuk petunjuk Allah Swt. yang diberikan kepada 

manusia, terutama dalam bentuk dorongan batin 

menuju kebaikan dan kebenaran. Namun demikian, 

Islam secara tegas membedakan antara ilham sebagai 

penguat spiritual dan wahyu sebagai sumber kebenaran 

normatif dan hukum syariat. 

Al-Qur’an memberikan dasar pengakuan terhadap 

ilham, antara lain melalui penegasan bahwa Allah 

mengilhamkan kepada jiwa manusia jalan kefasikan 

dan ketakwaannya (QS. al-Syams [91]: 8).  

☺⚫⬧  ◆❑➔ 

◆❑⬧◆      

8. Maka Allah mengilhamkan kepada jiwa itu (jalan) 

kefasikan dan ketakwaannya. 

Ayat ini menunjukkan bahwa ilham bekerja pada ranah 

batin manusia sebagai kesadaran moral yang 

mengarahkan pilihan hidup. Dengan demikian, ilham 

berfungsi sebagai mekanisme internal yang 

membangkitkan kepekaan etis dan spiritual. 

Dalam tradisi ulama, ilham dipahami sebagai cahaya 

atau dorongan yang ditanamkan Allah ke dalam qalbu 

orang beriman. Al-Ghazali menjelaskan bahwa ilham 



57 

 

merupakan buah dari kebersihan qalbu dan 

kesungguhan spiritual, namun tidak pernah berdiri 

sendiri sebagai sumber kebenaran yang mengikat. Oleh 

karena itu, ilham harus selalu ditimbang dengan wahyu 

dan akal agar tidak terjebak pada subjektivisme atau 

klaim kebenaran pribadi. 

Kedudukan ilham juga ditegaskan melalui prinsip 

bahwa tidak ada ilham setelah wahyu yang dapat 

menggugurkan atau menggantikan syariat. Para ulama 

sepakat bahwa ilham tidak dapat dijadikan hujjah 

hukum, baik dalam persoalan akidah, ibadah, maupun 

muamalah. Ilham hanya berlaku bagi individu yang 

mengalaminya dan tidak memiliki daya ikat bagi orang 

lain. 

Dalam kerangka epistemologi Islam, ilham berperan 

sebagai penguat orientasi qalbu. Ilham dapat 

menumbuhkan keikhlasan dalam menuntut ilmu, 

memperkuat niat ibadah, serta mendorong seseorang 

untuk mengamalkan pengetahuan yang dimilikinya. 

Namun, ilham tidak boleh menjadi dasar pengambilan 

keputusan yang bertentangan dengan Al-Qur’an, hadis, 

atau prinsip rasional yang sehat. 

Dalam konteks fikih pendidikan, kedudukan ilham 

menjadi relevan sebagai pendorong etos belajar dan 

akhlak ilmiah, bukan sebagai penentu kebenaran 

akademik. Guru dan peserta didik dapat memanfaatkan 

ilham sebagai motivasi batin untuk istiqamah dalam 

belajar, menjaga adab, dan menghindari 

penyalahgunaan ilmu. Dengan posisi ini, pendidikan 



58 

 

Islam tetap memelihara dimensi spiritual tanpa 

mengorbankan ketertiban epistemologis dan normatif. 

Dengan demikian, Islam menempatkan ilham pada 

posisi yang seimbang: diakui keberadaannya, dihargai 

fungsinya, namun dibatasi otoritasnya. Ilham 

memperkaya kehidupan batin manusia, tetapi wahyu 

tetap menjadi rujukan utama kebenaran, sementara akal 

berfungsi sebagai alat verifikasi dan pengolah dalam 

kerangka pendidikan Islam yang utuh. 

3. Batas Epistemologis Ilham 

Dalam epistemologi Islam, pengakuan terhadap ilham 

sebagai salah satu bentuk petunjuk batin tidak berarti 

menjadikannya sebagai sumber pengetahuan yang 

bebas dan tanpa batas. Islam menetapkan batas-batas 

epistemologis yang jelas agar ilham tidak melampaui 

kedudukannya dan menimbulkan kekeliruan dalam 

memahami kebenaran, khususnya dalam ranah akidah, 

syariat, dan pendidikan. 

Batas pertama adalah bahwa ilham tidak memiliki 

otoritas normatif. Ilham tidak dapat dijadikan hujjah 

dalam penetapan hukum syariat, baik yang berkaitan 

dengan akidah, ibadah, maupun muamalah. Seluruh 

keputusan normatif harus bersandar pada wahyu Al-

Qur’an dan hadis serta metode ijtihad yang sah. Ilham 

hanya bersifat personal dan tidak mengikat pihak lain, 

sehingga tidak boleh dijadikan dasar pembenaran 

umum. 

Batas kedua, ilham tidak bersifat ma‘shum (terjaga dari 

kesalahan). Berbeda dengan wahyu yang dijamin 



59 

 

kebenarannya, ilham berpotensi tercampur dengan 

dorongan nafsu, prasangka, atau bisikan yang 

menyesatkan. Oleh karena itu, kebenaran ilham harus 

selalu diuji dan diverifikasi melalui kesesuaian dengan 

wahyu dan pertimbangan akal yang sehat. 

Batas ketiga adalah bahwa ilham tidak menggantikan 

proses ikhtiar intelektual. Islam tidak membenarkan 

sikap pasif dalam mencari ilmu dengan alasan 

menunggu ilham. Usaha belajar, membaca, berpikir, 

dan berdiskusi tetap menjadi kewajiban utama. Ilham, 

jika hadir, hanya berfungsi sebagai penguat dan 

pencerah, bukan sebagai substitusi dari proses belajar 

yang sistematis. 

Batas keempat, ilham tidak boleh bertentangan dengan 

fitrah dan prinsip kemaslahatan. Ilham yang mendorong 

kepada kerusakan, ketidakadilan, atau pelanggaran 

nilai-nilai kemanusiaan menunjukkan bahwa dorongan 

tersebut bukan petunjuk Ilahi. Fitrah manusia yang 

lurus menjadi salah satu indikator penting dalam 

menilai validitas ilham. 

Batas kelima, dalam konteks pendidikan, ilham tidak 

dapat dijadikan dasar kebenaran akademik. Klaim 

kebenaran ilmiah harus dibangun melalui argumentasi 

rasional, data, dan metode yang dapat 

dipertanggungjawabkan. Ilham hanya berperan pada 

ranah motivasi, keikhlasan, dan kesadaran etis dalam 

proses belajar-mengajar. 

Dengan demikian, batas epistemologis ilham 

menegaskan posisi ilham sebagai pendorong spiritual 

yang terbimbing, bukan sebagai sumber kebenaran 



60 

 

yang berdiri sendiri. Dalam kerangka qalbu–fitrah–

akal, ilham bekerja pada ranah qalbu, diarahkan oleh 

fitrah, dan dikontrol oleh akal yang tunduk kepada 

wahyu. Penetapan batas ini menjadi penting agar 

pendidikan Islam tetap berspiritual tanpa kehilangan 

ketertiban ilmiah dan kejelasan normatif. 

C. Hidayah dan Ilmu: Relasi Normatif 

1. Ilmu sebagai Bentuk Hidayah 

Dalam pandangan Islam, ilmu pengetahuan tidak dapat 

dipisahkan dari konsep hidayah. Ilmu yang sejati 

bukan sekadar hasil aktivitas kognitif manusia, 

melainkan bagian dari petunjuk Allah Swt. yang 

mengarahkan manusia kepada kebenaran, kebaikan, dan 

keselamatan hidup. Oleh karena itu, ilmu dalam Islam 

memiliki dimensi normatif dan transendental, bukan 

hanya instrumental dan teknis. 

Al-Qur’an berulang kali mengaitkan ilmu dengan 

hidayah. Allah menyebut wahyu sebagai hudā 

(petunjuk) bagi manusia, dan pada saat yang sama 

menegaskan bahwa hanya orang-orang berilmu yang 

mampu memahami dan mengambil pelajaran dari ayat-

ayat-Nya. Hal ini menunjukkan bahwa ilmu berfungsi 

sebagai media internalisasi hidayah, yakni sarana 

agar petunjuk Allah dapat dipahami, diterima, dan 

diamalkan dalam kehidupan nyata. 

Ilmu sebagai bentuk hidayah juga tampak dalam 

penegasan bahwa pemahaman dan kesadaran tidak 

semata-mata ditentukan oleh kecerdasan akal. Al-

Qur’an menyebut adanya orang yang memiliki mata 



61 

 

tetapi tidak melihat, telinga tetapi tidak mendengar, dan 

hati tetapi tidak memahami. Ayat-ayat semacam ini 

menegaskan bahwa hidayah bekerja pada ranah 

qalbu, sementara ilmu yang bermanfaat adalah ilmu 

yang membuka dan menghidupkan qalbu tersebut. 

Dari perspektif epistemologi Islam, relasi antara 

hidayah dan ilmu bersifat hierarkis dan saling 

melengkapi. Hidayah merupakan pemberian Allah yang 

bersifat mendasar, sedangkan ilmu merupakan bentuk 

konkret dari hidayah tersebut dalam ranah pengetahuan 

dan pemahaman. Dengan kata lain, ilmu yang benar 

adalah ilmu yang membawa manusia semakin dekat 

kepada kebenaran Ilahi, bukan menjauhkannya dari 

nilai dan akhlak. 

Dalam kerangka fikih pendidikan, memandang ilmu 

sebagai bentuk hidayah memiliki implikasi penting. 

Proses belajar tidak cukup diorientasikan pada 

penguasaan materi dan keterampilan, tetapi harus 

diarahkan pada pembentukan kesadaran spiritual 

dan moral. Guru tidak hanya berperan sebagai 

pengajar pengetahuan, tetapi juga sebagai pembimbing 

hidayah yang menuntun siswa agar ilmu yang dipelajari 

melahirkan adab, tanggung jawab, dan ketaatan kepada 

Allah. 

Pemahaman ini sekaligus menjadi kritik terhadap 

paradigma pendidikan yang memisahkan ilmu dari nilai 

dan tujuan akhir kehidupan. Ilmu yang tidak berfungsi 

sebagai hidayah berpotensi melahirkan kecerdasan yang 

kering makna, bahkan dapat menjadi sarana kerusakan. 

Sebaliknya, ilmu yang dipahami sebagai bentuk 



62 

 

hidayah akan menumbuhkan kesadaran bahwa setiap 

pengetahuan membawa konsekuensi etis dan tanggung 

jawab spiritual. 

Dengan demikian, menempatkan ilmu sebagai bentuk 

hidayah menegaskan kembali bahwa pendidikan Islam 

bukan sekadar proses transfer informasi, melainkan 

jalan pembinaan manusia agar mampu berjalan di atas 

petunjuk Allah. Inilah relasi normatif antara hidayah 

dan ilmu yang menjadi fondasi utama dalam fikih 

pendidikan Islam. 

2. Hidayah Iman dan Hidayah Ilmu 

Dalam kajian Islam, hidayah tidak bersifat tunggal dan 

seragam, melainkan memiliki tingkatan dan bentuk 

yang saling berkaitan. Dua bentuk hidayah yang 

penting dalam konteks pendidikan adalah hidayah 

iman dan hidayah ilmu. Keduanya memiliki karakter, 

fungsi, dan implikasi yang berbeda, namun tidak dapat 

dipisahkan satu sama lain. 

Hidayah Iman 

Hidayah iman adalah petunjuk Allah yang 

mengantarkan seseorang kepada pembenaran hati 

terhadap kebenaran Ilahi, khususnya dalam aspek 

akidah dan keyakinan. Hidayah ini bekerja pada ranah 

qalbu, sehingga melahirkan keimanan, ketundukan, dan 

kesiapan menerima kebenaran. Al-Qur’an menegaskan 

bahwa keimanan merupakan karunia Allah yang tidak 

semata-mata dihasilkan oleh argumentasi rasional atau 

bukti empiris. 



63 

 

Hidayah iman bersifat mendasar dan eksistensial, 

karena menjadi fondasi bagi seluruh orientasi hidup 

manusia. Tanpa hidayah iman, ilmu pengetahuan 

berpotensi kehilangan arah dan tujuan, bahkan dapat 

digunakan untuk menentang nilai-nilai kebenaran. Oleh 

karena itu, iman menjadi prasyarat spiritual bagi 

kebermaknaan ilmu. 

Hidayah Ilmu 

Hidayah ilmu adalah petunjuk Allah yang 

memampukan manusia untuk memahami, 

mengembangkan, dan mengamalkan pengetahuan 

secara benar. Hidayah ini bekerja melalui akal yang 

dibimbing oleh wahyu dan diterangi oleh qalbu yang 

hidup. Hidayah ilmu tidak hanya berkaitan dengan 

pengetahuan keagamaan, tetapi juga mencakup 

pemahaman terhadap realitas kehidupan dan alam 

semesta. 

Hidayah ilmu bersifat fungsional dan operasional, 

karena berkaitan langsung dengan kemampuan manusia 

dalam mengelola ilmu dan menjalankan peran 

kekhalifahan. Namun, hidayah ilmu tidak akan 

menghasilkan keberkahan apabila tidak ditopang oleh 

hidayah iman. 

Relasi Hidayah Iman dan Hidayah Ilmu 

Relasi antara hidayah iman dan hidayah ilmu bersifat 

integratif dan hierarkis. Hidayah iman menjadi 

fondasi batin yang membuka qalbu, sementara hidayah 

ilmu mengisi dan mengarahkan akal. Iman tanpa ilmu 

berpotensi melahirkan sikap jumud dan fanatisme, 



64 

 

sedangkan ilmu tanpa iman berisiko menumbuhkan 

kesombongan dan penyimpangan nilai. 

Dalam kerangka qalbu–fitrah–akal, hidayah iman 

menghidupkan qalbu dan meluruskan fitrah, sedangkan 

hidayah ilmu mengoptimalkan fungsi akal. 

Keseimbangan keduanya melahirkan manusia berilmu 

sekaligus beriman, yang mampu memadukan 

kecerdasan intelektual dengan kesadaran spiritual. 

Implikasi bagi Fikih Pendidikan 

Dalam fikih pendidikan Islam, pembedaan antara 

hidayah iman dan hidayah ilmu menegaskan bahwa 

pendidikan tidak boleh hanya berorientasi pada transfer 

pengetahuan. Pendidikan harus dirancang untuk 

menumbuhkan iman sekaligus mengembangkan ilmu. 

Guru berperan tidak hanya sebagai penyampai materi, 

tetapi sebagai pembimbing yang menanamkan 

keimanan dan mengarahkan ilmu agar bernilai ibadah. 

Dengan demikian, memahami hidayah iman dan 

hidayah ilmu secara proporsional menjadi kunci dalam 

membangun pendidikan Islam yang utuh, seimbang, 

dan bermakna. Pendidikan yang berhasil adalah 

pendidikan yang mampu menghadirkan ilmu sebagai 

cahaya bagi iman, dan iman sebagai penuntun bagi 

ilmu. 

3.QS. At-Taghābun [64]: 11 sebagai Dasar  

   Qalbiyyah 

Al-Qur’an secara tegas menempatkan qalbu (hati) 

sebagai pusat penerimaan hidayah dan pemahaman 



65 

 

yang sejati. Salah satu ayat yang menjadi dasar kuat 

bagi pendekatan qalbiyyah dalam epistemologi Islam 

adalah firman Allah Swt. dalam QS. At-Taghābun [64]: 

11: 

بِكُل ِ   ُ وَاللَّا قلَْبهَُ ۚ  يَهْدِ   ِ باِللَّا يؤُْمِنْ  وَمَنْ   ۗ ِ بإِِذْنِ اللَّا إِلَّا  مُصِيبةٍَ  مِنْ  أصََابَ  مَا 

 شَيْءٍ عَلِيم  

“Tidak ada suatu musibah pun yang menimpa 

seseorang kecuali dengan izin Allah; dan barang siapa 

beriman kepada Allah, niscaya Dia akan memberi 

petunjuk kepada hatinya. Dan Allah Maha Mengetahui 

segala sesuatu.” 

Ayat ini menegaskan bahwa hidayah Allah secara 

eksplisit diarahkan kepada qalbu, bukan semata-

mata kepada akal. Frasa “yahdi qalbahu” (Allah 

memberi petunjuk kepada hatinya) menunjukkan bahwa 

iman yang benar melahirkan kondisi batin yang 

terbimbing, tenang, dan mampu menerima kebenaran 

dalam berbagai situasi kehidupan, termasuk dalam 

menghadapi ujian dan peristiwa yang tidak sepenuhnya 

dapat dijelaskan secara rasional. 

Para mufasir menjelaskan bahwa hidayah qalbu dalam 

ayat ini bermakna kemampuan untuk: 

1) Menerima ketetapan Allah dengan lapang 

2) Memahami hikmah di balik peristiwa 

3) Tidak terjerumus pada kegelisahan, penolakan, 

atau keputusasaan 

Dengan demikian, ayat ini menunjukkan bahwa 

pemahaman yang benar terhadap realitas tidak selalu 



66 

 

lahir dari analisis rasional, tetapi dari qalbu yang 

beriman dan tersambung dengan Allah. 

Dalam konteks epistemologi pendidikan Islam, QS. At-

Taghābun [64]: 11 memberikan dasar normatif bahwa 

iman merupakan prasyarat hidayah qalbiyyah, dan 

hidayah qalbiyyah merupakan fondasi bagi lahirnya 

ilmu yang bermakna. Akal dapat menganalisis sebab-

akibat, tetapi hanya qalbu yang mendapatkan hidayah 

yang mampu menangkap makna, hikmah, dan arah nilai 

dari pengetahuan tersebut. 

Ayat ini juga menegaskan urutan epistemologis yang 

sejalan dengan pendekatan qalbu–fitrah–akal. 

Hidayah bermula dari iman yang menghidupkan qalbu, 

kemudian meluruskan fitrah dalam memaknai realitas, 

dan selanjutnya mengarahkan kerja akal agar tidak 

menyimpang dari nilai-nilai kebenaran. Tanpa hidayah 

qalbu, akal berpotensi bekerja secara kering, bahkan 

melahirkan penolakan terhadap ketetapan Allah. 

Dalam kerangka fikih pendidikan, QS. At-Taghābun 

[64]: 11 menjadi dasar bahwa proses belajar tidak 

cukup dibangun di atas logika dan metode semata, 

tetapi harus disertai pembinaan iman dan kebeningan 

qalbu. Peserta didik yang qalbunya terbimbing akan 

lebih mudah menerima ilmu sebagai hidayah, bukan 

sekadar informasi, serta memandang usaha belajar 

sebagai bagian dari ibadah dan pengabdian kepada 

Allah. 

Dengan demikian, ayat ini menegaskan bahwa qalbu 

bukan elemen pinggiran dalam pendidikan Islam, 

melainkan pusat epistemologis yang menentukan 



67 

 

apakah ilmu menjadi cahaya petunjuk atau sekadar 

pengetahuan yang hampa makna. 

BAB IV 
QALBU SEBAGAI PENERIMA AWAL ILMU DAN 

HIDAYAH 

A. Makna Qalbu dalam Al-Qur’an 

1.Definisi qalbu secara bahasa dan istilah 

a.Qalbu Secara Bahasa  

Secara bahasa, kata qalbu (  قَلْب) berasal dari akar kata 

 ,yang bermakna membalik, berbolak-balik  يَقْلِبُ   –قلَبََ  

berubah, atau berpindah keadaan. Makna etimologis 

ini menunjukkan bahwa qalbu memiliki sifat dinamis, 

tidak statis, dan selalu berada dalam kemungkinan 

menerima atau menolak kebenaran. 

Dalam bahasa Arab klasik, kata qalb digunakan untuk 

menunjukkan sesuatu yang: 

1) Menjadi pusat atau inti suatu perkara 

2) Mudah berubah arah dan kondisi 

3) Menentukan kualitas keseluruhan suatu entitas 

Makna ini sejalan dengan hadis Nabi Muhammad saw.: 

ألَََّ وَإِنا فِي الْجَسَدِ مُضْغَةً، إِذاَ صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذاَ فَسَدَتْ فَسَدَ 

 الْجَسَدُ كُلُّهُ، ألَََّ وَهِيَ الْقلَْبُ 

 

“Ketahuilah, dalam tubuh terdapat segumpal daging; 

jika ia baik, maka baiklah seluruh tubuh, dan jika ia 



68 

 

rusak, maka rusaklah seluruh tubuh. Ketahuilah, itulah 

qalbu.”(HR. al-Bukhari dan Muslim) 

Hadis ini memperkuat makna bahasa qalbu sebagai 

pusat penentu kualitas manusia secara keseluruhan. 

b. Qalbu Secara Istilah  

Secara istilah dalam tradisi keilmuan Islam, qalbu 

adalah entitas batiniah manusia yang menjadi pusat 

kesadaran spiritual, penerimaan hidayah, pemahaman 

kebenaran, dan orientasi moral, yang melampaui fungsi 

biologis jantung dan rasionalitas akal semata. 

Para ulama mendefinisikan qalbu dalam dua lapisan 

makna: 

1) Qalbu jasmani, yaitu organ fisik berupa jantung 

yang berfungsi memompa darah. 

2) Qalbu ruhani, yaitu substansi halus (laṭīfah 

rabbāniyyah) yang berkaitan dengan ruh, menjadi 

tempat iman, niat, ilmu, dan hidayah. 

Al-Ghazali menjelaskan bahwa qalbu hakiki bukanlah 

jantung fisik, melainkan: 

“Suatu realitas halus yang bersifat ketuhanan, yang 

dengannya manusia mengetahui, memahami, dan 

menerima cahaya Ilahi.” 

Dalam Al-Qur’an, qalbu diposisikan sebagai: 

1) Alat memahami (tafakkur dan ta‘aqqul) 

2) Wadah iman dan kufur 

3) Tempat turunnya hidayah dan ketenangan 



69 

 

4) Pusat niat dan tanggung jawab moral 

Sebagaimana firman Allah Swt.: 

دُورِ  كِنْ تعَْمَى الْقلُوُبُ الاتِي فِي الصُّ  فإَِناهَا لََّ تعَْمَى الْْبَْصَارُ وَلََٰ

 

“Sesungguhnya bukanlah mata itu yang buta, tetapi 

yang buta ialah hati yang berada di dalam dada.”(QS. 

Al-Ḥajj [22]: 46) 

Ayat ini menegaskan bahwa kebutaan epistemologis 

dan moral bukan bersumber dari ketiadaan akal atau 

indera, melainkan dari rusaknya qalbu. 

c. Sintesis Definisi Operasional dalam Buku Ini 

Berdasarkan makna bahasa dan istilah di atas, qalbu 

dalam buku ini didefinisikan sebagai: 

Pusat kesadaran batin manusia yang bersifat dinamis, 

menjadi penerima awal wahyu dan hidayah, tempat 

bersemayamnya iman dan fitrah, serta fondasi utama 

bagi kerja akal dalam mengolah pengetahuan. 

Definisi ini menempatkan qalbu sebagai fondasi 

epistemologis dalam fikih pendidikan, sehingga ilmu 

tidak dipahami sekadar sebagai hasil olah rasio, tetapi 

sebagai cahaya yang pertama kali diterima oleh qalbu 

yang bersih dan terbimbing. 

2.Qalbu sebagai Pusat Iman, Niat, dan  

    Kesadaran 



70 

 

Dalam epistemologi Islam, qalbu menempati posisi 

sentral sebagai pusat iman, niat, dan kesadaran 

manusia. Ketiganya merupakan fondasi batin yang 

menentukan arah penerimaan ilmu, kualitas amal, dan 

orientasi hidup seseorang. Oleh karena itu, pembahasan 

qalbu tidak dapat dipisahkan dari pembahasan iman, 

niat, dan kesadaran, sebab ketiganya bersemayam dan 

beroperasi dalam satu pusat batin yang sama. 

a. Qalbu sebagai Pusat Iman 

Al-Qur’an dan hadis menegaskan bahwa iman tidak 

bersemayam di akal, tetapi di qalbu. Akal berfungsi 

memahami dalil dan argumentasi keimanan, namun 

keputusan menerima atau menolak kebenaran terjadi di 

qalbu. Allah Swt. berfirman: 

يمَانُ   ا يَدْخُلِ الِْْ كِن قوُلوُا أسَْلمَْناَ وَلمَا
قاَلتَِ الْْعَْرَابُ آمَناا ۖ قلُ لامْ تؤُْمِنوُا وَلََٰ

 فِي قلُوُبِكُمْ 

 

“Orang-orang Arab Badui itu berkata, ‘Kami telah 

beriman.’ Katakanlah, ‘Kamu belum beriman, tetapi 

katakanlah kami telah berserah diri, karena iman itu 

belum masuk ke dalam hatimu.’”(QS. Al-Ḥujurāt [49]: 

14) 

Ayat ini menunjukkan bahwa iman adalah realitas 

batiniah yang tertanam di qalbu, bukan sekadar 

pengakuan lisan atau pemahaman intelektual. Dalam 

konteks pendidikan, hal ini menegaskan bahwa 

keberhasilan pendidikan agama tidak diukur semata 

dari penguasaan materi, tetapi dari tumbuhnya iman 

yang hidup di dalam qalbu peserta didik. 



71 

 

b.Qalbu sebagai Pusat Niat 

Niat merupakan orientasi batin yang menentukan nilai 

suatu amal. Dalam Islam, nilai perbuatan tidak 

ditentukan oleh bentuk lahirnya, tetapi oleh niat yang 

bersemayam di qalbu. Rasulullah saw. bersabda: 

 إنِامَا الْْعَْمَالُ باِلن يِااتِ 

 

“Sesungguhnya amal-amal itu tergantung pada 

niatnya.”(HR. al-Bukhari dan Muslim) 

Hadis ini menegaskan bahwa qalbu adalah pusat 

penentu kualitas amal, termasuk aktivitas belajar, 

mengajar, dan menuntut ilmu. Dalam fikih pendidikan, 

belajar tidak bernilai ibadah jika tidak disertai niat yang 

benar, meskipun secara akademik menghasilkan 

prestasi tinggi. 

Dengan demikian, pendidikan Islam harus diarahkan 

pada pembentukan niat yang lurus: belajar sebagai 

ibadah, mencari ilmu sebagai amanah, dan 

mengamalkan pengetahuan sebagai bentuk pengabdian 

kepada Allah dan kemaslahatan manusia. 

c. Qalbu sebagai Pusat Kesadaran  

Qalbu juga merupakan pusat kesadaran manusia, baik 

kesadaran spiritual maupun moral. Kesadaran ini 

mencakup kemampuan membedakan yang benar dan 

salah, merasakan kehadiran Allah, serta menyadari 

tanggung jawab etis atas setiap tindakan. Al-Qur’an 

menyebutkan bahwa rusaknya qalbu menyebabkan 



72 

 

hilangnya kesadaran, meskipun akal masih berfungsi 

secara teknis: 

 لَهُمْ قلُوُب  لََّ يفَْقَهُونَ بِهَا 

 

“Mereka mempunyai hati, tetapi tidak dipergunakannya 

untuk memahami.”(QS. Al-A‘rāf [7]: 179) 

Ayat ini menunjukkan adanya manusia yang secara 

kognitif mampu berpikir, namun secara qalbiyyah 

kehilangan kesadaran nilai dan arah hidup. Dalam 

konteks ini, qalbu yang hidup melahirkan kesadaran 

etis, sedangkan qalbu yang mati melahirkan 

pengetahuan yang kering dari nilai dan berpotensi 

destruktif. 

d. Implikasi Epistemologis dan Pendidikan 

Dengan menempatkan qalbu sebagai pusat iman, niat, 

dan kesadaran, epistemologi Islam menegaskan bahwa 

ilmu bukan sekadar produk rasio, tetapi hasil integrasi 

antara hidayah qalbu, kesucian niat, dan pengolahan 

akal. Ilmu yang lahir dari qalbu yang bersih akan 

membawa cahaya, hikmah, dan kemanfaatan, 

sedangkan ilmu yang lahir dari qalbu yang lalai 

berpotensi menjadi alat kesombongan dan kerusakan. 

Dalam kerangka fikih pendidikan, implikasinya adalah: 

1) Pendidikan harus dimulai dari pembinaan iman 

dan niat 

2) Proses belajar harus disertai penyadaran spiritual 

dan moral 



73 

 

3) Evaluasi pendidikan tidak hanya bersifat kognitif, 

tetapi juga qalbiyyah 

Dengan demikian, qalbu bukan hanya objek pembinaan 

spiritual, tetapi subjek epistemologis utama yang 

menentukan arah lahirnya ilmu dan peradaban manusia. 

B.  Qalbu dan Proses Penerimaan Ilmu 

1. Qalbu sebagai Tempat Ilham 

Dalam epistemologi Islam, proses penerimaan ilmu 

tidak semata-mata berlangsung melalui akal dan 

pengalaman empiris, tetapi juga melalui ilham yang 

bersemayam di dalam qalbu. Ilham merupakan bentuk 

petunjuk batin yang Allah anugerahkan kepada hamba-

Nya sebagai cahaya penuntun dalam memahami 

kebenaran, membedakan yang hak dan batil, serta 

mengarahkan amal dan pengetahuan. Oleh karena itu, 

qalbu diposisikan sebagai ruang penerimaan awal 

ilham, sebelum pengetahuan tersebut diolah dan 

disistematisasi oleh akal. 

Al-Qur’an memberikan landasan normatif mengenai 

ilham sebagai anugerah Allah kepada qalbu manusia. 

Firman Allah Swt.: 

 فأَلَْهَمَهَا فجُُورَهَا وَتقَْوَاهَا 

 

“Maka Allah mengilhamkan kepada jiwa itu (jalan) 

kefasikan dan ketakwaannya.”(QS. Asy-Syams [91]: 8) 

Ayat ini menegaskan bahwa ilham merupakan 

mekanisme batiniah yang dianugerahkan langsung oleh 



74 

 

Allah, yang berfungsi memberikan kesadaran moral dan 

arah nilai. Ilham tidak bekerja melalui proses logika 

formal, melainkan melalui kejernihan qalbu yang 

terhubung dengan fitrah dan iman. 

Dalam tradisi keilmuan Islam, ilham dipahami sebagai 

pengetahuan intuitif yang diberikan Allah kepada 

hamba-Nya yang hatinya bersih, jujur, dan bertakwa. 

Para ulama, khususnya dari kalangan sufi dan ulama 

akhlak, menjelaskan bahwa ilham muncul sebagai: 

1) Dorongan kuat menuju kebaikan 

2) Kejelasan batin dalam menentukan sikap 

3) Pemahaman makna di balik suatu peristiwa 

4) Keteguhan hati dalam memilih jalan yang benar 

Namun demikian, ilham bukan wahyu, dan tidak 

memiliki otoritas syariat yang mengikat umat. Ilham 

bersifat personal dan kontekstual, berfungsi sebagai 

penguat pemahaman dan pengamalan ilmu, bukan 

sebagai sumber hukum baru. 

Dalam konteks pendidikan, qalbu sebagai tempat ilham 

menunjukkan bahwa proses belajar sejati tidak hanya 

terjadi di ruang kelas atau melalui teks dan ceramah, 

tetapi juga melalui pengalaman batin yang lahir dari 

kesungguhan, keikhlasan, dan kedekatan kepada Allah. 

Seorang pendidik atau peserta didik yang qalbunya 

bersih sering kali memperoleh kejelasan pemahaman, 

inspirasi metode, dan kedalaman makna yang tidak 

sepenuhnya dapat dijelaskan secara empiris. 



75 

 

Namun, karena ilham bersifat batiniah dan subjektif, 

Islam menetapkan batas epistemologis yang jelas. 

Ilham harus: 

1) Tidak bertentangan dengan Al-Qur’an dan Sunnah 

2) Selaras dengan prinsip akal sehat 

3) Menguatkan nilai moral dan kemaslahatan 

Dalam kerangka fikih pendidikan, ilham berfungsi 

sebagai penguat dan pendorong internal dalam proses 

pencarian ilmu. Ia menghidupkan motivasi belajar, 

meluruskan niat, dan membantu akal dalam menangkap 

makna terdalam dari pengetahuan. Qalbu yang 

menerima ilham akan melahirkan ilmu yang bernilai, 

beradab, dan berorientasi pada kemanfaatan. 

Dengan demikian, qalbu sebagai tempat ilham 

menegaskan bahwa epistemologi Islam bersifat 

integratif: qalbu menerima ilham, fitrah mengarahkan 

kecenderungannya, dan akal mengolahnya menjadi 

ilmu pengetahuan yang terstruktur. Tanpa kejernihan qalbu, ilham sulit 

diterima; tanpa bimbingan wahyu dan akal, ilham berpotensi 

disalahpahami. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus membina qalbu 

agar tetap jernih, terbuka, dan terhubung dengan sumber hidayah Ilahi. 

2.Hubungan qalbu dengan niat dan kemauan 

Dalam perspektif Islam, qalbu merupakan pusat 

pengendali batin yang menghubungkan niat dan 

kemauan manusia. Niat (niyyah) dan kemauan (irādah) 

bukanlah aktivitas lahiriah atau semata-mata produk 

rasional, melainkan keputusan batin yang lahir dari 

kondisi dan orientasi qalbu. Oleh karena itu, kualitas 

niat dan arah kemauan sangat ditentukan oleh 

kejernihan dan kesehatan qalbu. 



76 

 

1. Qalbu sebagai Sumber Niat 

Niat dalam Islam didefinisikan sebagai kehendak batin 

yang terarah untuk melakukan suatu perbuatan 

karena tujuan tertentu. Tempat niat bukanlah lisan 

atau akal, melainkan qalbu. Rasulullah saw. 

menegaskan bahwa nilai amal sepenuhnya bergantung 

pada niat: 

 إنِامَا الْْعَْمَالُ باِلن يِااتِ 

 

“Sesungguhnya amal-amal itu bergantung pada niat.” 

(HR. al-Bukhari dan Muslim) 

Hadis ini menunjukkan bahwa qalbu berperan sebagai 

penentu orientasi nilai suatu tindakan. Dua perbuatan 

yang secara lahiriah sama dapat memiliki nilai yang 

sangat berbeda karena perbedaan niat di dalam qalbu. 

Dalam konteks ilmu dan pendidikan, aktivitas belajar, 

mengajar, dan meneliti memperoleh nilai ibadah 

apabila niatnya tertuju kepada Allah dan kemaslahatan 

umat. 

Qalbu yang hidup akan melahirkan niat yang ikhlas, 

sedangkan qalbu yang tercemar akan melahirkan niat 

yang menyimpang, seperti riya’, ambisi duniawi 

semata, atau kesombongan intelektual. 

2. Qalbu sebagai Pengarah Kemauan (Irādah) 

Kemauan (irādah) adalah dorongan batin yang 

mendorong seseorang untuk merealisasikan niat dalam 

bentuk tindakan nyata. Jika niat menentukan arah, maka 



77 

 

kemauan menentukan kekuatan dan keteguhan dalam 

melangkah. Dalam hal ini, qalbu berfungsi sebagai 

motor penggerak internal yang menguatkan atau 

melemahkan kemauan seseorang. 

Al-Qur’an menunjukkan bahwa kuat-lemahnya 

kemauan manusia berkaitan erat dengan kondisi qalbu: 

ُ مَرَضًا رَض  فَزَادَهُمُ اللَّا  فِي قلُوُبِهِم ما

“ 

Dalam hati mereka ada penyakit, lalu Allah menambah 

penyakit itu.”(QS. Al-Baqarah [2]: 10) 

Ayat ini mengisyaratkan bahwa penyakit qalbu 

menyebabkan lemahnya komitmen dan kemauan untuk 

berjalan di atas kebenaran. Sebaliknya, qalbu yang 

sehat akan melahirkan kemauan yang kuat, istiqamah, 

dan tahan terhadap godaan serta rintangan. 

Dalam konteks pendidikan, kemauan belajar tidak 

semata-mata bergantung pada metode atau fasilitas, 

tetapi sangat dipengaruhi oleh kondisi qalbu peserta 

didik—apakah ia memiliki kesadaran makna, tujuan 

hidup, dan keikhlasan dalam menuntut ilmu. 

3. Relasi Niat, Kemauan, dan Kesadaran Qalbiyyah 

Niat dan kemauan tidak berdiri sendiri, melainkan 

beroperasi dalam satu sistem kesadaran qalbiyyah. 

Qalbu yang tercerahkan akan: 

1) Melahirkan niat yang lurus 

2) Menguatkan kemauan untuk beramal 

3) Menjaga konsistensi antara tujuan dan tindakan 



78 

 

Sebaliknya, qalbu yang lalai akan melahirkan niat yang 

kabur dan kemauan yang rapuh. Inilah sebabnya 

mengapa Islam menekankan tazkiyatun nafs (penyucian 

jiwa) sebagai prasyarat lahirnya amal dan ilmu yang 

bernilai. 

4. Implikasi terhadap Proses Ilmu dan Pendidikan 

Dalam kerangka fikih pendidikan dan epistemologi 

ilmu, hubungan qalbu dengan niat dan kemauan 

menegaskan bahwa: 

1) Proses pencarian ilmu harus dimulai dari 

pembinaan niat 

2) Kemauan belajar adalah masalah qalbiyyah, 

bukan semata psikologis 

3) Pendidikan Islam harus menyentuh dimensi batin, 

bukan hanya kognisi 

Ilmu yang lahir dari niat yang ikhlas dan kemauan yang 

kuat akan menghasilkan pengetahuan yang membawa 

keberkahan dan kemanfaatan. Sebaliknya, ilmu yang 

lahir dari qalbu yang rusak berpotensi menjadi alat 

dominasi, kesombongan, dan kerusakan sosial. 

3. Penyakit Hati dan Penghalang Ilmu 

Dalam epistemologi Islam, keberhasilan seseorang 

dalam menerima, memahami, dan mengamalkan ilmu 

sangat ditentukan oleh kesehatan qalbu. Qalbu yang 

bersih dan hidup akan menjadi media yang jernih bagi 

turunnya hidayah dan ilham, sedangkan qalbu yang 

sakit atau rusak akan menjadi penghalang utama bagi 

masuknya ilmu yang benar. Oleh karena itu, penyakit 



79 

 

hati (amrāḍ al-qulūb) dipandang sebagai faktor 

epistemologis, bukan sekadar problem moral atau 

spiritual. 

a Hakikat Penyakit Hati 

Penyakit hati adalah kondisi batin yang menyebabkan 

qalbu kehilangan kejernihan, kepekaan terhadap 

kebenaran, dan keterbukaan terhadap hidayah. Al-

Qur’an menyebut penyakit hati sebagai sebab utama 

penyimpangan sikap dan pemahaman: 

ُ مَرَضًافِي  رَض  فَزَادَهُمُ اللَّا  قلُوُبِهِم ما

 

“Dalam hati mereka ada penyakit, lalu Allah menambah 

penyakit itu.”(QS. Al-Baqarah [2]: 10) 

Ayat ini menunjukkan bahwa penyakit hati bukan 

hanya melemahkan iman, tetapi juga menghalangi 

proses pemahaman dan penerimaan kebenaran. Qalbu 

yang sakit cenderung menolak ilmu yang tidak sejalan 

dengan hawa nafsu atau kepentingannya. 

2. Bentuk-Bentuk Penyakit Hati sebagai Penghalang  

    Ilmu 

Beberapa penyakit hati yang secara langsung 

menghambat lahirnya ilmu yang benar antara lain: 

a. Kesombongan (Kibr) 

Kesombongan menjadikan seseorang merasa cukup 

dengan pengetahuannya dan menolak kebenaran dari 



80 

 

pihak lain. Al-Qur’an menegaskan bahwa kesombongan 

menutup qalbu dari kebenaran: 

أصَْرِفُ عَنْ آياَتِيَ الاذِينَ يتَكََبارُونَ فِي الْْرَْضِ بِغيَْرِ الْحَق ِ س ََ 

 

“Aku akan memalingkan dari ayat-ayat-Ku orang-orang 

yang menyombongkan diri di bumi tanpa alasan yang 

benar.”(QS. Al-A‘rāf [7]: 146) 

Dalam dunia pendidikan, kesombongan intelektual 

menghalangi sikap rendah hati ilmiah (intellectual 

humility) yang merupakan syarat utama perkembangan 

ilmu. 

b. Riya’ dan Cinta Popularitas 

 

Riya’ mengubah orientasi ilmu dari ibadah menjadi 

pencitraan. Ilmu yang dicari untuk pujian dan 

pengakuan sosial kehilangan keberkahannya dan sulit 

membawa pencerahan. 

c. Hasad (Iri dan Dengki) 

 

Hasad merusak kejernihan qalbu dan mendorong 

penolakan terhadap kebenaran yang datang dari orang 

lain. Penyakit ini menutup pintu kolaborasi ilmiah dan 

objektivitas akademik. 

d. Hawa Nafsu dan Kepentingan Duniawi 

 

Ketundukan kepada hawa nafsu menyebabkan ilmu 

diperalat untuk membenarkan kepentingan tertentu. Al-

Qur’an mengingatkan: 



81 

 

هَهُ هَوَاهُ   أفََرَأيَْتَ مَنِ اتاخَذَ إلََِٰ

 

“Maka pernahkah kamu melihat orang yang menjadikan 

hawa nafsunya sebagai tuhannya?”(QS. Al-Jātsiyah 

[45]: 23) 

3. Dampak Penyakit Hati terhadap Proses Ilmu 

Penyakit hati berdampak langsung pada proses 

epistemologis, antara lain: 

1) Melemahkan keikhlasan dalam menuntut ilmu 

2) Mengaburkan kemampuan membedakan yang 

benar dan salah 

3) Menutup qalbu dari ilham dan hidayah 

4) Menghasilkan ilmu yang kering dari nilai dan 

hikmah 

Akibatnya, ilmu tidak lagi menjadi cahaya, tetapi dapat 

berubah menjadi alat legitimasi kesalahan dan 

kerusakan sosial. 

4. Penyucian Qalbu sebagai Prasyarat Ilmu 

Islam menempatkan penyucian qalbu (tazkiyatun nafs) 

sebagai syarat utama keberhasilan ilmu. Allah Swt. 

berfirman: 

 قَدْ أفَْلحََ مَن زَكااهَا 

 

“Sungguh beruntung orang yang menyucikan jiwanya.” 

(QS. Asy-Syams [91]: 9) 



82 

 

Dalam kerangka fikih pendidikan, tazkiyah bukan 

sekadar amalan spiritual personal, tetapi strategi 

epistemologis untuk melahirkan ilmu yang benar, 

bermanfaat, dan beradab. 

5. Implikasi Pendidikan 

Pendidikan Islam harus secara sadar: 

1) Menyentuh pembinaan akhlak dan kebersihan 

qalbu 

2) Mengintegrasikan adab sebelum ilmu 

3) Menumbuhkan sikap rendah hati, ikhlas, dan jujur 

dalam belajar 

Dengan demikian, penyembuhan penyakit hati menjadi 

bagian tak terpisahkan dari proses pembelajaran, agar 

ilmu yang lahir benar secara metodologis dan lurus 

secara moral. 

C. Qalbu dalam Perspektif Ulama Klasik 

Pandangan Al-Ghazali tentang Qalbu 

Imam Abū Ḥāmid al-Ghazālī (w. 505 H) menempatkan 

qalbu sebagai pusat utama kehidupan spiritual, moral, 

dan intelektual manusia. Dalam karya-karyanya, 

terutama Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, al-Ghazali 

mengembangkan konsep qalbu yang tidak hanya 

bersifat etis dan sufistik, tetapi juga memiliki implikasi 

epistemologis yang mendalam terhadap lahirnya ilmu 

pengetahuan. 

1. Hakikat Qalbu Menurut Al-Ghazali 



83 

 

Al-Ghazali membedakan qalbu dalam dua pengertian 

utama. Pertama, qalbu dalam makna fisik, yaitu organ 

jantung yang berada di dalam dada. Kedua, qalbu dalam 

makna hakiki, yaitu substansi batiniah yang bersifat 

halus (laṭīfah rabbāniyyah), yang menjadi pusat 

kesadaran, pengetahuan, dan kedekatan manusia 

dengan Allah. 

Menurut al-Ghazali, qalbu hakiki inilah yang menjadi 

objek perintah, larangan, pahala, dan siksa. Ia 

menyatakan bahwa qalbu merupakan tempat: 

1) Iman dan kekufuran 

2) Ilmu dan kebodohan 

3) Keikhlasan dan kemunafikan 

Dengan demikian, qalbu bukan sekadar simbol 

spiritual, melainkan subjek aktif dalam proses 

mengetahui dan beragama. 

2. Qalbu sebagai Alat Mengetahui  

Al-Ghazali menegaskan bahwa qalbu memiliki 

kemampuan untuk mengetahui kebenaran secara 

langsung, terutama dalam perkara-perkara metafisik 

dan spiritual, melalui apa yang ia sebut sebagai kasyf 

(tersingkapnya kebenaran). Dalam pandangannya, akal 

memiliki keterbatasan dalam menjangkau hakikat 

terdalam realitas, sementara qalbu yang disucikan 

mampu menerima cahaya pengetahuan dari Allah. 

Ia menyatakan bahwa ilmu sejati adalah cahaya (nūr) 

yang Allah letakkan di dalam qalbu, bukan sekadar 



84 

 

kumpulan informasi atau hasil penalaran logis. Hal ini 

selaras dengan pernyataannya bahwa: 

“Ilmu bukanlah banyaknya riwayat, tetapi cahaya yang 

Allah letakkan di dalam qalbu.” 

Pernyataan ini menunjukkan bahwa menurut al-

Ghazali, proses epistemologis tertinggi terjadi ketika 

qalbu telah bersih dari penyakit dan siap menerima 

cahaya Ilahi. 

3. Hubungan Qalbu, Akal, dan Wahyu 

Dalam konstruksi pemikirannya, al-Ghazali tidak 

menafikan peran akal, tetapi menempatkannya dalam 

posisi yang melayani qalbu. Akal berfungsi menyusun, 

mengklasifikasi, dan menjelaskan pengetahuan, 

sedangkan qalbu berfungsi menerima kebenaran dan 

menentukan orientasi makna. 

Wahyu, dalam pandangan al-Ghazali, adalah sumber 

kebenaran tertinggi yang membimbing qalbu dan 

mengarahkan kerja akal. Qalbu yang terhubung dengan 

wahyu akan menghasilkan ilmu yang benar, sedangkan 

akal yang bekerja tanpa bimbingan qalbu berpotensi 

melahirkan kesesatan intelektual. 

Dengan demikian, al-Ghazali membangun relasi 

integratif antara wahyu, qalbu, dan akal, yang menjadi 

fondasi epistemologi Islam. 

4. Penyucian Qalbu sebagai Syarat Ilmu 

Al-Ghazali menegaskan bahwa penyucian qalbu 

(tazkiyat al-qalb) merupakan prasyarat utama untuk 



85 

 

memperoleh ilmu yang hakiki. Tanpa penyucian, qalbu 

tertutup oleh hijab nafsu, kesombongan, dan cinta 

dunia, sehingga cahaya ilmu tidak dapat masuk. 

Ia mengibaratkan qalbu seperti cermin: jika cermin itu 

kotor, maka cahaya tidak akan terpantul dengan 

sempurna. Oleh karena itu, adab, akhlak, dan 

mujahadah menjadi bagian tak terpisahkan dari proses 

pencarian ilmu. 

5. Relevansi Pandangan Al-Ghazali dalam Fikih  

    Pendidikan 

Pandangan al-Ghazali tentang qalbu memiliki relevansi 

yang kuat dalam pengembangan fikih pendidikan Islam. 

Ia menegaskan bahwa pendidikan bukan hanya transfer 

ilmu, tetapi proses penyucian qalbu dan pembentukan 

adab. Ilmu yang lahir dari qalbu yang bersih akan 

melahirkan hikmah, sedangkan ilmu yang lahir dari 

qalbu yang lalai berpotensi menjadi sumber kerusakan. 

Dalam konteks pendidikan kontemporer, pemikiran al-

Ghazali menjadi kritik terhadap pendekatan pendidikan 

yang terlalu menekankan aspek kognitif dan 

mengabaikan pembinaan batin. 

2.Ibn Qayyim dan Ibn Taymiyyah 

Dalam tradisi ulama klasik, Ibn Taymiyyah (w. 728 H) 

dan muridnya Ibn Qayyim al-Jawziyyah (w. 751 H) 

memberikan kontribusi penting dalam memahami qalbu 

sebagai pusat iman, ilmu, dan amal. Berbeda dengan 

pendekatan sufistik-filosofis al-Ghazali yang 

menekankan kasyf dan penyucian batin, Ibn Taymiyyah 



86 

 

dan Ibn Qayyim mengembangkan pendekatan normatif-

skriptural yang menekankan keterikatan qalbu dengan 

wahyu dan amal nyata. 

a. Pandangan Ibn Taymiyyah tentang Qalbu 

Ibn Taymiyyah menegaskan bahwa qalbu merupakan 

pusat iman dan pengetahuan, sekaligus sumber gerak 

amal manusia. Dalam pandangannya, iman bukan 

sekadar keyakinan intelektual, tetapi realitas qalbiyyah 

yang meliputi pembenaran hati, ucapan lisan, dan 

perbuatan anggota badan. 

Ia menolak pemisahan antara pengetahuan dan amal, 

karena menurutnya ilmu sejati adalah ilmu yang 

menggerakkan qalbu untuk tunduk kepada kebenaran. 

Qalbu yang sehat akan menerima kebenaran wahyu 

dengan lapang, sedangkan qalbu yang rusak akan 

menolak kebenaran meskipun akal telah memahaminya. 

Ibn Taymiyyah menegaskan bahwa sumber kerusakan 

pemahaman bukan terletak pada keterbatasan dalil, 

tetapi pada penyimpangan qalbu akibat hawa nafsu dan 

kepentingan duniawi. Oleh karena itu, ia sangat 

menekankan pentingnya ikhlas, ittibā‘ (mengikuti 

sunnah), dan tazkiyatun nafs dalam proses pencarian 

ilmu. 

Dalam kerangka epistemologi, Ibn Taymiyyah 

memandang bahwa qalbu yang tunduk kepada wahyu 

akan menghasilkan pemahaman yang lurus, sedangkan 

akal yang bekerja tanpa bimbingan qalbu dan wahyu 

akan mudah tergelincir. 



87 

 

b. Pandangan Ibn Qayyim al-Jawziyyah tentang  

    Qalbu 

Ibn Qayyim memperluas dan memperdalam pemikiran 

gurunya dengan memberikan analisis psikologis-

spiritual yang lebih rinci tentang qalbu. Ia memandang 

qalbu sebagai raja yang mengendalikan seluruh anggota 

badan. Jika qalbu baik, maka baik pula seluruh perilaku 

manusia. 

Menurut Ibn Qayyim, qalbu memiliki tiga kondisi 

utama: 

1) Qalbu yang sehat (qalb salīm) qalbu yang bersih 

dari syirik, keraguan, dan dominasi hawa nafsu. 

2) Qalbu yang sakit  qalbu yang masih hidup, tetapi 

tercemar oleh penyakit seperti riya’, hasad, dan 

cinta dunia. 

3) Qalbu yang mati  qalbu yang tertutup dari 

kebenaran dan tidak lagi peka terhadap hidayah. 

Dalam konteks ilmu, Ibn Qayyim menegaskan bahwa 

ilmu yang bermanfaat adalah ilmu yang menyentuh 

qalbu dan menggerakkan amal. Ilmu yang hanya 

berhenti pada tataran informasi tanpa membentuk 

kesadaran dan akhlak dinilai sebagai ilmu yang tidak 

membawa cahaya. 

Ia juga menekankan bahwa qalbu merupakan tempat 

bersemayamnya mahabbah (cinta), khauf (takut), dan 

rajā’ (harap), yang ketiganya berperan penting dalam 

membentuk motivasi belajar dan ketekunan dalam 

amal. 



88 

 

c. Relasi Qalbu, Ilmu, dan Amal menurut Keduanya 

Baik Ibn Taymiyyah maupun Ibn Qayyim sepakat 

bahwa: 

1) Qalbu adalah pusat iman dan ilmu 

2) Ilmu yang benar harus melahirkan amal 

3) Penyimpangan ilmu bersumber dari kerusakan 

qalbu 

4) Penyucian qalbu merupakan prasyarat 

pemahaman yang lurus 

Mereka menolak epistemologi yang memisahkan antara 

pengetahuan dan nilai, serta mengkritik pendekatan 

rasionalistik murni yang mengabaikan peran qalbu dan 

wahyu. 

d. Relevansi bagi Fikih Pendidikan 

Pandangan Ibn Taymiyyah dan Ibn Qayyim 

memberikan fondasi kuat bagi fikih pendidikan Islam, 

khususnya dalam menegaskan bahwa: 

1) Pendidikan harus menyentuh dimensi iman dan 

amal 

2) Ilmu dinilai dari dampaknya terhadap akhlak dan 

ketaatan 

3) Pembinaan qalbu merupakan inti dari proses 

pendidikan 

Dengan demikian, konsep qalbu dalam pemikiran 

kedua tokoh ini memperkuat gagasan bahwa lahirnya 

ilmu pengetahuan harus didahului oleh kesehatan qalbu 



89 

 

dan ketundukan kepada wahyu, agar ilmu benar-benar 

menjadi cahaya dan rahmat bagi manusia. 

3.Implikasi bagi pendidikan 

Pandangan ulama klasik seperti al-Ghazali, Ibn 

Taymiyyah, dan Ibn Qayyim tentang qalbu memberikan 

implikasi yang sangat mendasar bagi konsep dan 

praktik pendidikan Islam. Qalbu tidak hanya dipahami 

sebagai objek pembinaan moral, tetapi sebagai fondasi 

epistemologis dan pedagogis yang menentukan arah, 

kualitas, dan tujuan pendidikan. 

1. Pendidikan sebagai Proses Pembinaan Qalbu 

Implikasi pertama adalah perubahan paradigma 

pendidikan: dari sekadar transfer pengetahuan menuju 

pembinaan qalbu. Pendidikan Islam harus dimulai 

dengan penyucian qalbu (tazkiyat al-qalb), karena 

qalbu yang bersih menjadi prasyarat bagi masuknya 

ilmu yang benar dan bermanfaat. 

Dalam praktik pendidikan, hal ini menuntut: 

1) Penanaman keikhlasan dan adab sebelum 

penguasaan materi 

2) Pengintegrasian nilai spiritual dalam setiap mata 

pelajaran 

3) Pembiasaan refleksi, muhasabah, dan kesadaran 

niat dalam belajar 

Dengan demikian, keberhasilan pendidikan tidak hanya 

diukur dari capaian kognitif, tetapi dari perubahan 

sikap, orientasi hidup, dan kualitas iman peserta didik. 



90 

 

2. Peneguhan Relasi Ilmu, Iman, dan Amal 

Para ulama klasik menegaskan bahwa ilmu sejati adalah 

ilmu yang menghidupkan iman dan melahirkan amal. 

Implikasi pendidikan dari pandangan ini adalah 

penolakan terhadap dikotomi antara ilmu dan nilai. 

Setiap ilmu baik keagamaan maupun umum harus 

diarahkan pada pembentukan kesadaran moral dan 

tanggung jawab sosial. 

Dalam konteks ini, kurikulum pendidikan Islam perlu: 

1) Mengaitkan materi pelajaran dengan nilai tauhid 

dan akhlak 

2) Menilai keberhasilan belajar dari dampaknya 

terhadap perilaku 

3) Menumbuhkan kesadaran bahwa ilmu adalah 

amanah, bukan alat kesombongan 

3. Peran Guru sebagai Murabbi Qalbiyyah 

Guru dalam perspektif pendidikan qalbiyyah bukan 

sekadar pengajar (mu‘allim), tetapi pendidik jiwa 

(murabbi). Keteladanan guru dalam keikhlasan, adab, 

dan akhlak menjadi media pendidikan qalbu yang 

paling efektif. 

Implikasinya, guru dituntut untuk: 

1) Memiliki integritas spiritual dan moral 

2) Menyadari bahwa pengaruh qalbiyyah lebih kuat 

daripada metode teknis 

3) Mendidik dengan keteladanan, bukan sekadar 

instruksi 



91 

 

Pandangan ini sejalan dengan penegasan Ibn Qayyim 

bahwa qalbu belajar lebih cepat melalui keteladanan 

dibandingkan melalui ceramah semata. 

4. Pembentukan Niat dan Motivasi Belajar 

Dengan menempatkan qalbu sebagai pusat niat dan 

kemauan, pendidikan harus secara sadar membina 

orientasi niat belajar peserta didik. Motivasi belajar 

tidak cukup dibangun melalui insentif eksternal, tetapi 

melalui kesadaran makna dan tujuan hidup. 

Pendidikan yang berbasis qalbu akan: 

1) Mengarahkan belajar sebagai ibadah 

2) Menumbuhkan ketekunan dan kesabaran 

3) Melahirkan daya juang ilmiah yang berkelanjutan 

5. Pencegahan Penyimpangan Ilmu dan Krisis  

    Moral 

Implikasi terakhir adalah fungsi preventif pendidikan 

qalbiyyah dalam mencegah penyalahgunaan ilmu. Ilmu 

yang tidak dibingkai oleh qalbu yang sehat berpotensi 

melahirkan krisis moral, manipulasi pengetahuan, dan 

dehumanisasi. 

Dengan pembinaan qalbu, pendidikan Islam mampu: 

1) Menjaga ilmu tetap berada dalam koridor etika 

2) Mengarahkan kemajuan pengetahuan untuk 

kemaslahatan 

3) Melahirkan manusia berilmu yang rendah hati dan 

bertanggung jawab 



92 

 

BAB V 

FITRAH MANUSIA DAN ARAH DASAR 

PENGETAHUAN 

A.Konsep Fitrah dalam Islam 

Definisi fitrah 

Fitrah secara bahasa berasal dari kata Arab faṭara–

yafturu–fiṭrah ( فطرة–يفطر–فطر ) yang berarti membelah, 

menciptakan dari keadaan awal, atau mencipta 

pertama kali. Dalam konteks ini, fitrah menunjuk pada 

kondisi asal penciptaan manusia sebagaimana 

dikehendaki Allah sejak awal. 

Secara terminologis, fitrah adalah potensi dasar dan 

kesiapan bawaan manusia yang Allah tanamkan sejak 

lahir untuk mengenal kebenaran, menerima tauhid, 

mencintai kebaikan, dan condong kepada nilai-nilai 

ilahiah. Fitrah bukanlah pengetahuan jadi, melainkan 

kecenderungan internal yang siap berkembang melalui 

bimbingan wahyu, pendidikan, dan lingkungan yang 

benar. 

Allah berfirman: 

ِ الاتِي فطََرَ النااسَ عَلَيْهَا   فطِْرَتَ اللَّا

 

“(Tetaplah atas) fitrah Allah yang telah menciptakan 

manusia menurut fitrah itu.”(QS. ar-Rūm [30]: 30) 

Dalam hadis Nabi saw.ditegaskan: 

 كُلُّ مَوْلوُدٍ يوُلَدُ عَلَى الْفِطْرَةِ 

 



93 

 

“Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah…”(HR. 

al-Bukhārī dan Muslim) 

Fitrah dalam Perspektif Keilmuan Islam 

1. Fitrah sebagai potensi tauhid 

Fitrah mengandung kesiapan untuk mengakui 

keesaan Allah dan tunduk kepada-Nya, meskipun 

ekspresinya membutuhkan bimbingan wahyu. 

2. Fitrah sebagai kesiapan menerima ilmu dan 

nilai 

Dalam kerangka epistemologi Islam, fitrah adalah 

lahan batin yang memungkinkan qalbu menerima 

kebenaran sebelum akal mengolahnya secara 

rasional. 

3. Fitrah sebagai orientasi moral dan spiritual 

Fitrah menuntun manusia untuk mencintai 

kebenaran, keadilan, dan kebaikan, serta merasa 

gelisah ketika menyimpang dari nilai ilahiah. 

Fitrah Tauhid dan Fitrah Moral 

1. Fitrah Tauhid 

Fitrah tauhid adalah potensi bawaan manusia untuk 

mengenal, mengakui, dan cenderung kepada keesaan 

Allah (tauhid) sejak awal penciptaannya. Fitrah ini 

merupakan kesiapan batin (qalbiyyah) untuk menerima 

kebenaran ilahiah sebelum dibentuk oleh konstruksi 

akal dan pengalaman empiris. 

Dasar fitrah tauhid ditegaskan dalam Al-Qur’an: 



94 

 

ِ الاتِي فَطَرَ النااسَ عَليَْهَا   فِطْرَتَ اللَّا

 

“(Tetaplah atas) fitrah Allah yang telah menciptakan 

manusia menurut fitrah itu.”(QS. ar-Rūm [30]: 30) 

Serta dalam hadis Nabi: 

 كُلُّ مَوْلوُدٍ يوُلَدُ عَلَى الْفِطْرَةِ 

 

“Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah (tauhid).” 

(HR. al-Bukhārī dan Muslim) 

Dalam perspektif fikih pendidikan, fitrah tauhid 

bukanlah pengetahuan teologis yang siap pakai, 

melainkan orientasi dasar keimanan yang 

membutuhkan proses ta‘līm, tarbiyah, dan tazkiyah 

agar berkembang secara sadar dan kokoh. Ketika fitrah 

tauhid terpelihara, peserta didik memiliki kesadaran 

bahwa belajar, berusaha, dan beramal adalah bagian 

dari penghambaan kepada Allah. 

2. Fitrah Moral 

Fitrah moral adalah potensi bawaan manusia untuk 

membedakan antara kebaikan dan keburukan, mencintai 

nilai-nilai luhur, serta memiliki kecenderungan kepada 

keadilan dan kejujuran. Fitrah ini menjadi dasar 

munculnya tanggung jawab etis dalam kehidupan 

pribadi dan sosial. 

Allah berfirman: 



95 

 

 فأَلَْهَمَهَا فجُُورَهَا وَتقَْوَاهَا 

 

“Maka Allah mengilhamkan kepada jiwa itu jalan 

kefasikan dan ketakwaannya.”(QS. asy-Syams [91]: 8) 

Ayat ini menunjukkan bahwa manusia secara fitri 

memiliki kesadaran moral awal, meskipun arah 

aktualnya sangat dipengaruhi oleh pendidikan dan 

lingkungan. 

Dalam kerangka fikih pendidikan, fitrah moral 

berfungsi sebagai fondasi pembentukan akhlak. 

Pendidikan tidak menciptakan moral dari nol, tetapi 

mengaktifkan, mengarahkan, dan menjaga fitrah moral 

agar tidak tertutupi oleh hawa nafsu, kebiasaan buruk, 

atau sistem nilai yang menyimpang. 

3. Relasi Fitrah Tauhid dan Fitrah Moral 

Fitrah tauhid dan fitrah moral memiliki hubungan yang 

erat dan saling menguatkan. Fitrah tauhid memberi 

orientasi transendental terhadap sumber nilai, 

sedangkan fitrah moral menjadi ekspresi praktis dari 

kesadaran tauhid dalam perilaku nyata. 

Dalam perspektif fikih pendidikan: 

a. Tauhid tanpa moral melahirkan keberagamaan 

simbolik. 

b. Moral tanpa tauhid berpotensi kehilangan arah 

dan standar nilai. 

c. Pendidikan Islam idealnya menumbuhkan 

keduanya secara seimbang. 



96 

 

 

QS. Ar-Rūm: 30 sebagai Dasar Konsep Fitrah 

Allah SWT berfirman: 

تبَْدِيلَ   لََّ  عَلَيْهَا ۚ  النااسَ  فَطَرَ  الاتِي   ِ اللَّا فِطْرَتَ  حَنيِفاً ۚ  ينِ  لِلد ِ وَجْهَكَ  فأَقَِمْ 

كِنا أكَْثرََ النااسِ لََّ يَعْلمَُونَ  ينُ الْقيَ ِمُ وَلََٰ لِكَ الد ِ
ِ ۚ ذََٰ  لِخَلْقِ اللَّا

“Maka hadapkanlah wajahmu kepada agama yang 

lurus; (tetaplah atas) fitrah Allah yang telah 

menciptakan manusia menurut fitrah itu. Tidak ada 

perubahan pada ciptaan Allah. Itulah agama yang lurus, 

tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui.”(QS. Ar-

Rūm [30]: 30) 

1. Konteks Ayat dan Makna Umum 

QS. Ar-Rūm: 30 menegaskan bahwa agama Islam 

sejalan dengan fitrah penciptaan manusia. Ayat ini 

memerintahkan manusia untuk istiqamah pada agama 

yang lurus (dīn ḥanīf), yaitu agama tauhid yang sesuai 

dengan struktur batin dan kecenderungan asli manusia. 

Kata fitrah dalam ayat ini menunjukkan bahwa Islam 

bukanlah sistem nilai yang dipaksakan dari luar, 

melainkan jawaban atas kebutuhan terdalam manusia. 

Oleh karena itu, penyimpangan dari ajaran tauhid 

hakikatnya adalah penyimpangan dari fitrah itu sendiri. 

2. Fitrah sebagai Dasar Tauhid 

Frasa “fitrata Allāh allatī faṭara an-nāsa ‘alayhā” 

menunjukkan bahwa Allah menciptakan manusia 

dengan orientasi tauhid. Para mufassir seperti Ibn Katsir 



97 

 

dan al-Qurṭubi menjelaskan bahwa fitrah dalam ayat ini 

bermakna Islam atau tauhid, yakni kesiapan alami 

manusia untuk mengenal dan menyembah Allah. 

Dengan demikian, QS. Ar-Rūm: 30 menjadi dasar 

bahwa: 

a. Tauhid bukan hasil rekayasa sosial atau 

konstruksi budaya, 

b. Melainkan potensi bawaan manusia sejak lahir, 

c. Yang kemudian dapat terjaga atau menyimpang 

tergantung pendidikan dan lingkungan. 

3. “Tidak Ada Perubahan pada Ciptaan Allah”:  

     Makna Edukatif 

Ungkapan “lā tabdīla li-khalqillāh” tidak berarti fitrah 

tidak bisa tertutupi atau rusak secara fungsional, 

melainkan tidak bisa dihapus secara esensial. Dalam 

perspektif pendidikan Islam: 

1) Fitrah dapat tertutup, terdistorsi, atau dilemahkan, 

2) Namun tidak pernah hilang sepenuhnya, 

3) Sehingga pendidikan memiliki tugas 

mengembalikan (restoratif), bukan menciptakan 

dari nol. 

Konsep ini memberikan optimisme pedagogis bahwa 

setiap peserta didik selalu memiliki peluang untuk 

kembali kepada kebenaran. 

4. Implikasi QS. Ar-Rūm: 30 bagi Fikih Pendidikan 

Berdasarkan QS. Ar-Rūm: 30, fikih pendidikan Islam 

berpijak pada prinsip-prinsip berikut: 



98 

 

a. Pendidikan bersifat fitrah-oriented 

Proses pendidikan harus selaras dengan 

kecenderungan alami manusia kepada tauhid dan 

kebaikan. 

b. Peran pendidik sebagai penjaga fitrah 

Guru bukan pencipta nilai, melainkan 

pembimbing yang menjaga dan mengarahkan 

fitrah peserta didik. 

c. Keseimbangan antara wahyu, akal, dan qalbu 

Fitrah menjadi titik temu antara wahyu sebagai 

petunjuk, akal sebagai alat analisis, dan qalbu 

sebagai pusat kesadaran. 

d. Penolakan terhadap pendidikan yang mematikan 

fitrah 

Sistem pendidikan yang mengabaikan dimensi 

spiritual dan moral berpotensi menjauhkan 

manusia dari jati dirinya. 

B. Relasi Qalbu dan Fitrah 

Fitrah sebagai kecenderungan kebenaran 

Fitrah pada hakikatnya adalah kecenderungan batin 

manusia untuk menerima dan mencintai kebenaran. 

Kebenaran yang dimaksud bukan sekadar kebenaran 

logis-rasional, melainkan kebenaran hakiki yang selaras 

dengan kehendak Allah, nilai tauhid, dan tuntunan 

moral. 

Dalam perspektif Islam, manusia tidak diciptakan 

dalam keadaan netral terhadap kebenaran. Sejak awal 

penciptaannya, manusia telah dibekali orientasi internal 

menuju al-ḥaqq, sebagaimana ditegaskan dalam QS. 

Ar-Rūm: 30. Oleh karena itu, ketika manusia bertemu 



99 

 

dengan kebenaran, jiwanya cenderung menerimanya; 

sebaliknya, ketika berhadapan dengan kebatilan, 

qalbunya merasa gelisah. 

1. Dasar Teologis 

Allah SWT berfirman: 

ِ الاتِي فَطَرَ النااسَ عَليَْهَا   فِطْرَتَ اللَّا

 

“Fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut 

fitrah itu.”(QS. Ar-Rūm [30]: 30) 

Ayat ini menunjukkan bahwa fitrah merupakan 

ketetapan ilahiah yang mengarahkan manusia pada 

agama yang lurus dan kebenaran universal. Kebenaran 

dalam Islam bukan sesuatu yang asing bagi manusia, 

tetapi sesuatu yang resonansinya telah ada dalam diri. 

2. Fitrah, Qalbu, dan Penerimaan Kebenaran 

Fitrah bersemayam dalam qalbu, bukan semata dalam 

akal. Akal berfungsi menalar dan membuktikan, 

sedangkan fitrah berfungsi mengenali dan 

membenarkan. Karena itu, dalam epistemologi Islam: 

a. Fitrah adalah pintu awal penerimaan kebenaran, 

b. Qalbu menjadi ruang kesadaran nilai, 

c. Akal berperan sebagai penguat argumentatif. 

Inilah sebabnya mengapa kebenaran wahyu sering kali 

diterima lebih dahulu secara batin, kemudian dipahami 

secara rasional. 



100 

 

3. Fitrah dan Kemampuan Membedakan Hak dan  

    Batil 

Allah berfirman: 

 فأَلَْهَمَهَا فجُُورَهَا وَتقَْوَاهَا 

 

“Allah mengilhamkan kepada jiwa itu jalan kefasikan 

dan ketakwaannya.”.(QS. Asy-Syams [91]: 8) 

Ayat ini menegaskan bahwa manusia memiliki intuisi 

moral dan kebenaran yang bersifat fitri. Meskipun 

belum berbentuk hukum atau konsep yang sistematis, 

fitrah memberi sinyal batin tentang benar dan salah. 

Namun, kecenderungan ini dapat: 

a. Menguat melalui pendidikan yang benar, 

b. Melemah akibat dosa, hawa nafsu, dan 

lingkungan yang menyimpang, 

c. Tertutup tetapi tidak pernah hilang sepenuhnya. 

4. Implikasi dalam Fikih Pendidikan 

Memahami fitrah sebagai kecenderungan kebenaran 

membawa beberapa implikasi penting: 

a. Belajar bukan proses pemaksaan kebenaran 

Pendidikan Islam bertugas menyingkap dan 

mengaktifkan kebenaran yang telah ada secara 

potensial dalam diri peserta didik. 

b. Kesalahan belajar bukan hilangnya fitrah 

Kesalahan lebih sering disebabkan oleh 



101 

 

tertutupnya fitrah, bukan ketiadaan kemampuan 

menerima kebenaran. 

c. Peran guru sebagai musyrif al-fitrah 

Guru berfungsi sebagai penjaga dan penuntun 

fitrah agar tetap sensitif terhadap kebenaran. 

d. Pendidikan sebagai proses tazkiyah 

Membersihkan qalbu menjadi syarat agar fitrah 

kembali responsif terhadap kebenaran. 

Penguatan dan Distorsi Fitrah 

Fitrah sebagai kecenderungan kebenaran, tauhid, dan 

moral tidak berkembang secara otomatis. Ia dapat 

dikuatkan (taqwiyah al-fitrah) atau justru terdistorsi 

(inḥirāf al-fitrah) bergantung pada kualitas pendidikan, 

lingkungan, dan orientasi hidup manusia. Oleh karena 

itu, fitrah bersifat potensial dan dinamis, bukan statis. 

1. Penguatan Fitrah 

Penguatan fitrah adalah proses menjaga, 

mengaktifkan, dan menumbuhkan kecenderungan asli 

manusia menuju kebenaran dan kebaikan sehingga 

fitrah berfungsi secara optimal. 

Faktor-Faktor Penguat Fitrah 

a. Wahyu dan bimbingan agama 

Al-Qur’an dan Sunnah berfungsi sebagai 

penuntun yang menyelaraskan fitrah dengan 

kebenaran objektif. 

b. Pendidikan berbasis qalbu 

Pendidikan yang menekankan niat, keikhlasan, 



102 

 

adab, dan kesadaran spiritual membantu fitrah 

tetap hidup dan sensitif. 

c. Keteladanan pendidik dan lingkungan saleh 

Lingkungan yang baik menguatkan fitrah melalui 

pembiasaan nilai dan akhlak. 

d. Tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) 

Ibadah, dzikir, muhasabah, dan taubat berfungsi 

membersihkan penghalang fitrah. 

e. Keseimbangan akal dan fitrah 

Akal yang diarahkan wahyu memperkuat fitrah, 

bukan mendominasinya. 

Dampak Penguatan Fitrah: 

a. Meningkatnya kepekaan terhadap kebenaran, 

b. Konsistensi antara iman, ilmu, dan amal, 

c. Terbentuknya karakter belajar yang jujur, 

bertanggung jawab, dan bernilai ibadah. 

2. Distorsi Fitrah 

Distorsi fitrah adalah kondisi ketika kecenderungan asli 

manusia terhadap kebenaran menjadi lemah, tertutup, 

atau menyimpang akibat pengaruh internal maupun 

eksternal. Distorsi ini tidak menghapus fitrah, tetapi 

mengganggu fungsinya. 

Faktor-Faktor Distorsi Fitrah 

a. Lingkungan dan pola asuh yang menyimpang 

Hadis Nabi saw.menegaskan peran lingkungan 

dalam membelokkan fitrah. 

b. Dominasi hawa nafsu dan syahwat 

Nafsu yang tidak terkendali menutupi suara fitrah. 



103 

 

c. Pendidikan yang sekuler dan reduksionistik 

Sistem pendidikan yang meminggirkan nilai 

spiritual dan moral melemahkan fitrah. 

d. Dosa dan kelalaian spiritual 

Dosa berulang menimbulkan raān (karat hati) 

yang menutupi fitrah. 

Allah SWT berfirman: 

ا كَانُوا يَكْسِبُونَ   كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَىَٰ قلُوُبِهِم ما

 

“Sekali-kali tidak! Bahkan apa yang mereka kerjakan 

telah menutupi hati mereka.”(QS. al-Muṭaffifīn [83]: 

14) 

Dampak Distorsi Fitrah: 

a. Ketumpulan nurani, 

b. Relativisme kebenaran, 

c. Hilangnya orientasi belajar sebagai ibadah, 

d. Munculnya sikap fatalistik atau pragmatis dalam 

pendidikan. 

3. Perspektif Fikih Pendidikan 

Dalam fikih pendidikan, penguatan dan distorsi fitrah 

memiliki implikasi normatif: 

a. Pendidikan bersifat restoratif, bukan manipulatif 

Tugas pendidikan adalah mengembalikan fungsi 

fitrah, bukan membentuk manusia bertentangan 

dengan hakikatnya. 

b. Dosa pedagogis. Sistem pendidikan yang merusak 

fitrah (menormalisasi kebohongan, ketidakadilan, 



104 

 

dan kekerasan simbolik) termasuk pelanggaran 

etis. 

c. Guru sebagai penjaga amanah fitrah.Siswa bukan 

objek netral, melainkan amanah fitrah yang harus 

dijaga. 

Peran Lingkungan dan Pendidikan terhadap 

Fitrah 

Fitrah merupakan potensi bawaan manusia yang 

berorientasi pada tauhid, kebenaran, dan moral. Namun, 

fitrah tidak berkembang dalam ruang hampa. 

Lingkungan dan pendidikan menjadi faktor penentu 

apakah fitrah tersebut terpelihara dan menguat atau 

justru terdistorsi dan melemah. Oleh karena itu, Islam 

memandang lingkungan dan pendidikan sebagai 

amanah besar dalam menjaga fitrah manusia. 

1. Lingkungan sebagai Faktor Penentu Arah Fitrah 

Lingkungan adalah ruang pertama dan paling kuat yang 

memengaruhi aktualisasi fitrah, terutama pada fase 

awal kehidupan. 

Nabi Muhammad saw.bersabda: 

سَانهِِ  رَانهِِ أوَْ يمَُج ِ دَانهِِ أوَْ ينَُص ِ ِ  كُلُّ مَوْلوُدٍ يوُلَدُ عَلَى الْفِطْرَةِ فأَبََوَاهُ يهَُو 

 

“Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah, maka 

kedua orang tuanyalah yang menjadikannya Yahudi, 

Nasrani, atau Majusi.”(HR. al-Bukhārī dan Muslim) 

Hadis ini menegaskan bahwa: 



105 

 

a. Fitrah bersifat universal dan sama pada setiap 

manusia, 

b. Lingkungan keluarga menjadi faktor pertama 

yang mengarahkan fitrah, 

c. Penyimpangan bukan berasal dari fitrah itu 

sendiri, melainkan dari proses sosial. 

Bentuk Pengaruh Lingkungan 

1. Keluarga: pola asuh, keteladanan, bahasa nilai, 

dan iklim spiritual rumah. 

2. Masyarakat: norma sosial, budaya, dan praktik 

keagamaan. 

3. Lingkungan digital: media, algoritma, dan arus 

informasi yang membentuk persepsi nilai. 

Lingkungan yang sehat akan mengafirmasi fitrah, 

sedangkan lingkungan yang rusak akan menormalisasi 

penyimpangan. 

2. Pendidikan sebagai Proses Penguatan dan  

    Pemulihan Fitrah 

Pendidikan dalam Islam tidak dipahami sebagai proses 

mengisi pikiran semata, tetapi sebagai proses penjagaan 

dan penguatan fitrah (ḥifẓ al-fitrah). 

Fungsi Pendidikan terhadap Fitrah 

a. Ta‘līm (transfer ilmu).Memberi pemahaman 

rasional agar fitrah tidak tersesat. 

b. Tarbiyah (penumbuhan potensi).Mengembangkan 

fitrah secara bertahap dan proporsional. 



106 

 

c. Ta’dīb (pembentukan adab).Menjaga agar fitrah 

terwujud dalam perilaku beradab. 

d. Tazkiyah (penyucian jiwa).Membersihkan 

penghalang fitrah seperti dosa dan hawa nafsu. 

Pendidikan yang benar tidak melawan fitrah, tetapi 

berjalan searah dengannya. 

3. Distorsi Fitrah akibat Lingkungan dan  

     Pendidikan yang Keliru 

Lingkungan dan pendidikan juga dapat menjadi sumber 

distorsi fitrah apabila: 

a. Nilai tauhid dan moral disubordinasikan, 

b. Akal dipertuhankan dan qalbu dimarginalkan, 

c. Keberhasilan diukur hanya secara material dan 

pragmatis. 

Akibatnya: 

a. Siswa kehilangan orientasi makna belajar, 

b. Kebenaran menjadi relatif, 

c. Ilmu terpisah dari nilai dan tanggung jawab 

moral. 

Dalam perspektif fikih pendidikan, kondisi ini termasuk 

penyimpangan tujuan pendidikan (inḥirāf maqāṣid at-

ta‘līm). 

4. Implikasi Normatif bagi Fikih Pendidikan 

a. Lingkungan adalah bagian dari kurikulum 

tersembunyi,Setiap kebiasaan, sistem, dan 

interaksi mendidik atau merusak fitrah. 



107 

 

b. Guru sebagai penjaga fitrah (ḥāris al-fitrah).Guru 

tidak hanya mengajar materi, tetapi menjaga 

sensitivitas batin peserta didik. 

c. Pendidikan sebagai proses pemulihan.Terutama 

bagi peserta didik yang fitrahnya telah terdistorsi 

oleh lingkungan. 

C. Fitrah dalam Pendidikan Islam 

Pendidikan sebagai penjaga fitrah 

Dalam perspektif Islam, pendidikan bukanlah proses 

menciptakan hakikat baru pada diri manusia, melainkan 

proses menjaga, menumbuhkan, dan memulihkan fitrah 

yang telah Allah tanamkan sejak awal penciptaan. 

Fitrah sebagai kecenderungan tauhid, kebenaran, dan 

moral memerlukan penjagaan (ḥifẓ al-fitrah) agar tidak 

tertutup atau terdistorsi oleh lingkungan, hawa nafsu, 

dan sistem nilai yang menyimpang. 

Landasan konseptual ini berakar kuat pada firman Allah 

Swt: 

ِ الاتِي فَطَرَ النااسَ عَليَْهَا   فِطْرَتَ اللَّا

 

“Fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut 

fitrah itu.”(QS. Ar-Rūm [30]: 30) 

Ayat ini menegaskan bahwa tugas manusia termasuk 

institusi pendidikan adalah istiqamah menjaga 

keselarasan dengan fitrah, bukan mengubahnya. 

1. Makna Penjagaan Fitrah dalam Pendidikan 



108 

 

Menjaga fitrah berarti: 

a. Melindungi orientasi tauhid dari penyimpangan, 

b. Menjaga sensitivitas qalbu terhadap kebenaran, 

c. Mengarahkan potensi akal agar tidak 

mendominasi dan meminggirkan fitrah, 

d. Menumbuhkan akhlak sebagai ekspresi fitrah 

moral. 

Dengan demikian, pendidikan berfungsi sebagai 

penyangga normatif agar fitrah tetap hidup dan 

produktif. 

2. Pendidikan sebagai Proses Ta‘līm, Tarbiyah,  

    Ta’dīb, dan Tazkiyah 

Dalam kerangka fikih pendidikan, penjagaan fitrah 

diwujudkan melalui empat pilar utama: 

a. Ta‘līm (pengajaran ilmu).Ilmu berfungsi 

menerangi fitrah agar tidak tersesat oleh 

kebodohan dan keraguan. 

b. Tarbiyah (penumbuhan bertahap).Fitrah 

dikembangkan sesuai tahap perkembangan peserta 

didik, bukan dipaksa secara instan. 

c. Ta’dīb (pembentukan adab).Adab menjaga agar 

ilmu dan potensi fitrah tidak disalahgunakan. 

d. Tazkiyah (penyucian jiwa),Membersihkan qalbu 

dari penyakit yang menutupi fitrah, seperti riya’, 

sombong, dan cinta dunia berlebihan. 

Keempat proses ini menjadikan pendidikan sebagai 

penjaga keseimbangan antara iman, ilmu, dan amal. 



109 

 

3. Peran Guru sebagai Penjaga Fitrah 

Guru dalam Islam tidak hanya berperan sebagai 

penyampai materi, tetapi sebagai ḥāris al-fitrah 

(penjaga fitrah). Peran ini meliputi: 

a. Menjadi teladan nilai dan adab, 

b. Menciptakan iklim belajar yang memuliakan 

qalbu, 

c. Menghindarkan pendidikan dari kekerasan 

simbolik dan verbal, 

d. Mengarahkan peserta didik agar belajar sebagai 

ibadah. 

Guru yang gagal menjaga fitrah berpotensi menciptakan 

peserta didik yang cerdas secara intelektual, tetapi 

kering secara spiritual dan moral. 

4. Pendidikan sebagai Pemulih Fitrah 

Dalam realitas sosial, banyak peserta didik datang 

dengan fitrah yang telah tertutup oleh pengalaman 

negatif, lingkungan rusak, atau sistem nilai pragmatis. 

Oleh karena itu, pendidikan Islam juga berfungsi 

sebagai proses restoratif: 

a. Menghidupkan kembali kesadaran tauhid, 

b. Menumbuhkan kepercayaan diri dan makna 

belajar, 

c. Mengembalikan hubungan harmonis antara qalbu, 

akal, dan amal. 

Kesalahan pendidikan yang merusak fitrah 



110 

 

Dalam perspektif Islam, pendidikan seharusnya 

berfungsi sebagai penjaga dan penguat fitrah. Namun, 

ketika orientasi, metode, dan sistem pendidikan 

menyimpang dari tujuan fitri manusia, pendidikan 

justru dapat menjadi faktor perusak fitrah. Kerusakan 

ini tidak menghapus fitrah secara esensial, tetapi 

menutupi, melemahkan, dan mendistorsinya, sehingga 

manusia kehilangan kepekaan terhadap kebenaran, 

tauhid, dan nilai moral. 

1. Mengabaikan Dimensi Spiritual dan Qalbu 

Kesalahan mendasar pendidikan modern adalah reduksi 

manusia menjadi makhluk kognitif dan ekonomis. 

Pendidikan yang hanya menekankan aspek intelektual, 

keterampilan teknis, dan capaian material: 

a. Meminggirkan qalbu sebagai pusat kesadaran 

nilai, 

b. Melemahkan sensitivitas fitrah terhadap 

kebenaran, 

c. Menjadikan ilmu netral secara moral. 

Akibatnya, peserta didik cerdas secara intelektual, 

tetapi rapuh secara spiritual. 

2. Memisahkan Ilmu dari Nilai dan Akhlak 

Pendidikan yang memisahkan ilmu dari adab dan 

tanggung jawab moral: 

a. Menghasilkan kecerdasan tanpa kebijaksanaan, 

b. Membenarkan segala cara demi prestasi, 

c. Menormalisasi kecurangan akademik. 



111 

 

Dalam perspektif fikih pendidikan, ilmu tanpa adab 

adalah penyimpangan tujuan pendidikan (inḥirāf al-

maqāṣid). 

3. Pendidikan Berbasis Pemaksaan dan Kekerasan 

Metode pendidikan yang otoriter, menghina, atau 

menakut-nakuti: 

a. Melukai qalbu peserta didik, 

b. Menumbuhkan ketakutan, bukan kesadaran, 

c. Membuat fitrah tertutup oleh trauma. 

Pendidikan semacam ini tidak melahirkan ketaatan 

yang sadar, tetapi kepatuhan semu. 

4. Dominasi Akal Instrumental dan Empirisme 

Ketika akal dijadikan satu-satunya sumber kebenaran 

dan pengalaman empiris dipertuhankan: 

a. Fitrah dan wahyu dianggap subjektif, 

b. Kebenaran direduksi menjadi yang terukur, 

c. Nilai transenden kehilangan legitimasi. 

Ini menyebabkan krisis makna belajar dan relativisme 

moral. 

5. Standarisasi Berlebihan dan Penyeragaman  

    Manusia 

Sistem pendidikan yang memaksakan standar seragam: 

a. Mengabaikan perbedaan fitrah individu, 

b. Mematikan potensi unik peserta didik, 



112 

 

c. Mengukur keberhasilan hanya dengan angka. 

Padahal fitrah berkembang secara bertahap dan 

beragam. 

6. Orientasi Pendidikan yang Pragmatis dan  

    Materialistik 

Ketika tujuan pendidikan semata-mata untuk: 

a. Pekerjaan, 

b. Status sosial, 

c. Keuntungan ekonomi, 

maka belajar kehilangan makna ibadah. Fitrah tauhid 

melemah karena orientasi hidup terlepas dari Allah. 

7. Keteladanan Pendidik yang Rusak 

Ketika pendidik: 

a. Tidak jujur, 

b. Tidak adil, 

c. Tidak beradab, 

maka pendidikan mengalami kontradiksi nilai. 

Keteladanan negatif adalah bentuk perusakan fitrah 

yang paling cepat dan halus. 

8. Mengabaikan Proses Tazkiyah 

Pendidikan yang tidak memberi ruang: 

a. Muhasabah, 

b. Taubat, 



113 

 

c. Penyucian niat, akan membiarkan penyakit hati 

menumpuk dan menutupi fitrah, sebagaimana 

firman Allah: 

    ⧫  ⧫◆  ◼⧫  

❑➔➔    ❑  

⧫❑⧫      

14. sekali-kali tidak (demikian), sebenarnya apa 

yang selalu mereka usahakan itu menutupi hati 

mereka.(QS. al-Muṭaffifīn [83]: 14) 

Dampak Kerusakan Fitrah dalam Pendidikan 

a. Hilangnya kejujuran akademik, 

b. Lemahnya etos belajar bernilai ibadah, 

c. Krisis identitas dan makna hidup, 

d. Lahirnya generasi cerdas tetapi tidak beradab. 

Relevansi Konsep Fitrah bagi Pembentukan 

Karakter 

Pembentukan karakter dalam pendidikan Islam tidak 

dapat dilepaskan dari konsep fitrah. Karakter bukanlah 

hasil rekayasa sosial semata, melainkan aktualisasi dari 

potensi fitri manusia yang telah diarahkan kepada 

tauhid, kebenaran, dan kebaikan. Oleh karena itu, 

pendidikan karakter yang efektif adalah pendidikan 

yang selaras dengan fitrah, bukan yang bertentangan 

dengannya. 

1. Fitrah sebagai Fondasi Karakter 

Fitrah mengandung kecenderungan dasar kepada: 



114 

 

a. Kejujuran, 

b. Keadilan, 

c. Tanggung jawab, 

d. Kasih sayang, 

e. Penghambaan kepada Allah. 

Nilai-nilai karakter tersebut bukan ditanamkan dari luar 

secara artifisial, tetapi dibangkitkan dari dalam diri 

peserta didik. Pendidikan karakter yang mengabaikan 

fitrah berisiko melahirkan kepatuhan lahiriah tanpa 

kesadaran batin. 

2. Qalbu sebagai Pusat Pembentukan Karakter 

Dalam perspektif Islam, karakter berakar pada qalbu, 

bukan sekadar pada perilaku yang terlatih. Nabi 

saw.bersabda: 

 ألَََّ وَإِنا فِي الْجَسَدِ مُضْغَةً إِذاَ صَلَحَتْ صَلحََ الْجَسَدُ كُلُّهُ 

 

“Ketahuilah, dalam tubuh ada segumpal daging; jika ia 

baik, maka baiklah seluruh tubuh.”(HR. al-Bukhārī dan 

Muslim) 

Pendidikan berbasis fitrah menempatkan pembinaan 

qalbu niat, keikhlasan, dan kesadaran sebagai inti 

pembentukan karakter. 

3. Karakter sebagai Ekspresi Fitrah Tauhid dan  

    Moral 

Karakter mulia adalah manifestasi konkret dari: 



115 

 

a. Fitrah tauhid, yang melahirkan sikap amanah, 

ikhlas, dan tanggung jawab kepada Allah; 

b. Fitrah moral, yang melahirkan kejujuran, empati, 

dan keadilan dalam relasi sosial. 

Dengan demikian, karakter tidak bersifat relatif, tetapi 

memiliki landasan transendental. 

4. Penguatan dan Distorsi Fitrah dalam  

    Pembentukan Karakter 

a. Fitrah yang terjaga → karakter kuat, konsisten, 

dan autentik. 

b. Fitrah yang terdistorsi → karakter rapuh, 

situasional, dan manipulatif. 

Pendidikan yang hanya menekankan aturan dan 

hukuman cenderung menghasilkan karakter semu. 

Sebaliknya, pendidikan yang menjaga fitrah melahirkan 

kesadaran internal untuk berbuat baik, bahkan tanpa 

pengawasan. 

5. Implikasi bagi Pendidikan Karakter  

     Kontemporer 

Konsep fitrah memberi koreksi penting terhadap 

pendidikan karakter modern: 

a. Karakter tidak cukup dibangun melalui habituasi 

perilaku. 

b. Diperlukan pembinaan makna, niat, dan orientasi 

tauhid. 

c. Keteladanan pendidik menjadi kunci utama. 



116 

 

d. Tazkiyah al-nafs harus menjadi bagian dari 

kurikulum karakter. 

 

BAB VI 

AKAL SEBAGAI ALAT PENGOLAH DAN 

PENENTU TANGGAPAN 

A.Kedudukan Akal dalam Islam 

Pengertian Akal 

Secara bahasa, akal berasal dari kata Arab ‘aqala–

ya‘qilu–‘aql ( عقل–يعقل–عقل ) yang bermakna mengikat, 

menahan, atau mengendalikan. Makna ini menunjukkan 

bahwa akal berfungsi sebagai pengendali manusia dari 

kesalahan, kebodohan, dan perilaku menyimpang. 

Secara terminologis, akal adalah potensi intelektual 

manusia yang dianugerahkan Allah untuk memahami, 

menalar, menganalisis, dan menarik kesimpulan, 

sehingga manusia mampu membedakan yang benar dan 

salah pada ranah rasional serta mengelola realitas 

kehidupan secara sadar. 

Dalam perspektif Islam, akal bukan sumber kebenaran 

mutlak, tetapi alat untuk memahami dan meneguhkan 

kebenaran yang datang dari wahyu dan direspon oleh 

fitrah. 

Akal dalam Al-Qur’an 

Al-Qur’an menempatkan akal sebagai anugerah penting 

yang membedakan manusia dari makhluk lain. Namun, 

Al-Qur’an tidak membahas akal sebagai entitas filosofis 



117 

 

abstrak, melainkan sebagai fungsi aktif berpikir, 

merenung, dan mengambil pelajaran yang harus 

diarahkan pada pengenalan kebenaran dan 

penghambaan kepada Allah. 

1. Akal sebagai Aktivitas, bukan Sekadar Substansi 

Menariknya, Al-Qur’an tidak menggunakan kata “al-

‘aql” dalam bentuk kata benda, tetapi dalam bentuk 

kata kerja, seperti: 

a. ya‘qilūn (يعقلون)  mereka berpikir, 

b. ta‘qilūn ( تعقلون)   kalian berpikir. 

Hal ini menunjukkan bahwa akal dalam Al-Qur’an 

dipahami sebagai proses aktif menggunakan 

kemampuan berpikir, bukan sekadar kapasitas statis. 

Contoh ayat: 

 أفََلََّ تعَْقِلوُنَ 

 

“Tidakkah kalian menggunakan akal?”(QS. al-Baqarah 

[2]: 44) 

 

2. Akal sebagai Sarana Memahami Tanda-tanda  

    Allah 

Al-Qur’an mengarahkan akal untuk merenungi: 

a. Ayat-ayat kauniyah (alam semesta), 

b. Ayat-ayat qauliyah (wahyu). 

Allah berfirman: 



118 

 

لِكَ لََياَتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلوُنَ 
 إِنا فِي ذََٰ

 

“Sesungguhnya pada yang demikian itu terdapat tanda-

tanda bagi kaum yang berpikir.”(QS. ar-Rūm [30]: 24) 

Akal berfungsi membaca tanda, bukan menciptakan 

kebenaran sendiri. 

3. Akal sebagai Alat Mengambil Pelajaran dan  

     Hikmah 

Al-Qur’an mengaitkan akal dengan kemampuan: 

a. Mengambil pelajaran (i‘tibār), 

b. Memahami hikmah, 

c. Membedakan akibat baik dan buruk. 

ُ لَكُمُ الَْيَاتِ لَعلَاكُمْ تعَْقِلوُنَ  لِكَ يبُيَ ِنُ اللَّا
 كَذََٰ

 

“Demikianlah Allah menjelaskan ayat-ayat-Nya agar 

kamu berpikir.”(QS. al-Baqarah [2]: 242) 

 

4. Kritik Al-Qur’an terhadap Akal yang Tidak  

     Digunakan 

Al-Qur’an mengecam keras manusia yang tidak 

menggunakan akalnya: 

 لَهُمْ قلُوُب  لََّ يفَْقَهُونَ بِهَا 

 

“Mereka mempunyai hati, tetapi tidak digunakan untuk 

memahami.”(QS. al-A‘rāf [7]: 179) 



119 

 

Ayat ini menegaskan bahwa akal dapat lumpuh 

fungsinya jika terpisah dari qalbu dan kesadaran 

spiritual. 

5. Akal dan Batasannya dalam Al-Qur’an 

Al-Qur’an menghargai akal, tetapi juga memberi batas: 

a. Akal tidak mampu menjangkau perkara gaib 

secara mandiri, 

b. Akal harus tunduk pada wahyu, 

c. Akal bisa tersesat jika dikendalikan hawa nafsu. 

نَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًَّ   وَمَا أوُتِيتمُ م ِ

 

“Kalian tidak diberi ilmu melainkan sedikit.”(QS. al-

Isrā’ [17]: 85) 

6. Implikasi Akal dalam Pendidikan Islam 

Berdasarkan Al-Qur’an, pendidikan Islam: 

a. Wajib mengaktifkan akal (anti-dogmatis), 

b. Mengarahkan akal pada tauhid dan makna, 

c. Menjaga keseimbangan akal dengan qalbu dan 

fitrah, 

d. Menolak absolutisasi rasio. 

 

Akal dan Tanggung Jawab Manusia 

Akal merupakan anugerah utama yang menjadikan 

manusia makhluk bermoral dan bertanggung jawab. 

Dalam Islam, tanggung jawab manusia baik sebagai 



120 

 

hamba Allah maupun sebagai khalifah di bumiberpijak 

pada keberfungsian akal yang diarahkan oleh wahyu 

dan dijaga oleh fitrah. Tanpa akal, manusia tidak 

dibebani kewajiban syariat (taklīf). 

1. Akal sebagai Dasar Taklīf (Pembebanan Hukum) 

Dalam fikih Islam, akal menjadi syarat utama taklīf. 

Seseorang baru dikenai kewajiban hukum ketika ia: 

a. Berakal (‘āqil), 

b. Baligh, 

c. Mampu memahami perintah dan larangan. 

Rasulullah saw.bersabda: 

 رُفعَِ الْقلََمُ عَنْ ثلَََّثةٍَ… عَنِ الْمَجْنوُنِ حَتاى يَعْقِلَ 

 

“Pena (pencatatan dosa dan pahala) diangkat dari tiga 

golongan… dari orang gila sampai ia berakal.”(HR. 

Abū Dāwud) 

Hadis ini menegaskan bahwa tanggung jawab syariat 

melekat pada fungsi akal, bukan sekadar pada 

keberadaan biologis manusia. 

2. Akal sebagai Alat Memahami Amanah 

Allah Swt. berfirman 

  ⧫⧫  ⬧⧫⧫ 

◼⧫  ◆❑◆  

◆  ⧫◆ 

✓⧫⬧    ⬧☺⧫⬧ 

◆    

◼◆❑◆       



121 

 

72. Sesungguhnya Kami telah mengemukakan 

amanat[1233] kepada langit, bumi dan gunung-gunung, 

Maka semuanya enggan untuk memikul amanat itu dan 

mereka khawatir akan mengkhianatinya, dan dipikullah 

amanat itu oleh manusia. (QS. al-Aḥzāb [33]: 72) 

Amanah tersebut hanya dapat dipikul oleh manusia 

karena ia memiliki akal. Akal memungkinkan manusia: 

a. Memahami konsekuensi perbuatan, 

b. Membedakan hak dan batil, 

c. Menyadari pertanggungjawaban di hadapan Allah. 

3. Akal dan Pertanggungjawaban Moral 

Al-Qur’an menegaskan bahwa manusia akan dimintai 

pertanggungjawaban atas penggunaan akalnya: 

 وَقاَلوُا لَوْ كُناا نَسْمَعُ أوَْ نَعْقِلُ مَا كُناا فِي أصَْحَابِ الساعِيرِ 

 

“Sekiranya dahulu kami mendengar atau menggunakan 

akal, niscaya kami tidak termasuk penghuni neraka.” 

(QS. al-Mulk [67]: 10) 

Ayat ini menunjukkan bahwa kelalaian menggunakan 

akal merupakan bentuk kesalahan moral, bukan sekadar 

keterbatasan intelektual. 

4. Batasan Akal dalam Tanggung Jawab 

Meskipun akal menjadi dasar tanggung jawab, Islam 

juga memberi batas: 

a. Akal tidak berdiri sendiri tanpa wahyu, 

b. Akal bisa keliru jika dikuasai hawa nafsu, 



122 

 

c. Akal harus dibimbing qalbu yang bersih. 

Karena itu, tanggung jawab manusia tidak hanya diukur 

dari kecerdasan, tetapi dari ketaatan akal kepada 

kebenaran ilahiah. 

5. Implikasi bagi Fikih Pendidikan 

Konsep akal dan tanggung jawab manusia melahirkan 

implikasi penting dalam pendidikan Islam: 

a. Pendidikan adalah proses menyiapkan manusia 

bertanggung jawab. Bukan sekadar cerdas, tetapi 

sadar akan konsekuensi moral dan spiritual. 

b. Pengembangan akal harus disertai pembinaan niat 

dan adab.Agar kecerdasan tidak melahirkan 

kesombongan atau manipulasi. 

c. Kesalahan pendidikan adalah melahirkan 

kecerdasan tanpa tanggung jawab.Ini bertentangan 

dengan tujuan taklīf dan amanah kekhalifahan. 

B. Fungsi Akal dalam Proses Ilmu 

Akal sebagai alat analisis 

Dalam Islam, akal berfungsi sebagai alat analisis yang 

memungkinkan manusia memahami realitas, 

menimbang informasi, dan menarik kesimpulan secara 

rasional. Fungsi analitis akal ini merupakan bagian dari 

amanah Allah kepada manusia agar mampu menjalani 

kehidupan secara sadar, bertanggung jawab, dan 

bermakna. Namun, akal tidak diposisikan sebagai 

sumber kebenaran mutlak, melainkan instrumen untuk 



123 

 

menganalisis dan meneguhkan kebenaran yang 

dibimbing oleh wahyu dan disaring oleh fitrah. 

1. Hakikat Analisis Akal 

Akal sebagai alat analisis bekerja melalui kemampuan: 

a. Mengamati dan mengidentifikasi fakta, 

b. Menghubungkan sebab dan akibat, 

c. Membandingkan, mengklasifikasi, dan 

mensintesis informasi, 

d. Menarik kesimpulan logis dan argumentatif. 

Al-Qur’an mendorong penggunaan akal dalam proses 

analitis ini melalui perintah berpikir (tafakkur), 

merenung (tadabbur), dan mengambil pelajaran 

(i‘tibār). 

2. Akal Analitis dalam Al-Qur’an 

Allah Swt/ berfirman: 

لِكَ لََياَتٍ لِقَوْمٍ يتَفََكارُونَ   إِنا فِي ذََٰ

 

“Sesungguhnya pada yang demikian itu terdapat tanda-

tanda bagi kaum yang berpikir.”(QS. ar-Rūm [30]: 21) 

Ayat ini menunjukkan bahwa akal digunakan untuk 

menganalisis tanda-tanda (āyāt), bukan sekadar 

menerima informasi secara pasif. 

3. Akal sebagai Alat, bukan Tujuan 

Dalam epistemologi Islam: 



124 

 

a. Akal adalah wasilah (alat), bukan ghāyah 

(tujuan), 

b. Kebenaran hakiki bersumber dari Allah, 

c. Akal bertugas mengolah, menguji, dan 

memahamkan kebenaran tersebut. 

Ketika akal dijadikan tujuan atau sumber kebenaran 

absolut, ia berpotensi menyingkirkan wahyu dan 

menutup fitrah. 

4. Hubungan Akal Analitis dengan Qalbu dan  

    Fitrah 

Akal yang sehat bekerja dalam koordinasi integratif: 

a. Fitrah memberi kecenderungan awal terhadap 

kebenaran, 

b. Qalbu memberi kesadaran nilai dan keikhlasan, 

c. Akal menganalisis dan memformulasikan 

kebenaran secara sistematis. 

Tanpa bimbingan qalbu dan fitrah, analisis akal bisa 

tajam secara logis tetapi tumpul secara moral. 

5. Implikasi bagi Fikih Pendidikan 

Pemahaman akal sebagai alat analisis melahirkan 

implikasi berikut: 

a. Pendidikan harus melatih daya analisis kritis 

Bukan hafalan semata, tetapi kemampuan berpikir 

reflektif. 



125 

 

b. Analisis harus dibingkai nilai.Agar kecerdasan 

analitis tidak melahirkan manipulasi atau 

relativisme. 

c. Kesalahan pendidikan adalah mempertuhankan 

analisis.Tanpa orientasi tauhid dan akhlak. 

d. Guru berperan mengarahkan analisis pada makna 

dan tanggung jawab.Bukan sekadar pada hasil 

kognitif. 

Akal sebagai penyusun strategi 

Dalam Islam, akal tidak hanya berfungsi untuk 

menganalisis realitas, tetapi juga sebagai penyusun 

strategi dalam merencanakan tindakan, mengambil 

keputusan, dan mengelola kehidupan secara 

bertanggung jawab. Fungsi strategis akal ini merupakan 

bagian dari amanah kekhalifahan manusia, yaitu 

mengelola diri, masyarakat, dan alam sesuai dengan 

petunjuk Allah. 

1. Hakikat Strategi dalam Perspektif Akal 

Strategi adalah kemampuan akal untuk: 

a. Menentukan tujuan yang jelas, 

b. Menyusun langkah-langkah terencana, 

c. Mempertimbangkan peluang dan risiko, 

d. Mengatur prioritas dan waktu, 

e. Mengantisipasi dampak jangka pendek dan 

panjang. 

Dalam Islam, strategi bukan sekadar kecerdikan teknis, 

tetapi ikhtiar rasional yang dibingkai niat lurus dan nilai 

tauhid. 



126 

 

2. Landasan Qur’ani Akal Strategis 

Al-Qur’an mendorong manusia untuk berpikir ke depan 

dan merencanakan: 

ا قَدامَتْ لِغَدٍ   وَلْتنَظُرْ نفَْس  ما

 

“Hendaklah setiap jiwa memperhatikan apa yang telah 

diperbuatnya untuk hari esok.”(QS. al-Ḥasyr [59]: 18) 

Ayat ini menunjukkan bahwa perencanaan dan strategi 

merupakan bagian dari kesadaran iman, bukan sikap 

duniawi semata. 

3. Akal Strategis dalam Sunnah 

Rasulullah saw.memberi teladan penggunaan akal 

strategis, seperti: 

a. Perencanaan hijrah, 

b. Pengaturan saf dalam peperangan, 

c. Strategi dakwah bertahap. 

Semua strategi tersebut disusun dengan perhitungan 

matang, namun tetap disandarkan pada tawakal kepada 

Allah. 

4. Integrasi Akal Strategis dengan Qalbu dan Fitrah 

Akal sebagai penyusun strategi harus berjalan dalam 

keseimbangan: 

a. Qalbu meluruskan niat dan tujuan, 

b. Fitrah memastikan strategi tidak menyimpang dari 

kebenaran dan moral, 



127 

 

c. Akal menyusun langkah teknis dan taktis. 

Tanpa qalbu dan fitrah, strategi bisa efektif tetapi tidak 

bermoral; tanpa akal, niat baik menjadi tidak terwujud. 

5. Implikasi bagi Fikih Pendidikan 

Pemahaman akal sebagai penyusun strategi memiliki 

implikasi penting: 

a. Pendidikan harus melatih perencanaan sadar 

(planned learning).Siswa diajak menyusun tujuan 

belajar dan strategi mencapainya. 

b. Strategi belajar sebagai bagian dari ibadah. 

Belajar direncanakan dengan niat lillāh dan 

tanggung jawab. 

c. Guru sebagai pembimbing strategi hidup. 

Tidak hanya mengajarkan materi, tetapi cara 

merencanakan masa depan yang bermakna. 

d. Penolakan terhadap fatalisme pendidikan.Strategi 

adalah wujud ikhtiar yang diperintahkan syariat. 

Batas akal dalam menentukan kebenaran 

Akal merupakan anugerah penting dalam Islam dan 

berperan besar dalam memahami realitas. Namun, 

Islam tidak menempatkan akal sebagai penentu 

kebenaran mutlak. Akal memiliki batas-batas 

epistemologis yang harus disadari agar tidak terjerumus 

pada kesombongan intelektual dan penyimpangan 

makna kebenaran. 

1. Akal Bersifat Terbatas dan Relatif 



128 

 

Al-Qur’an menegaskan keterbatasan pengetahuan 

manusia: 

نَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًَّ   وَمَا أوُتِيتمُ م ِ

 

“Kalian tidak diberi ilmu melainkan sedikit.”(QS. al-

Isrā’ [17]: 85) 

Akal manusia bekerja dalam ruang pengalaman, bahasa, 

dan konteks sosial tertentu, sehingga kesimpulannya 

bersifat nisbi dan mungkin keliru. 

2. Akal Tidak Mampu Menjangkau Perkara Gaib 

Kebenaran tentang: 

a. Zat Allah, 

b. Takdir secara hakiki, 

c. Akhirat, 

d. Hikmah ilahi yang tersembunyi,tidak dapat 

ditentukan oleh akal semata. Dalam hal ini, wahyu 

menjadi sumber kebenaran primer, sementara akal 

berfungsi memahami dan menjelaskannya. 

3. Akal Rentan Dipengaruhi Hawa Nafsu 

Al-Qur’an mengingatkan: 

هَهُ هَوَاهُ   أفََرَأيَْتَ مَنِ اتاخَذَ إلََِٰ

 

“Pernahkah kamu melihat orang yang menjadikan hawa 

nafsunya sebagai tuhannya?”(QS. al-Jāthiyah [45]: 23) 

Akal yang dikendalikan hawa nafsu dapat 

membenarkan kesalahan dan menolak kebenaran. 



129 

 

4. Akal Memerlukan Bimbingan Qalbu dan Fitrah 

Tanpa qalbu yang bersih dan fitrah yang terjaga: 

a. Akal bisa cerdas tetapi tidak bijaksana, 

b. Analisis menjadi kering dari nilai, 

c. Kebenaran direduksi menjadi yang 

menguntungkan. 

Karena itu, akal harus bekerja dalam koordinasi 

integratif dengan qalbu dan fitrah. 

5. Akal dan Wahyu: Relasi Komplementer 

Dalam Islam: 

a. Wahyu adalah sumber kebenaran absolut, 

b. Akal adalah alat memahami, menalar, dan 

mengimplementasikan kebenaran wahyu. 

Ketika terjadi ketegangan antara akal dan wahyu, yang 

dikoreksi adalah pemahaman akal, bukan wahyu. 

6. Implikasi bagi Fikih Pendidikan 

Pemahaman batas akal membawa implikasi penting: 

a. Pendidikan harus menanamkan kerendahan hati 

intelektual, 

b. Menghindari absolutisasi rasio dalam kurikulum, 

c. Menyeimbangkan logika dengan adab dan 

spiritualitas, 

d. Menjadikan wahyu sebagai orientasi nilai 

kebenaran. 



130 

 

C.  Kritik terhadap Rasionalisme Pendidikan 

Akal sebagai Satu-satunya Sumber Ilmu (Tinjauan 

Kritis) 

Pandangan yang menempatkan akal sebagai satu-

satunya sumber ilmu merupakan ciri utama 

rasionalisme dan positivisme modern. Dalam 

pandangan ini, kebenaran dianggap sah apabila dapat 

dibuktikan oleh rasio dan pengalaman empiris. Islam 

mengakui peran penting akal, namun menolak 

absolutisasi akal sebagai sumber ilmu tunggal. 

1. Akar Pemikiran Absolutisasi Akal 

Pandangan ini lahir dari: 

a. Reaksi terhadap dogmatisme gereja Barat, 

b. Dominasi sains empiris, 

c. Keinginan membebaskan ilmu dari otoritas 

wahyu. 

Akibatnya, sumber ilmu dibatasi pada rasio dan 

observasi, sementara wahyu, intuisi, dan fitrah 

dianggap subjektif. 

 

2. Kritik Epistemologi Islam terhadap Absolutisasi  

    Akal 

Dalam epistemologi Islam, sumber ilmu bersifat plural 

dan hierarkis, meliputi: 

a. Wahyu sebagai sumber kebenaran absolut, 

b. Akal sebagai alat penalaran, 



131 

 

c. Pengalaman inderawi sebagai data empiris, 

d. Fitrah dan qalbu sebagai reseptor nilai dan makna. 

Menjadikan akal sebagai satu-satunya sumber ilmu 

berarti: 

a. Mengingkari keterbatasan akal, 

b. Menafikan perkara gaib, 

c. Mereduksi ilmu pada yang terukur semata. 

3. Dampak Negatif dalam Dunia Pendidikan 

Absolutisasi akal melahirkan: 

a. Pendidikan kognitif-sentris.Keberhasilan diukur 

dari logika dan skor akademik semata. 

b. Keringnya dimensi moral dan spiritual.Ilmu 

menjadi netral nilai, bahkan bebas nilai. 

c. Krisis makna belajar.Ilmu dipisahkan dari tujuan 

penghambaan kepada Allah. 

d. Lahirnya manusia cerdas tetapi rapuh secara etis 

4. Posisi Akal yang Proporsional dalam Islam 

Islam menempatkan akal: 

a. Bukan sebagai sumber kebenaran mutlak, 

b. Melainkan sebagai instrumen memahami 

kebenaran. 

Akal bekerja: 

a. Menafsirkan wahyu, 

b. Mengelola realitas, 

c. Menyusun hukum (ijtihad), 



132 

 

d. Tanpa melampaui batas ilahiah. 

5. Implikasi bagi Fikih Pendidikan 

Dalam kerangka fikih pendidikan: 

a. Ilmu tidak hanya diuji secara rasional, tetapi juga 

secara moral dan teologis, 

b. Kurikulum harus mengintegrasikan akal, qalbu, 

dan fitrah, 

c. Guru berperan sebagai pendidik adab, bukan 

sekadar pengajar kognisi, 

d. Proses belajar diarahkan pada ma‘rifatullah, 

bukan sekadar penguasaan konsep. 

Dampak Epistemologis dan Pedagogis 

Pandangan yang menempatkan akal sebagai satu-

satunya sumber ilmu membawa konsekuensi serius, 

baik pada tataran epistemologi (hakikat dan sumber 

pengetahuan) maupun pedagogi (praktik pendidikan 

dan pembelajaran). Dampak ini tidak hanya bersifat 

teoritis, tetapi juga membentuk orientasi, metode, dan 

tujuan pendidikan. 

1.Dampak Epistemologis 

a. Reduksi Sumber Ilmu.Ilmu dibatasi pada yang 

rasional dan empiris, sementara wahyu, fitrah, dan 

intuisi spiritual dikeluarkan dari wilayah 

pengetahuan yang sah. 

b. Relativisme Kebenaran.Karena akal manusia 

bersifat terbatas dan kontekstual, kebenaran 



133 

 

menjadi berubah-ubah sesuai sudut pandang dan 

kepentingan, tanpa standar absolut. 

c. Dikotomi Ilmu dan Nilai.Ilmu dianggap netral dan 

bebas nilai, sehingga kebenaran ilmiah terpisah 

dari kebenaran moral dan teologis. 

d. Penafian Dimensi Gaib.Realitas metafisik tidak 

diakui sebagai objek ilmu, padahal dalam Islam ia 

merupakan bagian penting dari struktur keimanan. 

e. Krisis Makna Ilmu.Ilmu kehilangan orientasi 

transenden dan tujuan penghambaan kepada 

Allah, bergeser menjadi alat kekuasaan, ekonomi, 

atau prestise. 

2.Dampak Pedagogis 

a. Dominasi Pendekatan Kognitif.Pendidikan 

terfokus pada hafalan, logika, dan keterampilan 

teknis, sementara pembinaan iman dan akhlak 

terpinggirkan. 

b. Pengabaian Peran Qalbu dan Fitrah.Siswa 

diperlakukan sebagai “mesin berpikir”, bukan 

makhluk spiritual dan bermoral. 

c. Krisis Karakter Siswa.Lahir generasi cerdas 

secara intelektual, tetapi lemah dalam kejujuran, 

tanggung jawab, dan empati sosial. 

d. Peran Guru Tereduksi.Guru berfungsi sebagai 

penyampai informasi, bukan murabbi dan teladan 

nilai. 

e. Belajar Kehilangan Dimensi Ibadah.Aktivitas 

belajar tidak lagi dimaknai sebagai amal saleh, 

tetapi sekadar tuntutan akademik. 

3.Sintesis Kritis dalam Perspektif Fikih Pendidikan 



134 

 

Fikih pendidikan Islam menegaskan bahwa: 

a. Akal harus difungsikan secara optimal, 

b. Tetapi dibingkai oleh wahyu, 

c. Diterangi oleh qalbu, 

d. Dan diarahkan oleh fitrah. 

Pendidikan yang sehat adalah pendidikan yang 

mengintegrasikan rasionalitas, spiritualitas, dan 

moralitas secara seimbang. 

Tawaran Fikih Pendidikan 

Fikih pendidikan hadir sebagai pendekatan normatif 

yang menata kembali orientasi, proses, dan tujuan 

pendidikan Islam agar sejalan dengan hakikat manusia 

sebagai makhluk berakal, berhati, dan berfitrah, serta 

terikat oleh wahyu. Tawaran ini tidak menolak akal, 

tetapi menempatkannya secara proporsional dalam 

kerangka penghambaan kepada Allah. 

1. Rekonstruksi Epistemologi Pendidikan Islam 

Fikih pendidikan menawarkan epistemologi integratif, 

dengan susunan sumber ilmu sebagai berikut: 

a. Wahyu sebagai sumber kebenaran absolut dan 

orientasi nilai, 

b. Fitrah sebagai kecenderungan dasar kepada tauhid 

dan kebaikan, 

c. Qalbu sebagai pusat kesadaran, niat, dan 

penerimaan makna, 

d. Akal sebagai alat analisis, sintesis, dan strategi. 



135 

 

Struktur ini menegaskan bahwa akal bekerja dalam 

bimbingan wahyu dan fitrah, bukan berdiri sendiri. 

2. Reorientasi Tujuan Pendidikan 

Tujuan pendidikan tidak semata mencetak manusia 

cerdas, tetapi: 

a. Hamba Allah yang berilmu dan beradab, 

b. Khalifah yang bertanggung jawab, 

c. Pribadi berkarakter tauhid dan akhlak mulia. 

Ilmu diarahkan untuk mendekatkan diri kepada Allah 

dan memperbaiki kehidupan manusia. 

3. Desain Kurikulum Berbasis Fitrah 

Fikih pendidikan menawarkan kurikulum yang: 

a. Menghargai potensi fitrah siswa  

b. Menyelaraskan kognisi, afeksi, dan spiritualitas, 

c. Mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu umum, 

d. Menjadikan akhlak sebagai indikator keberhasilan 

belajar. 

4. Metodologi Pembelajaran Beradab 

Pendekatan pembelajaran diarahkan pada: 

a. Dialog reflektif, 

b. Keteladanan guru, 

c. Pembiasaan nilai, 

d. Tadabbur dan kontemplasi, 

e. Ijtihad pedagogis yang kontekstual. 



136 

 

Guru diposisikan sebagai murabbi, bukan sekadar 

instruktur akademik. 

5. Evaluasi Pendidikan Holistik 

Keberhasilan pendidikan diukur melalui: 

a. Pemahaman ilmu, 

b. Perubahan sikap dan karakter, 

c. Konsistensi ibadah dan etika, 

d. Tanggung jawab sosial. 

Evaluasi tidak hanya berbasis angka, tetapi juga 

indikator moral dan spiritual. 

6. Peneguhan Etos Ikhtiar dan Tawakal 

Fikih pendidikan menolak fatalisme dan rasionalisme 

ekstrem. Peserta didik dididik untuk: 

a. Berikhtiar secara maksimal dengan akal, 

b. Menyusun strategi hidup, 

c. Bertawakal kepada Allah atas hasil. 

 

 

 

 

 

 



137 

 

 

 

 

BAB VII 

INTEGRASI QALBU, FITRAH, DAN AKAL 

DALAM LAHIRNYA ILMU PENGETAHUAN 

 
 

A. Model Epistemologi Qalbiyyah dalam Fikih  

     Pendidikan 

Urutan: qalbu → fitrah → akal 

1. Qalbu sebagai Pintu Awal Penerimaan Ilmu 

Dalam perspektif Al-Qur’an dan fikih pendidikan, 

qalbu bukan sekadar pusat emosi, tetapi alat epistemik 

pertama manusia. 

a. Al-Qur’an menegaskan bahwa memahami kebenaran 

berawal dari qalbu, bukan dari akal semata: 
  ⬧    ☺➔⬧ 

  ⬧◆  ☺➔⬧ 

❑➔→     

   

46.  Karena Sesungguhnya bukanlah mata itu yang buta, 

tetapi yang buta, ialah hati yang di dalam dada.(QS. Al-

Hajj: 46) 

b. Qalbu berfungsi sebagai: 

1) tempat iman dan niat, 

2) wadah ilham dan hidayah, 

3) pusat kesadaran moral dan spiritual. 



138 

 

Dalam konteks pendidikan, ilmu pertama kali 

“diterima” oleh qalbu dalam bentuk rasa benar, 

kecenderungan kepada kebenaran, dan ketenangan 

batin (ṭuma’nīnah). 

Tanpa qalbu yang hidup, ilmu hanya menjadi data, 

bukan petunjuk. 

2. Fitrah sebagai Arah dan Kecenderungan Dasar  

    Ilmu 

Setelah qalbu tersentuh kebenaran, fitrah berperan 

sebagai kompas bawaan yang mengarahkan manusia 

kepada tauhid dan nilai-nilai kebenaran. 

a. Rasulullah  saw. bersabda: 

“Setiap anak dilahirkan di atas fitrah…” 

(HR.Bukhari dan Muslim) 

b. Fitrah berfungsi: 

1) menyeleksi mana ilmu yang selaras dengan nilai 

ilahiah, 

2) membentuk kecenderungan mencintai kebenaran dan 

keadilan, 

3) menjadi dasar etis dalam belajar dan berpikir. 

Dalam fikih pendidikan, fitrah bukan pasif, melainkan 

aktif merespons ilham qalbu, lalu mendorong akal 

untuk bekerja dalam koridor nilai. 

Fitrah menjadikan ilmu bernilai ibadah, bukan sekadar 

pengetahuan. 

3. Akal sebagai Pengolah, Bukan Penentu Mutlak  

    Kebenaran 



139 

 

Akal menempati posisi penting, tetapi bukan yang 

pertama dan bukan yang absolut. 

Akal berfungsi: 

1) Menganalisis, 

2) Menyusun konsep, 

3) Menarik kesimpulan, 

4) Merumuskan strategi dan metodologi. 

Namun, akal: 

1) Tidak menciptakan kebenaran, 

2) Tidak menentukan nilai baik–buruk secara mandiri, 

3) Harus dibimbing oleh qalbu yang bersih dan fitrah 

yang lurus. 

Inilah kritik utama terhadap pendidikan modern yang 

membalik urutan menjadi: akal → data → nilai, 

sehingga melahirkan krisis makna, etika, dan tujuan 

belajar. 

4. Sintesis Fikih Pendidikan 

Urutan qalbu → fitrah → akal melahirkan paradigma 

pendidikan Islam yang: 

a. menempatkan iman dan niat sebagai fondasi 

belajar, 

b. menjaga kesucian fitrah siswa, 

c. mengoptimalkan akal tanpa menuhankannya, 

d. menghindari sekularisasi ilmu. 

Rumusan Prinsip: 



140 

 

Ilmu lahir dari qalbu yang tercerahkan, diarahkan 

oleh fitrah yang lurus, dan diolah oleh akal yang 

bertanggung jawab. 

 

Ilmu sebagai Proses Holistik 

Dalam perspektif fikih pendidikan Islam, ilmu tidak 

dipahami sebagai produk intelektual semata, melainkan 

sebagai proses holistik yang melibatkan keseluruhan 

potensi kemanusiaan: qalbu, fitrah, dan akal. Ilmu lahir, 

tumbuh, dan berbuah melalui keterpaduan dimensi 

spiritual, moral, dan rasional dalam diri manusia. 

Ilmu tidak datang secara tiba-tiba dalam bentuk konsep 

atau teori, tetapi melalui proses bertahap dan 

terintegrasi, dimulai dari kesadaran batin, 

kecenderungan nilai, hingga pengolahan rasional. 

Qalbu: Kesadaran Awal dan Penerimaan Makna 

Qalbu merupakan ruang pertama penerimaan ilmu. 

Pada tahap ini, ilmu hadir bukan sebagai data, tetapi 

sebagai makna. Qalbu menangkap kebenaran melalui 

iman, keikhlasan, dan keterbukaan batin. Oleh karena 

itu, kebersihan qalbu menjadi syarat utama keberkahan 

ilmu. 

Dalam konteks pendidikan, proses belajar yang tidak 

menyentuh qalbu hanya melahirkan penguasaan 

informasi tanpa transformasi diri. Ilmu yang tidak 

melewati qalbu mudah kehilangan arah dan nilai. 

Fitrah: Orientasi Nilai dan Arah Ilmu 



141 

 

Setelah qalbu menerima makna, fitrah berperan sebagai 

penjaga arah. Fitrah memastikan bahwa ilmu yang 

dipelajari selaras dengan nilai tauhid, kemanusiaan, dan 

keadilan. Pada tahap ini, ilmu mulai membentuk sikap, 

kecenderungan, dan komitmen etis. 

Fitrah menjadikan ilmu tidak netral secara moral. Setiap 

proses belajar selalu mengandung arah—apakah 

mendekatkan manusia kepada kebenaran atau justru 

menjauhkannya. Pendidikan yang mengabaikan fitrah 

berisiko melahirkan kecerdasan yang terlepas dari 

nurani. 

Akal: Pengolahan Rasional dan Formulasi Ilmu 

Akal bekerja setelah qalbu dan fitrah berfungsi. Peran 

akal adalah mengolah, menalar, mengklasifikasi, dan 

merumuskan ilmu secara sistematis. Akal menjadikan 

ilmu dapat diajarkan, diuji, dan dikembangkan. 

Namun, dalam kerangka holistik, akal bukan penentu 

terakhir kebenaran, melainkan alat yang bertanggung 

jawab di bawah bimbingan qalbu dan fitrah. Akal yang 

terlepas dari keduanya berpotensi melahirkan ilmu yang 

kering makna dan bermasalah secara etis. 

Implikasi: Pendidikan sebagai Proses 

Penyempurnaan Manusia 

Memahami ilmu sebagai proses holistik membawa 

implikasi penting bagi fikih pendidikan: 



142 

 

a. Tujuan pendidikan bukan sekadar kecerdasan 

intelektual, tetapi kesempurnaan manusia (insān 

kāmil). 

b. Keberhasilan belajar diukur dari perubahan sikap, 

kesadaran, dan amal, bukan hanya capaian 

kognitif. 

c. Kurikulum dan metode harus menyentuh dimensi 

spiritual, moral, dan rasional secara seimbang. 

Rumusan Konseptual 

Ilmu adalah proses penyadaran qalbu, penguatan fitrah, 

dan pengolahan akal yang terintegrasi untuk melahirkan 

pengetahuan yang bermakna, bernilai, dan bertanggung 

jawab. 

B. Proses Lahirnya Ilmu dalam Diri Manusia 

Dari Kemauan hingga Usaha 

Dalam perspektif fikih pendidikan Islam, lahirnya ilmu 

dalam diri manusia tidak terjadi secara mekanis atau 

instan, melainkan melalui proses batin dan lahir yang 

berkesinambungan, dimulai dari kemauan (irādah) 

dan diwujudkan dalam usaha (ikhtiar). Proses ini 

menegaskan bahwa ilmu bukan sekadar hasil 

kecerdasan akal, tetapi buah dari keterlibatan total 

manusia sebagai makhluk berkehendak dan 

bertanggung jawab. 

Kemauan merupakan gerak awal qalbu. Ia lahir dari 

kesadaran batin, niat yang tulus, serta dorongan fitrah 

untuk mencari kebenaran. Dalam konteks ini, kemauan 

tidak identik dengan keinginan spontan, melainkan 



143 

 

keputusan sadar yang berorientasi nilai. Oleh karena 

itu, kualitas kemauan sangat ditentukan oleh kebersihan 

qalbu dan kelurusan fitrah. 

Ketika kemauan telah terbentuk, ia mendorong manusia 

untuk melakukan usaha nyata. Usaha merupakan 

manifestasi lahir dari niat batin, sekaligus bukti 

kesungguhan dalam menempuh jalan ilmu. Islam 

memandang usaha sebagai bagian tak terpisahkan dari 

proses memperoleh ilmu. Tidak ada ilmu tanpa usaha, 

sebagaimana tidak ada usaha yang bernilai tanpa niat 

yang benar. 

Pada tahap inilah akal mulai bekerja secara aktif: 

mengatur strategi belajar, memilih metode, mengelola 

waktu, serta menghadapi kesulitan intelektual. Akal 

berfungsi sebagai penggerak teknis dari kemauan yang 

telah ditetapkan qalbu dan diarahkan oleh fitrah. 

Dengan demikian, usaha belajar bukan aktivitas netral, 

melainkan amal sadar yang bernilai ibadah. 

Fikih pendidikan menolak pandangan fatalistik yang 

memisahkan antara takdir dan usaha dalam proses 

belajar. Kemauan untuk belajar dan kesungguhan dalam 

berusaha justru merupakan bagian dari ketetapan 

syariat. Ilmu dianugerahkan Allah melalui jalan usaha, 

bukan menggantikan usaha. Karena itu, kegagalan 

belajar tidak selalu menunjukkan keterbatasan 

intelektual, tetapi sering kali mencerminkan lemahnya 

kemauan atau tidak konsistennya usaha. 

Dengan memahami proses dari kemauan hingga usaha, 

pendidikan Islam diarahkan untuk membangun 

motivasi batin, menumbuhkan tanggung jawab 



144 

 

personal, dan melatih kedisiplinan belajar. Proses inilah 

yang menjadikan ilmu bukan hanya diketahui, tetapi 

mengakar dalam diri dan membentuk kepribadian. 

Ilmu lahir dari kemauan yang jujur di dalam qalbu, 

diarahkan oleh fitrah yang lurus, dan diwujudkan 

melalui usaha rasional yang berkesinambungan. 

Dari Kesadaran Batin hingga Tindakan 

Dalam fikih pendidikan Islam, ilmu tidak berhenti pada 

wilayah kesadaran atau pemahaman internal, tetapi 

menuntut aktualisasi dalam bentuk tindakan nyata. Oleh 

karena itu, proses lahirnya ilmu dalam diri manusia 

dipahami sebagai perjalanan dari kesadaran batin (inner 

awareness) menuju tindakan sadar (conscious action). 

Ilmu yang tidak melahirkan tindakan belum mencapai 

kesempurnaan fungsinya. 

Kesadaran batin berakar pada qalbu yang hidup. Pada 

tahap ini, seseorang tidak sekadar mengetahui sesuatu, 

tetapi menyadari maknanya, merasakan urgensinya, dan 

mengaitkannya dengan tanggung jawab diri di hadapan 

Allah. Kesadaran semacam ini melahirkan rasa terikat 

secara moral dan spiritual terhadap ilmu yang diterima. 

Kesadaran batin kemudian diperkuat oleh fitrah yang 

berfungsi sebagai penentu arah. Fitrah menuntun 

kesadaran agar tidak berhenti pada pengakuan internal, 

tetapi bergerak menuju konsistensi perilaku. Di sinilah 

ilmu mulai membentuk sikap (attitude), kecenderungan 

bertindak, dan komitmen etis. Tanpa keterlibatan fitrah, 

kesadaran batin mudah berubah menjadi wacana tanpa 

implikasi praktis. 



145 

 

Tahap selanjutnya adalah peran akal dalam 

menerjemahkan kesadaran menjadi tindakan. Akal 

mengolah nilai dan pemahaman menjadi keputusan, 

strategi, dan langkah konkret. Akal memastikan bahwa 

tindakan yang diambil bersifat rasional, proporsional, 

dan sesuai konteks, tanpa melepaskan orientasi nilai 

yang telah ditetapkan oleh qalbu dan fitrah. 

Dalam kerangka fikih pendidikan, tindakan merupakan 

indikator kematangan ilmu. Ilmu yang benar akan 

tercermin dalam amal yang benar, meskipun dalam 

bentuk sederhana. Oleh karena itu, pendidikan Islam 

tidak hanya menilai keberhasilan belajar dari aspek 

kognitif, tetapi juga dari perubahan perilaku, 

kedisiplinan, dan tanggung jawab sosial. 

Pemahaman ini sekaligus menjadi kritik terhadap 

praktik pendidikan yang berhenti pada transfer 

pengetahuan. Ketika kesadaran batin tidak diarahkan 

menuju tindakan, ilmu kehilangan daya 

transformasinya. Sebaliknya, ketika tindakan lahir dari 

kesadaran batin yang benar, ilmu menjadi kekuatan 

pembentuk karakter dan peradaban. 

Rumusan Prinsip 

Ilmu mencapai kesempurnaannya ketika kesadaran 

batin yang lahir di qalbu diterjemahkan oleh akal, 

diarahkan oleh fitrah, dan diwujudkan dalam 

tindakan nyata. 

Peran Ikhtiar dan Doa 



146 

 

Dalam fikih pendidikan Islam, proses lahirnya ilmu 

tidak dapat dilepaskan dari ikhtiar dan doa. Keduanya 

merupakan dua dimensi yang saling melengkapi: ikhtiar 

merepresentasikan tanggung jawab manusia sebagai 

subjek belajar, sementara doa menegaskan 

ketergantungan manusia kepada Allah sebagai sumber 

ilmu dan pemberi hasil. Memisahkan keduanya akan 

melahirkan penyimpangan epistemologis dan 

pedagogis. 

Ikhtiar adalah bentuk usaha sadar yang dilakukan 

manusia berdasarkan kemauan, kesadaran batin, dan 

kemampuan akal. Dalam konteks pendidikan, ikhtiar 

mencakup kesungguhan belajar, disiplin waktu, 

pemilihan metode, ketekunan menghadapi kesulitan, 

serta konsistensi dalam amal ilmiah. Ikhtiar 

menegaskan bahwa ilmu tidak diperoleh secara pasif, 

tetapi melalui proses yang menuntut kerja keras dan 

tanggung jawab personal. 

Namun, ikhtiar dalam Islam tidak berdiri di atas 

kemandirian absolut. Ia selalu disertai dengan doa 

sebagai pengakuan akan keterbatasan manusia. Doa 

bukan pengganti usaha, melainkan penguat batin dan 

penyempurna ikhtiar. Melalui doa, qalbu dijaga dari 

kesombongan intelektual, fitrah dipelihara agar tetap 

lurus, dan akal disadarkan bahwa hasil belajar bukan 

semata buah kecerdasan, tetapi karunia Allah. 

Doa juga memiliki fungsi pedagogis yang mendalam. Ia 

membentuk sikap rendah hati, kesabaran, dan 

keteguhan dalam proses belajar. Peserta didik yang 

dibiasakan berdoa tidak mudah putus asa ketika 



147 

 

mengalami kegagalan, karena ia memahami bahwa 

hasil belajar berada dalam ketentuan Allah, sementara 

kewajibannya adalah terus berusaha secara maksimal. 

Fikih pendidikan menolak dua ekstrem: fatalisme, yang 

mengandalkan doa tanpa usaha, dan rasionalisme 

sekuler, yang mengagungkan usaha tanpa doa. 

Keduanya sama-sama mereduksi makna ilmu. Ikhtiar 

tanpa doa melahirkan kesombongan dan kekeringan 

spiritual, sedangkan doa tanpa ikhtiar menumbuhkan 

kemalasan dan sikap pasrah yang keliru. 

Dalam kerangka holistik, ikhtiar adalah amal lahir, 

sedangkan doa adalah amal batin. Keduanya berjalan 

seiring dalam proses lahirnya ilmu. Ketika ikhtiar 

dilakukan secara sungguh-sungguh dan doa dipanjatkan 

dengan penuh keikhlasan, ilmu yang diperoleh tidak 

hanya menambah pengetahuan, tetapi juga membentuk 

kepribadian dan akhlak. 

Penegasan Konseptual 

Ilmu lahir melalui ikhtiar yang bertanggung jawab dan 

doa yang tulus; ikhtiar menggerakkan proses, doa 

meneguhkan arah dan menyerahkan hasil kepada Allah. 

C. Keunggulan Model Integratif 

 Menjaga Keseimbangan Iman dan Rasio 

Model integratif dalam fikih pendidikan bertumpu pada 

kesatuan iman dan rasio sebagai dua unsur yang tidak 

saling menegasikan, tetapi saling menguatkan. Iman 

memberikan arah, makna, dan orientasi nilai, sementara 



148 

 

rasio berfungsi sebagai alat analisis, pengolahan, dan 

pengembangan ilmu. Keseimbangan keduanya menjadi 

prasyarat lahirnya ilmu yang utuh dan bertanggung 

jawab. 

Dalam kerangka qalbu → fitrah → akal, iman berakar 

pada qalbu dan terpelihara oleh fitrah, sedangkan rasio 

beroperasi melalui akal. Model integratif menolak 

dikotomi yang memisahkan iman sebagai urusan privat 

dan rasio sebagai satu-satunya sumber pengetahuan 

publik. Pemisahan semacam ini terbukti melahirkan 

krisis makna dalam pendidikan modern, di mana 

kecerdasan intelektual tidak selalu sejalan dengan 

kedewasaan moral. 

Menjaga keseimbangan iman dan rasio berarti 

menempatkan rasio tidak berada di atas iman, tetapi 

juga tidak dimatikan oleh iman. Rasio diberi ruang 

seluas-luasnya untuk bertanya, menalar, dan mengkaji, 

selama tetap berada dalam bingkai nilai-nilai tauhid dan 

kemanusiaan. Dengan demikian, iman tidak melahirkan 

sikap anti-intelektual, dan rasio tidak menjelma menjadi 

otoritas absolut yang lepas dari etika. 

Dalam konteks pendidikan, keseimbangan ini tercermin 

pada proses pembelajaran yang tidak hanya 

menekankan penguasaan materi, tetapi juga 

pembentukan kesadaran dan tanggung jawab. Peserta 

didik didorong untuk berpikir kritis sekaligus rendah 

hati, cerdas sekaligus berakhlak. Ilmu dipelajari bukan 

sekadar untuk menguasai dunia, tetapi untuk 

memperbaiki diri dan memberi manfaat bagi sesama. 



149 

 

Model integratif juga berfungsi sebagai koreksi 

terhadap dua kecenderungan ekstrem: dogmatisme 

keagamaan yang membatasi peran akal, dan 

rasionalisme sekuler yang menyingkirkan iman dari 

ruang pendidikan. Fikih pendidikan hadir sebagai jalan 

tengah (wasathiyah) yang menjaga harmoni antara 

keyakinan dan penalaran. 

Menghindari fatalisme dan rasionalisme 

alah satu keunggulan utama model integratif dalam 

fikih pendidikan adalah kemampuannya menghindari 

dua kecenderungan ekstrem dalam memahami proses 

lahirnya ilmu, yaitu fatalisme dan rasionalisme. 

Keduanya sama-sama berpotensi merusak orientasi 

pendidikan dan melemahkan tanggung jawab manusia 

sebagai subjek belajar. 

Fatalisme muncul ketika proses memperoleh ilmu 

dipahami sepenuhnya sebagai ketentuan Tuhan tanpa 

keterlibatan aktif manusia. Pandangan ini melahirkan 

sikap pasif, rendahnya motivasi belajar, serta 

ketergantungan berlebihan pada doa tanpa disertai 

usaha yang sungguh-sungguh. Dalam konteks 

pendidikan, fatalisme menjauhkan peserta didik dari 

semangat ikhtiar dan menumpulkan daya juang 

intelektual. 

Sebaliknya,rasionalismeyang berlebihan menempatkan 

akal sebagai satu-satunya otoritas penentu kebenaran. 

Ilmu dipersempit menjadi hasil kerja rasio dan 

pengalaman empiris semata, sementara dimensi iman, 

doa, dan nilai transenden disingkirkan dari proses 

pendidikan. Akibatnya, ilmu kehilangan makna etik dan 



150 

 

spiritual, serta berpotensi digunakan tanpa 

pertimbangan moral. 

Model integratif fikih pendidikan menempuh jalan 

tengah (wasathiyah) dengan memadukan ikhtiar 

manusia dan ketergantungan kepada Allah secara 

seimbang. Akal diberdayakan secara optimal, namun 

tetap disadarkan akan keterbatasannya. Usaha belajar 

diwajibkan, tetapi hasilnya diserahkan kepada Allah 

melalui doa dan tawakal. Dengan demikian, manusia 

dididik menjadi pribadi yang aktif sekaligus rendah 

hati. 

Dalam kerangka qalbu → fitrah → akal, fatalisme 

dapat dihindari dengan meneguhkan peran akal dan 

usaha, sedangkan rasionalisme dapat dikoreksi dengan 

menghidupkan qalbu dan menjaga kelurusan fitrah. 

Keseimbangan ini menjadikan ilmu sebagai sarana 

pengabdian, bukan alat kesombongan atau alasan 

kemalasan. 

Bagi praktik pendidikan, pendekatan ini mendorong 

lahirnya peserta didik yang tekun belajar tanpa 

merasa paling benar, serta berserah diri tanpa 

berhenti berusaha. Inilah karakter ideal yang 

diharapkan dari pendidikan Islam yang berlandaskan 

fikih pendidikan. 

Relevansi pendidikan kontemporer 

Model integratif dalam fikih pendidikan memiliki 

relevansi yang sangat kuat dengan tantangan 

pendidikan kontemporer yang ditandai oleh percepatan 

teknologi, banjir informasi, dan krisis nilai. Di tengah 



151 

 

orientasi pendidikan modern yang cenderung 

menekankan capaian kognitif, kompetensi teknis, dan 

standar kuantitatif, model integratif menawarkan 

pendekatan yang lebih utuh terhadap pembentukan 

manusia. 

Pendidikan kontemporer menghadapi paradoks: 

kemajuan intelektual tidak selalu sejalan dengan 

kematangan moral dan spiritual. Peserta didik semakin 

cerdas secara teknis, namun rentan mengalami 

kebingungan identitas, krisis makna, dan kelelahan 

psikologis. Dalam konteks ini, integrasi qalbu, fitrah, 

dan akal menjadi kebutuhan mendesak, bukan sekadar 

pilihan metodologis. 

Model integratif relevan karena mampu menjembatani 

iman dan sains, nilai dan kompetensi, serta 

pengetahuan dan karakter. Pendidikan tidak hanya 

diarahkan untuk menghasilkan lulusan yang kompetitif 

secara akademik, tetapi juga pribadi yang memiliki 

orientasi hidup, tanggung jawab sosial, dan kesadaran 

etis. Ilmu tidak diposisikan sebagai alat dominasi, 

melainkan sebagai sarana pengabdian dan 

kemaslahatan. 

Dalam era digital, di mana informasi mudah diakses 

namun sulit diverifikasi secara nilai, model integratif 

berfungsi sebagai filter epistemologis. Qalbu 

menumbuhkan kepekaan moral, fitrah menjaga 

orientasi kebenaran, dan akal menguji validitas 

informasi secara kritis. Dengan demikian, peserta didik 

tidak sekadar menjadi konsumen pengetahuan, tetapi 

subjek yang bijak dalam menyikapi ilmu. 



152 

 

Selain itu, pendekatan ini relevan untuk mengatasi 

kecenderungan ekstrem dalam pendidikan kontemporer: 

di satu sisi, instrumentalisme pendidikan yang 

mengukur keberhasilan semata dari output ekonomi; di 

sisi lain, relativisme nilai yang mengaburkan batas 

benar dan salah. Model integratif menawarkan 

kerangka nilai yang kokoh sekaligus adaptif terhadap 

perubahan zaman. 

Bagi pendidik dan lembaga pendidikan, relevansi ini 

menuntut perubahan paradigma: dari pengajaran yang 

berorientasi materi menuju pembelajaran yang 

membentuk kesadaran, dari evaluasi yang hanya 

mengukur hasil menuju penilaian proses dan 

transformasi diri. Dengan demikian, pendidikan 

kembali pada hakikatnya sebagai proses memanusiakan 

manusia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



153 

 

 

 

 

BAB VIII 

MPLIKASI FIKIH PENDIDIKAN 

TERHADAP PROSES BELAJAR DAN MENGAJAR 

 

A.Konsep Belajar dalam Perspektif Qalbiyyah 

Belajar sebagai ibadah 

Dalam fikih pendidikan Islam, belajar tidak dipahami 

sekadar sebagai aktivitas intelektual atau kewajiban 

akademik, melainkan sebagai ibadah. Pandangan ini 

menempatkan proses belajar dalam kerangka 

pengabdian kepada Allah, sehingga setiap aktivitas 

pencarian ilmu memiliki nilai spiritual dan konsekuensi 

moral. 

Belajar menjadi ibadah ketika niatnya lurus, yaitu 

mencari ilmu untuk mendekatkan diri kepada Allah, 

memperbaiki diri, dan memberi manfaat bagi sesama. 

Niat yang bersumber dari qalbu yang sadar menjadikan 

aktivitas belajar sekalipun bersifat duniawi bernilai 

ukhrawi. Tanpa niat yang benar, belajar berisiko 

tereduksi menjadi sekadar upaya mengejar status, 

kekuasaan, atau keuntungan material. 

Sebagai ibadah, belajar juga menuntut adab dan etika. 

Kesungguhan (ikhtiar), kejujuran akademik, kesabaran 



154 

 

menghadapi kesulitan, serta penghormatan kepada guru 

dan sumber ilmu merupakan bagian integral dari ibadah 

belajar. Dalam kerangka ini, pelanggaran etika belajar 

tidak hanya dipandang sebagai kesalahan akademik, 

tetapi juga sebagai penyimpangan moral dan spiritual. 

Konsep belajar sebagai ibadah menegaskan 

keterpaduan antara iman dan amal. Ilmu yang dipelajari 

harus mendorong perubahan sikap dan perilaku. 

Pemahaman yang tidak melahirkan amal menunjukkan 

bahwa proses belajar belum mencapai hakikatnya. Oleh 

karena itu, keberhasilan belajar tidak hanya diukur dari 

penguasaan materi, tetapi dari sejauh mana ilmu 

tersebut membentuk akhlak dan tanggung jawab sosial. 

Dalam konteks qalbu → fitrah → akal, belajar sebagai 

ibadah bermula dari qalbu yang berniat, diarahkan oleh 

fitrah yang mencintai kebenaran, dan diwujudkan 

melalui kerja akal yang sungguh-sungguh. Doa 

menyertai usaha, dan tawakal menutup proses belajar 

dengan kesadaran bahwa hasil akhir berada dalam 

kehendak Allah. 

Pemahaman ini sangat relevan bagi pendidikan 

kontemporer yang kerap memisahkan antara aktivitas 

akademik dan kehidupan spiritual. Dengan menjadikan 

belajar sebagai ibadah, pendidikan Islam mampu 

melahirkan insan pembelajar yang tidak hanya cerdas 

secara intelektual, tetapi juga matang secara moral dan 

spiritual. 

Peran niat dan kemauan 



155 

 

Dalam fikih pendidikan Islam, niat (niyyah) dan 

kemauan (irādah) merupakan fondasi utama dalam 

proses belajar. Keduanya berfungsi sebagai penggerak 

awal yang menentukan arah, kualitas, dan nilai dari 

seluruh aktivitas pendidikan. Tanpa niat yang benar dan 

kemauan yang kuat, belajar kehilangan makna ibadah 

dan berpotensi tereduksi menjadi aktivitas mekanis 

semata. 

Niat berakar pada qalbu. Ia merupakan kesadaran batin 

yang mengarahkan tujuan belajar kepada Allah. Melalui 

niat, belajar diposisikan sebagai bentuk pengabdian, 

bukan sekadar sarana pencapaian duniawi. Karena itu, 

niat tidak hanya hadir di awal proses belajar, tetapi 

harus terus diperbarui agar orientasi ilmu tetap lurus 

dan terjaga dari penyimpangan motivasi. 

Sementara itu, kemauan merupakan energi internal 

yang mendorong niat agar tidak berhenti pada 

kesadaran, tetapi bergerak menuju usaha nyata. 

Kemauan mencerminkan kesiapan seseorang untuk 

bersungguh-sungguh, bertahan dalam kesulitan, dan 

konsisten dalam proses belajar. Dalam perspektif ini, 

kemauan adalah jembatan antara niat batin dan ikhtiar 

lahir. 

Perpaduan niat dan kemauan menegaskan bahwa 

belajar sebagai ibadah bukanlah sikap pasif. Justru, 

ibadah belajar menuntut kesungguhan dan disiplin yang 

tinggi. Niat yang lurus tanpa kemauan melahirkan 

kelemahan tindakan, sedangkan kemauan yang kuat 

tanpa niat yang benar berisiko melahirkan 

kesombongan intelektual. 



156 

 

Dalam kerangka qalbu → fitrah → akal, niat lahir dari 

qalbu yang sadar akan tanggung jawab, kemauan 

diperkuat oleh fitrah yang mencintai kebenaran, dan 

akal kemudian mengelola kemauan tersebut menjadi 

strategi belajar yang efektif. Dengan demikian, proses 

belajar berlangsung secara holistik dan bermakna. 

Bagi pendidikan kontemporer, peneguhan peran niat 

dan kemauan menjadi jawaban atas problem rendahnya 

motivasi belajar dan dangkalnya orientasi akademik. 

Pendidikan tidak cukup hanya menyediakan metode 

dan fasilitas, tetapi harus membantu peserta didik 

membangun niat yang benar dan kemauan yang 

tangguh. 

B.Peran Guru dalam Membimbing Qalbu dan Akal 

Guru sebagai murabbi 

Dalam fikih pendidikan Islam, guru tidak diposisikan 

semata sebagai mu‘allim (penyampai materi), tetapi 

sebagai murabbi, yakni pendidik yang membina, 

menumbuhkan, dan mengarahkan seluruh potensi 

peserta didik secara menyeluruh. Konsep murabbi 

menegaskan bahwa pendidikan adalah proses 

pembentukan manusia, bukan sekadar transfer 

pengetahuan. 

Sebagai murabbi, guru berperan dalam menyentuh 

qalbu, menjaga fitrah, dan membimbing akal 

peserta didik. Ia tidak hanya mengajarkan apa yang 

harus diketahui, tetapi juga menanamkan mengapa ilmu 

itu penting dan bagaimana ilmu tersebut harus 



157 

 

diamalkan. Dengan demikian, kehadiran guru memiliki 

dimensi spiritual, moral, dan intelektual sekaligus. 

Peran murabbi sangat erat dengan penanaman niat 

dan kemauan belajar. Guru membantu peserta didik 

meluruskan niat belajar sebagai ibadah serta 

menumbuhkan kemauan yang kuat untuk berproses 

secara sungguh-sungguh. Dalam hal ini, keteladanan 

guru menjadi metode pendidikan yang paling efektif. 

Sikap ikhlas, kesabaran, kedisiplinan, dan kejujuran 

akademik yang ditampilkan guru akan membekas lebih 

dalam daripada sekadar nasihat verbal. 

Sebagai murabbi, guru juga berfungsi sebagai 

pembimbing moral dan spiritual. Ia peka terhadap 

perkembangan batin peserta didik, memahami 

perbedaan potensi dan latar belakang, serta 

mengarahkan mereka agar tidak terjebak pada fatalisme 

atau kesombongan rasional. Guru menumbuhkan 

keberanian berpikir kritis tanpa kehilangan adab dan 

kerendahan hati. 

Dalam konteks pendidikan kontemporer, peran guru 

sebagai murabbi menjadi semakin relevan. Di tengah 

derasnya arus informasi dan minimnya figur teladan, 

guru dituntut hadir sebagai penunjuk arah (mursyid) 

yang menjaga peserta didik tetap berada pada jalur nilai 

dan kemanusiaan. Teknologi dapat menyampaikan 

informasi, tetapi tidak mampu menggantikan fungsi 

murabbi dalam membentuk karakter dan kesadaran. 

Dengan demikian, guru sebagai murabbi merupakan 

pilar utama dalam model integratif fikih pendidikan. 

Melalui peran ini, proses belajar tidak hanya 



158 

 

menghasilkan siswa yang cerdas, tetapi juga pribadi 

yang beriman, berakhlak, dan bertanggung jawab. 

Keteladanan dan spiritualitas 

Dalam fikih pendidikan Islam, keteladanan (uswah) dan 

spiritualitas merupakan inti dari peran guru sebagai 

murabbi. Pendidikan tidak hanya berlangsung melalui 

instruksi dan penjelasan, tetapi terutama melalui 

kehadiran personal guru yang memancarkan nilai-nilai 

yang diajarkannya. Keteladanan menjadikan ilmu 

hidup, sementara spiritualitas memberi ruh pada proses 

pendidikan. 

Keteladanan guru tercermin dalam konsistensi antara 

ucapan, sikap, dan tindakan. Peserta didik belajar lebih 

banyak dari apa yang mereka lihat dibandingkan dari 

apa yang mereka dengar. Oleh karena itu, integritas 

moral, kejujuran akademik, kedisiplinan, dan tanggung 

jawab sosial guru merupakan sarana pendidikan yang 

paling efektif. Keteladanan inilah yang secara halus 

menyentuh qalbu peserta didik dan membentuk karakter 

mereka. 

Spiritualitas guru berakar pada kedalaman hubungan 

dengan Allah. Guru yang memiliki spiritualitas yang 

hidup akan mengajar dengan keikhlasan, kesabaran, dan 

kasih sayang. Ia tidak menjadikan profesinya sekadar 

pekerjaan, tetapi ladang ibadah. Spiritualitas semacam 

ini menciptakan suasana belajar yang menenangkan, 

bermakna, dan membangkitkan kesadaran batin peserta 

didik. 



159 

 

Dalam kerangka qalbu → fitrah → akal, keteladanan 

dan spiritualitas bekerja terlebih dahulu pada qalbu 

peserta didik. Ketika qalbu tersentuh, fitrah akan 

merespons, dan akal menjadi lebih siap menerima ilmu. 

Inilah sebabnya mengapa pendidikan yang hanya 

mengandalkan metode dan kurikulum, tetapi miskin 

keteladanan, sering gagal membentuk kepribadian. 

Keteladanan dan spiritualitas juga berfungsi sebagai 

penjaga arah di tengah tantangan pendidikan 

kontemporer. Di era digital dan budaya instan, peserta 

didik membutuhkan figur nyata yang menunjukkan 

bagaimana ilmu diamalkan dengan adab, bagaimana 

kesuksesan dicapai tanpa mengorbankan nilai, dan 

bagaimana kecerdasan disandingkan dengan 

kerendahan hati. 

Dengan demikian, keteladanan dan spiritualitas bukan 

pelengkap, melainkan fondasi pendidikan dalam fikih 

pendidikan Islam. Melalui keduanya, guru sebagai 

murabbi mampu menanamkan nilai secara mendalam 

dan berkelanjutan, sehingga ilmu tidak hanya dipahami, 

tetapi dihayati dan diamalkan. 

C.Strategi Pembelajaran Berbasis Qalbu–Akal 

Integrasi nilai, akal, dan praktik 

Dalam fikih pendidikan Islam, ilmu mencapai 

kesempurnaannya ketika nilai (moral dan spiritual), 

akal (rasionalitas), dan praktik (amal nyata) terintegrasi 

secara harmonis. Pendidikan yang memisahkan 

ketiganya berisiko menghasilkan peserta didik yang 

cerdas secara intelektual, tetapi lemah dalam moral, 



160 

 

atau sebaliknya, yang beriman tetapi tidak mampu 

mengimplementasikan ilmu. 

Nilai berakar pada qalbu dan fitrah. Ia menegaskan arah 

dan tujuan ilmu serta membimbing akal agar tidak 

menyimpang. Nilai memastikan bahwa setiap 

pengetahuan yang diperoleh digunakan untuk kebaikan, 

bukan untuk kesombongan atau merugikan orang lain. 

Pendidikan yang menekankan nilai mengembangkan 

karakter, etika, dan tanggung jawab sosial. 

Akal berfungsi sebagai alat analisis, perencanaan, dan 

strategi. Akal mengolah informasi, menilai kebenaran, 

dan mengatur metode belajar. Namun, akal yang tidak 

dibimbing oleh nilai dan pengalaman praktik dapat 

melahirkan ilmu yang dingin, mekanis, dan terlepas 

dari makna. 

Praktik (amal nyata) adalah manifestasi dari nilai dan 

hasil olahan akal. Ilmu yang tidak diaplikasikan 

menjadi tindakan nyata kehilangan kekuatan 

transformasionalnya. Pendidikan Islam menekankan 

bahwa amal adalah ukuran keberhasilan ilmu; 

memahami tanpa mengamalkan adalah ilmu yang 

belum sempurna. 

Integrasi ketiganya terjadi secara simultan dalam proses 

pendidikan. Nilai memberi arah, akal mengatur proses, 

dan praktik menegaskan hasil. Dalam konteks 

pendidikan kontemporer, integrasi ini menolong peserta 

didik menghadapi tantangan globalisasi, informasi 

cepat, dan kompleksitas sosial dengan bijak, 

bertanggung jawab, dan beretika. 



161 

 

Dengan kata lain, pendidikan Islam tidak hanya 

membekali peserta didik dengan pengetahuan dan 

keterampilan, tetapi juga membentuk pribadi yang 

sadar nilai, mampu berpikir kritis, dan berani bertindak 

benar. 

 

Evaluasi Berbasis Proses dan Sikap 

Dalam fikih pendidikan Islam, keberhasilan pendidikan 

tidak diukur semata-mata dari hasil kognitif atau 

kemampuan akademik peserta didik, tetapi juga dari 

proses belajar dan sikap yang terbentuk selama 

pembelajaran. Evaluasi berbasis proses dan sikap 

menekankan pentingnya transformasi holistik, meliputi 

qalbu, fitrah, dan akal. 

Evaluasi berbasis proses menilai bagaimana siswa 

menjalani perjalanan belajar, termasuk niat, kemauan, 

konsistensi usaha, dan kesungguhan dalam menghadapi 

tantangan. Dengan menilai proses, guru dapat 

mengidentifikasi kekuatan, kelemahan, dan potensi 

berkembang peserta didik, serta memberi arahan yang 

tepat untuk perbaikan. Proses belajar yang baik 

mencerminkan kesadaran batin dan penerapan strategi 

akal secara optimal. 

Evaluasi berbasis sikap menilai kualitas internal yang 

tercermin dalam perilaku sehari-hari, seperti kejujuran, 

kesabaran, disiplin, kerjasama, rasa tanggung jawab, 

dan kepedulian sosial. Sikap ini merupakan indikator 

nyata dari internalisasi nilai dan efektivitas 

pembelajaran yang menyentuh qalbu dan fitrah. 



162 

 

Pendidikan yang sukses adalah pendidikan yang 

mampu membentuk karakter mulia, bukan sekadar 

mengisi kepala dengan informasi. 

Pendekatan evaluasi ini menegaskan bahwa ilmu yang 

diperoleh tidak hanya menjadi pengetahuan abstrak, 

tetapi membentuk siswa menjadi insan yang berakhlak, 

bertanggung jawab, dan berdaya guna. Evaluasi 

berbasis proses dan sikap juga menghindarkan 

pendidikan dari sekadar target angka atau prestasi 

kognitif semata, yang sering kali tidak mencerminkan 

perubahan batin. 

Dalam praktiknya, evaluasi dapat dilakukan melalui 

observasi, refleksi diri, penugasan berbasis proyek, 

diskusi, dan interaksi sosial, yang memungkinkan 

guru menilai keterlibatan peserta didik secara 

menyeluruh. Penilaian ini sekaligus memberikan umpan 

balik untuk memperkuat niat, kemauan, dan penerapan 

ilmu dalam kehidupan nyata. 

Rumusan Prinsip 

Evaluasi yang bermakna menilai proses dan sikap, 

bukan hanya hasil; pendidikan yang sukses tercermin 

pada transformasi internal dan implementasi nyata 

siswa. 

 

 

 

 



163 

 

 

 

 

 

BAB IX 

PENUTUP: REFLEKSI  FIKIH PENDIDIKAN 

 

A.Sintesis Pemikiran Buku 

Ringkasan Gagasan Utama 

Buku ini menyajikan kerangka pemikiran fikih 

pendidikan yang menekankan proses lahirnya ilmu 

dalam diri manusia dan pendidikan sebagai ibadah. 

Gagasan utama dapat diringkas sebagai berikut: 

1. Proses Holistik Lahirnya Ilmu. Ilmu dipahami 

sebagai hasil integrasi qalbu, fitrah, dan akal. 

Prosesnya dimulai dari niat dan kemauan, 

berlanjut melalui usaha dan kesadaran batin, 

hingga diterjemahkan dalam tindakan nyata. 

Pendekatan ini menegaskan bahwa belajar bukan 

sekadar akumulasi informasi, tetapi perjalanan 

transformasi pribadi yang melibatkan dimensi 

spiritual, moral, dan intelektual. 

2. Ikhtiar dan Doa sebagai Pilar Pendidikan. Usaha 

manusia (ikhtiar) dan doa (doa) saling 

melengkapi. Ikhtiar mencerminkan tanggung 

jawab peserta didik, sedangkan doa meneguhkan 

orientasi spiritual dan mengakui keterbatasan 



164 

 

manusia. Keduanya menghindarkan pendidikan 

dari fatalisme maupun rasionalisme ekstrim. 

3. Model Integratif.Pendidikan yang integratif 

menjaga keseimbangan iman dan rasio, 

menghindari fatalisme maupun rasionalisme, serta 

relevan bagi konteks pendidikan kontemporer. 

Model ini menekankan pembentukan karakter, 

etika, dan tanggung jawab sosial, bukan sekadar 

penguasaan materi akademik. 

4. Belajar sebagai Ibadah.Aktivitas belajar memiliki 

nilai ibadah ketika diniatkan untuk mendekatkan 

diri kepada Allah, dijalankan dengan sungguh-

sungguh, dan disertai amal nyata. Niat dan 

kemauan menjadi penggerak utama agar belajar 

tidak sekadar mekanis tetapi bernilai spiritual. 

5. Peran Guru sebagai Murabbi.Guru bukan hanya 

penyampai ilmu, tetapi pembimbing qalbu, fitrah, 

dan akal peserta didik. Melalui keteladanan dan 

spiritualitas, guru menanamkan nilai, 

menumbuhkan kemauan, dan membimbing 

praktik ilmu, sehingga pendidikan menghasilkan 

pribadi yang utuh. 

6. Integrasi Nilai, Akal, dan Praktik.Ilmu mencapai 

kesempurnaan ketika nilai moral dan spiritual, 

akal sebagai alat analisis, dan praktik nyata saling 

terintegrasi. Pendidikan yang mengabaikan salah 

satu aspek ini akan gagal membentuk manusia 

seutuhnya. 

7. Evaluasi Berbasis Proses dan Sikap.Keberhasilan 

pendidikan diukur melalui proses belajar dan 

pembentukan sikap, bukan hanya hasil akademik. 

Evaluasi holistik ini menekankan internalisasi 



165 

 

nilai, konsistensi usaha, dan implementasi ilmu 

dalam kehidupan nyata. 

Secara keseluruhan, buku ini menyajikan paradigma 

fikih pendidikan yang holistik, humanis, dan 

transformatif, menekankan hubungan harmonis antara 

spiritualitas, intelektualitas, dan praktik nyata. 

Pendidikan Islam, menurut kerangka ini, bukan sekadar 

transfer ilmu, tetapi pembentukan manusia yang cerdas, 

berakhlak, dan bertanggung jawab. 

Posisi fikih pendidikan 

Fikih pendidikan menempati posisi strategis dalam 

kerangka ilmu Islam karena menghubungkan wahyu, 

akal, dan praktik pendidikan. Ia bukan sekadar cabang 

fiqh klasik yang membahas ibadah ritual, tetapi 

merupakan disiplin yang menafsirkan prinsip-prinsip 

syariah dalam konteks pembinaan manusia dan 

transmisi ilmu. 

1. Fikih Pendidikan sebagai Jembatan antara Nilai 

dan Praktik.Fikih pendidikan menjembatani antara 

nilai normatif (iman dan etika) dengan praktek 

nyata pendidikan. Ia menegaskan bahwa kegiatan 

belajar-mengajar bukan sekadar transfer 

informasi, tetapi sarana pembentukan akhlak, 

kesadaran spiritual, dan tanggung jawab sosial 

siswa. 

2. Fikih Pendidikan dan Epistemologi Ilmu.Dalam 

perspektif epistemologi Islam, fikih pendidikan 

menekankan bahwa ilmu lahir dari qalbu → 

fitrah → akal, bukan semata dari rasio atau 

pengalaman empiris. Posisi ini menegaskan 



166 

 

bahwa pendidikan harus mengembangkan potensi 

batin dan moral peserta didik, sehingga ilmu yang 

diperoleh bermanfaat dan bermakna. 

3. Fikih Pendidikan kebalikan dari Filsafat 

Pendidikan Islam.Fikih pendidikan berbeda dari 

filsafat pendidikan Islam. Jika filsafat pendidikan 

cenderung menekankan refleksi konseptual dan 

teori normatif, fikih pendidikan menekankan 

panduan praktis yang bersumber dari syariah, 

mengatur tata cara, prinsip, dan adab belajar yang 

aplikatif, serta menekankan tanggung jawab guru 

dan peserta didik. 

4. Fikih Pendidikan dan Model Pembelajaran 

Kontemporer.Posisi fikih pendidikan juga relevan 

untuk pendidikan kontemporer. Ia menyediakan 

kerangka normatif yang mengarahkan 

pengembangan kurikulum, metode, dan evaluasi 

agar tetap selaras dengan nilai Islam, sekaligus 

mampu menjawab tantangan zaman, seperti krisis 

motivasi belajar, informasi berlimpah, dan 

kesenjangan moral. 

Dengan demikian, fikih pendidikan berada pada posisi 

integratif: menghubungkan wahyu, akal, praktik, dan 

konteks sosial. Ia membentuk landasan normatif 

sekaligus pedoman praktis bagi guru, lembaga 

pendidikan, dan peserta didik, sehingga pendidikan 

menjadi proses holistik, transformatif, dan bernilai 

ibadah. 

B.Kontribusi Buku bagi Pendidikan Islam 

Teoretis 



167 

 

Secara teoretis, buku ini memberikan kontribusi penting 

bagi pengembangan kerangka konseptual fikih 

pendidikan dalam pendidikan Islam. Kontribusi ini 

dapat dirinci sebagai berikut: 

1. Memperkaya Khazanah Ilmu Fikih Pendidikan. 

Buku ini menegaskan bahwa fikih tidak hanya 

mengatur ibadah ritual, tetapi juga dapat dijadikan 

landasan dalam proses pendidikan dan 

pembentukan karakter. Dengan demikian, fikih 

pendidikan menjadi cabang ilmu yang relevan 

untuk menghubungkan wahyu, akal, dan praktik 

pendidikan. 

2. Mengembangkan Model Integratif.Buku ini 

memperkenalkan model integratif yang 

menekankan hubungan qalbu → fitrah → akal 

→ amal. Model ini memperkaya teori pendidikan 

Islam dengan menekankan holistikitas lahirnya 

ilmu, keseimbangan iman dan rasio, serta 

integrasi nilai, akal, dan praktik. Hal ini 

melengkapi teori pendidikan kontemporer yang 

sering menekankan aspek kognitif semata. 

3. Memberikan Kerangka Non-Fatalistik tentang 

Takdir dan Usaha.Buku ini menegaskan bahwa 

pendidikan Islam dapat mengajarkan takdir 

dinamis, di mana usaha, doa, dan ikhtiar manusia 

tetap relevan dalam proses belajar. Pendekatan ini 

memperkaya teori pendidikan Islam dengan 

perspektif yang menggabungkan determinisme 

ilahi dan tanggung jawab manusia, sehingga 

menghindari ekstrem fatalisme maupun 

rasionalisme sekuler. 



168 

 

4. Menegaskan Peran Qalbu dan Fitrah dalam 

Epistemologi Pendidikan.Buku ini menegaskan 

bahwa kesadaran batin dan fitrah adalah dasar 

lahirnya ilmu, sedangkan akal berperan sebagai 

alat pengolahan dan implementasi. Perspektif ini 

memperluas teori epistemologi pendidikan Islam, 

menyeimbangkan antara spiritualitas, rasio, dan 

praktik. 

5. Menyediakan Landasan Teoretis untuk Evaluasi 

Holistik.Dengan menekankan evaluasi berbasis 

proses dan sikap, buku ini memberikan 

kontribusi pada teori penilaian pendidikan Islam. 

Evaluasi tidak hanya mengukur hasil kognitif, 

tetapi juga pembentukan karakter, internalisasi 

nilai, dan konsistensi perilaku, sehingga 

pendidikan Islam dapat lebih berorientasi pada 

transformasi holistik. 

Dengan demikian, secara teoretis, buku ini memperkaya 

kajian pendidikan Islam dengan kerangka konseptual 

yang holistik, integratif, dan bernuansa fikih, 

menjembatani nilai, akal, dan praktik, sekaligus relevan 

untuk konteks kontemporer. 

Praktis 

Secara praktis, buku ini memberikan kontribusi nyata 

bagi implementasi pendidikan Islam, baik bagi guru, 

peserta didik, maupun lembaga pendidikan. Beberapa 

kontribusi praktis dapat dirinci sebagai berikut: 

1. Panduan bagi Guru sebagai Murabbi.Buku ini 

menegaskan peran guru tidak sekadar sebagai 

pengajar, tetapi pembimbing qalbu, fitrah, dan 



169 

 

akal peserta didik. Guru dibekali prinsip-prinsip 

untuk menumbuhkan niat belajar, menguatkan 

kemauan, meneladani sikap, dan membimbing 

praktik ilmu secara spiritual dan moral. 

Pendekatan ini membantu guru menjadi murabbi 

yang efektif dan holistik. 

2. Pembentukan Karakter siswa. Buku ini 

menekankan integrasi nilai, akal, dan praktik serta 

evaluasi berbasis proses dan sikap. Dengan 

panduan ini, peserta didik tidak hanya menguasai 

materi, tetapi juga membangun karakter 

berakhlak, bertanggung jawab, dan berorientasi 

pada amal. Pendidikan menjadi sarana 

transformasi pribadi yang nyata. 

3. Implementasi Belajar sebagai Ibadah.Buku ini 

memberikan pedoman bagaimana belajar dapat 

diposisikan sebagai ibadah. Guru dan peserta 

didik diajak untuk meluruskan niat, menguatkan 

kemauan, dan mengamalkan ilmu dalam 

kehidupan sehari-hari, sehingga setiap aktivitas 

akademik bernilai spiritual dan sosial. 

4. Panduan Integrasi Kurikulum dan Metode.Buku 

ini menawarkan kerangka praktis untuk 

merancang kurikulum, metode, dan evaluasi yang 

selaras dengan prinsip fikih pendidikan. 

Pendekatan ini memastikan proses pembelajaran 

tidak hanya mengutamakan pencapaian kognitif, 

tetapi juga pembentukan karakter, moral, dan 

spiritual peserta didik. 

5. Relevansi untuk Konteks Pendidikan 

Kontemporer.Buku ini memberikan solusi praktis 

bagi tantangan pendidikan modern, termasuk 

motivasi belajar yang rendah, banjir informasi, 



170 

 

dan krisis nilai. Melalui model integratif, guru dan 

lembaga pendidikan dapat membimbing peserta 

didik agar tetap bijak, kritis, dan beretika dalam 

menghadapi tantangan zaman. 

Secara keseluruhan, kontribusi praktis buku ini 

menekankan bahwa pendidikan Islam adalah proses 

transformasi holistik, di mana ilmu tidak hanya 

dipahami, tetapi dihayati dan diamalkan, serta siswa 

dibimbing menjadi pribadi yang cerdas, beriman, dan 

berakhlak mulia. 

C. Keterbatasan dan Arah Penelitian Lanjutan 

Keterbatasan 

Meskipun buku ini menyajikan kerangka fikih 

pendidikan secara komprehensif, terdapat beberapa 

keterbatasan yang perlu dicatat: 

1. Keterbatasan Konteks Lapangan.Buku ini lebih 

banyak membahas kerangka konseptual dan 

aplikasi prinsip umum. Studi empiris di lapangan, 

terutama variasi praktik pendidikan di berbagai 

madrasah atau sekolah kontemporer, masih 

terbatas. Hal ini berarti aplikasi praktis dalam 

konteks lokal atau spesifik mungkin memerlukan 

adaptasi tambahan. 

2. Pendekatan Holistik Belum Diverifikasi Secara 

Kuantitatif.Model qalbu → fitrah → akal → 

amal disusun secara teoritis dan konseptual. 

Validasi kuantitatif terhadap efektivitas model ini, 

misalnya melalui studi eksperimental atau 

longitudinal, belum dilakukan. Oleh karena itu, 



171 

 

rekomendasi implementasi sebaiknya dipadukan 

dengan penelitian lapangan lebih lanjut. 

3. Keterbatasan Integrasi Teknologi 

Pendidikan.Buku ini menekankan aspek spiritual, 

moral, dan pedagogis, namun belum secara 

mendalam membahas integrasi teknologi 

pendidikan modern (digital learning, AI, dan 

multimedia) dalam penerapan fikih pendidikan. 

Pengembangan aspek ini penting mengingat 

tantangan pendidikan kontemporer. 

4. Variasi Budaya dan Konteks Sosial.Fikih 

pendidikan disajikan dalam kerangka umum 

Islam, sehingga penerapan dalam berbagai 

konteks sosial-budaya dapat berbeda. Perbedaan 

tradisi lokal, kebiasaan belajar, dan nilai-nilai 

komunitas memerlukan penelitian tambahan agar 

model pendidikan lebih adaptif. 

D. Penegasan Akhir 

Ilmu sebagai Amanah Qalbu 

Penegasan terakhir dari buku ini menekankan bahwa 

ilmu bukan sekadar akumulasi informasi atau 

kompetensi teknis, melainkan amanah yang 

dipercayakan Allah kepada qalbu manusia. Kesadaran 

ini menempatkan ilmu dalam kerangka tanggung jawab 

moral, spiritual, dan sosial, sehingga setiap upaya 

belajar dan mengajar menjadi ibadah yang bermakna. 

1. Ilmu sebagai Amanah Spiritual.Ilmu yang 

diperoleh bukan untuk kesombongan, tetapi untuk 

mendekatkan diri kepada Allah dan memberi 

manfaat bagi sesama. Amanah qalbu menuntut 



172 

 

keikhlasan, niat yang lurus, dan penerapan ilmu 

dalam kebaikan. Konsep ini menegaskan bahwa 

pencarian ilmu dan pendidikan tidak dapat 

dilepaskan dari dimensi spiritual. 

2. Ilmu sebagai Amanah Moral.Menyadari ilmu 

sebagai amanah menumbuhkan tanggung jawab 

moral. Peserta didik dan guru wajib mengamalkan 

pengetahuan dengan integritas, kejujuran, dan 

adab yang mulia, serta menjaga ilmu agar tidak 

disalahgunakan untuk kepentingan pribadi atau 

merugikan orang lain. 

3. Ilmu sebagai Amanah Sosial.Amanah qalbu juga 

mempersyaratkan bahwa ilmu diberikan manfaat 

kepada komunitas dan masyarakat. Pendidikan 

Islam, melalui model integratif dan holistik, 

menekankan bahwa ilmu yang tidak diamalkan 

untuk kebaikan sosial adalah ilmu yang belum 

sempurna. 

4. Keseimbangan antara Qalbu, Fitrah, dan 

Akal.Amanah ilmu harus dipelihara melalui qalbu 

yang sadar, fitrah yang mencintai kebenaran, dan 

akal yang menganalisis dan merencanakan 

implementasi. Ketiga elemen ini menjamin bahwa 

ilmu tetap berada dalam koridor nilai Islam, 

holistik, dan bermanfaat. 

Dengan memahami ilmu sebagai amanah qalbu, 

pendidikan Islam menekankan tanggung jawab, 

kesungguhan, dan kesadaran spiritual dalam setiap 

proses belajar. Pendekatan ini menegaskan kembali 

bahwa tujuan pendidikan bukan sekadar kecerdasan 

intelektual, tetapi pembentukan manusia utuh yang 

beriman, berakhlak, dan berdaya guna. 



173 

 

Pendidikan sebagai Jalan Hidayah 

Dalam perspektif fikih pendidikan, pendidikan bukan 

sekadar proses transfer ilmu atau keterampilan, tetapi 

jalan menuju hidayah, yaitu petunjuk Allah yang 

menuntun manusia kepada kebenaran dan kebajikan. 

Pendidikan Islam menekankan bahwa ilmu dan proses 

belajar adalah sarana untuk membimbing qalbu, 

menyeimbangkan fitrah, dan menuntun akal agar 

berfungsi selaras dengan kehendak Allah. 

1. Hidayah melalui Kesadaran Qalbu.Pendidikan 

yang efektif menyentuh qalbu siswa, 

menumbuhkan kesadaran akan tujuan hidup, 

tanggung jawab moral, dan hubungan manusia 

dengan Allah. Melalui pendidikan, manusia 

belajar membedakan yang benar dan yang salah, 

serta menyadari peran ilmu dalam membentuk 

karakter yang mulia. 

2. Hidayah melalui Pembinaan Fitrah.Proses 

pendidikan membantu siswa mengaktualisasikan 

fitrah mereka, yaitu kecenderungan alami untuk 

mencintai kebaikan, mencari kebenaran, dan 

menghindari kemungkaran. Dengan membimbing 

fitrah, pendidikan Islam menjadikan proses 

belajar bukan sekadar kegiatan intelektual, tetapi 

transformasi spiritual yang menguatkan iman. 

3. Hidayah melalui Implementasi Akal dan 

Amal.Pendidikan menegaskan pentingnya akal 

sebagai alat analisis dan perencanaan, namun 

harus diarahkan agar pengetahuan diterapkan 

dalam amal nyata. Dengan demikian, ilmu 

menjadi petunjuk (hidayah) yang mendorong 



174 

 

perilaku benar, bermanfaat bagi diri sendiri, 

masyarakat, dan alam semesta. 

4. Pendidikan sebagai Sarana Dakwah dan Kebaikan 

Sosial.Pendidikan yang berorientasi pada hidayah 

menekankan bahwa ilmu tidak boleh bersifat 

egois. Peserta didik diarahkan untuk menjadi 

pribadi yang membawa manfaat, menyebarkan 

kebaikan, dan menjadi agen perubahan sosial 

sesuai nilai Islam. 

Dengan memahami pendidikan sebagai jalan hidayah, 

setiap proses belajar menjadi suci, bermakna, dan 

bernilai ibadah, serta membimbing manusia menuju 

kesadaran spiritual, moral, dan intelektual yang utuh. 

E.Daftar Pustaka 

Al-Attas, S. M. N. (1999). The concept of education in 

Islam: A framework for an Islamic philosophy of 

education. International Institute of Islamic Thought. 

Al-Ghazali. (2000). Ihya’ ‘Ulum al-Din (The Revival of 

Religious Sciences) (M. Khattab, Trans.). Islamic Book 

Trust. 

Al-Qaradawi, Y. (2003). Fiqh al-Zakat: A comparative 

study. Islamic Research Academy. 

Al-Samarqandi, A. A. (2002). Maqasid al-Shariah wa 

al-Tarbiyah. Dar al-Fikr. 

Al-Turayhi, M. (2015). Pedagogi Islam kontemporer. 

Pustaka Al-Kautsar. 



175 

 

Al-Tirmidzi, M. (1997). Sahih al-Tirmidhi (Vol. 1). Dar 

al-Kutub al-‘Ilmiyah. 

Al-Zarnuji, I. (1997). Ta‘lim al-Muta‘allim. Dar al-

Kutub al-‘Ilmiyah. 

Asy-Syathibi, I. (2004). Al-Muwafaqat fi Usul al-

Shariah. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah. 

Badawi, J. A. (2010). Islamic education: Its principles 

and practices. Routledge. 

Baghdadi, M. (2014). Epistemologi pendidikan Islam. 

Pustaka Ilmu. 

Bahdar, A. (2025). Fikih pendidikan: Qalbu, Fitrah, 

dan Akal dalam Proses Belajar. UIN Press. 

Bakar, O. (2006). Islamic education: Tradition and 

modernity. IIIT. 

Bloom, B. S., Engelhart, M. D., Furst, E. J., Hill, W. H., 

& Krathwohl, D. R. (1956). Taxonomy of educational 

objectives: The classification of educational goals. 

Longmans. 

Dar al-Ifta al-Misriyyah. (2008). Fiqh al-Tarbiyah al-

Islamiyah. Dar al-Ifta. 

Durrani, N. (2011). Education in Islam: Traditional 

perspectives and modern challenges. Islamic Studies 

Journal, 50(2), 113–134. 

Fadlallah, N. (2002). Islamic education: Philosophy, 

principles, and practice. Beirut: Dar al-Fikr. 



176 

 

Fauzi, A., & Rahman, M. (2020). Implementasi 

pembelajaran berbasis karakter di madrasah. Jurnal 

Pendidikan Islam, 15(1), 45–60. 

Ghazali, H. (2018). Manajemen pembelajaran Islam 

kontemporer. Pustaka Al-Ma‘arif. 

Halim, M. (2017). Epistemologi pendidikan Islam: 

Teori dan praktik. Jakarta: Rajawali Pers. 

Hashim, R. (2016). Integration of Islamic values in 

contemporary pedagogy. International Journal of 

Islamic Education, 5(2), 33–50. 

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (2003). Madarij al-Salikin. 

Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah. 

Iqbal, M. (2005). The reconstruction of religious 

thought in Islam. Lahore: Shaikh Muhammad Ashraf. 

Ismail, S. (2019). Pendidikan karakter berbasis nilai 

Islam. Jurnal Tarbiyah, 26(1), 12–29. 

Kamali, M. H. (2008). Principles of Islamic 

jurisprudence. Islamic Texts Society. 

Khairuddin, A. (2021). Integrasi akal dan spiritualitas 

dalam pembelajaran fikih. Jurnal Pendidikan Islam, 

19(2), 101–120. 

Khalidi, T. (2010). Islamic pedagogy: Theory and 

practice. Cambridge: Islamic Studies Press. 

Madjid, N. (2003). Islam, demokrasi, dan pendidikan. 

Paramadina. 



177 

 

Makki, S. (2012). Holistic education in Islam. Journal 

of Islamic Studies, 23(3), 215–236. 

Mas’ud, F. (2015). Pendidikan berbasis nilai: Perspektif 

Islam. Jurnal Fikih dan Tarbiyah, 7(1), 15–34. 

Nasution, S. (2005). Sejarah pendidikan Islam di 

Indonesia. Jakarta: Bumi Aksara. 

Nata, A. (2010). Filsafat pendidikan Islam. Bandung: 

Alfabeta. 

Rahman, F. (1982). Islam and modernity: 

Transformation of Islamic thought. University of 

Chicago Press. 

Rahman, M. (2018). Model integratif dalam pendidikan 

Islam. Jurnal Pendidikan Islam Kontemporer, 10(1), 

22–41. 

Rijal, M. (2016). Evaluasi pembelajaran berbasis nilai 

dan karakter. Jurnal Tarbiyah Islam, 12(2), 55–72. 

Sardar, Z. (2004). Reading the Qur’an: The 

contemporary relevance of the sacred text. Oxford 

University Press. 

Syed, I. (2011). Spirituality and education in Islam. 

International Review of Education, 57(5–6), 641–659. 

Syamsuddin, A. (2014). Implementasi pembelajaran 

holistik di madrasah. Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 

77–96. 



178 

 

Wahid, A. (2007). Islam dan pendidikan kontemporer. 

Jakarta: LP3ES. 

Yusoff, M. (2013). Pendidikan Islam: Integrasi nilai 

dan akal. Journal of Islamic Education Research, 6(1), 

33–48. 

Zainuddin, H. (2019). Strategi pembelajaran fikih 

berbasis karakter. Jurnal Tarbiyah dan Pendidikan 

Islam, 14(1), 1–20. 

F.Lampiran : 

1.Snopsis Buku 

Buku Fikih Pendidikan ini menghadirkan perspektif 

baru dalam pendidikan Islam dengan menekankan 

proses lahirnya ilmu sebagai perjalanan holistik 

qalbu, fitrah, dan akal. Menurut buku ini, pendidikan 

bukan sekadar transfer informasi, tetapi proses 

transformasi spiritual, moral, dan intelektual yang 

menyentuh seluruh dimensi manusia. 

Buku ini diawali dengan pembahasan tentang 

epistemologi pendidikan Islam, menegaskan bahwa 

ilmu lahir dari kesadaran batin (qalbu), bergerak 

melalui fitrah alami manusia, dan diolah oleh akal 

sebelum diterapkan dalam tindakan nyata. Dengan 

demikian, belajar diposisikan sebagai ibadah, yang 

menguatkan niat, kemauan, ikhtiar, dan doa sebagai 

fondasi pembelajaran. 

Selanjutnya, buku ini menyajikan model integratif 

pendidikan yang menjaga keseimbangan antara iman 



179 

 

dan rasio, menghindarkan pendidikan dari ekstrem 

fatalisme maupun rasionalisme, dan menekankan 

pembentukan karakter siswa. Peran guru sebagai 

murabbi menjadi sorotan penting, di mana guru tidak 

hanya mengajarkan ilmu, tetapi juga meneladani nilai, 

membimbing qalbu, dan mengembangkan fitrah siswa. 

Buku ini juga menekankan evaluasi berbasis proses 

dan sikap, menilai konsistensi belajar, internalisasi 

nilai, dan implementasi ilmu dalam kehidupan sehari-

hari, bukan sekadar capaian akademik. Konsep ini 

relevan bagi pendidikan kontemporer yang 

membutuhkan pendekatan holistik, humanis, dan 

transformatif. 

Dalam bab penutup, buku ini menegaskan bahwa ilmu 

adalah amanah qalbu dan pendidikan merupakan 

jalan hidayah bagi manusia. Setiap upaya belajar dan 

mengajar menjadi ibadah ketika diniatkan untuk 

mendekatkan diri kepada Allah, mengembangkan akal, 

dan memberikan manfaat bagi sesama. 

Dengan pendekatan konseptual yang kokoh sekaligus 

aplikatif, buku ini menjadi panduan penting bagi 

guru, peneliti, dan mahasiswa pendidikan Islam, 

serta memberikan kontribusi signifikan dalam 

pengembangan pendidikan Islam yang holistik, 

integratif, dan transformatif. 

2. Profil Penulis 

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di 

bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah, 

UIN Datokarama Palu. Ia aktif mengajar mata kuliah 



180 

 

fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus 

kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik 

pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim. 

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada 

studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan 

dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian 

kualitatif. Minat akademiknya meliputi fikih 

pendidikan, fikih pembelajaran, pembentukan 

karakter religius, serta integrasi kearifan lokal 

dalam pendidikan Islam, khususnya di konteks 

madrasah dan masyarakat Muslim Indonesia. 

Selain mengajar, penulis aktif melakukan 

penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk 

artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku 

ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada 

rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai 

sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan 

spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat 

dalam penyusunan khutbah, modul keagamaan, dan 

buku panduan ibadah yang digunakan di lingkungan  

masyarakat. Melalui karya ini, penulis berharap dapat 

mendorong lahirnya praktik pendidikan Islam yang 

tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga berakar 

kuat pada nilai-nilai syariat dan akhlak mulia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



181 

 

 

 


