Guru dan Siswa.

dalam Pembelajaran Aktif

7
.

ISTM U0 1S9[IN

DAAI

o
o

=]
)

=
)
z
=

Dr. Bahdar, MHI" | &




HAK CIPTA/COPYRIGHT

© 2024 Dr. Bahdar, M.H.I
Email bahdar@uindatokarama ac.id
HP.081.341.207.628

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang.

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh
atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik
cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari
penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan
pendidikan dengan menyebut sumbernya.

Penerbit:

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat

Alamat: Jl. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah
Cetakan Pertama: Oktober 2024

ISBN: Nomor belum ada



Kata Pengantar

Alhamdulillah, segala puji bagi Allah Subhanahu wa
Ta‘ala, yang telah memberikan taufik dan hidayah-Nya
sehingga buku ini dapat diselesaikan. Shalawat dan
salam semoga tercurah kepada junjungan kita Nabi
Muhammad saw., keluarga, sahabat, serta umatnya
yang istigamah menegakkan ilmu dan akhlak.

Buku ini lahir dari kegelisahan penulis terhadap praktik
pendidikan yang sering menekankan aspek kognitif
semata, sehingga adab, kesadaran spiritual, dan
tanggung jawab moral siswa kerap terabaikan. Dalam
perspektif fikih pendidikan, menuntut ilmu bukan
sekadar aktivitas intelektual, tetapi amanah yang
menuntut keaktifan, niat ikhlas, dan kepedulian
terhadap nilai moral dan spiritual. Buku ini hadir untuk
menjembatani  pemahaman teoretis dan praktik
pendidikan yang holistik, khususnya dalam membangun
relasi guru-siswa yang produktif, beradab, dan
bermakna.

Isi buku ini membahas konsep pembelajaran aktif,
peran guru sebagai pembimbing dan teladan moral,
peran siswa sebagai subjek yang bertanggung jawab,
serta implikasi pedagogis, etis, humanis, dan spiritual
dalam pendidikan Islam. Selain sebagai kajian
akademik, buku ini juga menyajikan panduan praktis
bagi guru, lembaga pendidikan, dan mahasiswa untuk
mengimplementasikan nilai-nilai  fikih  pendidikan
dalam konteks pembelajaran modern.

Penulis menyadari keterbatasan kemampuan, sehingga
kritik, saran, dan masukan konstruktif dar1 para



pembaca sangat diharapkan untuk kesempurnaan karya
ini di masa mendatang. Semoga buku ini bermanfaat
sebagai sumber inspirasi, referensi ilmiah, dan panduan
praktis dalam upaya mendidik generasi yang cerdas,
berakhlak mulia, dan bertakwa kepada Allah
Subhanahu wa Ta‘ala.

Palu,Desember,2025
Penulis

Dr.Bahdar,M.H.I



BABI
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

1.Urgensi Relasi Guru dan Siswa dalam Pendidikan
Islam

Dalam perspektif Islam, pendidikan bukan hanya
transfer pengetahuan, tetapi juga pembentukan karakter,
akhlak, dan spiritualitas. Al-Qur’an menekankan
pentingnya ilmu dan peran guru, misalnya:

“Allah akan meninggikan orang-orang yang
beriman di antara kalian dan orang-orang yang
diberi ilmu beberapa derajat” (QS. Al-Mujadilah:
11).

Guru bukan sekadar pengajar, tetapi pemimpin spiritual
dan teladan yang membawa siswa menuju pemahaman
ilmu dan ketaatan kepada Allah.Relasi ini merupakan
amanah syariah: guru bertanggung jawab mendidik
dengan benar, siswa bertanggung jawab menerima dan
mengamalkan ilmu.

Relasi yang harmonis membentuk adab siswa terhadap
guru dan adab guru terhadap siswa, dua hal yang
menjadi fondasi pendidikan Islam.Guru menjadi teladan
moral, sedangkan siswa belajar melalui interaksi dan
observasi.Pendidikan Islam menekankan integrasi ilmu
dan akhlak; relasi guru-siswa yang baik memperkuat
internalisasi nilai-nilai etika, kejujuran, tanggung
jawab, dan empati.Relasi yang positif menciptakan



lingkungan belajar yang kondusif, mendorong siswa
menjadi aktif, kritis, dan kreatif.Guru yang menghargai
pendapat siswa dan membimbing dengan bijak
memotivasi siswa untuk berpartisipasi dalam proses
pembelajaran.Dalam perspektif fikih pendidikan, siswa
tidak pasif menerima ilmu, tetapi menjadi pelaku aktif
tarbiyah dan ta‘lim.Hubungan guru-siswa yang baik
meningkatkan  efektivitas ~ penyampaian  ilmu,
karena:Siswa merasa dihargai dan termotivasi.Guru
lebih memahami kebutuhan, kemampuan, dan potensi
siswa.Fikih pendidikan menekankan keikhlasan niat
guru dan siswa agar ilmu yang ditransfer menjadi
berkah (barakah).Relasi guru-siswa yang sehat bukan
sekadar interaksi akademik, tetapi juga sarana
internalisasi nilai-nilai spiritual: sabar, amanah, ikhlas,
dan  empati.Hubungan ini  juga  membentuk
keterampilan sosial dan kearifan lokal, sehingga
pendidikan Islam tidak hanya di ranah kognitif, tetapi
juga afektif dan sosial.

Relasi guru dan siswa merupakan unsur mendasar
dalam proses pembelajaran. Kualitas relasi tersebut
sangat menentukan tingkat keaktifan belajar siswa, arah
pembentukan adab, serta keberhasilan pendidikan
secara menyeluruh. Pembelajaran yang aktif tidak lahir
semata-mata dari penggunaan metode atau strategi
tertentu, melainkan tumbuh dari relasi edukatif yang
sehat, dialogis, dan berorientasi pada kemanusiaan
siswa.

Dalam praktik pendidikan, relasi guru dan siswa sering
kali dipahami secara sempit sebagai hubungan
instruksional. Guru berperan dominan sebagai



penyampai materi, sementara siswa ditempatkan
sebagai penerima pengetahuan. Pola relasi semacam ini
cenderung melahirkan pembelajaran yang pasif, minim
partisipasi, dan kurang memberi ruang bagi inisiatif
serta tanggung jawab belajar siswa. Akibatnya,
keaktifan belajar siswa belum menjadi orientasi utama
dalam proses pembelajaran.

Pendidikan Islam, khususnya dalam perspektif fikih
pendidikan, memandang relasi guru dan siswa secara
lebih komprehensif. Relasi tersebut tidak hanya bersifat
pedagogis, tetapi juga normatif, etis, dan spiritual. Guru
diposisikan sebagai pendidik yang memikul amanah
ilmu dan adab, sedangkan siswa sebagai penuntut ilmu
yang berkewajiban aktif dalam proses belajar.
Keaktifan belajar siswa dalam konteks ini dipahami
sebagai bagian dari tanggung jawab syar‘i, bukan
sekadar tuntutan metodologis.

Namun, realitas pembelajaran menunjukkan adanya
kesenjangan antara idealitas relasi guru—siswa dalam
fikih pendidikan dan praktik pembelajaran di lapangan.
Relasi yang terlalu hierarkis, kurang dialogis, dan
minim  pendekatan  kemanusiaan  sering  kali
menghambat tumbuhnya pembelajaran aktif. Oleh
karena itu, kajian tentang relasi guru dan siswa dalam
pembelajaran aktif perlu dikaji secara mendalam
melalui perspektif fikih pendidikan, agar relasi tersebut
mampu mendorong keaktifan belajar siswa secara utuh
baik intelektual, moral, maupun spiritual.

Dengan demikian Relasi guru-siswa adalah pondasi
utama pendidikan Islam, karena menentukan



keberhasilan transfer ilmu, pembentukan akhlak, dan
internalisasi  nilai  spiritual.Relasi  ini  bersifat
multidimensional: pedagogis, spiritual, dan sosial, yang
harus dibangun atas dasar keikhlasan, adab, dan
amanah. Dengan relasi yang kuat, pembelajaran aktif
dapat berjalan optimal, dan siswa menjadi individu
yang berpengetahuan, berkarakter, dan berakhlak
Islami.

2.Masalah dan Tantangan Pembelajaran Aktif di
Madrasah dan Sekolah.

a. Keterbatasan Sumber Daya Guru

1) Tidak semua guru memiliki kompetensi dalam
metode pembelajaran aktif.

2) Banyak guru masih menggunakan pendekatan
tradisional atau ceramah, sehingga siswa
cenderung pasif.

3) Kurangnya pelatihan atau workshop tentang
strategi aktif berbasis fikih pendidikan
menyebabkan implementasi terbatas.

b. Karakteristik Siswa yang Beragam

1) Siswa memiliki kemampuan, minat, dan gaya
belajar yang berbeda-beda.

2) Perbedaan motivasi belajar dapat menjadi
hambatan bagi pembelajaran aktif.

3) Tantangan ini membutuhkan guru yang mampu
mengidentifikasi potensi individu dan
menyesuaikan metode pembelajaran.



c. Kurangnya Fasilitas dan Sarana Pembelajaran

1) Pembelajaran aktif sering memerlukan media
interaktif, teknologi, dan ruang diskusi.

2) Banyak madrasah/kecamatan mengalami
keterbatasan fasilitas, misalnya: ruang kelas
terbatas, buku dan media belajar kurang memadai,
atau akses teknologi terbatas.

3) Hal in1 membatasi implementasi metode diskusi,
proyek, atau eksperimen dalam pendidikan Islam.

d. Keterbatasan Waktu

1) Kurikulum formal dan jam pelajaran yang terbatas
membuat guru kesulitan mengalokasikan waktu
cukup untuk pembelajaran aktif.

2) Kegiatan aktif seperti diskusi kelompok,
presentasi, atau proyek pembelajaran sering
terbentur jadwal yang padat.

e. Ketidaksiapan Mental Guru dan Siswa

1) Guru: kurang percaya diri dalam menerapkan
metode inovatif atau takut kehilangan kontrol
kelas.

2) Siswa: terbiasa dengan pembelajaran pasif,
sehingga awalnya sulit beradaptasi dengan metode
aktif.

3) Dalam perspektif fikih pendidikan, kurangnya niat
ikhlas dan kesabaran juga mempengaruhi kualitas
interaksi guru-siswa.



10

f. Perbedaan Persepsi tentang Pendidikan Islam

1) Guru dan siswa terkadang memandang pendidikan
Islam hanya sebagai penghafalan teks, bukan
sebagai proses aktif pengembangan karakter dan
spiritual.

2) Kurangnya pemahaman tentang fikih pendidikan
dan internalisasi nilai membuat pembelajaran aktif
kurang optimal.

g. Kendala Sosial dan Lingkungan

1) Lingkungan keluarga atau masyarakat yang
kurang mendukung pembelajaran aktif.

2) Tekanan dari nilai tradisional atau budaya lokal
yang menekankan disiplin pasif dapat
menghambat inisiatif siswa.

3.Relevansi perspektif fikih pendidikan terhadap
pembelajaran aktif

a. Fikih Pendidikan sebagai Landasan Etis dan
Normatif

1) Fikih pendidikan menekankan bahwa pendidikan
adalah amanah: guru bertanggung jawab mengajar
dengan benar, siswa bertanggung jawab menerima
ilmu dengan ikhlas.

2) Dalam pembelajaran aktif, prinsip ini
menekankan kesadaran moral dan spiritual:

a) Guru membimbing siswa secara aktif, sabar,
dan adil.



11

b) Siswa aktif berpartisipasi dengan niat belajar
untuk Allah dan mengamalkan ilmu.
3) Perspektif fikih menegaskan bahwa keberhasilan
pembelajaran bukan hanya diukur dari kognitif,
tetapi juga adab, niat, dan keberkahan ilmu.

b. Integrasi Nilai Spiritual dalam Pembelajaran

1) Pembelajaran aktif menuntut siswa berpikir kritis,
berpartisipasi, dan kolaboratif.

2) Fikih pendidikan menambahkan dimensi spiritual:
setiap aktivitas belajar menjadi sarana ibadah,
tarbiyah, dan internalisasi nilai akhlak.

3) Contoh relevansi:

a) Diskusi kelompok: siswa belajar
komunikasi, empati, dan menghargai
pendapat orang lain.

b) Proyek pembelajaran: siswa mengamalkan
tanggung jawab dan disiplin.

c. Mendorong Keaktifan Berdasarkan Kesadaran
Moral

1) Dalam perspektif fikih, keaktifan siswa bukan
sekadar respons mekanis terhadap instruksi guru.
2) Keaktifan yang ideal muncul dari:
a) Kesadaran akan kewajiban belajar (fardhu
‘ain bagi ilmu yang bermanfaat).
b) Niat ikhlas untuk menambah ilmu dan amal
shalih.
3) Relasi guru-siswa menjadi lebih bermakna karena
aktivitas belajar diorientasikan pada tujuan hidup
dan pengembangan karakter Islami.



12

d. Guru sebagai Pembimbing (Murshid) dan
Teladan

1) Fikih pendidikan menekankan peran guru sebagai
murshid: tidak hanya menyampaikan materi,
tetapi membimbing siswa secara moral, spiritual,
dan sosial.

2) Dalam pembelajaran aktif, guru harus:

a) Memberikan kesempatan siswa bertanya,
berdiskusi, dan bereksperimen.

b) Mengawasi proses belajar sambil tetap
menekankan adab dan niat.

3) Dengan demikian, pembelajaran aktif sejalan
dengan prinsip fikih: guru sebagai teladan dan
pembimbing, siswa sebagai peserta aktif yang
bertanggung jawab.

e. Membangun Lingkungan Belajar yang Beretika

1) Fikih pendidikan mendorong terciptanya
lingkungan belajar yang adil, harmonis, dan saling
menghargai.

2) Dalam konteks pembelajaran aktif:

a) Diskusi, kolaborasi, dan proyek kelompok
harus dilakukan dengan adab dan etika
Islami.

b) Siswa belajar menghargai teman, guru, dan
ilmu yang mereka pelajari.



13

3. Relevansi Perspektif Fikih Pendidikan terhadap
Pembelajaran Aktif

Pembelajaran aktif telah menjadi pendekatan yang
banyak dianjurkan dalam  praktik = pendidikan
kontemporer karena dinilai mampu meningkatkan
keterlibatan, daya pikir kritis, dan kemandirian belajar
siswa. Namun, dalam konteks pendidikan Islam,
khususnya di madrasah dan sekolah berbasis nilai
keislaman, penerapan pembelajaran aktif tidak dapat
dilepaskan dari landasan normatif dan etis yang
bersumber dari ajaran Islam. Tanpa perspektif nilai
yang jelas, pembelajaran aktif berpotensi direduksi
menjadi sekadar strategi teknis pedagogis yang
kehilangan orientasi moral dan spiritual.

Dalam realitas praktik pendidikan, pembelajaran aktif
sering diadopsi dari teori-teori pendidikan modern yang
lahir dari tradisi epistemologis sekuler. Pendekatan ini
menekankan aspek partisipasi dan kebebasan belajar,
tetapi tidak selalu disertai pembingkaian adab,
tanggung jawab moral, dan tujuan transendental
pendidikan.  Akibatnya, keaktifan belajar kerap
dipersepsikan bertentangan dengan nilai penghormatan
kepada guru, kedisiplinan, dan etika belajar dalam
tradisi pendidikan Islam. Kondisi ini menimbulkan
kegelisahan pedagogis, terutama di kalangan pendidik
madrasah, yang khawatir pembelajaran aktif dapat
mengikis kewibawaan guru dan adab siswa.

D1 sisi lain, tradisi keilmuan Islam sejatinya memiliki
landasan yang kuat bagi pembelajaran yang aktif,
dialogis, dan partisipatif. Prinsip-prinsip seperti



14

kewajiban menuntut ilmu, anjuran berpikir kritis
(tafakkur dan ta‘aqqul), serta tradisi musyawarah dan
diskusi ilmiah telah lama menjadi bagian dari sistem
pendidikan Islam. Perspektif fikih pendidikan hadir
untuk merumuskan kembali prinsip-prinsip tersebut
dalam kerangka normatif yang sistematis, sehingga
pembelajaran aktif tidak dipahami sebagai konsep
asing, melainkan sebagai bagian integral dari praktik
ta‘lim yang berorientasi pada kemaslahatan.

Relevansi fikih pendidikan terhadap pembelajaran aktif
juga terletak pada kemampuannya membingkai relasi
guru dan siswa secara proporsional. Fikih pendidikan
menempatkan guru dan siswa dalam relasi amanah,
bukan relasi kuasa. Guru berperan sebagai pembimbing
dan penuntun, sementara siswa didorong untuk aktif
mencari ilmu dengan tetap menjaga adab dan etika
belajar. Dengan demikian, keaktifan siswa tidak
dipahami sebagai sikap bebas tanpa batas, tetapi
sebagai tanggung jawab moral dalam proses pencarian
ilmu.

Lebih jauh, fikih pendidikan memberikan orientasi
tujuan yang jelas bagi pembelajaran aktif melalui
kerangka magqgasid al-shari‘ah. Keaktifan belajar
diarahkan tidak hanya untuk mencapai kompetensi
akademik, tetapi juga untuk menjaga akal, membentuk
kepribadian yang beradab, serta menumbuhkan
kesadaran spiritual siswa. Perspektif ini menjadikan
pembelajaran aktif sebagai sarana pembentukan insan
kamil, bukan sekadar alat peningkatan prestasi belajar.



15

Oleh karena itu, pembahasan mengenai relevansi
perspektif fikih pendidikan terhadap pembelajaran aktif
menjadi penting dan mendesak. Kajian ini diharapkan
mampu menjembatani pendekatan pedagogik modern
dengan  nilai-nilai  normatif  Islam, sehingga
pembelajaran aktif dapat diterapkan secara kontekstual,
beradab, dan bermakna dalam sistem pendidikan Islam.

B. Urgensi relasi guru dan siswa dalam Fikih
Pendidikan

Dalam fikih pendidikan, relasi antara guru dan siswa
merupakan elemen fundamental yang menentukan arah,
kualitas, dan keberkahan proses pendidikan. Relasi ini
tidak sekadar berfungsi sebagai medium transfer ilmu,
tetapi sebagai hubungan syar‘i-edukatif yang mengikat
amanah, adab, dan tanggung jawab keilmuan. Tanpa
relasi guru dan siswa yang sehat dan beradab, tujuan
pendidikan Islam sulit tercapai secara utuh.

1. Menjaga Ilmu sebagai Amanah Syariah

Urgensi relasi guru dan siswa terletak pada fungsinya
menjaga ilmu sebagai amanah dari Allah Swt. Guru
bertanggung jawab menyampaikan ilmu secara benar
dan bijak, sementara siswa Dbertanggung jawab
menerimanya dengan adab dan kesungguhan. Relasi
yang baik memastikan bahwa ilmu:

a. Disampaikan dengan niat ikhlas.
b. Dipelajari secara bertanggung jawab.
c. Diamalkan untuk kemaslahatan.



16

Dalam fikih pendidikan, rusaknya relasi guru dan siswa
berpotensi menghilangkan keberkahan ilmu.

2. Menjadi Fondasi Pembelajaran Aktif dan
Bermakna

Pembelajaran aktif dalam perspektif fikih pendidikan
tidak dapat dilepaskan dari kualitas relasi guru dan
siswa. Keaktifan siswa hanya akan tumbuh dalam
suasana:

a. Aman secara psikologis.
b. Dihargai secara kemanusiaan.
c. Dibimbing secara etis.

Relasi yang dialogis dan beradab mendorong siswa
berani bertanya, berpikir kritis, dan berpartisipasi tanpa
kehilangan rasa hormat.

3. Menjamin Integrasi Ilmu dan Akhlak

Urgensi relasi guru dan siswa juga terletak pada
perannya mengintegrasikan ilmu dan akhlak. Dalam
fikih pendidikan:

a. Ilmu tidak boleh terlepas dari nilai moral.

b. Guru berfungsi sebagai teladan akhlak.

c. Siswa belajar adab melalui interaksi langsung,
bukan teori semata.

Relasi yang baik menjadi sarana efektif internalisasi
nilai-nilai Islam dalam diri peserta didik.

4. Mewujudkan Tujuan Maqasid al-Shari‘ah dalam
Pendidikan



17

Relasi guru dan siswa merupakan instrumen strategis
dalam mewujudkan tujuan syariah (magasid al-
shari‘ah), khususnya:

a. Menjaga akal melalui proses belajar yang sehat
dan kritis.

b. Menjaga agama melalui internalisasi iman dan
nilai ibadah.

c. Menjaga martabat manusia melalui pendidikan
yang beradab dan manusiawi.

Tanpa relasi yang benar, pendidikan berisiko
menyimpang dari tujuan syariah.

5. Mencegah Praktik Pendidikan yang Menyimpang

Relasi guru dan siswa yang kokoh dalam fikih
pendidikan berfungsi sebagai mekanisme pencegah
berbagai penyimpangan pendidikan, seperti:

a. Otoritarianisme guru.

b. Pasivitas dan ketidakpedulian siswa.
c. Kekerasan verbal atau psikologis.

d. Dehumanisasi dalam pembelajaran.

Relasi yang sehat menjaga keseimbangan hak dan
kewajiban kedua belah pihak.

6. Membentuk Karakter Ilmiah dan Sosial Siswa

Urgensi relasi guru dan siswa juga tampak dalam
pembentukan karakter ilmiah dan sosial peserta didik,
seperti:

a. Kejujuran intelektual.



18

b. Tanggung jawab sosial.
c. Sikap tawaduk dan empati.

Karakter-karakter ini tumbuh melalui relasi edukatif
yang konsisten dan berkelanjutan.

7. Penegasan Akhir

Urgensi relasi guru dan siswa dalam fikih pendidikan
terletak pada posisinya sebagai jantung proses
pendidikan Islam. Relasi ini menjaga amanah ilmu,
menumbuhkan keaktifan belajar, mengintegrasikan
ilmu dan akhlak, serta mengarahkan pendidikan pada
tujuan syariah. Oleh karena itu, penguatan relasi guru
dan siswa harus menjadi perhatian utama dalam
pengembangan teori dan praktik fikih pendidikan
kontemporer.

C. Masalah dan Tantangan Pembelajaran aktif di
Madrasah dan Sekolah.

Meskipun pembelajaran aktif dipandang selaras dengan
prinsip ta‘lim dalam fikih pendidikan, implementasinya
di madrasah dan sekolah masih menghadapi berbagai
masalah dan tantangan. Tantangan ini tidak hanya
bersifat teknis-pedagogis, tetapi juga kultural,
struktural, dan normatif. Tanpa pemahaman yang utuh,
pembelajaran aktif berpotensi diterapkan secara parsial
atau bahkan bertentangan dengan nilai-nilai pendidikan
Islam.

1. Paradigma Pembelajaran yang Masih Berpusat
pada Guru



19

Salah satu masalah utama adalah kuatnya paradigma
teacher-centered learning. Guru masih dipandang
sebagai satu-satunya sumber ilmu, sementara siswa
ditempatkan sebagai penerima pasif. Paradigma ini:

a. Menghambat keaktifan siswa dalam bertanya dan
berdiskusi.

b. Menjadikan pembelajaran aktif sulit tumbuh
secara alami.

c. Berpotensi menutup ruang dialog ilmiah yang
beradab.

Dalam perspektif fikih pendidikan, paradigma ini perlu
direkonstruksi tanpa menghilangkan kewibawaan guru.

2. Kekeliruan Memahami Pembelajaran Aktif

Pembelajaran aktif sering disalahpahami sebagai
kebebasan tanpa batas. Akibatnya:

a. Keaktifan siswa dianggap kurang sopan atau
menantang guru.

b. Guru khawatir kehilangan otoritas dan kontrol
kelas.

c. Terjadi benturan antara metode aktif dan nilai

adab.

Fikih pendidikan menegaskan bahwa keaktifan harus
dibingkai oleh ta’dib, bukan dilepaskan dari adab.

3. Keterbatasan Kompetensi Pedagogis Guru

Tidak semua guru memiliki kesiapan pedagogis untuk
menerapkan pembelajaran aktif. Tantangan ini meliputi:



20

a. Kurangnya pelatihan metode pembelajaran aktif.
b. Kesulitan mengelola kelas yang dialogis.
c. Ketergantungan pada metode ceramah.

Dalam fikih pendidikan, guru dituntut terus
meningkatkan kompetensi sebagai bagian dari amanah
keilmuan.

4. Budaya Belajar Siswa yang Masih Pasif

Sebagian siswa terbiasa dengan pola belajar pasif dan
instruktif. Hal ini menyebabkan:

a. Rendahnya keberanian bertanya dan berpendapat.
b. Ketergantungan tinggi pada arahan guru.
c. Minimnya inisiatif belajar mandiri.

Pembelajaran aktif menuntut perubahan budaya belajar
yang tidak dapat dilakukan secara instan.

5. Beban Kurikulum dan Orientasi Evaluasi

Kurikulum yang padat dan orientasi evaluasi yang
menekankan hasil kognitif menjadi tantangan serius.
Dampaknya:

a. Guru lebih fokus mengejar target materi.
b. Proses dialog dan refleksi kurang mendapat ruang.
c. Keaktifan siswa sulit dinilai secara komprehensif.

Fikih pendidikan memandang evaluasi seharusnya
mencakup proses, adab, dan kesungguhan belajar.



21

6. Keterbatasan Sarana dan Lingkungan Belajar

Keterbatasan fasilitas, jumlah siswa yang besar, serta
lingkungan belajar yang kurang kondusif juga menjadi
hambatan. Kondisi ini:

a. Menyulitkan pengelolaan diskusi kelompok.
b. Membatasi variasi metode pembelajaran aktif.
c. Menurunkan kualitas interaksi guru—siswa.

Dalam konteks ini, kreativitas guru menjadi sangat
penting.

7. Kekhawatiran Terhadap Degradasi Adab

Sebagian pihak khawatir pembelajaran aktif dapat
mengikis  nilai  penghormatan  kepada  guru.
Kekhawatiran ini muncul ketika:

a. Keaktifan tidak disertai penanaman adab.

b. Guru dan siswa belum memiliki kesepahaman
etis.

c. Nilai ta’dib belum menjadi budaya sekolah.

Fikih pendidikan menegaskan bahwa masalahnya
bukan pada keaktifan, tetapi pada ketiadaan
pembingkaian adab.

8. Tantangan Integrasi Nilai Fikih Pendidikan

Pembelajaran aktif sering diadopsi dari pendekatan
pedagogik modern tanpa integrasi nilai fikih
pendidikan. Akibatnya:

a. Metode aktif berjalan tanpa orientasi ibadah.



22

b. Keaktifan kehilangan makna spiritual.
c. Pendidikan terjebak pada efektivitas teknis
semata.

Integrasi fikih pendidikan diperlukan agar pembelajaran
aktif bernilai syar‘i dan bermakna.

9. Penegasan Kritis

Masalah dan tantangan pembelajaran aktif di madrasah
dan sekolah menunjukkan bahwa perubahan metode
pembelajaran harus disertai rekonstruksi paradigma,
relasi guru dan siswa, dan budaya adab. Dalam
perspektif fikih pendidikan, pembelajaran aktif bukan
sekadar pilihan metodologis, tetapi amanah pendidikan
yang harus dijalankan secara bijak, beradab, dan
bertahap.

D. Relevansi Perspektif Fikih Pendidikan terhadap
Pembelajaran Aktif

Pembelajaran aktif (active learning) merupakan
pendekatan pedagogis yang menempatkan siswa
sebagai subjek utama dalam proses belajar. Namun,
tanpa landasan nilai dan norma yang jelas,
pembelajaran aktif berpotensi kehilangan arah etis dan
spiritual. D1 sinilah perspektif fikih pendidikan menjadi
relevan dan signifikan. Fikih pendidikan memberikan
kerangka normatif, etis, dan tujuan syar‘i yang
memastikan pembelajaran aktif berjalan selaras dengan
nilai-nilai Islam.



23

1. Memberikan Landasan Normatif dan Syar°‘i

Fikih pendidikan memberikan legitimasi normatif
terhadap pembelajaran aktif. Prinsip-prinsip seperti
kewajiban menuntut ilmu, anjuran berpikir kritis
(tafakkur), dan larangan taqlid buta menjadi dasar syar°‘1
bagi keaktifan belajar. Dengan demikian, pembelajaran
aktif tidak dipandang sebagai adopsi pedagogik Barat
semata, tetapi sebagai aktualisasi nilai ta‘lim dalam
Islam.

2. Membingkai Keaktifan dengan Adab (Ta’dib)

Salah satu kontribusi utama fikih pendidikan adalah
pembingkaian keaktifan siswa dengan nilai ta’dib.
Perspektif ini menegaskan bahwa:

a. Keaktifan siswa adalah hak dan kewajiban.

b. Keaktifan harus dijalankan secara santun dan
bertanggung jawab.

c. Dialog dan kritik ilmiah wajib menjaga adab
kepada guru dan ilmu.

Dengan pembingkaian ini, pembelajaran aktif tidak
mengikis kewibawaan guru, tetapi justru memperkuat
relasi edukatif yang sehat.

3. Menjaga Keseimbangan Relasi Guru dan Siswa

Fikih pendidikan menempatkan guru dan siswa dalam
relasi amanah, bukan relasi kuasa. Guru berperan
sebagai pembimbing (murabbi, mu‘allim, mursyid),
sementara siswa sebagai pencari ilmu yang aktif dan
bertanggung jawab. Perspektif ini relevan untuk:



24

a. Menghindari otoritarianisme guru.

b. Mencegah kebebasan belajar tanpa arah.

c. Mewujudkan pembelajaran aktif yang dialogis
dan beradab.

4. Mengintegrasikan Dimensi Spiritual dalam
Pembelajaran Aktif

Pembelajaran aktif dalam perspektif fikih pendidikan
tidak berhenti pada aspek kognitif dan psikomotorik,
tetapi juga mencakup dimensi spiritual dan moral.
Keaktifan belajar diarahkan untuk:

a. Menumbuhkan kesadaran ibadah.

b. Menguatkan niat dan keikhlasan.

c. Menghubungkan ilmu dengan pengabdian kepada
Allah.

Integrasi ini menjadikan pembelajaran aktif lebih
bermakna dan transformatif.

5. Mengarahkan Pembelajaran Aktif pada Maqasid
al-Shari‘ah

Fikih pendidikan memberikan orientasi tujuan bagi
pembelajaran aktif melalui kerangka magasid al-
shari‘ah. Keaktifan belajar diarahkan untuk:

a. Menjaga akal melalui pengembangan berpikir
kritis.

b. Menjaga agama melalui internalisasi nilai iman.

c. Menjaga martabat manusia melalui pembelajaran
yang manusiawi.



25

Dengan orientasi ini, pembelajaran aktif tidak sekadar
efektif, tetapi juga maslahat.

6. Menjawab Tantangan Implementasi
Pembelajaran Aktif

Perspektif fikih pendidikan relevan untuk menjawab
berbagai tantangan implementasi pembelajaran aktif di
madrasah dan sekolah, seperti:

a. Kekhawatiran degradasi adab.
b. Resistensi guru terhadap metode aktif.
c. Budaya belajar pasif siswa.

Fikih pendidikan menawarkan solusi konseptual
melalui penguatan relasi, adab, dan amanah keilmuan.

7. Memperkuat Evaluasi Pembelajaran Aktif

Dalam  perspektif  fikih  pendidikan, evaluasi
pembelajaran aktif tidak hanya mengukur hasil belajar,
tetapi juga:

a. Proses keterlibatan siswa.
b. Kesungguhan dan kejujuran belajar.
c. Sikap dan adab dalam pembelajaran.

Pendekatan evaluatif ini lebih komprehensif dan sesuai
dengan tujuan pendidikan Islam.

8. Penegasan Akhir

Relevansi perspektif fikih  pendidikan terhadap
pembelajaran aktif terletak pada kemampuannya
memberikan landasan normatif, pembingkaian adab,



26

keseimbangan relasi, dan orientasi tujuan syar‘i.
Dengan perspektif ini, pembelajaran aktif tidak hanya
menjadi strategi pedagogis yang efektif, tetapi juga
menjadi sarana pembentukan insan berilmu, beradab,
dan bertakwa.

E. Relasi Guru dan Siswa dalam Pendidikan
Kontemporer

Dalam pendidikan kontemporer, relasi guru dan siswa
mengalami perubahan seiring dengan perkembangan
paradigma pendidikan, tuntutan kurikulum, serta
dinamika sosial dan teknologi. Di satu sisi, pendidikan
modern mendorong pembelajaran yang berpusat pada
siswa, partisipatif, dan dialogis. Namun di sisi lain,
praktik pembelajaran di banyak lembaga pendidikan
masih memperlihatkan relasi guru dan siswa yang
bersifat hierarkis dan instruksional.

Relasi guru dan siswa dalam pendidikan kontemporer
sering kali berada pada ketegangan antara tuntutan
profesionalisme dan pendekatan humanis. Guru dituntut
untuk mencapai target kurikulum, standar penilaian,
dan capaian kompetensi, sehingga relasi dengan siswa
cenderung difokuskan pada aspek administratif dan
akademik. Dalam kondisi demikian, interaksi
pembelajaran sering berlangsung satu arah, dan
keaktifan belajar siswa terbatas pada merespons
perintah atau tugas yang diberikan guru.

Selain 1tu, perkembangan teknologi informasi juga
memengaruhi relasi guru dan siswa. Akses siswa
terhadap sumber belajar yang luas di luar kelas
menuntut perubahan peran guru, dari satu-satunya



27

sumber ilmu menjadi fasilitator dan pembimbing.
Namun, perubahan peran ini tidak selalu diiringi
dengan perubahan pola relasi. Dalam banyak kasus,
guru tetap mempertahankan otoritas penuh, sementara
siswa belum sepenuhnya diberi ruang untuk berinisiatif
dan bertanggung jawab atas proses belajarnya.

Dalam konteks ini, relasi guru dan siswa pada
pendidikan kontemporer masih menghadapi tantangan
dalam mewujudkan pembelajaran aktif. Keaktifan
belajar siswa sering dipahami secara teknis sebagai
keterlibatan dalam tugas atau diskusi, belum sebagai
kesadaran belajar yang lahir dari relasi edukatif yang
bermakna. Oleh karena itu, pendidikan kontemporer
membutuhkan  kerangka  nilai  yang  mampu
menyeimbangkan tuntutan profesional, kemajuan
teknologi, dan pendekatan kemanusiaan. Perspektif
fikih pendidikan Islam menjadi relevan untuk menata
kembali relasi guru dan siswa agar pembelajaran aktif
tidak hanya efektif secara pedagogis, tetapi juga
bernilai etis dan spiritual.

F. Problematika Keaktifan Belajar Siswa

Keaktifan belajar siswa merupakan salah satu indikator
penting keberhasilan pembelajaran. Namun dalam
praktik pendidikan, keaktifan belajar siswa masih
menghadapi  berbagai problematika, baik yang
bersumber dari relasi guru dan siswa, pendekatan
pembelajaran, maupun sistem pendidikan secara
keseluruhan. Problematika ini menyebabkan siswa
cenderung bersikap pasif, bergantung pada guru, dan
kurang memiliki kesadaran belajar yang mandiri.



28

Salah satu problem utama adalah masih dominannya
pola pembelajaran yang berpusat pada guru. Dalam
pola ini, siswa lebih banyak menerima informasi
daripada terlibat secara aktif dalam proses berpikir,
bertanya, dan berdiskusi. Keaktifan belajar siswa sering
dipersempit pada aktivitas fisik atau kepatuhan
mengerjakan tugas, bukan pada keterlibatan intelektual
dan reflektif. Akibatnya, siswa belum sepenuhnya
diposisikan sebagai subjek pembelajaran.

Problematika lainnya berkaitan dengan relasi guru dan
siswa yang bersifat hierarkis dan kurang dialogis.
Relasi yang terlalu menekankan jarak otoritas membuat
siswa enggan mengemukakan pendapat atau pertanyaan
karena khawatir dianggap melanggar adab. Dalam
kondisi seperti ini, keaktifan belajar tidak tumbuh
secara alami, melainkan menjadi aktivitas yang bersifat
formal dan terpaksa.

Selain  faktor relasional, sistem evaluasi yang
berorientasi pada hasil akhir juga turut memengaruhi
rendahnya keaktifan belajar siswa. Penilaian yang lebih
menekankan pada nilai dan capaian akademik
mendorong siswa untuk belajar secara instrumental,
bukan karena kesadaran dan minat terhadap ilmu.
Keaktifan belajar siswa pun sering dipahami sebagai
strategi untuk memperoleh nilai, bukan sebagai bagian
dari proses pencarian ilmu yang bermakna.

Dari perspektif pendidikan Islam, problematika
keaktifan belajar siswa menunjukkan adanya reduksi
makna belajar itu sendiri. Belajar belum sepenuhnya
dipahami sebagai ibadah dan tanggung jawab moral.



29

Oleh karena itu, problematika ini menuntut adanya
pendekatan yang tidak hanya bersifat metodologis,
tetapi juga normatif dan etis. Fikih pendidikan Islam
menawarkan kerangka untuk menata kembali relasi
guru dan siswa agar keaktifan belajar siswa tumbuh dari
kesadaran, adab, dan tanggung jawab sebagai penuntut
ilmu.

G. Fokus dan Batasan Pembahasan

Pembahasan dalam tulisan ini difokuskan pada relasi
guru dan siswa dalam konteks pembelajaran aktif
dengan perspektif fikih pendidikan. Fokus utama kajian
diarahkan pada bagaimana relasi guru dan siswa
dipahami, dibangun, dan dijalankan untuk mendorong
keaktifan belajar siswa, baik dari aspek intelektual, etis,
maupun spiritual.

Kajian ini tidak membahas secara teknis metode atau
strategi pembelajaran tertentu, melainkan
menitikberatkan pada dimensi relasional dan normatif
yang melandasi proses pembelajaran. Relasi guru dan
siswa  dianalisis  sebagai  relasi  pendidikan,
pembelajaran, bimbingan, keadaban, dan kemanusiaan,
yang menjadi fondasi lahirnya pembelajaran aktif
dalam pendidikan Islam.

Secara konseptual, pembahasan dibatasi pada kajian
teoritis dan normatif fikih pendidikan Islam, tanpa
melibatkan penelitian lapangan atau analisis empiris.
Fokus kajian juga tidak diarahkan pada jenjang
pendidikan tertentu, melainkan dimaksudkan untuk
memberikan  kerangka konseptual yang dapat



30

diterapkan secara umum dalam berbagai konteks
pendidikan Islam.

Dengan batasan tersebut, tulisan ini diharapkan mampu
memberikan  kejelasan arah  pembahasan  serta
mempertegas kontribusinya dalam pengembangan
konsep relasi guru dan siswa dalam pembelajaran aktif
menurut fikih pendidikan Islam.

H. Tujuan dan Manfaat Penulisan

Penulisan ini  bertuyjuan untuk mengkaji dan
merumuskan konsep relasi guru dan siswa dalam
pembelajaran  aktif berdasarkan perspektif fikih
pendidikan Islam. Secara khusus, tulisan ini bertujuan
menjelaskan karakter relasi guru dan siswa yang
mampu mendorong keaktifan belajar siswa, serta
menempatkan pembelajaran sebagai proses yang
bernilai etis dan spiritual.

Selain itu, penulisan ini bertujuan untuk memberikan
pemahaman konseptual mengenai keaktifan belajar
siswa sebagai bagian dari tanggung jawab syar‘i dalam
menuntut ilmu, bukan semata-mata sebagai tuntutan
metodologis pembelajaran modern. Dengan demikian,
kajian ini diharapkan mampu menjembatani antara
pendekatan pedagogik kontemporer dan nilai-nilai
normatif pendidikan Islam.

Adapun manfaat penulisan ini terbagi ke dalam dua
aspek. Secara teoretis, tulisan ini diharapkan dapat
memperkaya khazanah fikih pendidikan Islam,
khususnya dalam kajian relasi guru dan siswa serta
implikasinya terhadap pembelajaran aktif. Secara



31

praktis, tulisan ini diharapkan dapat menjadi rujukan
bagi guru dan pengelola lembaga pendidikan Islam
dalam membangun relasi pembelajaran yang dialogis,
beradab, dan mendorong keaktifan belajar siswa secara
utuh.



32

BAB II.
LANDASAN TEORI

A.Pengertian Fikih Pendidikan

Fikih Pendidikan adalah cabang kajian keilmuan Islam
yang membahas prinsip, norma, hukum, dan etika
penyelenggaraan pendidikan berdasarkan sumber-
sumber syariat Islam, yaitu Al-Qur’an, Sunnah, ijma’,
dan qiyas, serta pendekatan maqasid al-syari‘ah, dengan
tuyjuan mengarahkan proses pendidikan agar selaras
dengan  nilai  keimanan, kemanusiaan, dan
kemaslahatan.

Secara sederhana, fikih pendidikan dapat dipahami
sebagai ilmu yang mengkaji pendidikan sebagai
aktivitas ibadah dan amanah syar‘i, bukan sekadar
aktivitas teknis atau pedagogis.

Secara terminologis, Fikih Pendidikan adalah:

[lmu yang mengkaji hukum, nilai, dan ketentuan syariat
Islam yang mengatur relasi guru dan siswa, tujuan
pendidikan, metode pembelajaran, materi ajar, evaluasi,
serta tanggung jawab moral dan sosial dalam proses
pendidikan.

Dengan demikian, pendidikan dalam perspektif fikih
tidak netral nilai, tetapi sarat dengan dimensi halal-
haram, adil-zalim, maslahat-mafsadat, dan tanggung
jawab ukhrawi.



33

Unsur-Unsur Pokok dalam Fikih Pendidikan

Fikih pendidikan mencakup beberapa aspek utama,
antara lain:

1.

Subjek Pendidikan, yaitu : guru, siswa, orang tua,
dan lembaga pendidikan sebagai pihak yang
memikul amanah syar‘i.

. Objek Pendidikan. yaitu : Ilmu, adab, akhlak,

keterampilan, dan pembentukan kepribadian
muslim.

. Relasi Pendidikan, yaitu : Relasi tarbiyah

(pengasuhan), ta‘lim (pengajaran), ta’dib
(pembentukan adab), dan irsyad (bimbingan).
Tujuan Pendidikan, yaitu : terwujudnya insan
beriman, berilmu, beradab, dan bertanggung
jawab secara sosial.

. Prinsip Hukum dan Etika, yaitu : keadilan, kasih

sayang, amanah, kemanusiaan, serta menjauhi
kekerasan dan kezaliman dalam pendidikan.

Posisi Fikih Pendidikan dalam Keilmuan Islam

Fikih pendidikan berada pada posisi interdisipliner,
yaitu:

l.
2.

3.

Berakar pada fikih dan ushul fikih

Bersentuhan dengan pendidikan Islam, pedagogi,
psikologi, dan sosiologi

Berfungsi sebagai kompas normatif bagi praktik
pendidikan

Karena itu, fikih pendidikan tidak hanya menjawab
“bagaimana mengajar”, tetapi lebihmendasar:“Apakah



34

cara mengajar ini sah secara syar'‘i dan bermaslahat
bagi manusia ?”

Penegasan Konseptual

Fikih Pendidikan menempatkan pendidikan sebagai
jalan 1badah, pembentukan adab, dan perwujudan
rahmat Islam, sehingga setiap aktivitas pendidikan
dipandang bernilai hukum dan bernilai akhirat.

B. Konsep Pembelajaran Aktif Prespektif Fikih
Pendidikan

1. Pengertian Pembelajaran Aktif

Pembelajaran aktif (active learning) adalah pendekatan
pembelajaran yang menempatkan siswa sebagai subjek
utama proses belajar. Siswa tidak hanya menerima
informasi secara pasif, tetapi terlibat secara sadar
melalui berpikir, berdialog, bertanya, mempraktikkan,
dan merefleksikan pengetahuan yang diperoleh. Dalam
konteks pendidikan Islam, keaktifan ini tidak hanya
bersifat kognitif, tetapi juga mencakup dimensi afektif,
spiritual, dan moral.

2. Fikih Pendidikan sebagai Kerangka Normatif

Fikih pendidikan adalah cabang fikih yang mengkaji
prinsip, hukum, adab, dan etika penyelenggaraan
pendidikan berdasarkan Al-Qur’an, Sunnah, dan ijtihad
ulama. Perspektif fikih pendidikan memandang
pembelajaran sebagai amanah syar‘i yang melibatkan
tanggung jawab guru dan siswa secara timbal balik.
Oleh karena itu, keaktifan siswa bukan sekadar strategi



35

pedagogis, melainkan bagian dari pelaksanaan
kewajiban menuntut ilmu (talab al- ‘ilm).

3. Dasar Syariah Pembelajaran Aktif

Dalam perspektif fikih pendidikan, pembelajaran aktif
berlandaskan pada beberapa prinsip syariah, antara lain:

a. Kewajiban menuntut ilmu yang menuntut
kesungguhan dan partisipasi aktif siswa.

b. Larangan taqlid buta dalam hal yang
memungkinkan  pemahaman  rasional dan
kontekstual.

c. Perintah tadabbur, tafakkur, dan ta‘aqqul
sebagaimana banyak ditegaskan dalam Al-Qur’an.

d. Prinsip maslahat, di mana pembelajaran aktif
dinilai membawa manfaat lebih besar bagi
perkembangan potensi siswa.

4. Keaktifan Belajar sebagai Tanggung Jawab Syar‘i Siswa

Dalam fikih pendidikan, siswa diposisikan sebagai
mukallaf sesuai kadar kemampuannya. Keaktifan
belajar merupakan wujud:

a. Adab terhadap 1ilmu, yaitu kesungguhan,
keingintahuan, dan keterlibatan penuh dalam
proses belajar.

b. Pertanggungjawaban moral, karena ilmu akan
dimintai  pertanggungjawaban  atas cara
memperolehnya dan penggunaannya.

c. Aktualisasi fitrah, di mana potensi akal, qalbu,
dan jasad bekerja secara terpadu.



36

5. Peran Guru dalam Pembelajaran Aktif Perspektif Fikih

Guru dalam fikih pendidikan berperan sebagai murabbi,
mu ‘allim, dan mursyid. Dalam pembelajaran aktif,
guru:

a. Menciptakan ruang dialog dan musyawarah
ilmiah.

b. Mendorong siswa bertanya dan berpikir kritis
secara beradab.

c. Menjadi teladan dalam adab keilmuan dan
keikhlasan.

d. Mengarahkan keaktifan siswa agar tetap berada
dalam koridor akhlak dan tujuan syariah.

6. Integrasi Dimensi Kognitif, Afektif, dan Spiritual

Berbeda dengan pembelajaran aktif dalam perspektif
pedagogik modern yang cenderung menekankan aspek
kognitif dan  psikomotorik, fikih  pendidikan
menambahkan dimensi spiritual. Keaktifan belajar
diarahkan untuk:

a. Menguatkan iman dan kesadaran ketuhanan.

b. Menumbuhkan akhlak ilmiah seperti tawaduk,
jujur, dan tanggung jawab.

c. Menjadikan ilmu sebagai sarana mendekatkan diri
kepada Allah, bukan sekadar pencapaian
akademik.

7. Implikasi bagi Praktik Pendidikan Islam

Konsep pembelajaran aktif dalam perspektif fikih
pendidikan menuntut rekonstruksi praktik pendidikan
Islam, antara lain:



37

a. Perubahan paradigma dari teacher-centered
menuju amanah-centered learning.

b. Penguatan relasi etis guru siswa yang bersifat
dialogis dan edukatif.

c. Penyusunan  metode  pembelajaran  yang
mendorong partisipasi aktif sekaligus menjaga
adab dan nilai syariah.

d. Evaluasi pembelajaran yang tidak hanya
mengukur hasil, tetapi juga proses dan adab
belajar.

8. Penegasan Akhir

Pembelajaran aktif dalam perspektif fikih pendidikan
bukanlah sekadar metode, melainkan manifestasi dari
pandangan Islam tentang manusia sebagai makhluk
berakal, berhati, dan bermoral. Keaktifan belajar
merupakan bagian dari ibadah dan tanggung jawab
syar‘i, yang jika dilaksanakan dengan benar akan
melahirkan insan berilmu, beradab, dan berkontribusi
bagi kemaslahatan umat.

C. Landasan Relasi Guru dan Siswa dalam Prespetif
Fikih Pendidikan

Dalam fikih pendidikan, relasi antara guru dan siswa
dipahami sebagai hubungan syar‘i-edukatif yang
dilandasi oleh amanah keilmuan, adab, dan tanggung
jawab moral. Relasi ini tidak bersifat netral atau teknis
semata, melainkan mengandung nilai ibadah dan
pertanggungjawaban di hadapan Allah Swt. Oleh
karena itu, pembahasan relasi guru dan siswa harus



38

diletakkan dalam kerangka normatif Islam yang
integral.

1. Landasan Tauhid dan Amanah Ilmu

Fikih pendidikan menempatkan tauhid sebagai fondasi
utama relasi guru dan siswa. [lmu adalah milik Allah
dan manusia hanya sebagai penerima dan pengelola
amanah. Guru berkewajiban menyampaikan ilmu
dengan ikhlas dan benar, sedangkan siswa
berkewajiban menerimanya dengan adab dan
kesungguhan. Relasi ini menegaskan bahwa:

a. Tujuan pendidikan adalah penghambaan kepada
Allah.

b. Otoritas guru bersifat amanah, bukan absolut.

c. Keaktifan siswa merupakan bagian dari tanggung
jawab ibadah menuntut ilmu.

2. Landasan Normatif Syariah

Al-Qur’an dan Sunnah memberikan kerangka normatif
bagi relasi edukatif yang beradab dan dialogis. Perintah
membaca, berpikir, bertanya, dan bermusyawarah
menunjukkan bahwa Islam mendorong keterlibatan
aktif siswa dalam proses belajar. Praktik pendidikan
Rasulullah saw menampilkan relasi guru siswa yang
penuh kasih sayang, keterbukaan, dan penghargaan
terhadap kemampuan siswa. Dalam fikih pendidikan,
dalil-dalil ini menjadi dasar legitimasi pembelajaran
siswa aktif yang tetap terikat nilai adab.



39

3. Landasan Fikih: Hak dan Kewajiban Edukatif

Relasi guru dan siswa dalam fikih pendidikan diatur
oleh prinsip hak dan kewajiban (hugiiq wa wajibat):

a. Guru memiliki hak untuk dihormati dan ditaati
dalam kebaikan.

b. Siswa memiliki hak memperoleh pengajaran yang
adil, bermutu, dan bertanggung jawab.

c. Keduanya berkewajiban menjaga kejujuran
ilmiah, keikhlasan, dan tujuan syar‘i pendidikan.

Relasi ini bersifat timbal balik dan mengikat secara
moral dan sosial.

4. Landasan Adab dan Akhlak Keilmuan

Adab merupakan inti relasi edukatif dalam fikih
pendidikan. Keberhasilan proses belajar sangat
ditentukan oleh kualitas adab guru dan siswa. Guru
dituntut menjadi teladan akhlak, sementara siswa
dituntut menjaga sopan santun, menghormati guru, dan
disiplin dalam menuntut ilmu. Dalam perspektif fikih
pendidikan, pelanggaran adab dapat menghilangkan
keberkahan 1lmu meskipun proses pembelajaran
berlangsung secara formal.

5. Landasan Pedagogis Islami (Tarbiyah, Ta‘lim,
dan Ta’dib)

Fikih pendidikan memadukan tiga konsep pedagogis
utama:

a. Tarbiyah, sebagai proses pembinaan dan
pengembangan potensi siswa.



40

b. Ta‘lim, sebagai proses transfer dan konstruksi
ilmu.

c. Ta’dib, sebagai proses pembentukan adab dan
karakter.

Relasi guru siswa yang ideal adalah relasi yang mampu
mengintegrasikan ketiganya, sehingga keaktifan belajar
siswa tidak keluar dari koridor akhlak dan tujuan
pendidikan Islam.

6. Landasan Kemanusiaan dan Fitrah

Islam memandang siswa sebagai manusia yang
memiliki fitrah, akal, galbu, dan potensi berkembang.
Oleh karena itu, relasi guru dan siswa harus bersifat
humanis, dialogis, dan proporsional. Fikih pendidikan
menolak relasi yang menindas, merendahkan martabat
siswa, atau mematikan potensi berpikir kritis. Keaktifan
siswa justru dipandang sebagai aktualisasi fitrah yang
harus dibimbing, bukan dibungkam.

7. Landasan Maqasid al-Shari‘ah dalam Pendidikan

Relasi guru dan siswa juga diarahkan untuk mencapai
tujuan-tujuan syariah (magasid al-shari ‘ah),
khususnya:

a. Menjaga agama (hifz al-din) melalui internalisasi
nilai keimanan.

b. Menjaga akal (hifz al-‘aql) melalui pembelajaran
yang kritis dan bermakna.

c. Menjaga akhlak dan martabat manusia.



41

Dengan landasan ini, relasi edukatif menjadi sarana
strategis pembentukan insan berilmu dan beradab.

8. Penegasan Akhir

Landasan relasi guru dan siswa dalam perspektif fikih
pendidikan bersifat komprehensif: teologis, normatif,
fikih, etis, pedagogis, humanistik, dan maqasidi. Relasi
ini menjadi fondasi utama bagi penyelenggaraan
pembelajaran aktif dalam pendidikan Islam. Tanpa
relasi yang beradab dan amanah, keaktifan belajar
kehilangan makna dan tujuan syar‘inya.



42

BAB III.
RELASI BURU DAN SISWA DALAM
PRESPEKTIF FIKIH PENDIDIKAN

A.Relasi Guru dan Siswa sebagai Amanah Syariah

Dalam perspektif fikih pendidikan, relasi antara guru
dan siswa bukan sekadar hubungan pedagogis atau
administratif, melainkan amanah syariah yang
mengandung tanggung jawab keagamaan, moral, dan
sosial. Amanah ini bersumber dari keyakinan bahwa
ilmu adalah titipan Allah Swt. yang harus disampaikan,
dipelajari, dan diamalkan sesuai dengan tuntunan
syariah. Oleh karena itu, setiap interaksi edukatif antara
guru dan siswa memiliki dimensi ibadah dan
pertanggungjawaban ukhrawi.

1. Ilmu sebagai Amanah dari Allah Swt

Fikih pendidikan memandang ilmu sebagai karunia
sekaligus amanah. Guru tidak memproduksi ilmu secara
otonom, melainkan menyampaikan dan membimbing
pemahaman terhadap ilmu yang telah Allah karuniakan.
Demikian pula, siswa tidak sekadar menerima
informasi, tetapi memikul amanah untuk menjaga,
mengembangkan, dan mengamalkan ilmu tersebut.
Relasi guru dan siswa dengan demikian dibangun atas
kesadaran bahwa:

a. [lmu harus disampaikan dan dipelajari dengan niat
yang benar.

b. Penyalahgunaan ilmu merupakan bentuk
pengkhianatan terhadap amanabh.



43

c. Proses belajar-mengajar berada dalam
pengawasan nilai syariah.

2. Tanggung Jawab Syar‘i Guru

Guru dalam perspektif fikih pendidikan memikul
tanggung jawab syar‘i sebagai mu ‘allim dan murabbi.
Ia berkewajiban:

a. Menyampaikan ilmu secara benar, jujur, dan

proporsional.

b. Menjadi teladan dalam adab, akhlak, dan
keikhlasan.

c. Membimbing siswa sesuai tingkat kemampuan
dan kebutuhannya.

d. Menjaga keadilan dan tidak menyalahgunakan
otoritas keilmuan.

Kelalaian guru dalam menjalankan amanah ini tidak
hanya berdampak pedagogis, tetapi juga bernilai dosa
dalam perspektif syariah.

3. Tanggung Jawab Syar‘i Siswa

Siswa juga dipandang sebagai subjek amanah syariah.
Dalam fikih pendidikan, siswa berkewajiban:

a. Menuntut ilmu dengan niat ibadah.

b. Menghormati guru dan menjaga adab dalam
proses belajar.

c. Bersungguh-sungguh, aktif, dan jujur dalam
mencari ilmu.

d. Mengamalkan ilmu untuk kemaslahatan diri dan
masyarakat.



44

Keaktifan belajar siswa dalam konteks ini bukan
sekadar tuntutan metodologis, melainkan bentuk
pelaksanaan amanah menuntut ilmu.

4. Relasi Timbal Balik Berbasis Amanah

Relasi guru dan siswa sebagai amanah syariah bersifat
timbal balik dan saling mengikat. Guru tidak boleh
bersikap otoriter, dan siswa tidak dibenarkan bersikap
meremehkan. Keduanya terikat oleh nilai:

a. Kejujuran ilmiah.
b. Tanggung jawab moral.

c. Kesadaran akan pertanggungjawaban di hadapan
Allah.

Relasi ini menciptakan iklim pembelajaran yang adil,
aman, dan penuh keberkahan.

5. Amanah Syariah dan Pembelajaran Aktif

Dalam kerangka pembelajaran aktif, konsep amanah
syartah memiliki implikasi penting. Keaktifan siswa
dipahami sebagai bentuk tanggung jawab atas amanah
ilmu, sementara peran guru adalah memfasilitasi
keaktifan tersebut agar tetap berada dalam koridor adab
dan tujuan syariah. Dengan demikian, pembelajaran
aktif tidak bertentangan dengan fikih pendidikan, justru
menjadi sarana optimalisasi amanah ilmu.

6. Penegasan Konseptual

Relasi guru dan siswa sebagai amanah syariah
menegaskan bahwa pendidikan Islam tidak boleh
direduksi menjadi aktivitas teknis semata. Setiap proses



45

belajar-mengajar harus dilandasi kesadaran keagamaan
dan etika syariah. Ketika amanah ini dijaga, relasi guru
dan siswa akan melahirkan proses pendidikan yang
bermakna, beradab, dan berorientasi pada kemaslahatan
dunia dan akhirat.

B.Relasi Pendidikan dalam Fikih Pendidikan

Dalam fikih pendidikan, relasi pendidikan dipahami
sebagai hubungan normatif-edukatif yang mengikat
seluruh aktor pendidikan dalam satu sistem amanah
syariah. Relasi ini tidak hanya mencakup interaksi guru
dan siswa, tetapi juga melibatkan tujuan pendidikan,
proses pembelajaran, nilai adab, serta tanggung jawab
keilmuan. Dengan demikian, relasi pendidikan dalam
fikih pendidikan bersifat holistik, bermakna, dan
berorientasi ibadah.

1. Pendidikan sebagai Proses Syar‘i dan Sosial

Fikih pendidikan memandang pendidikan sebagai
aktivitas syar‘i yang memiliki implikasi hukum, etika,
dan sosial. Pendidikan bukan sekadar kegiatan
individual, melainkan proses sosial yang membentuk
peradaban. Relasi pendidikan karenanya harus:

a. Berlandaskan niat ibadah dan pengabdian kepada
Allah.

b. Mengarahkan siswa pada kemaslahatan pribadi
dan sosial.

c. Menjaga nilai keadilan, tanggung jawab, dan
keberlanjutan ilmu.



46

Relasi ini menempatkan pendidikan sebagai sarana
pembinaan manusia secara utuh.

2. Relasi Tarbiyah: Pembinaan dan Penumbuhan
Potensi

Dalam  kerangka tarbiyah, relasi pendidikan
menekankan aspek pembinaan, pengasuhan, dan
penumbuhan potensi siswa secara bertahap. Guru
berperan sebagai murabbi yang:

a. Membimbing perkembangan akal, galbu, dan
akhlak siswa.

b. Memahami perbedaan kemampuan dan latar
belakang peserta didik.

c. Menciptakan lingkungan belajar yang aman dan
mendukung.

Relasi tarbiyah bersifat jangka panjang dan berorientasi
pada pembentukan karakter.

3. Relasi Ta‘lim: Interaksi Keilmuan dan Keaktifan
Belajar

Relasi ta‘lim menekankan proses pengajaran dan
pembelajaran  ilmu  pengetahuan. Dalam fikih
pendidikan, ta‘lim bukan proses satu arah, melainkan
interaksi ilmiah yang menuntut:

a. Partisipasi aktif siswa dalam bertanya, berdiskusi,
dan berpikir kritis.

b. Keterbukaan guru terhadap dialog ilmiah yang
beradab.



47

c. Penyesuaian metode dengan tingkat pemahaman
siswa.

Relasi ini menegaskan legitimasi pembelajaran aktif
dalam pendidikan Islam.

4. Relasi Ta’dib: Pembentukan Adab dan Etika
Ilmiah

Relasi pendidikan dalam fikih pendidikan tidak dapat
dilepaskan dari ta’dib, yaitu pembentukan adab dan
akhlak. Relasi ini mengatur:

a. Cara guru menyampaikan ilmu dengan hikmah
dan keteladanan.

b. Cara siswa menerima ilmu dengan hormat dan
kesungguhan.

c. Etika  dialog, perbedaan pendapat, dan
penggunaan ilmu.

Dalam perspektif fikih pendidikan, keberhasilan
pendidikan sangat ditentukan oleh kualitas ta’dib dalam
relasi edukatif.

5. Relasi Hak dan Kewajiban Edukatif

Fikih pendidikan memformulasikan relasi pendidikan
melalui keseimbangan hak dan kewajiban:

a. Guru berhak dihormati dan berkewajiban
mendidik secara adil.

b. Siswa berhak mendapatkan pengajaran yang
bermutu dan berkewajiban menjaga adab serta
keaktifan belajar.



48

c. Lembaga pendidikan berkewajiban menciptakan
sistem yang mendukung relasi edukatif yang
sehat.

Relasi ini mencegah ketimpangan kekuasaan dan
menjaga keadilan dalam pendidikan.

6. Relasi Pendidikan sebagai Sarana Magqasid al-
Shari‘ah

Relasi pendidikan dalam fikih pendidikan diarahkan
untuk mencapai tujuan-tujuan syariah (magqgasid al-
shari‘ah), khususnya:

a. Menjaga akal melalui pengembangan nalar dan
pemahaman.

b. Menjaga agama melalui internalisasi nilai
keimanan.

c. Menjaga martabat manusia melalui pendidikan
yang beradab dan manusiawi.

Dengan demikian, relasi pendidikan bukan tujuan akhir,
tetapi sarana strategis pembentukan insan berilmu dan
berakhlak.

7. Penegasan Konseptual

Relasi pendidikan dalam fikih pendidikan merupakan
relasi yang integral antara tarbiyah, ta‘lim, dan ta’dib,
yang dijalankan dalam bingkai amanah syariah dan
maqasid al-shari‘ah. Relasi ini menjadi fondasi bagi
praktik pembelajaran aktif yang tidak hanya efektif
secara pedagogis, tetapi juga sahih secara normatif dan
bermakna secara spiritual.



49

C.Relasi Pembelajaran (Ta‘lim) dan Keaktifan
Siswa

Dalam fikih pendidikan, ta‘lim dipahami sebagai
proses interaksi keilmuan yang bersifat dinamis,
bermakna, dan bertanggung jawab secara syar‘i.
Pembelajaran tidak dimaknai sebagai aktivitas satu arah
dari guru kepada siswa, melainkan relasi edukatif yang
menuntut keterlibatan aktif siswa dalam memahami,
menginternalisasi, dan mengamalkan ilmu. Oleh karena
itu, keaktifan siswa merupakan elemen inheren dalam
relasi ta‘lim yang sahih menurut perspektif fikih
pendidikan.

1. Ta‘lim sebagai Relasi Interaktif Keilmuan

Fikih pendidikan menempatkan ta‘lim sebagai relasi
interaktif antara guru dan siswa. Guru berperan sebagai
mu ‘allim yang membimbing dan memfasilitasi proses
belajar, sementara siswa berperan sebagai pencari ilmu
yang aktif (talib al- ‘ilm). Relasi ini meniscayakan:

a. Dialog ilmiah yang beradab.

b. Proses bertanya dan menjawab sebagai metode
pembelajaran.

c. Keterlibatan intelektual dan emosional siswa.

Keaktifan siswa dalam ta‘lim bukan pelanggaran adab,
melainkan bagian dari etika belajar dalam Islam.

2. Keaktifan Siswa sebagai Tanggung Jawab Syar°‘i

Dalam perspektif fikih pendidikan, menuntut ilmu
merupakan  kewajiban  syar‘i  yang  menuntut



50

kesungguhan dan partisipasi aktif. Keaktifan siswa
seperti bertanya, berdiskusi, mengkaji, dan mengkritisi
secara santun dipandang sebagai bentuk pelaksanaan
kewajiban tersebut. Pasivitas belajar tanpa uzur yang
dibenarkan dapat dinilai sebagai kelalaian terhadap
amanah ilmu.

Dengan demikian, keaktifan siswa bukan sekadar
tuntutan pedagogis modern, tetapi kewajiban moral
dalam menuntut ilmu.

3. Adab Keaktifan dalam Relasi Ta‘lim

Fikih pendidikan menegaskan bahwa keaktifan siswa
harus dibingkai oleh adab dan akhlak. Keaktifan yang
dibenarkan adalah keaktifan yang:

a. Dilandasi niat ikhlas mencari ridha Allah.

b. Dilakukan = dengan  sopan, santun, dan
menghormati guru.

c. Tidak bertujuan merendahkan atau menentang
secara tidak etis.

Adab 1ini menjaga keseimbangan antara kebebasan
berpikir dan penghormatan terhadap otoritas keilmuan
guru.

4. Peran Guru dalam Mendorong Keaktifan Siswa

Guru dalam relasi ta‘llm memiliki tanggung jawab
untuk menciptakan suasana belajar yang mendorong
keaktifan siswa. Dalam fikih pendidikan, guru dituntut:

a. Memberi ruang bertanya dan berdiskusi.



51

b. Menghargai pendapat siswa yang disampaikan
secara beradab.

c. Mengarahkan keaktifan siswa agar tetap fokus
pada tujuan pembelajaran.

d. Menyesuaikan metode dengan kemampuan dan
karakter siswa.

Dengan peran ini, guru tidak kehilangan wibawa, justru
memperkuat fungsi edukatifnya.

5. Ta‘lim dan Pembelajaran Aktif dalam
Pendidikan Islam

Konsep pembelajaran aktif (active learning) sejalan
dengan prinsip ta‘lim dalam fikih pendidikan.
Keduanya sama-sama menekankan keterlibatan siswa
dalam proses belajar. Namun, fikih pendidikan
memberikan kerangka normatif agar pembelajaran

aktif:

a. Tidak terlepas dari nilai adab dan akhlak.

b. Berorientasi pada kemaslahatan dan keberkahan
ilmu.

c. Menjaga tujuan syar‘i pendidikan Islam.

Dengan demikian, pembelajaran aktif dipahami sebagai
aktualisasi nilai ta‘lim, bukan adopsi pedagogik yang
bebas nilai.

6. Implikasi terhadap Evaluasi Pembelajaran

Relasi ta‘lim dan keaktifan siswa juga berdampak pada
cara menilai keberhasilan pembelajaran. Dalam fikih



52

pendidikan, evaluasi tidak hanya mengukur penguasaan
materi, tetapi juga:

a. Proses keterlibatan siswa.

b. Kesungguhan dan kejujuran dalam belajar.

c. Adab dan sikap ilmiah selama pembelajaran
berlangsung.

Penilaian semacam ini lebih komprehensif dan sesuai
dengan tujuan pendidikan Islam.

7. Penegasan Konseptual

Relasi pembelajaran (ta‘lim) dan keaktifan siswa dalam
perspektif  fikih pendidikan menegaskan bahwa
keaktifan belajar merupakan bagian integral dari
kewajiban menuntut ilmu. Keaktifan tersebut harus
diarahkan dan dibimbing agar tetap berada dalam
koridor adab, amanah, dan tujuan syariah. Dengan
relasi ta‘lim yang sehat dan beradab, pembelajaran aktif

akan melahirkan peserta didik yang berilmu, kritis, dan
berakhlak.

D.Relasi Bimbingan (Irsyad) dalam fikih
Pendidikan

Dalam fikih pendidikan, irsyad dipahami sebagai relasi
bimbingan syar‘i yang bertujuan mengarahkan siswa
agar ilmu, sikap, dan tindakannya tetap berada dalam
koridor nilai-nilai Islam. Irsyad melengkapi relasi
tarbiyah dan ta‘lim, karena pendidikan Islam tidak
hanya bertugas menumbuhkan potensi dan mentransfer
ilmu, tetapi juga meluruskan arah pemanfaatan ilmu
tersebut. Dengan demikian, relasi bimbingan (irsyad)



53

merupakan dimensi esensial dalam relasi guru dan
siswa.

1. Hakikat Irsyad dalam Perspektif Fikih
Pendidikan

Secara konseptual, irsyad bermakna pengarahan menuju
jalan yang benar (al-huda wa al-rushd). Dalam fikih
pendidikan, irsyad mencakup:

a. Bimbingan moral, spiritual, dan intelektual.

b. Pengarahan penggunaan ilmu agar sesuai dengan
tujuan syariah.

c. Pencegahan penyimpangan pemahaman dan
perilaku siswa

Relasi irsyad menempatkan guru sebagai mursyid yang
bertanggung jawab menjaga kemurnian arah
pendidikan.

2. Irsyad sebagai Amanah Syar‘i Guru

Guru dalam fikih pendidikan tidak hanya berperan
sebagai pengajar, tetapi juga sebagai pembimbing.
Tanggung jawab irsyad guru meliputi:

a. Memberi nasihat dan peringatan dengan hikmah.

b. Meluruskan kesalahan pemahaman keilmuan dan
praktik keagamaan.

c. Mengarahkan perkembangan sikap dan karakter
siswa.

Kelalaian dalam irsyad dipandang sebagai pengabaian
amanah syar‘i, karena berpotensi menjerumuskan
peserta didik pada kesalahan orientasi ilmu.



54

3. Posisi Siswa dalam Relasi Irsyad

Siswa dalam relasi irsyad diposisikan sebagai subjek
yang dibimbing, bukan objek yang dipaksa. Dalam
fikih pendidikan, siswa dituntut:

a. Membuka diri terhadap nasihat dan pengarahan.

b. Menunjukkan sikap tawaduk dan kesungguhan.

c. Menginternalisasi bimbingan dalam tindakan
nyata.

Relasi irsyad bertujuan menumbuhkan kesadaran
internal, bukan ketergantungan atau kepatuhan semu.

4. Batasan Irsyad: Antara Bimbingan dan
Otoritarianisme

Fikih pendidikan memberikan batasan tegas agar irsyad
tidak berubah menjadi sikap otoriter. Irsyad yang sahih
harus:

a. Menghormati akal dan fitrah siswa.

b. Tidak mematikan daya kritis dan keaktifan
belajar.

c. Menghindari pemaksaan yang melampaui batas
Pendidikan.

Dengan batasan 1ini, irsyad tetap menjadi relasi
pembinaan yang manusiawi dan proporsional.

5. Irsyad dan Pembentukan Akhlak

Relasi irsyad memiliki peran sentral dalam
pembentukan akhlak peserta didik. Melalui irsyad,
guru:



55

a. Menanamkan nilai tanggung jawab, kejujuran,
dan disiplin.

b. Membimbing adab dalam belajar, berdialog, dan
berbeda pendapat.

c. Mengarahkan siswa agar ilmu menjadi sarana
perbaikan diri dan masyarakat.

Tanpa irsyad, pendidikan berisiko melahirkan
kecerdasan tanpa kompas moral.

6. Irsyad dalam Konteks Pembelajaran Aktif

Dalam pembelajaran aktif, irsyad berfungsi sebagai
pengarah normatif. Keaktifan siswa:

a. Didorong, bukan dibatasi.

b. Dibimbing agar tetap beradab dan bermakna.

c. Diarahkan untuk mencapai tujuan pembelajaran
dan maqasid al-shari‘ah.

Irsyad memastikan bahwa kebebasan belajar tetap
berada dalam bingkai tanggung jawab syar‘i.

7. Penegasan Konseptual

Relasi bimbingan (irsyad) dalam fikih pendidikan
merupakan  mekanisme syar‘i  untuk menjaga
keseimbangan antara kebebasan belajar dan tanggung
jawab moral. Irsyad memperkuat peran guru sebagai
pembina arah, sekaligus mematangkan kepribadian
siswa. Dengan irsyad yang bijak dan beradab,
pendidikan Islam mampu melahirkan insan berilmu
yang lurus orientasi dan kuat integritasnya.



56

E.Relasi Keadaban (Ta’dib) Guru dan Siswa dalam
fikih pendidikan

Dalam fikih pendidikan, ta’dib merupakan inti dari
seluruh relasi edukatif. Ta’dib tidak hanya dimaknai
sebagai penanaman sopan santun, tetapi sebagai proses
pembentukan manusia beradab yang memahami posisi
dirinya, ilmu, guru, dan Allah Swt. Oleh karena itu,
relasi keadaban antara guru dan siswa menjadi fondasi
normatif yang  menentukan  keberkahan  dan
keberhasilan pendidikan Islam.

1. Hakikat Ta’dib dalam Perspektif Fikih
Pendidikan

Ta’dib berasal dari kata adaba yang bermakna
mendidik, memperhalus budi, dan menempatkan
sesuatu pada tempatnya. Dalam fikih pendidikan, ta’dib
mencakup:

a. Pembentukan kesadaran etis dan spiritual.

b. Penanaman adab dalam mencari, menyampaikan,
dan menggunakan ilmu.

c. Pengarahan sikap agar selaras dengan nilai
syariah.

Relasi ta’dib menegaskan bahwa ilmu tanpa adab
adalah sumber kerusakan, bukan kemuliaan.



57

2. Ta’dib sebagai Amanah Syar‘i dalam Relasi
Guru dan Siswa

Relasi keadaban dalam fikih pendidikan merupakan
amanah syar‘i yang melekat pada guru dan siswa. Guru
berkewajiban:

a. Menjadi teladan adab dan akhlak mulia.

b. Menyampaikan ilmu dengan hikmah, kasih
sayang, dan kesabaran.

c. Menjaga kehormatan dan martabat siswa.

Sementara itu, siswa berkewajiban:

a. Menghormati guru dan ilmu yang dipelajari.

b. Menjaga sopan santun dalam bertanya, berdiskusi,
dan berbeda pendapat.

c. Mengamalkan adab dalam kehidupan belajar
sehari-hari.

3. Relasi Ta’dib dan Otoritas Keilmuan

Fikih pendidikan mengakui adanya otoritas keilmuan
guru, namun otoritas ini dibingkai oleh ta’dib. Guru
tidak boleh menggunakan otoritas secara sewenang-
wenang, dan siswa tidak dibenarkan merendahkan atau
menantang guru tanpa adab. Ta’dib menjaga
keseimbangan antara:

a. Kewibawaan guru.
b. Kebebasan berpikir dan keaktifan siswa.

Relasi ini menciptakan suasana pembelajaran yang
sehat dan bermartabat.



58

4. Ta’dib dalam Dialog dan Keaktifan Belajar

Dalam konteks pembelajaran aktif, ta’dib berfungsi
sebagai pengendali etis. Keaktifan siswa:

a. Didorong untuk berpikir kritis dan reflektif.

b. Dibimbing agar tetap santun dan bertanggung
jawab.

c. Dilarang berubah menjadi sikap arogan atau
meremehkan.

Dengan ta’dib, dialog ilmiah menjadi sarana
pendewasaan, bukan konflik.

5. Ta’dib dan Pembentukan Karakter Ilmiah

Relasi keadaban membentuk karakter ilmiah peserta
didik, seperti:

a. Tawaduk dalam menerima kebenaran.
b. Kejujuran intelektual.
c. Tanggung jawab dalam penggunaan ilmu.

Dalam fikih pendidikan, karakter ini lebih utama
daripada sekadar penguasaan materi.

6. Ta’dib sebagai Penjaga Maqasid al-Shari‘ah

Relasi ta’dib berfungsi menjaga tujuan-tujuan syariah
dalam pendidikan, khususnya:

a. Menjaga agama melalui internalisasi nilai iman.

b. Menjaga akal melalui etika berpikir dan belajar.

c. Menjaga martabat manusia melalui pendidikan
beradab.



59

Tanpa ta’dib, pendidikan berpotensi menyimpang dari
maqasid al-shari‘ah.

7. Penegasan Konseptual

Relasi keadaban (ta’dib) guru dan siswa dalam fikih
pendidikan  merupakan fondasi normatif yang
menyatukan amanah, ilmu, dan akhlak. Ta’dib
menegaskan bahwa pendidikan Islam bertujuan
melahirkan manusia berilmu sekaligus beradab. Dengan
relasi ta’dib yang kokoh, pembelajaran aktif akan
berjalan secara bermakna, etis, dan berorientasi pada
kemaslahatan dunia dan akhirat.

F.Relasi Kemanusiaan (Insaniyyah) dalam
Pembelajaran

Dalam fikih pendidikan, pembelajaran dipahami
sebagai  proses interaksi  antarmanusia  yang
bermartabat. Oleh karena itu, relasi kemanusiaan
(insaniyyah) menjadi fondasi penting dalam hubungan
guru dan siswa. Relasi ini menegaskan bahwa
pendidikan Islam tidak boleh mengabaikan nilai-nilai
kemanusiaan, karena manusia adalah subjek sekaligus
tuyjuan utama pendidikan. Pembelajaran  yang
mengabaikan dimensi insaniyyah berpotensi melahirkan
praktik pendidikan yang kering nilai dan bertentangan
dengan ruh syariah.

1. Hakikat Insaniyyah dalam Perspektif Fikih
Pendidikan

Insaniyyah merujuk pada pengakuan terhadap martabat
manusia sebagai makhluk ciptaan Allah yang memiliki



60

kehormatan (karamah al-insan), fitrah, akal, dan qalbu.
Dalam fikih pendidikan, prinsip ini mengandung
implikasi bahwa:

a. Setiap siswa memiliki potensi dan nilai yang
harus dihormati.

b. Proses pembelajaran harus menjunjung tinggi
martabat kemanusiaan.

c. Kekerasan, penghinaan, dan dehumanisasi
bertentangan dengan nilai pendidikan Islam.

Relasi pembelajaran yang insaniyyah berangkat dari
kesadaran bahwa mendidik berarti memanusiakan
manusia.

2. Relasi Guru dan Siswa sebagai Relasi
Antarsesama Manusia

Fikih pendidikan memandang guru dan siswa sebagai
sesama manusia yang setara dalam martabat, meskipun
berbeda peran dan tanggung jawab. Guru bukan
penguasa mutlak, dan siswa bukan objek pasif. Relasi
ini menuntut:

a. Sikap saling menghargai dan menghormati.

b. Empati terhadap kondisi psikologis dan sosial
siswa.

c. Pengakuan atas perbedaan latar belakang,
kemampuan, dan gaya belajar.

Relasi insaniyyah memperkuat iklim pembelajaran
yang adil dan inklusif.



61

3. Insaniyyah dan Prinsip Keadilan dalam
Pembelajaran

Dalam fikih pendidikan, keadilan merupakan bagian
integral dari relasi kemanusiaan. Guru berkewajiban:

a. Bersikap adil dalam perlakuan dan penilaian.

b. Tidak melakukan diskriminasi berdasarkan latar
belakang sosial, ekonomi, atau intelektual.

c. Memberi kesempatan belajar yang proporsional
kepada setiap siswa.

Keadilan dalam pembelajaran merupakan wujud
konkret dari nilai insaniyyah.

4. Insaniyyah dan Keaktifan Siswa

Relasi kemanusiaan mendorong pengakuan terhadap
kebebasan berpikir dan berekspresi siswa. Dalam
kerangka fikih pendidikan:

a. Keaktifan siswa dipandang sebagai hak sekaligus
tanggung jawab.

b. Pendapat siswa dihargai selama disampaikan
secara beradab.

c. Kesalahan diperlakukan sebagai bagian dari
proses belajar, bukan alasan untuk merendahkan
martabat.

Dengan demikian, pembelajaran aktif menjadi lebih
manusiawi dan bermakna.



62

5. Insaniyyah dan Pembinaan Empati serta Kasih
Sayang

Fikih pendidikan menekankan pentingnya rahmah
dalam relasi pembelajaran. Guru dituntut:

a. Mengedepankan kasih sayang dalam mendidik.

b. Memahami kondisi personal dan sosial siswa.

c. Menghindari pendekatan yang menekan dan
menakutkan.

Relasi yang dilandasi empati dan kasih sayang
memperkuat efektivitas pendidikan dan kesehatan
psikologis peserta didik.

6. Insaniyyah sebagai Penjaga Tujuan Pendidikan
Islam

Relasi kemanusiaan berfungsi menjaga tujuan utama
pendidikan Islam, yaitu membentuk manusia beriman,
berilmu, dan berakhlak. Prinsip insaniyyah memastikan
bahwa:

a. Pendidikan tidak merusak fitrah manusia.

b. Ilmu digunakan untuk kemaslahatan, bukan
penindasan.

c. Proses belajar sejalan dengan maqasid al-shari‘ah,
khususnya penjagaan martabat manusia.



63

BAB 1V
RELASI GURU DAN SISWA SECARA SOSIAL

A. Relasi Guru dan Siswa sebagai Relasi Sosial

Relasi guru dan siswa pada dasarnya merupakan relasi
sosial yang terjadi dalam konteks institusi pendidikan.
Sebagai relasi sosial, hubungan antara guru dan siswa
tidak hanya ditentukan oleh peran pedagogis semata,
tetapi juga dipengaruhi oleh struktur sosial, norma, nilai
budaya, serta pola interaksi yang berkembang di
lingkungan sekolah atau madrasah. Relasi ini
mencerminkan cara masyarakat memandang otoritas,
ilmu, dan posisi sosial guru serta siswa.

Dalam relasi sosial pendidikan, guru umumnya
menempati posisi otoritatif yang dilegitimasi oleh
sistem, keilmuan, dan budaya. Sementara itu, siswa
berada pada posisi subordinat yang diharapkan patuh,
menghormati, dan mengikuti arahan guru. Pola relasi
semacam ini membentuk interaksi yang cenderung
hierarkis, di mana komunikasi berlangsung secara satu
arah dan ruang dialog sering kali terbatas. Relasi sosial
tersebut  berpengaruh  langsung terhadap iklim
pembelajaran dan tingkat keaktifan belajar siswa.

Relasi guru dan siswa sebagai relasi sosial juga
dipengaruhi oleh kebiasaan dan tradisi pendidikan yang
telah mengakar. Dalam banyak konteks, penghormatan
terhadap guru dipahami sebagai menjaga jarak dan
membatasi  ekspresi  kritis  siswa.  Meskipun
dimaksudkan untuk menjaga adab, pola relasi ini



64

berpotensi menghambat partisipasi aktif siswa apabila
tidak diimbangi dengan pendekatan yang dialogis dan
humanis.

Oleh karena itu, memahami relasi guru dan siswa
sebagai relasi sosial menjadi penting untuk menata
kembali interaksi pembelajaran. Relasi sosial yang
sehat tidak meniadakan otoritas guru, tetapi
mengelolanya secara proporsional agar tidak menekan
kemanusiaan siswa. Dalam konteks pembelajaran aktif,
relasi sosial guru dan siswa perlu diarahkan pada
bentuk interaksi yang saling menghargai, membuka
ruang komunikasi, dan mendorong keterlibatan siswa
secara sadar dan bertanggung jawab dalam proses
belajar.

B.Pola Relasi Hierarkis dalam Lingkungan Sekolah

Pola relasi hierarkis merupakan bentuk relasi yang
paling umum ditemukan dalam lingkungan sekolah.
Relasi ini ditandai oleh pembagian peran yang tegas
antara guru sebagai pemegang otoritas dan siswa
sebagai pithak yang berada dalam posisi menerima.
Otoritas guru dilegitimasi oleh sistem pendidikan,
struktur kelembagaan, serta budaya yang menempatkan
guru sebagai figur yang harus ditaati dan dihormati.

Dalam pola relasi hierarkis, interaksi guru dan siswa
cenderung berlangsung secara vertikal dan satu arah.
Guru berperan sebagai pengendali proses pembelajaran,
sementara siswa dituntut untuk mengikuti instruksi,
mematuhi aturan, dan memenuhi tuntutan akademik.
Relasi semacam ini sering kali membentuk iklim kelas
yang tertib dan terkontrol, namun pada saat yang sama



65

berpotensi membatasi ruang dialog dan partisipasi aktif
siswa.

Pola relasi hierarkis juga memengaruhi cara siswa
memaknai adab dan penghormatan terhadap guru.
Dalam banyak kasus, adab dipahami sebagai kepatuhan
tanpa ruang bertanya atau berpendapat. Akibatnya,
siswa cenderung pasif, enggan mengemukakan
gagasan, dan takut melakukan kesalahan. Keaktifan
belajar siswa pun lebih bersifat formal, sekadar
memenuhi kewajiban belajar, bukan keterlibatan yang
lahir dari kesadaran dan minat terhadap ilmu.

Meskipun demikian, pola relasi hierarkis tidak
sepenuhnya dapat dihilangkan dalam pendidikan.
Otoritas guru tetap diperlukan untuk menjaga arah
pembelajaran dan ketertiban kelas. Namun, dalam
konteks pembelajaran aktif, pola hierarki perlu dikelola
secara bijak dan proporsional. Relasi hierarkis yang
sehat adalah relasi yang tetap menjaga kewibawaan
guru, tetapi tidak meniadakan dialog, kemanusiaan, dan
ruang partisipasi siswa dalam proses belajar.

C. Relasi Kuasa dan Dampaknya terhadap Keaktifan
Belajar Siswa

Relasi guru dan siswa dalam lingkungan sekolah tidak
dapat dilepaskan dari adanya relasi kuasa. Guru
memiliki otoritas struktural dan simbolik yang
bersumber dari kedudukan kelembagaan, legitimasi
keilmuan, serta kewenangan dalam penilaian dan
pengelolaan kelas. Relasi kuasa ini membentuk
dinamika interaksi yang memengaruhi perilaku belajar



66

siswa, termasuk tingkat keaktifan mereka dalam proses
pembelajaran.

Dalam praktik pembelajaran, relasi kuasa yang bersifat
dominatif cenderung menempatkan siswa sebagai objek
pembelajaran. Guru menjadi pusat kontrol terhadap
materi, metode, dan evaluasi, sementara siswa berperan
sebagai penerima yang harus menyesuaikan diri dengan
kehendak guru. Kondisi ini sering kali menghambat
keaktifan belajar siswa, karena ruang untuk bertanya,
berdiskusi, dan berpendapat menjadi terbatas. Keaktifan
belajar yang muncul pun lebih bersifat reaktif, bukan
partisipasi yang lahir dari kesadaran dan kemandirian.

Relasi kuasa juga memengaruhi aspek psikologis siswa.
Ketimpangan kuasa yang terlalu tajam dapat
melahirkan rasa takut, cemas, atau enggan berinteraksi
secara terbuka dengan guru. Siswa lebih memilih diam
daripada berisiko dianggap salah atau melanggar
norma. Dalam jangka panjang, kondisi ini berpotensi
melemahkan kepercayaan diri siswa dan menghambat
perkembangan kemampuan berpikir kritis.

Namun demikian, relasi kuasa tidak dapat sepenuhnya
dihilangkan dalam pendidikan. Otoritas guru tetap
diperlukan untuk menjaga arah, disiplin, dan tujuan
pembelajaran.  Tantangannya adalah  bagaimana
mengelola relasi kuasa tersebut agar bersifat edukatif,
bukan represif. Relasi kuasa yang dikelola secara etis
dan humanis justru dapat mendorong keaktifan belajar
siswa, ketika otoritas guru digunakan untuk
membimbing, memfasilitasi, dan memberdayakan siswa
sebagai subjek pembelajaran.



67

D.Relasi Sosial Guru dan Siswa dalam Budaya
Pendidikan Indonesia

Relasi sosial guru dan siswa dalam budaya pendidikan
Indonesia tidak dapat dipisahkan dari nilai-nilai kultural
yang berkembang di masyarakat. Budaya ketimuran
yang menjunjung tinggi penghormatan terhadap orang
yang lebih tua dan berilmu turut membentuk pola relasi
guru dan siswa di lingkungan sekolah. Guru diposisikan
sebagai figur yang harus dihormati, ditaati, dan dijaga
wibawanya, sementara siswa dituntut untuk bersikap
sopan, patuh, dan tidak banyak membantah.

Dalam praktiknya, nilai penghormatan tersebut
memiliki dampak positif dalam menjaga etika,
ketertiban, dan suasana belajar yang kondusif. Namun,
ketika nilai tersebut dipahami secara kaku dan
formalistik, relasi guru dan siswa cenderung
berkembang menjadi relasi yang berjarak dan hierarkis.
Siswa sering kali menahan diri untuk bertanya atau
mengemukakan pendapat karena khawatir dianggap
tidak sopan atau melanggar norma budaya.

Budaya pendidikan Indonesia juga dipengaruhi oleh
sistem sekolah yang menekankan kepatuhan terhadap
aturan dan otoritas. Dalam konteks ini, relasi sosial
guru dan siswa lebih diarahkan pada pemeliharaan
ketertiban daripada pengembangan dialog. Akibatnya,
keaktifan belajar siswa sering dipahami sebagai
kemampuan mengikuti instruksi dengan baik, bukan
sebagai keterlibatan aktif dalam proses berpikir dan
pembelajaran.



68

Meskipun demikian, budaya pendidikan Indonesia
sejatinya memiliki nilai-nilai luhur yang dapat menjadi
modal bagi pengembangan pembelajaran aktif. Nilai
gotong royong, musyawarah, dan kebersamaan dapat
dijadikan dasar untuk membangun relasi sosial yang
lebih dialogis dan partisipatif. Dengan mengelola nilai
budaya secara bijak, relasi guru dan siswa dapat
diarahkan pada bentuk interaksi yang tetap beradab,
namun tidak menghambat keaktifan belajar siswa.
Dalam konteks inilah, perspektif fikih pendidikan Islam
dapat berperan sebagai kerangka normatif untuk
menyeimbangkan antara penghormatan budaya dan
kebutuhan pembelajaran aktif.

E. Kebutuhan Relasi Sosial yang Humanis dalam
Pembelajaran

Pembelajaran yang efektif menuntut adanya relasi
sosial yang humanis antara guru dan siswa. Relasi
humanis menempatkan siswa sebagai manusia utuh
yang memiliki potensi, perasaan, dan kemampuan
berkembang, bukan sekadar objek penerima informasi.
Dalam konteks ini, relasi guru dan siswa tidak hanya
berfungsi sebagai hubungan instruksional, tetapi juga
sebagai interaksi edukatif yang menghargai martabat
kemanusiaan.

Relasi sosial yang humanis ditandai oleh adanya
komunikasi yang terbuka, sikap saling menghargai,
serta pengakuan terhadap peran aktif siswa dalam
proses pembelajaran. Guru tidak hanya berperan
sebagai pemberi pengetahuan, tetapi juga sebagai
pendamping dan pembimbing yang menciptakan ruang



69

aman bagi siswa untuk Dberpikir, bertanya, dan
berpendapat. Kondisi ini sangat berpengaruh terhadap
tumbuhnya keaktifan belajar siswa, karena siswa
merasa dihargai dan diberi kepercayaan.

Dalam pembelajaran yang tidak humanis, relasi sosial
sering kali bersifat satu arah dan menekan. Guru
menjadi pusat otoritas, sementara siswa diposisikan
sebagai pihak yang harus patuh tanpa ruang dialog.
Pola relasi semacam ini berpotensi melahirkan
pembelajaran yang pasif, di mana keaktifan siswa
muncul hanya sebagai respons terhadap tuntutan, bukan
sebagai kebutuhan belajar yang disadari.

Kebutuhan akan relasi sosial yang humanis menjadi
semakin  penting dalam  konteks  pendidikan
kontemporer yang menekankan pembelajaran aktif.
Keaktifan belajar siswa tidak dapat tumbuh dalam
suasana relasi yang kaku dan menakutkan. Sebaliknya,
keaktifan belajar berkembang ketika relasi guru dan
siswa dibangun atas dasar kepercayaan, empati, dan
tanggung jawab bersama. Dengan demikian, relasi
sosial yang humanis bukan sekadar pelengkap
pembelajaran, melainkan prasyarat utama Dbagi
terwujudnya pembelajaran aktif yang bermakna.



70

BAB YV
RELASI GURU DAN SISWA DALAM PERSPEKTIF
TEORETIS

A. Relasi Guru dan Siswa dalam Teori Pedagogik
Klasik

Teori pedagogik klasik memandang relasi guru dan
siswa sebagai hubungan edukatif yang bersifat
hierarkis, namun sarat dengan tanggung jawab moral.
Guru diposisikan sebagai pusat otoritas keilmuan dan
teladan etis, sementara siswa ditempatkan sebagai pihak
yang membutuhkan bimbingan untuk mencapai
kedewasaan intelektual dan moral. Relasi in1 dibangun
atas dasar pengakuan terhadap perbedaan kapasitas
pengetahuan dan pengalaman antara guru dan siswa.

Dalam paradigma pedagogik klasik, peran guru tidak
hanya terbatas pada penyampaian materi, tetapi juga
mencakup pembentukan karakter dan disiplin. Otoritas
guru dianggap sebagai prasyarat penting bagi
keberlangsungan proses pendidikan. Oleh karena itu,
kepatuhan siswa dipahami sebagai bagian dari proses
belajar yang harus dilalui. Namun, kepatuhan tersebut
tidak dimaksudkan untuk meniadakan peran aktif siswa,
melainkan  sebagai  bentuk kesiapan menerima
bimbingan.

Relasi guru dan siswa dalam teori pedagogik klasik
juga menekankan pentingnya keteladanan. Guru
dipandang sebagai figur yang menjadi rujukan dalam
sikap, perilaku, dan cara berpikir. Keberhasilan
pendidikan tidak hanya diukur dari penguasaan



71

pengetahuan siswa, tetapi juga dari sejauh mana siswa
mampu meneladani nilai-nilai yang diwujudkan oleh
guru. Dalam konteks ini, interaksi guru dan siswa
berlangsung dalam suasana yang mengandung unsur
penghormatan, kedekatan moral, dan pembinaan
berkelanjutan.

Meskipun cenderung hierarkis, teori pedagogik klasik
tidak sepenuhnya menutup ruang bagi keaktifan belajar
siswa. Keaktifan dipahami sebagai kesungguhan dalam
mengikuti bimbingan, kedisiplinan dalam belajar, serta
kesediaan untuk berlatih dan mengulang. Dengan
demikian, relasi guru dan siswa dalam pedagogik klasik
menempatkan keaktifan belajar dalam kerangka
ketaatan dan pembiasaan, yang kemudian menjadi
landasan bagi perkembangan pendekatan pedagogik
yang lebih dialogis pada masa berikutnya.

B. Relasi Guru dan Siswa dalam Teori
Konstruktivistik

Teori  konstruktivistik memandang pembelajaran
sebagai proses aktif di mana pengetahuan dibangun
oleh siswa melalui interaksi dengan lingkungan,
pengalaman, dan refleksi diri. Dalam kerangka ini,
relasi guru dan siswa mengalami pergeseran mendasar
dari pola hierarkis menuju relasi yang lebih dialogis dan
partisipatif. Siswa ditempatkan sebagai subjek utama
pembelajaran, sementara guru berperan sebagai
fasilitator =~ yang membantu  proses  konstruksi
pengetahuan.

Relasi guru dan siswa dalam teori konstruktivistik
ditandai oleh adanya komunikasi dua arah dan



72

penghargaan terhadap pengalaman belajar siswa. Guru
tidak lagi menjadi satu-satunya sumber pengetahuan,
melainkan mitra belajar yang membimbing siswa dalam
mengeksplorasi, menafsirkan, dan  mengaitkan
pengetahuan baru dengan pemahaman yang telah
dimiliki. Dalam konteks ini, keaktifan belajar siswa
menjadi elemen utama, karena pembelajaran hanya
dapat terjadi apabila siswa terlibat secara kognitif dan
sosial.

Pendekatan  konstruktivistik  juga  menekankan
pentingnya lingkungan belajar yang aman dan
mendukung. Relasi guru dan siswa dibangun atas dasar
kepercayaan dan penghargaan, sehingga siswa merasa
bebas untuk bertanya, mengemukakan pendapat, dan
melakukan kesalahan sebagai bagian dari proses
belajar. Relasi semacam ini mendorong berkembangnya
kemampuan berpikir kritis, reflektif, dan kolaboratif.

Meskipun demikian, teori konstruktivistik tidak
meniadakan peran otoritas guru sepenuhnya. Guru tetap
memiliki tanggung jawab untuk mengarahkan proses
pembelajaran agar tetap berada pada tujuan yang telah
ditetapkan. Tantangannya adalah menjaga
keseimbangan antara pemberian kebebasan belajar
kepada siswa dan pengendalian pedagogik yang
diperlukan. Dengan pengelolaan relasi yang tepat, teori
konstruktivistik menawarkan kerangka relasi guru dan
siswa yang relevan untuk menumbuhkan keaktifan
belajar siswa secara bermakna.



73

C. Relasi Guru dan Siswa dalam Teori Humanistik

Teor1 humanistik memandang pendidikan sebagai
proses pemanusiaan manusia yang menekankan
pengembangan potensi diri secara utuh, baik aspek
kognitif, afektif, maupun sosial. Dalam perspektif ini,
relasi guru dan siswa dibangun atas dasar penghargaan
terhadap martabat dan keunikan setiap individu. Siswa
diposisikan sebagai pribadi yang memiliki kebutuhan,
minat, dan kemampuan yang berbeda, sehingga
pembelajaran harus berorientasi pada pengembangan
diri siswa.

Relasi guru dan siswa dalam teori humanistik bersifat
personal dan empatik. Guru berperan sebagai
pendamping yang memahami kondisi psikologis siswa
serta menciptakan suasana belajar yang aman dan
mendukung. Komunikasi yang terjalin tidak hanya
bertuyjuan mentransfer pengetahuan, tetapi juga
membangun kepercayaan dan rasa aman emosional.
Relasi semacam ini memungkinkan siswa untuk
mengekspresikan diri secara bebas dan terlibat aktif
dalam proses pembelajaran.

Keaktifan belajar siswa dalam teori humanistik lahir
dari motivasi intrinsik. Siswa terdorong untuk belajar
bukan karena tekanan eksternal, melainkan karena
kesadaran dan kebutuhan diri. Relasi guru yang
humanis berperan penting dalam menumbuhkan
motivasi  tersebut, melalui sikap  menghargai,
mendengarkan, dan memberikan umpan balik yang
konstruktif. Dengan demikian, keaktifan belajar



74

dipahami sebagai ekspresi pertumbuhan diri, bukan
sekadar respons terhadap tuntutan akademik.

Namun demikian, pendekatan humanistik juga
menghadapi tantangan dalam praktik pembelajaran.
Relasi yang terlalu longgar berpotensi mengaburkan
batas peran guru dan siswa, sehingga tujuan
pembelajaran menjadi kurang terarah. Oleh karena itu,
teort humanisttk menuntut keseimbangan antara
kebebasan belajar dan tanggung jawab pedagogik.
Ketika dikelola secara proporsional, relasi guru dan
siswa dalam teori humanistik memberikan landasan
kuat bagi pembelajaran aktif yang berorientasi pada
pengembangan kemanusiaan siswa secara menyeluruh.

D. Keaktifan Belajar Siswa dalam Perspektif Teori
Pendidikan

Keaktifan belajar siswa merupakan salah satu konsep
kunci dalam teori pendidikan modern yang
menempatkan siswa sebagai subjek utama dalam proses
pembelajaran. Keaktifan tidak hanya dimaknai sebagai
keterlibatan fisik dalam kegiatan belajar, tetapi juga
mencakup partisipasi kognitif, emosional, dan sosial.
Dalam perspektif teori pendidikan, keaktifan belajar
dipahami sebagai prasyarat terjadinya proses belajar
yang bermakna.

Dalam teori pedagogik klasik, keaktifan belajar siswa
dipandang sebagai kesungguhan dalam mengikuti
arahan guru dan mematuhi aturan pembelajaran.
Keaktifan lebih ditekankan pada disiplin, ketekunan,
dan pengulangan sebagai sarana pembentukan
kebiasaan belajar. Meskipun bersifat terbatas,



75

pendekatan 1ini meletakkan dasar penting bagi
pembentukan sikap belajar yang teratur dan
bertanggung jawab.

Teori konstruktivistik memberikan makna yang lebih
luas terhadap keaktifan belajar siswa. Keaktifan
dipahami sebagai keterlibatan aktif siswa dalam
membangun pengetahuan melalui proses eksplorasi,
diskusi, dan refleksi. Siswa didorong untuk bertanya,
mengemukakan pendapat, serta mengaitkan
pengetahuan baru dengan pengalaman sebelumnya.
Dalam konteks ini, keaktifan belajar menjadi indikator
utama keberhasilan pembelajaran.

Sementara itu, teori humanistik memandang keaktifan
belajar sebagai ekspresi dari motivasi intrinsik dan
perkembangan diri siswa. Keaktifan muncul ketika
kebutuhan psikologis siswa terpenuhi, seperti rasa
aman, dihargai, dan diakui keberadaannya. Relasi guru
yang empatik dan humanis menjadi faktor penting
dalam menumbuhkan keaktifan belajar yang bersifat
sukarela dan berkelanjutan.

Dengan demikian, keaktifan belajar siswa dalam
perspektif teor1 pendidikan tidak berdiri sendiri,
melainkan berkaitan erat dengan pola relasi guru dan
siswa. Setiap teori pendidikan memberikan penekanan
yang berbeda, namun secara umum menegaskan bahwa
keaktifan belajar hanya dapat tumbuh dalam relasi
pembelajaran yang mendukung, menghargai peran
siswa, dan mengarahkan proses belajar secara
bertanggung jawab. Pemahaman ini menjadi landasan
penting untuk mengkaji keaktifan belajar siswa dalam



76

perspektif fikih pendidikan Islam pada pembahasan
selanjutnya.

E. Keterbatasan Teori Pendidikan dalam Menjawab
Dimensi Nilai

Teori pendidikan modern telah memberikan kontribusi
besar dalam mengembangkan pemahaman tentang
proses belajar, relasi guru dan siswa, serta pentingnya
keaktifan belajar. Namun demikian, teori-teori tersebut
pada umumnya berangkat dari kerangka epistemologis
yang menekankan aspek psikologis, sosiologis, dan
pedagogis, sehingga belum sepenuhnya mampu
menjawab dimensi nilai secara komprehensif. Dimensi
nilai yang dimaksud mencakup aspek moral, spiritual,
dan etika transenden yang menjadi fondasi pendidikan
Islam.

Dalam banyak teori pendidikan, keaktifan belajar siswa
dipahami terutama sebagai fenomena kognitif dan
motivasional. Keberhasilan pembelajaran diukur dari
keterlibatan siswa, pencapaian kompetensi, dan
pengembangan potensi individu. Meskipun penting,
pendekatan ini cenderung bersifat instrumental dan
pragmatis, karena kurang mengaitkan aktivitas belajar
dengan tujuan normatif yang bersumber dari nilai-nilai
agama dan moral.

Selain itu, relasi guru dan siswa dalam teori pendidikan
sering kali diposisikan sebagai hubungan fungsional
yang bertujuan mencapai efektivitas pembelajaran.
Dimensi adab, niat, dan tanggung jawab spiritual belum
menjadi  perhatian  utama.  Akibatnya, relasi



77

pembelajaran berpotensi kehilangan makna etik dan
transendennya, sehingga keaktifan belajar siswa tidak
selalu diarahkan pada pembentukan karakter dan
kesadaran moral.

Keterbatasan lain terletak pada absennya landasan
normatif yang bersifat mengikat. Teori pendidikan
memberikan panduan metodologis, tetapi tidak selalu
menawarkan kerangka nilai yang jelas tentang tujuan
akhir pendidikan. Dalam konteks inilah diperlukan
perspektif yang mampu mengintegrasikan aspek
pedagogik dengan nilai-nilai normatif. Fikih pendidikan
Islam hadir sebagai pendekatan yang tidak hanya
membahas bagaimana pembelajaran berlangsung, tetapi
juga mengapa dan untuk apa pembelajaran itu
dilakukan. Dengan demikian, keterbatasan teori
pendidikan dalam menjawab dimensi nilai menjadi
dasar penting bagi pengembangan kajian relasi guru
dan siswa dalam perspektif fikih pendidikan Islam.



78

BAB VI
RELASI GURU DAN SISWA MENURUT FIKIH
PENDIDIKAN ISLAM

A.Landasan Konseptual Fikih Pendidikan

Fikih pendidikan merupakan cabang kajian keilmuan
Islam yang membahas praktik pendidikan dalam
kerangka norma syariat. Fikih pendidikan tidak hanya
berfokus pada aspek teknis pembelajaran, tetapi juga
pada nilai, tujuan, dan etika yang mengatur hubungan
antar pelaku pendidikan. Dalam konteks ini, pendidikan
dipahami sebagai aktivitas ibadah yang memiliki
dimensi hukum, moral, dan spiritual.

Landasan konseptual fikih pendidikan bersumber dari
Al-Qur’an, hadis, ijma’, dan qiyas, serta pemikiran para
ulama dalam bidang tarbiyah dan akhlak. Sumber-
sumber tersebut memberikan pedoman mengenai
kewajiban menuntut ilmu, tanggung jawab mengajar,
serta adab yang mengatur relasi guru dan siswa.
Dengan demikian, relasi pendidikan tidak dipandang
sebagai hubungan sosial biasa, melainkan sebagai
amanah yang harus dijalankan sesuai dengan prinsip
syariat.

Dalam fikih pendidikan, guru diposisikan sebagai pthak
yang memikul tanggung jawab keilmuan dan moral,
sementara siswa dipandang sebagai subjek yang
memiliki kewajiban belajar secara aktif dan beradab.
Relasi antara keduanya dibangun atas dasar niat yang
lurus, saling menghormati, dan tanggung jawab



79

bersama dalam mencapai tujuan pendidikan. Keaktifan
belajar siswa dalam perspektif ini tidak hanya bernilai
pedagogis, tetapi juga bernilai ibadah ketika diniatkan
untuk mencari ridha Allah.

Dengan demikian, landasan konseptual fikih pendidikan
memberikan kerangka normatif yang melengkapi teori
pendidikan modern. Fikih pendidikan mengintegrasikan
aspek pedagogik dengan nilai-nilai etis dan spiritual,
sehingga relasi guru dan siswa tidak hanya diarahkan
pada efektivitas pembelajaran, tetapi juga pada
pembentukan adab, kepribadian, dan kesadaran religius.
Landasan inilah yang menjadi pijakan utama dalam
membahas relasi guru dan siswa dalam pembelajaran
aktif menurut perspektif fikih pendidikan Islam.

B. Relasi Guru dan Siswa sebagai Amanah Syariah

Dalam perspektif fikih pendidikan Islam, relasi guru
dan siswa dipahami sebagai amanah syariah yang
mengandung tanggung jawab hukum dan moral.
Amanah ini bersumber dari kewajiban menuntut ilmu
bagi siswa dan kewajiban menyampaikan ilmu bagi
guru. Relasi pendidikan tidak sekadar hubungan
profesional, tetapi merupakan ikatan yang diikat oleh
nilai-nilai keagamaan dan pertanggungjawaban di
hadapan Allah.

Guru memikul amanah untuk menyampaikan ilmu
secara benar, jujur, dan bertanggung jawab, serta
membimbing siswa dengan adab dan kasih sayang.
Otoritas yang dimiliki guru tidak dimaksudkan untuk
mendominasi, melainkan untuk menjaga kemaslahatan
proses pembelajaran. Penyalahgunaan otoritas, seperti



80

sikap merendahkan atau menekan siswa, dipandang
sebagai pengingkaran terhadap amanah syariah yang
melekat pada profesi guru.

Di sisi lain, siswa juga memikul amanah untuk belajar
secara sungguh-sungguh dan aktif. Keaktifan belajar
siswa dalam perspektif fikih pendidikan bukan hanya
tuntutan pedagogik, tetapi bagian dari kewajiban syar‘i
dalam menuntut ilmu. Sikap malas, acuh, atau tidak
menghargai proses pembelajaran dipandang sebagai
kelalaian terhadap amanah yang telah dibebankan
kepada siswa.

Relasi guru dan siswa sebagai amanah syariah
menuntut adanya keseimbangan antara hak dan
kewajiban. Guru berhak dihormati dan ditaati dalam
hal-hal yang mendukung pembelajaran, sementara
siswa berhak mendapatkan bimbingan yang adil dan
manusiawi. Dengan menempatkan relasi pendidikan
dalam kerangka amanah syariah, keaktifan belajar
siswa tidak hanya diarahkan pada pencapaian
akademik, tetapi juga pada pembentukan tanggung
jawab moral dan kesadaran spiritual

C. Relasi Pendidikan dalam Fikih Pendidikan

Dalam fikih pendidikan Islam, relasi pendidikan
dipahami melalui konsep farbiyah, yaitu proses
pembinaan dan penumbuhan potensi manusia secara
bertahap dan berkelanjutan. Tarbiyah tidak hanya
berkaitan dengan transfer pengetahuan, tetapi juga
mencakup pembentukan kepribadian, akhlak, dan
kesadaran beragama. Oleh karena itu, relasi guru dan



81

siswa dalam kerangka farbiyah bersifat menyeluruh dan
berorientasi pada perkembangan manusia secara utuh.

Relasi tarbiyah menempatkan guru sebagai murabbi,
yakni pendidik yang tidak hanya mengajar, tetapi juga
membina dan mengarahkan. Guru bertanggung jawab
menciptakan lingkungan belajar yang mendukung
pertumbuhan intelektual dan spiritual siswa. Dalam
konteks ini, keaktifan belajar siswa dipahami sebagai
bagian dari proses pembinaan, di mana siswa didorong
untuk terlibat secara sadar dan bertanggung jawab
dalam pengembangan dirinya.

Sementara 1tu, siswa diposisikan sebagai subjek
tarbiyah yang memiliki potensi fitri untuk berkembang.
Keaktifan belajar siswa dalam perspektif tarbiyah tidak
bersifat mekanis, melainkan lahir dari kesadaran akan
tuyjuan pendidikan sebagai jalan mendekatkan diri
kepada Allah. Relasi guru dan siswa dibangun atas
dasar kasih sayang, kesabaran, dan keteladanan,
sehingga pembelajaran berlangsung dalam suasana
yang mendidik dan memanusiakan.

Dengan demikian, relasi pendidikan (tarbiyah) dalam
fikih pendidikan menegaskan bahwa pembelajaran aktif
harus berjalan seiring dengan pembinaan adab dan
akhlak. Keaktifan belajar siswa tidak dipisahkan dari
proses pematangan moral dan spiritual. Relasi ini
menjadi  landasan  penting bagi  pembentukan
pembelajaran yang tidak hanya efektif secara
pedagogik, tetapi juga bermakna secara religius dan
etis.



82

D. Relasi Pembelajaran (Ta‘lim) dan Keaktifan
Belajar Siswa

Dalam fikih pendidikan Islam, ¢a ‘lim dipahami sebagai
proses penyampaian dan penguasaan ilmu pengetahuan
yang dilakukan secara sadar dan terarah. 7a ‘lim tidak
sekadar aktivitas transfer informasi, tetapi merupakan
proses pembelajaran yang menuntut keterlibatan aktif
dari guru dan siswa. Relasi guru dan siswa dalam
konteks ta‘lim dibangun atas dasar tanggung jawab
bersama dalam mencapai pemahaman ilmu yang benar
dan bermanfaat.

Guru dalam relasi ta‘lim berperan sebagai mu ‘allim
yang menjelaskan, membimbing, dan memfasilitasi
proses belajar siswa. Otoritas keilmuan yang dimiliki
guru menjadi dasar legitimasi dalam mengarahkan
pembelajaran, namun  otoritas  tersebut  tidak
dimaksudkan untuk meniadakan peran aktif siswa.
Sebaliknya, guru dituntut untuk mendorong siswa agar
terlibat secara aktif melalui bertanya, berdiskusi, dan
berlatih, sesuai dengan kapasitas dan tahapan
belajarnya.

Keaktifan belajar siswa dalam perspektif ta ‘lim
memiliki dimensi normatif dan pedagogik sekaligus.
Secara normatif, keaktifan belajar merupakan bagian
dari kewajiban menuntut ilmu yang diperintahkan
dalam Islam. Secara pedagogik, keaktifan belajar
menjadi syarat tercapainya pemahaman dan penguasaan
ilmu. Oleh karena itu, sikap pasif dalam belajar
dipandang sebagai penghambat tercapainya tujuan
ta ‘lim yang ideal.



83

Relasi ta ‘lim yang sehat ditandai oleh adanya interaksi
yang intens dan berkesinambungan antara guru dan
siswa. Guru memberikan arahan dan koreksi, sementara
siswa merespons dengan kesungguhan dan keterlibatan
aktif. Dalam relasi semacam ini, keaktifan belajar siswa
tidak hanya diarahkan pada pencapaian akademik,
tetapi juga pada pembentukan sikap cinta ilmu,
kedisiplinan, dan tanggung jawab. Dengan demikian,
ta‘lim dalam fikih pendidikan menegaskan bahwa
keaktifan belajar siswa merupakan bagian integral dari
relasi pembelajaran yang bernilai ibadah dan bermakna.

E. Relasi Bimbingan (Irsyad) dalam Pendidikan
Islam

Dalam pendidikan Islam, relasi bimbingan dikenal
dengan konsep irsyad, yaitu proses pengarahan dan
penuntunan yang bertujuan membimbing peserta
didik—dalam hal ini siswa menuju kebenaran,
kedewasaan, dan kebaikan. Irsydd menempati posisi
penting dalam fikih pendidikan karena pendidikan tidak
hanya berorientasi pada penguasaan ilmu, tetapi juga
pada pembentukan sikap, perilaku, dan kesadaran
moral.

Relasi irsyad menempatkan guru sebagai mursyid,
yakni pembimbing yang memiliki tanggung jawab
untuk mengarahkan siswa secara bijaksana dan penuh
kepedulian. Bimbingan yang diberikan tidak bersifat
memaksa, tetapi persuasif dan bertahap, dengan
mempertimbangkan kondisi psikologis dan
perkembangan siswa. Dalam konteks ini, relasi guru



84

dan siswa dibangun atas dasar empati, kepercayaan, dan
keteladanan.

Keaktifan belajar siswa dalam relasi irsyad tidak selalu
muncul dalam bentuk aktivitas kognitif semata, tetapi
juga tercermin dalam kesiapan menerima nasihat,
melakukan refleksi diri, dan memperbaiki sikap belajar.
Siswa didorong untuk aktif dalam proses pembinaan
diri, bukan hanya aktif dalam mengikuti kegiatan
pembelajaran formal. Dengan demikian, keaktifan
belajar dipahami sebagai keterlibatan menyeluruh
dalam proses pengembangan diri.

Relasi bimbingan (irsyad) juga berfungsi sebagai
penguat dimensi nilai dalam pendidikan. Melalui
bimbingan yang berkelanjutan, guru membantu siswa
memahami tujuan belajar yang lebih luas, yakni
pembentukan  kepribadian yang beradab dan
bertanggung jawab. Dengan demikian, irsyad dalam
pendidikan Islam melengkapi relasi tarbiyah dan ta ‘lim,
sehingga relasi guru dan siswa menjadi utuh, seimbang,
dan bermakna dalam menumbuhkan keaktifan belajar
siswa.

F. Relasi Keadaban (Ta’dib) Guru dan Siswa

Dalam fikih pendidikan Islam, relasi keadaban atau
ta’dib  menempati  posisi  fundamental dalam
membentuk kualitas hubungan antara guru dan siswa.
Ta’dib dimaknai sebagai proses penanaman adab yang
mencakup sikap, perilaku, dan kesadaran etis dalam
menuntut dan menyampaikan ilmu. Relasi pendidikan
tanpa ta’'dib berpotensi kehilangan arah dan makna,
meskipun berlangsung secara pedagogik.



85

Relasi fa’dib menuntut guru untuk menjadi teladan
dalam sikap dan perilaku. Guru tidak hanya
mengajarkan adab secara verbal, tetapi
menampakkannya dalam interaksi sehari-hari dengan
siswa. Keteladanan ini menjadi sarana utama dalam
membangun relasi yang beradab, di mana otoritas guru
dijalankan dengan kebijaksanaan, kesantunan, dan
tanggung jawab moral.

Di sisi lain, siswa dituntut untuk menjaga adab dalam
proses belajar, seperti menghormati guru, bersikap
sopan, dan menunjukkan kesungguhan dalam menuntut
ilmu. Keaktifan belajar siswa dalam perspektif ta ’'dib
tidak diartikan sebagai kebebasan tanpa batas,
melainkan sebagai partisipasi aktif yang tetap berada
dalam koridor adab dan etika. Keaktifan yang beradab
justru memperkuat kualitas pembelajaran dan hubungan
edukatif.

Relasi keadaban (fa’dib) menjadi titik temu antara
efektivitas pedagogik dan nilai-nilai moral. Dengan
menempatkan adab sebagai fondasi relasi guru dan
siswa, pembelajaran aktif dapat berlangsung secara
bermakna dan bermartabat. Ta’'dib memastikan bahwa
keaktifan belajar siswa tidak hanya menghasilkan
kecakapan intelektual, tetapi juga membentuk karakter
dan kepribadian yang luhur sesuai dengan tujuan
pendidikan Islam.

G. Relasi Kemanusiaan (Insaniyyah) dalam
Pembelajaran

Relasi kemanusiaan (insaniyyah) dalam pembelajaran
menegaskan bahwa pendidikan Islam berangkat dari



86

penghormatan terhadap martabat manusia sebagai
makhluk ciptaan Allah. Dalam perspektif fikih
pendidikan, guru dan siswa diposisikan sebagai sesama
manusia yang memiliki nilai, potensi, dan tanggung
jawab moral. Oleh karena itu, relasi pendidikan tidak
boleh merendahkan, menindas, atau meniadakan sisi
kemanusiaan salah satu pihak.

Relasi insaniyyah menuntut adanya sikap saling
menghargai, empati, dan keadilan dalam interaksi
pembelajaran. Guru menjalankan perannya dengan
memperhatikan kondisi psikologis, sosial, dan kultural
siswa, sementara siswa diperlakukan sebagai pribadi
yang layak dihormati. Pendekatan ini mendorong
terciptanya suasana belajar yang aman dan inklusif,
yang menjadi prasyarat tumbuhnya keaktifan belajar
siswa.

Keaktifan belajar siswa dalam kerangka relasi
kemanusiaan tidak muncul dari tekanan atau rasa takut,
melainkan dari kesadaran dan kenyamanan belajar.
Ketika siswa merasa dihargai sebagai manusia, mereka
lebih berani berpendapat, bertanya, dan terlibat secara
aktif dalam pembelajaran. Dengan demikian, relasi
insaniyyah berperan penting dalam menumbuhkan
keaktifan belajar yang autentik dan berkelanjutan.

Relasi kemanusiaan (insaniyyah) juga berfungsi sebagai
penyeimbang relasi kuasa dalam pembelajaran. Otoritas
guru tetap diakui, tetapi dijalankan dalam bingkai
kemanusiaan dan tanggung jawab etis.



87

BAB VII
RELASI GURU DAN SISWA DALAM
PEMBELAJARAN AKTIF

A. Konsep Pembelajaran Aktif dalam Fikih
Pendidikan

Pembelajaran aktif dalam perspektif fikih pendidikan
berpijak pada pandangan bahwa manusia adalah subjek
berakal, berhati, dan berkehendak yang diberi amanah
untuk menuntut ilmu secara sadar dan bertanggung
jawab. Ilmu tidak dipahami sebagai sesuatu yang
sekadar ditransfer dari guru kepada peserta didik,
melainkan sebagai hasil dari proses fafaqquh
(pendalaman), fadabbur (perenungan), dan mujahadah
(kesungguhan) yang melibatkan akal, galbu, dan amal
secara terpadu.

Dalam fikih pendidikan, keaktifan belajar memiliki
landasan normatif yang kuat. Al-Qur’an secara
berulang mendorong manusia untuk berpikir,
memperhatikan, dan mengambil pelajaran, sebagaimana
dalam firman Allah: “Afa la tatafakkariin’ (Tidakkah
kamu berpikir?) dan “La ‘allahum yatafakkarin’ (Agar
mereka berpikir). Ayat-ayat ini menegaskan bahwa
proses belajar menuntut partisipasi aktif peserta didik,
bukan sikap pasif yang hanya menerima informasi
tanpa penghayatan.

Secara konseptual, pembelajaran aktif dalam fikih
pendidikan tidak hanya diukur dari aktivitas fisik
seperti bertanya atau berdiskusi, tetapi juga dari
keaktifan batin berupa niat yang lurus, kesadaran



88

spiritual, dan kesiapan qalbu dalam menerima ilmu.
Ulama klasik seperti al-Ghazali menegaskan bahwa
ilmu yang bermanfaat (al-ilm al-ndfi‘) lahir dari hati
yang hidup dan bersih, serta dari proses belajar yang
melibatkan penghayatan dan pengamalan. Dengan
demikian, keaktifan belajar mencakup dimensi kognitif,
afektif, dan amaliah secara simultan.

Lebih lanjut, fikih pendidikan memandang keaktifan
belajar sebagai kewajiban moral dan spiritual bagi
peserta didik. Menuntut ilmu adalah ibadah, dan setiap
ibadah menuntut kesungguhan (iisan) serta partisipasi
penuh dari pelakunya. Oleh karena itu, sikap pasif,
malas, atau sekadar menggugurkan kewajiban
akademik dipandang sebagai bentuk kelalaian terhadap
amanah ilmu. Dalam konteks ini, pembelajaran aktif
menjadi manifestasi dari tanggung jawab syar‘i peserta
didik terhadap proses pencarian ilmu.

Dengan demikian, konsep pembelajaran aktif dalam
fikih pendidikan menegaskan bahwa proses belajar
harus mendorong keterlibatan utuh peserta didikakalnya
berpikir, galbunya hidup, dan amalnya bergerak. Guru
berperan sebagai pembimbing dan pengarah (murabbir
dan mu ‘allim), sementara peserta didik menjadi pelaku
utama dalam proses pembentukan ilmu dan
kepribadian. Konsep 1n1 sekaligus menjadi kritik
terhadap praktik pembelajaran yang reduktif, mekanis,
dan hanya berorientasi pada capaian kognitif tanpa
memperhatikan dimensi etika dan spiritual pendidikan.



89

B. Keaktifan Belajar Siswa sebagai Tanggung
Jawab Syar‘i

Dalam perspektif fikih pendidikan, keaktifan belajar
siswa tidak sekadar dipahami sebagai strategi
pedagogis, melainkan sebagai bentuk tanggung jawab
syar‘i yang melekat pada diri peserta didik sebagai
mukallaf. Islam memandang menuntut ilmu sebagai
kewajiban agama (fard), baik secara individual (fard
‘ain) maupun kolektif (fard kifayah), sehingga proses
pencapaiannya pun menuntut keterlibatan aktif,
kesungguhan, dan kesadaran penuh dari subjek
pembelajar.

Keaktifan belajar dalam kerangka tanggung jawab
syar‘i berakar pada prinsip bahwa setiap manusia akan
dimintai  pertanggungjawaban atas usaha dan
pilihannya. Al-Qur’an menegaskan bahwa manusia
hanya memperoleh apa yang diusahakannya (QS. al-
Najm: 39). Ayat ini mengandung implikasi pedagogis
bahwa keberhasilan belajar tidak dapat dilepaskan dari
ikhtiar aktif siswa dalam memahami, menghayati, dan
mengamalkan  ilmu. Sikap pasif, bergantung
sepenuhnya pada guru, atau belajar tanpa kesungguhan
dipandang bertentangan dengan etos tanggung jawab
dalam Islam.

Lebih jauh, keaktifan belajar juga berkaitan erat dengan
konsep niat (niyyah) dan amanah ilmu. Menuntut ilmu
bukan sekadar aktivitas intelektual, melainkan ibadah
yang menuntut niat yang benar dan pelaksanaan yang
sungguh-sungguh. Hadis “Innama al-a‘malu bi al-
niyyat” menegaskan bahwa nilai suatu perbuatan



90

ditentukan oleh kesadaran dan tujuan pelakunya. Dalam
konteks pendidikan, keaktifan belajar mencerminkan
kesungguhan niat siswa dalam menjalankan kewajiban
menuntut ilmu sebagai bagian dari pengabdian kepada
Allah.

Dalam fikih pendidikan, keaktifan belajar juga
dipahami sebagai bentuk penjagaan terhadap potensi
fitrah dan akal yang telah dianugerahkan Allah. Akal
tidak diciptakan untuk dibiarkan pasif, melainkan untuk
digunakan dalam proses berpikir, menganalisis, dan
mengambil pelajaran. Oleh karena itu, mengabaikan
keaktifan belajar dapat dimaknai sebagai bentuk
penyia-nyiaan nikmat akal dan kesempatan pendidikan,
yang pada akhirnya memiliki konsekuensi moral dan
spiritual.

Dengan demikian, keaktifan belajar siswa dalam fikih
pendidikan merupakan perwujudan dari tanggung
jawab syar‘i yang bersifat personal dan transendental.
Siswa tidak hanya bertanggung jawab kepada guru atau
lembaga pendidikan, tetapi juga kepada Allah sebagai
pemberi amanah ilmu dan akal. Perspektif ini
menegaskan bahwa pembelajaran aktif bukan sekadar
tuntutan kurikulum atau metodologi modern, melainkan
bagian integral dari etika dan kewajiban keagamaan
dalam proses pendidikan Islam.

C. Peran Guru dalam Mewujudkan Pembelajaran
Aktif

Dalam fikih pendidikan, guru memegang peran sentral
sebagai pengemban amanah syar‘i dalam proses
pembelajaran. Guru tidak hanya berfungsi sebagai



91

penyampai materi (naqil al-ma ‘liimat), tetapi sebagai
murabbi, mu‘allim, dan mu’addib yang bertanggung
jawab menciptakan lingkungan belajar yang mendorong
keaktifan peserta didik secara intelektual, spiritual, dan
moral. Dengan demikian, pembelajaran aktif tidak lahir
secara spontan dari siswa, melainkan dibentuk melalui
bimbingan dan keteladanan guru.

Peran guru dalam mewujudkan pembelajaran aktif
berangkat dari prinsip bahwa setiap peserta didik
memiliki potensi akal, fitrah, dan qalbu yang perlu
diaktualisasikan. Fikih pendidikan menempatkan guru
sebagai pihak yang berkewajiban membuka ruang
partisipasi, merangsang  berpikir  kritis,  serta
menumbuhkan keberanian siswa untuk bertanya,
berdialog, dan mengemukakan pendapat secara santun.
Praktik ini sejalan dengan tradisi keilmuan Islam klasik
yang menempatkan hiwar (dialog) dan munazarah
sebagai metode utama dalam pengembangan ilmu.

Selain itu, guru memiliki tanggung jawab syar‘i untuk
mengarahkan keaktifan belajar agar tetap berada dalam
koridor adab dan nilai-nilai Islam. Keaktifan tidak
dimaknai sebagai kebebasan tanpa batas, tetapi sebagai
partisipasi yang berlandaskan etika, penghormatan
terhadap guru, dan tanggung jawab terhadap ilmu.
Dalam hal ini, guru berperan sebagai pengontrol moral
(dabit al-adab) yang memastikan bahwa proses
pembelajaran aktif tidak melahirkan sikap arogan,
meremehkan otoritas keilmuan, atau menyimpang dari
tujuan pendidikan Islam.



92

Lebih jauh, peran guru dalam fikih pendidikan juga
mencakup pemberian teladan keaktifan intelektual dan
spiritual. Guru yang gemar membaca, berdiskusi, dan
merefleksikan ilmu akan menjadi model nyata bagi
siswa tentang bagaimana keaktifan belajar dijalankan
sebagai i1badah. Keteladanan ini memiliki kekuatan
pedagogis yang lebih dalam dibandingkan instruksi
verbal semata, karena siswa belajar melalui pengamatan
dan internalisasi nilai.

Dengan demikian, dalam perspektif fikih pendidikan,
peran guru dalam mewujudkan pembelajaran aktif
bersifat normatif dan praksis sekaligus. Guru tidak
hanya dituntut menguasai metode pembelajaran aktif,
tetapi juga memahami dimensi syar‘i, etis, dan spiritual
dari  keaktifan belajar. Melalui peran inilah
pembelajaran aktif dapat menjadi sarana pembentukan
ilmu yang bermakna, beradab, dan berorientasi pada
penghambaan kepada Allah.

D. Peran Siswa sebagai Subjek Pembelajaran

Dalam fikih pendidikan, siswa diposisikan bukan
sekadar objek penerima ilmu, melainkan sebagai subjek
aktif yang memiliki tanggung jawab syar‘i dalam
proses pembelajaran. Posisi in1 menegaskan bahwa
ilmu hanya akan bermanfaat apabila diterima dengan
kesadaran, niat yang tulus, dan partisipasi aktif (al-
mushtarik  al-fa“‘al). Siswa bertanggung jawab
menggerakkan akal, qalbu, dan amalnya untuk
memahami, merenungkan, dan mengamalkan ilmu yang
diterima.



93

Sebagai subjek pembelajaran, siswa memiliki beberapa
peran penting:

1. Mengaktualisasikan Niat dan Kesungguhan
Keaktifan belajar dimulai dari niat yang tulus
(ikhlas) untuk menuntut ilmu karena Allah. Hadis
“Innama al-a ‘malu bi al-niyyat” menegaskan
bahwa nilai setiap usaha tergantung pada niatnya.
Dengan niat yang benar, siswa mampu
menginternalisasi materi secara lebih mendalam,
menjadikan proses belajar sebagai ibadah, bukan
sekadar aktivitas formal.

2. Menggerakkan Kognisi dan Qalbu
Siswa sebagai subjek harus mengembangkan
kemampuan berpikir kritis, menganalisis, dan
menafsirkan pengetahuan yang diterima. Lebih
dari itu, qalbu yang hidup memungkinkan siswa
mengaitkan ilmu dengan nilai moral dan spiritual,
sehingga pembelajaran tidak tereduksi pada aspek
intelektual semata.

3. Berpartisipasi Aktif dalam Proses Belajar
Keaktifan siswa terlihat dari keterlibatan mereka
dalam diskusi, tanya jawab, refleksi, dan
penerapan ilmu. Dalam fikih pendidikan,
partisipasi ini bukan sekadar formalitas, tetapi
manifestasi dari tanggung jawab syar‘i atas
amanah ilmu. Siswa yang pasif dianggap
menelantarkan amanah dan potensi yang telah
diberikan Allah.

4. Mengamalkan dan Menyebarkan Ilmu
Peran siswa tidak berhenti pada pemahaman
teoritis. [lmu yang bermanfaat harus diterapkan
dalam kehidupan sehari-hari dan dibagikan



94

kepada orang lain. Hal ini sejalan dengan prinsip
fikih pendidikan bahwa belajar adalah amanah
dan ibadah, sehingga membawa konsekuensi
tanggung jawab moral dan sosial.

Dengan demikian, dalam kerangka fikih pendidikan,
siswa memiliki peran sentral sebagai subjek
pembelajaran yang aktif, bertanggung jawab, dan
bermakna. Keaktifan mereka merupakan indikator
keberhasilan pendidikan, bukan hanya dalam capaian
akademik, tetapi juga dalam pembentukan karakter,
etika, dan kesadaran spiritual.

E. Model Relasi Guru dan Siswa Berbasis Fikih
Pendidikan

Dalam fikih pendidikan, relasi antara guru dan siswa
tidak sekadar hubungan formal antara pengajar dan
peserta didik, tetapi merupakan ikatan normatif, etis,
dan spiritual yang dibingkai oleh prinsip syar‘i dan nilai
pendidikan Islam. Model relasi ini menekankan
kesalingan hak, kewajiban, dan tanggung jawab antara
kedua pihak, sekaligus mengintegrasikan dimensi
kognitif, afektif, dan spiritual dalam proses
pembelajaran.

1. Relasi Guru dan Siswa sebagai Amanah Syariah

Guru memikul amanah sebagai pembimbing (murabbi)
dan penyampai ilmu yang bermanfaat (a/- ‘ilm al-nafi®).
Sementara itu, siswa memikul amanah untuk menuntut
ilmu dengan niat ikhlas, kesungguhan, dan partisipasi
aktif. Relasi ini bersifat simetris secara normatif: guru
bertanggung jawab menciptakan lingkungan belajar



95

yang kondusif, sedangkan siswa bertanggung jawab
untuk belajar secara aktif dan bertanggung jawab
terhadap ilmu yang diterima.

2. Relasi Pendidikan (Tarbiyah)

Tarbiyah menekankan pembinaan karakter, akhlak, dan
kesadaran spiritual siswa. Dalam model ini, guru bukan
hanya pengajar, tetapi pembimbing moral (mu ‘allim wa
murabbi) yang menumbuhkan etika, kesadaran diri, dan
kedewasaan berpikir pada siswa. Relasi tarbiyah
menekankan pendekatan personal dan adaptif terhadap
kebutuhan setiap siswa, sehingga pembelajaran tidak
hanya bersifat kognitif tetapi juga membentuk qgalbu.

3. Relasi Pembelajaran (Ta‘lim) dan Keaktifan
Belajar Siswa

Relasi ta‘lim menekankan dimensi partisipatif siswa
dalam pembelajaran. Guru berperan sebagai fasilitator,
membimbing diskusi, memberikan umpan balik, dan
menstimulasi berpikir kritis. Siswa sebagai subjek harus
aktif bertanya, menganalisis, dan menerapkan ilmu.
Keaktifan ini  menjadi  indikator  keberhasilan
pembelajaran yang berlandaskan fikih pendidikan, di
mana ilmu menjadi amanah yang harus digarap dengan
kesungguhan.

4. Relasi Bimbingan (Irsyad)

Bimbingan guru bersifat personal dan kontekstual,
menyesuaikan dengan kemampuan, karakter, dan
kebutuhan spiritual siswa. Irsyad meliputi arahan dalam
memahami materi, pengembangan akhlak, serta



96

penanaman disiplin belajar dan tanggung jawab syar‘i.
Relasi ini menegaskan bahwa guru memiliki peran
sebagai pembimbing hidup (murshid al-hayah), bukan
hanya pengajar akademik.

5. Relasi Keadaban (Ta’dib)

Kedua pihak membangun relasi berdasarkan adab dan
etika. Siswa menghormati guru, memelihara kesopanan,
dan menjaga kepercayaan yang diberikan guru. Guru
menampilkan keteladanan, kesabaran, dan keadilan
dalam membimbing. Keadaban menjadi fondasi agar
interaksi belajar tetap harmonis, efektif, dan sesuai nilai
Islam.

6. Relasi Kemanusiaan (Insaniyyah)

Model ini menekankan nilai-nilai kemanusiaan, empati,
dan penghargaan terhadap potensi individu. Relasi
guru-siswa bukan hanya formal, tetapi bersifat
humanistik: guru memahami kondisi psikologis, sosial,
dan emosional siswa, sementara siswa mengembangkan
sikap saling menghormati dan bekerja sama.

Kesimpulan Model

Model relasi guru dan siswa berbasis fikih pendidikan
mengintegrasikan dimensi syar‘i, pedagogis, dan
humanistik. Guru sebagai pembimbing amanah dan
teladan, siswa sebagai subjek aktif yang bertanggung
jawab terhadap ilmu, membentuk ekosistem pendidikan
yang seimbang. Relasi ini mendorong pembelajaran
yang produktif, beradab, dan bernilai spiritual, sehingga



97

tujuan pendidikan Islam membentuk manusia cerdas,
berakhlak mulia, dan taat kepada Allah dapat tercapai.

Jika Bapak mau, saya bisa buatkan diagram visual
model relasi guru dan siswa berbasis fikih
pendidikan agar lebih mudah dipahami dan siap untuk
publikasi atau presentasi. Apakah saya buatkan
sekarang?



98

BAB VIII
IMPLIKASI DAN REKONSTRUKSI PRAKTIK
PENDIDIKAN

A. Implikasi Pedagogis terhadap Proses
Pembelajaran

Pemahaman fikih pendidikan tentang relasi guru-siswa
dan keaktifan belajar memiliki implikasi langsung
terhadap praktik pedagogis di kelas. Pertama, guru
harus memposisikan diri  tidak hanya sebagai
penyampai  materi, tetapi sebagai fasilitator,
pembimbing moral, dan teladan spiritual. Peran ini
menuntut guru untuk merancang strategi pembelajaran
yang mendorong partisipasi aktif siswa, seperti diskusi,
problem-based learning, refleksi, dan penerapan ilmu
dalam kehidupan sehari-hari.

Kedua, siswa harus didorong untuk menjadi subjek
aktif dalam proses pembelajaran, bukan sekadar
penerima pasif. Aktivitas belajar yang melibatkan
analisis, pertanyaan kritis, refleksi nilai, dan
pengamalan ilmu merupakan manifestasi tanggung
jawab syar‘i siswa. Dengan demikian, keaktifan belajar
tidak hanya meningkatkan pemahaman kognitif, tetapi
juga membentuk karakter, akhlak, dan kesadaran
spiritual.

Ketiga, adab dan etika pendidikan menjadi komponen
integral dalam praktik pembelajaran. Guru menegakkan
kesopanan, keadilan, dan kesabaran, sementara siswa
menunjukkan rasa hormat, disiplin, dan tanggung jawab



99

terhadap 1lmu. Pendekatan ini menciptakan suasana
belajar yang harmonis dan produktif, sekaligus
mendukung pembentukan ekosistem pendidikan Islam
yang beradab dan bermakna.

Keempat, rekonstruksi praktik pendidikan dari
perspektif fikih menekankan integrasi dimensi kognitif,
afektif, dan spiritual dalam satu kesatuan. Strategi
pembelajaran harus memadukan penguasaan materi,
pemahaman nilai, dan penerapan ilmu secara nyata,
sehingga pendidikan tidak hanya sekadar transfer
informasi, tetapi proses pembentukan manusia yang
cerdas, berakhlak mulia, dan taat kepada Allah.

Secara  keseluruhan, implikasi pedagogis ini
menegaskan bahwa proses pembelajaran dalam
perspektif fikih pendidikan bersifat holistik, partisipatif,
dan bermakna, mengubah paradigma siswa dari
penerima pasif menjadi peserta aktif yang bertanggung
jawab secara moral, spiritual, dan intelektual.

B. Implikasi Etis terhadap Pembentukan Adab
Siswa

Dalam perspektif fikih pendidikan, pembelajaran tidak
hanya berfokus pada penguasaan materi, tetapi juga
pada pembentukan adab (za’dib) siswa. Relasi guru-
siswa dan keaktifan belajar memiliki 1mplikasi etis
yang mendalam, karena pendidikan Islam menekankan
integrasi antara ilmu, akhlak, dan tanggung jawab
moral.

Keaktifan belajar yang diarahkan oleh guru sebagai
teladan moral dan spiritual menumbuhkan kesadaran



100

etis pada siswa. Siswa belajar menghormati guru,
menghargai pendapat teman, dan menjaga disiplin,
sekaligus memahami bahwa setiap ilmu yang diterima
merupakan amanah yang harus dijaga dan diamalkan.
Hal ini menegaskan bahwa pembelajaran aktif bukan
sekadar aktivitas intelektual, tetapi proses pembentukan
karakter dan budi pekerti.

Lebih lanjut, guru melalui bimbingan, arahan, dan
keteladanan memfasilitasi internalisasi nilai-nilai etis,
seperti kejujuran, kesabaran, keadilan, dan tanggung
jawab. Siswa belajar memadukan pengetahuan dengan
perilaku sehari-hari, sehingga adab menjadi manifestasi
nyata dari pemahaman fikih pendidikan. Dalam konteks
ini, pembentukan adab bukan hasil dari paksaan, tetapi
dari kesadaran moral yang lahir melalui pengalaman
belajar yang aktif dan reflektif.

Dengan demikian, implikasi etis dar1 praktik
pendidikan  berbasis  fikih menegaskan bahwa
pendidikan tidak hanya mentransfer ilmu, tetapi juga
membentuk manusia yang beradab, berakhlak mulia,
dan memiliki kesadaran tanggung jawab moral.
Keaktifan siswa dan peran guru sebagai pembimbing
moral menjadi kunci dalam menciptakan ekosistem
pendidikan yang harmonis, produktif, dan bermakna.

C. Implikasi Humanis terhadap Iklim Pendidikan

Pendekatan fikih pendidikan tidak hanya menekankan
aspek kognitif, etis, dan spiritual, tetapi juga menaruh
perhatian besar pada dimensi humanis dalam interaksi
guru-siswa dan proses belajar. Implikasi humanis
menekankan  pentingnya  penghargaan  terhadap



101

martabat, potensi, dan kebutuhan individu siswa,
sehingga tercipta iklim pendidikan yang hangat,
suportif, dan partisipatif.

Dalam praktiknya, implikasi humanis tercermin melalui
sikap guru yang empatik, mampu memahami kondisi
psikologis dan sosial siswa, serta menyesuaikan strategi
pembelajaran dengan karakter dan kemampuan masing-
masing. Guru tidak hanya mengajar, tetapi
membimbing, mendengarkan, dan memberi ruang bagi
siswa untuk berekspresi secara bebas dalam koridor
nilai-nilai Islam.

Siswa, di sisi lain, belajar menghargai teman,
berinteraksi dengan penuh rasa hormat, dan
mengembangkan sikap sosial yang positif. Keaktifan
belajar yang dipadukan dengan empati, kerjasama, dan
rasa tanggung jawab kolektif menciptakan suasana
kelas yang harmonis, kondusif, dan mendukung proses
internalisasi ilmu secara optimal.

Secara keseluruhan, implikasi humanis menegaskan
bahwa pendidikan Islam tidak hanya mentransfer ilmu,
tetapi juga membangun iklim pembelajaran yang
menghargai kemanusiaan, mengembangkan potensi
individu, dan menumbuhkan kesadaran sosial. Hal ini1
memperkuat konsep pendidikan holistik, di mana
penguasaan  ilmu, pembentukan  adab, dan
pengembangan kualitas kemanusiaan berjalan seiring,
menghasilkan generasi yang cerdas, beretika, dan
berkepribadian mulia.

D. Implikasi Spiritual terhadap Kesadaran Belajar



102

Dalam fikih pendidikan, proses belajar tidak hanya
bersifat intelektual dan etis, tetapi juga memiliki
dimensi spiritual yang sangat penting. Kesadaran
belajar (shahwah al-ta‘allum) bagi siswa merupakan
manifestasi dari qalbu yang hidup dan niat yang tulus
dalam menuntut ilmu sebagai bentuk ibadah kepada
Allah. Pendidikan Islam memandang ilmu sebagai
amanah (amanah ‘ilmiyyah), sehingga setiap aktivitas
belajar memiliki nilai spiritual bila dilakukan dengan
kesungguhan, keikhlasan, dan tanggung jawab moral.

Implikasi spiritual ini menekankan bahwa keaktifan
belajar siswa harus lahir dari kesadaran akan tujuan
hidup dan tanggung jawabnya sebagai mukallaf. Siswa
yang memiliki kesadaran spiritual melihat proses
pembelajaran sebagai sarana untuk mendekatkan diri
kepada Allah, memperbaiki diri, dan menebar manfaat
bagi orang lain. Kesadaran ini mendorong siswa untuk
belajar dengan penuh perhatian, refleksi, dan penerapan
nilai-nilai yang diperoleh dalam kehidupan sehari-hari.

Guru berperan penting dalam menumbuhkan kesadaran
spiritual siswa melalui bimbingan, teladan, dan
penguatan nilai-nilai iman dalam setiap proses
pembelajaran. Dengan demikian, kesadaran belajar
tidak hanya meningkatkan pencapaian akademik, tetapi
juga membentuk karakter, galbu, dan motivasi intrinsik
yang berkelanjutan.

Secara keseluruhan, implikasi spiritual menegaskan
bahwa pendidikan berbasis fikih bukan sekadar transfer
ilmu, tetapi transformasi qalbu. Kesadaran belajar yang
lahir dari dimensi spiritual memperkuat integrasi antara



103

pengetahuan, adab, dan akhlak, sehingga menghasilkan
peserta didik yang cerdas, beretika, dan bertakwa.

E. Rekonstruksi Relasi Guru dan Siswa dalam
Pendidikan Islam

Rekonstruksi relasi guru dan siswa dalam pendidikan
Islam bertujuan menegaskan kembali dimensi normatif,
etis, humanis, dan spiritual yang menjadi fondasi
interaksi pendidikan. Perspektif fikih pendidikan
menekankan bahwa relasi ini bukan sekadar hubungan
fungsional atau formal, tetapi merupakan ikatan
amanah yang mengintegrasikan keaktifan belajar,
bimbingan moral, adab, dan kesadaran spiritual.

Dalam rekonstruksi ini, guru diposisikan sebagai
pembimbing (murabbi), fasilitator, dan teladan moral,
yang tidak hanya menyampaikan materi, tetapi juga
menanamkan nilai, etika, dan kesadaran spiritual. Guru
mendorong siswa untuk berpikir kritis, bertanya,
berdiskusi, dan menerapkan ilmu dalam kehidupan
nyata, sehingga proses belajar menjadi aktif dan
bermakna.

Siswa, di sisi lain, berperan sebagai subjek yang aktif
dan bertanggung jawab terhadap ilmu yang diterima.
Kesadaran akan kewajiban syar‘i, keaktifan intelektual,
serta penghayatan nilai spiritual menegaskan bahwa
proses belajar bukan sekadar pencapaian akademik,
tetapi amanah yang harus dijaga dan diamalkan.

Relasi in1 dibingkai oleh prinsip adab, etika, dan
kemanusiaan. Adab menuntun interaksi yang hormat
dan santun, etika memastikan tanggung jawab moral



104

dijalankan, sedangkan dimensi humanis menciptakan
iklim pembelajaran yang suportif, empatik, dan
kondusif bagi pertumbuhan individu. Dengan integrasi
ini, rekonstruksi relasi guru-siswa tidak hanya
meningkatkan efektivitas pembelajaran, tetapi juga
membentuk karakter, galbu, dan kesadaran sosial
peserta didik.

Secara keseluruhan, rekonstruksi relasi guru dan siswa
dalam pendidikan Islam menegaskan bahwa pendidikan
adalah proses holistik: menggabungkan pengembangan
ilmu, pembentukan adab, dan penyadaran spiritual.
Model ini mendorong terciptanya ekosistem pendidikan
yang produktif, beradab, dan sesuai nilai-nilai Islam,
menghasilkan peserta didik yang cerdas, bertakwa, dan
berkepribadian mulia.



105

BAB IX
.PENUTUP

A. Kesimpulan umum

Buku ini menegaskan bahwa pendidikan Islam yang
berbasis fikih menekankan integrasi antara ilmu, adab,
dan kesadaran spiritual. Relasi guru-siswa, keaktifan
belajar, dan strategi pembelajaran tidak dapat
dipisahkan dari dimensi normatif, etis, humanis, dan
spiritual. Konsep pembelajaran aktif dalam fikih
pendidikan menekankan bahwa siswa adalah subjek
yang bertanggung jawab syar‘i atas ilmu yang diterima,
sementara guru berperan sebagai pembimbing,
fasilitator, dan teladan moral yang membina akal,
qalbu, dan akhlak siswa.

Keaktifan belajar siswa bukan sekadar indikator
pencapaian akademik, tetapi juga manifestasi tanggung
jawab moral dan spiritual. Guru dan siswa membangun
interaksi yang beradab, empatik, dan suportif, sehingga
proses pembelajaran menjadi sarana pembentukan
karakter, pengembangan potensi manusia, dan
penguatan kesadaran spiritual.

Implikasi pedagogis, etis, humanis, dan spiritual dari
konsep 1ni menegaskan bahwa pendidikan Islam
bersifat holistik, di mana penguasaan materi,
pembentukan adab, dan internalisasi nilai-nilai agama
berjalan simultan. Proses ini menumbuhkan kesadaran
akan tanggung jawab individu sebagai mukallaf,
meningkatkan motivasi intrinsik, dan membentuk



106

generasi yang cerdas, berakhlak mulia, serta bertakwa
kepada Allah.

Dengan demikian, buku ini menekankan bahwa
pendidikan Islam yang efektif bukan hanya tentang
transfer ilmu, tetapi tentang rekonstruksi relasi, praktik,
dan kesadaran belajar yang menjadikan ilmu sebagai
amanah, ibadah, dan sarana pembentukan manusia yang
seutuhnya.

B. Kontribusi Teoretis bagi Fikih Pendidikan

Buku ini memberikan kontribusi teoretis yang
signifikan bagi pengembangan fikih pendidikan,
terutama dalam memahami relasi antara guru dan siswa,
keaktifan belajar, serta integrasi dimensi pedagogis,
etis, humanis, dan spiritual. Secara teoretis, buku ini
menegaskan bahwa proses pendidikan tidak dapat
dipisahkan dari prinsip-prinsip syar‘i yang menekankan
amanah, tanggung jawab, dan niat ikhlas dalam
menuntut ilmu.

Kontribusi utama teoretis mencakup penegasan bahwa
siswa harus dipandang sebagai subjek aktif yang
bertanggung jawab syar‘t atas ilmu yang diterima,
sementara guru memikul tanggung jawab moral dan
spiritual sebagai pembimbing, fasilitator, dan teladan.
Pendekatan ini memperkaya wacana fikih pendidikan
dengan menekankan keselarasan antara teori dan
praktik, antara penguasaan materi, pembentukan
karakter, dan internalisasi nilai spiritual.

Lebih jauh, buku ini memberikan dasar konseptual bagi
pengembangan model pembelajaran aktif dalam



107

konteks Islam. Konsep keaktifan  belajar,
pembimbingan moral, dan pembangunan adab siswa
diintegrasikan ke dalam kerangka fikih pendidikan,
sehingga memberikan pijakan normatif dan filosofis
bagi penelitian dan praktik pendidikan selanjutnya.

Dengan demikian, kontribusi teoretis buku ini terletak
pada kemampuan menyintesiskan prinsip syar‘i,
pedagogi Islam, dan praktik pembelajaran modern
menjadi kerangka fikih pendidikan yang utuh. Hal ini
membuka ruang bagi pengembangan teori, penelitian,
dan inovasi praktik pendidikan yang relevan dengan
konteks kontemporer, sambil tetap berakar pada nilai-
nilai Islam.

C. Rekomendasi Praktis bagi Guru dan Lembaga
Pendidikan

Berdasarkan kajian dalam buku ini, terdapat beberapa
rekomendasi praktis yang dapat diterapkan oleh guru
dan lembaga pendidikan untuk mengoptimalkan proses
pembelajaran berbasis fikih pendidikan.

Guru dianjurkan untuk menginternalisasi peran ganda
sebagai pengajar dan pembimbing moral. Praktik ini
meliputi penerapan metode pembelajaran aktif yang
mendorong partisipasi siswa, penggunaan strategi
reflektif untuk menumbuhkan kesadaran spiritual, dan
pembiasaan adab dalam interaksi sehari-hari. Guru juga
perlu menyesuaikan pendekatan dengan karakter,
kemampuan, dan kebutuhan masing-masing siswa,
sehingga proses pembelajaran Dbersifat personal,
humanis, dan efektif.



108

Lembaga pendidikan di sisi lain perlu menciptakan
ekosistem yang mendukung pengembangan dimensi
pedagogis, etis, humanis, dan spiritual. Hal ini dapat
diwuyjudkan melalui  kurikulum yang integratif,
penyediaan sumber daya belajar yang memadai,
pembinaan guru secara kontinu, serta pembentukan
budaya sekolah yang mengedepankan adab, kolaborasi,
dan motivasi intrinsik siswa. Lembaga juga dapat
mendorong praktik evaluasi yang tidak hanya menilai
aspek kognitif, tetapi juga karakter, etika, dan
kesadaran spiritual peserta didik.

Secara keseluruhan, implementasi rekomendasi ini
diharapkan menghasilkan pendidikan yang holistik,
menyeimbangkan penguasaan ilmu, pembentukan adab,
dan internalisasi nilai-nilai Islam. Dengan demikian,
guru dan lembaga pendidikan dapat membangun
generasi yang cerdas, berakhlak mulia, bertakwa, dan
mampu berkontribusi positif bagi masyarakat.

D.Daftar Pustakan

Al-Ghazali. (2000). /hya’” Ulum al-Din (M. ‘Abd al-
Mu‘min, Ed.). Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism. Kuala
Lumpur: International Institute of Islamic Thought and
Civilization.

Al-Qur’an al-Karim. (n.d.). Mushaf Madinah: King
Fahd Complex for the Printing of the Holy Qur’an.

Ali, A. Y. (2006). The Holy Qur’an: Text, Translation
and Commentary. Brentwood: Amana Publications.



109

Al-Munawi, S. (1995). Faid al-Qadir. Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyabh.

Arends, R. 1. (2014). Learning to Teach (10th ed.). New
York: McGraw-Hill Education.

Asy-Syathibi, I. (2007). Al-Muwafaqat fi Usul al-
Shari‘ah (S. ‘Abd al-Rahman, Ed.). Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyabh.

Az-Zarnuji, A. (2003). Ta ‘lim al-Muta ‘allim Tariq at-
Ta ‘allum. Cairo: Al-Maktabah al-Tidjariyyah.

Brophy, J. (2010). Motivating Students to Learn (3rd
ed.). New York: Routledge.

Brown, H. D. (2007). Principles of Language Learning
and Teaching (5th ed.). New York: Pearson Education.

Dewey, J. (1938). Experience and Education. New
York: Macmillan.

Fauzi, A. (2015). Konsep Pembelajaran Aktif dalam
Pendidikan Islam. Jakarta: Prenadamedia Group.

Gardner, H. (1993). Multiple Intelligences: The Theory
in Practice. New York: Basic Books.

Hamalik, O. (2013). Proses Belajar Mengajar.
Bandung: Bumi Aksara.

Ibn Qayyim al-Jawziyya. (1997). I ‘lam al-Muwagqqi ‘in.
Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyabh.



110

Ibn Taymiyyah, T. (2003). Majmu ‘ al-Fatawa. Riyadh:
Dar al-Salam.

Jalaluddin, M. (2018). Implementasi Fikih Pendidikan
di Madrasah. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Kementerian Agama RI. (2014). Kurikulum Pendidikan
Agama Islam dan Budi Pekerti. Jakarta: Kementerian
Agama.

Khan, M. M. (2011). Pedagogical Approaches in
Islamic Education. London: Routledge.

Kementrian Pendidikan dan Kebudayaan. (2017).
Panduan Guru: Pembelajaran Aktif dan Kreatif.
Jakarta: Kemendikbud.

Lickona, T. (1991). Educating for Character: How Our
Schools Can Teach Respect and Responsibility. New
York: Bantam.

Mishra, P., & Koehler, M. (2006). Technological
pedagogical content knowledge: A framework for
teacher knowledge. Teachers College Record, 108(6),
1017-1054.

Nasution, S. (2012). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta:
Bumi Aksara.

Noddings, N. (2005). The Challenge to Care in
Schools: An Alternative Approach to Education (2nd
ed.). New York: Teachers College Press.



111

Patton, M. Q. (2015). Qualitative Research &
Evaluation Methods (4th ed.). Thousand Oaks, CA:
SAGE.

Piaget, J. (1973). To Understand Is to Invent: The
Future of Education. New Y ork: Grossman.

Qardawi, Y. (1996). Figh al-Ta ‘lim wa al-Tarbiyabh.
Cairo: Dar al-Shurugq.

Rahayu, N. (2019). Strategi Pembelajaran Aktif dalam
Pendidikan Islam. Y ogyakarta: Deepublish.

Rosenshine, B. (2012). Principles of Instruction:
Research-Based Strategies That All Teachers Should
Know. American Educator, 36(1), 12-39.

Sahlberg, P. (2011). Finnish Lessons: What Can the
World Learn from Educational Change in Finland?
New York: Teachers College Press.

Samani, M. (2014). Pedagogi Islam. Teori dan Praktik.
Bandung: Alfabeta.

Sanjaya, W. (2011). Strategi Pembelajaran
Berorientasi Standar Proses Pendidikan. Jakarta:
Kencana.

Sulaiman, R. (2016). Model Pembelajaran Fikih di
Sekolah Menengah. Jakarta: Rajawali Pers.

Usman, A. (2018). Implementasi Mastery Learning
pada Guru PAI di SMA. Palu: Universitas Tadulako
Press.



112

Vygotsky, L. S. (1978). Mind in Society: The
Development of Higher Psychological Processes.
Cambridge, MA: Harvard University Press.

Winkel, W. S. (2012). Psikologi Pengajaran. Jakarta:
Grasindo.

Yusuf, M. (2017). Relasi Guru dan Siswa dalam
Pendidikan Islam. Bandung: Refika Aditama.

Zohar, A., & Dori, Y. J. (2003). Higher order thinking
skills and low-achieving students: Are they mutually

exclusive? The Journal of the Learning Sciences, 12(2),
145-181.

Judul: Fikih Pendidikan: Rekonstruksi Relasi Guru
dan Siswa dalam Pembelajaran Aktif Berbasis Nilai
Islam

\E.Lampiran :
1.Snopsis Buku

Buku ini menyajikan kajian komprehensif mengenai
konsep pendidikan Islam dari perspektif fikih, dengan
fokus pada relasi guru dan siswa serta praktik
pembelajaran aktif. Berangkat dari prinsip bahwa
menuntut ilmu merupakan amanah dan kewajiban
syar‘i,, buku ini menegaskan bahwa siswa bukan
sekadar penerima pasif, tetapi subjek yang bertanggung
jawab atas ilmu yang diterimanya. Guru, di sisi lain,
memegang peran ganda sebagai pengajar, pembimbing
moral, dan teladan spiritual.



113

Dalam kerangka fikih pendidikan, pembelajaran aktif
dipandang sebagai manifestasi tanggung jawab syar‘i,
di mana keaktifan siswa mencakup pengembangan
kognitif, adab, dan kesadaran spiritual. Buku ini
menekankan integrasi dimensi pedagogis, etis, humanis,
dan spiritual, sehingga proses belajar tidak hanya
mentransfer ilmu, tetapi juga membentuk karakter,
qalbu, dan akhlak peserta didik.

Selain memberikan landasan teoretis, buku ini
menghadirkan implikasi praktis bagi guru dan lembaga
pendidikan, termasuk strategi pembelajaran aktif,
pembimbingan moral, pengembangan iklim humanis,
dan internalisasi nilai spiritual. Dengan rekonstruksi
relasi guru-siswa yang holistik, buku ini menawarkan
model pendidikan Islam yang produktif, beradab, dan
bernilai transendental.

Ditujukan bagi guru, pendidik, mahasiswa, serta
praktisi pendidikan Islam, buku ini menjadi referensi
penting untuk memahami dan menerapkan prinsip fikih
pendidikan dalam praktik pembelajaran modern yang
tetap berakar pada nilai-nilai syar*i.

2 .Profil Penulis

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di
bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah,
UIN Datokarama Palu. Ia aktif mengajar mata kuliah
fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus
kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik
pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim.



114

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada
studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan
dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian
kualitatif. =~ Minat akademiknya meliputi fikih
pendidikan, fikih pembelajaran, pembentukan
karakter religius, serta integrasi kearifan lokal
dalam pendidikan Islam, khususnya di konteks
madrasah dan masyarakat Muslim Indonesia.

Selain mengajar, penulis aktif melakukan
penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk
artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku
ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada
rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai
sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan
spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat
dalam penyusunan khutbah, modul keagamaan, dan
buku panduan ibadah yang digunakan di lingkungan
masyarakat. Melalui karya ini, penulis berharap dapat
mendorong lahirnya praktik pendidikan Islam yang
tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga berakar
kuat pada nilai-nilai syariat dan akhlak mulia.



115



