| L
—
| s g o1
e |
R

AR Manu51a,
M Takdir, dan 1
‘ Usaha Bela]ar "

TH'W tepyeqiq

T




HAK CIPTA/COPYRIGHT

© 2024 Dr. Bahdar, M.H.I
Email bahdar@uindatokarama ac.id
HP.081.341.207.628

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang.

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh
atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik
cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari
penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan
pendidikan dengan menyebut sumbernya.

Penerbit:

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat
Alamat: JI. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah

Cetakan Pertama: November 2024
ISBN: Nomor belum ada



Slogan Buku

Memahami Manusia, Menghargai
Takdir, Mengoptimalkan Usaha
Fikih untuk Guru Masa Depan



KATA PENGANTAR
o , 3l GRS A pl
sMally ol ja (A0 g daad A1 33 13aa (pallad) G 4 2aa)
Lad) ey All e 5 cakad U e adldl

Rasulullah saw.bersabda:
sleal ) oAkl 3 Y
“Tidak ada yang dapat menolak takdir kecuali doa.’
(HR. Tirmidzi)

)

Hadis ini menegaskan bahwa dalam ajaran Islam,
takdir tidak dipahami secara fatalistik dan pasif,
melainkan sebagai bagian dari ketetapan Allah yang
terbuka bagi ikhtiar, doa, dan kesungguhan manusia.
Islam menempatkan manusia sebagai subjek yang
bertanggung jawab atas pilithan, usaha, dan proses
belajarnya, tanpa menafikan peran kehendak dan
ketentuan Ilahi.

Buku Manusia, Takdir, dan Usaha Belajar:
Perspektif Fikih Pendidikan hadir sebagai ikhtiar
akademik dan reflektif untuk mendudukkan kembali
relasi antara takdir Allah dan tanggung jawab manusia
dalam konteks pendidikan Islam. Di tengah masih
kuatnya pemahaman deterministik yang melemahkan
etos belajar seperti anggapan bahwa keberhasilan dan
kegagalan sepenuhnya adalah ‘“nasib” buku ini
berupaya menghadirkan perspektif fikih pendidikan
yang seimbang, proporsional, dan membebaskan.

Dalam pandangan fikih Islam, belajar bukan
sekadar aktivitas kognitif, melainkan kewajiban syar‘i
yang mengandung nilai ibadah. Usaha belajar (ikhtiar)
merupakan perwujudan ketaatan kepada Allah,



sedangkan doa menjadi dimensi spiritual yang
mengiringi  proses  tersebut. Keduanya  tidak
bertentangan dengan takdir, tetapi justru merupakan
bagian dari mekanisme ilahiah dalam mengubah
keadaan manusia, sebagaimana ditegaskan Al-Qur’an
bahwa Allah tidak akan mengubah keadaan suatu kaum
hingga mereka mengubah keadaan diri mereka sendiri.

Buku ini mengkaji konsep takdir, usaha, dan doa
dalam bingkai fikih pendidikan, dengan menautkannya
pada praktik pembelajaran, peran guru, etos belajar
siswa, serta tantangan pendidikan Islam di era modern.
Dengan pendekatan normatif-teoretis dan refleksi
praktis, buku ini diharapkan dapat menjadi rujukan bagi
guru, dosen, mahasiswa, dan pemerhati pendidikan
Islam dalam membangun paradigma belajar yang aktif,
optimis, dan bertanggung jawab secara spiritual
maupun akademik.

Akhirnya, penulis menyadari bahwa buku ini
masih memiliki keterbatasan. Oleh karena itu, kritik
dan saran yang konstruktif sangat diharapkan demi
penyempurnaan di masa mendatang. Semoga buku ini
memberi  kontribusi nyata bagi pengembangan
pemikiran fikih pendidikan dan menjadi inspirasi dalam
menumbuhkan  semangat usaha Dbelajar yang
berlandaskan iman, ilmu, dan amal.



DAFTARSI

Halaman
Judul....oo i
Halaman Hak Cipta...............oooiiiiiiiiii i, 1
Halaman Kata Pengantar................................. 11
Halaman Daftar Isi...............cooiiiiiii, 1\
BAB 1
PENDAHULUAN
A. Latar Belakang..........................ol . 1
B. Identifikasi dan Pembatasan Masalah........ 14
C. Relasi Takdir Doa dan Usaha Belajar...... 23
D. Manfaat 37
Penulisan................ooooi,
E. Landasan Teologis dan Normatif............ 42
F.  Kerangka Pemikiran........................... 53
G. Penegasan Istilah Kuci........................ 65
BAB II
KONSEP TAKDIR DAN TANGGUNG JAWAB
MANUSIA DALAM ISLAM
A. Pengertian Takdir dalam Perspektif Islam.. 70
B. Perdebatan Teologis tentang Takdir dan 75
Kehendak Manusia...........................
C. Posisi Manusia sebagai Subjek Moral dan 81
Pendidikan.....................l
D. Doa sebagai Dimensi Spiritual dalam 86
Takdir.......coooiii
E. Ikhtiar dan Usaha sebagai Sunnatullah..... 91
F. Integrasi Takdir, Doa, dan Usaha........... 97
G. Implikasi Konsep Takdir terhadap 103
Pendidikan Islam...............................
H. Sintesis Konseptual............................ 108



BAB III
USAHA BELAJAR DALAM PERSPEKTIF

FIKIH PENDIDIKAN

A. Konsep Belajar dalam Islam................. 113

B. Peran Doa dan Spiritualitas dalam Usaha 119
Belajar.........cooviiiii

C. Tanggung Jawab Siswa dalam Fikih 126
Pendidikan......................

D. Peran Guru dalam Menumbuhkan Usaha 132
Belajar.........oooo

E. Implikasi Fikih Pendidikan Usaha Belajar 136
terhadap Sistem
Pendidikan........................
BAB V
ARAH REKONSTRUKSI FIKIH PENDIDIKAN

A.  Arah Rekonstruksi Fikih Pendidikan........ 142
B. Rekomendasi Strategis........................ 145
BAB VI
PENGUATAN PARADIGMA USAHA BELAJAR
DAN STUDI KONTEKSTUAL
A. Usaha Belajar sebagai Budaya dan 149
Karakter...........oooiiiiiiiii
B. Model Pengembangan Usaha Belajar 151
Berbasis Fikih Pendidikan..................
BAB VII
PENUTUP
A.  Kesimpulan...............ccooiiiiii, 155
B. Penegasan Kontribusi Buku................... 156
C. Implikasi Akhir bagi Pendidikan Islam...... 158
D. Keterbatasan dan Refleksi Penulis 159
E. Daftar Pustaka...................oo 162
F.  Lampiran



2.

Snopsis Buku
Profil Penulis



BAB I
PENDAHULUAN

A.Latar Belakang

1. Prespektif Fikih terhadap Pendidikan

Pendidikan dalam perspektif fikih menempati posisi
strategis sebagai sarana pembentukan siswa seutuhnya,
baik dari aspek spiritual, intelektual, dan aksi sosial.
Fikih memandang siswa sebagai makhluk berfitran,
berakal dan kemauan sebagai potensi untuk belajar,
berusaha, dan bertanggung jawab untuk memilih jalan
hidupnya. Namun demikian, dalam realitas sosial
pendidikan, masih dijumpai pemahaman keagamaan
yang menempatkan takdir sebagai sesuatu yang bersifat
statis dan deterministik, sehingga berimplikasi pada
melemahnya semangat usaha belajar dan tanggung
jawab akademik siswa.

Dalam konteks masyarakat Muslim, khususnya di
lingkungan pendidikan formal maupun nonformal,
konsep takdir sering kali dipahami secara simplistik
sebagai “nasib” yang tidak dapat diubah. Pemahaman
ini tidak jarang melahirkan sikap pasrah yang keliru
oleh siswa, seperti rendahnya motivasi belajar,
minimnya etos kerja akademik, serta kecenderungan
menyandarkan keberhasilan dan kegagalan akademik
semata-mata pada ketentuan Ilahi tanpa diiringi ikhtiar
yang maksimal. Fenomena tersebut tampak dalam
perilaku sebagian siswa yang kurang disiplin belajar,
rendahnya daya juang menghadapi kesulitan akademik,



10

serta sikap menerima kegagalan tanpa refleksi dan
perbaikan.

Di sisi lain, perkembangan sosial dan budaya di era
modern menghadirkan tantangan baru bagi dunia
pendidikan. Arus digitalisasi, budaya instan, dan
orientasi pada hasil cepat semakin memperlemah
kesadaran siswa akan pentingnya proses, kesungguhan,
dan ketekunan dalam belajar. Dalam kondisi demikian,
pemahaman takdir yang tidak proporsional semakin
berpotensi memperkuat mentalitas siswa fatalistik, yang
pada akhirnya bertentangan dengan tujuan pendidikan
Islam yang menekankan pembentukan manusia aktif,
kreatif, dan bertanggung jawab.

Padahal, Al-Qur’an dan Sunnah nabi Muhammad saw.
secara tegas menegaskan bahwa perubahan keadaan
manusia sangat berkaitan dengan usaha dan kesadaran
dirinya. Prinsip bahwa Allah tidak akan mengubah
keadaan suatu kaum hingga mereka mengubah apa
yang ada pada diri mereka sendirt menunjukkan bahwa
takdir dalam Islam bersifat dinamis dan membuka
ruang bagi doa serta ikhtiar. Dalam hal ini, usaha
belajar merupakan bagian integral dari tanggung jawab
siswa yang bernilai ibadah dan menjadi sarana
perubahan kualitas hidup, baik secara individual
maupun sosial.

Dalam perspektif fikih pendidikan, belajar tidak
sekadar dipahami sebagai aktivitas pedagogis,
melainkan sebagai kewajiban syar‘i yang memiliki
konsekuensi moral dan hukum. Usaha belajar
menempati posisi penting sebagai bentuk ikhtiar



11

manusia dalam merealisasikan tujuan pendidikan Islam.
Oleh karena itu, pemisahan antara takdir dan usaha
belajar merupakan kekeliruan konseptual yang perlu
diluruskan melalui pendekatan fikih pendidikan yang
komprehensif.

Berdasarkan realitas tersebut, diperlukan sebuah kajian
yang secara sistematis mengintegrasikan konsep takdir,
doa, dan wusaha belajar dalam kerangka fikih
pendidikan. Kajian 1ini menjadi penting untuk
membangun paradigma pendidikan Islam yang tidak
terjebak pada fatalisme, tetapt mampu melahirkan siswa
yang memiliki etos belajar tinggi, kesadaran spiritual,
dan tanggung jawab moral. Buku Manusia, Takdir,
dan Usaha Belajar: Perspektif Fikih Pendidikan
diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dan
praktis dalam meluruskan pemahaman takdir serta
memperkuat budaya usaha belajar dalam dunia
pendidikan Islam.

2. Fenomena Pemahaman Takdir dalam Masyarakat
Pendidikan Islam

Pemahaman terhadap konsep takdir dalam masyarakat
pendidikan Islam menunjukkan keragaman yang
dipengaruhi oleh latar belakang teologis, budaya, dan
tradisi keagamaan. Dalam praktiknya, konsep takdir
sering kali dipahami secara parsial dan normatif tanpa
pendalaman makna teologis yang komprehensif. Takdir
kerap direduksi menjadi sekadar ‘“nasib” yang telah
ditentukan secara mutlak, sehingga peran wusaha
manusia, termasuk usaha belajar, dipandang sebagai
faktor sekunder atau bahkan tidak signifikan.



12

Dalam lingkungan pendidikan Islam, pemahaman
demikian berimplikasi langsung terhadap sikap dan
perilaku belajar siswa. Sebagian siswa menunjukkan
kecenderungan pasrah terhadap hasil belajar, baik
dalam menghadapi keberhasilan maupun kegagalan
akademik. = Ungkapan-ungkapan  seperti  “sudah
takdirnya tidak pandai” atau ‘“kalau  memang
ditakdirkan lulus, pasti lulus” mencerminkan cara
pandang yang menempatkan takdir secara terpisah dari
ikhtiar. Sikap ini pada akhirnya dapat melemahkan
motivasi intrinsik, disiplin belajar, dan daya juang
dalam proses pendidikan.

Fenomena tersebut tidak dapat dilepaskan dari pola
transmisi pemahaman keagamaan yang lebih
menekankan aspek ketauhidan normatif daripada
pemaknaan etis dan pedagogis. Pengajaran tentang
takdir sering kali berhenti pada penguatan keyakinan
terhadap kekuasaan Allah, namun kurang diiringi
dengan penjelasan mengenai tanggung jawab manusia
sebagai subjek moral dan pelaku pendidikan.
Akibatnya, terjadi ketimpangan antara kesadaran
teologis dan kesadaran praktis dalam menjalani proses
belajar.

Di sisi lain, guru dihadapkan pada tantangan dalam
meluruskan pemahaman takdir yang keliru tanpa
mengurangi nilai keimanan siswa. Dalam beberapa
kasus, pendekatan pedagogis yang kurang integratif
justru memperkuat dikotomi antara takdir dan usaha.
Hal ini terlihat dari praktik pembelajaran yang masih
berorientasi pada hasil akhir semata, tanpa menekankan



13

pentingnya proses, kesungguhan, dan tanggung jawab
personal dalam belajar sebagai bagian dari ajaran Islam.

Selain faktor pedagogis, realitas sosial dan budaya turut
membentuk cara pandang masyarakat terhadap takdir.
Tradisi lisan, nasihat keagamaan populer, serta
pengaruh lingkungan sosial sering kali mereproduksi
pemahaman takdir yang bersifat fatalistik. Dalam
konteks 1ini, pendidikan Islam menghadapi tantangan
untuk merekonstruksi pemahaman takdir agar selaras
dengan prinsip-prinsip ajaran Islam yang menekankan
keseimbangan antara ketentuan Ilahi dan wusaha
manusia.

Oleh karena itu, fenomena pemahaman takdir dalam
masyarakat pendidikan Islam perlu dikaji secara kritis
dan komprehensif. Kajian ini tidak hanya bertujuan
untuk meluruskan aspek teologis, tetapi juga untuk
menegaskan implikasi pedagogisnya, khususnya dalam
menumbuhkan etos usaha belajar. Pendekatan fikih
pendidikan menjadi relevan untuk menjembatani
konsep normatif tentang takdir dengan praktik
pendidikan yang mendorong kesadaran, tanggung
jawab, dan kesungguhan dalam belajar.

3. Pengaruh cara Pandang Takdir terhadap Motivasi
dan Etos Belajar

Cara pandang terhadap takdir memiliki pengaruh yang
signifikan terhadap motivasi dan etos belajar siswa
dalam lingkungan pendidikan Islam. Pemahaman takdir
tidak hanya berfungsi sebagai keyakinan teologis, tetapi
juga membentuk sikap psikologis dan perilaku praktis
individu dalam menjalani proses belajar. Ketika takdir



14

dipahami secara sempit dan fatalistik, motivasi belajar
cenderung melemah, karena usaha manusia dianggap
tidak memiliki kontribusi yang berarti terhadap hasil
yang akan dicapai.

Dalam realitas pendidikan, siswa yang memaknai takdir
sebagai ketentuan mutlak yang tidak dapat dipengaruhi
oleh usaha sering menunjukkan sikap pasif dalam
belajar. Mereka cenderung kurang berinisiatif, mudah
menyerah ketika menghadapi kesulitan akademik, dan
tidak memiliki dorongan kuat untuk meningkatkan
kualitas diri. Kegagalan belajar sering diterima sebagai
sesuatu yang “sudah digariskan”, sehingga refleksi dan
evaluasi diri menjadi terabaikan. Sikap ini berdampak
langsung pada rendahnya etos belajar, seperti minimnya
kedisiplinan, kurangnya ketekunan, dan lemahnya
komitmen terhadap proses pendidikan.

Sebaliknya, cara pandang takdir yang proporsional dan
dinamis, sebagaimana diajarkan dalam Islam,
berpotensi melahirkan motivasi belajar yang tinggi.
Ketika takdir dipahami sebagai ketetapan Allah yang
berjalan seiring dengan ikhtiar dan doa manusia, siswa
akan memandang usaha belajar sebagai bagian dari
tanggung jawab keagamaan. Kesadaran bahwa Allah
menghargai usaha dan kesungguhan mendorong siswa
untuk lebih aktif, tekun, dan bertanggung jawab dalam
proses belajar.

Dalam perspektif psikologi pendidikan Islam, motivasi
belajar yang kuat lahir dari perpaduan antara keyakinan
spiritual dan kesadaran rasional. Cara pandang takdir
yang seimbang mampu membangun optimisme,



15

ketahanan mental, dan sikap pantang menyerah.Siswa
tidak mudah putus asa ketika mengalami kegagalan,
karena kegagalan dipahami sebagai bagian dari proses
belajar dan sarana evaluasi diri, bukan sebagai akhir
dari segalanya.

Selain itu, etos belajar juga dipengaruhi oleh bagaimana
guru dan lingkungan pendidikan membingkai konsep
takdir dalam praktik pembelajaran. Ketika guru
menekankan bahwa usaha, disiplin, dan kesungguhan
merupakan bagian dari ibadah dan akan bernilai di sisi
Allah, siswa akan terdorong untuk menumbuhkan
budaya belajar yang aktif dan produktif. Sebaliknya,
jika pemahaman takdir disampaikan secara normatif
tanpa penckanan pada ikhtiar, maka proses pendidikan
berpotensi kehilangan daya transformasinya.

Dengan demikian, cara pandang takdir memiliki peran
strategis dalam membentuk motivasi dan etos belajar
siswa. Pendidikan Islam dituntut untuk menghadirkan
pemahaman takdir yang konstruktif, yang tidak
meniadakan  ketentuan  Ilahi, tetapi  sekaligus
menegaskan pentingnya usaha belajar sebagai bentuk
tanggung jawab manusia dan jalan perubahan diri.
Pendekatan 1ni menjadi landasan penting bagi
penguatan budaya belajar dalam perspektif fikih
pendidikan.

4. Dikotomi Takdir dan Usaha dalam Praktik
Pendidikan

Salah satu persoalan mendasar dalam praktik
pendidikan Islam adalah masih kuatnya dikotomi antara
takdir dan wusaha. Takdir sering dipahami sebagai



16

wilayah sepenuhnya milik Tuhan, sementara usaha
manusia, termasuk usaha belajar, diposisikan sebagai
aspek duniawi yang terpisah dari ketentuan Ilahi.
Dikotomi ini melahirkan cara pandang yang tidak utuh
terhadap ajaran Islam, karena memisahkan dimensi
teologis dari dimensi pedagogis dalam proses
pendidikan.

Dalam praktik pendidikan, dikotomi tersebut tampak
pada sikap sebagian siswa yang memandang usaha
belajar sebagai faktor sekunder dibandingkan takdir.
Ketika menghadapi kesulitan akademik atau kegagalan
belajar, takdir dijadikan alasan utama tanpa diiringi
refleksi terhadap proses belajar yang telah dijalani.
Sebaliknya, keberhasilan akademik juga sering semata-
mata dikaitkan dengan “kehendak Allah” tanpa
pengakuan yang memadai terhadap kerja keras, disiplin,
dan kesungguhan belajar. Pola pikir semacam ini
berpotensi mengaburkan makna tanggung jawab
personal dalam pendidikan.

Dikotomi takdir dan usaha juga tercermin dalam
pendekatan pembelajaran yang lebih menekankan hasil
akhir daripada proses. Sistem evaluasi pendidikan yang
berorientasi pada nilai dan kelulusan sering kali tidak
memberi ruang yang cukup untuk menilai usaha belajar
siswa. Akibatnya, siswa kurang terdorong untuk
menghargai proses, sementara kegagalan dipersepsikan
sebagai nasib yang tidak dapat diubah. Kondisi ini
semakin memperkuat pemahaman fatalistik yang
bertentangan dengan prinsip pendidikan Islam.



17

Dari sist pendidik, dikotomi ini kadang muncul dalam
penyampaian materi keagamaan yang tidak terintegrasi
dengan praktik pedagogis. Pengajaran tentang takdir
disampaikan secara normatif-teologis, sementara nilai
ikhtiar, kerja keras, dan tanggung jawab belajar tidak
dikaitkan secara eksplisit sebagai bagian dari ajaran
tersebut. Hal ini menyebabkan peserta didik sulit
melihat hubungan antara keyakinan keagamaan dan
aktivitas belajar sehari-hari.

Dalam perspektif fikih pendidikan, pemisahan antara
takdir dan usaha merupakan kekeliruan konseptual.
Islam memandang usaha manusia sebagai bagian dari
ketetapan Allah melalui sunnatullah. Ikhtiar, doa, dan
tawakal bukanlah bentuk perlawanan terhadap takdir,
melainkan cara manusia menjalani takdir secara
bertanggung jawab. Oleh karena itu, usaha belajar
seharusnya dipahami sebagai kewajiban syar‘i yang
menyatu dengan keyakinan terhadap takdir.

Mengatasi dikotomi takdir dan usaha dalam praktik
pendidikan memerlukan pendekatan integratif yang
menempatkan takdir sebagai kerangka teologis dan
usaha belajar sebagai jalan praktis perubahan diri.
Pendidikan Islam dituntut untuk membangun kesadaran
bahwa keberhasilan dan kegagalan belajar merupakan
hasil interaksi antara ketentuan Allah dan kesungguhan
manusia. Dengan demikian, siswa tidak hanya beriman
secara teologis, tetapi juga aktif, disiplin, dan
bertanggung jawab dalam menjalani proses pendidikan.



18

5. Urgensi Kajian  Fikih  Pendidikan  dalam
Merumuskan Konsep Usaha Belajar

Kajian fikih pendidikan memiliki urgensi yang sangat
signifikan dalam merumuskan konsep usaha belajar
yang utuh dan bertanggung jawab dalam pendidikan
Islam. Fikih pendidikan tidak hanya membahas aspek
hukum formal, tetapi juga menempatkan aktivitas
pendidikan termasuk belajar sebagai bagian dari praktik
keberagamaan yang sarat nilai etis, spiritual, dan sosial.

Dalam konteks ini, usaha belajar perlu dipahami bukan
sekadar sebagai tuntutan pedagogis, melainkan sebagai
kewajiban syar‘i yang memiliki konsekuensi moral dan
keagamaan. Realitas pendidikan Islam menunjukkan
bahwa lemahnya etos belajar siswa sering kali berkaitan
dengan tidak jelasnya landasan normatif yang
mengaitkan antara kewajiban belajar dan tanggung
jawab keagamaan. Ketika belajar diposisikan hanya
sebagai  aktivitas akademik, siswa cenderung
memandangnya sebagai beban administratif, bukan
sebagai amanah dan bentuk pengabdian kepada Allah.

Di sinilah fikih pendidikan berperan penting dalam
memberikan legitimasi normatif bahwa usaha belajar
merupakan bagian dari ibadah dan manifestasi ketaatan
kepada ajaran Islam. Selain itu, kajian fikih pendidikan
diperlukan untuk meluruskan pemahaman takdir yang
keliru dalam praktik pendidikan. Fikih pendidikan
mampu menjembatani konsep teologis tentang takdir
dengan realitas pedagogis melalui penegasan prinsip
ikhtiar, sebab-akibat, dan tanggung jawab manusia.
Dengan pendekatan fikih, usaha belajar dipahami



19

sebagai kewajiban yang berjalan seiring dengan
keimanan terhadap takdir, bukan sebagai sesuatu yang
bertentangan dengannya.

Urgensi kajian fikih pendidikan juga terlihat dalam
upaya merumuskan standar etika belajar dan mengajar
yang berlandaskan nilai-nilai Islam. Fikih pendidikan
memberikan  kerangka normatif mengenai adab
penuntut ilmu, tanggung jawab siswa, peran guru, serta
tujuan pendidikan itu sendiri. Dengan demikian, usaha
belajar tidak hanya diukur dari capaian kognitif, tetapi
juga dari kesungguhan, kejujuran, dan integritas moral
dalam proses belajar.

Dalam konteks pendidikan kontemporer yang
dihadapkan pada tantangan digitalisasi, budaya instan,
dan melemahnya nilai spiritual, fikih pendidikan
menjadi instrumen penting untuk menjaga orientasi
pendidikan Islam. Kajian ini membantu merumuskan
konsep usaha belajar yang adaptif terhadap
perkembangan zaman tanpa kehilangan landasan
normatifnya. Fikih pendidikan menegaskan bahwa kerja
keras, disiplin, dan ketekunan dalam belajar merupakan
bagian dari sunnatullah yang harus dijalani oleh setiap
siswa.

Oleh karena itu, kajian fikih pendidikan menjadi
kebutuhan mendesak dalam merumuskan konsep usaha
belajar yang integratif dan kontekstual. Melalui
pendekatan ini, pendidikan Islam diharapkan mampu
melahirkan siswa yang tidak hanya cerdas secara
intelektual, tetapi juga memiliki kesadaran spiritual,
etos belajar tinggi, dan tanggung jawab moral sebagai



20

hamba Allah dan anggota masyarakat. Kajian fikih
pendidikan dengan demikian berperan strategis dalam
membangun paradigma belajar yang aktif, bernilai
ibadah, dan berorientasi pada perubahan diri serta
kemaslahatan sosial.

6. Relevansi Konsep Takdir, Doa, dan Ikhtiar dalam
Pendidikan Islam Kontemporer

Pendidikan Islam kontemporer dihadapkan pada
berbagai tantangan yang bersifat struktural, kultural,
dan moral, seperti globalisasi, digitalisasi pembelajaran,
budaya instan, serta pergeseran nilai dalam kehidupan
generasi muda. Dalam konteks tersebut, konsep takdir,
doa, dan ikhtiar memiliki relevansi yang sangat penting
sebagai landasan teologis sekaligus pedagogis untuk
membangun paradigma pendidikan yang seimbang
antara spiritualitas dan rasionalitas.

Konsep takdir dalam Islam, apabila dipahami secara
proporsional, berfungsi sebagai kerangka keyakinan
yang menanamkan kesadaran akan keterbatasan
manusia dan kekuasaan Allah. Dalam pendidikan
kontemporer, pemahaman ini penting untuk membentuk
sikap rendah hati, kejujuran akademik, dan kesadaran
etis dalam proses belajar. Takdir tidak dimaknai sebagai
penghalang kreativitas dan 1inovasi, tetapi sebagai
landasan spiritual yang menumbuhkan ketenangan batin
dan kesiapan menghadapi dinamika perubahan.

Di sisi lain, doa memiliki relevansi sebagai instrumen
spiritual yang memperkuat motivasi, ketahanan mental,
dan keseimbangan psikologis siswa. Dalam situasi



21

pendidikan yang kompetitif dan penuh tekanan, doa
berfungsi sebagai sarana membangun hubungan
transendental dengan Allah, yang pada gilirannya
menumbuhkan optimisme dan keteguhan dalam belajar.
Pendidikan Islam kontemporer memerlukan integrasi
doa dalam aktivitas akademik agar proses belajar tidak
semata-mata bersifat mekanis, tetapi juga bernilai
ibadah dan penguatan spiritual.

Sementara itu, ikhtiar menjadi aspek yang sangat
krusial dalam menjawab tuntutan pendidikan modern
yang menekankan kompetensi, keterampilan, dan
produktivitas. Ikhtiar dalam konteks pendidikan
mencakup kesungguhan belajar, disiplin, pengelolaan
waktu, serta kemampuan beradaptasi dengan
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi.
Pendidikan Islam yang menekankan ikhtiar akan
mendorong siswa untuk aktif, kreatif, dan bertanggung
jawab, tanpa kehilangan orientasi nilai keislaman.

Relevansi ketiga konsep tersebut semakin nyata ketika
diintegrasikan secara holistik dalam praktik pendidikan.
Takdir memberikan arah dan makna, doa memperkuat
dimensi spiritual, sedangkan ikhtiar menggerakkan
tindakan nyata. Integrasi ini menjadi antidot terhadap
dua kecenderungan ekstrem dalam pendidikan
kontemporer, yaitu fatalisme yang melemahkan
semangat belajar dan rasionalisme kering yang
mengabaikan nilai spiritual.

Dengan demikian, konsep takdir, doa, dan ikhtiar
memiliki relevansi strategis dalam membangun
pendidikan Islam kontemporer yang berkarakter,



22

adaptif, dan bermakna. Pendidikan Islam tidak hanya
dituntut untuk menghasilkan lulusan yang unggul
secara akademik, tetapi juga manusia yang memiliki
kesadaran spiritual, etos kerja tinggi, dan tanggung
jawab moral. Melalui integrasi ketiga konsep ini dalam
perspektif fikih pendidikan, diharapkan pendidikan
Islam mampu menjawab tantangan zaman sekaligus
menjaga jati diri dan nilai-nilai keislamannya.

B. Identifikasi dan Pembatasan Masalah

1. Problem Determinisme dalam Pemahaman Takdir
Siswa

Salah satu persoalan mendasar dalam pendidikan Islam
adalah munculnya pemahaman deterministik terhadap
konsep takdir di kalangan siswa. Determinisme dalam
konteks ini merujuk pada keyakinan bahwa seluruh
peristiwa, termasuk keberhasilan dan kegagalan dalam
belajar, telah ditentukan secara mutlak oleh Allah Swt.,
sehingga usaha manusia dianggap tidak memiliki
pengaruh yang signifikan. Cara pandang semacam ini
sering kali melahirkan sikap pasrah yang keliru,
fatalistik, dan cenderung melemahkan motivasi belajar
siswa.

Dalam praktik pendidikan, pemahaman deterministik
terhadap takdir tampak dalam ungkapan-ungkapan
siswa seperti “kalau memang sudah takdir pintar, pasti
pintar”, atau “kalau Allah belum mentakdirkan
berhasil, belajar keras pun tidak akan mengubah apa-
apa”. Ungkapan ini menunjukkan adanya reduksi
makna takdir yang hanya dipahami sebagai ketetapan



23

akhir, tanpa disertai pemahaman tentang proses ikhtiar
yang menjadi bagian integral dari sunnatullah.
Akibatnya, kegiatan belajar tidak lagi dipandang
sebagai kewajiban moral dan religius, melainkan
sekadar aktivitas formal tanpa dorongan internal yang
kuat.

Problem determinisme ini tidak muncul secara tiba-tiba,
melainkan dipengaruhi oleh beberapa faktor. Pertama,
pendekatan pengajaran akidah yang terlalu menekankan
kekuasaan mutlak Allah tanpa keseimbangan dengan
konsep tanggung jawab manusia. Kedua, penyampaian
dalil-dalil tentang takdir yang bersifat tekstual dan
normatif, namun kurang disertai penjelasan kontekstual
dalam kehidupan sehari-hari, khususnya dalam dunia
pendidikan. Ketiga, pengaruh lingkungan sosial dan
budaya yang masih kuat memaknai kegagalan sebagai
“nasib” daripada sebagai bagian dar1i proses
pembelajaran.

Dari  perspektif fikih  pendidikan, pemahaman
deterministik terhadap takdir merupakan masalah serius
karena bertentangan dengan prinsip dasar pembebanan
hukum (taklif). Dalam fikih, manusia dipandang
sebagai subjek hukum yang memiliki akal, kehendak,
dan kemampuan untuk berusaha. Oleh karena itu,
kewajiban belajar, menuntut ilmu, dan meningkatkan
kualitas dir1 tidak dapat dilepaskan dari tanggung jawab
personal. Jika determinisme dibiarkan berkembang,
maka konsep kewajiban belajar akan kehilangan makna
normatif dan etisnya.



24

Lebih jauh, determinisme juga berdampak pada
pembentukan karakter siswa. Sikap malas, mudah
menyerah, dan rendahnya etos kerja sering kali
dibungkus dengan dalih religius tentang takdir. Padahal,
Islam tidak pernah mengajarkan kepasrahan yang
mematikan usaha. Sebaliknya, ajaran tentang takdir
justru dimaksudkan untuk menanamkan keteguhan jiwa
setelah usaha maksimal dilakukan, bukan sebagai
alasan untuk menghindari usaha itu sendiri.

Dengan demikian, problem determinisme dalam
pemahaman takdir siswa menuntut adanya rekonstruksi
pemahaman keagamaan dalam pendidikan Islam.
Konsep takdir perlu dijelaskan secara proporsional,
integratif, dan edukatif, sehingga siswa mampu
memahami bahwa antara takdir dan usaha terdapat
relasi yang saling melengkapi. Dalam kerangka inilah
fikih pendidikan memiliki peran strategis untuk
merumuskan pemahaman takdir yang mendorong
tanggung jawab, kerja keras, dan kesadaran spiritual
secara seimbang.

2. Minimnya Integrasi Fikih dalam Praktik Pendidikan

Minimnya integrasi fikih dalam praktik pendidikan
merupakan persoalan krusial yang berdampak langsung
pada cara siswa memahami hubungan antara ajaran
agama dan aktivitas belajar. Dalam banyak lembaga
pendidikan Islam, fikih masih diposisikan sebatas mata
pelajaran normatif yang mengajarkan hukum-hukum
ibadah dan muamalah secara tekstual, tanpa
diintegrasikan secara nyata dalam proses pembelajaran,
manajemen kelas, dan budaya akademik. Akibatnya,



25

fikih tidak hadir sebagai kerangka etis dan pedagogis
yang membimbing perilaku belajar siswa, melainkan
berhenti pada ranah kognitif semata.

Dalam praktiknya, pembelajaran fikih sering kali
terfragmentasi dari realitas pendidikan sehari-hari.
Materi fikih diajarkan terpisah dari mata pelajaran lain,
serta jarang dikaitkan dengan nilai-nilai usaha (ikhtiar),
tanggung jawab, disiplin, dan kesungguhan dalam
belajar. Padahal, fikih sebagai disiplin ilmu tidak hanya
mengatur tata cara ibadah ritual, tetapi juga memuat
prinsip-prinsip normatif yang relevan dengan dunia
pendidikan, seperti kewajiban menuntut ilmu, etika
belajar, adab terhadap guru, serta pengelolaan waktu
dan potensi diri.

Minimnya integrasi ini juga terlihat dalam pendekatan
pedagogis yang belum berbasis fikih. Proses
pembelajaran cenderung menekankan pencapaian
akademik dan administratif, sementara dimensi fikih
pendidikan seperti niat belajar sebagai ibadah,
kesungguhan sebagai bentuk ketaatan, dan tanggung
jawab belajar sebagai amanah belum diinternalisasikan
secara sistematis. Akibatnya, siswa sering memandang
belajar sebagai tuntutan eksternal, bukan sebagai
kewajiban religius yang memiliki nilai ibadah dan
konsekuensi moral.

Dari sudut pandang fikih pendidikan, kondisi ini
menunjukkan adanya kesenjangan antara konsep
normatif dan implementasi praktis. Fikih menempatkan
manusia sebagai subjek hukum yang bertanggung
jawab atas setiap amal perbuatannya, termasuk aktivitas



26

belajar. Namun, ketika fikih tidak terintegrasi dalam
praktik  pendidikan, kesadaran  hukum (legal
consciousness) siswa terhadap kewajiban belajar
menjadi lemah. Hal ini berimplikasi pada rendahnya
disiplin ~ belajar, lemahnya etos kerja, serta
kecenderungan menyalahkan faktor eksternal termasuk
takdir atas kegagalan akademik.

Selain itu, minimnya integrasi fikih juga dipengaruhi
oleh orientasi kurikulum yang lebih menekankan aspek
kognitif dan keterampilan teknis, sementara dimensi
normatif-etik kurang mendapat perhatian. Guru sering
kali belum dibekali pemahaman fikih pendidikan yang
memadai, sehingga kesulitan mengkontekstualisasikan
nilai-nilai fikih dalam strategi pembelajaran. Padahal,
guru memiliki peran strategis sebagai agen internalisasi
nilai fikih melalui keteladanan, penguatan makna, dan
pembiasaan dalam proses pembelajaran.

Oleh karena itu, diperlukan upaya serius untuk
mengintegrasikan fikih ke dalam praktik pendidikan
secara holistik. Integrasi ini tidak hanya dilakukan
melalui penambahan materi, tetapi melalui rekonstruksi
paradigma pendidikan yang menempatkan fikih sebagai
landasan normatif dalam pembentukan karakter belajar
siswa. Dengan integrasi yang tepat, fikih dapat
berfungsi sebagai instrumen pembinaan kesadaran
religius, tanggung jawab personal, dan etos belajar yang
berkelanjutan, sehingga pendidikan Islam mampu
melahirkan siswa yang berilmu, berakhlak, dan
bertanggung jawab secara spiritual maupun sosial.



27

3. Pembatasan Kajian pada Usaha Belajar dalam
Perspektif Fikih Pendidikan

Kajian mengenai takdir, usaha, dan pendidikan dalam
Islam memiliki cakupan yang sangat luas, meliputi
dimensi teologis, filosofis, psikologis, dan sosiologis.
Oleh karena itu, agar pembahasan tetap fokus dan
memiliki kedalaman analisis, penelitian ini secara sadar
membatasi kajian pada aspek wusaha belajar dalam
perspektif fikih pendidikan. Pembatasan ini1 dilakukan
bukan untuk menegasikan dimensi lain, melainkan
untuk menempatkan fikih sebagai kerangka normatif
yang relevan dan aplikatif dalam konteks pendidikan
formal.

Usaha belajar dipilih sebagai fokus kajian karena ia
merupakan titik temu antara kewajiban religius dan
praktik pedagogis. Dalam fikih pendidikan, belajar
tidak dipahami semata-mata sebagai  aktivitas
akademik, tetapi sebagai amal perbuatan ( ‘amal) yang
mengandung nilai hukum, etika, dan tanggung jawab.
Dengan demikian, usaha belajar menjadi medan
konkret untuk menelaah bagaimana konsep taklif,
ikhtiar, niat, dan tanggung jawab personal bekerja
dalam kehidupan pendidikan siswa sehari-hari.

Pembatasan kajian 1in1 juga dimaksudkan untuk
menghindari pembahasan takdir yang terlalu abstrak
dan spekulatif. Diskursus teologi klasik tentang qadha
dan gadar sering kali berujung pada perdebatan filosofis
yang sulit dioperasionalkan dalam praktik pendidikan.
Oleh sebab itu, kajian ini tidak diarahkan pada
perbandingan mazhab teologis secara mendalam,



28

melainkan pada implikasi fikihnya terhadap perilaku
belajar siswa. Fokus utama diarahkan pada bagaimana
fikih memandang kewajiban belajar, batas-batas
kemampuan manusia, serta konsekuensi hukum dan
moral dari usaha atau kelalaian dalam belajar.

Dalam konteks pendidikan Islam, pembatasan ini
menjadi  penting  untuk  merespons  problem
determinisme dan rendahnya etos belajar yang
berkembang di kalangan siswa. Dengan memusatkan
kajian pada usaha belajar, penelitian ini berupaya
menunjukkan bahwa fikih secara tegas menempatkan
usaha sebagai prasyarat moral sebelum hasil
disandarkan kepada takdir. Prinsip al-wdjib la yatimmu
illa bihi fa huwa wajib menegaskan bahwa segala
sarana yang mengantarkan pada kewajiban, termasuk
kesungguhan belajar, juga memiliki nilai kewajiban.

Lebih lanjut, pembatasan kajian pada usaha belajar
memungkinkan analisis yang lebih terarah terhadap
peran guru, kurikulum, dan lingkungan pendidikan
dalam membentuk kesadaran fikih siswa. Usaha belajar
tidak hanya dinilai dari hasil akademik, tetapi dari
proses yang mencerminkan kesungguhan, disiplin, dan
niat yang benar. Dengan demikian, fikih pendidikan
dapat berfungsi sebagai instrumen evaluatif yang

menilai kualitas usaha, bukan semata-mata capaian
akhir.

Dengan adanya pembatasan ini, kajian diharapkan
mampu memberikan kontribusi teoritis dan praktis yang
jelas. Secara teoritis, penelitian ini memperkaya
khazanah fikih pendidikan dengan menempatkan usaha



29

belajar sebagai objek kajian utama. Secara praktis, hasil
kajian diharapkan dapat menjadi rujukan bagi pendidik
dan pengambil kebijakan dalam merumuskan strategi
pembelajaran yang menumbuhkan etos usaha, tanggung
jawab, dan kesadaran religius siswa secara seimbang

4. Fokus pada Relasi Normatif antara Takdir, Doa, dan
Ikhtiar

Dalam diskursus pendidikan Islam, hubungan antara
takdir, doa, dan ikhtiar sering kali dipahami secara
parsial dan tidak utuh. Ketiganya kerap diposisikan
secara dikotomis, seolah-olah saling menegasikan. Oleh
karena itu, kajian ini1 secara khusus memfokuskan
perhatian pada relasi normatif antara takdir, doa, dan
ikhtiar dalam perspektif fikih pendidikan, guna
membangun  pemahaman yang integratif dan
operasional dalam praktik Pembelajaran.

Secara normatif, fikih memandang takdir sebagai
ketetapan Allah Swt. yang mencakup hukum sebab-
akibat (sunnatullah), sementara doa dan ikhtiar
merupakan bagian dari perintah syariat yang melekat
pada kapasitas manusia sebagai subjek hukum. Dalam
konteks pendidikan, takdir tidak dipahami sebagai
justifikasi pasif atas hasil belajar, melainkan sebagai
kerangka teologis yang memberi makna terhadap proses
dan hasil setelah usaha maksimal dilakukan. Dengan
demikian, doa dan ikhtiar menjadi instrumen normatif
yang harus dihadirkan sebelum seseorang berserah diri
pada ketentuan Allah.

Doa dalam perspektif fikih pendidikan memiliki fungsi
ganda: sebagai ekspresi ketergantungan hamba kepada



30

Allah dan sebagai penguat spiritual dalam proses
ikhtiar. Doa bukanlah pengganti usaha belajar,
melainkan bagian dari usaha itu sendiri. Fikih
menempatkan doa sebagai amal yang diperintahkan,
bahkan dalam beberapa konteks memiliki nilai sunnah
muakkadah yang menyertai aktivitas belajar. Oleh
karena itu, membiasakan doa sebelum dan sesudah
belajar merupakan bentuk integrasi nilai fikih dalam
praktik pendidikan.

Sementara itu, ikhtiar diposisikan sebagai kewajiban
moral dan religius yang tidak dapat ditawar. Fikih
secara tegas menolak sikap pasrah tanpa usaha
(tawakkul al-wahin), karena bertentangan dengan
prinsip tanggung jawab manusia. Dalam pendidikan,
ikhtiar ~ tercermin  dalam  kesungguhan belajar,
kedisiplinan, pengelolaan waktu, serta komitmen untuk
terus memperbaiki diri. Dengan ikhtiar inilah siswa
menjalankan perannya sebagai subjek taklif yang
bertanggung jawab atas proses belajarnya.

Relasi normatif antara takdir, doa, dan ikhtiar menjadi
penting untuk meluruskan pemahaman siswa yang
cenderung deterministik. Fikih pendidikan menegaskan
bahwa takdir tidak meniadakan doa dan ikhtiar,
sebagaimana doa dan ikhtiar tidak menafikan takdir.
Ketiganya berada dalam satu kesatuan sistem normatif:
ikhtiar dilakukan secara maksimal, doa dipanjatkan
sebagai bentuk ketundukan dan harapan, sementara
takdir diterima dengan sikap ridha dan evaluatif
terhadap proses yang telah dijalani.



31

Dengan memfokuskan kajian pada relasi normatif ini,
penelitian diharapkan mampu menawarkan kerangka
konseptual yang aplikatif bagi dunia pendidikan Islam.
Guru tidak hanya mengajarkan konsep takdir secara
teologis, tetapi juga menanamkan kesadaran bahwa
belajar adalah bentuk ikhtiar yang bernilai ibadah dan
harus disertai doa yang konsisten. Pada akhirnya,
pemahaman integratif ini diharapkan dapat membentuk
karakter siswa yang religius, optimis, dan bertanggung
jawab dalam menghadapi tantangan belajar di era
kontemporer.

C.Relasi Takdir Doa dan Usaha Belajar

1. Konsep Takdir dalam Perspektif Fikih Pendidikan

Dalam khazanah Islam, takdir (al-qadar) merupakan
salah satu rukun iman yang fundamental, yang
menegaskan keyakinan bahwa segala sesuatu terjadi
dalam cakupan ilmu, kehendak, dan ketetapan Allah
Swt. Namun, pemahaman terhadap takdir tidak dapat
dilepaskan dari dimensi ikhtiar manusia, terutama
dalam  konteks pendidikan. Fikih  pendidikan
memandang takdir bukan sebagai konsep teologis yang
bersifat deterministik, melainkan sebagai kerangka
normatif yang mengarahkan manusia untuk bertindak
secara bertanggung jawab dalam proses pembelajaran
dan pengembangan diri.

Secara terminologis, takdir dalam perspektif fikih
dipahami sebagai ketetapan Allah yang berjalan seiring
dengan hukum sebab-akibat (sunnatullah). Oleh karena
itu, keberhasilan atau kegagalan dalam pendidikan tidak
dipandang sebagai hasil takdir semata, melainkan



32

sebagai konsekuensi dari kualitas usaha belajar, metode
pembelajaran, serta lingkungan pendidikan yang
melingkupinya. Pandangan ini sejalan dengan prinsip
fikih bahwa “al-hukmu yadiiru ma‘a ‘illatihi wujiidan
wa ‘adaman”, yakni suatu ketetapan bergantung pada
sebab-sebab yang melahirkannya.

Dalam fikih pendidikan, takdir diklasifikasikan secara
implisit ke dalam dua bentuk, yaitu takdir mubram
(ketetapan mutlak) dan takdir mu‘allaq (ketetapan yang
bergantung pada usaha dan ikhtiar). Ranah pendidikan
lebih dominan berada pada wilayah takdir mu‘allaq,
karena proses belajar, peningkatan kompetensi, dan
pembentukan  karakter sangat ditentukan oleh
kesungguhan usaha, disiplin, dan strategi pedagogis
yang diterapkan oleh pendidik dan siswa. Dengan
demikian, pendidikan menjadi ruang praksis bagi
aktualisasi kehendak manusia yang dibimbing oleh
nilai-nilai ilahiah.

Lebih lanjut, fikih pendidikan menegaskan bahwa
pemahaman takdir yang keliru dapat melahirkan sikap
fatalistik dalam belajar, seperti rendahnya motivasi,
ketergantungan berlebihan pada nasib, dan pengabaian
tanggung jawab akademik. Oleh karena itu, pendidikan
Islam berkewajiban merekonstruksi pemahaman takdir
secara proporsional, dengan menanamkan kesadaran
bahwa usaha belajar merupakan bagian dari ibadah dan
bentuk ketaatan terhadap perintah Allah  Swt.
Sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an bahwa Allah
tidak akan mengubah keadaan suatu kaum hingga
mereka berusaha mengubah keadaan diri mereka
sendiri.



33

Dengan demikian, konsep takdir dalam perspektif fikih
pendidikan berfungsi sebagai landasan teologis-etik
yang mendorong lahirnya etos belajar, tanggung jawab
moral, dan kesadaran spiritual dalam proses pendidikan.
Takdir tidak dipahami sebagai pembatas usaha,
melainkan sebagai kerangka ilahiah yang memberi
makna, arah, dan legitimasi religius terhadap setiap
ikhtiar pendidikan yang dilakukan manusia.

2. Posisit Usaha Belajar dalam Ajaran Islam dan Fikih
Pendidikan

Dalam ajaran Islam, usaha belajar (ikhtiar ta‘lim wa
ta‘allum) menempati posisi yang sangat sentral sebagai
bagian dari kewajiban keagamaan sekaligus tanggung
jawab kemanusiaan. Islam tidak hanya memerintahkan
umatnya untuk beriman, tetapi juga menuntut adanya
usaha sadar, terencana, dan berkesinambungan dalam
memperoleh 1lmu pengetahuan. Oleh karena itu, usaha
belajar dalam perspektif Islam tidak dipahami sebagai
aktivitas duniawi semata, melainkan sebagai amal
ibadah yang bernilai ukhrawi apabila dilakukan dengan
niat yang benar dan cara yang sesuai dengan syariat.

Al-Qur’an secara tegas menempatkan usaha manusia
sebagai prasyarat terjadinya perubahan dan kemajuan.
Prinsip ini menjadi landasan normatif bahwa
pencapaian dalam pendidikan baik aspek kognitif,
afektif, maupun psikomotorik sangat ditentukan oleh
kesungguhan usaha belajar. Dalam konteks ini, usaha
belajar dipandang sebagai manifestasi dari tanggung
jawab individu (al-mas’tiliyyah al-fardiyyah) yang tidak
dapat digantikan oleh pihak lain, sekalipun oleh guru.



34

Setiap siswa berkewajiban mengoptimalkan potensi
akal dan fisiknya sebagai amanah dari Allah Swt.

Dalam perspektif fikih pendidikan, usaha belajar
memiliki kedudukan hukum yang jelas. Para ulama
fikih sepakat bahwa menuntut ilmu yang berkaitan
dengan kewajiban individu (fard ‘ain) seperti ilmu
akidah, ibadah, dan akhlak adalah wajib bagi setiap
muslim, sementara ilmu-ilmu yang bersifat sosial dan
profesional berada pada kategori fard kifayah.
Konsekuensi fikih dari kewajiban ini adalah bahwa
kelalaian dalam usaha belajar, khususnya pada ilmu
yang wajib ‘ain, dapat bernilai dosa. Dengan demikian,
fikih pendidikan menempatkan usaha belajar sebagai
aktivitas normatif yang mengikat secara hukum dan
moral.

Lebih jauh, fikih pendidikan memandang usaha belajar
sebagai bagian integral dari ikhtiar syar‘i yang harus
dilakukan sebelum seseorang bertawakal kepada Allah.
Tawakal dalam Islam bukanlah sikap pasif atau
menyerahkan hasil tanpa usaha, melainkan puncak dari
proses ikhtiar yang maksimal. Dalam konteks
pendidikan, siswa yang belajar dengan sungguh-
sungguh, memanfaatkan metode yang tepat, serta
mematuhi adab belajar, telah menjalankan ikhtiar yang
benar secara syar‘i. Hasil belajar yang diperoleh
kemudian diserahkan kepada Allah sebagai bentuk
ketundukan dan kesadaran teologis.

Posisi usaha belajar juga erat kaitannya dengan konsep
keadilan dan hikmah ilahiah. Fikih pendidikan menolak
pandangan bahwa keberhasilan akademik semata-mata



35

ditentukan oleh faktor takdir tanpa mempertimbangkan
usaha. Pandangan semacam ini berpotensi melahirkan
sikap fatalistik dan melemahkan etos belajar siswa.
Sebaliknya, Islam menegaskan bahwa setiap usaha akan
memperoleh balasan yang sepadan, baik dalam bentuk
keberhasilan nyata maupun pahala di sisi Allah Swt.
Prinsip ini menjadi dasar etis bagi pengembangan
motivasi belajar dan budaya akademik yang sehat
dalam lembaga pendidikan Islam.

Dengan demikian, posisi usaha belajar dalam ajaran
Islam dan fikih pendidikan merupakan poros utama
yang menghubungkan antara keimanan, tanggung
jawab individu, dan capaian pendidikan. Usaha belajar
tidak hanya berfungsi sebagai sarana meraih prestasi
akademik, tetapi juga sebagai bentuk pengabdian
kepada Allah dan upaya aktualisasi dir1 sebagai
khalifah di bumi. Pemahaman ini menjadi fondasi
penting bagi rekonstruksi pendidikan Islam yang
menekankan keseimbangan antara takdir, doa, dan
ikhtiar dalam proses pembelajaran.

3. Relasi antara Takdir, Doa, dan Usaha belajar

Dalam perspektif Islam, takdir, doa, dan usaha belajar
merupakan tiga unsur yang saling terkait dan tidak
dapat dipahami secara terpisah. Ketiganya membentuk
satu kesatuan teologis dan pedagogis yang menjadi
dasar bagi pembentukan etos belajar dalam pendidikan
Islam. Fikih pendidikan memandang relasi ketiganya
bukan sebagai hubungan yang saling menegasikan,
melainkan sebagai sistem yang saling melengkapi



36

dalam mengarahkan manusia menuju keberhasilan
belajar yang bernilai duniawi dan ukhrawi.

Takdir dalam konteks fikih pendidikan berfungsi
sebagai kerangka ilahiah yang menetapkan hukum-
hukum umum (sunnatullah) dalam kehidupan, termasuk
dalam proses Pembelajaran. Takdir tidak meniadakan
peran manusia, melainkan menyediakan ruang bagi
aktualisasi kehendak dan kemampuan manusia melalui
mekanisme sebab-akibat. Oleh karena itu, keberhasilan
belajar tidak dipahami sebagai hasil kebetulan atau
nasib semata, tetapi sebagai perwujudan dari
keteraturan ilahiah yang mensyaratkan adanya usaha
dan kesungguhan.

Doa menempati posisi sebagai jembatan spiritual antara
keterbatasan manusia dan kehendak Allah Swt. Dalam
fikih pendidikan, doa bukan pengganti usaha belajar,
melainkan penguat batin dan peneguh orientasi belajar.
Doa mencerminkan kesadaran teologis bahwa manusia,
meskipun berusaha secara maksimal, tetap bergantung
pada pertolongan Allah. Bahkan dalam tradisi fikih
pendidikan, doa dipahami sebagai bagian dari ikhtiar
batin (ikhtiar riith1) yang memiliki pengaruh terhadap
terbukanya kemudahan dan keberkahan dalam proses
belajar.

Sementara itu, usaha belajar (ikhtiar) merupakan
dimensi praksis yang menentukan kualitas relasi antara
takdir dan doa. Fikih pendidikan menegaskan bahwa
usaha belajar adalah kewajiban syar‘t yang harus
didahulukan sebelum seseorang bertawakal. Usaha
belajar mencakup kesungguhan mengikuti



37

pembelajaran, disiplin waktu, pemilihan metode belajar
yang tepat, serta kepatuhan terhadap adab-adab belajar.
Tanpa usaha yang nyata, doa berpotensi berubah
menjadi harapan kosong, dan pemahaman takdir dapat
bergeser menjadi justifikasi atas kemalasan.

Relasi ketiganya bersifat dialektis dan hierarkis. Takdir
menjadi landasan teologis, usaha belajar menjadi sarana
operasional, dan doa menjadi penguat spiritual. Dalam
perspektif fikih pendidikan, perubahan dan keberhasilan
belajar berada pada wilayah takdir mu‘allag, yaitu
ketetapan Allah yang dapat berubah seiring dengan
perubahan usaha dan kesungguhan manusia, serta
diperkuat oleh doa yang tulus. Kerangka ini
menegaskan bahwa Islam mengajarkan keseimbangan
antara rasionalitas  pedagogis dan  spiritualitas
keimanan.

Dalam praktik fikih pendidikan, terutama di lingkungan
sekolah dan madrasah, pemahaman yang utuh terhadap
relasi takdir, doa, dan usaha belajar memiliki implikasi
pedagogis yang signifikan. Guru PAI dituntut tidak
hanya mengajarkan doa-doa sebelum belajar, tetapi
juga menanamkan kesadaran bahwa doa harus diiringi
dengan strategi belajar yang efektif dan tanggung jawab
akademik. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak
melahirkan siswa yang fatalistik, melainkan generasi
yang religius, rasional, dan berdaya juang tinggi.

Dengan demikian, relasi antara takdir, doa, dan usaha
belajar dalam fikih pendidikan menegaskan bahwa
keberhasilan pendidikan merupakan hasil sinergi antara
kehendak  Allah dan ikhtiar manusia. Doa



38

menghidupkan spiritualitas belajar, usaha memastikan
proses berjalan secara optimal, dan takdir memberikan
makna teologis atas setiap hasil yang diperoleh.
Pemahaman 1ini menjadi fondasi penting dalam
merumuskan pendidikan Islam yang berorientasi pada
pembentukan  karakter, tanggung jawab, dan
keunggulan belajar.

4. Implikasi Pemahaman Takdir terhadap Etos Belajar
Siswa

Pemahaman siswa terhadap konsep takdir memiliki
implikasi yang signifikan terhadap pembentukan etos
belajar, baik dalam aspek motivasi, kedisiplinan,
maupun tanggung jawab akademik. Dalam perspektif
fikih pendidikan, takdir bukan sekadar konsep teologis
yang bersifat abstrak, tetapi memiliki dampak praktis
terhadap sikap dan perilaku belajar siswa. Oleh karena
itu, cara takdir dipahami dan diajarkan akan sangat
menentukan apakah siswa berkembang menjadi pribadi
yang progresif atau justru terjebak dalam sikap pasif
dan fatalistik.

Pemahaman takdir yang keliru dan bersifat
deterministik cenderung melahirkan etos belajar yang
lemah. Siswa yang meyakini bahwa keberhasilan atau
kegagalan belajar sepenuhnya telah ditentukan tanpa
keterkaitan dengan usaha akan mudah menyerah,
kurang disiplin, dan tidak memiliki dorongan untuk
meningkatkan kualitas belajarnya. Dalam praktik
pendidikan, pemahaman semacam ini  sering
termanifestasi dalam ungkapan seperti “kalau memang
pintar pasti berhasil” atau “kalau sudah takdir, belajar



39

atau tidak sama saja’. Sikap ini bertentangan dengan
prinsip fikih pendidikan yang menekankan kewajiban
ikhtiar sebagai bagian dari tanggung jawab moral dan
keagamaan.

Sebaliknya, pemahaman takdir yang proporsional dan
konstruktif justru menjadi faktor penguat etos belajar
siswa. Ketika takdir dipahami sebagai ketetapan Allah
yang berjalan melalui hukum sebab-akibat, siswa akan
menyadari bahwa usaha belajar merupakan prasyarat
penting bagi tercapainya keberhasilan. Dalam kerangka
ini, kegagalan tidak dipahami sebagai bukti
ketidakmampuan  permanen, melainkan sebagai
evaluasi atas kualitas usaha yang telah dilakukan.
Pemahaman ini melahirkan sikap gigih (sabr),
optimisme (raja’), dan tanggung jawab (amanah)
dalam proses belajar.

Dalam fikih pendidikan, etos belajar yang positif
dipandang sebagai refleksi dari kesadaran iman dan
akhlak. Usaha belajar yang sungguh-sungguh tidak
hanya bernilai akademik, tetapi juga bernilai ibadah.
Oleh karena itu, siswa yang memahami takdir secara
benar akan memandang aktivitas belajar sebagai bagian
dari ketaatan kepada Allah Swt., bukan sekadar
tuntutan sekolah atau tekanan sosial. Kesadaran ini
berimplikasi pada meningkatnya motivasi intrinsik,
kejujuran akademik, dan komitmen terhadap proses
pembelajaran jangka panjang.

Lebih lanjut, pemahaman takdir juga memengaruhi
resiliensi belajar siswa dalam menghadapi kesulitan
akademik. Siswa yang memiliki pemahaman takdir



40

yang sehat tidak mudah putus asa ketika mengalami
kegagalan, karena mereka meyakini bahwa setiap usaha
memiliki nilai di sisi  Allah dan setiap hasil
mengandung hikmah. Dalam konteks ini, takdir
berfungsi sebagai mekanisme spiritual yang menjaga
keseimbangan psikologis siswa antara usaha maksimal
dan penerimaan atas hasil.

Implikasi lainnya adalah pada relasi siswa dengan guru
dan sistem pembelajaran. Siswa yang memahami
bahwa usaha belajar merupakan kewajiban syar‘i akan
lebih menghargai proses pembelajaran, mematuhi
aturan akademik, dan terbuka terhadap bimbingan guru.
Hal ini menciptakan iklim belajar yang kondusif dan
sejalan dengan prinsip mastery learning, di mana
setiap siswa didorong untuk mencapai ketuntasan
belajar melalui usaha yang berkelanjutan dan dukungan
pedagogis yang memadai.

Dengan demikian, pemahaman takdir yang tepat
memiliki implikasi langsung terhadap penguatan etos
belajar siswa. Dalam perspektif fikih pendidikan, takdir
harus diajarkan sebagai konsep yang membangkitkan
semangat belajar, bukan melemahkannya. Pendidikan
Islam memiliki tanggung jawab strategis untuk
meluruskan pemahaman fatalistik tentang takdir dan
menggantinya dengan pemahaman yang meneguhkan
nilai ikhtiar, doa, dan tawakal secara seimbang. Melalui
pendekatan ini, pendidikan Islam diharapkan mampu
melahirkan siswa yang beriman, berilmu, dan beretos
belajar tinggi.

5. Kedudukan Usaha Belajar dalam Fikih Pendidikan



41

Dalam perspektif fikih pendidikan, usaha belajar
(ikhtiar ta‘allum) memiliki kedudukan yang sangat
fundamental, karena berkaitan langsung dengan
kewajiban syar‘t manusia dalam mengembangkan
potensi akal dan kepribadian. Fikih pendidikan tidak
memandang belajar sebagai aktivitas netral atau pilihan
sekunder, melainkan sebagai perintah agama yang
memiliki implikasi hukum, etika, dan tanggung jawab
moral. Oleh karena itu, usaha belajar menempati posisi
sentral dalam sistem nilai pendidikan Islam.

Secara normatif, fikih pendidikan menetapkan bahwa
menuntut ilmu khususnya ilmu yang berkaitan dengan
akidah, ibadah, dan akhlak berstatus fard ‘ain bagi
setiap muslim. Konsekuensi dari ketetapan ini adalah
bahwa usaha belajar tidak sekadar dianjurkan, tetapi
diwajibkan sesuai dengan kapasitas dan kondisi
individu. Dalam konteks pendidikan formal, seperti
sekolah dan madrasah, kewajiban ini terwujud dalam
keharusan siswa mengikuti proses pembelajaran secara
sungguh-sungguh, disiplin, dan bertanggung jawab.
Kelalaian terhadap usaha belajar pada ilmu yang wajib
‘ain, dalam pandangan fikih, dapat bernilai dosa karena
mengabaikan perintah syariat.

Selain itu, fikih pendidikan juga menempatkan usaha
belajar sebagai bagian dari ikhtiar syar‘i yang harus
dilakukan sebelum tawakal. Prinsip ini menegaskan
bahwa hasil belajar tidak dapat dilepaskan dari kualitas
usaha yang dilakukan. Tawakal yang benar hanya dapat
terwujud setelah adanya usaha maksimal, bukan



42

sebagai dalth untuk menghindari tanggung jawab
belajar. Dengan demikian, fikih pendidikan menolak
pemahaman fatalistik yang menjadikan takdir sebagai

alasan pembenar atas kemalasan atau kegagalan
akademik.

Kedudukan usaha belajar dalam fikih pendidikan juga
terkait erat dengan konsep amanah dan tanggung jawab.
Akal dan potensi belajar yang dianugerahkan Allah
kepada manusia merupakan amanah yang harus
dimanfaatkan secara optimal. Usaha belajar menjadi
wujud konkret dari pemeliharaan amanah tersebut.
Dalam kerangka ini, siswa dipandang tidak hanya
bertanggung jawab kepada guru atau institusi
pendidikan, tetapi juga bertanggung jawab secara
langsung kepada Allah Swt. atas penggunaan waktu,
kesempatan, dan kemampuan belajarnya.

Lebih lanjut, fikih pendidikan memandang usaha
belajar sebagai aktivitas yang memiliki nilai ibadah
apabila memenuhi syarat-syarat niat yang ikhlas dan
cara yang benar. Aktivitas belajar yang dilakukan
dengan niat mencari ridha Allah, menjaga adab, serta
menjauhi praktik-praktik yang bertentangan dengan
nilai kejujuran akademik, seperti kecurangan dan
plagiarisme, bernilai pahala. Dengan demikian, usaha
belajar tidak hanya dinilai dari aspek hasil, tetapi juga
dari proses dan etika yang menyertainya.

Dalam konteks pedagogis, kedudukan usaha belajar
yang tinggi dalam fikih pendidikan memiliki implikasi
terhadap peran pendidik dan sistem pembelajaran. Guru
tidak hanya berfungsi sebagai penyampai materi, tetapi



43

juga sebagai pembimbing moral yang menanamkan
kesadaran tentang kewajiban belajar dan tanggung
jawab spiritual siswa. Sistem pembelajaran, termasuk
pendekatan mastery learning, menjadi sarana untuk
memastikan bahwa setiap siswa diberi kesempatan yang
adil untuk menunaikan kewajiban belajarnya hingga
mencapai ketuntasan.

Dengan demikian, kedudukan usaha belajar dalam fikih
pendidikan merupakan pilar  utama yang
menghubungkan antara norma syariat, etika pendidikan,
dan praktik pedagogis. Usaha belajar dipahami sebagai
kewajiban, amanah, dan ibadah sekaligus. Pemahaman
ini menjadi fondasi penting dalam membangun
pendidikan Islam yang tidak hanya mengejar capaian
akademik, tetapi juga membentuk siswa yang
bertanggung jawab, berakhlak, dan berdaya saing dalam
kehidupan.

6. landasan Konseptual bagi Penguatan Etos Belajar
Islami

Penguatan etos belajar Islami memerlukan landasan
konseptual yang kokoh agar tidak berhenti pada aspek
motivasional semata, tetapi berakar pada nilai-nilai
teologis, normatif, dan pedagogis Islam. Dalam
perspektif fikih pendidikan, etos belajar Islami
dibangun atas pemahaman integratif antara konsep
takdir, usaha (ikhtiar), doa, dan tanggung jawab moral,
yang secara bersama-sama membentuk kerangka
berpikir dan  bertindak siswa dalam  proses
pembelajaran.



44

Landasan pertama penguatan etos belajar Islami adalah
kesadaran teologis tentang tujuan belajar. Fikih
Pendidikan memandang belajar sebagai bagian dari
pengabdian kepada Allah dan sarana untuk
menjalankan fungsi kekhalifahan manusia di bumi.
Oleh karena itu, belajar tidak semata-mata diarahkan
pada pencapaian nilai akademik, tetapi pada
pembentukan kepribadian beriman, berilmu, dan
berakhlak. Kesadaran tujuan ini menjadi fondasi
spiritual yang menumbuhkan motivasi intrinsik dan
ketekunan dalam belajar.

Landasan kedua adalah pemahaman takdir yang
proporsional dan konstruktif. Dalam fikih pendidikan,
takdir dipahami sebagai ketetapan Allah yang berjalan
melalui hukum sebab-akibat (sunnatullah), sehingga
meniscayakan adanya usaha manusia. Pemahaman ini
melahirkan sikap optimis, pantang menyerah, dan
kesiapan untuk terus memperbaiki diri. Dengan
demikian, etos belajar fikih Pendidikan dibangun di atas
keyakinan bahwa setiap usaha memiliki makna dan
nilai, baik sebagai ikhtiar duniawi maupun sebagai amal
ukhrawi.

Landasan ketiga adalah peneguhan ikhtiar sebagai
kewajiban syar‘i dan etis. Usaha belajar ditempatkan
sebagai kewajiban yang mengikat secara moral dan
keagamaan. Fikih pendidikan menegaskan bahwa
menelantarkan usaha belajar, khususnya pada ilmu
yang wajib ‘ain, merupakan bentuk kelalaian terhadap
amanah Allah. Kesadaran ini mendorong siswa untuk
bersikap disiplin, bertanggung jawab, dan konsisten



45

dalam menjalani proses pembelajaran, sekalipun
menghadapi kesulitan.

Landasan keempat adalah integrasi doa dan spiritualitas
dalam proses belajar. Doa berfungsi sebagai penguat
batin yang menjaga keseimbangan psikologis dan
spiritual siswa. Dalam etos belajar Islami, doa tidak
menggantikan usaha, tetapi menyempurnakannya.
Integrasi ini melahirkan sikap tawakal yang aktif, yaitu
menerima hasil dengan lapang dada setelah melakukan
usaha maksimal, sekaligus menjauhkan siswa dari sikap
sombong ketika berhasil dan putus asa ketika gagal.

Landasan kelima adalah pembentukan adab dan akhlak
belajar. Etos belajar prespektif fikih Pendidikan tidak
hanya diukur dari intensitas usaha, tetapi juga dari
kualitas akhlak dalam belajar, seperti kejujuran
akademik, penghormatan kepada guru, kedisiplinan
waktu, dan kesungguhan menuntut ilmu. Fikih
pendidikan memandang adab sebagai prasyarat
keberkahan ilmu, sehingga penguatan etos belajar harus
selalu dibarengi dengan pembinaan akhlak dan
karakter.

Dengan demikian, landasan konseptual bagi penguatan
etos belajar Islami merupakan sintesis antara nilai
teologis, norma fikih, dan praktik pedagogis. Kerangka
ini menegaskan bahwa etos belajar Islami lahir dari
pemahaman yang utuh tentang tujuan belajar, makna
takdir, kewajiban ikhtiar, kekuatan doa, dan pentingnya
adab. Landasan ini menjadi pijakan strategis bagi
pengembangan model pendidikan Islam termasuk
penerapan mastery learning dalam PAI yang tidak



46

hanya berorientasi pada ketuntasan akademik, tetapi
juga pada pembentukan karakter dan tanggung jawab
spiritual siswa.

D.Manfaat Penulisan

1. Manfaat Teoritis

a. Memperkaya Khazanah Kajian Fikih Pendidikan

Penulisan buku Manusia, Takdir, dan Usaha Belajar
secara teoretis berkontribusi dalam memperkaya
khazanah kajian fikih pendidikan, khususnya dalam
mengelaborasi relasi antara konsep takdir, ikhtiar, dan
praktik pendidikan. Buku ini menghadirkan perspektif
fikih yang tidak hanya bersifat normatif-teologis, tetapi
juga kontekstual dan aplikatif dalam menjawab
problematika etos belajar di dunia pendidikan Islam.

Melalui pendekatan 1ni, fikith pendidikan tidak
dipahami semata sebagai kajian hukum ibadah dan
muamalah dalam ruang kelas, tetapi sebagai sistem nilai
yang mengatur sikap, tanggung jawab, dan kesadaran
belajar siswa. Dengan demikian, buku ini memperluas
ruang lingkup kajian fikih pendidikan dengan
menempatkan usaha belajar sebagai kewajiban syar‘i,
amanah moral, dan aktivitas bernilai ibadah yang
memiliki implikasi pedagogis.

Selain itu, buku in1 memperkaya diskursus akademik
dengan menghadirkan sintesis antara fikih, teologi, dan
pendidikan, sehingga membuka ruang pengembangan
teort fikih pendidikan yang lebih responsif terhadap



47

tantangan pendidikan kontemporer, khususnya terkait
pemahaman takdir dan penguatan etos belajar Islami.

b. Memberikan kerangka konseptual non-fatalistik
tentang takdir

Buku Manusia, Takdir, dan Usaha Belajar secara
teoretis memberikan kerangka konseptual non-fatalistik
tentang takdir dalam perspektif fikih pendidikan. Takdir
tidak diposisikan sebagai ketetapan yang meniadakan
peran dan tanggung jawab manusia, melainkan sebagai
sistem ilahiah yang bekerja melalui hukum sebab-akibat
(sunnatullah) dan membuka ruang bagi ikhtiar, doa,
serta pilihan sadar manusia dalam proses pendidikan.

Kerangka konseptual ini meluruskan pemahaman
deterministik yang selama ini kerap berkembang dalam
praktik pendidikan dan berpotensi melemahkan
motivasi serta etos belajar. Melalui pendekatan fikih
pendidikan, buku ini menegaskan bahwa keberhasilan
dan kegagalan belajar berada pada wilayah takdir
mu‘allaq, yaitu ketetapan Allah yang berkorelasi
dengan kualitas usaha belajar yang dilakukan siswa.

Dengan demikian, buku ini memperkaya kajian teoretis
pendidikan Islam dengan menghadirkan pemahaman
takdir yang konstruktif, dinamis, dan berorientasi pada
tanggung jawab moral. Kerangka non-fatalistik ini
menjadi landasan konseptual bagi pengembangan etos
belajar Islami yang menyeimbangkan keimanan,
rasionalitas pedagogis, dan kesadaran ikhtiar dalam
proses pembelajaran.

2. Manfaat Praktis



48

a. Menjadi Rujukan bagi Guru dan Pendidik PAI

Buku Manusia, Takdir, dan Usaha Belajar secara
praktis diharapkan menjadi rujukan konseptual dan
pedagogis bagi guru dan pendidik Pendidikan Agama
Islam (PAI) dalam memahami serta mengajarkan relasi
antara takdir, doa, dan usaha belajar kepada siswa.
Buku ini membantu guru meluruskan pemahaman
fatalistik tentang takdir yang kerap muncul dalam
proses pembelajaran, sekaligus menanamkan kesadaran
bahwa usaha belajar merupakan bagian dari kewajiban
syar‘i dan nilai ibadah dalam Islam.

Selain itu, buku ini memberikan landasan praktis bagi
guru PAI dalam membangun etos belajar Islami di
kelas, dengan mengintegrasikan nilai-nilai fikih
pendidikan ke dalam strategi pembelajaran, bimbingan
akademik, dan pembinaan karakter siswa. Guru dapat
memanfaatkan kerangka konseptual dalam buku ini
sebagai acuan dalam merancang pembelajaran yang
mendorong sikap disiplin, tanggung jawab, dan
ketekunan belajar.

Dengan demikian, buku ini tidak hanya berfungsi
sebagai bacaan teoritis, tetapi juga sebagai panduan
reflektif bagi guru PAI dalam mengembangkan praktik
pembelajaran yang seimbang antara aspek teologis,
pedagogis, dan  psikologis  siswa,  sehingga
pembelajaran PAI menjadi lebih bermakna dan
berdampak pada perilaku belajar siswa.

b. Meningkatkan motivasi belajar siswa



49

Buku Manusia, Takdir, dan Usaha Belajar secara
praktis berkontribusi dalam meningkatkan motivasi
belajar siswa dengan menghadirkan pemahaman yang
benar dan proporsional tentang takdir, usaha, dan doa.
Melalui penjelasan yang non-fatalistik, siswa diarahkan
untuk memahami bahwa keberhasilan belajar tidak
ditentukan semata-mata oleh nasib, tetapi sangat
dipengaruhi oleh kesungguhan usaha dan kedisiplinan
belajar yang mereka lakukan.

Pemahaman ini mendorong tumbuhnya motivasi
intrinsik, karena siswa menyadari bahwa setiap usaha
belajar memiliki nilai di sisi Allah sebagai bentuk
ibadah dan amanah. Dengan demikian, belajar tidak
lagi dipandang sebagai beban atau kewajiban formal
semata, tetapi sebagai aktivitas bermakna yang
berkontribusi  terhadap pengembangan diri dan
peningkatan kualitas keimanan.

Selain itu, buku in1 membantu siswa membangun sikap
optimis dan pantang menyerah dalam menghadapi
kesulitan akademik. Ketika kegagalan dipahami sebagai
bagian dari proses ikhtiar yang perlu dievaluasi, bukan
sebagai ketentuan takdir yang tidak dapat diubah, siswa
akan lebih terdorong untuk terus berusaha dan
memperbaiki strategi belajarnya. Hal ini berdampak
positif pada penguatan etos belajar dan keberlanjutan
proses pembelajaran.

c. Menjadi Bahan Refleksi dalam Pembinaan Karakter
Belajar



50

Buku Manusia, Takdir, dan Usaha Belajar secara
praktis dapat dijadikan bahan refleksi dalam pembinaan
karakter belajar siswa, baik oleh guru, maupun siwa itu
sendiri. Melalui kajian tentang relasi antara takdir,
usaha, dan doa, buku ini mendorong proses refleksi
kritis terhadap sikap belajar, seperti kedisiplinan,
tanggung jawab, kejujuran akademik, dan ketekunan
dalam menuntut ilmu.

Refleksi ini membantu siswa menyadari bahwa karakter
belajar bukan sekadar persoalan kemampuan
intelektual, tetapi juga berkaitan erat dengan nilai-nilai
keimanan dan akhlak. Dengan memahami belajar
sebagai amanah dan ibadah, siswa diarahkan untuk
mengevaluasi perilaku belajarnya secara berkelanjutan
dan memperbaikinya sesuai dengan nilai-nilai Islam.

Bagi gur PAI, buku ini berfungsi sebagai sarana
reflektif dalam merancang pembinaan karakter belajar
yang lebih bermakna dan berkelanjutan. Nilai-nilai
fikih pendidikan yang disajikan dapat dijadikan dasar
dalam membangun budaya belajar yang positif, religius,
dan berorientasi pada pengembangan karakter, sehingga
proses pendidikan tidak hanya menghasilkan capaian
akademik, tetapi juga membentuk pribadi siswa yang
beretos belajar tinggi dan bertanggung jawab.

E. Landasan Teologis dan Normatif

1. Takdir dalam al Qur’an

Dalam al-Qur’an, takdir dipahami sebagai ketetapan
Allah yang didasarkan pada ilmu, kehendak, dan
kebijaksanaan-Nya, namun tidak meniadakan peran dan



51

tanggung jawab manusia. Kata fakdir berasal dari akar
kata ¥ yang bermakna mengukur, menentukan, dan
menetapkan secara proporsional. Hal in1i menunjukkan
bahwa takdir bukanlah ketetapan yang bersifat acak
atau zalim, melainkan terukur dan penuh hikmabh.

Allah Swt berfirman:

“Sesungguhnya Kami menciptakan segala sesuatu
menurut ukuran (takdir). ” (QS. al-Qamar [54]: 49)

Ayat ini menegaskan bahwa seluruh realitas kehidupan
berada dalam sistem ketetapan Ilahi. Namun, al-Qur’an
juga menegaskan bahwa perubahan kondisi manusia
sangat bergantung pada usaha dan pilihan sadar
manusia itu sendiri, sebagaimana firman Allah:

M*“’i.;u\,j;;;éisg;i?ujgigwu\ag

“Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan
suatu kaum sampai mereka mengubah keadaan yang
ada pada diri mereka sendiri.”’(QS. ar-Ra‘d [13]: 11)

Ayat ini menjadi landasan teologis penting dalam fikih
pendidikan, bahwa ikhtiar, usaha belajar, dan tanggung
jawab personal merupakan bagian dari sunnatullah.
Takdir tidak dipahami sebagai alasan untuk pasif,
melainkan sebagai kerangka Ilahi yang memberi ruang
bagi dinamika usaha manusia.



52

Al-Qur’an juga menegaskan bahwa Allah Maha
Mengetahui segala sesuatu sebelum terjadi, namun
pengetahuan Allah tidak memaksa manusia untuk
bertindak. Firman Allah swt:

J\.ﬁ.u 34.@ ;gd: 3&3

)

“Dan segala sesuatu di sisi-Nya memiliki ukuran.’

(QS. ar-Ra‘d [13]: 8)

Dalam konteks fikih pendidikan, ayat ini mengajarkan
bahwa potensi, kemampuan, dan keterbatasan manusia
telah diukur oleh Allah, tetapi pengembangan potensi
tersebut bergantung pada kesungguhan wusaha dan
proses pembelajaran.

2.Takdir dalam Perspektif Hadis Nabi saw

Hadis Nabi Muhammad saw memberikan pemahaman
yang seimbang antara iman kepada takdir dan
kewajiban berusaha. Dalam hadis Jibril yang masyhur,
iman kepada takdir disebut sebagai salah satu rukun
iman:

b piy 0 mA AL Graigiy

“Dan engkau beriman kepada takdir, baik dan
buruknya. ”(HR. Muslim)

Namun, keimanan terhadap takdir tidak dimaksudkan
untuk melemahkan semangat beramal. Rasulullah saw.
justru menegaskan pentingnya usaha dan ikhtiar:

4 G W Yk g ) sl



53

“Beramallah kalian, karena setiap orang akan
dimudahkan sesuai dengan apa yang ia diciptakan
untuknya.”’(HR. al-Bukhari dan Muslim)

Hadis ini menegaskan bahwa takdir berjalan seiring
dengan usaha, bukan menggantikannya. Dalam
perspektif fikih pendidikan, hadis ini menjadi dasar
bahwa proses belajar, disiplin, dan kerja keras
merupakan bagian dari ketaatan kepada sunnatullah,
bukan penentangan terhadap takdir.

Pemahaman takdir yang bersumber dari al-Qur’an
dan Hadis meniscayakan sikap optimis, aktif, dan
bertanggung jawab dalam kehidupan, termasuk dalam
aktivitas belajar. Islam tidak mengajarkan fatalisme,
melainkan tawakal setelah ikhtiar maksimal.

Rasulullah saw bersabda:
3A35 Yy AL fatl 3 (G L B (e A

“Bersungguh-sungguhlah  terhadap  apa  yang
bermanfaat bagimu, mintalah pertolongan kepada
Allah, dan janganlah engkau lemah. ”(HR. Muslim)

Hadis ini menjadi prinsip utama dalam fikih pendidikan
Islam: belajar adalah bentuk ikhtiar, doa adalah bentuk
pengakuan ketergantungan kepada Allah, dan takdir
adalah bingkai Ilahi yang memberi makna pada usaha
tersebut.

3. Doa sebagai instrumen Perubahan

Doa dalam fikih pendidikan bukan sekadar aktivitas
verbal atau ritual spiritual yang terpisah dari realitas



54

kehidupan, melainkan merupakan 1badah yang
merefleksikan kesadaran mendalam manusia akan
keterbatasan dirinya dan ketergantungan total kepada
Allah swt. Secara konseptual, doa adalah ekspresi
penghambaan, pengakuan atas kelemahan manusia,
sekaligus pernyataan harapan terhadap perubahan
keadaan. Al-Qur’an menegaskan bahwa doa memiliki
posisi sentral dalam relasi antara hamba dan Tuhan,
sebagaimana firman Allah swt: “Berdoalah kepada-Ku,
niscaya Aku perkenankan bagimu” (QS. Ghafir [40]:
60). Ayat ini menunjukkan bahwa doa bukan sekadar
simbol religius, tetapi merupakan sarana yang secara
normatif diakui sebagai jalan terjadinya perubahan.

Dalam kerangka teologi Islam, doa memiliki relasi yang
erat dengan konsep takdir. Islam tidak memposisikan
takdir sebagai ketetapan statis yang meniadakan peran
manusia, melainkan sebagai sistem ilahi yang membuka
ruang bagi usaha, pilithan, dan permohonan manusia.
Hadis Nabi Muhammad saw yang menyatakan bahwa
“tidak ada yang dapat menolak takdir kecuali doa”™
(HR. at-Tirmidzi) menegaskan bahwa doa merupakan
bagian dari mekanisme perubahan yang telah ditetapkan
oleh Allah sendiri. Dengan demikian, doa tidak
bertentangan dengan iman kepada takdir, tetapi justru
menjadi instrumen yang mengaktifkan dinamika takdir
dalam kehidupan manusia.

Doa juga tidak dapat dipisahkan dari ikhtiar. Al-Qur’an
dan Sunnah secara konsisten menolak pemahaman doa
yang bersifat pasif dan fatalistik. Rasulullah saw
menegaskan prinsip keseimbangan antara usaha dan
tawakal melalui sabdanya: “lkatlah  (untamu),



55

kemudian bertawakallah” (HR. at-Tirmidzi). Dalam
konteks ini, doa berfungsi sebagai penguat spiritual
bagi usaha manusia, bukan sebagai pengganti tindakan
nyata. Dalam bidang fikih pendidikan, doa menyertai
proses belajar sebagai sumber motivasi internal,
ketenangan batin, dan keteguhan sikap dalam
menghadapi kesulitan akademik.

Lebih jauh, doa memiliki dimensi psiko-spiritual yang
signifikan dalam pembentukan kepribadian pembelajar.
Doa menumbuhkan sikap rendah hati, kesadaran akan
keterbatasan diri, serta orientasi nilai dalam pencarian
ilmu. Al-Qur’an mengabadikan doa Nabi Muhammad
saw: “Ya Tuhanku, tambahkanlah kepadaku ilmu” (QS.
Taha [20]: 114), yang menunjukkan bahwa ilmu dalam
Islam tidak semata-mata hasil kerja rasional, tetapi juga
anugerah Ilahi yang diperoleh melalui kesungguhan dan
permohonan. Dalam perspektif fikih pendidikan, doa
menjadi sarana internalisasi nilai bahwa belajar adalah
ibadah dan perubahan diri merupakan tujuan utama
pendidikan Islam.

Doa juga memiliki implikasi sosial yang luas. Ketika
doa dipahami sebagai kesadaran moral dan komitmen
perubahan, ia mendorong lahirnya tanggung jawab
personal dan sosial. Al-Qur’an memerintahkan agar doa
dilakukan dengan penuh kerendahan hati dan
kesungguhan, sebagaimana firman Allah Swt:
“Berdoalah kepada Tuhanmu dengan rendah hati dan
suara yang lembut” (QS. al-A‘raf [7]: 55). Dalam
konteks fikih pendidikan, doa berfungsi sebagai
instrumen pembentukan karakter, menanamkan nilai
kesabaran, kejujuran, dan etos kerja, sehingga



56

perubahan yang dihasilkan tidak hanya bersifat
individual, tetapi juga berkontribusi pada transformasi
sosial.

Dengan demikian, doa dalam Islam dapat dipahami
sebagai instrumen perubahan yang bersifat integral,
menghubungkan dimensi teologis, psikologis, dan
praktis dalam kehidupan manusia. Dalam kerangka
fikih pendidikan, doa bukan sekadar pelengkap proses
belajar, melainkan bagian dari struktur usaha yang
membentuk kesadaran, motivasi, dan orientasi nilai
siswa dalam meraih perubahan dan kemajuan hidupnya.

4. Ikhtiar dan Tanggung Jawab Manusia

Ikhtiar dalam Islam merupakan manifestasi nyata
dari tanggung jawab manusia sebagai makhluk berakal
dan bermoral. Secara konseptual, ikhtiar dipahami
sebagai kesungguhan usaha manusia dalam memilih,
merencanakan, dan melakukan tindakan untuk
mencapai tujuan tertentu, dengan kesadaran bahwa
setiap pilihan akan dimintai pertanggungjawaban. Al-
Qur’an menegaskan bahwa manusia tidak diciptakan
sebagai makhluk pasif yang sepenuhnya digerakkan
oleh takdir, melainkan sebagai subjek yang diberi
kemampuan berpikir dan bertindak. Prinsip ini
tercermin dalam firman Allah Swt: “Dan bahwa
manusia tidak memperoleh selain apa yang telah
diusahakannya” (QS. an-Najm [53]: 39), yang
menegaskan korelasi langsung antara usaha dan hasil.



57

Dalam perspektif teologi Islam, ikhtiar tidak
bertentangan dengan takdir, tetapi justru merupakan
bagian dari ketetapan Allah 1tu sendiri. Allah
menetapkan hukum sebab-akibat (sunnatullah) yang
mengharuskan manusia berusaha untuk memperoleh
hasil. Pengetahuan Allah terhadap segala sesuatu tidak
meniadakan kebebasan manusia dalam memilih,
melainkan menjadi bingkai ilahi yang mengatur
keteraturan kehidupan. Oleh karena itu, setiap
kegagalan atau keberhasilan tidak dilepaskan dari
kualitas usaha yang dilakukan manusia, sekaligus dari
kehendak Allah yang Maha Bijaksana.

Al-Qur’an juga menegaskan bahwa tanggung jawab
manusia bersifat personal dan tidak dapat dialihkan
kepada orang lain. Setiap individu memikul
konsekuensi atas pilthan dan tindakannya sendiri,
sebagaimana firman Allah Swt: “Setiap jiwa
bertanggung jawab atas apa yang telah diperbuatnya”
(QS. al-Muddatsir [74]: 38). Prinsip ini memiliki
implikasi yang sangat kuat dalam pendidikan Islam,
karena menanamkan kesadaran bahwa proses belajar,
kedisiplinan, dan pengembangan diri merupakan
tanggung jawab personal siswa, bukan semata-mata
hasil faktor eksternal.

Hadis Nabi Muhammad saw memperkuat konsep
tanggung jawab ini dengan menegaskan bahwa manusia
adalah pemimpin atas dirinya dan akan dimintai
pertanggungjawaban atas apa yang dipimpinnya. Sabda
beliau: “Setiap kalian adalah pemimpin dan setiap
kalian akan dimintai pertanggungjawaban atas
kepemimpinannya” (HR. al-Bukhari dan Muslim).



58

Dalam konteks pendidikan, hadis ini mengandung
makna bahwa siswa bertanggung jawab atas sikap,
usaha, dan kesungguhannya dalam menuntut ilmu,
sementara guru bertanggung jawab membimbing dan
memfasilitasi proses tersebut secara etis dan
profesional.

Ikhtiar juga memiliki dimensi moral yang menuntut
kesungguhan, kejujuran, dan konsistensi. Islam tidak
membenarkan sikap menyerah atau menyalahkan takdir
atas kegagalan yang disebabkan oleh kelalaian dan
kemalasan. Rasulullah saw mendorong umatnya untuk
bersikap proaktif dan optimis, sebagaimana sabdanya:
“Mukmin yang kuat lebih dicintai Allah daripada
mukmin yang lemah” (HR. Muslim). Kekuatan yang
dimaksud tidak hanya bersifat fisik, tetapi juga mental,
intelektual, dan spiritual, yang semuanya tercermin
dalam etos ikhtiar yang tinggi.

Dalam kerangka fikih pendidikan, ikhtiar diposisikan
sebagai fondasi etos belajar dan pembentukan karakter.
Proses pendidikan dipahami bukan sekadar transfer
pengetahuan, tetapi sebagai arena pembiasaan tanggung
jawab, disiplin, dan kesadaran moral.Siswa didorong
untuk memahami bahwa keberhasilan akademik dan
pembentukan kepribadian tidak lahir secara instan,
melainkan melalui proses panjang yang menuntut
kesungguhan usaha dan komitmen berkelanjutan.

Dengan demikian, ikhtiar dan tanggung jawab
manusia merupakan dua konsep yang tidak terpisahkan
dalam ajaran Islam. Keduanya menegaskan bahwa
manusia memiliki peran aktif dalam membentuk masa



59

depannya, sekaligus akan dimintai pertanggungjawaban
atas setiap pilthan dan usaha yang dilakukan. Dalam
perspektif fikih pendidikan, pemahaman ini menjadi
dasar teologis dan pedagogis untuk menumbuhkan
siswa yang mandiri, bertanggung jawab, dan memiliki
etos belajar yang kuat, tanpa terjebak pada sikap
fatalistik yang melemahkan daya juang dan kreativitas.

5. Prinsip Perubahan Diri dalam Islam

Prinsip perubahan diri dalam Islam berakar kuat pada
ajaran al-Qur’an yang menempatkan manusia sebagai
subjek aktif dalam proses transformasi hidupnya. Salah
satu ayat yang paling fundamental dalam menjelaskan
prinsip ini adalah firman Allah Swt dalam QS. ar-Ra‘d
ayat 11: “Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah
keadaan suatu kaum sampai mereka mengubah
keadaan yang ada pada diri mereka sendiri.” Ayat ini
menegaskan bahwa perubahan sosial, moral, dan
personal tidak terjadi secara otomatis atau semata-mata
karena kehendak Ilahi tanpa keterlibatan manusia,
melainkan mensyaratkan adanya kesadaran, kemauan,
dan tindakan nyata dari individu maupun komunitas.

Ayat tersebut menunjukkan bahwa Islam menolak
pemahaman deterministik yang memandang manusia
sebagai makhluk pasif yang sepenuhnya ditentukan
oleh nasib. Sebaliknya, al-Qur’an menegaskan adanya
relasi kausal antara perubahan internal dan perubahan
eksternal. Perubahan yang dimaksud mencakup dimensi
keyakinan, cara berpikir, sikap mental, dan perilaku
nyata. Dengan demikian, perubahan diri dalam Islam
dimulai dari transformasi batin yang kemudian
diwujudkan dalam tindakan konkret. Prinsip ini sejalan



60

dengan konsep sunnatullah, yaitu hukum sebab-akibat
yang ditetapkan Allah sebagai mekanisme perubahan
dalam kehidupan manusia.

Dalam perspektif teologi Islam, ayat ini tidak
menafikan peran Allah dalam menentukan perubahan,
tetapi justru menegaskan bahwa kehendak Allah
bekerja melalui usaha manusia. Perubahan yang terjadi
merupakan hasil interaksi antara ikhtiar manusia dan
kehendak Ilahi. Oleh karena itu, Islam memandang
usaha untuk memperbaiki diri sebagai bagian dari
ketaatan kepada Allah, bukan sebagai bentuk
penentangan terhadap takdir. Prinsip ini memperkuat
pemahaman bahwa 1iman kepada takdir harus
melahirkan sikap optimis, proaktif, dan bertanggung
jawab.

Implikasi prinsip perubahan diri ini sangat relevan
dalam konteks fikih pendidikan. Proses pendidikan
tidak dipahami sekadar sebagai transfer pengetahuan
dari guru siswa, tetapi sebagai proses pembentukan
kesadaran dan kemauan untuk berubah. Siswa didorong
untuk mengembangkan motivasi intrinsik, disiplin diri,
dan etos belajar sebagai prasyarat terjadinya perubahan
kualitas  diri. Dengan demikian, keberhasilan
pendidikan tidak hanya ditentukan oleh kurikulum dan
metode, tetapi juga oleh kesiapan internal siswa untuk
melakukan perubahan.

QS. ar-Ra‘d ayat 11 juga mengandung pesan sosial
yang kuat. Ayat ini menegaskan bahwa kemajuan atau
kemunduran suatu masyarakat sangat bergantung pada
kualitas moral dan kesadaran kolektif anggotanya.



61

Perubahan sosial yang berkelanjutan hanya dapat
terwujud apabila individu-individu dalam masyarakat
bersedia melakukan evaluasi diri dan perbaikan
berkelanjutan. Dalam konteks ini, fikih pendidikan
memiliki peran strategis sebagai sarana transformasi
sosial melalui pembentukan individu yang berilmu,
berakhlak, dan bertanggung jawab.

Dengan demikian, prinsip perubahan diri dalam Islam
sebagaimana ditegaskan dalam QS. ar-Ra‘d ayat 11
merupakan landasan teologis dan pedagogis yang
menempatkan manusia sebagai agen perubahan. Prinsip
ini menegaskan bahwa perubahan bukanlah hasil
kebetulan atau semata-mata takdir yang tidak dapat
diubah, melainkan buah dari kesadaran, usaha, dan
komitmen untuk memperbaiki diri. Dalam kerangka
fikih pendidikan, ayat ini menjadi dasar normatif untuk
menumbuhkan etos belajar, tanggung jawab personal,
dan orientasi perbaikan berkelanjutan dalam kehidupan
individu dan masyarakat.

F.Kerangka Pemikiran

1. Manusia Sebagai subjek Pendidikan

Dalam perspektif fikih Pendidikan, manusia diposisikan
sebagai subjek pendidikan, bukan sekadar objek yang
pasif menerima pengaruh dari luar. Pemahaman ini
berangkat dari pandangan antropologis Islam yang
menegaskan bahwa manusia diciptakan dengan potensi
akal, hati, dan kehendak yang memungkinkan dirinya
untuk berpikir, memilih, dan bertindak secara sadar. Al-
Qur’an menggambarkan manusia sebagai makhluk
yang dimuliakan dan diberi amanah, sebagaimana



62

firman Allah Swt: “Dan sungguh, Kami telah
memuliakan anak cucu Adam” (QS. al-Isra’ [17]: 70).
Kemuliaan ini menjadi dasar teologis bahwa manusia
memiliki kapasitas untuk mengembangkan diri melalui
proses pendidikan.

Sebagai subjek pendidikan, manusia memiliki peran
aktif dalam menentukan arah dan keberhasilan proses
belajarnya. Fikih Pendidikan dalam Islam tidak
dimaknai sebagai proses pemaksaan atau indoktrinasi,
melainkan  sebagai proses pendampingan yang
membantu  manusia  mengaktualisasikan  potensi
fitrahnya. Fitrah manusia mencakup kecenderungan
kepada kebenaran, kemampuan berpikir rasional, serta
kesiapan menerima nilai-nilai moral dan spiritual. Oleh
karena itu, keberhasilan pendidikan sangat bergantung
pada keterlibatan aktif siswa dalam proses belajar,
termasuk kesadaran, motivasi, dan tanggung jawab
personal.

Pandangan ini sejalan dengan prinsip ikhtiar dan
tanggung jawab manusia dalam Islam. Al-Qur’an
menegaskan bahwa manusia bertanggung jawab atas
apa yang diusahakannya, sebagaimana firman Allah
Swt: “Dan bahwa manusia tidak memperoleh selain
apa yang telah diusahakannya” (QS. an-Najm [53]:
39). Ayat ini menegaskan bahwa proses belajar dan
perubahan dir1 tidak dapat sepenuhnya diserahkan
kepada faktor eksternal, seperti guru atau lingkungan,
melainkan memerlukan kesungguhan dan partisipasi
aktif dari siswa sebagai subjek pendidikan.



63

Dalam kerangka fikih pendidikan, memposisikan
manusia sebagai subjek pendidikan memiliki implikasi
pedagogis yang penting. Pendidik tidak hanya berperan
sebagai penyampai materi, tetapi sebagai fasilitator,
pembimbing, dan teladan yang membantu siswa
memahami makna belajar dan tujuan pendidikan.
Sementara itu, siswa dipandang sebagai individu yang
memiliki  kapasitas  reflektif dan  kemampuan
mengambil keputusan, sehingga perlu diberi ruang
untuk bertanya, berpikir kritis, dan mengembangkan
potensi dirinya secara bertahap.

Pemahaman manusia sebagai subjek pendidikan juga
berkaitan erat dengan konsep perubahan diri dalam
Islam. Proses pendidikan diarahkan untuk mendorong
kesadaran internal siswa agar mampu melakukan
perbaikan diri secara berkelanjutan. Prinsip ini sejalan
dengan firman Allah Swt dalam QS. ar-Ra‘d ayat 11
yang menegaskan bahwa perubahan keadaan
bergantung pada perubahan internal manusia. Dengan
demikian, pendidikan Islam bertujuan membentuk
manusia yang tidak hanya cerdas secara intelektual,
tetapi juga memiliki kesadaran moral dan spiritual
untuk terus berkembang.

Dengan menempatkan manusia sebagai subjek
pendidikan, Islam menegaskan bahwa pendidikan
adalah proses humanisasi yang menghormati martabat,
kebebasan, dan tanggung jawab manusia. Dalam
kerangka pemikiran fikih pendidikan, pandangan ini
menjadi dasar konseptual untuk merumuskan strategi
pembelajaran yang partisipatif, kontekstual, dan
berorientasi pada pembentukan manusia yang beriman,



64

berilmu, dan berakhlak mulia, serta mampu menjadi
agen perubahan dalam kehidupan pribadi dan sosialnya.

2. Takdir sebagai ketetapan dinamis

Takdir dalam Fikih Pendidikan tidak dipahami sebagai
ketetapan statis yang membelenggu kebebasan dan
peran manusia, melainkan sebagai ketetapan ilahi yang
bersifat dinamis dan berjalan seiring dengan usaha,
pilihan, serta doa manusia. Pemahaman ini berangkat
dari prinsip bahwa Allah Swt menetapkan segala
sesuatu dengan ukuran dan hikmah, namun sekaligus
membuka ruang bagi keterlibatan manusia sebagai
subjek yang bertindak dalam batas-batas ketetapan
tersebut. Al-Qur’an menegaskan bahwa segala sesuatu
diciptakan dengan ketentuan yang terukur, sebagaimana
firman Allah Swt: “Sesungguhnya Kami menciptakan
segala sesuatu menurut ukuran (takdir)” (QS. al-
Qamar [54]: 49). Ayat ini menunjukkan adanya
keteraturan 1lahi, namun tidak mengindikasikan
penafian terhadap peran manusia.

Sifat dinamis takdir tercermin dari hubungan erat antara
ketetapan Allah dan ikhtiar manusia.Fikih Pendidikan
mengajarkan bahwa perubahan kondisi hidup, baik
secara personal maupun sosial, tidak terjadi tanpa
sebab. Allah menetapkan hukum sebab-akibat sebagai
sunnatullah yang mengatur jalannya kehidupan. Dalam
kerangka ini, usaha manusia menjadi bagian dari sistem
takdir itu sendiri. Prinsip ini ditegaskan dalam firman
Allah Swt: “Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah
keadaan suatu kaum sampai mereka mengubah
keadaan yang ada pada diri mereka sendiri” (QS. ar-
Ra‘d [13]: 11). Ayat ini menegaskan bahwa perubahan



65

merupakan hasil interaksi antara kehendak Allah dan
tindakan manusia.

Dalam perspektif teologi Islam, konsep takdir yang
dinamis juga ditegaskan melalui peran doa sebagai
instrumen perubahan. Hadis Nabi Muhammad saw
menyatakan bahwa doa dapat menolak takdir, yang
menunjukkan bahwa Allah telah menetapkan doa
sebagai salah satu sebab terjadinya perubahan. Dengan
demikian, takdir bukanlah keputusan final yang
tertutup, melainkan ketetapan yang terbuka terhadap
perubahan melalui mekanisme yang telah ditetapkan
Allah sendiri. Pemahaman ini menolak sikap fatalistik
yang memandang kegagalan atau keterbatasan sebagai
nasib yang tidak dapat diubah.

Implikasi konsep takdir sebagai ketetapan dinamis
sangat signifikan dalam konteks fikih pendidikan.
Pendidikan dipahami sebagai proses ikhtiar yang berada
dalam bingkai takdir, bukan aktivitas yang berdiri di
luar kehendak Allah. Keberhasilan belajar tidak semata-
mata ditentukan oleh bakat bawaan atau “nasib” siswa,
tetapi oleh kesungguhan usaha, ketekunan, dan strategi
belajar yang dilakukan secara berkelanjutan. Dengan
demikian, siswa didorong untuk memiliki etos belajar
yang tinggi dan keyakinan bahwa perubahan dan
peningkatan kualitas diri selalu mungkin terjadi.

Dalam kerangka fikih pendidikan, pemahaman takdir
yang dinamis menumbuhkan sikap  optimis,
bertanggung jawab, dan proaktif. Siswa diajarkan untuk
tidak menjadikan takdir sebagai alasan untuk pasif atau
menyerah, tetapi sebagai dasar teologis untuk terus



66

berusaha dan berdoa. Takdir dipahami sebagai horizon
ilahi yang memberi makna pada usaha manusia,
sementara usaha itu sendiri menjadi jalan yang sah dan
diperintahkan  untuk  merath  perubahan  dan
keberhasilan.

Dengan demikian, takdir sebagai ketetapan dinamis
merupakan konsep kunci dalam membangun paradigma
fikih  pendidikan = yang  membebaskan  dan
memberdayakan. Konsep ini menegaskan bahwa iman
kepada takdir harus melahirkan etos ikhtiar, kesadaran
tanggung jawab, dan komitmen terhadap perubahan
diri. Dalam kerangka pemikiran fikih pendidikan,
pandangan ini menjadi fondasi teologis yang kuat untuk
menolak fatalisme dan menegaskan pendidikan sebagai
proses aktif pembentukan manusia yang beriman,
berilmu, dan berdaya.

3. Usaha belajar sebagai ketetapan syari’i

Usaha belajar dalam Islam tidak dipandang semata-
mata sebagai aktivitas pilihan atau kebutuhan
pragmatis, melainkan sebagai bagian dari ketetapan
syar‘lt yang mengikat setiap Muslim sesuai dengan
kapasitas dan perannya. Islam menempatkan pencarian
ilmu sebagai kewajiban yang memiliki dasar normatif
yang kuat dalam al-Qur’an dan Sunnah. Hal ini
menunjukkan bahwa wusaha belajar bukan hanya
tuntutan rasional, tetapi juga perintah agama yang
berada dalam koridor hukum syariat. Dengan demikian,
belajar diposisikan sebagai bentuk ibadah dan ketaatan
kepada Allah Swt.



67

Al-Qur’an memberikan legitimasi teologis yang jelas
terhadap kewajiban belajar dengan mengangkat derajat
orang-orang berilmu. Allah Swt berfirman: “Allah akan
meninggikan orang-orang yang beriman di antara
kamu dan orang-orang yang diberi ilmu beberapa
derajat” (QS. al-Muyjadilah [58]: 11). Ayat ini
menunjukkan bahwa ilmu diperoleh melalui proses, dan
proses tersebut meniscayakan adanya usaha yang
sungguh-sungguh. Dalam perspektif fikih, kewajiban
menuntut ilmu termasuk dalam kategori kewajiban
syar‘i yang disesuaikan dengan kebutuhan dan
kemaslahatan umat, baik bersifat individual (fard ‘ayn)
maupun kolektif (fard kifayah).

Hadis Nabi Muhammad saw juga menegaskan dimensi
kewajiban usaha belajar dengan menyatakan bahwa
menuntut ilmu adalah kewajiban bagi setiap Muslim.
Kewajiban ini tidak berhenti pada niat atau keinginan,
tetapi menuntut realisasi dalam bentuk ikhtiar nyata,
seperti kesungguhan, kedisiplinan, dan ketekunan
dalam proses belajar. Dalam konteks ini, usaha belajar
dipahami sebagai bagian dari amal yang akan dimintai
pertanggungjawaban, sejalan dengan prinsip bahwa
setiap perbuatan manusia berada dalam penilaian
hukum syariat.

Memahami usaha belajar sebagai ketetapan syar‘i juga
berarti menempatkan aktivitas belajar dalam kerangka
sebab-akibat yang sah secara agama. Islam
mengajarkan bahwa hasil tidak dapat dipisahkan dari
usaha, dan keberhasilan tidak datang tanpa proses.
Prinsip ini ditegaskan dalam firman Allah Swt: “Dan
bahwa manusia tidak memperoleh selain apa yang



68

telah diusahakannya” (QS. an-Najm [53]: 39). Ayat in1
menegaskan bahwa usaha belajar merupakan sebab
yang secara syar‘t dan rasional diakui untuk
memperoleh ilmu dan perubahan diri.

Dalam kerangka fikih pendidikan, usaha belajar sebagai
ketetapan syar‘i memiliki implikasi pedagogis dan
moral yang penting. Siswa dipandang sebagai subjek
yang memiliki kewajiban agama untuk belajar,
sementara guru berkewajiban memfasilitasi dan
membimbing proses tersebut secara bertanggung jawab.
Kegagalan dalam belajar tidak semata-mata dilihat
sebagai keterbatasan kemampuan, tetapi juga perlu
dievaluasi dari aspek kesungguhan usaha dan
pemenuhan kewajiban syar‘i dalam menuntut ilmu.

Dengan demikian, usaha belajar sebagai ketetapan
syar‘i menegaskan bahwa pendidikan dalam Islam
bukan aktivitas netral atau opsional, melainkan bagian
integral dari sistem nilai dan hukum Islam. Pemahaman
ini mendorong lahirnya etos belajar yang kuat, disiplin,
dan berorientasi ibadah. Dalam kerangka pemikiran
fikih pendidikan, konsep ini menjadi dasar normatif
untuk membangun kesadaran bahwa belajar adalah
jalan sah yang diperintahkan syariat untuk meraih
perubahan, kemajuan, dan kemuliaan hidup di dunia
dan akhirat.

4. Doa sebagai penguat spritula usaha

Doa dalam Islam memiliki fungsi strategis sebagai
penguat spiritual bagi setiap usaha manusia, termasuk
usaha belajar dan pengembangan diri. Doa tidak
diposisikan sebagai pengganti ikhtiar, melainkan



69

sebagai energi batin yang menopang, mengarahkan, dan
memurnikan usaha agar tetap berada dalam koridor
nilai-nilai  ketuhanan. Dalam  perspektif  fikih
pendidikan, doa menjadi sarana integratif yang
menghubungkan dimensi spiritual dengan aktivitas
rasional dan praktis manusia, sehingga usaha yang
dilakukan tidak hanya berorientasi pada hasil, tetapi
juga bernilai ibadah.

Al-Qur’an menegaskan bahwa doa merupakan bentuk
penghambaan yang diperintahkan secara langsung oleh
Allah Swt, sebagaimana firman-Nya: “Berdoalah
kepada-Ku, niscaya Aku perkenankan bagimu” (QS.
Ghafir [40]: 60). Ayat ini menunjukkan bahwa doa
memiliki kedudukan normatif dalam Islam dan menjadi
bagian dari mekanisme ilahi dalam mengiringi usaha
manusia. Dalam konteks usaha belajar, doa
menghadirkan kesadaran bahwa keberhasilan tidak
hanya ditentukan oleh kecerdasan dan kerja keras,
tetapi juga oleh pertolongan dan keberkahan dari Allah
Swit.

Sebagai penguat spiritual, doa berfungsi menumbuhkan
ketenangan batin, optimisme, dan keteguhan hati dalam
menghadapi kesulitan. Proses belajar sering kali
diwarnai oleh kegagalan, kelelahan, dan keterbatasan,
yang apabila tidak diimbangi dengan kekuatan spiritual
dapat melemahkan motivasi. Doa menjadi sarana
internal untuk menjaga kestabilan emosi dan keyakinan
diri, sekaligus  menghindarkan  manusia  dari
keputusasaan. Rasulullah saw mendorong umatnya
untuk  bersungguh-sungguh dalam wusaha sambil
memohon pertolongan kepada Allah, sebagaimana



70

sabdanya: “Bersungguh-sungguhlah terhadap apa yang
bermanfaat bagimu, mintalah pertolongan kepada
Allah, dan janganlah engkau lemah” (HR. Muslim).

Dalam kerangka teologis Islam, doa juga berfungsi
sebagai pengakuan atas keterbatasan manusia dan
penyerahan hasil akhir kepada Allah. Kesadaran ini
melahirkan sikap tawakal yang benar, yaitu ketenangan
setelah ikhtiar maksimal, bukan sikap pasif sebelum
berusaha. Dengan demikian, doa memperkuat dimensi
etis usaha manusia, karena mencegah sikap sombong
atas keberhasilan dan mengajarkan kesabaran serta
keikhlasan dalam menghadapi kegagalan.

Dalam konteks pendidikan Islam, doa sebagai penguat
spiritual usaha memiliki implikasi pembentukan
karakter. Siswa yang dibiasakan berdoa dalam proses
belajar akan tumbuh dengan kesadaran bahwa ilmu
adalah amanah dan anugerah Allah yang harus
diupayakan secara sungguh-sungguh dan digunakan
secara bertanggung jawab. Doa membentuk orientasi
belajar yang tidak semata-mata berorientasi prestasi
duniawi, tetapi juga nilai keberkahan, kemanfaatan, dan
pengabdian.

Dengan demikian, doa sebagai penguat spiritual usaha
menempati posisi penting dalam kerangka pemikiran
fikih pendidikan. Doa mengintegrasikan dimensi iman,
ikhtiar, dan tawakal dalam satu kesatuan yang utuh,
sehingga wusaha belajar tidak hanya melahirkan
keberhasilan akademik, tetapi juga membentuk
kepribadian yang kokoh secara spiritual dan moral.
Dalam perspektif ini, doa menjadi sumber kekuatan



71

batin yang menghidupkan usaha, menjaga konsistensi,
dan mengarahkan manusia menuju perubahan diri yang
bermakna dan berkelanjutan.

5. Output pendidikan perubahan dan kualitas hidup

Output pendidikan dalam perspektif Islam tidak semata-
mata diukur dari capaian akademik atau penguasaan
pengetahuan kognitif, tetapi dari sejauh mana
pendidikan mampu melahirkan perubahan nyata dalam
diri manusia dan meningkatkan kualitas hidupnya
secara menyeluruh. Pendidikan dipahami sebagai
proses transformasi yang mengintegrasikan aspek
intelektual, moral, spiritual, dan sosial, sehingga hasil
akhirnya adalah terbentuknya manusia yang beriman,
berilmu, berakhlak, dan mampu menjalani kehidupan
secara bermakna dan bertanggung jawab.

Perubahan yang dihasilkan oleh pendidikan Islam
bersifat internal dan eksternal. Secara internal,
pendidikan membentuk cara berpikir, sikap mental, dan
kesadaran moral siswa. Proses belajar yang dijalani
dengan ikhtiar, doa, dan tanggung jawab melahirkan
pribadi yang disiplin, percaya dirt, dan memiliki
orientasi perbaikan diri secara berkelanjutan. Perubahan
internal inilah yang menjadi fondasi utama bagi
peningkatan kualitas hidup, karena Islam memandang
bahwa perubahan kondisi lahiriah berawal dari
transformasi batin manusia, sebagaimana ditegaskan
dalam prinsip al-Qur’an tentang perubahan diri.

Secara eksternal, output pendidikan tercermin dalam
kemampuan individu untuk berkontribusi secara positif
dalam kehidupan sosial. Pendidikan yang berhasil



72

melahirkan  manusia  yang  produktif, mampu
memecahkan masalah, serta memiliki kepedulian sosial
yang tinggi. Ilmu yang diperoleh tidak berhenti pada
tataran teoritis, tetapi diwujudkan dalam tindakan nyata
yang membawa kemaslahatan bagi diri sendiri,
keluarga, dan masyarakat. Dengan demikian, kualitas
hidup tidak hanya diukur dari kesejahteraan material,
tetapi juga dari kualitas relasi sosial, etika kerja, dan
tanggung jawab sosial.

Dalam kerangka fikih pendidikan, peningkatan kualitas
hidup dipahami sebagai tujuan syar‘i dari proses
pendidikan. Pendidikan diarahkan untuk membantu
manusia menjalani kehidupan yang baik (hayat
tayyibah), yaitu kehidupan yang seimbang antara
kebutuhan duniawi dan ukhrawi. Allah  Swt
menjanjikan kehidupan yang baik bagi mereka yang
beriman dan beramal saleh, yang menunjukkan bahwa
kualitas hidup dalam Islam sangat terkait dengan
kualitas iman, ilmu, dan amal. Oleh karena itu, output
pendidikan yang ideal adalah lahirnya manusia yang
mampu mengelola potensi dirinya secara optimal dalam
koridor nilai-nilai Islam.

Output pendidikan juga berkaitan erat dengan
kemandirian dan kemampuan adaptasi manusia dalam
menghadapi perubahan zaman. Pendidikan yang
berorientasi pada perubahan diri membekali siswa
dengan kemampuan belajar sepanjang  hayat,
keterampilan berpikir kritis, dan ketangguhan mental.
Hal ini memungkinkan individu untuk terus
meningkatkan kualitas hidupnya meskipun berada
dalam situasi yang dinamis dan penuh tantangan.



73

Dalam konteks ini, pendidikan menjadi sarana
pemberdayaan yang membebaskan manusia dari
ketergantungan dan sikap pasrah yang tidak produktif.

Dengan demikian, output pendidikan dalam perspektif
Islam bermuara pada terwujudnya perubahan dir1 yang
berkelanjutan dan peningkatan kualitas hidup yang
holistik. Pendidikan tidak hanya menghasilkan manusia
yang cerdas secara intelektual, tetapi juga matang
secara moral dan kokoh secara spiritual. Dalam
kerangka pemikiran fikih pendidikan, output inilah
yang menjadi indikator keberhasilan pendidikan, yaitu
ketika proses belajar mampu mengantarkan manusia
menjadi pribadi yang lebih baik, lebih bermakna, dan
lebih bermanfaat bagi kehidupan dirinya dan
masyarakat luas.

G.Penegasan Istilah Kuci

1. Manusia

Yang dimaksud dengan manusia dalam kajian ini
adalah makhluk ciptaan Allah Swt. yang memiliki
dimensi jasmani dan rohani, dianugerahi akal,
kehendak, serta potensi belajar, sehingga ia mampu
memahami, memilih, dan mempertanggungjawabkan
setiap perbuatannya. Manusia tidak hanya dipahami
sebagai objek pasif dari ketentuan takdir, tetapi sebagai
subjek aktif yang diberi amanah untuk berikhtiar,
berusaha, dan mengembangkan dirinya melalui proses
pendidikan.

Dalam perspektif fikih pendidikan, manusia diposisikan
sebagai mukallaf, yakni individu yang telah memenuhi



74

syarat untuk menerima beban hukum syariat. Dengan
status ini, manusia dituntut untuk menjalankan
kewajiban belajar, berusaha meningkatkan kualitas diri,
serta ~ mengoptimalkan  potensi  yang  telah
dianugerahkan Allah Swt. Pendidikan, dengan
demikian, menjadi sarana utama bagi manusia untuk
mewujudkan peran kekhalifahannya di muka bumi
melalui usaha sadar, terarah, dan bernilai ibadah.

Penegasan istilah manusia ini menegaskan bahwa
seluruh pembahasan tentang takdir, usaha belajar, dan
doa dalam penelitian/buku ini selalu berangkat dari
pemahaman  manusia sebagai makhluk  yang
bertanggung jawab, dinamis, dan memiliki peluang
perubahan menuju kualitas hidup yang lebih baik
melalui ikhtiar yang sungguh-sungguh dan pertolongan
Allah Swt..

2. Takdir

Yang dimaksud dengan fakdir dalam kajian ini adalah
ketetapan Allah Swt. yang mencakup seluruh aspek
kehidupan manusia, baik yang bersifat tetap maupun
yang terbuka terhadap perubahan melalui ikhtiar dan
doa. Takdir tidak dipahami sebagai ketentuan yang
bersifat fatalistik dan meniadakan peran manusia,
melainkan sebagai sistem ketetapan ilahi yang berjalan
seiring dengan hukum sebab-akibat (sunnatullah).

Dalam perspektif fikih pendidikan, takdir diposisikan
sebagai ketentuan Allah Swt. yang memberi ruang bagi
usaha manusia, khususnya dalam proses belajar.
Keberhasilan atau kegagalan dalam pendidikan tidak
semata-mata ditentukan oleh takdir dalam arti pasrah



75

tanpa usaha, tetapi merupakan hasil interaksi antara
kehendak Allah Swt., ikhtiar manusia, dan doa yang
menyertainya. Dengan demikian, usaha belajar itu
sendirt merupakan bagian dari takdir yang disyariatkan
dan diperintahkan.

Penegasan istilah fakdir dalam buku ini menegaskan
bahwa pemahaman yang benar tentang takdir akan
melahirkan sikap optimis, tanggung jawab, dan etos
belajar yang tinggi. Takdir dipahami sebagai dorongan
untuk berusaha secara maksimal, bukan alasan untuk
bermalas-malasan, sehingga pendidikan menjadi sarana
perubahan diri dan peningkatan kualitas hidup sesuai
dengan kehendak dan ridha Allah Swt.

3. Usaha belajar

Yang dimaksud dengan usaha belajar dalam kajian ini
adalah segala bentuk ikhtiar sadar, terencana, dan
berkesinambungan yang dilakukan oleh siswa dalam
proses memperoleh pengetahuan, keterampilan, dan
pembentukan sikap. Usaha belajar mencakup aktivitas
fisik, intelektual, dan spiritual, seperti kesungguhan
mengikuti pembelajaran, kedisiplinan, ketekunan,
pengelolaan waktu, serta kesediaan wuntuk terus
memperbaiki diri dalam menghadapi kesulitan belajar.

Dalam perspektif fikih pendidikan, usaha belajar
dipandang sebagai kewajiban syar‘i dan bagian dari
amal saleh. Belajar bukan hanya aktivitas akademik,
tetapi juga bentuk ketaatan kepada Allah Swt. apabila
dilandasi niat yang benar dan dilakukan sesuai dengan
nilai-nilai Islam. Oleh karena itu, usaha belajar tidak
dapat dipisahkan dari konsep takdir dan doa, karena



76

ikhtiar manusia merupakan sebab yang disyariatkan
dalam meraih keberhasilan yang telah ditetapkan Allah
Swt.

Penegasan istilah wusaha belajar dalam buku ini
menegaskan bahwa keberhasilan pendidikan sangat
ditentukan oleh kualitas ikhtiar yang dilakukan oleh
siswa, dengan bimbingan guru dan dukungan
lingkungan. Usaha belajar dipahami sebagai wujud
tanggung jawab manusia dalam memanfaatkan potensi
yang dianugerahkan Allah Swt., sekaligus sebagai jalan
perubahan diri menuju peningkatan kualitas hidup yang
lebih baik dan bermakna.

4. Fikih pendidikan

Yang dimaksud dengan fikih pendidikan dalam kajian
ini adalah cabang kajian fikih yang membahas prinsip,
nilai, dan ketentuan hukum Islam yang berkaitan
dengan proses pendidikan, khususnya aktivitas
Pembelajaran, peran guru dan siswa, tujuan pendidikan,
serta etika dan tanggung jawab yang menyertainya.
Fikih pendidikan tidak hanya menyoroti aspek hukum
formal, tetapi juga mengintegrasikan dimensi moral,
spiritual, dan sosial dalam praktik pendidikan Islam.

Dalam perspektif ini, pendidikan dipahami sebagai
aktivitas yang bernilai ibadah dan tunduk pada
ketentuan syariat. Proses belajar, usaha belajar, peran
guru, serta relasi antara takdir, ikhtiar, dan doa
dianalisis sebagai bagian dari kewajiban dan amanah
keagamaan. Fikih pendidikan berfungsi sebagai
kerangka normatif yang menuntun umat Islam dalam



77

menyelenggarakan pendidikan secara bertanggung
jawab, adil, dan berorientasi pada kemaslahatan.

Penegasan istilah fikih pendidikan dalam buku ini
menegaskan bahwa kajian tentang manusia, siswa,
guru, takdir, dan usaha belajar diletakkan dalam bingkai
hukum dan nilai Islam. Dengan demikian, fikih
pendidikan menjadi landasan konseptual untuk
merumuskan pemahaman pendidikan yang tidak
fatalistik, mendorong ikhtiar = maksimal, serta
menempatkan proses pendidikan sebagai sarana
perubahan diri dan peningkatan kualitas hidup yang
diridhai Allah Swt.



78

BAB II
KONSEP TAKDIR DAN TANGGUNG JAWAB
MANUSIA DALAM ISLAM

A. Pengertian Takdir dalam Perspektif Islam
1. Makna Takdir secara bahasa dan Istilah

Secara bahasa, fakdir berasal dari kata Arab — g
\paS /138 - 58 (qadara-yaqdiru—
qadran/taqdiran) yang bermakna mengukur,
menentukan, menetapkan ukuran, atau memberi
ketentuan secara proporsional. Makna ini
menunjukkan bahwa setiap sesuatu ditetapkan
dengan ukuran, batas, dan ketentuan tertentu
sesual dengan kehendak dan ilmu Allah Swt.
Oleh karena itu, takdir dalam pengertian bahasa
mengandung unsur keteraturan, perencanaan, dan
ketepatan ukuran.

Secara istilah, takdir adalah ketetapan Allah Swt.
terhadap seluruh makhluk-Nya berdasarkan ilmu,
kehendak, dan kekuasaan-Nya yang azali, yang
meliputi segala peristiwa, keadaan, dan hasil dari setiap
usaha manusia. Takdir mencakup apa yang telah
ditentukan Allah Swt. sejak sebelum terjadinya suatu
peristiwa,  sekaligus bagaimana  peristiwa itu
berlangsung sesuai dengan sunnatullah.



79

Dalam perspektif fikih dan akidah Islam, takdir tidak
meniadakan peran manusia. Allah Swt. menetapkan
hukum sebab-akibat, di mana ikhtiar dan doa menjadi
bagian dari ketentuan-Nya. Dengan demikian, takdir
dipahami sebagai ketetapan ilahi yang dinamis, yang
mendorong manusia untuk berusaha secara maksimal,
bukan untuk bersikap pasrah tanpa usaha.

Pemahaman ini menegaskan bahwa takdir dan usaha
bukanlah dua hal yang saling bertentangan, melainkan
saling melengkapi dalam mewujudkan tujuan hidup
manusia, termasuk dalam konteks pendidikan dan usaha
belajar.

2. Takdir dalam Al Qur’an dan Hadis

Al-Qur’an menegaskan bahwa segala sesuatu yang
terjadi di alam semesta berada dalam ketetapan dan
pengaturan Allah Swt. Takdir dipahami sebagai
ketentuan 1ilahi yang didasarkan pada ilmu dan
kehendak Allah, namun tetap memberi ruang bagi peran
dan usaha manusia.

Allah Swt. berfirman:

433;1 él.mhﬁ'; g-g.;ﬂ 83 13!

“Sesungguhnya Kami menciptakan segala sesuatu
menurut ukuran (takdir).” (QS. Al-Qamar: 49)

Ayat ini menunjukkan bahwa setiap makhluk dan
peristiwa telah ditetapkan dengan ukuran dan ketentuan
tertentu. Namun, Al-Qur’an juga menegaskan adanya
tanggung jawab manusia atas perbuatannya:



80
o L Y) Gl Gl (g

“Dan bahwa manusia tidak memperoleh selain apa yang
telah diusahakannya.”(QS. An-Najm: 39)

Selain itu, Al-Qur’an menegaskan prinsip perubahan
melalui usaha:

M*”’iﬁuuj;;;uisgﬁ?uj;;;\m\ag

“Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan
suatu kaum hingga mereka mengubah keadaan yang
ada pada diri mereka sendiri.”(QS. Ar-Ra‘d: 11)

Ayat-ayat ini menunjukkan bahwa takdir Allah Swt.
berjalan seiring dengan ikhtiar manusia. Ketetapan
Allah tidak menafikan usaha, justru mengaturnya dalam
kerangka sebab-akibat (sunnatullah).
Dalam hadis, Rasulullah saw.menegaskan bahwa iman
kepada takdir merupakan bagian dari rukun iman.
Dalam hadis Jibril disebutkan:

“Engkau beriman kepada Allah, malaikat-malaikat-
Nya, kitab-kitab-Nya, rasul-rasul-Nya, hari akhir, dan
engkau beriman kepada takdir, yang baik maupun yang
buruk.” (HR. Muslim)

Hadis in1 menegaskan bahwa takdir adalah bagian
fundamental dari akidah Islam. Namun, Rasulullah
saw.juga mengajarkan pentingnya usaha dan ikhtiar.
Ketika seorang sahabat bertanya apakah ia harus
mengikat untanya atau bertawakal saja, Rasulullah
saw.bersabda:



81
J5 gl
“Ikatlah (untamu) dan bertawakallah.” (HR. Tirmidzi)

Hadis ini menegaskan bahwa tawakal dan takdir tidak
berarti meninggalkan usaha. Bahkan, doa pun
diposisikan sebagai bagian dari ketentuan Allah,
sebagaimana sabda Nabisaw:

“Tidak ada yang dapat menolak takdir kecuali doa.”
(HR. Tirmidzi)

Penegasan Konseptual.Berdasarkan Al-Qur’an dan
hadis, takdir dipahami sebagai ketetapan Allah Swt.
yang menyeluruh, namun tidak bersifat fatalistik.
Manusia tetap diperintahkan untuk berusaha, berdoa,
dan bertanggung jawab atas pilihannya. Dalam konteks
pendidikan dan usaha belajar, takdir menjadi landasan
teologis yang mendorong optimisme, kerja keras, dan
kesadaran bahwa setiap ikhtiar bernilai ibadah serta
berada dalam pengawasan dan ketentuan Allah Swt.

3. Ruang Lingkup dan Klasifikasi Takdir

Dalam ajaran Islam, takdir mencakup seluruh aspek
kehidupan manusia dan alam semesta, baik yang
bersifat umum maupun khusus. Takdir meliputi
penciptaan, kehidupan, rezeki, jodoh, ajal, keberhasilan,
kegagalan, serta berbagai peristiwa yang dialami
manusia. Ruang lingkup takdir ini menunjukkan bahwa
tidak ada satu pun kejadian yang berada di luar ilmu,
kehendak, dan kekuasaan Allah Swt. Namun demikian,
Islam juga mengajarkan bahwa dalam ketetapan
tersebut terdapat ruang bagi ikhtiar dan doa manusia.



82

Secara konseptual, para ulama mengklasifikasikan
takdir ke dalam dua bentuk utama, yaitu takdir mubram
dan takdir mu‘allag, untuk menjelaskan hubungan
antara ketentuan Allah Swt. dan usaha manusia.

Takdir mubram adalah ketetapan Allah Swt. yang
bersifat pasti, tetap, dan tidak dapat diubah oleh usaha
maupun doa manusia. Takdir jenis ini sepenuhnya
berada dalam kehendak Allah Swt. tanpa keterkaitan
langsung dengan ikhtiar manusia. Contoh takdir
mubram antara lain kelahiran seseorang dari orang tua
tertentu, jenis kelamin, serta ajal yang telah ditentukan
oleh Allah Swt. Dalam konteks ini, manusia dituntut
untuk menerima dan bersikap ridha terhadap ketetapan
Allah Swt., karena hal tersebut berada di luar
kemampuan dan pilihan manusia.

Sementara itu, takdir mu‘allag adalah ketetapan Allah
Swt. yang digantungkan pada sebab-sebab tertentu,
seperti usaha, doa, dan pilihan manusia. Takdir ini
dapat berubah sesuai dengan ikhtiar yang dilakukan,
tanpa keluar dari ilmu dan ketentuan Allah Swt. Contoh
takdir mu‘allaq antara lain keberhasilan dalam belajar,
kelapangan rezeki, kesehatan, dan kualitas kehidupan.
Allah Swt. menetapkan hasil tertentu apabila manusia
menempuh sebab-sebab yang benar, dan menetapkan
hasil lain apabila sebab-sebab tersebut diabaikan.

Dengan klasifikasi ini, dapat dipahami bahwa takdir
dalam Islam tidak bersifat fatalistik. Takdir mubram
mengajarkan sikap tawakal dan penerimaan terhadap
ketentuan Allah Swt., sedangkan takdir mu‘allaq
menegaskan tanggung jawab manusia untuk berusaha



83

secara  maksimal. Dalam konteks pendidikan,
khususnya usaha belajar, keberhasilan siswa lebih dekat
dengan wilayah takdir mu‘allaq, di mana kesungguhan,
kedisiplinan, dan doa menjadi faktor penentu dalam
meraih hasil belajar yang optimal atas izin Allah Swt.

B. Perdebatan Teologis tentang Takdir dan
Kehendak Manusia

1. Pandangan Jabariyah: determinisme dan
implikasinya

Aliran Jabariyah merupakan salah satu aliran teologi
Islam yang memiliki pandangan ekstrem dalam
memahami hubungan antara takdir Allah Swt. dan
kehendak manusia. Menurut Jabariyah, seluruh
perbuatan manusia sepenuhnya ditentukan oleh Allah
Swt., sementara manusia tidak memiliki kehendak dan
kemampuan (ikhtiar) yang independen dalam
menentukan tindakannya. Manusia dipandang seperti
“wayang” yang digerakkan sepenuhnya oleh kehendak
Allah, tanpa peran aktif dalam memilith atau
menentukan perbuatannya.

Dalam pandangan Jabariyah, segala aktivitas manusia
baik kebaikan maupun keburukan dipahami sebagai
ketetapan mutlak Allah Swt. yang tidak dapat dihindari.
Oleh karena itu, manusia tidak memiliki kebebasan
kehendak yang hakiki, melainkan hanya menjalani apa
yang telah ditentukan. Konsekuensinya, tanggung
jawab moral manusia menjadi lemah, karena perbuatan
baik dan buruk sama-sama dianggap sebagai
manifestasi kehendak Allah Swt.



84

Implikasi teologis dari pandangan Jabariyah cukup
signifikan. Pertama, pandangan ini  berpotensi
menimbulkan  sikap fatalistik dalam kehidupan
beragama, di mana manusia cenderung pasrah tanpa
usaha karena merasa semua telah ditentukan
sebelumnya. Kedua, pemahaman ini dapat melemahkan
konsep pahala dan dosa, sebab jika manusia tidak
memiliki kehendak dan pilihan, maka pemberian
ganjaran dan hukuman menjadi kurang bermakna
secara moral. Ketiga, dalam konteks sosial dan
pendidikan, pandangan Jabariyah dapat menurunkan
motivasi belajar, etos kerja, dan semangat perbaikan
diri, karena usaha manusia dianggap tidak berpengaruh
terhadap hasil.

Dalam konteks pendidikan Islam dan fikih pendidikan,
pandangan Jabariyah dinilai kurang sejalan dengan
prinsip tanggung jawab dan ikhtiar yang ditekankan
oleh Al-Qur’an dan hadis. Islam menempatkan manusia
sebagai subjek yang Dbertanggung jawab atas
perbuatannya, meskipun tetap berada dalam lingkup
takdir Allah Swt. Oleh karena itu, pemahaman
Jabariyah lebih tepat diposisikan sebagai wacana
teologis historis yang perlu dikritisi agar tidak
melahirkan sikap pasif dan fatalistik dalam kehidupan
beragama dan praktik pendidikan.

2. Pandangan Qadariyah: kebebasan manusia

Aliran Qadariyah muncul sebagai respons teologis
terhadap pandangan Jabariyah yang dianggap
meniadakan peran dan kehendak manusia. Qadariyah
berpendapat bahwa manusia memiliki kebebasan dan



85

kemampuan penuh untuk menentukan perbuatannya.
Menurut pandangan ini, manusia adalah pelaku sejati
atas setiap tindakan yang dilakukannya, baik perbuatan
baik maupun buruk, tanpa adanya penentuan langsung
dari Allah Swt. terhadap perbuatan tersebut.

Dalam  pandangan  Qadariyah, kehendak dan
kemampuan manusia ditempatkan sebagai faktor utama
dalam terjadinya suatu perbuatan. Manusia dipandang
memiliki kebebasan memilih secara mandiri, sehingga
tanggung jawab moral atas setiap tindakan sepenuhnya
berada pada manusia. Dengan kebebasan ini, pahala
dan dosa dipahami sebagai konsekuensi logis dari
pilihan manusia, bukan sebagai hasil dari ketetapan
Allah Swt. sebelumnya.

Implikasi teologis dari pandangan Qadariyah adalah
penguatan konsep tanggung jawab, keadilan, dan
akuntabilitas manusia. Manusia didorong untuk
berusaha secara maksimal, memperbaiki diri, dan tidak
menyalahkan takdir atas kegagalan atau kesalahan yang
dilakukan. Dalam konteks kehidupan sosial dan
pendidikan, pandangan ini dapat melahirkan etos kerja
yang tinggi, semangat belajar, dan kesadaran akan
pentingnya usaha pribadi dalam  menentukan
keberhasilan.

Namun demikian, pandangan Qadariyah juga menuai
kritik karena dinilai berpotensi mengurangi peran
kekuasaan dan kehendak Allah Swt. Jika kebebasan
manusia dipahami secara mutlak, maka dikhawatirkan
akan menempatkan manusia seolah-olah independen
dari ketentuan dan kehendak Allah. Hal ini dapat



86

mengarah pada pemahaman yang ekstrem, di mana
takdir Allah Swt. menjadi kurang bermakna dalam
kehidupan manusia.

Dalam perspektif Islam yang moderat, pandangan
Qadariyah dipahami sebagai upaya menegaskan
kebebasan dan tanggung jawab manusia, namun perlu
diseimbangkan dengan keyakinan bahwa seluruh
kemampuan dan kebebasan tersebut tetap berada dalam
lingkup kehendak dan kekuasaan Allah Swt. Oleh
karena itu, Qadariyah memberikan kontribusi penting
dalam diskursus teologis, khususnya dalam menegaskan
peran ikhtiar manusia, meskipun tidak sepenuhnya
mencerminkan pandangan Islam yang komprehensif
tentang takdir.

3. Pandangan Ahlussunnah wal Jama‘ah:
keseimbangan takdir dan ikhtiar

hlussunnah wal Jama‘ah menempati posisi moderat
dalam perdebatan teologis tentang takdir dan kehendak
manusia, dengan menolak pandangan ekstrem Jabariyah
maupun Qadariyah. Dalam pandangan ini, takdir Allah
Swt. diyakini bersifat menyeluruh dan mencakup segala
sesuatu, namun pada saat yang sama manusia tetap
memiliki kehendak dan kemampuan untuk berikhtiar
yang menjadi dasar pertanggungjawaban moral dan
hukum.

Menurut Ahlussunnah wal Jama‘ah, seluruh perbuatan
manusia terjadi dengan kehendak dan penciptaan Allah
Swt., tetapi manusia diberi kemampuan (qudrah) dan
pilihan (ikhtiar) untuk melakukan perbuatan tersebut.
Konsep ini dikenal dalam teologi Asy‘ariyah dengan



87

istilah  kasb (perolehan), yaitu bahwa manusia
“mengusahakan” perbuatan, sementara Allah Swt. yang
menciptakan dan mewujudkannya. Dengan demikian,
perbuatan manusia tidak bersifat paksaan mutlak, tetapi

juga tidak sepenuhnya bebas tanpa campur tangan
kehendak Allah.

Pandangan ini menegaskan keseimbangan antara
ketentuan ilahi dan tanggung jawab manusia. Takdir
tidak dipahami sebagai alasan untuk bersikap pasif,
melainkan sebagai landasan teologis untuk berusaha
secara maksimal dan bertawakal kepada Allah Swt.
Setelah ikhtiar dilakukan, hasil akhirnya diserahkan
kepada ketentuan Allah, karena hanya Dia yang Maha
Mengetahui dan Maha Menentukan.

Implikasi pandangan Ahlussunnah wal Jama‘ah sangat
relevan dalam kehidupan beragama, sosial, dan
pendidikan. Dalam konteks pendidikan Islam,
pandangan ini1 melahirkan sikap optimis, etos belajar
yang tinggi, serta kesadaran bahwa keberhasilan
merupakan hasil dari usaha sungguh-sungguh yang
diberkahi oleh Allah Swt. Dengan keseimbangan antara
takdir dan ikhtiar, manusia didorong untuk bertanggung
jawab atas perbuatannya, tanpa kehilangan sikap
tawakal dan ketundukan kepada kehendak Allah Swt.

4. Relevansi perdebatan teologis terhadap dunia
pendidikan

Perdebatan teologis tentang takdir dan kehendak
manusia memiliki relevansi yang sangat penting dalam
dunia pendidikan, khususnya pendidikan Islam. Cara
pandang terhadap takdir secara langsung memengaruhi



88

sikap belajar, etos kerja, motivasi, dan tanggung jawab
siswa maupun guru. Pemahaman teologis yang tidak
proporsional dapat berdampak pada munculnya sikap
pasif atau sebaliknya sikap terlalu mengandalkan
kemampuan diri tanpa melibatkan nilai-nilai spiritual.

Pandangan Jabariyah, yang menekankan penentuan
mutlak Allah Swt. atas seluruh perbuatan manusia,
berpotensi  melahirkan  sikap  fatalistik  dalam
pendidikan. Siswa dapat memandang keberhasilan dan
kegagalan belajar sebagai sesuatu yang telah ditentukan
sepenuhnya, sehingga usaha belajar menjadi kurang
bermakna. Sikap ini dapat melemahkan motivasi,
kedisiplinan, dan tanggung jawab belajar, serta
menghambat proses peningkatan kualitas diri melalui
pendidikan.

Sebaliknya, pandangan Qadariyah yang menekankan
kebebasan manusia secara penuh dapat mendorong
semangat belajar dan tanggung jawab personal, namun
berisiko menumbuhkan sikap individualistik dan
menafikan peran pertolongan Allah Swt. dalam
keberhasilan pendidikan. Jika tidak diimbangi dengan
kesadaran teologis, siswa dapat terjebak pada sikap
sombong intelektual dan mengandalkan kemampuan
diri semata, tanpa mengaitkan proses belajar dengan
nilai ibadah dan ketergantungan kepada Allah Swt.

Dalam konteks ini, pandangan Ahlussunnah wal
Jama‘ah menjadi sangat relevan bagi dunia pendidikan
karena menawarkan keseimbangan antara takdir dan
ikhtiar. Pendidikan dipahami sebagai proses yang
menuntut usaha maksimal, kedisiplinan, dan tanggung



89

jawab, sekaligus disertai doa dan tawakal kepada Allah
Swt. Pandangan ini menumbuhkan sikap optimis, etos
belajar yang tinggi, serta kesadaran spiritual bahwa
ilmu dan keberhasilan adalah anugerah Allah yang
diraih melalui usaha manusia.

Dengan demikian, perdebatan teologis tentang takdir
dan kehendak manusia memberikan landasan
konseptual bagi pengembangan pendidikan Islam yang
tidak fatalistik dan tidak sekuler. Pemahaman teologis
yang seimbang akan membantu membentuk siswa yang
aktif, bertanggung jawab, berakhlak, dan memiliki
kesadaran bahwa proses belajar merupakan bagian dari
ibadah dan jalan perubahan diri menuju kualitas hidup
yang lebih baik.

C. Posisi Manusia sebagai Subjek Moral dan
Pendidikan

1. Konsep Manusia sebagai Makhluk Berakal dan
Berkehendak

Dalam pandangan Islam, manusia dipahami sebagai
makhluk ciptaan Allah Swt. yang memiliki
keistimewaan dibandingkan makhluk lainnya, yaitu
dianugerahi akal dan kehendak. Akal berfungsi sebagai
alat untuk berpikir, memahami, membedakan antara
yang benar dan salah, serta mengembangkan ilmu
pengetahuan. Sementara itu, kehendak (iradah)
merupakan  kemampuan  untuk  memilih  dan
menentukan tindakan secara sadar berdasarkan
pertimbangan akal dan nilai-nilai yang diyakini.



90

Al-Qur’an menegaskan keutamaan akal manusia
melalui banyak ayat yang mendorong penggunaan
nalar, perenungan, dan pengambilan pelajaran dari
berbagai peristiwa. Dengan akal, manusia mampu
memahami ajaran agama, mempelajari hukum-hukum
Allah, serta mengelola kehidupan secara bertanggung
jawab. Akal inilah yang menjadi dasar penetapan
manusia sebagai mukallaf, yaitu subjek yang dibebani
kewajiban dan tanggung jawab syariat.

Selain berakal, manusia juga memiliki kehendak yang
memungkinkan dirinya untuk berikhtiar dan berbuat
berdasarkan pilihan. Kehendak manusia tidak bersifat
mutlak dan berdiri sendiri, tetapi berada dalam lingkup
kehendak Allah Swt. Meski demikian, kehendak
tersebut cukup untuk menjadikan manusia bertanggung
jawab atas perbuatannya, baik di hadapan hukum
syariat maupun dalam kehidupan sosial.

Konsep manusia sebagai makhluk berakal dan
berkehendak memiliki implikasi penting dalam
pendidikan Islam. Siswa dipandang sebagai subjek aktif
yang mampu berpikir, memilih, dan mengembangkan
dirinya melalui proses belajar. Pendidikan tidak hanya
bertujuan mentransfer pengetahuan, tetapi juga
membina akal dan kehendak agar selaras dengan nilai-
nilai Islam. Dengan demikian, proses pendidikan
diarahkan untuk membentuk manusia yang cerdas
secara intelektual, matang secara moral, dan
bertanggung jawab dalam menggunakan kebebasan
serta potensinya sebagai hamba dan khalifah Allah Swt.



91

2. Manusia betanggung jawab dalam Islam

Dalam ajaran Islam, manusia dipandang sebagai
makhluk yang bertanggung jawab atas setiap perbuatan
yang dilakukannya. Tanggung jawab ini merupakan
konsekuensi logis dari anugerah akal dan kehendak
yang diberikan Allah Swt. kepada manusia. Dengan
akal, manusia mampu memahami perintah dan
larangan, sedangkan dengan kehendak, manusia dapat
memilith untuk taat atau ingkar. Oleh karena itu,
manusia tidak dibenarkan melepaskan diri dari
tanggung jawab dengan alasan takdir semata.

Al-Qur’an menegaskan prinsip pertanggungjawaban
individual, bahwa setiap manusia akan dimintai
pertanggungjawaban atas amal perbuatannya. Setiap
kebaikan dan keburukan yang dilakukan akan
memperoleh balasan yang setimpal, tanpa menanggung
dosa orang lain. Prinsip ini menegaskan keadilan Allah
Swt. serta menempatkan manusia sebagai subjek moral
yang sadar dan bertanggung jawab dalam menjalani
kehidupannya.

Tanggung jawab manusia dalam Islam mencakup
berbagai dimensi kehidupan, baik sebagai hamba Allah
maupun sebagai khalifah di muka bumi. Sebagai
hamba, manusia bertanggung jawab untuk menaati
perintah Allah dan menjauhi larangan-Nya. Sebagai
khalifah, manusia dituntut untuk mengelola diri,
masyarakat, dan alam secara amanah, adil, dan
bermoral. Seluruh aktivitas manusia, termasuk belajar,
bekerja, dan berinteraksi sosial, berada dalam bingkai
pertanggungjawaban ini.



92

Dalam konteks pendidikan Islam, konsep tanggung
jawab manusia memiliki implikasi yang sangat penting.
Siswa dipandang sebagai individu yang bertanggung
jawab atas proses dan hasil belajarnya, bukan sekadar
objek pembelajaran. Pendidikan diarahkan untuk
menumbuhkan kesadaran bahwa usaha belajar
merupakan kewajiban moral dan religius, serta bagian
dari pertanggungjawaban manusia di hadapan Allah
Swt. Dengan pemahaman ini, pendidikan tidak hanya
menghasilkan manusia yang berpengetahuan, tetapi
juga pribadi yang bertanggung jawab, berdisiplin, dan
berkomitmen terhadap perbaikan diri dan masyarakat.

3. Konsekuensi pendidikan dari tanggung jawab
manusia

Konsep tanggung jawab manusia dalam Islam
membawa konsekuensi yang signifikan terhadap
penyelenggaraan dan praktik pendidikan. Karena
manusia dipandang sebagai makhluk berakal dan
berkehendak yang akan dimintai pertanggungjawaban
atas perbuatannya, maka pendidikan tidak dapat
dipahami sebagai proses yang bersifat pasif atau
deterministik. Pendidikan harus diarahkan untuk
membentuk kesadaran tanggung jawab siswa terhadap
proses dan hasil belajarnya.

Salah satu konsekuensi utama adalah penempatan siswa
sebagai subjek aktif dalam pembelajaran. Siswa
dituntut untuk berusaha secara sungguh-sungguh,
disiplin, dan konsisten dalam belajar, karena
keberhasilan pendidikan tidak hanya bergantung pada
guru atau lingkungan, tetapi juga pada kesadaran dan



93

komitmen pribadi. Sikap menyalahkan takdir atas
kegagalan belajar menjadi tidak relevan, karena Islam
menegaskan bahwa setiap wusaha akan dimintai
pertanggungjawaban.

Konsekuensi lainnya adalah peran guru yang tidak
sekadar sebagai penyampai materi, tetapi sebagai
pembimbing yang menanamkan nilai tanggung jawab,
etos kerja, dan kejujuran akademik. Guru berkewajiban
menciptakan suasana belajar yang mendorong
kemandirian, keaktifan, dan kesadaran spiritual siswa,
sekaligus menjadi teladan dalam menjalankan tanggung
jawab profesional dan moral.

Selain itu, tanggung jawab manusia menuntut agar
tujuan pendidikan tidak hanya berorientasi pada capaian
kognitif, tetapi juga pada pembentukan karakter dan
akhlak. Proses evaluasi pendidikan, dengan demikian,
tidak semata-mata mengukur hasil akademik, tetapi
juga sikap, usaha, dan integritas siswa. Pendidikan
diarahkan untuk melahirkan manusia yang menyadari
bahwa ilmu dan kemampuan yang dimilikinya akan
dipertanggungjawabkan di hadapan Allah Swt.

Dengan demikian, konsekuensi pendidikan dari konsep
tanggung jawab manusia adalah terwujudnya sistem
pendidikan yang menekankan kesungguhan usaha,
kemandirian belajar, dan kesadaran moral-spiritual.
Pendidikan menjadi sarana pembentukan pribadi yang
tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga
bertanggung jawab, beretika, dan siap menjalani
kehidupan sebagai hamba dan khalifah Allah Swt.



94

D. Doa sebagai Dimensi Spiritual dalam Takdir

1. Hakikat Doa dalam Islam

Dalam Islam, doa merupakan inti dari hubungan antara
hamba dan Allah Swt. Doa dipahami sebagai bentuk
penghambaan, pengakuan akan kelemahan manusia,
serta penyerahan diri sepenuhnya kepada kekuasaan
dan kasih sayang Allah Swt. Melalui doa, manusia
mengekspresikan ~ harapan, permohonan, dan
ketergantungannya kepada Allah, sekaligus
meneguhkan keimanan bahwa hanya Allah-lah tempat
bergantung dan memohon pertolongan.

Rasulullah saw.menegaskan kedudukan doa sebagai
ibadah yang agung dengan sabdanya: “Doa adalah inti
ibadah.” Pernyataan ini menunjukkan bahwa doa
bukan sekadar permohonan verbal, tetapi merupakan
manifestasi keimanan, ketundukan, dan keyakinan
kepada Allah Swt. Doa juga mencerminkan kesadaran
manusia akan keterbatasan akal dan usahanya, serta

keyakinan bahwa segala hasil berada dalam ketentuan
Allah.

Secara teologis, doa tidak bertentangan dengan konsep
takdir, melainkan menjadi bagian dari ketetapan Allah
Swt. Islam mengajarkan bahwa Allah menetapkan
sebab-sebab untuk terjadinya sesuatu, dan doa
merupakan salah satu sebab spiritual yang sangat
penting. Dengan berdoa, manusia tidak berarti menolak
takdir, tetapi justru menjalani takdir dengan cara yang
diperintahkan oleh Allah Swt.



95

Dalam konteks kehidupan dan pendidikan, hakikat doa
mengajarkan sikap optimis, sabar, dan tawakal. Doa
menjadi penguat spiritual bagi usaha manusia, termasuk
dalam proses belajar dan pengembangan diri. Dengan
demikian, doa berfungsi sebagai sarana mendekatkan
diri kepada Allah Swt., memperkuat keikhlasan, serta
menumbuhkan kesadaran bahwa setiap usaha yang
dilakukan  hendaknya  selalu  disertai  dengan
permohonan pertolongan dan ridha-Nya.

2. Doa dan Perubahan Takdir

Dalam ajaran Islam, doa memiliki kedudukan yang
sangat penting dalam kaitannya dengan takdir. Doa
tidak dipahami sebagai penentangan terhadap ketetapan
Allah Swt., melainkan sebagai bagian dari mekanisme
ilahi yang telah ditetapkan-Nya. Allah Swt. menetapkan
takdir beserta sebab-sebabnya, dan doa merupakan
salah satu sebab spiritual yang berperan dalam
terjadinya perubahan keadaan manusia.

Rasulullah saw.menegaskan bahwa doa memiliki
pengaruh terhadap takdir, sebagaimana sabdanya:
“Tidak ada yang dapat menolak takdir kecuali doa.”
Hadis ini menunjukkan bahwa dalam batas tertentu,
Allah Swt. membuka ruang perubahan melalui doa,
khususnya pada wilayah takdir yang bersifat mu ‘allaq,
yaitu takdir yang digantungkan pada wusaha dan
permohonan manusia. Dengan demikian, doa menjadi
sarana bagi manusia untuk meraih kebaikan dan
menghindari keburukan atas izin Allah Swt.

Perubahan takdir melalui doa tidak berarti mengubah
ilmu Allah Swt. yang azali. Allah telah mengetahui dan



96

menetapkan sejak awal bahwa suatu keadaan dapat
berubah apabila manusia berdoa dan berusaha. Oleh
karena itu, perubahan yang terjadi sejatinya merupakan
perwujudan dari ketetapan Allah itu sendiri. Doa
menjadi  bukti keterlibatan aktif manusia dalam
menjalani kehidupannya sesuai dengan kehendak Allah.

Dalam konteks pendidikan dan usaha belajar, doa
berfungsi sebagai penguat spiritual yang melengkapi
ikhtiar.  Siswa  didorong untuk tidak hanya
mengandalkan kemampuan intelektual dan usaha
lahiriah, tetapi juga membiasakan diri berdoa agar
diberikan kemudahan, pemahaman, dan keberkahan
ilmu. Dengan demikian, doa dan usaha belajar berjalan
seiring dalam membentuk sikap optimis, tanggung
jawab, dan keyakinan bahwa perubahan menuju
keberhasilan merupakan anugerah Allah Swt. yang
diraih melalui ikhtiar dan doa yang sungguh-sungguh.

3. Hadis “La yaruddu al-qadara illa ad-du‘a’” dalam
perspektif ulama

Hadis “La yaruddu al-qadara illa ad-du‘a’” dalam
Perspektif Ulama

Hadis Rasulullah saw.yang berbunyi “La yaruddu al-
qgadara illa ad-du‘a’” (tidak ada yang dapat menolak
takdir kecuali doa) sering dijadikan landasan penting
dalam pembahasan hubungan antara doa dan takdir.
Para ulama sepakat bahwa hadis ini tidak boleh
dipahami secara literal sebagai penolakan terhadap
ketetapan Allah Swt., melainkan harus dipahami dalam

kerangka teologis yang utuh dan seimbang.



97

Mayoritas ulama  Ahlussunnah  wal  Jama‘ah
menjelaskan bahwa yang dimaksud dengan “menolak
takdir” dalam hadis tersebut adalah perubahan pada
takdir yang bersifat mu ‘allag, bukan takdir mubram.
Takdir mu‘allaq adalah ketetapan Allah Swt. yang
digantungkan pada sebab tertentu, seperti doa, usaha,
dan amal saleh. Dalam hal ini, doa berfungsi sebagai
sebab yang telah ditetapkan Allah untuk terjadinya
perubahan keadaan seseorang, misalnya dari kesulitan
menuju kemudahan, atau dari kegagalan menuju
keberhasilan.

Imam an-Nawawi menjelaskan bahwa doa termasuk
bagian dari takdir itu sendiri. Allah Swt. telah
menetapkan sejak awal bahwa seorang hamba akan
berdoa, dan karena doa tersebut, Allah menetapkan
perubahan pada keadaannya. Dengan demikian, tidak
ada pertentangan antara doa dan takdir, karena
keduanya berada dalam satu sistem ketetapan ilahi yang
utuh. Pandangan ini menegaskan bahwa doa bukan
sekadar permohonan pasif, tetapi bagian dari
sunnatullah.

Ibn Taimiyah juga menegaskan bahwa doa merupakan
salah satu sebab paling kuat dalam meraih kebaikan dan
menolak keburukan. Menurutnya, doa dan musibah
saling berhadapan, dan doa dapat menguatkan seorang
hamba dalam menghadapi atau meringankan dampak
takdir yang terjadi. Hal ini menunjukkan bahwa doa
memiliki fungsi preventif dan korektif dalam kehidupan
manusia, tanpa menafikan kehendak dan ketetapan
Allah Swt.



98

Dalam konteks pendidikan Islam, pemahaman ulama
terhadap hadis ini memberikan landasan teologis yang
kuat untuk menanamkan sikap aktif dan optimis dalam
belajar. Siswa diajarkan bahwa doa tidak menggantikan
usaha, tetapi memperkuat dan mengarahkannya.
Dengan memahami hadis “La yaruddu al-qadara illa
ad-du‘a’” secara proporsional, pendidikan Islam
mampu membentuk pribadi yang gigih berusaha, rajin
berdoa, dan berserah diri kepada Allah Swt. atas hasil
yang diperoleh.

4. Doa sebagai Penguat Motivasi dan Ketenangan
Belajar

Doa memiliki peran yang sangat penting dalam
memperkuat motivasi dan menumbuhkan ketenangan
dalam proses belajar. Dalam Islam, doa tidak hanya
dipahami sebagai permohonan kepada Allah Swt.,
tetapi juga sebagai sarana spiritual yang meneguhkan
keyakinan, harapan, dan orientasi belajar seorang siswa.
Dengan berdoa, siswa menyadari bahwa belajar
merupakan bagian dari ibadah dan bentuk tanggung
jawab yang bernilai di hadapan Allah Swt.

Secara psikologis dan spiritual, doa menumbuhkan
motivasi intrinsik dalam belajar. Ketika seorang siswa
memohon kemudahan, pemahaman, dan keberkahan
ilmu, 1a terdorong untuk lebih bersungguh-sungguh
dalam berusaha. Doa membangun sikap optimis dan
pantang menyerah, karena siswa meyakini bahwa setiap
kesulitan dapat diatasi dengan pertolongan Allah Swt.
Sikap ini sangat penting dalam menghadapi tantangan
belajar, kegagalan, maupun tekanan akademik.



99

Selain memperkuat motivasi, doa juga berfungsi
sebagai sumber ketenangan batin. Proses belajar sering
kali diiringi oleh kecemasan, stres, dan rasa takut gagal.
Melalui doa, siswa menyerahkan kegelisahan tersebut
kepada Allah Swt., sehingga hatinya menjadi lebih
tenang dan fokus. Ketenangan ini membantu
meningkatkan konsentrasi, daya serap materi, dan
kestabilan emosi dalam mengikuti pembelajaran.

Dalam konteks pendidikan Islam, pembiasaan doa
sebelum dan sesudah belajar memiliki nilai pedagogis
yang mendalam. Doa tidak hanya menjadi ritual, tetapi
sarana pembentukan karakter spiritual siswa. Dengan
demikian, doa berperan sebagai penguat motivasi dan
ketenangan belajar yang menyatukan usaha lahiriah dan
kekuatan batin, sehingga proses pendidikan berjalan
secara lebih bermakna, seimbang, dan berorientasi pada
keberhasilan yang diridhai Allah Swt.

E. Ikhtiar dan Usaha sebagai Sunnatullah
1. Konsep ikhtiar dalam Al-Qur’an

Dalam Al-Qur’an, ikhtiar dipahami sebagai usaha sadar
dan sungguh-sungguh yang dilakukan manusia dalam
menjalani kehidupan sesuai dengan kemampuan dan
tanggung jawab yang telah dianugerahkan Allah Swt.
Ikhtiar merupakan wujud nyata dari kehendak dan akal
manusia, sekaligus bukti bahwa manusia tidak
diciptakan sebagai makhluk pasif, melainkan sebagai
subjek yang aktif dan bertanggung jawab atas
pilihannya.



100

Al-Qur’an menegaskan bahwa setiap usaha manusia
memiliki nilai dan konsekuensi. Allah Swt. berfirman:

P ) Gl i G5

“Dan bahwa manusia tidak memperoleh selain apa yang
telah diusahakannya.” (QS. An-Najm: 39)

Ayat ini menunjukkan bahwa hasil yang diperoleh
manusia  berkaitan erat dengan usaha yang
dilakukannya. Ikhtiar menjadi sebab yang disyariatkan
dalam meraih keberhasilan, meskipun hasil akhirnya
tetap berada dalam ketentuan Allah Swt. Selain itu, Al-
Qur’an juga menegaskan prinsip perubahan melalui
usaha:

M“@uu;;i;és&zguj;;;im@

“Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan
suatu kaum hingga mereka mengubah keadaan yang
ada pada diri mereka sendiri.”(QS. Ar-Ra‘d: 11)

Ayat ini menegaskan bahwa ikhtiar merupakan syarat
terjadinya  perubahan. Allah Swt. mengaitkan
perubahan keadaan dengan perubahan sikap, niat, dan
usaha manusia. Dengan demikian, ikhtiar menjadi
bagian dari sunnatullah dalam kehidupan.

Dalam perspektif pendidikan Islam, konsep ikhtiar
dalam  Al-Qur’an menegaskan bahwa  belajar
merupakan kewajiban yang harus diupayakan secara
sungguh-sungguh. Siswa didorong untuk aktif, disiplin,
dan bertanggung jawab dalam proses belajar, tanpa
bersikap fatalistik. Ikhtiar yang dilakukan dalam belajar



101

dipandang sebagai amal yang bernilai ibadah apabila
dilandasi niat yang benar dan diiringi doa serta tawakal
kepada Allah Swt.

2. Hubungan sebab-akibat dalam Islam

Dalam Islam, hubungan sebab—akibat (asbab)
merupakan bagian dari sunnatullah, yaitu hukum-
hukum Allah Swt. yang mengatur keteraturan
kehidupan alam dan manusia. Allah menciptakan dunia
dengan sistem sebab—akibat agar manusia dapat
menjalani kehidupan secara rasional, teratur, dan
bertanggung jawab. Oleh karena itu, Islam tidak
mengajarkan sikap pasrah tanpa wusaha, tetapi
mendorong manusia untuk menempuh sebab-sebab
yang benar dalam mencapai tujuan.

Al-Qur’an menunjukkan bahwa berbagai hasil dan
peristiwa berkaitan erat dengan sebab yang ditempuh
manusia. Usaha, kerja keras, dan ikhtiar merupakan
sebab lahiriah yang Allah tetapkan untuk memperoleh
keberhasilan, rezeki, dan perubahan keadaan. Namun
demikian, Islam menegaskan bahwa sebab tidak
memiliki kekuatan mandiri. Sebab hanya berfungsi atas
izin dan kehendak Allah Swt., sehingga hubungan
sebab—akibat tidak bersifat absolut, tetapi tetap berada
dalam kekuasaan-Nya.

Pemahaman tentang asbab menuntut keseimbangan
antara usaha dan tawakal. Manusia diwajibkan
menempuh sebab-sebab yang rasional dan syar‘i,
seperti belajar untuk memperoleh ilmu, bekerja untuk
mendapatkan rezeki, dan berobat untuk meraih
kesembuhan. Setelah sebab-sebab tersebut ditempuh,



102

manusia diperintahkan untuk bertawakal, yakni
menyerahkan hasil akhirnya kepada Allah Swt.
Tawakal bukan berarti meninggalkan sebab, tetapi
berserah dir1 setelah sebab diupayakan secara
maksimal.

Dalam konteks pendidikan Islam, hubungan sebab-—
akibat menegaskan bahwa keberhasilan belajar tidak
datang secara instan, melainkan melalui proses yang
melibatkan usaha, kedisiplinan, metode yang tepat, dan
lingkungan yang mendukung. Pemahaman ini
menumbuhkan etos belajar yang kuat sekaligus
kesadaran spiritual bahwa hasil belajar merupakan
karunia Allah Swt. yang diraih melalui ikhtiar dan doa.
Dengan demikian, konsep asbab membentuk sikap
aktif, realistis, dan bertanggung jawab dalam menjalani
proses pendidikan dan kehidupan.

3. Usaha belajar sebagai bentuk ketaatan dan ibadah

Dalam perspektif Islam, usaha belajar tidak hanya
dipandang sebagai aktivitas intelektual atau fisik
semata, tetapi juga sebagai bentuk ketaatan (fa’aru) dan
ibadah (‘ibadah) apabila dilandasi niat yang ikhlas
karena Allah Swt. Belajar menjadi ibadah ketika tujuan,
motivasi, dan prosesnya selaras dengan prinsip-prinsip
syariat dan nilai-nilai Islam, seperti mencari ilmu yang
bermanfaat, mengembangkan diri, dan berkontribusi
bagi kemaslahatan umat.

Al-Qur’an menekankan pentingnya ilmu dan belajar
sebagai sarana mendekatkan diri kepada Allah Swt.
Sebagaimana firman-Nya:



103

Ll 33 G0

“Dan katakanlah: ‘Ya Tuhanku, tambahkanlah
ilmuku.””’(QS. Thaha: 114)

Ayat in1 menegaskan bahwa belajar merupakan perintah
yang harus disertai doa dan kesadaran spiritual. Usaha
belajar menjadi sarana ibadah ketika siswa menyadari
bahwa ilmu yang diperoleh bukan hanya untuk
kepentingan duniawi, tetapi juga untuk menjalankan
amanah, berbuat baik, dan meningkatkan kualitas hidup
sesuai keridhaan Allah Swt.

Selain itu, hadis Rasulullah saw menegaskan bahwa
menuntut ilmu adalah kewajiban bagi setiap Muslim
dan merupakan amal yang pahalanya terus mengalir
(sadagah jariyah), menegaskan dimensi ibadah dari
usaha belajar. Dengan niat ikhlas, ketekunan, dan
disiplin, setiap aktivitas belajar menjadi bentuk ibadah
yang mendekatkan diri kepada Allah, sekaligus
membentuk karakter, etos kerja, dan tanggung jawab
moral.

Dalam konteks pendidikan Islam, pemahaman ini
menekankan bahwa wusaha belajar bukan sekadar
kewajiban akademik, tetapi juga kewajiban spiritual.
Hal ini mendorong siswa untuk menanamkan niat
ikhlas, konsistensi dalam usaha, dan kesadaran bahwa
setiap pencapaian ilmu adalah amanah dan ibadah,
sehingga proses belajar menjadi lebih bermakna dan
bernilai di hadapan Allah Swt.



104

4. Etos kerja dan belajar dalam perspektif Islam

Dalam perspektif Islam, etos kerja dan belajar
dipandang sebagai manifestasi dari akhlak mulia,
tanggung jawab, dan kesadaran spiritual. Islam
menekankan bahwa manusia harus mengoptimalkan
kemampuan yang dimilikinya melalui usaha,
kedisiplinan, dan konsistensi, baik dalam menuntut
ilmu maupun dalam bekerja, karena semua aktivitas ini
dapat bernilai ibadah jika dilandasi niat yang ikhlas
karena Allah Swt.

Al-Qur’an menegaskan pentingnya usaha dan kerja
keras sebagai bagian dari kehidupan manusia:

o L ) il Gl (3

“Dan bahwa manusia tidak memperoleh selain apa yang
telah diusahakannya.”(QS. An-Najm: 39)

Ayat ini menunjukkan bahwa keberhasilan, kemajuan,
dan hasil yang diperoleh manusia sangat terkait dengan
kesungguhan usaha dan ikhtiar yang ditempuh. Dengan
kata lain, etos kerja dan belajar tidak hanya bersifat
material atau duniawi, tetapi juga spiritual karena usaha
yang benar dilandasi kesadaran akan
pertanggungjawaban kepada Allah Swt.

Etos kerja dalam Islam juga menekankan disiplin,
ketekunan, dan integritas. Rasulullah saw.bersabda:

“Sesungguhnya Allah mencintai seorang hamba yang
apabila bekerja, ia bekerja dengan sungguh-sungguh.”
(HR. Thabrani)



105

Dalam konteks pendidikan, etos belajar menuntut
peserta didik untuk aktif, fokus, dan konsisten dalam
menuntut ilmu, serta mengembangkan kemampuan diri
secara maksimal. Belajar bukan sekadar untuk meraih
nilai atau gelar, tetapi juga untuk membentuk karakter,
meningkatkan pemahaman agama, dan memberikan
manfaat bagi diri sendiri maupun masyarakat.

Dengan demikian, perspektif Islam menegaskan bahwa
etos kerja dan belajar harus menyatu dengan nilai
spiritual, tanggung jawab moral, dan niat ibadah. Etos
ini mendorong manusia untuk menjadi pribadi yang
produktif, disiplin, bertanggung jawab, dan senantiasa
mengaitkan setiap usaha dengan ridha Allah Swt.,
sehingga keberhasilan akademik maupun profesional
juga menjadi sarana pengembangan spiritual dan sosial.

F. Integrasi Takdir, Doa, dan Usaha
1. Kesalahan dikotomi1 antara takdir dan usaha

Dalam pemahaman Islam, salah satu kesalahan teologis
dan praktis yang sering terjadi adalah memisahkan
secara mutlak antara takdir (gadar) dan usaha (ikhtiar).
Pandangan dikotomis ni menimbulkan
kesalahpahaman bahwa takdir dan wusaha saling
bertentangan: jika takdir sudah ditetapkan Allah Swt.,
maka usaha manusia dianggap sia-sia; sebaliknya, jika
usaha manusia dianggap mutlak menentukan hasil,
maka takdir Allah seolah tidak relevan. Pemahaman
seperti in1 tidak sesuai dengan ajaran Al-Qur’an dan
hadis, yang menekankan keseimbangan antara
ketentuan Allah dan peran aktif manusia.



106

Al-Qur’an menjelaskan bahwa manusia memiliki
tanggung jawab untuk berusaha, sekaligus menegaskan
bahwa hasil akhirnya berada dalam ketentuan Allah
Swt.:

M,,“i.;u\,;;;;uisﬁg‘sguj;;;iin\a;

“Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan
suatu kaum hingga mereka mengubah keadaan yang
ada pada diri mereka sendir1.”(QS. Ar-Ra‘d: 11)

Ayat ini menunjukkan bahwa takdir Allah bersifat
menyeluruh, tetapi perubahan hanya akan terjadi
melalui ikhtiar manusia. Dengan kata lain, usaha
manusia bukan menolak takdir, melainkan menjadi
sarana yang telah ditetapkan Allah untuk mewujudkan
perubahan yang dikehendaki-Nya.

Kesalahan dikotomi ini dapat menimbulkan dua sikap
ekstrem. Pertama, fatalisme, yaitu sikap pasif yang
meyakini bahwa usaha tidak berguna karena takdir
sudah pasti. Kedua, eksesivisme, yaitu sikap
mengandalkan kemampuan diri sepenuhnya tanpa
menyadari peran takdir dan pertolongan Allah. Kedua
sikap ini tidak sejalan dengan prinsip Islam yang
menekankan keseimbangan antara usaha dan tawakal.

Dalam pendidikan dan pembelajaran, kesalahan
dikotomi ini berdampak pada motivasi belajar. Jika
siswa memandang hasil belajar semata-mata sebagai
takdir, mereka cenderung pasif; jika sebaliknya mereka
hanya mengandalkan usaha tanpa kesadaran spiritual,
mereka berisiko kehilangan dimensi ibadah dalam
belajar. Oleh karena itu, pemahaman yang benar



107

menekankan bahwa ikhtiar dan doa merupakan bagian
dari ketentuan Allah, sehingga usaha dan takdir berjalan
seiring secara harmonis.

2. Takdir sebagai kerangka, usaha sebagai jalan

Dalam perspektif Islam, hubungan antara takdir (gadar)
dan usaha (ikhtiar) dapat dipahami secara harmonis:
takdir berfungsi sebagai kerangka, sedangkan usaha
menjadi jalan yang ditempuh manusia untuk mencapai
tuyjuan yang diinginkan. Pemahaman ini menolak
pandangan ekstrem yang memisahkan keduanya secara
mutlak dan menegaskan bahwa manusia tetap memiliki
peran aktif dalam mewujudkan perubahan dalam
hidupnya.

Takdir Allah Swt. mencakup seluruh aspek kehidupan
manusia, termasuk penciptaan, rezeki, kesehatan, dan
ajal. Semua ini berada dalam ilmu dan kehendak Allah
Swt. Namun, takdir bukanlah alasan bagi manusia
untuk bersikap pasif. Allah Swt. menetapkan bahwa
manusia harus menempuh sebab-sebab tertentu agar
perubahan dapat terjadi, seperti usaha, doa, dan amal
saleh. Dengan demikian, ikhtiar menjadi sarana untuk
mewujudkan hasil yang telah ditetapkan-Nya dalam
bentuk takdir mu ‘allaq, yaitu takdir yang digantungkan
pada usaha manusia.

Al-Qur’an menegaskan prinsip ini:
sl ) 9500 A 230 G SR Y A )

“Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan



108

suatu kaum hingga mereka mengubah keadaan yang
ada pada diri mereka sendir1.”(QS. Ar-Ra‘d: 11)

Dalam konteks pendidikan, takdir sebagai kerangka
berarti bahwa hasil belajar, kemampuan, dan potensi
siswa berada dalam ketentuan Allah Swt., sedangkan
usaha belajar sebagai jalan menunjukkan bahwa
pencapaian tersebut harus ditempuh melalui ikhtiar,
latihan, disiplin, dan doa. Konsep ini menumbuhkan
kesadaran bahwa kesuksesan bukan hanya soal
kemampuan bawaan atau ketetapan Allah semata, tetapi
juga buah dari usaha yang konsisten dan penuh
tanggung jawab.

Dengan memahami takdir sebagai kerangka dan usaha
sebagai  jalan, pendidikan Islam mengajarkan
keseimbangan  antara  tawakal dan  ikhtiar,
menumbuhkan motivasi, kemandirian, dan kesadaran
spiritual bahwa setiap hasil yang diperoleh adalah
anugerah Allah yang dirath melalui usaha yang
sungguh-sunggubh.

3. Doa dan ikhtiar sebagai bagian dari takdir

Dalam Islam, doa (du‘a’) dan ikhtiar (usaha) tidak
berdiri terpisah dari takdir (gadar), melainkan
merupakan bagian integral dari ketetapan Allah Swt.
Allah menetapkan takdir manusia secara menyeluruh,
termasuk mekanisme sebab-akibat yang memungkinkan
perubahan. Doa dan ikhtiar menjadi sarana yang telah
ditetapkan-Nya agar manusia dapat mencapai kebaikan,
memperbaiki keadaan, dan meraih keberhasilan.

Hadis Rasulullah saw. menyatakan:



109

€E=)

“La yaruddu al-qadara illa ad-du‘a
“Tidak ada yang dapat menolak takdir kecuali doa.”

Hadis in1 menunjukkan bahwa doa adalah salah satu
sebab yang dapat mempengaruhi takdir manusia,
khususnya takdir mu‘allag, vyaitu takdir yang
digantungkan pada usaha dan permohonan manusia.
Dengan berdoa, manusia berperan aktif dalam proses
perubahan yang telah ditentukan Allah, sementara
Allah tetap menjadi Pencipta dan Penentu hasil akhir.

Demikian pula, ikhtiar merupakan bentuk nyata
tanggung jawab manusia atas kehidupannya. Allah Swt.
memerintahkan manusia untuk menempuh sebab-sebab
yang rasional dan syar‘i, seperti belajar, bekerja, atau
berobat, agar perubahan yang diinginkan terjadi. Usaha
ini bukan penolakan terhadap takdir, melainkan wujud
partisipasi manusia dalam mekanisme takdir yang telah
ditetapkan Allah.

Dalam konteks pendidikan, doa dan ikhtiar saling
melengkapi: doa meneguhkan keyakinan dan
ketenangan spiritual, sedangkan ikhtiar menuntun siswa
untuk bekerja keras, disiplin, dan konsisten. Dengan
memahami doa dan usaha sebagai bagian dari takdir,
peserta didik belajar bahwa keberhasilan adalah
kombinasi dari ketentuan Allah Swt. dan tanggung
jawab manusia, sehingga proses belajar menjadi
bermakna, seimbang, dan bernilai ibadah.

4. Implikasi integrasi terhadap paradigma belajar

Integrasi konsep doa, ikhtiar, dan takdir memiliki
implikasi yang signifikan terhadap paradigma belajar



110

dalam pendidikan Islam. Pemahaman ini menekankan
bahwa belajar bukan sekadar aktivitas kognitif, tetapi
juga proses spiritual dan tanggung jawab moral yang
menyatukan usaha manusia dengan ketentuan Allah
Swt.

Pertama, paradigma belajar menjadi berorientasi pada
aktifitas dan tanggung jawab. Siswa diposisikan sebagai
subjek yang berperan aktif, menyadari bahwa hasil
belajar tidak terjadi secara kebetulan, tetapi melalui
usaha, disiplin, dan konsistensi. Ikhtiar yang dilakukan
merupakan bagian dari mekanisme takdir yang telah
ditetapkan Allah, sehingga belajar menjadi aktivitas
yang bernilai ibadah apabila disertai niat yang ikhlas.

Kedua, integrasi doa menumbuhkan dimensi spiritual
dan ketenangan psikologis dalam belajar. Doa tidak
hanya sebagai permohonan kemudahan, tetapi juga
sarana refleksi, kesabaran, dan ketenangan batin.
Peserta didik belajar untuk mengaitkan usaha dengan
pertolongan Allah Swt., sehingga mengurangi stres,
kecemasan, dan sikap fatalistik.

Ketiga, paradigma  belajar menjadi  holistik,
menggabungkan aspek kognitif, afektif, dan spiritual.
Siswa belajar memahami bahwa ilmu yang diperoleh
memiliki tujuan duniawi dan ukhrawi, sehingga proses
belajar tidak hanya mengejar nilai atau prestasi, tetapi
juga membentuk karakter, etos kerja, dan tanggung
jawab moral.

Keempat, integrasi ini menegaskan keseimbangan
antara tawakal dan ikhtiar. Siswa diajarkan untuk
berusaha secara maksimal, namun tetap berserah diri



111

kepada Allah Swt. atas hasilnya. Hal ini menumbuhkan
sikap realistis, optimis, dan berlandaskan spiritualitas
yang kuat.

Dengan demikian, paradigma belajar yang terintegrasi
dengan konsep doa, ikhtiar, dan takdir mendorong
terciptanya pendidikan yang efektif, seimbang, dan
bermakna. Peserta didik tidak hanya menjadi pintar
secara intelektual, tetapi juga matang secara moral,
spiritual, dan emosional, sehingga siap menghadapi
tantangan hidup dengan kesadaran bahwa usaha mereka
adalah bagian dari ketentuan Allah yang lebih luas.

G. Implikasi Konsep Takdir terhadap Pendidikan Islam

1. Pengaruh pemahaman takdir terhadap motivasi
belajar

Pemahaman tentang takdir (gadar) memiliki pengaruh
langsung terhadap motivasi belajar dalam pendidikan
Islam. Cara pandang seseorang terhadap takdir
menentukan sikapnya dalam menghadapi proses dan
hasil belajar. Jika takdir dipahami secara fatalistik,
yaitu segala sesuatu sudah ditentukan dan manusia
tidak memiliki peran dalam meraih keberhasilan, maka
motivasi belajar cenderung menurun. Siswa mungkin
bersikap pasif, mengandalkan ketetapan semata, dan
kurang berusaha secara maksimal.

Sebaliknya, pemahaman takdir yang seimbang
sebagaimana diajarkan oleh Ahlussunnah wal Jama‘ah
menekankan bahwa Allah Swt. telah menetapkan
takdir, namun manusia tetap memiliki kewajiban untuk
berikhtiar dan menempuh sebab-sebab yang sah. Dalam



112

pandangan ini, motivasi belajar menjadi lebih tinggi
karena siswa menyadari bahwa keberhasilan akademik
adalah hasil kombinasi antara usaha yang sungguh-
sungguh dan pertolongan Allah Swt.

Al-Qur’an menegaskan hubungan antara usaha dan
perubahan keadaan:

Mf"'i.;uuj;é;u‘ss@guj;é;?ma;

“Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan
suatu kaum hingga mereka mengubah keadaan yang
ada pada diri mereka sendiri.”(QS. Ar-Ra‘d: 11)

Pemahaman ini menumbuhkan motivasi intrinsik dalam
belajar, yaitu kesadaran untuk aktif, disiplin, dan
bertanggung jawab, sambil tetap berserah diri kepada
Allah Swt. Hasil belajar tidak lagi dianggap kebetulan
atau semata takdir, tetapi buah dari ikhtiar yang disertai
doa, kesabaran, dan ketekunan.

Dengan demikian, konsep takdir yang dipahami secara
benar menjadi pendorong motivasi belajar, karena
siswa belajar untuk mengoptimalkan usaha mereka,
mengaitkan proses belajar dengan nilai spiritual, dan
membangun kesadaran bahwa setiap hasil adalah
bagian dari ketetapan Allah Swt. yang diraith melalui
usaha yang nyata.

2. Pembentukan karakter optimis dan tangguh

Pemahaman takdir dalam Islam memiliki peran penting
dalam membentuk karakter siswa yang optimis dan
tangguh. Dengan menyadari bahwa setiap kejadian,



113

kesuksesan, maupun kegagalan berada dalam ketentuan
Allah Swt., siswa diajarkan untuk tidak mudah putus
asa ketika menghadapi kesulitan, melainkan tetap
berusaha sambil berserah diri kepada Allah.

Konsep takdir yang seimbang, seperti ajaran
Ahlussunnah wal Jama‘ah, mengajarkan bahwa
manusia memiliki tanggung jawab untuk berikhtiar.
Kesadaran ini menumbuhkan sikap optimis karena
siswa memahami bahwa usaha yang dilakukan
memiliki nilai dan potensi untuk menghasilkan
perubahan. Bahkan dalam menghadapi kegagalan,
mereka belajar untuk merenung, mengevaluasi diri, dan
berusaha lebih baik, sehingga sifat resilien dan
ketangguhan berkembang secara alami.

Rasulullah saw. menekankan pentingnya sikap sabar
dan tawakal dalam menghadapi takdir:

“Apabila Allah mencintai seorang hamba, Dia akan
menguji kesabarannya.” (HR. Tirmidzi)

Dalam pendidikan, pemahaman ini membantu siswa
menghadapi tantangan belajar, tekanan akademik, dan
rintangan dalam kehidupan sehari-hari. Karakter
optimis muncul karena siswa yakin bahwa setiap usaha
yang sungguh-sungguh akan mendapat keberkahan dari
Allah Swt., sementara ketangguhan terbentuk melalui
kemampuan menerima hasil belajar, baik sukses
maupun gagal, sebagai bagian dari proses pendidikan
yang telah ditetapkan Allah.

Dengan demikian, integrasi konsep takdir dalam
pendidikan Islam tidak hanya memotivasi belajar, tetapi



114

juga membentuk pribadi yang resilien, berani
menghadapi tantangan, dan optimis dalam meraih
keberhasilan, sambil tetap menempatkan tawakal
sebagai landasan spiritual.

3. Pencegahan sikap fatalistik dalam pendidikan

Pemahaman takdir yang benar dalam Islam berperan
penting untuk mencegah munculnya sikap fatalistik
dalam pendidikan. Fatalisme muncul ketika siswa
meyakini bahwa segala sesuatu sudah ditentukan secara
mutlak oleh takdir, sehingga usaha, belajar, dan kerja
keras dianggap sia-sia. Sikap ini dapat menurunkan
motivasi  belajar, menghambat kreativitas, dan
mengurangi tanggung jawab dalam menempuh
pendidikan.

Islam menekankan keseimbangan antara takdir dan
ikhtiar. Allah Swt. menegaskan bahwa manusia harus
berusaha dan menempuh sebab-sebab yang telah
disyariatkan, sementara hasilnya tetap berada dalam
ketentuan-Nya:

W{/“i.;uu;;é;uiseg@uj;&;‘fma;

“Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan
suatu kaum hingga mereka mengubah keadaan yang
ada pada diri mereka sendiri.”.(QS. Ar-Ra‘d: 11)

Pemahaman ini menegaskan bahwa usaha dan doa
adalah bagian dari takdir yang telah Allah tetapkan,
sehingga belajar dan kerja keras bukanlah hal yang sia-
sia, tetapi wajib dilakukan. Dengan cara ini, pendidikan
Islam mendorong siswa untuk aktif, kreatif, dan



115

bertanggung jawab, sambil tetap  menyadari
keterbatasan dan ketergantungan mereka pada
pertolongan Allah.

Dalam praktik pendidikan, guru berperan menanamkan
pemahaman ini melalui penguatan nilai spiritual,
motivasi belajar, dan pembiasaan doa. Hal ini
membantu siswa memahami bahwa keberhasilan
akademik adalah hasil perpaduan antara ikhtiar yang
maksimal dan ridha Allah Swt., sehingga sikap
fatalistik dapat dicegah, digantikan dengan etos belajar
yang produktif, optimis, dan bertanggung jawab.

4. Relevansi bagi guru, siswa, dan lembaga pendidikan

Pemahaman konsep takdir dan ikhtiar memiliki
relevansi yang luas bagi seluruh elemen pendidikan,
yakni guru, siswa, dan lembaga pendidikan.Bagi Guru
Pemahaman ini menekankan peran guru tidak hanya
sebagai penyampai materi, tetapi juga sebagai
pembimbing spiritual dan motivator. Guru bertugas
menanamkan kesadaran bahwa keberhasilan belajar
peserta didik merupakan hasil kombinasi ikhtiar mereka
sendiri dan ketentuan Allah Swt. Guru perlu
menekankan nilai usaha, disiplin, doa, dan kesabaran
agar siswa tidak bersikap fatalistik. Dengan demikian,
guru  menjadi  teladan dalam  memadukan
profesionalisme, etos kerja, dan kesadaran spiritual.

Bagi Siswa Pemahaman takdir yang seimbang
mendorong siswa untuk aktif, bertanggung jawab, dan
optimis dalam belajar. Siswa menyadari bahwa hasil
belajar bukan hanya ketentuan Allah semata, tetapi juga
buah dari usaha dan doa mereka. Hal ini menumbuhkan



116

motivasi intrinsik, ketekunan, dan ketangguhan
menghadapi tantangan akademik maupun kehidupan
sehari-hari. Dengan kesadaran ini, siswa belajar untuk
mengaitkan proses pendidikan dengan nilai spiritual
dan moral, menjadikan belajar sebagai ibadah.

Bagi Lembaga Pendidikan Integrasi konsep takdir dan
ikhtiar dalam kurikulum, metode pembelajaran, dan
budaya  sekolah/madrasah  dapat = menciptakan
lingkungan belajar yang mendukung etos kerja,
spiritualitas, dan motivasi siswa. Lembaga pendidikan
berperan membangun sistem yang menekankan
keseimbangan antara usaha dan tawakal, misalnya
melalui program pembiasaan doa sebelum belajar,
pembinaan karakter, dan evaluasi yang menilai usaha,
disiplin, serta pencapaian akademik.

Dengan demikian, relevansi konsep ini menciptakan
pendidikan yang holistik, yang tidak hanya
menghasilkan siswa berpengetahuan, tetapi juga
berbudi pekerti, bertanggung jawab, dan matang secara
spiritual, serta membimbing guru dan lembaga
pendidikan untuk menjalankan fungsi mereka secara
seimbang antara aspek profesional dan religius.

H. Sintesis Konseptual
1. Model relasi takdir doa—usaha dalam pendidikan

Dalam perspektif pendidikan Islam, hubungan antara
takdir (gadar), doa (du‘a’), dan usaha (ikhtiar) dapat
dirumuskan sebagai suatu model relasional yang saling
melengkapi. Model in1 menjelaskan bagaimana siswa
dapat berperan aktif dalam proses belajar sekaligus



117

menyadari ketentuan Allah Swt., sehingga pendidikan
menjadi bermakna secara intelektual, moral, dan
spiritual.

1. Takdir sebagai Kerangka: Takdir Allah Swt.
memberikan kerangka kehidupan, termasuk
potensi, kemampuan, dan hasil yang mungkin
dicapai. Takdir mencakup segala sesuatu, namun
tidak meniadakan peran manusia untuk
menempuh sebab-sebab yang telah disyariatkan.
Dalam pendidikan, takdir menetapkan potensi dan
kondisi awal siswa, lingkungan belajar, serta
peluang dan tantangan yang akan dihadapi.

2. Doa sebagai Sarana Spiritual: Doa menjadi
penghubung antara manusia dan Allah Swt.,
sekaligus sarana untuk meminta kemudahan,
keberkahan, dan petunjuk dalam proses belajar.
Doa memiliki pengaruh terhadap takdir mu ‘allaqg,
yaitu takdir yang digantungkan pada usaha
manusia. Dengan berdoa,siswa meneguhkan
keyakinan dan ketenangan batin, sehingga proses
belajar lebih fokus dan bermakna.

3. Usaha sebagai Jalan Aktif: Usaha atau ikhtiar
adalah langkah nyata yang ditempuh siswa untuk
meraih keberhasilan akademik dan pengembangan
diri. Usaha mencakup konsistensi belajar, latihan,
penerapan strategi yang efektif, dan disiplin.
Ikhtiar menjadi sarana yang telah ditetapkan Allah
dalam kerangka takdir untuk menghasilkan
perubahan.

Integrasi Model:



118

1. Takdir menetapkan kerangka dan potensi,
sehingga siswa menyadari batas kemampuan dan
peluang yang ada.

2.  Doa memperkuat motivasi dan ketenangan,
menyatukan usaha dengan dimensi spiritual.

3. Usaha mengaktualisasikan potensi melalui kerja
nyata dan disiplin belajar.

Dengan model 1ini, pendidikan Islam menekankan
keseimbangan antara kesadaran spiritual dan tanggung
jawab aktif, sehingga siswa tidak bersikap fatalistik
maupun eksesivistis. Belajar menjadi proses yang
holistik, di mana hasil diperoleh melalui kombinasi
usaha nyata, doa yang tulus, dan kesadaran bahwa
semua berada dalam ketentuan Allah Swt. Model ini
juga menjadi panduan bagi guru dan lembaga
pendidikan untuk merancang strategi pembelajaran
yang mendorong motivasi, etos kerja, dan pembentukan
karakter secara seimbang.

2. Prinsip keseimbangan teologis dan pedagogis

Dalam pendidikan Islam, pemahaman takdir, doa, dan
usaha menuntut penerapan prinsip keseimbangan
teologis dan pedagogis. Prinsip ini memastikan bahwa
proses belajar tidak hanya rasional dan metodis, tetapi
juga selaras dengan keyakinan spiritual dan tanggung
jawab moral siswa.

1. Keseimbangan Teologis: Prinsip ini menekankan
hubungan yang seimbang antara ketetapan Allah
Swt. (takdir) dan peran aktif manusia (ikhtiar).
Manusia diperintahkan untuk berusaha dan
menempuh  sebab-sebab yang sah, sambil



119

menyadari bahwa hasil akhir tetap berada dalam
kehendak Allah. Doa menjadi penguat spiritual
yang menghubungkan usaha dengan ketetapan
ilahi, sehingga siswa ~memahami bahwa
keberhasilan adalah kombinasi antara usaha dan
ridha Allah Swt., bukan hasil kebetulan atau
semata takdir.

. Keseimbangan  Pedagogis: Dalam  konteks

pembelajaran, prinsip ini menekankan bahwa
strategi pendidikan harus mendorong siswa untuk
aktif, disiplin, dan bertanggung jawab. Guru dan
lembaga pendidikan bertugas menyediakan
metode, lingkungan, dan motivasi yang
memungkinkan siswa menempuh ikhtiar secara
optimal. Pada saat yang sama, penguatan doa,
refleksi, dan kesadaran spiritual menjadi bagian
dari kurikulum dan budaya belajar, sehingga
proses belajar tidak hanya menghasilkan
kompetensi akademik tetapi juga karakter dan
spiritualitas.

Implikasi Praktis:

1.  Guru menekankan bahwa belajar merupakan
kewajiban dan ibadah, diiringi doa dan usaha.

2. Siswa belajar untuk mengaitkan hasil belajar
dengan ikhtiar dan pertolongan Allah Swt.,
sehingga termotivasi secara spiritual dan
intelektual.

3. Lembaga pendidikan merancang program yang

menyeimbangkan aspek akademik, etos kerja, dan
nilai-nilai moral/keagamaan.



120

Dengan prinsip keseimbangan teologis dan pedagogis,
pendidikan Islam mampu membentuk siswa yang aktif,
bertanggung jawab, optimis, dan matang secara
spiritual, sehingga belajar menjadi proses yang holistik
dan bermakna, sesuai dengan tujuan penciptaan
manusia sebagai makhluk berakal dan bertanggung
jawab



121

BAB III
USAHA BELAJAR DALAM PERSPEKTIF
FIKIH PENDIDIKAN

A. Konsep Belajar dalam Islam
1. Pengertian belajar dalam perspektif Islam

Belajar merupakan salah satu aktivitas yang sangat
ditekankan dalam Islam karena berkaitan langsung
dengan pengembangan diri, penguatan iman, dan
peningkatan kualitas kehidupan dunia maupun akhirat.
Dalam perspektif Islam, belajar tidak hanya dimaknai
sebagai proses akademik atau memperoleh pengetahuan
formal, tetapi juga mencakup usaha memahami,
menginternalisasi, dan mengamalkan ilmu untuk
mencapai ridha Allah.

Beberapa poin penting tentang pengertian belajar dalam
Islam antara lain:

a. Belajar sebagai kewajiban agama
Islam menempatkan belajar sebagai kewajiban
bagi setiap Muslim. Hal ini ditegaskan dalam
hadis Rasulullah saw:

"Menuntut ilmu adalah kewajiban bagi setiap
Muslim." (HR. Ibn Majah)

Artinya, belajar merupakan bagian dari ibadah
yang menghubungkan individu dengan Tuhan,
bukan sekadar kegiatan duniawi.



122

b. Belajar sebagai proses spiritual dan intelektual
Belajar dalam Islam tidak hanya sekadar
menghafal atau menguasai fakta, tetapi juga
menekankan pemahaman (fahm) dan refleksi
(tafakkur). Dengan demikian, ilmu yang diperoleh
dapat membimbing manusia menjadi pribadi yang
bertakwa dan bijaksana.

c. Belajar sebagai usaha meningkatkan akhlak dan
keterampilan hidup
Islam menekankan bahwa ilmu harus dibarengi
dengan amal. Belajar yang benar akan
menghasilkan perubahan perilaku, keterampilan
hidup, dan kontribusi positif bagi masyarakat.
[lmu yang tidak diamalkan dianggap kurang

bernilai.
d. Belajar sebagai bentuk usaha manusia dalam
menghadapi takdir

Dalam perspektif fikih pendidikan, belajar
merupakan bentuk ikhtiar manusia untuk meraih
kebaikan dunia dan akhirat. Dengan belajar,
manusia berusaha memahami syariat,
mengembangkan potensi, dan menata hidup
secara produktif, sekaligus berserah diri kepada
ketetapan Allah.

e. Belajar sepanjang hayat (lifelong learning)
Islam mendorong pembelajaran yang kontinu,
tidak terbatas pada usia atau jenjang pendidikan
tertentu. Setiap Muslim dianjurkan untuk selalu
menuntut ilmu, mulai dari ilmu agama hingga
ilmu pengetahuan umum yang bermanfaat.

Dalam Islam, belajar adalah aktivitas multidimensional
yang melibatkan aspek spiritual, intelektual, dan sosial.



123

Belajar bukan sekadar mengumpulkan informasi, tetapi
merupakan kewajiban, ibadah, dan jalan untuk
membentuk karakter mulia serta meningkatkan kualitas
hidup sesuai petunjuk Allah.

2. Belajar sebagai perintah dan kebutuhan manusia

Dalam Islam, belajar menempati posisi yang sangat
penting karena bersifat perintah ilahi sekaligus
kebutuhan mendasar manusia untuk mengembangkan
potensi diri, membentuk akhlak, dan menjalani
kehidupan yang bermanfaat bagi diri sendiri dan
masyarakat.

Belajar dipandang sebagai perintah dari Allah yang
harus dipatuhi setiap Muslim. Hal ini terlihat dari
beberapa ayat Al-Qur’an dan hadis:

1. Perintah membaca dan menuntut ilmu
Ayat pertama yang turun kepada Nabi
Muhammad saw adalah:

"Iqra’ bismi rabbika allathee khalaq." (QS. Al-
‘Alaq: 1)
Maknanya menekankan pentingnya membaca,

mempelajari, dan mencari pengetahuan sebagai
amanah dari Allah.

2. Kewajiban menuntut ilmu bagi setiap Muslim
Rasulullah saw.bersabda:

“Menuntut ilmu adalah kewajiban bagi setiap
Muslim.” (HR. Ibn Majah)
Ini menegaskan bahwa belajar bukan pilihan,



124

melainkan perintah yang mengikat, baik untuk
pria maupun wanita, tua maupun muda.

Belajar sebagai sarana mendekatkan diri kepada
Allah

[lmu yang bermanfaat meningkatkan ketakwaan
dan menjadikan manusia lebth  mampu
menjalankan ibadah serta kewajiban sosial.
Dengan belajar, seseorang bisa memahami ajaran
Islam secara benar dan mengamalkannya dalam
kehidupan sehari-hari.

Selain sebagai perintah, belajar juga merupakan
kebutuhan manusia karena beberapa alasan:

l.

Mengembangkan akal dan potensi diri

Manusia dianugerahi akal untuk berpikir,
memahami, dan mencipta. Belajar adalah sarana
untuk mengoptimalkan kemampuan intelektual
dan spiritual manusia.

Mempersiapkan kehidupan dunia dan akhirat
[lmu yang diperoleh melalui belajar membantu
manusia menghadapi tantangan hidup, membuat
keputusan yang tepat, dan melaksanakan ibadah
dengan benar.

Memenuhi tuntutan sosial

Pengetahuan yang diperoleh melalui belajar
memungkinkan manusia berperan aktif dalam
masyarakat, memberikan kontribusi positif, dan
menjaga kemaslahatan umat.

Menghadapi perubahan zaman

Belajar adalah kebutuhan agar manusia dapat
menyesuaikan dir1 dengan perkembangan ilmu



125

pengetahuan dan teknologi, tanpa kehilangan
landasan moral dan spiritual.

Belajar dalam perspektif Islam bersifat ganda sebagai
perintah dari Allah yang harus ditaati dan sebagai
kebutuhan manusia untuk mengembangkan akal,
akhlak, dan keterampilan hidup. Kedua aspek ini saling
melengkapi, menjadikan belajar sebagai aktivitas
ibadah sekaligus strategi hidup yang esensial.

3. Tujuan belajar: pengembangan akal, iman, dan
akhlak

Belajar dalam perspektif Islam memiliki tujuan yang
lebih komprehensif dibanding sekadar penguasaan
pengetahuan. Tujuan utama belajar adalah membentuk
manusia yang utuh secara intelektual, spiritual, dan
moral, sehingga ilmu yang diperoleh dapat diamalkan
dalam kehidupan sehari-hari. Dalam literatur fikih
pendidikan dan pedagogi Islam, tujuan belajar dapat
dianalisis melalui tiga dimensi utama: akal, iman, dan
akhlak.

Akal merupakan perangkat kognitif yang menjadi ciri
khas manusia dan sarana utama untuk memahami
realitas. Dalam  konteks pembelajaran  Islam,
pengembangan akal mencakup:

1. Kemampuan berpikir kritis dan analitis
Belajar memungkinkan individu menelaah
informasi secara rasional, mengevaluasi argumen,
dan membuat keputusan berdasarkan
pertimbangan logis.



126

2. Perluasan wawasan dan pengetahuan
Pengetahuan yang diperoleh dari belajar
memperkaya pemahaman tentang alam,
masyarakat, dan ajaran Islam.

3. Pemicu kreativitas dan inovasi
Belajar tidak hanya menumbuhkan pengetahuan
teoretis, tetapi juga kemampuan untuk
menghasilkan ide baru dan solusi praktis yang
bermanfaat bagi kehidupan manusia.

Belajar dalam Islam tidak dapat dilepaskan dari dimensi
spiritual, karena ilmu bertujuan untuk mendekatkan diri
kepada Allah dan menumbuhkan ketakwaan. Dimensi
iman mencakup:

1. Pemahaman ajaran agama secara benar
Pengetahuan tentang syariat, akidah, dan ibadah
menjadi dasar pelaksanaan kehidupan yang sesuai
tuntunan Islam.

2. Peningkatan kesadaran spiritual
Belajar menumbuhkan kesadaran akan
keberadaan Allah, mendorong sikap syukur,
tawakal, dan konsistensi dalam menjalankan
ibadah.

3. Kesiapan menghadapi ujian hidup
[lmu yang dipadu dengan iman membantu
individu bersikap sabar, optimis, dan bertanggung
jawab terhadap tantangan dan takdir yang
dihadapi.

Akhlak merupakan manifestasi nyata dari ilmu dan
iman dalam interaksi sosial. Tujuan belajar dalam
dimensi akhlak meliputi:



127

1. Pembentukan karakter dan etika
Belajar membekali individu dengan prinsip moral,
seperti kejujuran, keadilan, dan tanggung jawab.
2. Dorongan untuk melakukan amal shalih
[lmu yang diamalkan menghasilkan tindakan
nyata yang bermanfaat bagi diri sendiri maupun
masyarakat.
3. Kontribusi sosial dan teladan
Individu yang berilmu dan berakhlak mulia dapat
menjadi contoh positif dalam komunitas,
menciptakan harmoni dan kemaslahatan bersama.

Secara akademik, belajar dalam perspektif Islam
memiliki tujuan integratif: mengembangkan akal untuk
berpikir kritis dan kreatif, menguatkan iman untuk
meningkatkan ketakwaan, dan membentuk akhlak
untuk mewujudkan perilaku mulia. Tujuan ini
menunjukkan bahwa pendidikan Islam tidak hanya
menekankan aspek kognitif, tetapi juga aspek spiritual
dan moral, sehingga ilmu yang diperoleh dapat menjadi
sarana transformasi diri dan kemaslahatan sosial.

B. Peran Doa dan Spiritualitas dalam Usaha Belajar
1. Doa sebagai penguat batin dan motivasi belajar

Dalam perspektif Islam, proses belajar tidak hanya
bergantung pada usaha lahiriah semata, tetapi juga
membutuhkan dukungan spiritual. Doa menjadi sarana
penting yang memperkuat batin dan menumbuhkan
motivasi dalam menuntut ilmu. Dengan berdoa, seorang
siswa menempatkan dirinya sebagai hamba yang



128

menyadari keterbatasannya dan sepenuhnya bergantung
pada pertolongan Allah. Kesadaran ini menjadikan
usaha belajar lebih bermakna karena niat yang tulus
diarahkan untuk memperoleh ridha Allah, bukan semata
hasil duniawi.

Doa juga berfungsi sebagai motivasi internal yang
membantu siswa mempertahankan semangat dan
ketekunan. Rasa optimisme tumbuh karena keyakinan
bahwa setiap usaha yang disertai doa akan mendapat
berkah dari Allah, sekaligus mengurangi rasa cemas
dan putus asa ketika menghadapi kesulitan dalam
belajar. Ketenangan batin yang diperoleh dari doa
meningkatkan fokus dan daya tahan psikologis,
sehingga proses belajar menjadi lebih efektif.

2. Waktu-waktu mustajab doa bagi penuntut ilmu

Dalam tradisi Islam, doa merupakan sarana penguatan
batin dan motivasi belajar, namun efektivitas doa sangat
dipengaruhi oleh waktu dan kondisi pelaksanaannya.
Beberapa waktu tertentu dikenal sebagai waktu
mustajab, yaitu saat doa lebih mudah dikabulkan oleh
Allah, sehingga menuntut ilmu dapat dibarengi dengan
doa pada momen-momen tersebut untuk memperoleh
berkah dan kemudahan.

Doa sebelum memulai belajar, misalnya ketika
membaca basmalah atau memohon petunjuk dan
kelancaran memahami materi, merupakan salah satu
praktik yang sangat dianjurkan. Saat menuntut ilmu,
menjaga kesungguhan hati, fokus, dan tawakal sambil
berdoa akan menumbuhkan ketekunan dan motivasi
yang berkelanjutan. Selain itu, doa setelah selesai



129

belajar menjadi  ungkapan  syukur  sekaligus
permohonan agar ilmu yang diperoleh bermanfaat bagi
diri sendiri, keluarga, dan masyarakat.

Selain itu, terdapat waktu-waktu khusus yang secara
sunnah dikenal sebagai mustajab untuk berdoa, antara
lain saat sepertiga malam terakhir ketika hening dan
sunyi, saat sujud dalam salat, ketika adzan
dikumandangkan, setelah shalat fardhu, di hari Jumat,
dan ketika berada dalam keadaan suci dari hadas.
Penuntut ilmu yang memanfaatkan waktu-waktu ini
untuk berdoa akan mendapatkan ketenangan batin,
motivasi yang lebih kuat, dan peningkatan keberkahan
dalam proses belajar.

Dengan memahami dan mengoptimalkan waktu
mustajab doa, seorang pelajar tidak hanya memperkuat
ikhtiar lahirnya, tetapi juga memperkaya dimensi
spiritual dari belajar, menjadikannya aktivitas yang
holistik dan bermakna, serta mendekatkan diri pada
ridha Allah.

3. Zikir dan ketenangan jiwa dalam proses belajar

Dalam perspektif Islam, belajar tidak hanya menuntut
penguasaan pengetahuan, tetapi juga memerlukan
kondisi psikologis dan spiritual yang stabil. Zikir yaitu
mengingat Allah melalui kalimat, doa, dan pujian
memegang peran penting dalam menenangkan jiwa dan
meningkatkan fokus pelajar. Dengan melakukan zikir,
individu menumbuhkan kesadaran akan kehadiran
Allah dalam setiap aktivitas belajar, sehingga proses
belajar menjadi lebih bermakna dan penuh kesadaran
spiritual.



130

Ketenangan jiwa yang diperoleh dari zikir berfungsi
untuk mengurangi stres, kecemasan, dan gangguan
mental yang sering muncul saat menghadapi kesulitan
dalam belajar. Keadaan batin yang tenteram
memungkinkan  konsentrasi yang lebih  baik,
mempermudah pemahaman materi, dan meningkatkan
daya ingat. Selain itu, zikir mendorong terbentuknya
motivasi intrinsik, di mana pelajar belajar bukan
sekadar untuk memperoleh nilai atau pengakuan sosial,
tetapi sebagai sarana mendekatkan diri kepada Allah
dan menjalankan amanah sebagai hamba-Nya.

Integrasi zikir dalam proses belajar dapat dilakukan
sebelum, selama, maupun setelah belajar. Sebelum
belajar, zikir menyiapkan hati dan pikiran agar fokus
dan tenang. Selama belajar, zikir membantu menjaga
konsentrasi dan kesabaran. Setelah belajar, zikir
menjadi sarana refleksi dan syukur atas ilmu yang
diperoleh, sekaligus memohon keberkahan agar ilmu
tersebut bermanfaat bagi diri sendiri dan orang lain.

Dengan demikian, zikir tidak hanya memperkuat
dimensi spiritual, tetapi juga meningkatkan kualitas
belajar secara kognitif dan emosional, menjadikan
belajar sebagai aktivitas yang menyeluruh dan
seimbang antara usaha lahiriah dan kekuatan batin.

4. Spiritualitas sebagai fondasi keberhasilan belajar

Dalam perspektif Islam, keberhasilan belajar tidak
hanya diukur dari penguasaan materi atau prestasi
akademik, tetapi juga dari kemampuan individu
menginternalisasi ilmu dalam kehidupan sehari-hari
dengan tetap Dberlandaskan nilai-nilai  spiritual.



131

Spiritualitas  berperan  sebagai  fondasi  yang
menyeimbangkan antara usaha lahiriah (ikhtiar) dan
kesadaran akan pertolongan Allah, sehingga setiap
proses belajar menjadi bermakna, berorientasi pada
kebaikan, dan menghasilkan manfaat yang luas.

Spiritualitas dalam belajar melibatkan kesadaran bahwa
ilmu adalah amanah dan sarana mendekatkan diri
kepada Allah. Dengan memupuk dimensi spiritual,
pelajar memiliki motivasi intrinsik yang kuat, mampu
menjaga konsistensi dan disiplin, serta menghadapi
tantangan belajar dengan kesabaran, ketekunan, dan
optimisme. Selain itu, spiritualitas membantu pelajar
menginternalisasi ilmu ke dalam perilaku dan akhlak,
sehingga  keberhasilan  belajar bukan  sekadar
penguasaan kognitif, tetapi juga transformasi diri
menjadi pribadi yang beriman, berakhlak mulia, dan
bermanfaat bagi masyarakat.

Integrasi spiritualitas dalam belajar dapat diwujudkan
melalui praktik doa, zikir, muhasabah, dan refleksi
terhadap ilmu yang diperoleh. Dengan demikian,
spiritualitas membentuk fondasi batin yang kokoh,
menumbuhkan kesadaran bahwa setiap usaha belajar
merupakan bagian dari ibadah, dan memastikan ilmu
yang diperoleh tidak hanya berhenti pada tingkat teori,
tetapi juga menjadi sarana perubahan diri dan
kemaslahatan sosial.

Spiritualitas menjadi fondasi utama keberhasilan belajar
karena menyeimbangkan aspek kognitif, emosional,
dan moral. Dengan fondasi spiritual yang kuat, belajar
tidak hanya menghasilkan kemampuan intelektual,
tetapi juga membentuk karakter, meningkatkan



132

motivasi, dan menumbuhkan kesadaran tanggung jawab
sebagai hamba Allah yang memanfaatkan ilmu untuk
kebaikan diri dan orang lain.

4. Kedudukan ilmu dalam Islam

[lmu memegang kedudukan yang sangat strategis dalam
Islam karena berkaitan langsung dengan pengembangan
diri, pelaksanaan ibadah, dan kemaslahatan umat. Islam
menempatkan ilmu sebagai sarana utama untuk
mengenal  Allah, memahami kehidupan, dan
menjalankan perintah-Nya secara benar. Kedudukan
ilmu dalam perspektif Islam dapat dipahami melalui
beberapa dimensi konseptual.

[lmu  merupakan  kewajiban  setiap  Muslim,
sebagaimana ditegaskan dalam hadis Rasulullah saw:

“Menuntut ilmu adalah kewajiban bagi setiap Muslim.”
(HR. Ibn Majah).

Kewajiban ini menekankan bahwa ilmu bukan hanya
hak istimewa bagi sebagian orang, tetapi merupakan
amanah yang harus dikejar oleh seluruh umat Islam,
baik laki-laki maupun perempuan, muda maupun tua.

Selain bersifat wajib, ilmu dalam Islam memiliki
kedudukan sebagai sarana ibadah. Setiap usaha untuk
menuntut ilmu yang dilakukan dengan niat yang benar
yakni mencari ridha Allah dianggap sebagai ibadah dan
amal saleh yang pahalanya terus mengalir. Oleh karena
itu, proses belajar dan pengajaran ilmu tidak hanya
berorientasi pada pencapaian duniawi, tetapi juga



133

membawa manfaat spiritual bagi pelaku dan
masyarakat.

[lmu juga berperan sebagai pondasi pengembangan
akal, iman, dan akhlak. Dengan ilmu, manusia mampu
memahami ajaran Islam secara benar, mengamalkannya
dalam kehidupan sehari-hari, dan membimbing orang
lain melalui nasihat serta teladan yang bijaksana. Hal
ini menunjukkan bahwa ilmu tidak bersifat sekadar
kognitif atau teoritis, tetapi memiliki dimensi praktis
dan moral yang penting dalam membentuk pribadi yang
utuh dan masyarakat yang harmonis.

Lebih jauh, kedudukan ilmu dalam Islam terkait erat
dengan kemaslahatan sosial. Islam mendorong
penyebaran ilmu untuk meningkatkan kesejahteraan
umat, mencegah kebodohan, dan memberdayakan
manusia agar mampu menghadapi tantangan zaman.
Dengan demikian, ilmu memiliki fungsi ganda:
memberdayakan individu dan memberikan kontribusi
nyata bagi masyarakat.

[lmu dalam Islam menempati posisi yang strategis
sebagai  kewajiban, sarana  ibadah,  fondasi
pengembangan akal, iman, dan akhlak, serta instrumen
kemaslahatan sosial. Kedudukan ilmu yang tinggi ini
menegaskan bahwa menuntut, mengamalkan, dan
menyebarkan ilmu merupakan aktivitas yang terhormat
dan esensial bagi setiap Muslim, sekaligus sarana untuk
mencapai keseimbangan antara kehidupan dunia dan
akhirat.



134

C. Tanggung Jawab Siswa dalam Fikih Pendidikan
1. Hak dan kewajiban Siswa

Dalam perspektif fikih pendidikan, siswa memiliki hak
dan kewajiban yang saling terkait, yang berfungsi untuk
memastikan proses pendidikan berjalan efektif, adil,
dan sesuai prinsip Islam. Kedua aspek ini tidak hanya
bersifat formal, tetapi juga mengandung dimensi moral,
spiritual, dan sosial.

Hak siwa mencakup kesempatan memperoleh ilmu
yang bermanfaat, memperoleh bimbingan dan
pengajaran yang benar, serta diperlakukan dengan adil
oleh guru. Islam menekankan bahwa setiap siswa
memiliki hak untuk belajar, mengembangkan potensi
diri, dan mendapatkan lingkungan yang mendukung
pertumbuhan akal, iman, dan akhlak. Hak ini termasuk
hak atas pemenuhan kebutuhan dasar yang
memungkinkan mereka belajar dengan efektif, seperti
keamanan, perhatian, dan suasana yang kondusif untuk
pengembangan intelektual dan spiritual.

Di sisi lain, siswa juga memiliki kewajiban yang harus
dipenuhi sebagai bagian dari tanggung jawab mereka
terhadap ilmu, guru, dan masyarakat. Kewajiban ini
meliputi kesungguhan dalam belajar, menghormati guru
dan sesama siswa, serta mengamalkan ilmu yang
diperoleh sesuai tuntunan Islam. Siswa diharapkan
menunjukkan disiplin, etika, dan niat ikhlas dalam
setiap kegiatan pembelajaran. Lebih jauh, kewajiban
siswa juga mencakup tanggung jawab sosial, yakni
menyebarkan ilmu yang bermanfaat dan menjauhi hal-
hal yang merusak diri sendiri maupun masyarakat.



135

Dengan memahami hak dan kewajibannya, siswa tidak
hanya menjadi subjek pasif dalam proses pendidikan,
tetapi juga Dberperan aktif dalam menciptakan
lingkungan belajar yang kondusif. Keseimbangan
antara hak dan kewajiban ini menegaskan prinsip Islam
bahwa ilmu adalah amanah, dan memperoleh serta
mengamalkannya merupakan tanggung jawab moral
dan spiritual yang harus dijalankan dengan penuh
kesadaran.

Hak dan kewajiban siswa dalam fikih pendidikan saling
melengkapi. Hak memberikan ruang bagi siswa untuk
berkembang, sedangkan kewajiban menuntun mereka
untuk belajar dengan disiplin, ikhlas, dan bertanggung
jawab. Pemahaman yang baik terhadap hak dan
kewajiban ini membentuk karakter siswa yang sadar
spiritual, etis, dan kompeten dalam menghadapi
tantangan pendidikan maupun kehidupan sosial.

2. Etika siswa terhadap guru dan ilmu

Dalam perspektif fikih pendidikan, etika siswa terhadap
guru dan ilmu merupakan bagian integral dari tanggung
jawab siswa. Etika ini mencerminkan kesadaran
spiritual, moral, dan sosial siswa, serta berperan dalam
menciptakan proses belajar yang harmonis, efektif, dan
sesuai prinsip Islam.

Siswa diwajibkan untuk menghormati guru, yang bukan
hanya sebagai pemberi ilmu, tetapi juga sebagai
pembimbing dan teladan dalam mengembangkan akal,
iman, dan akhlak. Penghormatan ini diwujudkan
melalui  kesopanan dalam berbicara, kesungguhan
dalam menerima arahan, menghargai waktu dan usaha



136

guru, serta meneladani perilaku guru yang sesuai ajaran
Islam. Dalam literatur fikih, menghormati guru
termasuk bentuk adab ilmiah yang sangat ditekankan,
karena guru memiliki peran strategis dalam
menyalurkan ilmu dan membentuk karakter siswa.

Selain itu, siswa juga diwajibkan untuk menghargai
ilmu yang diperoleh. Ilmu bukan sekadar informasi,
melainkan amanah dari Allah yang harus diamalkan.
Menghargai ilmu berarti mempelajarinya dengan
sungguh-sungguh, menjaga kesucian niat agar belajar
bukan untuk kesombongan atau keuntungan dunia
semata, dan menyebarkan ilmu yang bermanfaat kepada
orang lain. Kesadaran ini menumbuhkan rasa tanggung
jawab moral dan spiritual, sehingga proses belajar
menjadi lebih bermakna dan membawa kebaikan bagi
diri sendiri dan masyarakat.

Etika terhadap guru dan ilmu juga mencakup tindakan
konkret dalam interaksi sosial. Siswa diharapkan
bersikap sopan, jujur, dan disiplin, serta menghindari
perilaku yang merendahkan guru atau mengabaikan
nilai ilmu. Dengan mempraktikkan etika ini, siswa tidak
hanya memperoleh  pengetahuan, tetapi juga
membangun karakter mulia yang sejalan dengan prinsip
pendidikan Islam.

Etika siswa terhadap guru dan ilmu dalam fikih
pendidikan menekankan penghormatan, kesungguhan,
dan tanggung jawab moral. Memahami dan
mengamalkan etika ini menjadikan proses belajar lebih
efektif, mendekatkan dir1 kepada Allah, serta



137

membentuk pribadi yang beriman, berakhlak mulia, dan
bermanfaat bagi masyarakat.

3. Tanggung jawab moral atas hasil belajar

Dalam perspektif fikih pendidikan, setiap siswa tidak
hanya bertanggung jawab atas usaha yang dilakukan
selama proses belajar, tetapi juga memiliki tanggung
jawab moral atas hasil yang diperoleh. Tanggung jawab
ini mencakup kesadaran bahwa ilmu yang diperoleh
merupakan amanah dari Allah dan harus digunakan
sesuai dengan tujuan pembelajaran yang benar, yaitu
meningkatkan akal, iman, dan akhlak.

Siswa diwajibkan untuk mengelola hasil belajar secara
bijaksana, termasuk menghargai pengetahuan yang
diperoleh, menghindari kesombongan atau perilaku
merendahkan orang lain, dan menggunakan ilmu untuk
kebaikan diri sendiri maupun masyarakat. Ilmu yang
tidak diamalkan atau disalahgunakan dianggap sebagai
penyia-nyiaan amanah, sehingga setiap hasil belajar
menuntut evaluasi moral dan spiritual dari siswa.

Selain itu, tanggung jawab moral atas hasil belajar juga
menekankan integritas akademik dan etika ilmiah.
Peserta didik harus jujur dalam menampilkan
kemampuan, menghindari plagiarisme, kecurangan,
atau manipulasi hasil belajar. Kesadaran ini
menumbuhkan disiplin internal dan menegaskan bahwa
pencapaian akademik bukan sekadar untuk prestise
dunia, tetapi sebagai sarana mendekatkan diri kepada
Allah dan memberikan manfaat bagi orang lain.



138

Tanggung jawab moral ini juga meliputi kontinuitas
pembelajaran. Siswa diharapkan terus mengembangkan
ilmu yang telah diperoleh, mengamalkannya, dan
memperluas manfaatnya, sehingga hasil belajar menjadi
bagian dari transformasi diri dan kontribusi sosial.
Dengan demikian, proses belajar tidak berhenti pada
pencapaian nilai atau sertifikat, tetapi berkelanjutan
sebagai tanggung jawab moral yang mengikat siswa.

Tanggung jawab moral atas hasil belajar menegaskan
bahwa ilmu bukan sekadar harta intelektual, tetapi
amanah yang harus diamalkan dengan integritas,
disiplin, dan kesadaran spiritual. Kesadaran ini
membentuk peserta didik yang beretika, bertanggung
jawab, dan mampu mengoptimalkan ilmu untuk
kebaikan diri sendiri, masyarakat, dan ridha Allah.

4. Akhlak belajar sebagai indikator keberhasilan
pendidikan

Dalam perspektif Islam, keberhasilan pendidikan tidak
hanya diukur dari pencapaian akademik atau prestasi
kognitif semata, tetapi juga dari pembentukan akhlak
mulia pada siswa. Akhlak belajar mencerminkan
internalisasi nilai-nilai moral dan spiritual yang
diperoleh melalui proses pendidikan, sehingga menjadi
indikator utama keberhasilan pendidikan secara

holistik.

Akhlak belajar meliputi  kesungguhan, disiplin,
kejujuran, kesabaran, rasa hormat terhadap guru dan
ilmu, serta tanggung jawab atas hasil belajar. Siswa
yang memiliki akhlak belajar baik menunjukkan
kemampuan untuk menyeimbangkan usaha lahiriah



139

(ikhtiar) dengan kesadaran spiritual, sehingga ilmu
yang diperoleh tidak hanya menjadi pengetahuan
semata, tetapi juga sarana pengembangan diri dan amal
yang bermanfaat.

Selain itu, akhlak belajar mencakup kemampuan untuk
mengamalkan ilmu dengan niat ikhlas, berbagi manfaat
dengan sesama, serta menghormati proses pendidikan
dan lingkungan belajar. Hal ini menunjukkan bahwa
keberhasilan pendidikan sejati tidak hanya tercermin
dari nilai akademik, tetapi juga dari perilaku siswa yang
mencerminkan integritas, tanggung jawab moral, dan
kepedulian sosial.

Akhlak  belajar sebagai indikator keberhasilan
pendidikan juga menegaskan hubungan antara proses
belajar dan karakter. Siswa yang belajar dengan akhlak
yang baik cenderung memiliki motivasi intrinsik,
konsistensi, dan ketekunan, sehingga prestasi akademik
dan penguasaan ilmu selaras dengan pembentukan
kepribadian yang mulia. Pendidikan yang berhasil
adalah pendidikan yang mampu menghasilkan manusia
seutuhnya:  cerdas, beriman, dan  berakhlak.
Akhlak belajar merupakan indikator utama keberhasilan
pendidikan dalam perspektif Islam. Keberhasilan
pendidikan tidak hanya diukur dari kemampuan
kognitif atau pencapaian akademik, tetapi juga dari
bagaimana siswa menginternalisasi nilai moral dan
spiritual, menunjukkan disiplin, tanggung jawab, dan
integritas, serta mampu mengamalkan ilmu untuk
kebaikan diri, masyarakat, dan ridha Allah.



140

D. Peran Guru dalam Menumbuhkan Usaha Belajar
1. Guru sebagai pembimbing dan teladan

Dalam perspektif pendidikan Islam, guru memegang
posisi sentral sebagai pembimbing dan teladan bagi
siswa. Peran guru tidak terbatas pada penyampaian
materi, tetapi meliputi pengarahan, bimbingan moral,
dan pembentukan karakter siswa agar mereka mampu
menumbuhkan usaha belajar yang konsisten dan
bermakna. Guru berfungsi sebagai mediator antara ilmu
dan  siswa, membantu  mercka  memahami,
menginternalisasi, dan mengamalkan ilmu sesuai
dengan nilai-nilai Islam.

Sebagai pembimbing, guru memberikan arahan yang
jelas, memfasilitasi proses belajar, dan mendorong
siswa untuk aktif dalam menuntut ilmu. Guru
membantu siswa menetapkan tujuan belajar, mengatasi
kesulitan, serta menumbuhkan motivasi intrinsik agar
mereka belajar dengan kesungguhan dan ketekunan.
Bimbingan ini mencakup aspek kognitif, emosional,
dan spiritual, sehingga siswa tidak hanya menguasai
materi, tetapi juga mengembangkan akal, iman, dan

akhlak.

Sebagai teladan, guru menampilkan perilaku yang
mencerminkan akhlak mulia, disiplin, tanggung jawab,
dan integritas. Keteladanan guru menjadi sumber
inspirasi dan motivasi bagi siswa untuk meniru sikap
positif dalam belajar dan kehidupan sehari-hari. Dengan
melihat guru mengamalkan ilmu dengan niat ikhlas,
siswa belajar untuk menyeimbangkan usaha lahiriah



141

dan kesadaran spiritual, sehingga proses belajar
menjadi lebih efektif dan bermakna.

Guru juga berperan dalam menumbuhkan kecintaan
siswa terhadap ilmu. Melalui keteladanan dan
bimbingan yang konsisten, guru menanamkan nilai
bahwa ilmu bukan sekadar materi akademik, tetapi
amanah dan sarana mendekatkan diri kepada Allah.
Dengan demikian, guru bukan hanya pengajar, tetapi
juga pembimbing spiritual dan moral yang membentuk
karakter peserta didik.

2. Tanggung jawab fikih guru dalam pendidikan

Dalam perspektif fikih pendidikan, guru memiliki
tanggung jawab yang bersifat moral, spiritual, dan
profesional, karena posisi guru bukan hanya sebagai
penyampai ilmu, tetapi juga sebagai pembimbing,
teladan, dan penentu kualitas pendidikan siswa.
Tanggung jawab ini menekankan prinsip bahwa
mengajar adalah amanah yang harus dijalankan dengan
penuh kesungguhan dan kesadaran religius.

Secara moral, guru bertanggung jawab untuk
menunaikan hak siswa dengan adil, memberikan
bimbingan yang benar, dan menghormati martabat
setiap peserta didik. Guru juga berkewajiban untuk
menanamkan nilai-nilai akhlak dan disiplin, sehingga
proses belajar tidak hanya menghasilkan pengetahuan,
tetapi juga membentuk karakter mulia yang sesuai
dengan prinsip Islam.

Secara spiritual, guru memiliki tanggung jawab untuk
menyiapkan niat ikhlas dalam setiap tindakan



142

pengajaran. Ilmu yang disampaikan harus diniatkan
sebagai sarana ibadah dan mendekatkan diri kepada
Allah, sehingga proses pendidikan menjadi kegiatan
yang bernilai ibadah sekaligus sarana transformasi
spiritual bagi siswa. Guru juga wajib menjaga integritas
keilmuan dengan mengajarkan ilmu yang benar dan
bermanfaat, serta menghindari penyampaian materi
yang menyesatkan atau tidak sesuai syariat.

Secara profesional, guru bertanggung jawab untuk
menguasai materi yang diajarkan, menggunakan
metode pembelajaran yang tepat, dan menyesuaikan
pendekatan dengan kebutuhan peserta didik. Guru harus
mampu menilai kemampuan siswa secara objektif,
memberikan umpan balik yang konstruktif, dan
mendorong siswa untuk mengembangkan potensi diri
secara optimal.

3. Strategi menumbuhkan motivasi dan etos belajar

Menumbuhkan motivasi dan etos belajar pada siswa
merupakan tanggung jawab penting guru dalam
pendidikan Islam. Motivasi yang kuat dan etos belajar
yang tinggi tidak hanya memengaruhi prestasi
akademik, tetapi juga membentuk karakter, disiplin,
dan kesadaran spiritual siswa. Strategi yang diterapkan
oleh guru harus mampu mengintegrasikan aspek
kognitif, emosional, dan spiritual agar pembelajaran
menjadi bermakna dan menyeluruh.

Guru dapat menumbuhkan motivasi belajar dengan cara
menanamkan nilai-nilai tujuan belajar yang jelas dan
bermanfaat. Dengan memahami bahwa belajar adalah
amanah dari Allah dan sarana untuk meningkatkan akal,



143

iman, dan akhlak, siswa terdorong untuk belajar dengan
niat ikhlas dan kesungguhan. Penekanan pada manfaat
ilmu bagi diri sendiri, masyarakat, dan ridha Allah
membantu siswa mengembangkan motivasi intrinsik,
yaitu belajar karena kesadaran akan tanggung jawab
moral dan spiritual.

Selain itu, guru harus membangun lingkungan belajar
yang kondusif dan inspiratif. Lingkungan yang aman,
tertib, dan suportif meningkatkan kenyamanan dan
fokus siswa, sementara interaksi yang positif dengan
guru dan teman sekelas mendorong semangat
kolaboratif dan saling mendukung. Guru juga dapat
menggunakan metode pembelajaran yang bervariasi
dan kreatif untuk menjaga ketertarikan dan antusiasme
siswa dalam mempelajari materi.

Etos belajar dapat ditumbuhkan melalui keteladanan
guru. Siswa meniru sikap disiplin, tanggung jawab, dan
kesungguhan guru dalam menuntut dan mengamalkan
ilmu. Guru yang konsisten menunjukkan integritas dan
komitmen terhadap ilmu akan memotivasi siswa untuk
meniru perilaku tersebut, sehingga etos belajar
berkembang secara alami.

Integrasi doa dan spiritualitas juga menjadi strategi
penting dalam menumbuhkan motivasi. Dengan
mengaitkan proses belajar dengan doa, zikir, dan
kesadaran religius, siswa belajar untuk
menyeimbangkan usaha lahiriah dengan kekuatan batin,
meningkatkan ketekunan, kesabaran, dan optimisme
dalam menghadapi tantangan belajar.



144

E. Implikasi Fikih Pendidikan Usaha Belajar
terhadap Sistem Pendidikan

1. Pembentukan budaya belajar aktif dan bertanggung
jawab

Dalam perspektif fikih pendidikan, usaha belajar bukan
sekadar aktivitas kognitif, tetapi juga tindakan moral
dan spiritual yang membentuk karakter siswa. Implikasi
dari fikih usaha belajar terhadap sistem pendidikan
menekankan pentingnya budaya belajar yang aktif dan
bertanggung jawab, di mana siswa tidak hanya
menerima pengetahuan secara pasif, tetapi juga terlibat
secara penuh dalam proses pembelajaran dengan
kesadaran akan tanggung jawab mereka sebagai hamba
Allah dan anggota masyarakat.

Budaya belajar aktif tercermin dalam partisipasi siswa
yang konsisten, keingintahuan yang tinggi, inisiatif
untuk mencari ilmu tambahan, dan kemampuan berpikir
kritis. Sistem pendidikan yang mengadopsi prinsip fikih
pendidikan usaha belajar mendorong siswa untuk
belajar dengan kesungguhan, menetapkan tujuan yang
jelas, serta mengembangkan kemampuan analisis,
sintesis, dan aplikasi ilmu dalam kehidupan nyata. Guru
berperan sebagai fasilitator dan teladan, membimbing
siswa untuk menyalurkan potensi intelektual dan
spiritual secara optimal.

Budaya belajar bertanggung jawab muncul dari
kesadaran siswa bahwa setiap ilmu yang diperoleh
merupakan amanah yang harus diamalkan. Siswa
belajar untuk menghormati guru, menghargai ilmu, dan
menjaga integritas akademik, sehingga pendidikan tidak



145

hanya menghasilkan penguasaan materi, tetapi juga
karakter yang disiplin, jujur, dan beretika. Tanggung
jawab ini juga mencakup pemanfaatan ilmu untuk
kebaikan diri sendiri, keluarga, dan masyarakat,
sehingga belajar menjadi sarana transformasi sosial dan
spiritual.

Dengan mengintegrasikan prinsip fikih pendidikan
usaha belajar ke dalam sistem pendidikan, sekolah dan
madrasah dapat membangun lingkungan belajar yang
kondusif, kolaboratif, dan berorientasi pada nilai-nilai
moral dan spiritual. Budaya belajar yang aktif dan
bertanggung jawab ini tidak hanya meningkatkan
prestasi akademik, tetapi juga membentuk siswa yang
berakhlak mulia, beriman, dan siap menghadapi
tantangan kehidupan secara cerdas dan bijaksana.

2. Penguatan karakter kerja keras dan optimism

Dalam perspektif fikih pendidikan, usaha belajar tidak
hanya menekankan penguasaan ilmu, tetapi juga
pembentukan karakter, khususnya karakter kerja keras
dan optimisme. Konsep usaha belajar dalam Islam
menegaskan bahwa setiap hasil bergantung pada ikhtiar
manusia yang disertai doa dan kesadaran akan takdir
Allah. Kesadaran ini menjadi landasan moral yang
mendorong siswa untuk bersungguh-sungguh dalam
belajar, sekaligus menumbuhkan optimisme bahwa
setiap usaha yang dilakukan akan membuahkan
keberkahan.

Karakter kerja keras tercermin dalam disiplin,
ketekunan, dan konsistensi siswa dalam mengikuti
proses pembelajaran. Sistem pendidikan  yang



146

mengintegrasikan  fikih pendidikan usaha belajar
mendorong siswa untuk aktif berusaha, menghadapi
kesulitan dengan sabar, dan tidak mudah menyerah
ketika menghadapi hambatan akademik maupun
kehidupan. Guru berperan penting dalam membimbing
dan memberi contoh ketekunan, sehingga siswa
meneladani perilaku kerja keras dalam kegiatan belajar
sehari-hari.

Optimisme sebagai karakter kedua muncul dari
keyakinan bahwa usaha yang dilakukan akan bernilai di
mata Allah. Optimisme ini bukan sekadar sikap
psikologis, tetapi juga kesadaran spiritual yang
memadukan harapan, tawakal, dan motivasi intrinsik.
Siswa yang optimis belajar dengan rasa percaya diri,
tetap termotivasi menghadapi tantangan, dan mampu
mengelola stres atau kegagalan secara konstruktif.
Integrasi nilai takdir dan ikhtiar dalam pembelajaran
memperkuat optimisme, sehingga siswa memahami
bahwa hasil belajar adalah kombinasi antara usaha
maksimal dan kehendak Allah.

Penguatan karakter kerja keras dan optimisme ini
berdampak langsung pada pencapaian akademik,
pembentukan etos kerja, dan kesiapan menghadapi
kehidupan nyata. Siswa belajar untuk tidak hanya fokus
pada hasil, tetapi juga menghargai proses,
mengembangkan disiplin, dan menumbuhkan mental
yang tangguh. Sistem pendidikan yang menekankan
kedua karakter ini mampu membentuk generasi yang
produktif, mandiri, dan berdaya saing tinggi, sekaligus
berlandaskan nilai moral dan spiritual.



147

3. Pencegahan mentalitas pasrah dan fatalistic

Dalam perspektif fikih pendidikan, salah satu tujuan
utama menanamkan usaha belajar adalah mencegah
mentalitas pasrah dan fatalistik di kalangan siswa.
Mentalitas semacam ini muncul ketika individu
memahami takdir secara salah, sehingga merasa tidak
perlu berusaha atau berinovasi karena menganggap
hasil hidup sepenuhnya ditentukan tanpa campur tangan
manusia. Pendidikan Islam menekankan keseimbangan
antara ikhtiar dan tawakal, yaitu usaha maksimal yang
disertai doa dan kesadaran akan ketentuan Allah.

Sistem pendidikan yang mengintegrasikan nilai fikih
Pendidikan usaha belajar berperan dalam membentuk
kesadaran aktif siswa terhadap tanggung jawab diri.
Guru berfungsi menanamkan pemahaman bahwa setiap
pencapaian akademik maupun kemajuan pribadi tidak
semata-mata hasil takdir, tetapi merupakan buah dari
usaha yang sungguh-sungguh. Dengan bimbingan guru,
siswa belajar untuk mengelola waktu, memanfaatkan
peluang, dan berinovasi, sehingga mereka menjadi
subjek aktif dalam proses belajar, bukan penerima
pasif.

Selain itu, pemahaman yang benar tentang takdir dan
ikhtiar membantu siswa menumbuhkan optimisme dan
ketahanan mental. Mereka belajar menerima hasil
dengan lapang dada, tetapi tetap termotivasi untuk
berusaha lebih baik. Integrasi doa, zikir, dan kesadaran
spiritual dalam pembelajaran memperkuat ketenangan
batin, sekaligus mendorong kesungguhan belajar tanpa
terjebak sikap putus asa atau pasrah berlebihan.



148

Pencegahan mentalitas pasrah dan fatalistik juga terkait
dengan pengembangan etos kerja dan tanggung jawab
moral. Siswa yang memahami nilai usaha belajar akan
menekankan kualitas proses belajar, menghargai ilmu,
dan menginternalisasi disiplin, sehingga pendidikan
tidak hanya menghasilkan pengetahuan, tetapi juga
karakter yang tangguh, kreatif, dan mandiri.

4. Relevansi bagi pendidikan Islam kontemporer

Fikih pendidikan memiliki relevansi yang signifikan
bagi pengembangan pendidikan Islam kontemporer,
karena mengintegrasikan aspek kognitif, moral, dan
spiritual dalam proses pendidikan. Konsep ini
menekankan bahwa keberhasilan belajar tidak hanya
bergantung pada kemampuan intelektual, tetapi juga
pada kesungguhan usaha, disiplin, doa, dan kesadaran

spiritual, sehingga membentuk siswa yang holistik,
cerdas, dan berakhlak.

Dalam konteks pendidikan Islam modern, relevansi
fikih pendidikan tercermin dalam beberapa aspek.
Pertama, pendidikan  kontemporer = menghadapi
tantangan kompleks seperti perkembangan teknologi,
arus informasi global, dan dinamika sosial yang cepat.
Nilai fikih pendidikan menekankan keseimbangan
antara ikhtiar dan tawakal, sehingga siswa didorong
untuk berusaha maksimal memanfaatkan ilmu dan
teknologi secara bijak, tanpa kehilangan kesadaran
spiritual dan moral.

Kedua, pendidikan Islam kontemporer menuntut
integrasi antara ilmu pengetahuan, akhlak, dan
spiritualitas.  Fikih  pendidikan  relevan  dalam



149

membentuk budaya belajar aktif, disiplin, dan
bertanggung jawab, yang memungkinkan siswa tidak
hanya menguasai materi akademik, tetapi juga
menanamkan nilai etika, kepedulian sosial, dan
tanggung jawab moral terhadap masyarakat.

Ketiga, relevansi konsep ini juga terlihat dalam
pengembangan karakter dan ketahanan mental siswa.
Dengan menginternalisasi prinsip ikhtiar, doa, dan
tawakal, siswa mampu menghadapi kegagalan dan
rintangan belajar dengan sabar dan optimis,
menghindari sikap pasrah atau fatalistik yang dapat
menghambat prestasi dan pengembangan diri.

Keempat, pendidikan Islam kontemporer memerlukan
guru yang mampu menjadi teladan dan motivator, serta
membimbing siswa dalam menyeimbangkan usaha
lahiriah dan kekuatan batin. Fikih pendididikan
menekankan peran guru dalam menumbuhkan motivasi,
etos belajar, dan kesadaran spiritual, sehingga proses
pendidikan menjadi holistik dan berkelanjutan.



150

BAB YV
ARAH REKONSTRUKSI FIKIH PENDIDIKAN

A. Arah Rekonstruksi Fikih Pendidikan

1. Rekonstruksi Paradigma Takdir dalam Pendidikan

Paradigma takdir dalam konteks pendidikan Islam
selama ini sering disalahpahami, terutama ketika
dikaitkan dengan sikap fatalistik. Banyak siswa yang
menganggap bahwa segala hasil belajar, prestasi, atau
kesuksesan siswa sepenuhnya ditentukan oleh takdir,
sehingga usaha, strategi, dan doa menjadi sekadar
formalitas. Pandangan ini, jika tidak dikoreksi,
berpotensi menurunkan motivasi belajar, kreativitas,
dan tanggung jawab personal dalam pendidikan.

Rekonstruksi paradigma takdir dalam pendidikan
berupaya menegaskan bahwa takdir tidak selalu bersifat
deterministik secara statis, melainkan merupakan
ketetapan Ilahi yang bersifat dinamis. Dalam perspektif
fikih pendidikan, takdir dipahami sebagai kerangka
normatif yang mengatur kemungkinan dan keterbatasan
manusia, namun tetap memberi ruang bagi ikhtiar, doa,
dan usaha manusia untuk mempengaruhi hasil secara
nyata. Dengan kata lain, takdir dan usaha belajar
bukanlah dua hal yang kontradiktif, melainkan saling
melengkapi.

Dengan rekonstruksi paradigma ini, pendidikan Islam
menjadi lebih humanis dan kontekstual, menekankan
bahwa setiap individu memiliki peran aktif dalam
membentuk masa depan mereka. Takdir bukanlah
alasan untuk pasif, melainkan kerangka yang mengajak



151

manusia untuk berusaha, berdoa, dan bertanggung
jawab terhadap pembelajaran dan kehidupan sehari-
hari.

2. Penguatan fikih usaha belajar yang kontekstual

Penguatan fikih  pendidikan yang kontekstual
menekankan bahwa setiap upaya belajar harus selaras
dengan prinsip syari‘ah dan realitas kehidupan siswa.
Usaha belajar dipahami bukan sekadar rutinitas
akademik, tetapi sebagai bentuk tanggung jawab moral
dan spiritual yang terintegrasi dengan nilai-nilai Islam.
Pendekatan kontekstual ini mendorong guru untuk
menyesuaikan metode dan strategi pembelajaran
dengan kebutuhan, potensi, dan lingkungan sosial
siswa, sehingga usaha belajar menjadi bermakna,
relevan, dan efektif dalam membentuk kompetensi serta
karakter yang Islami

3. Pengembangan Kurikulum Berbasis Ikhtiar dan
Tanggung Jawab

Rekonstruksi fikih pendidikan bertujuan membangun
pemahaman dan praktik pendidikan Islam yang
seimbang antara kesadaran teologis dan tanggung jawab
manusia. Paradigma takdir dalam pendidikan
direkonstruksi dengan menekankan bahwa ketetapan
Allah bersifat dinamis dan memberi ruang bagi usaha,
doa, dan tanggung jawab manusia. Dengan pemahaman
ini, takdir tidak dijadikan alasan fatalistik untuk pasif,
melainkan  sebagai  kerangka yang mendorong
partisipasi aktif siswa dan optimalisasi peran guru
dalam membimbing proses belajar. Paradigma ini
menumbuhkan karakter siswa yang optimis, tangguh,



152

dan bertanggung jawab, sekaligus memperkuat integrasi
nilai spiritual dalam praktik pembelajaran.

Selanjutnya, penguatan fikih usaha pendidikan yang
kontekstual menekankan relevansi antara prinsip
syari‘ah dan realitas kehidupan siswa. Usaha belajar
dipandang sebagai tanggung jawab moral dan spiritual,
bukan sekadar rutinitas akademik, sehingga setiap
metode dan strategi pembelajaran harus disesuaikan
dengan potensi, kebutuhan, dan lingkungan sosial
siswa. Pendekatan ini menjadikan kegiatan belajar lebih
bermakna, efektif, dan selaras dengan nilai-nilai Islam,
serta mendorong pengembangan kompetensi dan
karakter siswa secara holistik.

Pengembangan kurikulum berbasis ikhtiar dan
tanggung jawab menjadi langkah strategis untuk
mewujudkan pendidikan yang humanis dan kontekstual.
Kurikulum dirancang agar setiap aktivitas pembelajaran
menumbuhkan  kesadaran bahwa hasil belajar
merupakan kombinasi antara usaha nyata dan ketetapan
Allah.  Selain itu, kurikulum 1in1 mendorong
kemandirian, disiplin, dan tanggung jawab personal
siswa, sekaligus mengintegrasikan nilai-nilai moral dan
etika Islam yang relevan dengan kehidupan sehari-hari.
Pendekatan ini memastikan bahwa pendidikan Islam
tidak hanya menekankan penguasaan materi, tetapi juga
pembentukan karakter dan kesadaran spiritual yang
mendalam.

Secara keseluruhan, arah rekonstruksi fikih pendidikan
menekankan keseimbangan antara dimensi spiritual dan
rasional, antara takdir dan ikhtiar, serta antara teori dan



153

praktik pembelajaran. Rekonstruksi ini diharapkan
dapat menghasilkan model pendidikan yang membekali
siswa dengan pengetahuan, kompetensi, dan karakter
yang Islami, serta menyiapkan guru sebagai fasilitator
yang mampu mengarahkan usaha belajar siswa secara
efektif, kontekstual, dan bertanggung jawab.

4. Sinergi antara nilai normatif dan praktik pendidikan

Sinergi antara nilai normatif dan praktik pendidikan
menekankan integrasi antara prinsip-prinsip ajaran
Islam yang bersifat normatif dengan implementasi
nyata dalam proses pembelajaran. Pendidikan Islam
yang efektif bukan hanya mentransfer pengetahuan
teoretis, tetapi juga menanamkan nilai moral, etika, dan
spiritual dalam aktivitas belajar sehari-hari. Dengan
pendekatan ini, guru tidak hanya menjadi penyampai
materi, tetapi juga fasilitator yang membimbing siswa
untuk menerapkan nilai-nilai Islami dalam tindakan
nyata, seperti disiplin, tanggung jawab, kerja sama, dan
kepedulian sosial. Sinergi ini memastikan bahwa
pembelajaran tidak terlepas dari konteks kehidupan
siswa, sehingga setiap praktik pendidikan menjadi
wahana internalisasi nilai-nilai normatif yang relevan,
bermakna, dan berkelanjutan.

B. Rekomendasi Strategis
1. Rekomendasi bagi pendidik dan tenaga kependidikan

Rekomendasi strategis bagi guru dan tenaga
kependidikan menekankan pentingnya peran aktif guru
dan tenaga pendukung dalam mengimplementasikan
fikih pendidikan yang kontekstual dan berbasis ikhtiar.



154

Guru dianjurkan untuk tidak hanya mentransfer
pengetahuan, tetapi juga membimbing siswa dalam
memahami relasi antara usaha belajar, doa, dan
ketetapan  Allah, sehingga pembelajaran dapat
menumbuhkan  karakter optimis, tangguh, dan
bertanggung jawab. Selain itu, guru perlu
mengembangkan metode dan strategi pembelajaran
yang adaptif terhadap kebutuhan dan potensi siswa,
mengintegrasikan nilai-nilai moral dan spiritual dalam
setiap aktivitas belajar, serta memanfaatkan lingkungan
sekolah sebagai wahana internalisasi nilai-nilai Islami.
Pendekatan ini menuntut profesionalisme, refleksi diri,
dan kolaborasi antar tenaga kependidikan untuk
menciptakan ekosistem pembelajaran yang holistik,
bermakna, dan berkelanjutan.

1. Rekomendasi bagi lembaga pendidikan Islam

Rekomendasi strategis bagi lembaga pendidikan Islam
menekankan  perlunya  penyusunan  kebijakan,
kurikulum, dan program pembelajaran yang selaras
dengan prinsip fikih pendidikan, yaitu
mengintegrasikan nilai-nilai spiritual, moral, dan etika
Islam dengan praktik belajar yang kontekstual.
Lembaga  diharapkan  menciptakan  lingkungan
akademik yang mendukung ikhtiar dan tanggung jawab
siswa, termasuk penyediaan fasilitas belajar yang
memadai, sistem evaluasi yang menekankan proses dan
usaha, serta pembinaan karakter secara berkelanjutan.
Selain itu, lembaga perlu mendorong kolaborasi antara
guru, orang tua, dan komunitas untuk memastikan
internalisasi nilai-nilai normatif menjadi bagian dari
kehidupan sehari-hari siswa. Dengan pendekatan ini,



155

lembaga pendidikan tidak hanya menjadi tempat
transfer ilmu, tetapi juga wahana pembentukan
karakter, kesadaran spiritual, dan tanggung jawab sosial
yang holistik.

2. Rekomendasi bagi pengambil kebijakan

Rekomendasi strategis bagi pengambil kebijakan
menekankan pentingnya perumusan regulasi, standar,
dan  program  pendidikan  yang  mendukung
implementasi fikih pendidikan secara holistik dan
kontekstual. Kebijakan pendidikan Islam hendaknya
mendorong integrasi nilai-nilai spiritual, moral, dan
ettka dengan praktik belajar yang menumbuhkan
ikhtiar, tanggung jawab, dan karakter siswa. Pengambil
kebijakan perlu memastikan tersedianya kurikulum
yang responsif terhadap kebutuhan siswa, pelatihan
profesional bagi guru, dan mekanisme evaluasi yang
menekankan proses belajar dan pengembangan
karakter. Selain itu, kebijakan harus mendorong
kolaborasi lintas lembaga, termasuk sekolah, pesantren,
dan masyarakat, agar internalisasi nilai-nilai normatif
dalam pendidikan menjadi nyata dan berkelanjutan.
Dengan langkah ini, pengambil kebijakan berperan
strategis dalam menciptakan ekosistem pendidikan
Islam yang efektif, adaptif, dan berorientasi pada
pembentukan generasi yang bertanggung jawab secara
akademik, moral, dan spiritual.

3. Rekomendasi bagi penelitian dan penulisan lanjutan

Rekomendasi strategis bagi penelitian dan penulisan
lanjutan menekankan perlunya pengembangan kajian
empiris dan konseptual yang lebih mendalam mengenai



156

fikih pendidikan, khususnya terkait relasi antara takdir,
doa, dan ikhtiar dalam konteks pembelajaran. Penelitian
selanjutnya diharapkan dapat mengeksplorasi praktik
pembelajaran berbasis nilai spiritual dan kontekstual di
berbagai jenjang pendidikan, menggunakan metodologi
kualitatif maupun kuantitatif yang komprehensif. Selain
itu, penulisan akademik lanjutan perlu menekankan
integrasi  antara  teori  fikih, pedagogi, dan
pengembangan karakter siswa, serta memperkaya
literatur dengan temuan lapangan yang relevan dengan
konteks lokal maupun global. Dengan demikian,
penelitian dan penulisan lanjutan dapat memperkuat
dasar konseptual, memperluas cakupan empiris, dan
memberikan rekomendasi praktis bagi guru, lembaga
pendidikan, dan  pengambil kebijakan dalam
meningkatkan kualitas pendidikan Islam secara holistik
dan kontekstual.



157

BAB VI
PENGUATAN PARADIGMA USAHA BELAJAR
DAN STUDI KONTEKSTUAL

A. Usaha Belajar sebagai Budaya dan Karakter
1. Usaha belajar dalam perspektif pembentukan karakte

Usaha belajar dalam perspektif pembentukan karakter
menekankan bahwa proses belajar tidak sekadar untuk
memperoleh pengetahuan, tetapi juga sebagai sarana
membentuk nilai-nilai pribadi yang positif. Kegiatan
belajar yang konsisten dan penuh kesungguhan
mencerminkan karakter disiplin, tangguh, jujur, dan
bertanggung jawab, sehingga setiap tindakan akademik
menjadi bagian dari pendidikan karakter yang
menyeluruh. Dalam konteks pendidikan Islam, usaha
belajar juga dipahami sebagai bentuk pengamalan nilai
spiritual, di mana siswa belajar untuk menghargai
proses, bersabar menghadapi tantangan, dan
mengaitkan hasil belajar dengan usaha nyata serta
ketetapan Allah. Dengan demikian, usaha belajar
berperan ganda: sebagai sarana pencapaian kompetensi
akademik dan sekaligus medium pembentukan karakter
yang Islami, menjadikan siswa tidak hanya cerdas
secara intelektual, tetapi juga matang secara moral dan
spiritual.

2. Kerja keras, disiplin, dan istigamah sebagai nilai
Pendidikan

Kerja keras, disiplin, dan istigamah merupakan nilai
fundamental dalam pendidikan yang menekankan
konsistensi dan kesungguhan dalam setiap proses



158

belajar. Nilai-nilai ini tidak hanya membentuk
kompetensi akademik, tetapi juga karakter moral dan
spiritual siswa. Kerja keras mendorong siswa untuk
berusaha maksimal, disiplin menumbuhkan keteraturan
dan tanggung jawab, sedangkan istigamah mengajarkan
ketekunan dan konsistensi dalam menghadapi tantangan
belajar. Dalam perspektif pendidikan Islam, ketiga nilai
ini dipandang sebagai manifestasi ikhtiar yang sejalan
dengan prinsip syari‘ah, di mana usaha manusia
merupakan sarana yang mendekatkan diri kepada Allah
dan mempengaruhi hasil yang diperoleh. Dengan
menginternalisasi nilai-nilai tersebut, sekolah tidak
hanya menghasilkan siswa yang cerdas, tetapi juga
individu yang bertanggung jawab, mandiri, dan
memiliki integritas spiritual yang kuat.

3. Hubungan usaha belajar dengan pembentukan akhlak

Hubungan usaha belajar dengan pembentukan akhlak
menegaskan bahwa aktivitas belajar memiliki dimensi
moral yang kuat dalam fikih pendidikan. Usaha belajar
yang dilakukan secara sungguh-sungguh, jujur, dan
bertanggung jawab berkontribusi langsung pada
pembentukan akhlak terpuji, seperti amanah, sabar,
rendah hati, dan menghargai proses. Melalui kebiasaan
belajar yang konsisten, siswa dilatth  untuk
mengendalikan diri, mengelola waktu, dan menghadapi
kesulitan dengan sikap positif, sehingga nilai-nilai
akhlak tidak hanya dipahami secara konseptual, tetapi
diinternalisasi dalam perilaku sehari-hari. Dalam
perspektif fikih pendidikan, usaha belajar dipandang
sebagai bagian dari amal saleh yang memiliki implikasi
etis dan spiritual, sehingga keberhasilan pendidikan



159

tidak hanya diukur dari capaian akademik, tetapi juga
dari kualitas akhlak yang tercermin dalam sikap dan
tindakan peserta didik.

4. Pendidikan karakter berbasis fikih pendidikan

Pendidikan  karakter berbasis fikih  pendidikan
menempatkan nilai-nilai syari‘ah sebagai landasan
normatif dalam membentuk kepribadian siswa secara
utuh. Fikih pendidikan tidak hanya berfungsi sebagai
kerangka hukum dan etika, tetapi juga sebagai pedoman
praktis yang mengarahkan proses pembelajaran agar
selaras dengan tujuan pembentukan akhlak mulia.
Melalui pendekatan ini, kegiatan belajar dirancang
untuk menumbuhkan kesadaran akan tanggung jawab,
kejujuran, kedisiplinan, dan kesungguhan sebagai
bagian dari ibadah dan pengamalan nilai Islam. Dengan
mengintegrasikan  prinsip  fikih  dalam  praktik
pendidikan, sekolah dan lembaga pendidikan Islam
dapat membentuk karakter siswa yang tidak hanya
kompeten secara akademik, tetapi juga memiliki
integritas moral dan spiritual, sehingga pendidikan
menjadi sarana pembinaan manusia yang berilmu,
berakhlak, dan bertanggung jawab dalam kehidupan
sosial.

B.Model Pengembangan Usaha Belajar Berbasis
Fikih Pendidikan

1. Desain model konseptual

Desain model konseptual pengembangan usaha belajar
berbasis fikih pendidikan disusun sebagai kerangka
integratif yang menghubungkan dimensi teologis,



160

pedagogis, dan praktis dalam proses pembelajaran.
Model ini menempatkan fikih pendidikan sebagai
landasan normatif yang mengarahkan tujuan, proses,
dan evaluasi usaha belajar, dengan menegaskan bahwa
aktivitas belajar merupakan bagian dari ikhtiar yang
bernilai ibadah. Dalam desain konseptual ini, relasi
antara takdir, doa, dan usaha dipahami secara seimbang,
sehingga siswa didorong untuk aktif, disiplin, dan
bertanggung jawab, tanpa mengabaikan dimensi
spiritual. Model ini juga menekankan peran guru
sebagai fasilitator dan pembimbing moral, serta
pentingnya lingkungan belajar yang mendukung
internalisasi nilai-nilai fikih dalam praktik pendidikan
sehari-hari. Dengan demikian, desain model konseptual
ini menjadi dasar bagi pengembangan strategi
pembelajaran  yang kontekstual, humanis, dan
berorientasi pada pembentukan karakter serta
peningkatan kualitas hasil belajar.

2. Prinsip-prinsip implementatif

Prinsip-prinsip implementatif dalam pengembangan
usaha belajar berbasis fikih pendidikan menekankan
penerapan nilai-nilai normatif ke dalam praktik
pembelajaran secara nyata dan sistematis. Implementasi
model ini didasarkan pada keseimbangan antara
dimensi spiritual dan rasional, sehingga setiap aktivitas
belajar diarahkan untuk menumbuhkan kesadaran
ikhtiar, tanggung jawab, dan ketundukan kepada
ketetapan Allah. Prinsip kontekstualitas menjadi
landasan penting agar strategi pembelajaran disesuaikan
dengan kondisi, kebutuhan, dan potensi siswa, tanpa
mengabaikan tujuan pembentukan karakter. Selain itu,



161

prinsip keberlanjutan dan konsistensi menuntut agar
nilai-nilai fikih Pendidikan tidak hanya diajarkan secara
teoritis, tetapi diinternalisasi melalui pembiasaan,
keteladanan guru, serta evaluasi yang menekankan
proses dan usaha. Dengan berpegang pada prinsip-
prinsip ini, model pengembangan usaha belajar dapat
diitmplementasikan secara efektif, relevan, dan
berdampak nyata dalam membentuk siswa yang
berilmu, berakhlak, dan bertanggung jawab.

3. Indikator keberhasilan usaha belajar

Indikator keberhasilan usaha belajar dalam model
pengembangan berbasis fikih pendidikan tidak hanya
diukur melalui capaian akademik, tetapi juga melalui
proses dan kualitas karakter yang terbentuk pada siswa.
Keberhasilan  usaha  belajar  tercermin  dari
meningkatnya kesadaran siswa terhadap tanggung
jawab  belajar, konsistensi dalam menjalankan
kewajiban akademik, serta kemampuan mengelola
waktu dan menghadapi kesulitan belajar secara mandiri.
Selain itu, indikator lain terlihat pada internalisasi nilai-
nilai akhlak seperti kejujuran, disiplin, kerja keras, dan
istigamah dalam proses pembelajaran. Dalam perspektif
fikih pendidikan, keberhasilan usaha belajar juga
ditandai dengan tumbuhnya kesadaran spiritual, yaitu
kemampuan siswa mengaitkan usaha dan hasil belajar
dengan ikhtiar yang bernilai ibadah serta ketundukan
kepada ketetapan Allah. Dengan demikian, indikator
keberhasilan usaha belajar bersifat holistik, mencakup
dimensi kognitif, afektif, perilaku, dan spiritual secara
terpadu.



162

4. Evaluasi dan pengembangan berkelanjutan

Evaluasi dan pengembangan berkelanjutan dalam
model pengembangan usaha belajar berbasis fikih
pendidikan menekankan pentingnya penilaian yang
komprehensif dan reflektif terhadap proses serta hasil
pembelajaran. Evaluasi tidak hanya diarahkan pada
pengukuran capaian akademik, tetapi juga pada kualitas
usaha, konsistensi perilaku belajar, dan internalisasi
nilai-nilai fikih dalam kehidupan siswa. Hasil evaluasi
menjadi dasar untuk melakukan perbaikan dan
pengembangan model secara berkelanjutan, baik dalam
aspek kurikulum, metode pembelajaran, maupun
pembinaan karakter. Pendekatan ini  menuntut
keterlibatan aktif guru, lembaga pendidikan, dan siswa
dalam proses refleksi dan perbaikan, sehingga model
usaha belajar dapat terus disesuaikan dengan
perkembangan kebutuhan, tantangan zaman, dan
konteks sosial. Dengan demikian, evaluasi dan
pengembangan  berkelanjutan  berfungsi  sebagai
mekanisme penguatan mutu pendidikan Islam yang
adaptif,  kontekstual, dan  berorientasi  pada
pembentukan karakter serta peningkatan kualitas
belajar secara menyeluruh.



163

BAB VII
PENUTUP

A. Simpulan

Buku ini menegaskan bahwa usaha belajar dalam
pendidikan Islam tidak dapat dipisahkan dari kerangka
fikih pendidikan yang memadukan dimensi teologis,
pedagogis, dan praksis. Pemahaman tentang takdir yang
selama ini cenderung disalahartikan secara fatalistik
perlu direkonstruksi menjadi paradigma yang dinamis
dan produktif, di mana takdir dipahami sebagai
ketetapan Allah yang membuka ruang luas bagi ikhtiar,
doa, dan tanggung jawab manusia. Dalam konteks
pendidikan, paradigma ini menjadi fondasi penting
untuk menumbuhkan motivasi belajar, etos kerja, dan
kesadaran moral peserta didik.

Kajian dalam buku ini menunjukkan bahwa usaha
belajar bukan sekadar aktivitas akademik, melainkan
bentuk pengamalan nilai-nilai Islam yang bernilai
ibadah dan berdampak langsung pada pembentukan
karakter dan akhlak. Melalui pendekatan fikih
pendidikan, usaha belajar diposisikan sebagai tanggung
jawab personal dan sosial yang menuntut kerja keras,
disiplin, dan istigamah, serta diinternalisasikan melalui
proses pembelajaran yang kontekstual dan bermakna.
Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya
berorientasi pada capaian kognitif, tetapi juga pada
pembinaan kepribadian yang berakhlak mulia dan
bertanggung jawab.

Buku ini juga menekankan pentingnya sinergi antara
nilai normatif Islam dan praktik pendidikan nyata



164

melalui pengembangan kurikulum, strategi
pembelajaran, dan evaluasi yang berorientasi pada
proses serta usaha. Model pengembangan usaha belajar
berbasis fikih pendidikan yang ditawarkan menjadi
kerangka konseptual dan praktis untuk membimbing
pendidik, lembaga pendidikan, dan pengambil
kebijakan dalam menciptakan ekosistem pembelajaran
yang humanis, adaptif, dan berkelanjutan. Evaluasi dan
pengembangan  berkelanjutan  dipandang sebagai
mekanisme  penting untuk menjaga relevansi
pendidikan Islam di tengah dinamika sosial dan
tantangan zaman.

Secara keseluruhan, buku ini menyimpulkan bahwa
pendidikan Islam yang berlandaskan fikih pendidikan
memiliki peran strategis dalam membentuk generasi
yang berilmu, berkarakter, dan memiliki kesadaran
spiritual yang kuat. Usaha belajar yang dipahami dan
dikelola secara benar tidak hanya meningkatkan
kualitas pembelajaran, tetapi juga menjadi sarana
pembinaan manusia seutuhnya, yang mampu
mengintegrasikan iman, ilmu, dan amal dalam
kehidupan pribadi dan sosial. Dengan landasan ini,
pendidikan Islam diharapkan mampu melahirkan insan
pembelajar yang aktif, bertanggung jawab, dan
berorientasi pada kemaslahatan umat dan bangsa.

B. Penegasan Kontribusi Buku

Buku ini memberikan kontribusi konseptual dan praktis
dalam pengembangan kajian fikih pendidikan dengan
menempatkan usaha belajar sebagai tema sentral yang
selama ini belum dikaji secara sistematis dan integratif.



165

Kontribusi utama buku ini terletak pada rekonstruksi
pemahaman takdir dalam konteks pendidikan, dari
paradigma fatalisttk menuju paradigma dinamis yang
menegaskan pentingnya ikhtiar, doa, dan tanggung
jawab manusia. Dengan pendekatan ini, buku ini
memperkaya khazanah pemikiran fikih pendidikan
yang relevan dengan tantangan pendidikan Islam
kontemporer.

Selain kontribusi teoretis, buku ini juga memberikan
sumbangan praktis bagi dunia pendidikan Islam melalui
perumusan model pengembangan usaha belajar berbasis
fikih pendidikan. Model ini dapat dijadikan rujukan
oleh pendidik, lembaga pendidikan, dan pengambil
kebijakan dalam merancang pembelajaran, kurikulum,
dan evaluasi yang tidak hanya berorientasi pada hasil
akademik, tetapi juga pada proses, karakter, dan
kesadaran spiritual peserta didik. Dengan demikian,
buku ini menjembatani kesenjangan antara nilai
normatif [slam dan praktik pendidikan di lapangan.

Kontribusi lain dari buku ini adalah penguatan
perspektif  pendidikan  karakter  berbasis  fikih
pendidikan. Usaha belajar diposisikan sebagai sarana
pembentukan akhlak dan budaya belajar yang positif,
sehingga pendidikan Islam tidak berhenti pada transfer
pengetahuan, tetapi  berfungsi  sebagai  proses
transformasi moral dan spiritual. Pendekatan ini
memberikan arah baru bagi pengembangan pendidikan
Islam yang lebith  humanis, kontekstual, dan
berkelanjutan.



166

Secara keseluruhan, buku ini diharapkan menjadi
referensi akademik dan praktis bagi mahasiswa, guru,
dosen, peneliti, serta pemerhati pendidikan Islam dalam
memahami dan mengembangkan konsep usaha belajar
secara komprehensif. Dengan penegasan kontribusi ini,
buku ini tidak hanya memperkaya diskursus ilmiah,
tetapi juga memberikan dampak nyata bagi peningkatan
kualitas pendidikan Islam dan pembentukan generasi
yang berilmu, berakhlak, dan bertanggung jawab.

C.Implikasi Akhir bagi Pendidikan Islam

Kajian dalam buku ini menegaskan bahwa pendidikan
Islam perlu diarahkan pada penguatan kesadaran
ikhtiar, tanggung jawab, dan pembentukan karakter
sebagai bagian integral dari pengamalan ajaran Islam.
Rekonstruksi pemahaman takdir yang dikemukakan
dalam buku ini memberikan landasan teologis dan
pedagogis yang kuat bagi pengembangan pendidikan
Islam yang tidak Dbersifat fatalistik, melainkan
mendorong partisipasi aktif peserta didik dalam proses
belajar. Dengan paradigma ini, pendidikan Islam
diposisikan sebagai proses pembinaan manusia yang
berorientasi  pada  usaha, kesungguhan, dan
pengembangan potensi secara optimal.

Implikasi lainnya terlihat pada pentingnya integrasi
fikih pendidikan dalam perencanaan kurikulum, strategi
pembelajaran, dan sistem evaluasi. Pendidikan Islam
tidak cukup hanya menekankan penguasaan materi
keagamaan, tetapi harus menginternalisasikan nilai-
nilai fikih dalam praktik belajar sehari-hari, seperti
disiplin, kejujuran, kerja keras, dan istigamah.



167

Pendekatan ini  menjadikan pembelajaran lebih
bermakna dan kontekstual, serta mampu membentuk
budaya belajar yang positif di lingkungan sekolah dan
masyarakat.

Bagi pendidik dan lembaga pendidikan Islam, buku in1
memberikan arah baru dalam memahami peran mereka
sebagai pembina ilmu dan akhlak sekaligus. Guru tidak
hanya berfungsi sebagai pengajar, tetapi juga sebagai
teladan dan pembimbing spiritual yang mengarahkan
usaha belajar peserta didik agar bernilai ibadah.
Lembaga pendidikan diharapkan mampu menciptakan
ekosistem pembelajaran yang mendukung sinergi antara
nilai normatif dan praktik pendidikan, serta melakukan
evaluasi dan pengembangan secara berkelanjutan.

Secara lebih luas, implikasi buku ini menegaskan
bahwa pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam
membentuk generasi yang berilmu, berkarakter, dan
bertanggung jawab secara sosial dan spiritual. Dengan
menjadikan usaha belajar sebagai budaya dan karakter
yang berlandaskan fikih pendidikan, pendidikan Islam
diharapkan mampu menjawab tantangan zaman tanpa
kehilangan 1identitas keislamannya. Pada akhirnya,
pendidikan Islam bukan hanya sarana transfer ilmu,
tetapi juga media transformasi nilai dan peradaban
menuju kemaslahatan umat dan bangsa.

D. Keterbatasan dan Refleksi Penulis

Penulis menyadari bahwa buku ini memiliki sejumlah
keterbatasan, baik dari sisi cakupan kajian maupun
kedalaman analisis. Pembahasan fikih pendidikan dan
usaha belajar dalam buku ini masih lebih menekankan



168

pada pendekatan konseptual dan normatif, sehingga
belum sepenuhnya didukung oleh data empiris yang
luas dari berbagai konteks lembaga pendidikan Islam.
Oleh karena itu, generalisasi temuan dan gagasan dalam
buku ini perlu dilakukan secara hati-hati dan
proporsional sesuai dengan konteks penggunaannya.

Keterbatasan lainnya terletak pada ruang lingkup kajian
yang belum mengakomodasi seluruh dinamika
pendidikan Islam kontemporer, seperti pengaruh
teknologi digital, keragaman budaya lokal, dan
kompleksitas kebijakan pendidikan nasional secara
lebih mendalam. Beberapa aspek tersebut baru disentuh
secara implisit dan masih terbuka untuk dikaji lebih
lanjut melalui penelitian dan penulisan lanjutan yang
lebih spesifik dan kontekstual.

Melalui refleksi ini, penulis memandang buku ini
sebagai ikhtiar awal dalam memperkaya diskursus fikih
pendidikan, khususnya terkait usaha belajar sebagai
budaya dan karakter. Penulis berharap gagasan-gagasan
yang disajikan dapat menjadi pemantik diskusi,
pengembangan teori, dan praktik pendidikan Islam
yang lebih progresif dan responsif terhadap tantangan
zaman. Kritik, masukan, dan pengembangan lebih
lanjut dari para pembaca dan peneliti sangat diharapkan
sebagai bagian dari proses ilmiah yang berkelanjutan.

Akhirnya, penulis merefleksikan bahwa pendidikan
Islam merupakan medan amal ilmiah dan sosial yang
menuntut keikhlasan, kesungguhan, dan keterbukaan
terhadap perubahan. Buku ini ditulis dengan kesadaran
bahwa kesempurnaan hanya milik Allah, sementara



169

karya ilmiah manusia senantiasa berada dalam proses
penyempurnaan. Dengan semangat tersebut, penulis
berharap buku ini dapat memberikan manfaat akademik
dan praktis, serta menjadi bagian dari kontribusi kecil
dalam wupaya memajukan pendidikan Islam yang
berlandaskan ilmu, akhlak, dan tanggung jawab.

Penulis berharap pendidikan Islam di masa depan
mampu berkembang sebagai sistem pendidikan yang
berakar kuat pada nilai-nilai ajaran Islam sekaligus
responsif terhadap perubahan zaman. Pendidikan Islam
diharapkan tidak terjebak pada formalitas kurikulum
dan ritual pembelajaran semata, tetapi menjadi ruang
pembinaan manusia seutuhnya yang mengintegrasikan
iman, ilmu, dan amal. Dengan menjadikan usaha belajar
sebagai budaya dan karakter yang berlandaskan fikih
pendidikan, pendidikan Islam diharapkan mampu
melahirkan generasi yang berilmu, berakhlak mulia,
berpikir kritis, serta memiliki tanggung jawab sosial
dan spiritual yang kuat.

Penulis juga berharap agar guru, lembaga pendidikan,
dan pengambil kebijakan terus melakukan refleksi dan
pembaruan  dalam  praktik  pendidikan  Islam.
Rekonstruksi pemahaman takdir, penguatan ikhtiar,
serta integrasi nilai normatif dan praktik pendidikan
hendaknya menjadi fondasi bersama dalam membangun
ekosistem pembelajaran yang humanis, adil, dan
berkelanjutan. Dengan demikian, pendidikan Islam
dapat berperan aktif dalam menjawab tantangan global
tanpa kehilangan jati diri keislamannya.



170

E.Daftar Pustaka

Al-Attas, S. M. N. (1999). The concept of education in Islam. International
Institute of Islamic Thought and Civilization.

Al-Ghazali. (2004). Ihya’ ‘ulum al-din (Jilid 1). Dar al-Kutub al-
‘IImiyyah.

An-Nahlawi, A. (1995). Pendidikan Islam di rumah, sekolah, dan
masyarakat. Gema Insani Press.

Arifin, M. (2014). Filsafat pendidikan Islam. Bumi Aksara.

Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi di tengah
tantangan milenium I11. Kencana.

Daradjat, Z. (2011). llmu pendidikan Islam. Bumi Aksara.
Hamalik, O. (2015). Kurikulum dan pembelajaran. Bumi Aksara.
Hasan, L. (2018). Fikih pendidikan Islam. Prenadamedia Group.

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (2003). Madarij al-salikin. Dar al-Kutub al-
‘[lmiyyah.

Ibn Taymiyyah. (2005). Majmu’ al-fatawa (Vol. 8). Dar al-Wafa’.
Ismail, F. (2017). Paradigma pendidikan Islam. Rosda Karya.

Kementerian Agama RI. (2019). Moderasi beragama. Badan Litbang dan
Diklat Kemenag RI.

Langgulung, H. (2003). Manusia dan pendidikan: Suatu analisa psikologi
dan pendidikan. Pustaka Al-Husna.

Majid, A., & Andayani, D. (2013). Pendidikan karakter perspektif Islam.
Remaja Rosdakarya.

Mulyasa, E. (2016). Pengembangan dan implementasi kurikulum 2013.
Remaja Rosdakarya.

Nasution, H. (2013). Teologi Islam: Aliran-aliran sejarah analisa
perbandingan. Ul Press.



171

Nata, A. (2016). Iimu pendidikan Islam. Kencana.
Qardhawi, Y. (1997). Al-iman wa al-hayah. Maktabah Wahbah.

Rahman, F. (1982). Islam and modernity: Transformation of an
intellectual tradition. University of Chicago Press.

Sanjaya, W. (2015). Perencanaan dan desain sistem pembelajaran.
Kencana.

Shihab, M. Q. (2007). Wawasan Al-Qur’an. Mizan.

Sukmadinata, N. S. (2017). Pengembangan kurikulum: Teori dan praktik.
Remaja Rosdakarya.

Suyanto, & Jihad, A. (2013). Menjadi guru profesional. Erlangga.

Tilaar, H. A. R. (2015). Paradigma baru pendidikan nasional. Rineka
Cipta.

Ulwan, A. N. (2012). Tarbiyatul aulad fil Islam. Dar al-Salam.
Uno, H. B. (2014). Teori motivasi dan pengukurannya. Bumi Aksara.
Zuhaili, W. (2011). Usul al-figh al-Islami. Dar al-Fikr.

Zubaedi. (2011). Desain pendidikan karakter. Kencana.
F.Lampiran
1. Sinopsis Buku

Buku Manusia, Takdir, dan Usaha Belajar: Perspektif
Fikih Pendidikan mengkaji secara mendalam relasi
antara takdir, ikhtiar, dan proses pendidikan dalam
Islam. Berangkat dari realitas masih kuatnya
pemahaman fatalistik tentang takdir di lingkungan
pendidikan, buku ini menawarkan rekonstruksi
konseptual yang menempatkan usaha belajar sebagai
tanggung jawab manusia yang bernilai ibadah dan



172

berimplikasi langsung pada pembentukan karakter dan
kualitas kehidupan.

Dengan pendekatan fikih pendidikan, buku ini
menjelaskan bahwa takdir tidak meniadakan peran
usaha, melainkan justru menjadi kerangka Ilahi yang
mendorong manusia untuk belajar, bekerja keras, dan
bertanggung jawab. Usaha belajar dipahami bukan
sekadar aktivitas akademik, tetapi sebagai proses
pembinaan akhlak, budaya belajar, dan kesadaran
spiritual yang terintegrasi dalam kehidupan peserta
didik. Melalui analisis normatif, pedagogis, dan
kontekstual, buku ini menguraikan pentingnya kerja
keras, disiplin, dan istiqgamah sebagai nilai inti
pendidikan Islam.

Buku ini juga menawarkan model pengembangan usaha
belajar berbasis fikih pendidikan yang aplikatif bagi
guru, lembaga pendidikan, dan pengambil kebijakan.
Model tersebut mengintegrasikan nilai normatif Islam
dengan praktik pembelajaran, kurikulum, dan evaluasi
yang berorientasi pada proses, usaha, dan pembentukan
karakter. Dengan bahasa akademik yang sistematis
namun tetap komunikatif, buku ini diharapkan menjadi
rujukan penting bagi mahasiswa, guru, peneliti, dan
pemerhati pendidikan Islam dalam membangun
pendidikan  yang  humanis, kontekstual, dan
berkelanjutan.

2. Profil Penulis

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di
bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah,
UIN Datokarama Palu. Ia aktif mengajar mata kuliah



173

fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus
kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik
pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim.

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada
studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan
dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian
kualitatif. = Minat akademiknya meliputi fikih
pendidikan, fikih pembelajaran, pembentukan
karakter religius, serta integrasi kearifan lokal
dalam pendidikan Islam, khususnya di konteks
madrasah dan masyarakat Muslim Indonesia.

Selain mengajar, penulis aktif melakukan
penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk
artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku
ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada
rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai
sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan
spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat
dalam penyusunan khutbah, modul keagamaan, dan
buku panduan ibadah yang digunakan di lingkungan
masyarakat.

Melalui karya ini, penulis berharap dapat
mendorong lahirnya praktik pendidikan Islam yang
tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga berakar
kuat pada nilai-nilai syariat dan akhlak mulia.



174



