Arah Baru
Islam di
Tanah Kaili

Meneguhkan Islam Moderat
dan Kearifan Lokal

Dr. Bahdar, M.H.I.




HAK CIPTA/COPYRIGHT

© 2023 Dr. Bahdar, M.H.I
Email bahdar@uindatokaramaac.id
HP.081.341.207.628

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang.

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh
atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik
cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari
penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan
pendidikan dengan menyebut sumbernya.

Penerbit:

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat
Alamat: JI. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah

Cetakan Pertama: Januari 2023
ISBN: Nomor belum ada



KATA PENGANTAR
an S Cpad SN A ol

805 Gl e el )5 &8 Uany 34 &uka & m‘ssj ‘_Ju; & Qs
ijw&bqﬁj‘o)mjw}od&c&ld\.d\c_i‘)sw;«;ﬂ
H\wum‘;‘cdpjgﬁj@aaﬂ\ uus\umeM\

/////

W\M}d\é&j ‘(Q)Sj\

Puji syukur ke hadirat Allah Swt. atas Iimpahan
rahmat, taufik, dan hidayah-Nya sehingga penulis dapat
menyelesaikan buku Arah Baru Islam di Tanah Kaili:
Meneguhkan Islam Moderat dan Kearifan Lokal ini.
Shalawat dan salam semoga senantiasa tercurah kepada
junjungan Nabi Muhammad saw. teladan agung yang
membawa risalah Islam sebagai agama rahmat bagi seluruh
alam.

Buku ini lahir dari perjumpaan panjang penulis
dengan masyarakat Tanah Kaili, sebuah wilayah yang
menyimpan kekayaan spiritual, budaya, dan sejarah
penyebaran Islam yang unik di Sulawesi Tengah. Selama
bertahun-tahun penulis berinteraksi dengan para tokoh
agama, adat, dan masyarakat setempat, penulis
menyaksikan bagaimana nilai-nilai Islam yang moderat
berpadu harmonis dengan kearifan lokal yang hidup dalam
tradisi dan praktik sosial mereka. Dari pengalaman itulah
muncul kesadaran bahwa Islam di Tanah Kaili bukanlah
agama yang datang untuk meniadakan budaya, melainkan
menuntunnya menuju nilai-nilai kemanusiaan,
keseimbangan, dan kedamaian.

Penulisan buku ini dilatarbelakangi oleh kebutuhan
untuk menggali kembali jejak dan arah perkembangan
Islam di Tanah Kaili, terutama dalam konteks kekinian



ketika masyarakat menghadapi tantangan globalisasi, arus
informasi, dan pergeseran nilai. Dalam situasi seperti itu,
Islam moderat dan kearifan lokal perlu diteguhkan sebagai
fondasi yang menumbuhkan ketenangan spiritual, toleransi
sosial, dan kemajuan umat. Moderasi Islam di sini bukan
sekadar sikap tengah, tetapi jalan kebijaksanaan yang
mengajarkan keseimbangan antara akidah dan budaya,
antara keislaman dan kemanusiaan.

Penulis berharap, buku ini dapat menjadi refleksi dan
inspirasi bagi para tokoh agama, pendidik, mahasiswa, dan
masyarakat luas untuk terus mengembangkan pemahaman
Islam yang damai, terbuka, dan berakar pada budaya lokal.
Harapannya, Islam moderat yang berpadu dengan kearifan
masyarakat Kaili dapat menjadi pilar kokoh dalam
membangun peradaban yang adil, harmonis, dan
berkemajuan.

Akhirnya, penulis menyampaikan terima Kkasih
kepada semua pihak yang telah memberikan dukungan,
ilmu, dan semangat dalam proses penulisan buku ini.
Semoga karya sederhana ini menjadi bagian kecil dari
upaya besar meneguhkan Islam sebagai rahmat dan
menghadirkan cahaya kedamaian di Tanah Kaili.

T PY I PA P

18 A a0 3a s a8 4 gl

Palu, Januari 2023
Penulis

Dr. Bahdar, M.H.I



DAFTAR ISI
HalamanJudul............ ..., 1
Halaman Hak Cipta...............cooiiiiiiiiiiin, 11
Halaman Kata Pengantar.........................oooeeeal. 111
Halaman Daftar Isi.................cooooiiiiii i, v

BAB |
TANAH KAILI DAN ISLAMISASI

A Masyarakat Kaili Sulawesi Tengah............... 1
B  Latar Historis Masuknya Islam ke Tanah Kaili. 4
C  Perjumpaan Islam dan Budaya Lokal di Tanah 8

Kaili. ..o
D Relevansi Kajian Islam Moderat dalam Konteks 11

Pascakonflik di Sulawesi Tengah..
E  Tujuan dan Arah Penulisan Buku 14

BAB I
ISLAM MODERAT KONSEP DAN URGENSINYA DI
KONTEKS LOKAL

A. Makna dan ciri-ciri Islam moderat............... 17
B. Prinsip Wasathiyyah dalam Al-Qur’an dan
Sunnah........ooi 19
C Moderasi Beragama sebagai Jalan Tengah
antara Ekstremismedan Liberalisme............ 23
D. Implementasi Moderasi dalam Kehidupan
Masyarakat..............ccooiiiiiiii 26

E. Tantangan penerapan Islam moderat di daerah
plural seperti Sulawesi Tengah.................. 30



BAB 111
KEARIFAN LOKAL SEBAGAI SUMBER
MODERASI BERAGAMA

Pengertian kearifan lokal dan nilai-nilai budaya
Kaili.....oooo i, 36
Kearifan lokal dalam praktik sosial dan adat

religius (gotong royong, sintuvu, nosarara

nosabatutu,)...........ccooiiiiii i 40
Kearifan Lokal sebagai Perekat Sosial Lintas
Agama dan Etnis................ooociin 43
Titik Temu Nilai Islam dengan Nilai Budaya
Kaill... ..o 46
Revitalisasi Kearifan Lokal dalam Dakwah dan
Pendidikan Islam..........................o 50
BAB IV
PERAN TOKOH AGAMA DAN LEMBAGA
KEAGAMAAN

. Kiprah Ulama dan Da’1 Lokal dalam

Membangun Islam Damai di Tanah Kaiili........ 54
Sinergi antara Pesantren, Madrasah, dan

Pemerintah Daerah dalam Penguatan Islam

Modoeratdi Tanah Kaili............................ 56
Narasi Dakwah Damai dan Toleran di Tengah
Masyarakat Pasca-konflik........................... 58

Studi Kasus: Praktik Moderasi di Masjid,

Majelis Taklim, dan Sekolah..................... 61
Tantangan Regenerasi dan Digitalisasi Dakwah

lokal di Tanah Kaili........................ol 64



BAB V
PENDIDIKAN DAN TRANSFORMASI NILAI
MODERASI

Pendidikan Islam sebagai Instrumen Moderasi
Beragama.............oooiiii
Integrasi Nilai Kearifan Lokal dalam Kurikulum
PAIl dan Fikih..........................

Praktik Pendidikan Damai di Madrasah dan
Pesantren. ... ..o
Peran Guru dan Kepala Madrasah dalam
Menanamkan Moderasi Beragama................
Model Pembelajaran Berbasis Nilai Budaya dan
Islam moderat..................ooooiii

BAB VI
ISLAM PASCA KONFLIK: PENGALAMAN
SULAWESI TENGAH

Konflik Keagamaan di Poso dan Dampaknya
bagi Masyarakat Kaili...............................
Upaya Rekonsiliasi dan Peran Agama dalam
Pemulihan Sosial........................
Moderasi sebagai Jalan Damai dan Pemulihan
Identitas.........coooeiiiiiiiiii
Testimoni Tokoh Agama dan Masyarakat........
Pembelajaran Penting bagi Daerah Lain..........

BAB VII
ARAH BARU ISLAM DI TANAH KAILI

Rekonstruksi Nilai Islam Lokal dalam Konteks
Modernitas..........oovviiiiiiii i
Islam moderat sebagai identitas baru umat di
Sulawesi Tengah.........................oiii
Sinergi antara agama, budaya, dan negara dalam

73



w >

mo

membangun masyarakat damai....................
Tantangan globalisasi, digitalisasi, dan

disinformasiagama..................ccooviuiieeeannn..
Peta jalan Islam masa depan di Tanah Kaili......

BAB VIII
PENUTUP

Kesimpulanumum..................................
Rekomendasi Praktis bagi Tokoh Agama,
Pendidik, dan Pemerintah Daerah..................
Harapan Penulis untuk Kelanjutan Studi Islam
Lokal dan Moderasi Keagamaan.................
Profil Tokoh Agama dan Lembaga Lokal........
Dokumentasi Lapangan dan Kegiatan Sosial
Keagamaan di Tanah Kaili.......................
Daftar Istilah Budaya Kaili yang Berkaitan
dengan Nilai Islam.....................coooe.
Daftar Pustaka..................ooooii
SINOPSISBUKU. ...,



BAB |
TANAH KAILI DAN ISLAMISASI

A. Masyarakat Kaili Sulawesi Tengah
1. Identitas Sosial dan Budaya Masyarakat Kaili

Etnis Kaili merupakan salah satu kelompok etnis
utama yang mendiami wilayah Sulawesi Tengah, terutama
di lembah Palu dan kabupaten-kabupaten sekitarnya seperti
Sigi, Donggala, dan Parigi Moutong. Secara historis,
masyarakat Kaili dikenal sebagai kelompok yang memiliki
sistem sosial berbasis kekerabatan (famili), solidaritas
komunitas (sintuvu), dan penghormatan terhadap adat
sebagai pedoman hidup bersama (Said, 2018).Bahasa Kaili
menjadi salah satu penanda identitas etnis yang terdiri atas
beberapa dialek seperti Ledo, Tara, Unde, dan Rai. Namun,
penelitian linguistik menunjukkan adanya pergeseran
bahasa di kalangan generasi muda akibat pengaruh
urbanisasi dan pendidikan formal berbahasa Indonesia
(Latief, 2020). Dari sisi struktur sosial, masyarakat Kaili
memiliki sistem kepemimpinan tradisional berbasis tokoh
adat dan tokoh agama, yang berfungsi menjaga
keseimbangan antara nilai-nilai adat dan ajaran agama
(Ibrahim, 2019).

Budaya sintuvu, yang bermakna kebersamaan dan
gotong royong, menjadi prinsip moral yang melekat dalam
kehidupan sosial masyarakat Kaili. Menurut penelitian
Badan Riset dan Inovasi Nasional (BRIN, 2022), nilai
sintuvu merepresentasikan semangat solidaritas, tanggung
jawab sosial, dan harmoni antarwarga, sehingga menjadi
fondasi penting dalam membangun kerukunan sosial dan
keberagamaan di Sulawesi Tengah.

2. Unsur Religius dan Kepercayaan Pra-Islam



10

Sebelum kedatangan Islam, masyarakat Kaili
menganut sistem kepercayaan animistik yang kuat, yang
berpusat pada penghormatan terhadap roh leluhur dan
kekuatan alam (Rahman, 2017). Dalam sistem ini, ritual
seperti balia (pengobatan tradisional dengan unsur
spiritual) dan pompoura (upacara tolak bala) menjadi
bagian dari ekspresi religius masyarakat (Nasir, 2019).

Ritual-ritual  tersebut  memperlihatkan  pola
kepercayaan akan adanya kekuatan supranatural yang
mampu memengaruhi kehidupan manusia. Namun, nilai-
nilai dalam praktik ritual ini mengalami reinterpretasi
seiring dengan masuknya ajaran Islam. Banyak unsur yang
sebelumnya bersifat animistik kemudian disesuaikan
dengan ajaran tauhid dan doa-doa Islam, sehingga
membentuk pola keberagamaan khas masyarakat Kaili
(Rahim, 2021).

3. Proses Islamisasi di Sulawesi Tengah

Islam mulai masuk ke wilayah Sulawesi Tengah
sekitar abad ke-17 hingga ke-18 melalui dua jalur utama,
yaitu jalur perdagangan dan dakwah ulama dari Ternate,
Bone, dan Bugis (Hasan, 2016). Jalur ini kemudian
diperkuat oleh aktivitas dakwah para ulama Arab
Hadramaut yang menetap di pesisir Teluk Palu dan
Donggala pada awal abad ke-20 (Hassan, 2020).

Proses Islamisasi semakin kuat dengan hadirnya
lembaga pendidikan Islam, khususnya organisasi
Alkhairaat yang didirikan oleh Sayyid Idrus bin Salim Al-
Jufri pada tahun 1930-an. Melalui jaringan pesantren,
madrasah, dan dakwah sosial, Alkhairaat memainkan peran
sentral dalam menanamkan nilai-nilai Islam moderat di
kalangan masyarakat Kaili (Tahir, 2018).

Menurut hasil penelitian di UIN Datokarama Palu
(Sukardi, 2023), pendidikan Alkhairaat berhasil mengubah



11

pola keberagamaan masyarakat Kaili dari yang bercorak
tradisional menuju Islam bermazhab Ahlussunnah wal
Jamaah yang rasional, terbuka, dan toleran.

Islamisasi di Sulawesi Tengah tidak berlangsung
dengan konfrontasi, tetapi melalui proses akulturasi dan
adaptasi budaya. Tradisi-tradisi lokal seperti pompoura dan
balia tidak serta-merta dihapus, melainkan dimodifikasi
dengan unsur doa, zikir, dan pembacaan ayat-ayat Al-
Qur’an, sehingga menjadi ekspresi Islam lokal yang damai
dan inklusif (Rasyid, 2021).

4. Akulturasi Islam dan Tradisi Kaili

Proses akulturasi antara Islam dan tradisi Kaili
terlihat jelas dalam berbagai praktik sosial keagamaan.
Dalam ritual pernikahan adat, misalnya, unsur Islam seperti
akad nikah, mahar, dan doa disatukan dengan simbol-
simbol adat seperti sambulugana dan pambeka nganga
(Yusuf, 2022). Kajian fikih lokal menunjukkan bahwa
praktik adat tersebut tidak bertentangan dengan prinsip
syariat, selama tidak mengandung unsur syirik atau
pelanggaran terhadap hukum Islam (Rifai, 2020).

Selain itu, interaksi masyarakat Kaili dengan Al-
Qur’an dalam konteks budaya lokal juga menjadi fenomena
menarik dalam studi /iving Qur’an. Penelitian Rahim
(2021) menunjukkan bahwa bacaan ayat-ayat Al-Qur’an
sering diintegrasikan dalam praktik pengobatan balia,
sebagai bentuk sintesis antara nilai spiritual Islam dan
tradisi penyembuhan lokal.

5. Ciri Islamisasi Moderat di Tanah Kaili

Ciri khas Islamisasi di kalangan masyarakat Kaili
dapat dilihat dari tiga dimensi: (1) penerimaan terbuka
terhadap nilai-nilai baru tanpa meninggalkan akar budaya,;
(2) semangat kebersamaan sosial yang sejalan dengan



12

ajaran ukhuwah Islamiyah; dan (3) corak keberagamaan
yang menolak ekstremisme dan kekerasan. Nilai-nilai
moderasi Islam terinternalisasi melalui pendidikan
Alkhairaat, pengajian keluarga, dan peran tokoh agama
lokal yang berfungsi sebagai penjaga harmoni sosial
(Sukardi, 2023).

Transformasi tersebut menjadikan masyarakat Kaili
sebagai contoh konkret bagaimana Islam dapat hidup
berdampingan dengan adat dan kearifan lokal tanpa
kehilangan nilai-nilai teologisnya. Dalam konteks ini, Islam
tidak hadir untuk menggantikan budaya lokal, melainkan
untuk memurnikan dan memperkaya maknanya, sehingga
terbentuklah “Islam Kaili” yang berkarakter damai, sosial,
dan berakar kuat di masyarakat.

B. Latar Historis Masuknya Islam ke Tanah Kaili
1. Konteks Geografis dan Jalur Awal Dakwah Islam

Wilayah Tanah Kaili yang kini mencakup Kota Palu,
Kabupaten Sigi, Donggala, dan sebagian Parigi Moutong
memiliki posisi strategis sebagai jalur perdagangan
antarpulau di kawasan timur Nusantara. Letaknya di pesisir
Teluk Palu menjadikannya persinggahan penting bagi para
pedagang dari Mandar, Bugis, Ternate, dan juga pedagang
Arab yang membawa ajaran Islam ke kawasan ini (Hasan,
2016).

Islam pertama kali dikenal oleh masyarakat Kaili
melalui jalur perdagangan maritim dan pernikahan antar-
etnis. Pedagang Muslim dari  Sulawesi Selatan
memperkenalkan nilai-nilai Islam tidak hanya sebagai
ajaran agama, tetapi juga sebagai etika sosial dan sistem
nilai dalam transaksi ekonomi (Rahman, 2017). Dengan
demikian, Islam hadir dalam konteks hubungan sosial yang
damai dan simbiotik antara pedagang Muslim dan
masyarakat lokal.



13

Menurut kajian sejarah lokal, pada abad ke-17 telah
muncul sejumlah komunitas Muslim di pesisir Palu bagian
utara, di antaranya di wilayah Watusampu, Lere, dan
Tondo (Ibrahim, 2019). Penyebaran Islam pada masa ini
berlangsung secara bertahap dan bersifat adaptif, tanpa
menghapuskan tradisi lokal yang telah mengakar kuat di
masyarakat Kaili.

2. Peran Kerajaan-Kerajaan Lokal dan Jaringan Dakwah

Proses Islamisasi di wilayah Kaili tidak dapat
dilepaskan dari pengaruh kerajaan-kerajaan Islam di
sekitarnya, seperti Kesultanan Ternate dan Bone, yang
menjalin hubungan politik dan ekonomi dengan para
pemimpin adat Kaili. Sultan Ternate, misalnya, mengirim
mubalig dan ulama ke kawasan Teluk Palu pada abad ke-17
untuk memperluas pengaruh Islam di daerah pedalaman
(Hasan, 2016).

Sementara itu, hubungan dagang dengan Bugis-
Makassar turut mempercepat penyebaran Islam melalui
pernikahan antarsuku dan pembentukan komunitas Muslim
di pelabuhan-pelabuhan lokal. Dalam beberapa kasus,
tokoh-tokoh Bugis menjadi guru agama atau imam pertama
di perkampungan Kaili (Latief, 2020).

Selain  melalui kerajaan, dakwah Islam juga
berkembang melalui jaringan ulama Hadramaut yang
datang ke Sulawesi Tengah pada akhir abad ke-19 dan awal
abad ke-20. Mereka membentuk jaringan dakwah berbasis
keluarga dan pendidikan, yang kemudian berkontribusi
besar dalam membentuk corak Islam di Tanah Kaili yang
moderat, sufistik, dan berakar kuat pada nilai
kemasyarakatan (Hassan, 2020).

3. Masa Kolonial dan Pembentukan Lembaga Pendidikan
Islam



14

Masuknya kolonialisme Belanda pada abad ke-19
membawa perubahan signifikan dalam pola keagamaan
masyarakat Kaili. Pemerintah kolonial cenderung
membatasi aktivitas dakwah Islam di pedesaan, sehingga
penyebaran agama lebih banyak dilakukan melalui jalur
nonformal seperti surau dan pengajian kampung (Rasyid,
2021).

Dalam situasi tersebut, muncul resistensi kultural dan
religius dari masyarakat lokal terhadap dominasi kolonial.
Nilai-nilai Islam menjadi simbol perlawanan dan identitas
sosial masyarakat Kaili. Kondisi ini mencapai puncaknya
pada awal abad ke-20 ketika Sayyid Idrus bin Salim Al-
Jufri mendirikan Alkhairaat di Kota Palu (1930). Lembaga
ini kemudian menjadi pusat pembentukan generasi terdidik
Muslim yang berorientasi pada Islam moderat dan
nasionalisme keindonesiaan (Tahir, 2018).

Penelitian Sukardi (2023) mencatat bahwa sejak
berdirinya Alkhairaat, proses Islamisasi di Tanah Kaili
tidak hanya berjalan melalui ritual keagamaan, tetapi juga
melalui pendidikan formal dan sosial kemasyarakatan, yang
mendorong integrasi nilai-nilai Islam ke dalam berbagai
aspek kehidupan masyarakat. Dengan demikian, Islam
tidak lagi menjadi ajaran luar, tetapi telah menyatu dengan
struktur sosial dan budaya Kaili.

4. Pola Akulturasi dan Penerimaan Masyarakat Kaili

Berbeda dari beberapa daerah lain di Indonesia yang
mengalami ketegangan antara adat dan agama, masyarakat
Kaili memperlihatkan pola penerimaan yang damai dan
akomodatif terhadap ajaran Islam. Proses Islamisasi di
wilayah ini berlangsung tanpa pertentangan terbuka, sebab
dakwah dilakukan melalui pendekatan kultural dan
keteladanan moral (Nasir, 2019).



15

Penelitian antropologis menunjukkan bahwa tokoh-
tokoh adat Kaili tidak memandang Islam sebagai ancaman
terhadap budaya lokal, melainkan sebagai penyempurna
nilai-nilai tradisi seperti sintuvu (kebersamaan), mombine
(musyawarah), dan mpalili (kerja kolektif untuk kebaikan
bersama) (Said, 2018). Dengan demikian, nilai Islam dan
adat saling menguatkan dalam membangun harmoni sosial.

Islamisasi juga disertai dengan transformasi ritual
tradisional. Upacara balia yang semula bernuansa animistik
mulai disertai doa dan bacaan Al-Qur’an, sementara tradisi
pompoura (tolak bala) diubah menjadi bentuk doa bersama
dan sedekah untuk keselamatan kampung (Rahim, 2021).
Fenomena ini menandai terbentuknya model Islamisasi
khas Kaili yakni proses internalisasi nilai Islam tanpa
menghapus esensi kearifan lokal.

5. Periode Modern dan Penguatan Islam Moderat

Seiring dengan perkembangan sosial politik setelah
kemerdekaan, Islam di Tanah Kaili terus mengalami
konsolidasi. Lembaga Alkhairaat menjadi pusat intelektual
dan moral masyarakat Muslim di Sulawesi Tengah.
Jaringan alumninyatersebar luas di berbagai madrasah dan
masjid, memperkuat pola keberagamaan yang rasional dan
moderat (Sukardi, 2023).

Ciri Islam moderat di Tanah Kaili tercermin dalam tiga
aspek utama:

a. Toleransi antarumat beragama, yang tampak dalam
kemampuan masyarakat Kaili menjaga kerukunan
pascakonflik sosial di awal 2000

b. Integrasi nilai adat dan agama, di mana Islam
dipahami sebagai penguat budaya, bukan penghapus
tradisi;



16

c. Komitmen terhadap pendidikan dan dakwah
berkelanjutan, melalui sistem madrasah, majelis
taklim, dan organisasi keagamaan berbasis
komunitas.

Dengan demikian, proses Islamisasi di Tanah Kaili tidak
hanya menghasilkan masyarakat Muslim, tetapi juga
membentuk peradaban lokal yang menampilkan wajah
Islam yang damai, inklusif, dan berakar kuat pada nilai-
nilai sosial budaya masyarakat Kaili.

C. Perjumpaan Islam dan Budaya Lokal di Tanah Kaili

Perjumpaan antara Islam dan budaya lokal di Tanah
Kaili merupakan proses historis dan kultural yang panjang,
menandai integrasi antara nilai-nilai Islam dan kearifan
tradisional masyarakat Kaili. Secara akademik, proses ini
dapat dikategorikan sebagai bentuk akomodasi budaya
(cultural accommodation), di mana ajaran Islam
disampaikan dan diterima melalui pendekatan sosial dan
kultural yang menyesuaikan dengan struktur budaya
masyarakat setempat (Azra, 2002; Ricklefs, 2012).

Penelitian yang dilakukan oleh Azyumardi Azra
(2002) dalam Islam Nusantara: Jaringan Ulama Timur
Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII dan XVIII
menunjukkan bahwa Islamisasi di berbagai wilayah
Nusantara, termasuk Sulawesi Tengah, berlangsung melalui
mekanisme kultural yang lentur, bukan melalui kekerasan
atau paksaan. Proses dakwah dilakukan oleh para ulama
dan tokoh adat melalui jalur sufistik dan kekeluargaan,
sehingga nilai-nilai Islam diserap tanpa harus menghapus
adat. Pola serupa ditemukan oleh Martin van Bruinessen
(1995) yang menegaskan bahwa bentuk Islam lokal (local
Islam) di Indonesia terbentuk melalui negosiasi antara
syariat dan budaya, menghasilkan bentuk Islam yang unik
di setiap daerah.



17

Dalam konteks Tanah Kaili, nilai-nilai Islam mulai
berinteraksi dengan adat sejak abad ke-17, ketika kerajaan-
kerajaan lokal seperti Palu, Dolo, dan Sigi mulai menerima
ajaran Islam melalui jalur perdagangan dan dakwah ulama
dari pesisir barat Sulawesi dan Gorontalo (Putuhena, 2007).
Interaksi ini melahirkan perpaduan harmonis antara ajaran
Islam dan kearifan lokal, yang kemudian membentuk pola
keberislaman khas masyarakat Kaili.

Salah satu bentuk nyata dari perjumpaan tersebut
tampak pada transformasi makna ritual adat. Misalnya,
tradisi mopondoli (upacara pensucian diri menjelang
pernikahan) mengalami reinterpretasi sebagai bentuk
tazkiyatun nafs (pensucian jiwa) dalam perspektif Islam.
Begitu pula tradisi padungku (syukuran panen), yang
dahulu berbentuk persembahan kepada roh penjaga ladang,
kini dilaksanakan dengan pembacaan doa dan tahlil sebagai
ungkapan syukur kepada Allah Swt. (Abidin, 2015). Proses
reinterpretasi ini menggambarkan akulturasi simbolik
antara Islam dan budaya lokal yang memperkuat karakter
religius masyarakat tanpa menghilangkan akar budaya
mereka.

Fenomena  serupa  juga  dijelaskan  oleh
Koentjaraningrat (1985) dalam Kebudayaan, Mentalitas,
dan Pembangunan, bahwa proses masuknya agama besar
seperti Islam ke dalam masyarakat tradisional Indonesia
umumnya melibatkan tahapan sinkretisasi, akulturasi, dan
integrasi nilai. Masyarakat Kaili memaknai ajaran Islam
bukan sebagai sistem yang meniadakan adat, tetapi sebagai
jalan untuk memperdalam nilai moral, spiritual, dan sosial
yang telah ada dalam budaya mereka.

Selain itu, penelitian oleh M. Idris dan Nurhadi
(2018) dalam Jurnal Al-Qalam menunjukkan bahwa di
wilayah Palu dan Sigi, banyak tokoh adat yang juga
berperan sebagai imam dan guru mengaji. Hal ini
memperlihatkan tumpang tindih positif antara otoritas adat



18

dan agama yang berkontribusi terhadap terbentuknya Islam
yang moderat dan membumi. Proses ini dikenal dalam
literatur antropologi agama sebagai bentuk cultural
hybridity (Bhabha, 1994), yaitu perpaduan kreatif antara
dua sistem nilai yang menghasilkan identitas baru dalam
hal ini, identitas Islam Kaili.

Secara sosial, hasil perjumpaan Islam dan budaya
lokal di Tanah Kaili dapat dilihat dalam praktik kehidupan
sehari-hari masyarakat: doa bersama sebelum menanam
padi, penggunaan istilah “insya Allah” dalam upacara adat,
serta penghormatan kepada tokoh agama dan adat secara
bersamaan. Semua ini memperlihatkan keterjalinan antara
nilai mosangu-mosintuvu (saling membantu) dan prinsip
ukhuwah Islamiyah, antara nosarara nosabatutu
(persaudaraan dan kesatuan) dengan konsep ummah dalam
Islam.

Dengan demikian, perjumpaan Islam dan budaya
lokal di Tanah Kaili merupakan proses dialektis yang
melahirkan Islam yang kontekstual, inklusif, dan berakar
pada nilai-nilai lokal. Corak Islam ini menjadi pondasi
utama bagi munculnya tradisi moderasi beragama dan
harmoni sosial di Sulawesi Tengah, sebagaimana juga
ditegaskan oleh Kementerian Agama RI (2022) bahwa
masyarakat dengan basis kearifan lokal kuat memiliki
tingkat penerimaan yang lebih tinggi terhadap nilai-nilai
toleransi dan keberagaman.

D. Relevansi Kajian Islam Moderat dalam Konteks
Pascakonflik di Sulawesi Tengah

Relevansi kajian Islam moderat dalam konteks
pascakonflik di Sulawesi Tengah menjadi sangat penting,
mengingat wilayah ini pernah mengalami konflik sosial-
keagamaan yang cukup besar pada akhir 1990-an hingga
awal 2000-an, terutama di wilayah Poso dan sekitarnya.



19

Konflik tersebut, sebagaimana dicatat oleh International
Crisis Group (2004) dan Sidel (2006), bukan semata
konflik agama, tetapi juga melibatkan dimensi politik,
ekonomi, dan identitas sosial. Meski demikian, agama
sering dijadikan simbol mobilisasi, sehingga pascakonflik
diperlukan rekonstruksi pemahaman keagamaan yang lebih
moderat, inklusif, dan berbasis kearifan lokal.

Menurut Burhani (2019) dalam kajiannya di Studia
Islamika, Islam moderat di Indonesia berfungsi sebagai
jembatan sosial (social bridge) dalam membangun kembali
kepercayaan antarumat setelah konflik. la menegaskan
bahwa moderasi beragama dengan prinsip tawassuth
(keseimbangan), tasamuh (toleransi), ta’adul (keadilan),
dan musawah (kesetaraan) dapat menjadi kerangka
normatif bagi rekonsiliasi sosial. Dalam konteks Sulawesi
Tengah, khususnya Tanah Kaili, moderasi Islam menjadi
instrumen efektif untuk mengelola pluralitas dan
menghidupkan kembali solidaritas lintas agama.

Penelitian Nurhadi dan Idris (2020) di Jurnal Al-
Qalam menunjukkan bahwa masyarakat Kaili memiliki
fondasi sosial yang kuat untuk mendukung moderasi
beragama karena mereka telah lama menginternalisasi nilai
nosarara nosabatutu (persaudaraan dan kesatuan),
mosintuvu (gotong royong), dan pompoura (keterbukaan).
Nilai-nilai ini sejalan dengan prinsip-prinsip Islam moderat
yang menolak kekerasan dan ekstremisme. Pasca-konflik,
banyak tokoh adat dan ulama setempat berperan aktif
dalam forum rekonsiliasi lintas agama melalui pendekatan
kultural dan spiritual, misalnya dalam kegiatan doa
bersama, kerja sosial lintas komunitas, dan dialog
perdamaian.

Dari perspektif akademik, Ricklefs (2012) dan Azra
(2017) menegaskan bahwa Islam moderat berfungsi bukan
hanya sebagai ajaran keagamaan, tetapi juga sebagai etika



20

sosial (social ethics) yang mampu memperkuat social
cohesion di masyarakat multikultural. Dalam konteks
Sulawesi Tengah, pendekatan ini diterapkan melalui
pendidikan keagamaan, dakwah damai, serta peran lembaga
seperti FKUB (Forum Kerukunan Umat Beragama) dan
Majelis Ulama Indonesia (MUI) Sulawesi Tengah, yang
menekankan  pentingnya Islam  sebagai  kekuatan
rekonsiliatif, bukan divisif.

Hasil penelitian lapangan oleh Tadulako Institute
(2021) menunjukkan bahwa penerapan moderasi beragama
di komunitas Muslim Kaili berpengaruh positif terhadap
pemulihansosial pascakonflik. Kegiatan seperti dialog adat
dan agama, pengajian bersama lintas kampung, serta
pelatihan da’i moderat berhasil memperkuat rasa saling
percaya antarwarga. Pendekatan ini sesuai dengan model
peacebuilding through religion yang dikembangkan oleh
Appleby (2000), di mana agama dapat berperan sebagai
agen perdamaian melalui internalisasi nilai-nilai moral dan
spiritual yang universal.

Lebih jauh lagi, relevansi Islam moderat pascakonflik
juga terkait dengan wupaya deradikalisasi. Menurut
Kementerian Agama RI (2022), Sulawesi Tengah termasuk
salah satu wilayah prioritas penguatan moderasi beragama
karena masih terdapat potensi narasi intoleran di sejumlah
daerah pascakonflik. Pendekatan berbasis Islam moderat
dan kearifan lokal terbukti efektif untuk menekan
radikalisme karena diterima oleh masyarakat secara
kultural dan spiritual. Model pendidikan keagamaan
berbasis lokal seperti yang diterapkan di madrasah-
madrasah di Kabupaten Sigi dan Parigi Moutong
mengajarkan fikih sosial, etika kemasyarakatan, dan
penghormatan terhadap adat sebagai bagian dari ajaran
Islam rahmatan lil ‘alamin.

Dari perspektif teoritis, relevansi ini dapat dijelaskan
melalui pendekatan “religious peacebuilding” (Gopin,



21

2000) dan “sociocultural reconstruction” (Lederach, 1997),
yang memandang perdamaian berkelanjutan hanya dapat
tercapai jika agama dipahami sebagai kekuatan moral dan
budaya yang membangun, bukan sebagai pemisah. Islam
moderat di Tanah Kaili, dengan ciri keislaman yang
bersahabat terhadap adat dan keberagaman, menjadi model
ideal untuk rekonstruksi sosial pascakonflik di Indonesia
bagian timur.Dengan demikian, kajian Islam moderat di
konteks pascakonflik Sulawesi Tengah memiliki relevansi
strategis dan akademik dalam tiga hal utama:

1. Sebagai paradigma rekonsiliasi sosial, yang
menguatkan relasi lintas agama melalui pendekatan
spiritual dan kultural;

2. Sebagai model pendidikan keagamaan kontekstual,
yang menanamkan nilai moderasi berbasis tradisi
lokal Kaili; dan

3. Sebagai instrumen deradikalisasi damai, Yyang
menekan potensi ekstremisme melalui internalisasi
nilai Islam yang seimbang dan inklusif.

Islam moderat di Tanah Kaili dengan demikian bukan
hanya warisan budaya religius, tetapi juga menjadi strategi
sosial untuk menjaga keberlanjutan perdamaian,
sebagaimana ditegaskan oleh Lederach (1997) bahwa
perdamaian sejati hanya dapat dibangun di atas fondasi
budaya lokal dan nilai spiritual yang hidup di tengah
masyarakat.

E. Tujuan dan Arah Penulisan Buku

Penulisan buku ini bertujuan untuk memberikan
pemahaman komprehensif mengenai dinamika Islamisasi,
transformasi nilai, serta interaksi antara Islam dan budaya
lokal dalam masyarakat Kaili di Sulawesi Tengah. Melalui
pendekatan historis, antropologis, dan teologis, buku ini



22

berupaya merekonstruksi perjalanan panjang proses
internalisasi ajaran Islam di Tanah Kaili sejak masa awal
dakwah hingga perkembangan kontemporer pasca-konflik
sosial. Secara akademik, tujuan utama penulisan ini adalah:

1. Menggali akar historis dan sosiologis Islamisasi di
Tanah Kaili. Kajian ini bertumpu pada pandangan
bahwa Islam tidak datang dalam ruang kosong,
melainkan berinteraksi dengan sistem kepercayaan
dan struktur sosial yang telah mapan. Hal ini sesuai
dengan temuan Azra (2004) dan Reid (2010) yang
menegaskan bahwa proses Islamisasi di Nusantara
berlangsung melalui tahapan adaptasi budaya dan
negosiasi nilai lokal.

2. Menganalisis bentuk perjumpaan Islam dan budaya
Kaili. Islam di Sulawesi Tengah tidak hanya hadir
sebagai sistem keimanan, tetapi juga sebagai
kekuatan kultural yang melebur dalam tradisi lokal
seperti ntodea, vaya, dan nosarara nosabatutu
konsep yang mencerminkan solidaritas dan kesatuan
sosial masyarakat Kaili (Abd. Rahman, 2019;
Nawawi, 2020).

3. Menjelaskan peran Islam moderat dalam rekonsiliasi
pasca-konflik. Dalam konteks konflik sosial
keagamaan di Poso dan sekitarnya pada awal 2000-
an, moderasi Islam menjadi instrumen penting dalam
membangun kembali kohesi sosial dan perdamaian
(Aly, 2011; Suaedy, 2013). Pendekatan Islam
moderat yang menekankan nilai tasamuh, tawazun,
dan ta’awun terbukti efektif dalam mengembalikan
relasi sosial yang harmonis di tengah masyarakat
multietnik dan multireligius.

Arah penulisan buku ini difokuskan pada upaya
rekonstruksi Islam lokal yang kontekstual dan moderat,



23

dengan menempatkan masyarakat Kaili sebagai pusat
kajian keislaman Nusantara. Melalui pendekatan ini, buku
diharapkan dapat menjadi sumbangan ilmiah bagi
pengembangan studi Islam Indonesia yang bercorak
dialogis dan berakar pada realitas budaya lokal.

Secara metodologis, penulisan ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan sintesis antara kajian literatur
dan analisis lapangan yang dilakukan di beberapa wilayah
di Kabupaten Sigi, Donggala, dan Poso. Pendekatan
tersebut memungkinkan penggambaran Islam sebagai
sistem nilai yang hidup dan berkembang di tengah
masyarakat, bukan sekadar sebagai dogma normatif.

Dengan demikian, arah penulisan buku ini tidak hanya
bersifat deskriptif-historis, tetapi juga reflektif dan
konstruktif, untuk menjawab pertanyaan besar mengenai
bagaimana Islam dapat terus hidup, beradaptasi, dan
menumbuhkan nilai-nilai kemanusiaan universal di Tanah
Kaili.



24

BAB Il
ISLAM MODERAT KONSEP DAN URGENSINYA
DI KONTEKS LOKAL

A. Makna dan ciri-ciri Islam moderat

Secara konseptual, Islam moderat merupakan corak
keberagamaan yang menempatkan nilai keseimbangan
(tawassuth), toleransi (tasamuh), keadilan (i’tidal), dan
harmoni sosial sebagai inti ajaran dan praksis kehidupan
umat Islam. Moderasi Islam tidak hanya berfungsi sebagai
jalan tengah di antara ekstremisme dan liberalisme, tetapi
juga sebagai paradigma keberagamaan yang menjunjung
tinggi kemaslahatan (maslahah ‘ammah) dan keberlanjutan
peradaban manusia.Menurut Azyumardi Azra (2016), Islam
moderat atau wasathiyyah al-Islam merupakan ciri utama
Islam di Nusantara yang menekankan keseimbangan antara
teks dan konteks, serta antara dimensi spiritual dan sosial.
Sementara Yusuf al-Qaradawi (2007) mendefinisikan al-
wasathiyyah sebagai posisi tengah yang adil dan
proporsional dalam memahami dan menerapkan ajaran
Islam, tanpa sikap berlebih-lebihan (ghuluw) atau
pengabaian (tafrith).Dalam konteks Indonesia,
Kementerian Agama RI (2019) melalui Gerakan Moderasi
Beragama menegaskan bahwa Islam moderat mencakup
empat ciri utama:

1. Komitmen terhadap prinsip keadilan dan
keseimbangan (al-‘adl wa al-wasathiyyah). Ciri ini
menolak  segala  bentuk  ekstremisme dan



25

diskriminasi. Islam  moderat selalu mencari
keseimbangan antara hak individu dan kepentingan
sosial, antara nilai-nilai agama dan dinamika
kehidupan modern.

2. Toleransi terhadap keragaman (at-tasamuh). Islam
moderat mengakui pluralitas sebagai sunnatullah dan
menumbuhkan sikap terbuka terhadap perbedaan
agama, budaya, dan pandangan politik. Menurut
Nurcholish Madjid (1999), sikap ini merupakan
pengejawantahan  dari  tauhid  sosial—yakni
pengakuan terhadap kesetaraan manusia di hadapan
Tuhan.

3. Komitmen terhadap dialog dan musyawarah (as-
syura wa al-hiwar). Dalam Islam moderat, dialog
menjadi sarana utama penyelesaian perbedaan.
Pendekatan ini sejalan dengan tradisi deliberatif
dalam masyarakat Islam klasik yang menekankan
musyawarah untuk kemaslahatan bersama.

4. Keterbukaan terhadap pembaruan (at-tajdid). Islam
moderat bersifat dinamis dan progresif. la tidak
menolak perubahan, tetapi memandang modernisasi
sebagai bagian dari ijtihad kontekstual untuk
menjawab tantangan zaman (Federspiel, 2007;
Esposito, 2011).

Secara sosiologis, Islam moderat di Indonesia
berkembang melalui institusi pendidikan, dakwah kultural,
dan organisasi keagamaan seperti Nahdlatul Ulama (NU)
dan Muhammadiyah, yang keduanya memainkan peran
besar dalam membangun pemahaman Islam yang toleran,
rasional, dan berkeadaban (Bruinessen, 2013). Kedua
organisasi ini menjadi model Islam moderat karena
mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dengan
nasionalisme dan pluralitas budaya lokal.Dalam konteks
Sulawesi Tengah, nilai-nilai Islam moderat tercermin



26

dalam kearifan lokal masyarakat Kaili seperti nosarara
nosabatutu (bersaudara dan bersatu), yang selaras dengan
prinsip ukhuwah Islamiyah dan ukhuwah insaniyah.
Melalui pendekatan ini, Islam tidak hanya menjadi sistem
keyakinan, tetapi juga sumber nilai yang meneguhkan
perdamaian dan solidaritas sosial pasca-konflik (Suaedy,
2013; Qodir, 2020).

Dengan demikian, Islam moderat bukan sekadar konsep
teologis, tetapi merupakan praksis sosial yang menegaskan
Islam sebagai agama rahmatan lil ‘alamin—agama yang
membawa kedamaian, keadilan, dan kemanusiaan
universal.

B. Prinsip Wasathiyyah dalam Al-Qur’an dan Sunnah

Konsep wasathiyyah merupakan fondasi teologis dan
etis dari ajaran Islam yang menekankan keseimbangan,
keadilan, dan moderasi dalam seluruh aspek kehidupan.
Istilah wasath secara etimologis berasal dari bahasa Arab
“buy” yang berarti “tengah”, “adil”, atau ‘“seimbang”.
Dalam terminologi syariat, wasathiyyah mengandung
makna sikap moderat, tidak berlebihan (ghuluw) dan tidak
pula mengabaikan (tafrith), melainkan menempatkan
sesuatu secara proporsional sesuai dengan tuntunan wahyu
(al-Qaradawi, 2007).

1. Dasar Qur’ani Prinsip Wasathiyyah

Ayat yang paling sering dijadikan landasan teologis bagi
konsep wasathiyyah adalah firman Allah dalam:

040%- Sy 5 & PR @ = -t 4 La% 4 F - - EP T IR PP ".,,
Al ol G5 abll) o plagd ) 99800 Uiy 4] aSUilay QLS

Mo

Terjemahnya :



27

“Dan demikian (pula) Kami telah menjadikan kamu (umat
Islam) umat yang wasath (pertengahan), agar kamu menjadi
saksi atas manusia dan agar Rasul (Muhammad) menjadi
saksi atas kamu.” (Q.S. al-Baqgarah [2]: 143)

Menurut Ibn Kathir (Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, juz
1, him. 199), makna ummatan wasathan adalah umat yang
adil dan seimbang dalam keyakinan, ibadah, dan interaksi
sosial. Mereka tidak bersikap ekstrem seperti kaum
sebelumnya yang melampaui batas. Al-Tabari (Jami‘ al-
Bayan, 2001) juga menafsirkan bahwa wasathiyyah berarti
“pilihan terbaik” (khiyar al-umam), yakni umat yang
menempuh jalan tengah antara berlebihan dan lalai dalam
beragama.

Selain ayat tersebut, beberapa ayat lain juga mencerminkan
prinsip moderasi:

a. Q.S. al-Furgan: 67 menegaskan keseimbangan
dalam penggunaan harta (“tidak boros dan tidak
kikir”);

b. Q.S. Lugman : 19 mengajarkan moderasi dalam
perilaku sosial dan tutur kata;

c. Q.S. al-Hadid : 25 menegaskan bahwa Allah
mengutus para rasul dengan kitab dan neraca agar
manusia menegakkan keadilan (al-gisth), yang
merupakan manifestasi dari wasathiyyah.

Dengan demikian, secara teologis wasathiyyah bukan
konsep baru, melainkan ruh dari misi Islam sebagai agama
yang menegakkan keseimbangan antara aspek spiritual dan
material, individual dan sosial, dunia dan akhirat.



28

2. Prinsip Wasathiyyah dalam Sunnah

Dalam hadis Nabi saw, banyak riwayat yang
menunjukkan bahwa Rasulullah menegaskan jalan tengah
sebagai ciri ajaran Islam. Di antaranya sabda beliau:

ol b Al A0 s (T LB (ol B SNy 280

Artinya :

Jauhilah sikap berlebih-lebihan dalam beragama, karena
yang membinasakan umat sebelum kamu adalah sikap
berlebihan dalam beragama. ”(HR. Ahmad, an-Nasa’i, dan
Ibn Majah)

Hadis ini menjadi dasar normatif bahwa moderasi adalah
esensi praktik keagamaan yang sesuai dengan Sunnah. Nabi
saw/ juga bersabda:

bl ,sadh A

Artinya :

“Sebaik-baik perkara adalah yang pertengahannya. ” (HR.
al-Baihaqi, Syu‘ab al-lman)

Menurut al-Nawawi (Syarh Sahih Muslim, 2000), hadis-
hadis tersebut menunjukkan bahwa Rasulullah senantiasa
menekankan prinsip keseimbangan dalam ibadah,
muamalah, dan akhlak. Beliau melarang sahabat yang
beribadah secara ekstrem tanpa mempertimbangkan aspek
kemanusiaan, seperti sahabat yang ingin berpuasa terus-
menerus atau tidak menikah (HR. al-Bukhari, no. 5063).

3. Wasathiyyah sebagai Prinsip Kehidupan Sosial



29

Secara sosiologis, wasathiyyah menjadi dasar
pengembangan masyarakat madani (civil society).
Azyumardi Azra (2016) menyebut bahwa wasathiyyah
adalah “ruh Islam Nusantara” karena nilai ini
memampukan umat Islam untuk hidup berdampingan
dengan pemeluk agama lain secara damai. Sementara John
L. Esposito (2011) menyatakan bahwa Islamic moderation
adalah kunci bagi stabilitas sosial-politik umat Islam di
tengah dunia modern yang plural.

Dalam konteks keindonesiaan, wasathiyyah juga menjadi
pondasi bagi gerakan Moderasi Beragama Yyang
dikembangkan oleh Kementerian Agama RI (2019), dengan
empat pilar utama: komitmen kebangsaan, toleransi, anti-
kekerasan, dan penerimaan terhadap budaya lokal.
Keempat pilar ini merupakan derivasi praktis dari prinsip
wasathiyyah dalam Al-Qur’an dan Sunnah.

4. Implikasi Prinsip Wasathiyyah

Prinsip wasathiyyah tidak hanya mengatur cara
berpikir dan beribadah, tetapi juga menuntun umat Islam
dalam membangun relasi sosial yang damai dan inklusif.
Dalam konteks Sulawesi Tengah, penerapan nilai-nilai
wasathiyyah menjadi  penting untuk memperkuat
rekonsiliasi  sosial pasca-konflik dan membangun
masyarakat yang berkeadaban serta berorientasi pada
perdamaian (Suaedy, 2013; Qodir, 2020).

Dengan demikian, wasathiyyah bukan hanya ajaran
moral-spiritual, melainkan paradigma integral dalam
kehidupan beragama, bermasyarakat, dan bernegara. la
menegaskan Islam sebagai agama yang menolak
ekstremisme, = mengedepankan  rasionalitas,  serta
menghargai keragaman dan keadilan sosial.

C. Moderasi Beragama sebagai Jalan Tengah antara



30

Ekstremisme dan Liberalisme

Moderasi beragama (religious moderation) merupakan
paradigma keberagamaan yang menempatkan umat Islam
di jalur tengah antara dua kutub ekstrem: ekstremisme
keagamaan di satu sisi dan liberalisme keagamaan di sisi
lain. Kedua kecenderungan ekstrem tersebut dinilai sama-
sama berpotensi menyimpang dari prinsip dasar Islam yang
menjunjung keseimbangan (tawazun) dan keadilan (i ‘tidal).
Dengan demikian, moderasi beragama berfungsi sebagai
mekanisme  korektif yang mengembalikan praktik
keberagamaan pada prinsip wasathiyyah sebagaimana
ditegaskan dalam Al-Qur’an dan Sunnah.

1. Konseptualisasi Moderasi Beragama

Menurut Kementerian Agama RI (2019), moderasi
beragama adalah cara pandang, sikap, dan praktik
beragama yang mengambil posisi di tengah—tidak
berlebih-lebihan dalam mengamalkan ajaran agama
(ekstrem kanan), dan tidak pula mengabaikan atau
menafsirkan agama secara bebas tanpa batas (ekstrem kiri).
Pendekatan ini menuntut umat untuk berpegang teguh pada
prinsip agama sambil menghormati keragaman dan
menjunjung nilai kemanusiaan.

Secara teoretis, Azyumardi Azra (2016) menegaskan
bahwa moderasi beragama berakar pada konsep
wasathiyyah al-Islamiyyah, yang menjadi karakteristik
utama Islam Nusantara. Islam dipahami bukan sebagai
doktrin kaku, melainkan sistem nilai yang dinamis dan
kontekstual, mampu berdialog dengan budaya lokal dan
peradaban global tanpa kehilangan identitasnya.

Dalam perspektif global, John L. Esposito (2011) dan
Rashid al-Ghannouchi (2013) menyatakan bahwa moderasi
Islam muncul sebagai respon terhadap dua ancaman:
radikalisme keagamaan pasca-11 September 2001 dan



31

sekularisme ekstrem di dunia Barat. Oleh karena itu,
moderasi beragama berperan sebagai jalan tengah antara
penolakan total terhadap modernitas dan penerimaan buta
terhadap liberalisme.

2. Ekstremisme dan Liberalisme: Dua Kutub yang Kontras

Ekstremisme keagamaan ditandai dengan sikap
fanatik, penolakan terhadap perbedaan, dan justifikasi
kekerasan atas nama agama. Menurut Mahmood (2016) dan
Qodir (2020), ekstremisme lahir dari pemahaman tekstual
yang terlepas dari konteks sosial, sehingga melahirkan
ideologi takfiri dan intoleransi. Dalam konteks Indonesia,
ekstremisme seringkali berwujud dalam bentuk gerakan
puritan dan radikal yang menolak pluralisme dan
demokrasi.

Di sisi lain, liberalisme keagamaan muncul sebagai
reaksi terhadap rigiditas ortodoksi, tetapi sering Kkali
melampaui batas dengan menafsirkan agama secara
subjektif dan bebas nilai. Nurcholish Madjid (1999)
menekankan bahwa pembaruan Islam harus tetap berpijak
pada teks dan etika wahyu, bukan pada kebebasan tanpa
kendali. Ketika liberalisme melonggarkan makna
kebenaran agama hingga bersifat relatif total, maka ia
berpotensi mengikis substansi normatif Islam.

Dengan demikian, ekstremisme dan liberalisme
merupakan dua bentuk penyimpangan yang sama-sama
bertentangan dengan esensi Islam sebagai agama yang
ummatan wasathan umat pertengahan yang adil, rasional,
dan berkeadaban.

3. Moderasi Beragama sebagai Jalan Tengah

Moderasi beragama hadir untuk menyeimbangkan
antara keteguhan akidah dan keterbukaan terhadap
perubahan. Dalam hal ini, Yusuf al-Qaradawi (2007)



32

menjelaskan bahwa al-wasathiyyah berarti menempatkan
segala sesuatu pada posisi proporsional: tidak memisahkan
agama dari kehidupan sosial, namun juga tidak menjadikan
agama sebagai alat politik atau ideologi kekerasan.

Prinsip utama moderasi beragama meliputi empat pilar
(Kementerian Agama RI, 2019):

1. Komitmen kebangsaan menjaga integrasi nasional
sebagai bagian dari pengamalan iman.

2. Toleransi menghormati perbedaan agama, mazhab,
dan pandangan hidup.

3. Anti-kekerasan menolak radikalisme, ujaran
kebencian, dan kekerasan atas nama agama.

4. Penerimaanterhadap budaya lokal mengakui dan
melestarikan nilai-nilai kearifan lokal yang tidak
bertentangan dengan ajaran Islam.

Melalui empat pilar ini, moderasi beragama berperan
sebagai “jalan tengah epistemologis” yang menjaga
keseimbangan antara otoritas teks dan realitas sosial. la
bukan bentuk kompromi terhadap prinsip agama, tetapi
reinterpretasi nilai-nilai Islam dalam konteks kemanusiaan
universal.

4. Implikasi Sosial dan Akademik

Secara sosial, moderasi beragama berperan penting
dalam menjaga stabilitas bangsa, terutama di daerah pasca-
konflik seperti Sulawesi Tengah. Kajian Suaedy (2013) dan
Latif (2020) menunjukkan bahwa pendekatan moderat
melalui pendidikan Islam, dialog lintas iman, dan
revitalisasi budaya lokal Dberhasil meredam potensi
kekerasan dan membangun solidaritas lintas komunitas.



33

Secara akademik, moderasi beragama menjadi
paradigma keilmuan baru dalam studi Islam Indonesia,
sebagaimana dikembangkan oleh Fahmi (2021) dalam
kajiannya tentang Islamic Moderation Framework.
Paradigma ini mengintegrasikan disiplin tafsir, fikih sosial,
dan sosiologi agama untuk membentuk masyarakat
beragama yang inklusif, rasional, dan berkeadaban.

Dengan demikian, moderasi beragama tidak hanya
menjadi konsep normatif, tetapi juga strategi kultural dan
epistemologis dalam membangun peradaban Islam yang
adil, damai, dan relevan dengan tantangan zaman. la
meneguhkan posisi Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin
agama yang menebar kasih, bukan kebencian; menegakkan
keadilan, bukan kekerasan; dan memelihara keberagaman,
bukan meniadakannya.

D. Implementasi Moderasi dalam Kehidupan Masyarakat

Moderasi beragama (religious moderation) tidak
berhenti pada tataran konsep normatif, tetapi harus
diwujudkan dalam perilaku sosial, budaya, dan keagamaan
sehari-hari. Implementasi moderasi beragama pada
masyarakat Indonesia merupakan wujud konkret dari ajaran
wasathiyyah al-Islamiyyah yakni sikap hidup yang
menekankan keseimbangan, toleransi, dan keadilan dalam
menghadapi realitas sosial yang majemuk.

Menurut Kementerian Agama RI (2019), moderasi
beragama di tingkat masyarakat mencakup tiga ranah
utama: (1) moderasi dalam cara berpikir, (2) moderasi
dalam bersikap dan berinteraksi sosial, serta (3) moderasi
dalam kebijakan sosial-keagamaan. Ketiga ranah ini saling
terkait dalam membentuk ekosistem sosial yang damai,
toleran, dan inklusif.

1. Moderasi dalam Cara Berpikir



34

Moderasi beragama dimulai dari kesadaran intelektual
untuk memahami ajaran agama secara rasional dan
kontekstual. Dalam masyarakat Muslim Indonesia, hal ini
tercermin dalam tradisi keilmuan pesantren, madrasah, dan
majelis taklim yang menekankan pendekatan figh al-
wagi’pemahaman hukum Islam yang relevan dengan
kondisi sosial (Qodir, 2020).

Pendekatan ini menghindarkan masyarakat dari sikap
tekstualistik-ekstrem yang menolak realitas modern
maupun liberalisme berlebihan yang menafsirkan agama
secara bebas. Di lingkungan masyarakat Kaili misalnya,
para ulama lokal dan tokoh adat sering menafsirkan ajaran
Islam melalui konteks budaya lokal, seperti musyawarah
adat (nosabua) dan gotong royong (mapalus), yang sejalan
dengan nilai syura dan ukhuwah dalam Islam (Suaedy,
2013).

2. Moderasi dalam Sikap Sosial dan Keagamaan

Ciri paling nyata dari masyarakat moderat adalah
kemampuan menjaga keseimbangan antara komitmen
keagamaan dan keterbukaan terhadap perbedaan. Dalam
konteks kehidupan sosial, Azyumardi Azra (2016)
menyebut bahwa karakter moderat umat Islam Indonesia
terbentuk melalui proses panjang akulturasi agama dan
budaya. Islam di Nusantara tidak datang dengan kekerasan,
melainkan melalui dakwah kultural yang menghargai
tradisi lokal.

Dalam praktik kehidupan masyarakat, nilai-nilai moderasi
diwujudkan melalui:

1. Toleransi antarumat beragama, yang tampak dalam
sikap saling menghormati hari raya, ibadah, dan
ruang keagamaan.



35

2. Musyawarah dan gotong royong, sebagai mekanisme
sosial untuk menyelesaikan perbedaan dan
memperkuat solidaritas.

3. Kepedulian sosial (ta‘awun), melalui kegiatan
kemanusiaan lintas agama seperti bakti sosial,
tanggap bencana, dan solidaritas warga.

Di wilayah pasca-konflik seperti Poso dan Sigi, penerapan
nilai-nilai ini menjadi kunci rekonsiliasi sosial. Penelitian
Suaedy (2013) menunjukkan bahwa komunitas Muslim dan
Kristen di Sulawesi Tengah berhasil memulihkan hubungan
sosial melalui pendidikan lintas iman, dialog budaya, dan
kegiatan ekonomi bersama yang berlandaskan nilai saling
percaya (mutual trust).

3. Moderasi dalam Kebijakan dan Kelembagaan Sosial

Implementasi moderasi juga tampak dalam kebijakan
publik dan peran kelembagaan sosial-keagamaan.
Pemerintah melalui Gerakan Moderasi Beragama
(Kemenag RI, 2019) menekankan empat indikator praktik
moderasi: komitmen kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan,
dan penerimaan terhadap budaya lokal.

Organisasi keagamaan besar seperti Nahdlatul Ulama
(NU) dan Muhammadiyah memainkan peran penting dalam
mewujudkan moderasi sosial. Menurut Bruinessen (2013),
kedua organisasi ini berfungsi sebagai civil Islam, yakni
kekuatan sosial yang menjaga keseimbangan antara ajaran
Islam dan realitas sosial-politik Indonesia.

Di tingkat lokal, lembaga adat seperti Lembaga Adat
Kaili berperan dalam menanamkan nilai harmoni sosial
melalui prinsip nosarara nosabatutu (bersaudara dan
bersatu), yang selaras dengan ajaran ukhuwah Islamiyah.
Sinergi antara lembaga agama, pemerintah, dan adat ini



36

menciptakan model khas moderasi beragama berbasis
kearifan lokal.

4. Dampak dan Tantangan Implementasi

Implementasi moderasi beragama dalam kehidupan
masyarakat berdampak positif terhadap peningkatan kohesi
sosial dan penurunan potensi konflik berbasis agama.
Penelitian Latif (2020) menunjukkan bahwa masyarakat
dengan tingkat literasi moderasi yang tinggi lebih
cenderung menghindari ujaran kebencian dan intoleransi di
ruang publik.

Namun, tantangan utama dalam penerapannya adalah
pengaruh media sosial dan ideologi transnasional yang
menyebarkan narasi ekstrem. Oleh karena itu, diperlukan
penguatan literasi digital, pendidikan karakter, dan dakwah
berbasis empati sosial agar moderasi dapat terinternalisasi
dalam budaya masyarakat (Fahmi, 2021).

5. Moderasi sebagai Basis Pembangunan Sosial

Dalam kerangka pembangunan sosial, moderasi
beragama bukan sekadar urusan teologi, tetapi strategi
kebudayaan dan politik kebangsaan. Yudi Latif (2020)
menegaskan bahwa masyarakat moderat adalah prasyarat
bagi negara yang demokratis dan berkeadilan. Moderasi
menciptakan ruang sosial yang inklusif, tempat nilaiagama
dan budaya berkolaborasi membentuk harmoni sosial dan
spiritualitaskebangsaan.

Dengan demikian, implementasi moderasi dalam
kehidupan masyarakat merupakan proses berkelanjutan
yang menuntut partisipasi aktif dari ulama, pendidik, tokoh
adat, dan lembaga pemerintah. la bukan hanya konsep
normatif, melainkan praksis sosial yang membumikan



37

nilai-nilai Islam rahmatan lil ‘alamin dalam konteks
multikultural Indonesia.

E. Tantangan penerapan Islam moderat di daerah plural
seperti Sulawesi Tengah

Penerapan Islam moderat di daerah plural seperti
Sulawesi Tengah merupakan proses sosial-keagamaan yang
kompleks karena berhadapan langsung dengan dinamika
pluralitas agama, budaya, serta pengalaman sejarah konflik
yang masih menyisakan ketegangan sosial. Islam moderat
(al-Islam al-wasathiyyah) yang menekankan nilai
keseimbangan, toleransi, dan keadilan, menjadi kebutuhan
mendesak di wilayah yang memiliki keragaman etnik dan
keagamaan seperti Poso, Sigi, dan Palu. Namun, upaya
internalisasi nilai moderasi ini tidak terlepas dari berbagai
tantangan struktural, kultural, dan ideologis.

1. Trauma Sosial dan Sisa Konflik Agama

Salah satu tantangan utama dalam penerapan Islam moderat
di Sulawesi Tengah adalah warisan trauma sosial akibat
konflik agama yang melanda Poso dan sekitarnya pada
akhir 1990-an hingga awal 2000-an. Menurut penelitian
McRae (2013) dalam A Few Poorly Organized Men:
Interreligious Violence in Poso, Indonesia, konflik tersebut
meninggalkan luka kolektif yang dalam serta menciptakan
segregasi sosial antara komunitas Muslim dan Kristen.

Meski telah ada proses rekonsiliasi melalui Malino
Declaration tahun 2001, rekonstruksi kepercayaan sosial
(social trust) berjalan lambat. Di beberapa desa,
masyarakat masih cenderung berinteraksi secara terbatas
dalam ruang keagamaan dan sosial (Suaedy, 2013). Kondisi
ini menghambat upaya dakwah Islam moderat yang
menekankan harmoni dan keterbukaan lintas iman.



38

2. Pengaruh Ideologi Transnasional

Tantangan berikutnya datang dari arus ideologi
keagamaan transnasional yang mengusung paham puritan
dan intoleran. Menurut IPAC (Institute for Policy Analysis
of Conflict, 2019), Sulawesi Tengah sempat menjadi salah
satu daerah perekrutan jaringan ekstrem seperti Mujahidin
Indonesia Timur (MIT). Meski jumlahnya kecil, eksistensi
mereka memengaruhi persepsi masyarakat terhadap
simbol-simbol keagamaan dan mengancam narasi moderasi
Islam.

Paham keagamaan yang kaku dan eksklusif sering
kali berhadapan dengan tradisi lokal masyarakat Kaili yang
bersifat terbuka dan sinkretis. Fenomena ini menciptakan
ketegangan antara kelompok yang menolak kearifan lokal
dengan mereka yang mempertahankannya sebagai bagian
dari identitas keislaman Nusantara (Azra, 2016).

3. Minimnya Literasi Keagamaan dan Digital

Penelitian Fahmi (2021) menunjukkan bahwa
rendahnya literasi keagamaan dan digital di sebagian
masyarakat  pedesaan  Sulawesi  Tengah  menjadi
penghambat penyebaran Islam moderat. Banyak
masyarakat lebih mudah terpengaruh oleh narasi
keagamaan ekstrem yang disebarkan melalui media sosial
tanpa kemampuan kritis dalam menilai kebenaran
informasi.

Hal ini diperparah dengan terbatasnya akses terhadap
pendidikan Islam yang moderat, terutama di madrasah kecil
atau pesantren nonformal. Guru agama di beberapa wilayah
mengakui bahwa bahan ajar tentang moderasi masih
minim, sehingga pembelajaran fikih dan akidah lebih



39

menekankan aspek normatif daripada kontekstual (Bahdar,
2024).

4. Lemahnya Sinergi antara Lembaga Agama, Adat, dan
Pemerintah

Kelemahan koordinasi antara lembaga agama (seperti
MUI daerah), lembaga adat, dan pemerintah juga menjadi
hambatan dalam penguatan Islam moderat. Padahal,
menurut Azra (2017) dan Suaedy (2013), kolaborasi antara
tokoh agama dan adat merupakan kunci keberhasilan dalam
membangun harmoni sosial pasca-konflik di Sulawesi
Tengah.

Masih terdapat kecenderungan sektoral dalam
program pembinaan masyarakat misalnya, Kkegiatan
keagamaan berjalan terpisah dari inisiatif kebudayaan atau
sosial ekonomi. Kondisi ini membuat moderasi belum
menjadi gerakan lintas sektor yang sistematis, melainkan
sebatas slogan moral.

5. Tantangan Kultural dan Identitas Lokal

Masyarakat Kaili, Pamona, dan etnik lain di Sulawesi
Tengah memiliki sistem nilai dan adat yang kuat. Meskipun
banyak nilai adat yang sejalan dengan prinsip moderasi
seperti nosarara nosabatutu (bersaudara dan bersatu),
sebagian masyarakat masih memandang integrasi nilai
agama dan adat sebagai bentuk “sinkretisme” yang tidak
murni.

Menurut Latif (2020), hal ini merupakan dilemayang
umum dalam masyarakat plural: di satu sisi, kearifan lokal
menjadi sarana efektif untuk membumikan Islam moderat;
di sisi lain, sebagian kelompok puritan menganggapnya
sebagai penyimpangan dari ajaran Islam yang autentik.



40

Ketegangan epistemologis ini memerlukan pendekatan
dakwah kultural yang bijak dan inklusif.

6. Ketimpangan Ekonomi dan Keadilan Sosial

Tantangan lain yang sering luput dari perhatian
adalah kesenjangan ekonomi antar komunitas. Qodir (2020)
menjelaskan bahwa ketimpangan sosial dan ekonomi sering
menjadi faktor laten munculnya kembali intoleransi. Di
beberapa wilayah pasca-konflik, akses terhadap lapangan
kerja, pendidikan, dan fasilitas publik belum merata antara
komunitas agama. Ketimpangan ini dapat memunculkan
rasa curiga dan ketidakpuasan yang menghambat
tumbuhnya sikap saling percaya (trust building).

7. Politisasi Identitas Agama

Dalam konteks demokrasi lokal, agama sering
dijadikan instrumen politik untuk memperoleh dukungan
elektoral. Burhani (2018) dalam kajiannya tentang
“Politisasi Agama di Indonesia” menegaskan bahwa ketika
agama dipolitisasi, semangat moderasi melemah karena
identitas keagamaan digunakan untuk membedakan “kita”
dan “mereka”. Fenomena ini juga tampak dalam beberapa
kontestasi politik di Sulawesi Tengah, di mana isu agama
kadang dimanfaatkan untuk membangun basis dukungan
komunitas tertentu.

8. Keterbatasan Model Pendidikan Moderasi di Akar
Rumput

Meski Kementerian Agama telah menginisiasi
Gerakan Moderasi Beragama sejak 2019, implementasinya
di tingkat akar rumput belum optimal. Di banyak madrasah,
belum tersedia kurikulum tematik yang mengajarkan
moderasi secara sistematis. Penelitian Bahdar (2025) di



41

Kabupaten Sigi menunjukkan bahwa guru fikih masih
berfokus pada aspek ritual ibadah, sementara dimensi sosial
dan budaya Islam yang moderat belum tergali dalam
pembelajaran.

Hal ini menunjukkan bahwa transformasi keagamaan
menuju moderasi memerlukan pendekatan pendidikan yang
kontekstual dan berbasis budaya lokal agar lebih efektif dan
berkelanjutan. Dengan demikian penerapan Islam moderat
di daerah plural seperti Sulawesi Tengah menghadapi
berbagai tantangan yang bersifat multidimensional mulai
dari trauma sejarah, infiltrasi ideologi transnasional,
rendahnya literasi keagamaan, hingga ketimpangan sosial.
Namun demikian, potensi kearifan lokal dan kekuatan
budaya masyarakat Kaili serta dukungan kelembagaan
Islam di Indonesia menjadi modal besar untuk memperkuat
moderasi di wilayah ini. Kunci keberhasilan terletak pada
kolaborasi antara ulama, tokoh adat, pendidik, dan
pemerintah daerah dalam membumikan nilai-nilai
wasathiyyah ke dalam kehidupan sosial, pendidikan, dan
budaya masyarakat.



42

BAB llI
KEARIFAN LOKAL SEBAGAI SUMBER MODERASI
BERAGAMA

A. Pengertian kearifan lokal dan nilai-nilai budaya Kaili
1. Pengertian Kearifan Lokal

Secara etimologis, istilah kearifan lokal merupakan
terjemahan dari local wisdom, yang mengandung dua unsur
utama: “kearifan” yang berarti kebijaksanaan, dan “lokal”
yang merujuk pada tempat atau lingkungan tertentu. Dalam
konteks ilmu sosial, kearifan lokal dipahami sebagai sistem
pengetahuan, nilai, dan praktik sosial yang terbentuk dari
pengalaman panjang suatu komunitas dalam beradaptasi
dengan lingkungannya, baik alam maupun sosial.Menurut
Geertz (1973), kearifan lokal merupakan bentuk local
knowledge pengetahuan yang hidup, mengatur perilaku,
dan memberi makna terhadap kehidupan sosial masyarakat.

Sementara Koentjaraningrat (2009) menyebut kearifan
lokal sebagai bagian dari sistem budaya yang berfungsi
menjaga harmoni antara manusia, alam, dan Tuhan.Keraf
(2010) menambahkan bahwa kearifan lokal tidak hanya
mencakup nilai etika dan moral, tetapi juga mengandung
pandangan ekologis, politik, dan religius yang diwariskan
turun-temurun. Oleh karena itu, kearifan lokal menjadi
sumber penting dalam membangun karakter, etika sosial,
dan identitas suatu masyarakat.Dalam konteks Islam,



43

kearifan lokal sering kali menjadi media dakwah kultural
yang menyesuaikan ajaran agama dengan konteks sosial
masyarakat. Menurut Azra (2016), proses islamisasi di
Nusantara  berlangsung  damai  karena  mampu
mengakomodasi nilai-nilai lokal tanpa mengorbankan
substansi ajaran Islam. Dengan demikian, kearifan lokal
bukan antitesis dari agama, tetapi sarana efektif untuk
menginternalisasi nilai-nilai Islam dalam budaya setempat.

2. Kearifan Lokal dalam Konteks Budaya Kaili

Masyarakat Kaili merupakan salah satu suku besar di
Sulawesi Tengah yang mendiami wilayah Palu, Sigi, dan
Donggala. Mereka memiliki sistem nilai dan pranata sosial
yang kaya, mencakup bahasa, adat, ritus, dan filosofi hidup
yang sarat dengan makna moral dan spiritual. Nilai-nilai
tersebut menjadi pedoman dalam mengatur hubungan
antarindividu, masyarakat, dan alam sekitar.Menurut
penelitian Abdullah (2017) dan Wekke (2020), kearifan
lokal masyarakat Kaili terbentuk melalui perpaduan antara
nilai-nilai adat dan ajaran Islam yang masuk sejak abad ke-
17. Proses akulturasi ini menghasilkan corak keberagamaan
yang moderat, terbuka, dan menghargai
perbedaan.Beberapa nilai utama dalam budaya Kaili yang
dianggap sebagai kearifan lokal antara lain:

a. Nosarara Nosabatutu (Bersaudara dan Bersatu)

Nilai ini merupakan prinsip dasar kehidupan sosial
masyarakat Kaili yang menekankan pentingnya solidaritas
dan persaudaraan. Nosarara nosabatutu berarti “bersaudara
dan bersatu” dalam bahasa Kaili. Nilai ini mengandung
makna bahwa keberhasilan dan kedamaian hanya dapat
dicapai melalui kebersamaan.Penelitian Rahim (2019)
menjelaskan bahwa filosofi ini tidak hanya menjadi
semboyan moral, tetapi juga diterapkan dalam praktik



44

sosial seperti gotong royong, musyawarah desa, dan
penyelesaian konflik adat. Dalam konteks keislaman, nilai
ini sejalan dengan prinsip ukhuwah Islamiyah dan ukhuwah
insaniyah yang diajarkan oleh Islam.

b. Sintuvu Maroso (Kebersamaan yang Kokoh)

Sintuvu maroso* adalah ungkapan kearifan Kaili yang
berarti “bersatu kita kuat”. Nilai ini mencerminkan
semangat kolektivitas dan tanggung jawab sosial dalam
menjaga harmoni masyarakat.Menurut Wekke dan Bahdar
(2021), prinsip sintuvu maroso menjadi dasar solidaritas
sosial pasca-konflik di Sulawesi Tengah. Pemerintah
daerah bahkan menjadikannya semboyan resmi untuk
memperkuat rekonsiliasi dan perdamaian antaragama. Nilai
ini menunjukkan kesadaran masyarakat Kaili bahwa
keberagaman adalah kekuatan, bukan ancaman.

c. Mali Ntuvu (Tahu Diri atau Menghormati Orang Lain)

Nilai mali ntuvu mencerminkan kesadaran diri untuk
menempatkan diri secara proporsional di hadapan orang
lain. Dalam konteks sosial, ini berarti menghindari sikap
sombong, menghormati yang tua, dan menghargai
perbedaan status sosial.Menurut Pateda (2018), nilai ini
berakar pada sistem etika yang kuat dalam budaya Kaili
dan berfungsi sebagai pengendali sosial (social control)
yang menjaga harmoni antaranggota masyarakat. Dalam
perspektif Islam, nilai ini identik dengan akhlak karimah
dan konsep tawadhu’ (rendah hati).

d. Vaya (Keseimbangan dan Keteraturan)

Konsep vaya berarti hidup selaras dengan hukum alam dan
sosial. Masyarakat Kaili percaya bahwa keseimbangan
harus dijaga antara manusia, alam, dan Sang Pencipta.



45

Ketidakseimbangan akan menimbulkan gangguan dalam
kehidupan sosial maupun spiritual.Dalam Islam, nilai vaya
beririsan dengan prinsip adl (keadilan) dan mizan
(keseimbangan), sebagaimana dijelaskan dalam QS. Al-
Rahman :7-8:

O pall (B 15303 () pall oans gads sl

Terjemahnya:
“Dan langit telah Dia tinggikan dan Dia letakkan neraca
(keadilan), agar kamu jangan merusak keseimbangan itu.”

Nilai ini menunjukkan adanya keselarasan antara
pandangan dunia Kaili dan prinsip Islam dalam menjaga
harmoni kosmis dan sosial.

e. Ledo Mpombongo (Musyawarah dan Konsensus)

Dalam budaya Kaili, pengambilan keputusan penting
dilakukan melalui ledo mpombongo forum musyawarah
yang menghimpun para tetua adat dan tokoh masyarakat.
Prinsip ini sejalan dengan ajaran Islam tentang syura
(musyawarah) sebagaimana termaktub dalam QS. Asy-
Syura :38.

Menurut Bahdar (2024), lembaga ledo mpombongo
memiliki peran strategis dalam meredam konflik dan
memperkuat partisipasi sosial dalam penyelesaian masalah
komunitas. Tradisi ini menjadi salah satu wujud konkret
implementasi moderasi Islam berbasis budaya lokal.

3. Kearifan Lokal Kaili sebagai Basis Moderasi Islam

Akulturasi antara Islam dan budaya Kaili menciptakan
model keberagamaan yang moderat, di mana nilai-nilai
lokal berfungsi sebagai jembatan kultural dalam



46

membumikan ajaran Islam. Suaedy (2013) mencatat bahwa
masyarakat Kaili memandang Islam bukan sebagai agama
luar, tetapi sebagai bagian integral dari sistem nilai lokal
yang menekankan persaudaraan dan perdamaian.Nilai-nilai
seperti nosarara nosabatutu dan sintuvu maroso menjadi
bukti bahwa moderasi Islam di Sulawesi Tengah bukanlah
konsep baru, melainkan realitas sosial yang telah mengakar
dalam struktur budaya masyarakat. Dengan demikian
kearifan lokal dan nilai-nilai budaya Kaili merupakan
fondasi moral dan sosial yang mendukung penguatan Islam
moderat di Sulawesi Tengah. Nilai-nilai seperti nosarara
nosabatutu, sintuvu maroso, mali ntuvu, dan ledo
mpombongo selaras dengan prinsip wasathiyyah dalam
Islam yakni keseimbangan, persaudaraan, dan keadilan.
Dengan demikian, budaya Kaili tidak hanya menjadi
warisan etnografis, tetapi juga potensi strategis dalam
membangun harmoni sosial dan moderasi beragama di
wilayah plural.

B. Kearifan lokal dalam praktik sosial dan adat religius

Kearifan lokal (local wisdom) merupakan sistem nilai
dan norma sosial yang diwariskan secara turun-temurun
dalam suatu masyarakat sebagai pedoman hidup bersama.
Dalam konteks masyarakat Kaili di Sulawesi Tengah,
kearifan lokal berfungsi sebagai penopang harmoni sosial
dan religiusitas masyarakat, sertamenjadi medium penting
dalam membangun solidaritas antarwarga lintas etnis dan
agama.

1. Gotong Royong: Manifestasi Nilai Sosial-Religius

Secara akademik, gotong royong dipandang sebagai bentuk
solidaritas sosial yang bersumber dari pandangan hidup
kolektif masyarakat agraris. Koentjaraningrat (2009)
menyebutnya sebagai ciri khas budaya Indonesia yang



47

menekankan kerja bersama tanpa pamrih demi kepentingan
umum. Dalam tradisi masyarakat Kaili, gotong royong
dikenal melalui praktik *‘pombae" atau "mobago”, yakni
kegiatan bersama dalam membangun rumah, menyiapkan
pesta adat, atau membantu keluarga yang berduka.

Gotong royong dalam konteks Islam moderat beririsan
dengan ajaran ukhuwah (persaudaraan) dan ta‘awun
(tolong-menolong) sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-
Ma’idah 2, “Dan tolong-menolonglah kamu dalam
(mengerjakan)  kebajikan dan  takwa.” Nilai ini
menunjukkan bahwa solidaritas sosial masyarakat Kaili
sejalan dengan prinsip Islam yang menolak individualisme
dan mengutamakan kebersamaan untuk kemaslahatan.

2. Sintuvu: Filosofi Persatuan dan Kehidupan Bersama

Istilah sintuvu dalam bahasa Kaili berarti “bersatu” atau
“kebersamaan”. Menurut penelitian Humaedi (2019) dalam
Jurnal Antropologi Indonesia, konsep sintuvu menjadi
fondasi moral masyarakat Kaili dalam menjaga integrasi
sosial, terutama pasca-konflik di Sulawesi Tengah. Sintuvu
mengandung makna bahwa kehidupan bermasyarakat harus
dijalani secara kolektif, dengan saling menghargai
perbedaan dan mengedepankan mufakat dalam setiap
keputusan. Secara religius, sintuvu mencerminkan prinsip
tawassuth (moderasi) dalam Islam, yaitu sikap berada di
tengah dan menolak ekstremisme maupun eksklusivisme.
Dalam kehidupan sehari-hari, nilai sintuvu tampak dalam
kegiatan sosial seperti musyawarah kampung, gotong
royong, dan doa bersama lintas agama, yang memperkuat
jaringan sosial dan menciptakan stabilitas komunitas.



48

3. Nosarara Nosabatutu: Spirit Persaudaraan dan
Rekonsiliasi

Ungkapan “nosarara nosabatutu” berarti bersaudara dan
bersatu, yang menjadi semboyan resmi Sulawesi Tengah.
Secara akademik, konsep ini dipahami sebagai bentuk local
wisdom of peace (kearifan lokal untuk perdamaian), yang
menegaskan pentingnya kebersamaan, kesetaraan, dan
saling menghormati antaranggota masyarakat (Madjid,
2021, Jurnal Sosial Humaniora).Nilai nosarara nosabatutu
lahir dari pengalaman historis masyarakat Kaili yang
multietnis dan multireligius. Pasca-konflik Poso, nilai ini
diinternalisasikan kembali melalui kegiatan sosial dan
pendidikan agama untuk memperkuat rekonsiliasi dan
toleransi. Dalam pandangan Islam, prinsip ini selaras
dengan konsep islah (perdamaian) dan ukhuwah insaniyyah
(persaudaraan kemanusiaan), sebagaimana diajarkan dalam
QS. Al-Hujurar [49]:10 “Sesungguhnya orang-orang
mukmin itu bersaudara, maka damaikanlah antara kedua
saudaramu.”

4. Relevansi dengan Pendidikan Islam Moderat

Integrasi nilai-nilai gotong royong, sintuvu, dan nosarara
nosabatutu dalam pendidikan keagamaan di Sulawesi
Tengah mencerminkan penerapan Islam yang kontekstual
dan moderat. Guru dan tokoh agama sering menanamkan
nilai-nilai tersebut dalam pembelajaran fikih dan akhlak,
sehingga peserta didik tidak hanya memahami hukum
Islam secara normatif, tetapi juga menghayatinya dalam
praktik sosial yang menumbuhkan toleransi, empati, dan
tanggung jawab sosial.Pendekatan ini sejalan dengan
gagasan Azra (2019) tentang Islam Nusantara yang
menekankan adaptasi ajaran Islam dengan budaya lokal
tanpa kehilangan substansi tauhid. Dengan demikian,
kearifan lokal masyarakat Kaili menjadi sarana strategis



49

untuk memperkuat moderasi beragama dan ketahanan
sosial di daerah plural.

C. Kearifan Lokal sebagai Perekat Sosial Lintas Agama
dan Etnis

Kearifan lokal (local wisdom) merupakan sistem
nilai, norma, dan praktik sosial yang tumbuh dari
pengalaman panjang suatu masyarakat dalam berinteraksi
dengan lingkungan sosial dan budaya sekitarnya. Dalam
konteks masyarakat Indonesia yang plural, kearifan lokal
berfungsi sebagai lem perekat sosial (social glue) yang
menjaga kohesi antarkelompok agama dan etnis (Geertz,
1973; Koentjaraningrat, 2009).Khusus di Sulawesi Tengabh,
terutamadi kalangan masyarakat Kaili, Pamona, dan Bugis
perantauan, kearifan lokal telah menjadi mekanisme
kultural dalam merawat kerukunan dan menghindari
konflik sosial yang pernah terjadi. Beberapa nilai lokal
seperti sintuvu, nosarara nosabatutu, gotong royong, dan
musyawarah menjadi basis kehidupan bersama yang
melampaui batas-batas agama dan etnis.

1. Nilai Sintuvu: Harmoni dalam Kebersamaan

Nilai sintuvu (bersatu dalam semangat kebersamaan)
memiliki fungsi integratif dalam masyarakat plural.
Menurut Humaedi (2019) dalam Jurnal Antropologi
Indonesia, konsep sintuvu mengajarkan bahwa manusia
hanya bisa hidup damai jika saling menopang satu sama
lain tanpa melihat latar belakang agama atau suku. Sintuvu
diwujudkan dalam berbagai praktik sosial seperti kerja
bakti bersama lintas agama, saling membantu saat upacara
adat, atau kegiatan sosial kemasyarakatan.Dalam perspektif
sosial, sintuvu mencerminkan modal sosial (social capital)
yang menciptakan  kepercayaan dan  solidaritas
antarkelompok. Sedangkan dalam konteks keagamaan, nilai



50

ini  sejalan dengan semangat ukhuwah insaniyyah
(persaudaraan kemanusiaan) dalam Islam, serta prinsip
saling menghormati antarumat sebagaimana ditegaskan
dalam QS. Al-Hujurat [49]:13 tentang keberagaman
manusia sebagai rahmat untuk saling mengenal (/ita ‘arafi).

2. Nosarara Nosabatutu: Kearifan Perdamaian dan
Rekonsiliasi

Ungkapan nosarara nosabatutu (bersaudara dan
bersatu) menjadi semboyan Provinsi Sulawesi Tengah dan
merepresentasikan nilai-nilai toleransi, solidaritas, dan
persaudaraan lintas agama dan etnis. Menurut Madjid
(2021) dalam Jurnal Sosial Humaniora, semboyan ini
muncul dari kesadaran kolektif masyarakat pasca-konflik
Poso yang menyadari pentingnya hidup damai dalam
keberagaman.Nosarara nosabatutu bukan hanya slogan,
tetapi juga filsafat sosial yang dihidupi melalui forum lintas
iman, kerja sama tokoh adat dan tokoh agama, serta
pendidikan multikultural di sekolah dan madrasah. Nilai ini
terbukti efektif dalam proses rekonsiliasi sosial dan
membangun kembali kepercayaan antarumat yang sempat
retak.Dalam kerangka akademik, konsep ini dapat dikaitkan
dengan teori civic pluralism (Banks, 2004) yang
menekankan pentingnya partisipasi semuakelompok sosial
dalam kehidupan publik berdasarkan prinsip kesetaraan dan
penghargaan terhadap perbedaan.

3. Gotong Royong dan Musyawarah: Praktik Sosial
Universal

Nilai gotong royong dan musyawarah adalah bentuk
kearifan lokal yang menjembatani hubungan antarwarga
lintas etnis dan agama. Dalam masyarakat Kaili, gotong
royong (pombae) dilakukan tanpa membedakan keyakinan;
misalnya saat membantu pembangunan rumah, panen



o1

bersama, atau menolong warga Yyang tertimpa
musibah.Musyawarah (saro) juga menjadi mekanisme
penyelesaian masalah sosial dengan mengedepankan
mufakat dan keadilan. Praktik ini memperkuat prinsip
tawassuth (moderat) dan tasamuh (toleran) dalam Islam
serta  menghidupkan  demokrasi  lokal  berbasis
budaya.Secara akademik, Rahim (2020) dalam Jurnal
Komunitas menegaskan bahwa praktik gotong royong dan
musyawarah di daerah plural berfungsi sebagai sarana
komunikasi lintas identitas yang memperkuat jejaring sosial
dan menghindarkan masyarakat dari fragmentasi sosial dan
politik identitas.

4. Kearifan Lokal dan Pendidikan Multikultural

Kearifan lokal juga menjadi basis pendidikan
multikultural dan moderasi beragama di Sulawesi Tengah.
Nilai-nilai seperti sintuvu dan nosarara nosabatutu
diintegrasikan dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam
(PAI) dan kegiatan ekstrakurikuler di madrasah.Penelitian
Azra (2019) menekankan bahwa pendidikan Islam berbasis
kearifan lokal membantu menumbuhkan kesadaran
kebangsaan dan empati sosial. Hal ini penting untuk
mencetak generasi muda yang religius, terbuka, dan
menghormati perbedaan. Melalui pendidikan berbasis
budaya lokal, moderasi beragama dapat tumbuh secara
alami dari akar sosial masyarakat sendiri, bukan dari
tekanan ideologis.

5. Relevansi Sosial dan Keberlanjutan

Kearifan lokal sebagai perekat sosial lintas agama dan
etnis menjadi model penting dalam menjaga kohesi sosial
di Indonesia. Nilai-nilai tersebut mengandung tiga fungsi
utama:



52

1. Fungsi integratif, menjaga kesatuan masyarakat
plural.

2. Fungsi edukatif, menanamkan nilai toleransi dan
kebersamaan pada generasi muda.

3. Fungsi preventif, mencegah potensi konflik sosial
dan memperkuat resolusi damai berbasis budaya.

Dengan demikian, kearifan lokal masyarakat Kaili dan
daerah sekitarnya bukan hanya warisan budaya, tetapi juga
strategi sosial-religius yang relevan dengan pembangunan
perdamaian dan moderasi beragamadi Indonesia
kontemporer.

D. Titik Temu Nilai Islam dengan Nilai Budaya Kaili

Islam dan budaya lokal masyarakat Kaili di Sulawesi
Tengah memiliki hubungan yang saling berinteraksi secara
dinamis sejak masa awal Islamisasi. Dalam konteks
antropologi  keagamaan, Islam tidak hadir untuk
menggantikan seluruh tatanan budaya lokal, melainkan
berdialog dan berintegrasi dengan sistem nilai yang telah
ada. Hal ini sejalan dengan pandangan Clifford Geertz
(1973) bahwa agama di Nusantara berkembang melalui
proses akulturasi dan adaptasi terhadap konteks budaya
setempat.

1. Islam sebagai Agama yang Inklusif terhadap Budaya

Ajaran Islam memiliki prinsip universalitas dan fleksibilitas
nilai, sehingga memungkinkan penerimaan terhadap tradisi
lokal sepanjang tidak bertentangan dengan prinsip tauhid
dan syariat. Dalam masyarakat Kaili, banyak praktik
budaya yang diselaraskan dengan nilai Islam tanpa
kehilangan identitas lokalnya.Sebagai contoh, upacara vaya
(tolong-menolong dalam acara adat seperti pernikahan,
panen, atau kematian) merepresentasikan nilai ta’awun



53

dalam Islam, yakni saling membantu dalam kebaikan (QS.
Al-Ma’idah [5]:2). Demikian pula nilai nosarara
nosabatutu (bersaudara dan bersatu) memiliki kesamaan
substansial dengan ajaran ukhuwah Islamiyyah yang
menekankan persaudaraan universal tanpa memandang
perbedaan agama dan etnis (Al-Qur’an, QS. Al-Hujurat
[49]:10).Azra (2004) dalam karyanya Jaringan Ulama
Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara menegaskan
bahwa proses Islamisasi di Indonesia, termasuk di Sulawesi
Tengah, berlangsung secara damai melalui pendekatan
kultural yang mengedepankan dialog, bukan pemaksaan.
Hal inilah yang menjadikan Islam dapat berakar kuat di
tanah Kaili.

2. Keselarasan antara Etika Sosial Islam dan Nilai Adat
Kaili

Budaya Kaili sangat menekankan nilai kebersamaan
(sintuvu), kejujuran (tina), dan keadilan (tinepa). Nilai-nilai
tersebut sejatinya memiliki kesamaan moral dengan prinsip
ajaran Islam seperti ‘adl (keadilan), sidq (kejujuran), dan
ukhuwwah (persaudaraan).Penelitian Nawawi (2020)
dalam Jurnal Sosiohumaniora Islamica menunjukkan
bahwa praktik sosial masyarakat Kaili seperti gotong
royong, tolong-menolong, dan musyawarah adat sejalan
dengan etika sosial Islam yang menekankan solidaritas dan
tanggung jawab kolektif. Integrasi ini menunjukkan bahwa
Islam tidak menegasikan adat, tetapi memberi makna baru
yang religius terhadap tradisi yang telah ada.Sebagai
contoh, tradisi mobaa (musyawarah adat) yang biasa
dilakukan untuk menyelesaikan sengketa antarwarga
dipandang sejalan dengan prinsip sytira dalam Islam
sebagaimana disebut dalam QS. Asy-Syuara [42]:38, yang
menekankan pentingnya musyawarah dalam mengambil
keputusan bersama.



54

3. Ritual Adat yang Disinergikan dengan Nilai Islam

Beberapa ritual adat masyarakat Kaili mengalami proses
iIslamisasi yang mengubah substansi tanpa menghapus
bentuknya. Misalnya, ritual syukuran panen (mompake)
yang dahulu berisi sesajen kini diganti dengan doa dan
pembacaan surah Yasin serta tahlilan.Fenomena ini
menunjukkan adanya proses kulturalisasi Islam, di mana
unsur adat tetap dipertahankan, tetapi diberi makna baru
sesuai nilai tauhid. Hal ini sejalan dengan pendapat
Woodward (2011) dalam Islam in Java: Normative Piety
and Mysticism in the Sultanate of Yogyakarta, bahwa
islamisasi budaya Nusantara cenderung menempuh jalur
adaptif memasukkan nilai-nilai keislaman ke dalam struktur
budaya yang sudah mapan, bukan menggantikannya secara
total.

4. Keadaban (Civility) dan Nilai Perdamaian

Baik Islam maupun budaya Kaili menempatkan perdamaian
(mosintuwu) dan penghormatan terhadap sesama (pangata)
sebagai nilai utama dalam hubungan sosial. Dalam
pandangan Islam, hal ini bersumber dari ajaran rahmatan lil
‘alamin, yaitu bahwa Islam membawa rahmat bagi seluruh
makhluk (QS. Al-Anbiya’ :107).Nilai-nilai tersebut menjadi
dasar rekonsiliasi sosial masyarakat Sulawesi Tengah
pasca-konflik. Penelitian Suaedy (2013) mencatat bahwa
tokoh agama dan adat bersama-sama menghidupkan
kembali nilai nosarara nosabatutu sebagai landasan moral
untuk membangun perdamaian lintas agama.Dalam konteks
ini, Islam tidak hanya berperan sebagai agama normatif,
tetapi juga sebagai sumber etika sosial dan budaya yang
memperkuat struktur moral masyarakat Kaili.

5. Titik Temu sebagai Basis Islam Moderat



55

Sinergi antara nilai Islam dan budaya Kaili membentuk
karakter Islam moderat (wasathiyyah) di Sulawesi Tengah.
Moderasi ini lahir dari keseimbangan antara kesetiaan pada
ajaran agama dan penghargaan terhadap nilai budaya
lokal.Seperti dikemukakan oleh Anwar (2022) dalam
Jurnal Harmoni Puslitbang Bimas Agama, titik temu antara
Islam dan budaya lokal merupakan fondasi sosio-teologis
bagi moderasi beragama, karena memungkinkan Islam
hadir dalam bentuk yang ramah budaya, menghargai
perbedaan, dan mendorong kohesi sosial.Dengan demikian,
Islam di Tanah Kaili bukanlah Islam yang eksklusif, tetapi
Islam yang berakar dan berwajah lokal, yang menampilkan
harmoni antara agama dan tradisi.

E. Revitalisasi Kearifan Lokal dalam Dakwah dan
Pendidikan Islam

Revitalisasi kearifan lokal dalam dakwah dan
pendidikan Islam merupakan upaya untuk menghidupkan
kembali nilai-nilai budaya yang selaras dengan ajaran Islam
sebagai sarana internalisasi nilai keagamaan dan sosial.
Dalam konteks masyarakat Kaili di Sulawesi Tengah,
kearifan lokal tidak hanya berfungsi sebagai identitas
budaya, tetapi juga sebagai medium dakwah dan
pendidikan yang efektif karena bersumber dari pengalaman
hidup masyarakat itu sendiri.Menurut Abdurrahman (2017)
dalam Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam, revitalisasi
kearifan lokal adalah proses mengaktualisasi nilai-nilai
tradisional agar tetap relevan dalam konteks modern, tanpa
kehilangan makna moral dan spiritualnya. Dengan kata
lain, dakwah Islam harus berpijak pada konteks sosial-
budaya masyarakat, sehingga pesan keagamaan dapat
diterimadengan lebih arif dan membumi.

1. Kearifan Lokal sebagai Media Dakwah Kontekstual



56

Dalam tradisi masyarakat Kaili, nilai-nilai seperti sintuvu
(kebersamaan), nosarara nosabatutu (persaudaraan dan
kesatuan), serta mosintuwu (gotong royong) merupakan
aset kultural yang dapat dijadikan media dakwah
kontekstual. Tokoh agama dan adat di Sulawesi Tengah
sering memanfaatkan forum adat, kegiatan sosial, dan ritual
lokal sebagai ruang dakwah yang menekankan nilai moral
universal Islam, seperti keadilan, persaudaraan, dan tolong-
menolong.Penelitian Nawawi (2020) dalam Jurnal
Sosiohumaniora Islamica menunjukkan bahwa dakwah
berbasis kearifan lokal lebih efektif dibanding pendekatan
formal-institusional, karena memiliki kedekatan emosional
dan kultural dengan masyarakat. Misalnya, kegiatan
pengajian sintuvu di desa-desa Kaili dikemas dengan
tradisi makan bersama dan musyawarah, mencerminkan
integrasi dakwah dengan nilai kebersamaan.Pendekatan ini
sejalan dengan teori cultural da‘wah yang dikemukakan
oleh Woodward (2011), bahwa keberhasilan Islamisasi di
Nusantara ditentukan oleh kemampuan dakwah untuk
beradaptasi dengan simbol dan struktur budaya lokal.

2. Integrasi Nilai Lokal dalam Pendidikan Islam

Revitalisasi kearifan lokal juga penting dalam pendidikan
Islam, terutama di madrasah dan pesantren di wilayah
Sulawesi Tengah. Integrasi nilai budaya lokal seperti tina
(kejujuran), tinepa (keadilan), dan sintuvu (solidaritas)
dalam pembelajaran fikih dan akhlak dapat memperkuat
pendidikan karakter berbasis moderasi beragama.Menurut
Azra (2019) dan Mujiburrahman (2021), pendidikan Islam
yang kontekstual dan berbasis budaya lokal memiliki dua
keunggulan:

a. Meningkatkan relevansi pendidikan agama dengan
realitas sosial masyarakat; dan



S7

b. Membangun kesadaran multikultural yang
menghargai perbedaan dan menumbuhkan toleransi.

Di beberapa madrasah di Kabupaten Sigi dan Donggala,
nilai nosarara nosabatutu bahkan dijadikan motto lembaga
pendidikan, yang menegaskan semangat kolaboratif antara
guru, siswa, dan masyarakat dalam membentuk generasi
moderat.Model pendidikan ini sesuai dengan pendekatan
Islamic  character education yang  menekankan
pembentukan akhlak melalui pengalaman sosial dan nilai
budaya, sebagaimana dijelaskan oleh Tilaar (2012) dan
Zuhdi (2015).

3. Dakwah Humanis dan Rekonstruksi Nilai Sosial

Revitalisasi kearifan lokal dalam dakwah juga terkait
dengan pendekatan humanis dan rekonstruktif. Dakwah
tidak lagi dipahami hanya sebagai penyampaian ajaran,
tetapi juga sebagai pembinaan sosial dan kultural.Dalam
konteks masyarakat Kaili pasca-konflik, pendekatan
dakwah berbasis nilai sintuvu dan mosintuwu berperan
penting dalam rekonsiliasi dan pemulihan sosial. Penelitian
Suaedy (2013) dalam Jurnal Harmoni menunjukkan bahwa
tokoh agama dan adat menggunakan nilai-nilai lokal
tersebut untuk menanamkan kembali kepercayaan
antarumat, melalui pesan damai dan kerja sama sosial lintas
agama.Hal ini memperlihatkan bahwa dakwah kontekstual
berbasis kearifan lokal dapat menjadi strategi deradikalisasi
dan moderasi beragama, karena menumbuhkan empati
sosial dan kesadaran bersama akan nilai kemanusiaan
universal.

4. Strategi Revitalisasi: Kolaborasi Adat, Ulama, dan
Institusi Pendidikan



58

Revitalisasi kearifan lokal membutuhkan sinergi antara
tokoh adat, ulama, dan lembaga pendidikan. Kolaborasi ini
dapat berbentuk:

a. Pendidikan berbasis komunitas, di mana nilai-nilai
adat diintegrasikan ke dalam kurikulum keagamaan;

b. Pelatihanguru dan da’i berbasis budaya lokal, agar
materi dakwah dan pembelajaran disampaikan secara
kontekstual;

c. Dialog lintas iman dan adat, sebagai sarana
memperkuat kohesi sosial dan memperluas
pemahaman keagamaan yang moderat.

Menurut Rahim (2020) dalam Jurnal Komunitas
Pendidikan Islam, sinergi ini memungkinkan munculnya
model pendidikan Islam berbasis kearifan lokal (local
wisdom-based Islamic education) yang tidak hanya
mengajarkan dogma, tetapi juga membentuk karakter sosial
dan spiritual sesuai konteks masyarakat setempat.

5. Implikasi Akademik dan Sosial

Revitalisasi kearifan lokal dalam dakwah dan pendidikan
Islam membawa implikasi luas:

a. Akademik memperkaya studi Islam Nusantara
dengan basis empiris lokal yang menunjukkan
pluralitas ekspresi Islam;

b. Sosial memperkuat harmoni lintas agama dan etnis
di daerah plural seperti Sulawesi Tengabh;

c. Pendidikan mendorong transformasi kurikulum yang
lebih adaptif, kontekstual, dan berorientasi pada nilai
kemanusiaan universal.

Dengan demikian, revitalisasi ini bukan sekadar pelestarian
budaya, tetapi juga proses transformasi nilai Islam agar



59

tetap hidup dan membumi dalam dinamika masyarakat
modern.

BAB IV
PERAN TOKOH AGAMA DAN LEMBAGA
KEAGAMAAN

A. Kiprah Ulama dan Da’i Lokal dalam Membangun Islam
Damai di Tanah Kaiili

Peran ulama dan da’i lokal dalam membangun Islam
damai di Tanah Kaili, Sulawesi Tengah, memiliki akar
sejarah panjang yang berkelindan dengan proses Islamisasi
dan dinamika sosial budaya masyarakat setempat. Secara
akademik, kiprah mereka dapat dipahami sebagai bagian
dari local religious agency yakni upaya ulama dan tokoh
keagamaan lokal dalam mentransmisikan ajaran Islam
secara kontekstual, melalui bahasa, simbol, dan tradisi yang
dekat dengan masyarakat Kaili.Menurut Abd. Kadir (2018)
dalam kajiannya tentang sejarah Islam di Sulawesi Tengah,
proses Islamisasi di wilayah ini tidak hanya bersumber dari
dakwah kerajaan atau ulama pendatang dari luar, tetapi
juga diperkuat oleh peran ulama lokal yang mampu
menyelaraskan dakwah dengan nilai-nilai budaya seperti
sintuvu (persatuan), nosarara nosabatutu (bersaudara dan
bersatu), serta pebombo (musyawarah). Melalui nilai-nilai
tersebut, dakwah Islam diterima sebagai bagian dari tatanan
moral masyarakat Kaili, bukan sebagai ideologi yang
memutuskan hubungan sosial.Ulama dan da’i lokal, seperti
Imam Lere, Guru Tatura, dan Syekh Abdullah Ragie,



60

dikenal karena pendekatan dakwah mereka yang
menekankan pentingnya perdamaian dan toleransi.
Berdasarkan penelitian Said (2020) dalam Journal of
Islamic Civilization in Southeast Asia, para ulama di
wilayah ini menggunakan metode dakwah berbasis budaya,
seperti hadra, zikir bersama, dan maulid adat, yang
berfungsi tidak hanya sebagai sarana pengajaran agama,
tetapi juga perekat sosial lintas etnis dan agama.

Dalam konteks pasca-konflik Poso, peran ulama dan
da’i lokal semakin signifikan. Mereka menjadi mediator
dan fasilitator dialog lintas agama untuk menumbuhkan
kembali kepercayaan sosial antarumat. Studi Alim (2019)
di Indonesian Journal of Islamic Peace Studies
menunjukkan bahwa para ulama di Sulawesi Tengah
membangun narasi Islam damai melalui khotbah, majelis
taklim, dan pendidikan madrasah. Narasi tersebut
menekankan konsep rahmatan lil ‘alamin, toleransi, dan
pentingnya silaturahmi sebagai fondasi kehidupan
beragama di masyarakat plural.Selain itu, lembaga-lembaga
lokal seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI) Sulawesi
Tengah dan Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB)
menjadi wadah strategis bagi ulama dan da’i untuk
mempromosikan moderasi beragama. Melalui kerja sama
dengan pemerintah daerah dan ormas Islam seperti NU dan
Muhammadiyah, dakwah Islam damai diintegrasikan dalam
kegiatan sosial seperti bakti kemasyarakatan, pelatihan
guru agama, dan kampanye literasi keagamaan di kalangan
pemuda.Dengan demikian, kiprah ulama dan da’i lokal di
Tanah Kaili mencerminkan model dakwah yang adaptif,
inklusif, dan berbasis budaya lokal. Mereka tidak hanya
berperan sebagai penyebar ajaran Islam, tetapi juga sebagai
agen perdamaian (agents of peace) yang mengembalikan
semangat sintuvu dan nosarara nosabatutu sebagai nilai-
nilai dasar kehidupan masyarakat Kaili. Hal ini menjadikan



61

Islam di Tanah Kaili bukan sekadar sistem keyakinan,
tetapi juga kekuatan sosial yang menumbuhkan solidaritas
dan harmoni lintas perbedaan.

B. Sinergi antara Pesantren, Madrasah, dan Pemerintah
Daerah dalam Penguatan Islam Modoerat di Tanah Kaili

Sinergi antara pesantren, madrasah, dan pemerintah
daeran di Sulawesi Tengah, khususnya di wilayah
masyarakat Kaili, merupakan faktor kunci dalam
menguatkan Islam moderat dan menjaga harmoni sosial
pasca-konflik. Berdasarkan temuan akademik, kerja sama
ini membentuk ekosistem pendidikan keagamaan yang
saling melengkapi antara otoritas keagamaan (pesantren
dan madrasah) dan otoritas kebijakan publik (pemerintah
daerah) dalam membangun masyarakat yang berilmu,
berakhlak, dan toleran terhadap perbedaan.Menurut Hafid
(2021) dalam jurnal Tarbiyah: Jurnal Pendidikan Islam,
sinergi ini dapat dipahami dalam tiga dimensi utama:
pertama, dimensi ideologis berupa penyatuan visi dakwah
Islam rahmatan lil ‘alamin yang diusung oleh lembaga
pendidikan Islam dan didukung oleh kebijakan daerah
berbasis moderasi beragama. Kedua, dimensi kelembagaan
yang melibatkan koordinasi kurikulum, pelatihan guru, dan
kegiatan sosial-keagamaan. Ketiga, dimensi kultural yang
mengaitkan nilai-nilai lokal seperti sintuvu (gotong royong)
dan nosarara nosabatutu (persaudaraan) dalam pendidikan
karakter di pesantren dan madrasah.Pesantren di Tanah
Kaili, seperti Pesantren Alkhairaat, Darul Muttaqgin, dan
Pesantren DDI Palu, telah memainkan peran sentral dalam
menanamkan  nilai-nilai ~ wasathiyyah ~ (moderat).
Berdasarkan studi Mahmud (2020) di Indonesian Journal
of Islamic Education, pesantren-pesantren ini secara aktif
membangun kerja sama dengan pemerintah daerah dalam
program Pendidikan Islam Moderat dan Deradikalisasi



62

Keagamaan yang melibatkan santri dan masyarakat. Salah
satu bentuk konkret sinergi tersebut adalah pelatihan guru
madrasah dan penyuluh agama dengan dukungan
Kementerian Agama dan Badan Kesbangpol Provinsi
Sulawesi Tengah.Madrasah, baik negeri maupun swasta,
berperan sebagai jembatan antara pesantren dan masyarakat
umum. Dalam kajian Nuraini & Abubakar (2022) di Jurnal
Sosial dan Humaniora Islam, madrasah di Sulawesi Tengah
menjadi pusat pendidikan inklusif yang mengajarkan nilai
keagamaan sekaligus nilai kebangsaan.

Melalui kegiatan seperti kelas lintas agama, diskusi
tematik toleransi, dan pembelajaran berbasis proyek sosial,
madrasah berhasil menginternalisasikan nilai Islam
moderat kepada generasi muda.Pemerintah daerah turut
memperkuat sinergi ini melalui kebijakan strategis.
Berdasarkan laporan Bappeda Sulawesi Tengah (2021),
terdapat program integratif seperti Gerakan Moderasi
Beragama di Sekolah dan Pesantren, Pelatihan Guru
Moderasi Digital, dan Festival Budaya Religi Sintuvu Kaili
yang bertujuan mempertemukan nilai keagamaan dengan
kearifan lokal. Kolaborasi lintas sektor ini memperkuat
kehadiran Islam yang inklusif dan harmonis dalam
kehidupan sosial ~masyarakat.Selain dalam  aspek
pendidikan, sinergi antara pesantren, madrasah, dan
pemerintah daerah juga tampak dalam kegiatan sosial-
keagamaan seperti doa lintas agama, bakti sosial lintas
desa, dan kampanye damai lintas etnis. Menurut Azis
(2023) dalam Journal of Islamic Community Development,
kegiatan tersebut memperlihatkan bahwa lembaga
keagamaan lokal berfungsi tidak hanya sebagai pusat
belajar agama, tetapi juga sebagai agen sosial yang
menumbuhkan kohesi dan solidaritas lintas batas
keagamaan.Dengan demikian, sinergi antara pesantren,
madrasah, dan pemerintah daerah di Tanah Kaili tidak



63

hanya memperkuat pendidikan Islam yang moderat, tetapi
juga berkontribusi pada pemulihan sosial pasca-konflik dan
pembangunan peradaban damai di Sulawesi Tengah.
Sinergi ini menjadi model integrasi antara agama,
pendidikan, dan kebijakan publik yang berbasis kearifan
lokal sebuah wujud nyata dari Islam rahmatan lil ‘alamin
dalam konteks masyarakat plural.

C. Narasi Dakwah Damai dan Toleran di Tengah
Masyarakat Pasca-konflik

Narasi dakwah damai dan toleran di Sulawesi
Tengah, Kkhususnya di wilayah masyarakat Kaili,
merupakan respon strategis terhadap pengalaman traumatik
konflik sosial dan keagamaan yang terjadi pada awal tahun
2000-an di Poso dan sekitarnya. Berdasarkan data
akademik, dakwah pasca-konflik di kawasan ini tidak lagi
hanya berfokus pada penyebaran ajaran Islam secara
normatif, tetapi juga diarahkan untuk membangun kembali
kepercayaan sosial (social trust), rekonsiliasi, dan
kesadaran kolektif akan pentingnya hidup berdampingan
dalam keragaman.

Menurut Alim (2019) dalam Indonesian Journal of
Islamic Peace Studies, setelah konflik Poso, para ulama dan
da’i di Sulawesi Tengah mulai mengembangkan
pendekatan dakwah yang berorientasi pada perdamaian
(peace-oriented dakwah). Narasi dakwah diarahkan untuk
menanamkan nilai rahmatan il ‘alamin (rahmat bagi
selurun alam), toleransi, dan penghargaan terhadap
perbedaan. Para mubalig, seperti KH. Muchlis L. dan Ustaz
Ahmad Rasyid, dikenal sering mengaitkan pesan-pesan
Islam dengan nilai-nilai budaya lokal seperti sintuvu
(persatuan) dan nosarara nosabatutu (persaudaraan),
sebagai simbol harmoni dan rekonsiliasi sosial masyarakat
Kaili.



64

Studi Hasanuddin (2020) dalam Jurnal Dakwah dan
Komunikasi Islam mencatat bahwa dakwah pasca-konflik
mengalami transformasi dari ceramah konfrontatif menuju
dakwah dialogis. Strategi ini melibatkan pendekatan
partisipatif, di mana masyarakat lintas agama dan tokoh
adat turut diundang dalam kegiatan keagamaan bersama,
seperti zikir damai, maulid lintas agama, dan doa bersama
untuk negeri. Melalui forum-forum ini, Islam tampil
sebagai kekuatan moral yang menyejukkan, bukan sebagai
simbol perpecahan.

Selain pendekatan budaya, dakwah damai di Tanah
Kaili juga didukung oleh kebijakan kelembagaan.
Kementerian Agama Sulawesi Tengah dan Forum
Kerukunan Umat Beragama (FKUB) berperan penting
dalam memfasilitasi pelatihan da’i dan penyuluh agama
yang mengusung tema moderasi beragama. Berdasarkan
laporan FKUB Sulawesi Tengah (2021), kegiatan seperti
Pelatihan Dai Moderat dan Kampanye Dakwah Damai di
Desa-Desa Pasca Konflik telah menjangkau lebih dari 200
desa di Kabupaten Sigi, Poso, dan Donggala. Tujuannya
adalah membangun kesadaran bersama bahwa agama harus
menjadi sumber kedamaian, bukan konflik.

Dari sisi pendidikan, pesantren dan madrasah di
wilayah ini turut memperkuat narasi dakwah damai melalui
kurikulum dan kegiatan sosial. Mahmud (2020) dalam
Indonesian Journal of Islamic Education menyebutkan
bahwa pesantren di Sulawesi Tengah, seperti Pesantren
Alkhairaat dan DDI Palu, menerapkan kurikulum moderasi
beragama yang mengintegrasikan studi Al-Qur’an dengan
etika sosial dan wawasan kebangsaan. Santri didorong
untuk menjadi agen perdamaian di tengah masyarakat
dengan meneladani nilai-nilai tasamuh (toleransi) dan
ta ‘awun (tolong-menolong).



65

Narasi dakwah damai juga tampak dalam gerakan
masyarakat sipil yang berbasis keagamaan. Misalnya,
program “Dakwah Sintuvu Kaili” yang digagas oleh MUI
Sulawesi Tengah bekerja sama dengan Pemerintah Provinsi
(2022). Program ini menekankan tiga pesan utama: (1)
Islam sebagai rahmat sosial, (2) penghormatan terhadap
keragaman budaya dan agama, serta (3) kolaborasi lintas
iman dalam kegiatan sosial. Pendekatan ini membangun
model dakwah yang menumbuhkan kesadaran kolektif
bahwa perbedaan bukan ancaman, melainkan kekuatan
sosial.

Dalam perspektif akademik, narasi dakwah damai di
Tanah Kaili dapat dipahami sebagai bentuk “rekonstruksi
makna religiusitas publik”, di mana ajaran Islam tidak
hanya menjadi sumber moral individual, tetapi juga
instrumen  rekonsiliasi  sosial dan  pembangunan
perdamaian. Dengan menjadikan nilai-nilai Qur’ani seperti
‘adl (keadilan), ihsan (kebaikan), dan salam (kedamaian)
sebagai fondasi, dakwah Islam di wilayah ini berhasil
merevitalisasi fungsi agama sebagai perekat sosial di
masyarakat plural.Dengan demikiann dakwah damai di
masyarakat pasca-konflik  Sulawesi Tengah telah
berkembang menjadi gerakan sosial berbasis keagamaan
yang memadukan unsur spiritualitas Islam dengan kearifan
lokal masyarakat Kaili. Melalui pendekatan budaya,
pendidikan, dan kebijakan publik, narasi ini tidak hanya
menghidupkan kembali semangat keagamaan, tetapi juga
memperkokoh tatanan sosial yang harmonis dan
berkeadaban.

D. Studi Kasus: Praktik Moderasi di Masjid, Majelis
Taklim, dan Sekolah

Praktik moderasi beragama di Sulawesi Tengah,
khususnya di wilayah masyarakat Kaili, telah menemukan



66

bentuknya melalui tiga pilar utama kehidupan sosial-
keagamaan: masjid, majelis taklim, dan sekolah. Ketiganya
berfungsi sebagai ruang publik religius tempat internalisasi
nilai-nilai Islam moderat berlangsung secara berkelanjutan,
baik melalui pengajaran, pembiasaan sosial, maupun
penguatan  karakter  kebangsaan. Data akademik
menunjukkan bahwa ketiga institusi ini berperan penting
dalam membangun kultur keagamaan yang damai, inklusif,
dan kontekstual dengan kearifan lokal.

1. Praktik Moderasi di Masjid

Masjid tidak hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi
juga sebagai pusat pembinaan masyarakat. Berdasarkan
penelitian Said (2021) dalam Journal of Islamic
Community Studies, masjid di Sulawesi Tengah seperti
Masjid Agung Darussalam Palu dan Masjid Jami
Alkhairaat Dolo menjadi model praktik moderasi melalui
kegiatan dakwah tematik yang menekankan nilai ukhuwah
islamiyah, ukhuwah wathaniyah, dan ukhuwah insaniyah.

Kegiatan dakwah di masjid kini diarahkan untuk
mengurangi narasi keagamaan yang eksklusif. Imam dan
khatib dilatih melalui program Pelatihan Khatib Moderat
yang diselenggarakan oleh Kementerian Agama Sulawesi
Tengah (2022) bekerja sama dengan Majelis Ulama
Indonesia (MUI) dan Forum Komunikasi Imam Masjid.
Dalam pelatihan ini, para imam diajarkan untuk
mengintegrasikan pesan moderasi dalam khutbah Jumat,
seperti pentingnya toleransi, penghargaan terhadap adat,
dan penguatan nilai-nilai persaudaraan lintas agama.

Selain itu, kegiatan sosial seperti bakti masjid lintas agama
dan doa bersama untuk bangsa juga diadakan secara rutin
sebagai bentuk ekspresi Islam rahmatan lil ‘alamin. Hal ini1
memperlihatkan bahwa masjid berfungsi sebagai agent of



67

peace dan center of community empowerment, bukan
sekadar tempat ritual.

2. Praktik Moderasi di Majelis Taklim

Majelis taklim di kalangan masyarakat Kaili memiliki
peran strategis sebagai ruang pendidikan nonformal yang
efektif untuk menanamkan nilai-nilai Islam moderat,
terutama bagi kalangan perempuan dan keluarga. Studi
Nuraini & Hidayat (2020) dalam Jurnal Pendidikan Islam
dan Sosial Budaya menunjukkan bahwa majelis taklim di
Kabupaten Sigi dan Kota Palu menjadi wadah penguatan
nilai tasamuh (toleransi), tawazun (keseimbangan), dan
i ’tidal (keadilan).

Di banyak desa seperti Kalukubula dan Dolo, majelis
taklim tidak hanya mengajarkan ilmu fikih dan Al-Qur’an,
tetapi juga mengadakan Kkegiatan sosial  seperti
penggalangan dana untuk korban bencana, kerja bakti lintas
komunitas, dan pembinaan keluarga damai. Nilai sintuvu
(kebersamaan) yang berasal dari budaya Kaili menjadi
prinsip sosial dalam kegiatan mereka.

Menurut Azis (2022) dalam Indonesian Journal of
Islamic Gender Studies, majelis taklim perempuan di
Sulawesi Tengah berperan penting dalam meredam potensi
intoleransi di tingkat rumah tangga dan lingkungan sosial.
Melalui diskusi dan pengajian tematik, para anggota
diarahkan  untuk menjadi agen perdamaian di
lingkungannya masing-masing, dengan menjunjung tinggi
nilai nosarara nosabatutu (bersaudara dan bersatu).

3. Praktik Moderasi di Sekolah dan Madrasah

Sekolah dan madrasah menjadi sarana paling strategis
dalam membentuk generasi muda yang berwawasan Islam



68

moderat. Berdasarkan studi Mahmud (2021) dalam
Indonesian Journal of Islamic Education, implementasi
moderasi beragama di madrasah di Kabupaten Sigi dan
Palu dilakukan melalui integrasi kurikulum PAI dengan
nilai kebangsaan dan budaya lokal.

Guru-guru fikih dan akidah akhlak mengaitkan
pembelajaran dengan realitas sosial siswa, seperti praktik
gotong royong, kerja sama lintas agama, dan penghormatan
terhadap adat istiadat setempat. Program Madrasah
Moderasi yang digagas oleh Kementerian Agama dan UIN
Datokarama Palu (2022) memperkuat hal ini melalui
pelatihan guru dan proyek sosial siswa yang bertema Islam
Damai di Tengah Keberagaman.

Selain itu, kegiatan ekstrakurikuler seperti Forum
Remaja Masjid Sekolah (FORMAS) dan Pelajar Cinta
Damai menjadi media internalisasi nilai wasathiyyah. Studi
lapangan Hafid (2023) di Jurnal Moderasi dan
Multikulturalisme mencatat bahwa kegiatan debat lintas
agama, bakti sosial bersamaumat Kristen, dan dialog lintas
budaya di madrasah Aliyah Negeri Palu menghasilkan
perubahan sikap siswa terhadap pluralitas secara signifikan.

4. Sintesis Akademik

Berdasarkan berbagai data akademik tersebut, dapat
disimpulkan bahwa praktik moderasi beragama di masjid,
majelis taklim, dan sekolah di Tanah Kaili merupakan
bentuk sinergi antara lembaga keagamaan, pendidikan, dan
komunitas lokal. Ketiganya meneguhkan peran Islam
sebagai kekuatan pemersatu, bukan pemecah. Pendekatan
yang digunakan bersifat partisipatif dan berbasis kearifan
lokal ~menjadikan moderasi beragama bukan sekadar
konsep teologis, tetapi gerakan sosial yang nyata di akar
rumput masyarakat.



69

E. Tantangan Regenerasi dan Digitalisasi Dakwah lokal di
Tanah Kaili

Dakwah lokal di Tanah Kaili, Sulawesi Tengah, telah
memainkan peran penting dalam membangun Islam yang
moderat dan berakar pada nilai-nilai budaya seperti sintuvu
(persatuan) dan nosarara nosabatutu (persaudaraan).
Namun, dalam konteks sosial keagamaan yang terus
berubah, terutama di era digital dan pasca-konflik, dakwah
lokal menghadapi dua tantangan besar: regenerasi dai lokal
dan adaptasi terhadap digitalisasi dakwah. Kedua isu ini
menjadi sorotan utama dalam sejumlah kajian akademik
tentang Islam dan masyarakat di kawasan timur Indonesia.

1. Tantangan Regenerasi Dai dan Ulama Lokal

Regenerasi dai lokal di Sulawesi Tengah menghadapi
problem serius akibat berkurangnya minat generasi muda
untuk menekuni dakwah berbasis komunitas dan tradisi
lokal. Menurut Hafid (2021) dalam Jurnal Dakwah
Nusantara, sebagian besar dai di Tanah Kaili berusia di
atas 50 tahun, sementararegenerasi belum berjalan optimal
karena lemahnya sistem kaderisasi di pesantren dan
lembaga dakwah tradisional. Faktor ekonomi, perubahan
gaya hidup, dan orientasi pendidikan modern membuat
generasi muda lebih tertarik pada profesi non-keagamaan.

Selain itu, Alim (2020) dalam Journal of Islamic
Civilization in Southeast Asia mencatat bahwa munculnya
fragmentasi otoritas keagamaan juga menjadi kendala.
Banyak anak muda lebih mempercayai figur ustaz di media
sosial dibanding ulama kampung atau guru lokal.
Akibatnya, otoritas moral ulama tradisional mulai
terpinggirkan, meskipun mereka memiliki kedalaman ilmu
dan kedekatan sosial yang tinggi dengan masyarakat.



70

Studi Rahman (2022) di Islamic Education and
Society Review menyoroti bahwa proses kaderisasi dai di
Sulawesi Tengah masih bersifat spontan dan individual.
Pesantren seperti Alkhairaat dan DDI telah mencoba
mengadakan program pelatihan dai muda, namun
keterbatasan fasilitas dan dukungan kebijakan membuat
program tersebut belum berkelanjutan. Oleh karena itu,
regenerasi dai membutuhkan dukungan struktural dari
pemerintah daerah dan lembaga pendidikan Islam agar
kesinambungan dakwah berbasis lokal tetap terjaga.

2. Tantangan Digitalisasi Dakwah dan Perubahan Pola
Komunikasi

Perkembangan teknologi digital membawa dampak
signifikan terhadap pola penyebaran dakwah di Tanah
Kaili. Menurut Azis (2023) dalam Jurnal Komunikasi Islam
dan Budaya, sebagian besar masyarakat muda Kini
mengonsumsi konten keagamaan melalui media digital
seperti YouTube, Instagram, dan TikTok. Fenomena ini
menciptakan “ruang dakwah baru” yang dinamis, tetapi
sekaligus menantang bagi dai tradisional yang belum melek
teknologi.

Digitalisasi dakwah menghadirkan dua tantangan
utama: kompetisi narasi dan otentisitas pesan. Di satu sisi,
media digital memberi peluang untuk memperluas
jangkauan dakwah lokal; namun di sisi lain, ruang digital
sering kali dipenuhi oleh konten yang bersifat provokatif
atau tekstualistik tanpa konteks budaya lokal. Menurut
Nuraini (2022) dalam Journal of Islamic Communication
Studies, hal ini berpotensi mengikis nilai-nilai moderasi
yang selamaini dijagaoleh dakwah berbasis tradisi Kaili.

Beberapa upaya adaptif mulai dilakukan oleh
generasi muda pesantren dan madrasah di Sulawesi



71

Tengah. Studi Mahmud (2023) dalam Jurnal Dakwah
Digital dan Inovasi Pendidikan Islam menunjukkan bahwa
mahasiswa UIN Datokarama Palu dan santri Pesantren
Alkhairaat telah mengembangkan kanal YouTube dan
podcast bertema “Dakwah Sintuvu Online”. Program ini
menampilkan ceramah singkat dalam bahasa Kaili dan
Indonesia yang menekankan toleransi, gotong royong, serta
Islam damai. Langkah ini menjadi contoh praktik digital
wasathiyyah (moderasi digital) yang menggabungkan
spiritualitaslokal dan teknologi global.

Namun, tantangan lain muncul dalam bentuk digital
divide atau kesenjangan akses. Berdasarkan laporan
Bappeda Sulawesi Tengah (2022), banyak dai di pedesaan
belum memiliki kemampuan literasi digital yang memadai
untuk mengakses media daring. Akibatnya, pesan-pesan
dakwah mereka masih terbatas pada ruang fisik seperti
masjid dan majelis taklim.

3. Upaya Strategis dan Sinergi Lintas Lembaga

Menghadapi tantangan regenerasi dan digitalisasi,
sejumlah inisiatif telah muncul dari kolaborasi pesantren,
madrasah, dan pemerintah daerah. Program “Dai Milenial
Moderat” yang digagas oleh Kementerian Agama Sulawesi
Tengah (2023) bekerja sama dengan UIN Datokarama Palu
merupakan contoh konkret. Program ini bertujuan
menyiapkan dai muda yang kompeten secara teologis,
komunikatif di ruang digital, serta memahami kearifan
lokal.

Selain itu, Majelis Ulama Indonesia (MUI) Sulawesi
Tengah juga meluncurkan pelatihan “Digital Dakwah
Academy” untuk para penyuluh agama di wilayah Kaili dan
Poso. Pelatihan ini fokus pada pembuatan konten dakwah
moderat, penyusunan naskah khutbah tematik, serta etika



72

komunikasi digital. Pendekatan ini diharapkan dapat
menjembatani generasi dai tradisional dan digital agar
nilai-nilai Islam damai tetap relevan dalam dunia maya.

4. Sintesis Akademik

Dari berbagai temuan tersebut dapat disimpulkan bahwa
tantangan dakwah lokal di Tanah Kaili bersifat ganda:
internal (regenerasi kader dai) dan eksternal (adaptasi
terhadap dunia digital). Jika tantangan ini tidak direspon
secara sistematis, dikhawatirkan warisan dakwah lokal
yang menekankan wasathiyyah, sintuvu, dan nosarara
nosabatutu akan tergantikan oleh narasi-narasi keagamaan
yang ekstrem atau ahistoris.

Untuk itu, penguatan dakwah lokal memerlukan sinergi
antara pesantren, madrasah, pemerintah daerah, dan
masyarakat digital yang berada dalam satu bingkai:
“Dakwah Moderat dan Berbasis Kearifan Lokal di Era
Digital. Ini  perlu ditumbuhkan dipelihara dan
dikembangkan dalam kehidupan masyarakat sehari-hari
dengan berlandaskan kemanusian, kesatuan dan persatuan
bangsa dan Negara.

BAB V
PENDIDIKAN DAN TRANSFORMASI NILAI
MODERASI
A. Pendidikan Islam sebagai Instrumen Moderasi
Beragama

Pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam
membangun masyarakat yang berakidah kuat, berakhlak
mulia, sekaligus menjunjung tinggi nilai moderasi



73

(wasathiyyah). Di Indonesia—terutama di wilayah yang
memiliki sejarah konflik sosial seperti Sulawesi Tengah
pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai sarana
transmisi ilmu agama, tetapi juga sebagai instrumen sosial
dan kultural untuk menanamkan sikap toleran, adil, dan
seimbang dalam kehidupan beragama.

1. Pendidikan Islam dan Fondasi Moderasi: Kerangka
Konseptual

Menurut Azyumardi Azra (2020) dalam Jurnal Pendidikan
Islam Indonesia, moderasi beragama (wasathiyyah) adalah
prinsip keseimbangan antara pemahaman teks dan konteks,
antara akidah dan realitas sosial. Pendidikan Islam menjadi
wadah utama untuk membentuk kesadaran keagamaan yang
moderat melalui kurikulum, metode pembelajaran, dan
keteladanan guru.

Pendidikan Islam di madrasah dan pesantren tradisional
secara historis telah mengajarkan nilai-nilai tawassuth
(tengah-tengah), tasamuh (toleransi), tawazun
(keseimbangan), dan i’tidal (keadilan). Nasir (2021)
menegaskan bahwa keempat nilai tersebut menjadi
indikator utama internalisasi moderasi dalam pendidikan
Islam. Hal ini menjadikan lembaga pendidikan keagamaan
sebagai instrumen kultural dalam merawat kerukunan di
tengah masyarakat yang majemuk.

2. Madrasah dan Pesantren sebagai Basis Moderasi Sosial

Penelitian Kementerian Agama RI (2022) menunjukkan
bahwa madrasah dan pesantren di Indonesia berperan
signifikan dalam memperkuat moderasi beragama. Survei
nasional terhadap 1.200 guru madrasah mengungkap bahwa
78% guru mengintegrasikan nilai moderasi dalam proses



74

belajar mengajar, terutama pada mata pelajaran Fikih,
Akidah Akhlak, dan SKI.

Hasil penelitian Zainuddin (2022) di Jurnal
Pendidikan Islam Nusantara menemukan bahwa pesantren-
pesantren besar seperti Alkhairaat (Palu), Darussalam
(Gontor), dan Tebuireng (Jombang) telah lama menerapkan
sistem pendidikan yang memadukan ilmu agama, budaya
lokal, dan keterbukaan sosial. Di pesantren Alkhairaat,
misalnya, moderasi tidak diajarkan secara verbalistik,
melainkan dihidupkan melalui praktik sosial seperti gotong
royong, musyawarah, dan penghormatan lintas etnik.

Sementara itu, Mulyono (2023) dalam Journal of
Islamic Education and Peace Studies menyoroti bahwa
madrasah di wilayah pasca-konflik (seperti Poso dan Sigi)
berfungsi sebagai ruang rekonsiliasi sosial melalui
pembelajaran agama yang menekankan toleransi antarumat.
Guru-guru  fikih  dan akidah akhlak seringkali
memanfaatkan konteks lokal—seperti tradisi sintuvu dan
nosarara nosabatutu dalam budaya Kaili sebagai sarana
menjelaskan makna ukhuwah Islamiyah dan kemanusiaan
universal.

3. Kurikulum dan Pengarusutamaan Nilai Moderasi

Kementerian Agama RI melalui Peta Jalan Moderasi
Beragama (2021-2025) menegaskan bahwa pendidikan
Islam harus menjadi pilar utama dalam membumikan nilai
moderasi. Berdasarkan data Balitbang Kemenag (2023),
85% madrasah di Indonesia telah memasukkan tema
moderasi dalam Rencana Pelaksanaan Pembelajaran (RPP),
baik secara eksplisit maupun implisit.Dalam konteks
akademik, Syamsuddin (2022) menjelaskan bahwa
internalisasi moderasi dilakukan melalui tiga pendekatan
utama:



75

a. Integrasi kurikulum nilai moderasi dimasukkan ke
dalam mata pelajaran agama dan sosial.

b. Pembiasaan budaya sekolah seperti saling
menghormati antar siswa lintas etnis dan kegiatan
bakti sosial lintas iman.

c. Keteladanan guru (role model) guru agama berfungsi
sebagai figur moral yang menunjukkan sikap terbuka
dan berimbang.

Penelitian Rahim (2023) di International Journal of Islamic
Education Development juga menegaskan bahwa
pembelajaran fikih kontekstual—yang menautkan hukum
Islam dengan realitas budaya lokal efektif menumbuhkan
sikap moderat di kalangan siswa madrasah.

4. Pendidikan Tinggi Islam dan Rekonstruksi Pemikiran
Moderat

Pada level perguruan tinggi, universitas Islam seperti
UIN Datokarama Palu, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta,
dan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta menjadi pionir dalam
mengembangkan paradigma lslam Rahmatan il ‘Alamin
melalui kurikulum integratif.

Studi Latief (2023) dalam Journal of Islamic Higher
Education Studies menunjukkan bahwa mahasiswa
program studi Pendidikan Agama Islam (PAIl) yang
mengikuti mata kuliah “Moderasi Beragama dan
Multikulturalisme” memiliki tingkat toleransi sosial yang
lebih tinggi (87%) dibandingkan mahasiswa non-agama.
Data ini memperkuat pandangan bahwa pendidikan tinggi
Islam dapat menjadi ruang dialog dan pembentukan
karakter moderat berbasis intelektual.

5. Tantangan Implementasi Moderasi melalui Pendidikan
Islam



76

Meski demikian, berbagai penelitian juga mencatat
tantangan yang dihadapi dalam menjadikan pendidikan
Islam sebagai instrumen moderasi, di antaranya:

a. Kesenjangan antara kurikulum dan praktik lapangan.
Banyak guru masih mengajarkan agama secara
tekstual tanpa menekankan nilai sosial dari ajaran
Islam. (Riyadi, 2022)

b. Minimnya pelatihan guru terkait moderasi.

Studi Wardana (2023) menunjukkan hanya 41% guru
madrasah di Indonesia yang pernah mengikuti
pelatihan tentang moderasi beragama.

c. Pengaruh mediasosial dan ideologi keagamaan
transnasional.

Arus dakwah digital yang tidak selalu sejalan dengan
semangat moderasi menjadi tantangan baru bagi
lembaga pendidikan Islam. (Fahmi, 2022)

6. Sintesis Akademik

Berdasarkan data dan hasil penelitiandi atas, dapat
disimpulkan bahwa pendidikan Islam berperan strategis
sebagai instrumen moderasi beragama melalui tiga fungsi
utama:

a. Fungsi edukatif membentuk pemahamanagama
yang seimbang dan rasional.

b. Fungsi kultural menanamkan nilai toleransi berbasis
tradisi lokal dan budaya.

c. Fungsi sosial-transformatif menjadikan lembaga
pendidikan Islam sebagai pusat rekonsiliasi dan
penguatan harmoni masyarakat.

Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya
mentransfer ilmu agama, tetapi juga merekonstruksi



77

kesadaran sosial-keagamaan yang damai, inklusif, dan
kontekstual terhadap realitas Indonesia yang plural.

B. Integrasi Nilai Kearifan Lokal dalam Kurikulum PAI
dan Fikih

Integrasi nilai-nilai kearifan lokal ke dalam
kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) dan Fikih
menjadi strategi penting dalam mengontekstualisasikan
ajaran Islam dengan realitas sosial-budaya masyarakat
Indonesia, khususnya masyarakat Kaili di Sulawesi
Tengah. Dalam konteks ini, pendidikan agama tidak hanya
berfungsi sebagai sarana transfer pengetahuan keagamaan
(ta ‘lim), tetapi juga sebagai media internalisasi nilai sosial
dan budaya yang memperkuat moderasi, harmoni, dan
identitas kebangsaan.

1. Landasan Akademik dan Filosofis Integrasi Kearifan
Lokal
Menurut Azyumardi Azra (2019), pendidikan Islam yang
kontekstual harus berakar pada budaya lokal dan sekaligus
mengarah pada nilai-nilai universal Islam. Kearifan lokal
bukan sekadar warisan adat, tetapi juga sarana pembumian
ajaran Islam agar lebih membumi (grounded Islam).
Integrasi nilai-nilai lokal seperti gotong royong, sintuvu,
nosarara nosabatutu, dan musyawarah dalam pembelajaran
Fikih merupakan manifestasi dari prinsip rahmatan lil
‘alamin.

Penelitian Abdullah (2021) dalam Jurnal Pendidikan
Islam Nusantara menunjukkan bahwa kearifan lokal
berfungsi sebagai cultural capital yang dapat memperkaya
pendekatan pedagogis guru PAI, dengan menjadikan
budaya lokal sebagai konteks pengajaran norma-norma
ibadah dan muamalah. Pendekatan ini memperkuat
keterhubungan antara agama dan kehidupan sosial
masyarakat.



78

2. Relevansi Integrasi Kearifan Lokal dalam Pembelajaran
PAI dan Fikih

Berdasarkan hasil penelitian Balitbang Kemenag RI (2022)
di 12 provinsi, 83% guru PAIl menyatakan bahwa nilai
kearifan lokal dapat diintegrasikan dalam pembelajaran,
khususnya pada materi akhlak, ibadah sosial, dan hukum
Islam. Di Sulawesi Tengah, guru-guru madrasah
menjadikan nilai-nilai budaya Kaili seperti sintuvu maroso
(persaudaraan yang kuat) dan nosarara nosabatutu
(bersaudara dan bersatu) sebagai sarana kontekstual dalam
menjelaskan hukum-hukum Fikih sosial seperti zakat,
infak, sedekah, dan tolong-menolong.

Studi Rahayu dan Bahdar (2023) di Journal of
Islamic  Education and Local Culture Studies
menyimpulkan bahwa siswa lebih mudah memahami
konsep Fikih sosial ketika guru mengaitkannya dengan
praktik budaya lokal. Misalnya, tradisi gotong royong
panen padi dijelaskan sebagai implementasi nilai za ‘awun
(tolong-menolong), dan musyawarah adat dipahami sebagai
perwujudan syura dalam Islam.

3. Model Integrasi Kearifan Lokal dalam Kurikulum

Integrasi nilai kearifan lokal dalam kurikulum PAI dan
Fikih dilakukan melalui beberapa model akademik,
sebagaimana dikemukakan oleh Sutrisno (2020) dan Rahim
(2022):

a. Model Substansial (Content-Based Integration)
Nilai-nilai lokal dimasukkan ke dalam kompetensi
dasar dan indikator pembelajaran, seperti
pembelajaran Fikih tentang muamalah dikaitkan
dengan adat pebombo (musyawarah).

b. Model Kontekstual (Contextual-Based Integration)
Guru menggunakan fenomena sosial lokal sebagai



79

studi kasus dalam menjelaskan hukum Islam,
misalnya praktik kerja bakti sebagai bentuk amal
jariyah dan ukhuwah insaniyyabh.

c. Model Kultural (Cultural-Based Integration)
Pembelajaran dikaitkan dengan simbol-simbol
budaya seperti upacara adat, tradisi balia yang
direkonstruksi dalam perspektif tauhid, dan kegiatan
doa bersama yang dijiwai semangat tawakal dan
ukhuwah.

d. Model Transformatif (VValue-Based Integration)
Peserta didik diajak untuk menafsirkan ulang nilai-
nilai adat yang relevan dengan prinsip Islam,
sekaligus mengkritisi unsur-unsur budaya yang tidak
sesuai dengan syariat.

4. Studi Kasus Integrasi di Madrasah dan Pesantren di
Sulawesi Tengah

Penelitian Syamsuddin (2023) tentang Integrasi Nilai

Lokal dalam Pembelajaran Fikih di Madrasah Kabupaten
Sigi menemukan bahwa guru-guru Fikih menggunakan
strategi pembelajaran berbasis partisipatif dan reflektif.
Mereka mengaitkan topik muamalah dengan praktik sosial
lokal seperti panen bersama, ziarah kubur leluhur, dan doa
kampung.
Sementaraitu, pesantren Alkhairaat di Palu mempraktikkan
pendidikan Islam berbasis budaya lokal melalui kegiatan
zikir massal dan pengajian adat yang menanamkan nilai
ukhuwah dan tasamuh lintas etnis dan agama (Zainuddin,
2022).

Hasil observasi lapangan Balai Litbang Agama Makassar
(2023) juga mencatat bahwa madrasah di Sigi dan Poso
telah mengembangkan modul pembelajaran Fikih berbasis
kearifan lokal yang menekankan harmoni sosial dan
tanggung jawab moral terhadap lingkungan (eco-figh).



80

5. Dampak Akademik dan Sosial dari Integrasi Kearifan
Lokal

Integrasi kearifan lokal dalam pembelajaran PAI dan Fikih
memiliki dampak akademik dan sosial yang signifikan:

a. Secara akademik, siswa menunjukkan peningkatan
pemahaman konseptual terhadap hukum Islam karena
belajar melalui konteks budaya yang familiar.

b. Secara sosial, terbentuk sikap toleransi dan kesadaran
kebangsaan yang tinggi karena nilai Islam dikaitkan
dengan budaya lokal yang damai.

c. Secara kultural, pendidikan Islam berfungsi sebagai
penjaga moralitas adat, memastikan bahwa
modernisasi tidak menghapus identitas budaya
masyarakat Muslim lokal.

Penelitian Kusuma (2022) dalam Jurnal Tarbiyah
Islamiyah menegaskan bahwa pendidikan berbasis kearifan
lokal terbukti mampu menumbuhkan karakter religius,
empatik, dan sosial pada siswa madrasah di daerah plural
seperti Sulawesi Tengah.

6. Sintesis Akademik

Dari berbagai temuan akademik tersebut, dapat
disimpulkan bahwa integrasi nilai-nilai kearifan lokal
dalam kurikulum PAI merupakan bentuk konkret dari Islam
kontekstual yang mengharmoniskan wahyu dan budaya.
Nilai-nilai seperti gotong royong, sintuvu, dan nosarara
nosabatutu menjadi jembatan antara norma agama dan
praktik sosial, sehingga Islam tidak hanya dipahami secara
dogmatis, tetapi juga dihidupkan dalam tindakan sosial
yang konstruktif. Integrasi ini sekaligus menjadi strategi
efektif dalam membangun moderasi beragama dan
rekonsiliasi sosial di daerah pasca-konflik seperti Sulawesi
Tengah, menjadikan lembaga pendidikan Islam sebagai
pusat pembentukan karakter damai dan berkeadaban.



81

C. Praktik Pendidikan Damai di Madrasah dan Pesantren

Praktik pendidikan damai di madrasah dan pesantren
merupakan bentuk konkret dari implementasi pendidikan
Islam moderat yang berorientasi pada pembentukan
karakter rahmatan lil ‘alamin, penguatan nilai toleransi,
dan pencegahan kekerasan berbasis agama. Dalam konteks
sosial Indonesia, khususnya di wilayah Sulawesi Tengah
yang pernah mengalami konflik komunal seperti di Poso
dan Sigi, pendidikan damai tidak hanya menjadi kebutuhan
moral, tetapi juga instrumen rekonsiliasi sosial yang
berkelanjutan.

1. Landasan Akademik Pendidikan Damai dalam Islam

Secara teologis, pendidikan damai bersumber dari prinsip-
prinsip islah (perdamaian), tasamuh (toleransi), dan ‘adl
(keadilan) yang menjadi nilai dasar ajaran Islam. Dalam
QS. Al-Hujurat [49]: 10, Allah berfirman:

S ARG AR+ ECOMWa I s NO# RO
*¢xVveE BHAUCRELOOSe <KOGAE RO
g AEHEr @ URIFE LY
A F oS BXU200zxa €0
X ED 6HA€EPXIATOD = v HAE+HAD @

Terjemahnya :

orang-orang beriman itu Sesungguhnya bersaudara. sebab
itu damaikanlah (perbaikilah hubungan) antara kedua
saudaramu itu dan takutlah terhadap Allah, supaya kamu
mendapat rahmat. (QS. Al-Hujurat [49]: 10)

Ayat ini menjadi dasar normatif bagi pengembangan
kurikulum pendidikan damai yang menekankan pentingnya
penyelesaian  konflik melalui dialog dan kasih



82

sayang.Menurut Al-Rasyid (2020) dalam Journal of
Islamic Peace Education, pendidikan damai adalah
pendekatan pedagogis yang menanamkan kemampuan
berpikir kritis, empatik, dan non-kekerasan dalam
menghadapi perbedaan. Dalam konteks pesantren dan
madrasah, nilai-nilai ini diterapkan melalui pembelajaran
agama, pembiasaan sosial, dan keteladanan guru.

2. Praktik Pendidikan Damai di Madrasah

Penelitian Kementerian Agama RI (2022) menemukan
bahwa 72% madrasah negeri dan swasta di Sulawesi
Tengah telah mengintegrasikan materi toleransi dan
resolusi  konflik dalam pembelajaran PAI.  Guru
menggunakan metode partisipatif seperti diskusi kasus,
simulasi musyawarah, dan proyek sosial lintas agama.Studi
Syamsuddin dan Bahdar (2023) di Journal of Islamic
Education and Peace Studies pada madrasah di Kabupaten
Sigi menunjukkan beberapa praktik nyata pendidikan
damai, antara lain:

a. Integrasi Kurikulum Moderasi dan Perdamaian

1) Pembelajaran Fikih dan Akidah Akhlak
dikaitkan dengan nilai sintuvu (solidaritas) dan
nosarara nosabatutu (persaudaraan dan
kesatuan).

2) Guru menanamkan konsep ukhuwah
basyariyah (persaudaraan kemanusiaan) untuk
menumbuhkan empati sosial lintas agama.

b. Program Ekstrakurikuler Damai

1) Madrasah mengadakan kegiatan lintas sekolah
seperti Forum Dialog Pelajar Damai dan
Lomba Dakwah Moderat.

2) Siswa dilibatkan dalam kegiatan sosial bersama
komunitas non-Muslim, seperti bakti sosial dan
penghijauan.



83

c. Budaya Madrasah Damai
1) Guru berperan sebagai role model dalam
menghadapi konflik dengan pendekatan
dialogis.
2) Madrasah menerapkan sistem restorative
justice dalam menyelesaikan pelanggaran
siswa, bukan dengan hukuman fisik.

Penelitian Mulyono (2023) juga menunjukkan bahwa
madrasah di Poso dan Palu berperan sebagai ruang dialog
lintas iman dengan melibatkan tokoh masyarakat lokal dan
guru agama Kristen dalam kegiatan literasi perdamaian.

3. Pendidikan Damai di Pesantren: Model Sosial dan
Spiritual

Pesantren memiliki potensi besar dalam menanamkan
budaya damai melalui pendekatan spiritual dan kultural.
Berdasarkan hasil studi Zainuddin (2022) di Jurnal
Pendidikan Islam Nusantara, pesantren Alkhairaat Palu
menjadi contoh kuat pendidikan damai berbasis tradisi
lokal dan keagamaan. Nilai tasamuh, ta’awun, dan
ukhuwah dihidupkan melalui kegiatan zikir jama’i, maulid
adat, dan pengajian lintas santri dari berbagai etnis.

Model pendidikan damai di pesantren Alkhairaat dan Darul
Istigamah (Sigi) menunjukkan pola yang khas:

a. Pendekatan Spiritualitas Sosial

1) Santri diajarkan bahwa zikir, shalat berjamaah,
dan silaturahmi adalah sarana membangun
kedamaian batin dan sosial.

2) Praktik ibadah bersama diorientasikan untuk
menumbuhkan kesadaran kolektif terhadap
pentingnya harmoni.

b. Dialog Antarbudaya dan Lintas Mazhab



84

1) Pesantren menjadi ruang belajar keterbukaan,
di mana kitab-kitab Fikih Syafi’i dan teks
pemikiran modern Islam diajarkan
berdampingan.

2) Ini menciptakan suasana belajar yang
menghargai perbedaan pandangan keagamaan
secara akademik.

c. Kegiatan Sosial Pesantren

1) Santri dilatih menjadi fasilitator perdamaian di
masyarakat melalui pengajian keliling, majlis
ta’lim desa, dan pelatihan dakwah toleran.

2) Pesantren bekerja sama dengan pemerintah
daerah dan FKUB dalam pelatihan “Dai
Damai” dan “Santri Moderat™.

Penelitian Abd. Kadir (2021) menyebutkan bahwa model
ini telah berkontribusi signifikan dalam menurunkan
ketegangan sosial di daerah Poso dan memperkuat citra
Islam damai di kalangan generasi muda.

4. Sinergi dengan Pemerintah dan Lembaga Sosial

Praktik pendidikan damai juga diperkuat melalui sinergi
antara madrasah, pesantren, dan pemerintah daerah.
Kemenag Sulawesi Tengah (2023) mencatat lebih dari 40
lembaga pendidikan Islam di Palu, Sigi, dan Parigi
Moutong telah menjadi bagian dari Program Penguatan
Moderasi Beragama. Program ini mencakup:

a. Pelatihan guru PAI tentang resolusi konflik.

b. Penyusunan modul Islam dan Perdamaian dalam
pembelajaran Fikih.

c. Pemberdayaan santri dan siswa sebagai duta
perdamaian (peace ambassador).



85

Kolaborasi ini menghasilkan perubahan signifikan dalam
persepsi siswa terhadap perbedaan agama dan etnis. Data
Balitbang Agama Makassar (2023) menunjukkan
peningkatan 28% dalam indikator toleransi sosial siswa
madrasah yang mengikuti program pendidikan damai.

5. Sintesis Akademik

Secara akademik, praktik pendidikan damai di madrasah
dan pesantren berperan sebagai instrumen transformatif
dalam membangun masyarakat pasca-konflik yang inklusif
dan harmonis. Pendidikan Islam di kedua lembaga tersebut
telah bergeser dari pendekatan dogmatis menuju
pendidikan berbasis empati sosial dan budaya lokal.

Ciri utama pendidikan damai di Sulawesi Tengah dapat
dirangkum sebagai berikut:

a. Integrasi nilai wasathiyyah dalam kurikulum.

b. Pembelajaran berbasis budaya lokal (sintuvu,
nosarara nosabatutu).

c. Pelibatan masyarakat lintas agama dalam kegiatan
pendidikan.

d. Keteladanan ulama dan guru sebagai agen
perdamaian.

Dengan demikian, pendidikan damai di madrasah dan
pesantren bukan hanya proses pedagogis, melainkan juga
bagian dari gerakan kultural Islam moderat untuk
membangun rekonsiliasi sosial dan menjaga keutuhan
bangsa.

D. Peran Guru dan Kepala Madrasah dalam Menanamkan
Moderasi Beragama



86

Implementasi moderasi beragama di madrasah tidak
dapat dilepaskan dari peran strategis guru dan kepala
madrasah sebagai agen utama pembentukan karakter
moderat siswa. Dalam konteks pendidikan Islam di
Indonesia, keduanya berperan tidak hanya sebagai pendidik
dan manajer pendidikan, tetapi juga sebagai teladan moral
dan agen transformasi sosial yang menanamkan nilai-nilai
wasathiyyah (tengah-tengah), tasamuh (toleransi), ta ‘awun
(kerjasama), dan ‘ad! (keadilan).

Data akademik dari berbagai penelitian nasional dan
regional menunjukkan bahwa keberhasilan program
moderasi beragama di madrasah sangat ditentukan oleh
kualitas peran guru dan kepala madrasah dalam tiga aspek
utama: integrasi nilai moderasi dalam pembelajaran,
keteladanan sosial, dan kepemimpinan religius-kultural.

1. Guru sebagai Agen Moderasi dalam Pembelajaran

Penelitian Kementerian Agama RI (2022) menunjukkan
bahwa 76% guru Pendidikan Agama Islam (PAIl) di
madrasah telah berupaya mengintegrasikan nilai-nilai
moderasi beragama dalam proses pembelajaran melalui
pendekatan kontekstual dan berbasis nilai lokal.
Guru memainkantiga fungsi utamadalam hal ini:

a. Integrator Nilai Moderasi dalam Materi Pelajaran

1) Dalam pelajaran Fikih, guru menekankan
bahwa hukum Islam selalu memiliki prinsip
kemaslahatan dan toleransi antar mazhab.

2) Dalam Akidah Akhlak, nilai tawassuth
(keseimbangan) dijelaskan sebagai sikap
menjauhi ekstremisme, baik dalam keyakinan
maupun perilaku.



87

Studi Zuhdi (2021) dalam Jurnal Pendidikan Islam
menemukan bahwa guru PAI di Madrasah Aliyah di
Sulawesi Tengah mengaitkan materi ibadah dan
muamalah dengan nilai sosial-budaya lokal seperti
sintuvu maroso (solidaritas) dan nosarara nosabatutu
(persaudaraan), yang sejalan dengan prinsip
moderasi.

b. Model Perilaku Moderat (Role Model)
1) Guru menjadi panutan dalam berinteraksi lintas
agama dan budaya.
2) Sikap sabar, dialogis, dan menghargai
perbedaan ditampilkan dalam hubungan dengan
siswa maupun rekan kerja.

Studi Syamsuddin & Bahdar (2023) menunjukkan
bahwa siswa lebih mudah memahami konsep
moderasi ketika guru mencontohkan secara nyata
dalam tindakan sehari-hari dibanding hanya melalui
ceramah.

c. Fasilitator Dialog dan Refleksi Kritis

1) Guru mendorong siswa untuk berpikir kritis
terhadap isu keagamaan dan sosial dengan
menggunakan pendekatan problem solving.

2) Dalam beberapa madrasah, guru PAI
mengadakan kelas refleksi moderasi, yaitu
ruang diskusi antara siswa lintas organisasi dan
latar belakang sosial.

Hasil riset Balitbang Agama Makassar (2023)
menemukan bahwa kegiatan seperti ini meningkatkan
kesadaran toleransi siswa hingga 32% di madrasah
yang aktif melaksanakan program tersebut.

2. Kepala Madrasah sebagai Penggerak Budaya Moderasi



88

Kepala madrasah memiliki peran manajerial dan inspiratif
dalam menciptakan lingkungan madrasah yang inklusif,
damai, dan menghargai perbedaan. Data akademik
menunjukkan bahwa keberhasilan implementasi moderasi
di madrasah lebih banyak ditentukan oleh gaya
kepemimpinan kepala madrasah.Menurut Mulyono (2023)
dalam Journal of Islamic Education Leadership, terdapat
tiga  strategi utama kepala ~madrasah  dalam
menginternalisasi nilai moderasi:

a. Kepemimpinan Transformasional-Religius
1) Kepala madrasah menjadi teladan dalam
menerapkan nilai ukhuwah Islamiyyah dan
ukhuwah insaniyyah di lingkungan sekolah.
2) Melalui pendekatan spiritual dan dialogis,
kepala madrasah membangun visi lembaga
yang berlandaskan Islam Rahmatan lil ‘Alamin.

Contohnya, di beberapa Madrasah Tsanawiyah di
Kabupaten Sigi, kepala madrasah mengawali setiap
rapat dengan refleksi ayat atau hadis tentang
persaudaraan dan perdamaian, sehingga membangun
kesadaran spiritual bersama.

b. Kebijakan Berbasis Moderasi
1) Kepala madrasah mengarahkan kurikulum,
kegiatan ekstrakurikuler, dan hubungan sosial
madrasah agar mendukung nilai-nilaimoderasi.
2) Misalnya, pelaksanaan kegiatan “Jumat
Toleransi” atau “Dialog Budaya Damai” yang
melibatkan tokoh lintas agama setempat.

Penelitian Kemenag Sulawesi Tengah (2023)
menunjukkan bahwa madrasah yang memiliki kepala
sekolah aktif dalam kegiatan lintas agama memiliki
iklim sosial yang lebih harmonis dan tingkat konflik



89

antar siswa yang lebih rendah (turun 24% dibanding
madrasah biasa).

c. Kemitraan Sosial dan Lintas Agama
1) Kepala madrasah menjadi jembatan antara
lembaga pendidikan dan masyarakat plural di
sekitar madrasah.
2) Kolaborasi dilakukan dengan FKUB, tokoh
adat, dan pemerintah daerah untuk memperkuat
nilai kebersamaan dan empati sosial.

Studi Zainuddin (2022) di Jurnal Pendidikan Islam
Nusantara mencatat bahwa madrasah yang
berkolaborasi dengan tokoh adat Kaili dalam
kegiatan keagamaan berhasil menanamkan nilai
moderasi berbasis lokal dengan efektif.

3. Kolaborasi Guru dan Kepala Madrasah dalam Ekosistem
Moderasi

Sinergi antara guru dan kepala madrasah membentuk
ekosistem pendidikan moderat yang mempengaruhi seluruh
kultur madrasah.Hasil penelitian Fitriani et al. (2023)
menunjukkan  bahwa integrasi  peran  keduanya
menghasilkan empat pilar budaya madrasah moderat yang
rincianya ditampilkan dalam tabel di bawah ini

Pilar Bentuk Implementasi

1. Kurikulum Integrasi nilai wasathiyyah dalam

Moderasi RPP dan bahan ajar Fikih,
Akhlak, SKI, dan Qur’an Hadis.

. Budaya Madrasah Pembiasaan salam, doa bersama,

Dama dan kegiatan sosial lintas kelas.

3. Kepemimpinan Kepala madrasah mendorong guru

Humanis menjadi pembimbing spiritual dan
mediator sosial.




90

4. Keterlibatan
Komunitas

Madrasah menjalin kerja sama
dengan tokoh agama dan
masyarakat ~ dalam  kegiatan
toleransi.

Penelitian Hasyim (2022) juga menunjukkan bahwa
keberhasilan pendidikan moderasi sangat bergantung pada
komunikasi terbuka dan kepemimpinan partisipatif kepala
madrasah terhadap guru dan siswa.

4. Dampak Akademik dan Sosial

Data Balitbang Agama Makassar (2023) menyebutkan
bahwa madrasah dengan penerapan program moderasi oleh
guru dan kepala madrasah menunjukkan hasil berikut:

a. Kedisiplinansiswa meningkat 21%.
b. Kasus intoleransi turun 33%.
c. Keterlibatansiswa dalam kegiatan sosial meningkat

45%.

d. Kualitas hubungan antaragamadi lingkungan
madrasah lebih positif.

Dampak sosial ini menunjukkan bahwa pendidikan
moderasi tidak hanya menumbuhkan sikap keberagamaan
yang toleran, tetapi juga memperkuat kohesi sosial dan
karakter kebangsaan siswa madrasah.

5. Sintesis Akademik

Berdasarkan data dan penelitian di atas, peran guru dan
kepala madrasah dapat disintesis sebagai berikut:

a. Guru berfungsi sebagai pendidik, teladan, dan
mediator nilai moderasi, yang menanamkan toleransi
dan empati dalam proses belajar.




91

b. Kepala madrasah berperan sebagai penggerak budaya
dan kebijakan moderasi, menciptakan lingkungan
lembaga yang damai, terbuka, dan kolaboratif.

c. Sinergi keduanya membentuk madrasah sebagai
ruang pembelajaran nilai-nilai kebangsaan,
pluralisme, dan Islam rahmatan lil ‘alamin.

Dengan demikian, pendidikan moderasi beragama bukan
hanya tanggung jawab individu guru, tetapi merupakan
hasil dari manajemen nilai dan budaya lembaga yang
dipimpinoleh kepala madrasah yang visioner dan religius.

E. Model Pembelajaran Berbasis Nilai Budaya dan Islam
Moderat

Model pembelajaran berbasis nilai budaya dan Islam
moderat merupakan pendekatan pedagogis yang
mengintegrasikan ajaran Islam yang wasathiyyah (moderat)
dengan kearifan lokal dalam proses pendidikan. Tujuan
utamanya adalah membentuk peserta didik yang berakhlak
mulia, menghargai perbedaan, serta memiliki kesadaran
spiritual dan sosial yang seimbang. Dalam konteks
masyarakat seperti Sulawesi Tengah, terutama komunitas
Kaili, model ini menjadi strategi penting untuk memperkuat
pendidikan Islam yang damai, inklusif, dan berakar pada
budaya lokal.

1. Landasan Teoretis dan Konseptual

Menurut Zuhdi (2020) dalam Journal of Islamic
Education Research, model pembelajaran berbasis nilai
budaya dan Islam moderat berakar pada paradigma
pendidikan  kontekstual (contextual learning) dan
pendidikan karakter religius. Model ini menekankan bahwa
pembelajaran agama tidak hanya berorientasi pada transfer



92

pengetahuan (transfer of knowledge), tetapi juga pada
pembentukan nilai (transfer of values).

Dalam konteks ini, nilai-nilai Islam moderat seperti
tasamuh (toleransi), tawazun (keseimbangan), i ‘tidal
(keadilan), dan musyawarah (dialog) diintegrasikan dengan
nilai-nilai  budaya lokal seperti sintuvu maroso
(kebersamaan), nosarara nosabatutu (persaudaraan), dan
pobamae (saling menghargai). Kombinasi ini menghasilkan
pola pendidikan yang tidak hanya menanamkan kognisi
keagamaan, tetapi juga karakter sosial dan moral yang
kontekstual.

2. Struktur Model Pembelajaran

Studi Mahmud & Baharuddin (2022) dalam Jurnal
Pendidikan Islam Nusantara menjelaskan bahwa model
pembelajaran berbasis nilai budaya dan Islam moderat
memiliki tiga komponen utama seperti yang ditampilkan
dalam tabel di bawah ini.

Komponen Fokus Utama Contoh
Implementasi

a. Nilai Agama Penanaman nilai | Kajian fikih lintas

Moderat keseimbangandan | mazhab dan

(Wasathiyyah) toleransi dalam diskusi tentang
akidah, ibadah, perbedaan

dan muamalah. pandangan
keagamaan.
b. Nilai Budaya Integrasi nilai Kegiatan praktik
Lokal gotong royong, sosial berbasis

adat musyawarah, | adat seperti kerja
dan penghormatan | bakti atau doa
terhadap bersama lintas
perbedaan. suku.

c. Pembelajaran Penerapan Siswa membuat




93

Kontekstual pembelajaran proyek sosial
berbasis proyek tentang “Islam
dan refleksi sosial. | Rahmatan il
‘Alamin dalam
Budaya Kaili.”

Model ini selaras dengan pendekatan Pedagogi
Transformatif Islam (Islamic Transformative Pedagogy)
yang dikembangkan oleh Abdullah (2019) di Journal of
Educational Thought, yang menekankan pentingnya
menjadikan nilai-nilai Islam dan budaya lokal sebagai
sarana pembentukan kesadaran sosial serta spiritual peserta
didik.

3. Temuan Akademik dari Lapangan

Data dari penelitian empiris menunjukkan keberhasilan
penerapan model ini di berbagai madrasah dan pesantren,
khususnya di wilayah Sulawesi Tengah:

a. Madrasah Aliyah Negeri (MAN) Palu dan Madrasah
Tsanawiyah Sigi
Berdasarkan riset Syamsuddin, Bahdar & Fitriani
(2023) di Journal of Islamic Education and Peace
Studies, integrasi nilai budaya Kaili dalam
pembelajaran Fikih dan Akhlak Islam terbukti
meningkatkan sikap toleransi antar siswa sebesar
37% dan partisipasi dalam kegiatan sosial meningkat
42%. Guru menggunakan strategi pembelajaran
berbasis narasi budaya, seperti kisah tadulako
(pahlawan lokal) yang dihubungkan dengan nilai
keberanian dan keadilan dalam Islam.

b. Pesantren Alkhairaat dan DDI Palu

Studi Hafid (2021) di Tarbiyah: Jurnal Pendidikan




94

Islam menemukan bahwa pesantren ini menerapkan
model pembelajaran berbasis proyek sosial-
keagamaan. Santri dilibatkan dalam kegiatan dakwah
sosial yang menekankan ukhuwah Islamiyyah dan
ukhuwah insaniyyah. Hasilnya, 82% santri
menunjukkan peningkatan pemahaman tentang nilai
moderasi dan tanggung jawab sosial.

c. Program Moderasi Beragama Kementerian Agama
Sulawesi Tengah (2023)
Program ini  melatih guru madrasah untuk
mengembangkan Rencana Pelaksanaan Pembelajaran
(RPP) Moderasi Berbasis Kearifan Lokal, yang
memadukan ayat-ayat Al-Qur’an tentang perdamaian
(misalnya QS. Al-Hujurat [49]: 13) dengan nilai
budaya lokal sintuvu dan nosarara. Program tersebut
menghasilkan modul pembelajaran tematik “Islam
Moderat dalam Budaya Kaili” yang kini diujicobakan
di beberapa madrasah.

4. Strategi Implementasi dalam Pembelajaran

Model ini dapat diimplementasikan melalui empat strategi
pedagogis yang saling berkaitan:

a. Integrasi Nilai dalam Kurikulum dan Bahan Ajar
Kurikulum Fikih, Akidah Akhlak, dan SKI (Sejarah
Kebudayaan Islam) disusun dengan memperhatikan
nilai-nilai kultural lokal. Misalnya, pembahasan
tentang ukhuwah Islamiyyah dikaitkan dengan
praktik adat nosarara nosabatutu.

(Kemenag, 2022).

b. Pendekatan Dialog dan Refleksi Nilai
Guru mendorong siswa mendiskusikan isu-isu aktual
seperti pluralisme agama, etika digital, dan tradisi



lokal dalam bingkai moderasi Islam.

(Hasyim, 2023).

Pembelajaran Berbasis Proyek (Project-Based
Learning)

Siswa merancang proyek yang menampilkan nilai
Islam moderat dan budaya damai, seperti kegiatan
sosial lintas agama, dokumentasi adat religi, atau
kampanye literasi moderasi digital.
(Fitrianietal., 2023).

. Evaluasi Berbasis Sikap dan Karakter

Penilaian tidak hanya berbasis kognitif, tetapi juga
sikap toleransi, kepedulian sosial, dan partisipasi
siswa dalam kegiatan damai.

(Mulyono, 2023).

5. Dampak Akademik dan Sosial

Berdasarkan data Balitbang Agama Makassar (2023),
madrasah dan pesantrenyang menerapkan model
pembelajaran berbasis nilai budaya dan Islam moderat
menunjukkan dampak nyata:

a

b.
C.
d.

Peningkatan pemahaman nilai moderasi: 35-40%
Keterlibatan siswa dalam kegiatan sosial: naik 45%

95

Penurunan sikap eksklusif dan intoleransi: turun 32%

Kepuasan masyarakat terhadap peran madrasah:
meningkat 28%

Selain itu, pembelajaran berbasis nilai budaya terbukti
memperkuat identitas religius dan kebangsaan siswa secara
bersamaan. Hal ini sejalan dengan hasil riset Rahman
(2022) dalam Indonesian Journal of Character Education,
yang menegaskan bahwa pendidikan berbasis nilai lokal
mampu menjadi media efektif melawan radikalisme di
lingkungan sekolah.



96

6. Sintesis Akademik

Model pembelajaran berbasis nilai budaya dan Islam
moderat dapat disimpulkan sebagai pendekatan integratif
yang menyeimbangkan antara ilmu agama, nilai sosial, dan
konteks budaya lokal.

Ciri khas model ini meliputi:

a. Integrasi nilai wasathiyyah dalam seluruh mata
pelajaran.

b. Penguatan budaya lokal sebagai basis karakter dan
kohesi sosial.

c. Keterlibatan aktif guru dan siswa dalam kegiatan
sosial-keagamaan.

d. Penilaianberbasis karakter moderat dan empati
sosial.

Dengan demikian, model ini bukan sekadar metode
pedagogis, tetapi merupakan kerangka pendidikan
transformatifyang menghubungkan Islam dan budaya lokal
sebagai dua kekuatan moral untuk menciptakan masyarakat
yang damai, toleran, dan beradab.



97

BAB VI
ISLAM PASCA KONFLIK: PENGALAMAN
SULAWESI TENGAH
A. Konflik Keagamaan di Poso dan Dampaknya bagi
Masyarakat Kaili

Konflik keagamaan di Poso, Sulawesi Tengah,
merupakan salah satu peristiwa sosial-keagamaan paling
kompleks dalam sejarah kontemporer Indonesia, terutama
karena melibatkan dimensi agama, etnisitas, dan politik
lokal. Konflik yang berlangsung antara tahun 1998 hingga
2001 ini tidak hanya menimbulkan korban jiwa dan
kerusakan infrastruktur, tetapi juga mengguncang struktur
sosial dan relasi keagamaan masyarakat setempat, termasuk
masyarakat Kaili yang merupakan etnis mayoritas di
wilayah tersebut.

Menurut Aragon (2001) dalam “Communal Violence
in Poso, Central Sulawesi: Where People Eat Fish and
Fish Eat People”, konflik ini berawal dari ketegangan
sosial antara kelompok pemuda Muslim dan Kristen yang
kemudian berkembang menjadi kekerasan komunal karena
lemahnya peran aparat keamanan dan provokasi politik
pasca-Reformasi. Konflik tersebut diperparah oleh



98

masuknya kelompok luar dan milisi bersenjata yang
membawa narasi keagamaan ekstrem dan ideologi
intoleran.

Dampak sosial-budaya dari konflik ini sangat terasa
di kalangan masyarakat Kaili. Berdasarkan temuan van
Klinken (2007) dalam “Communal Violence and
Democratization in Indonesia”, konflik tersebut mengubah
orientasi sosial masyarakat Kaili dari yang semulaberbasis
pada nilai-nilai adat seperti nosarara nosabatutu
(bersaudara dan bersatu) menjadi masyarakat yang penuh
kecurigaan dan segregasi sosial. Banyak tradisi gotong
royong, kerja bersama (sintuvu), dan ritual adat keagamaan
yang dahulu menjadi perekat sosial melemah akibat
rusaknya rasa saling percaya antarumat beragama.

Data lapangan yang dihimpun oleh IAIN Palu (2020)
menunjukkan bahwa trauma sosial akibat konflik masih
membekas, terutama di kalangan generasi tua masyarakat
Kaili. Namun demikian, nilai-nilai lokal seperti sintuvu
maroso (kebersamaan yang kokoh) mulai dihidupkan
kembali dalam berbagai program rekonsiliasi berbasis adat
dan agama. Pendekatan ini dianggap efektif dalam
membangun kembali kepercayaan lintas agama melalui
kegiatan bersama, seperti pembangunan rumah ibadah,
pelatihan ekonomi, dan forum lintas iman.

Dari sisi keagamaan, konflik Poso juga mendorong
munculnya gerakan Islam moderat yang digagas oleh
ulama dan tokoh masyarakat lokal. Menurut Hafid (2019)
dalam jurnal Al-Qalam, para da’i dan guru agama di
wilayah Poso dan Palu berperan penting dalam membangun
narasi damai melalui dakwah yang menekankan nilai
wasathiyyah, toleransi, dan pentingnya menghidupkan
kembali kearifan lokal sebagai media rekonsiliasi.



99

Secara keseluruhan, konflik keagamaan di Poso telah
menjadi titik balik bagi masyarakat Kaili dalam memahami
kembali makna keberagamaan dan kemanusiaan. Meskipun
meninggalkan luka sosial yang mendalam, pengalaman
konflik juga memunculkan kesadaran baru akan pentingnya
pendidikan Islam yang moderat, peran aktif tokoh agama
lokal, dan revitalisasi nilai-nilai budaya Kaili sebagai dasar
membangun masyarakat yang damai, inklusif, dan
berkeadaban.

B. Upaya Rekonsiliasi dan Peran Agama dalam Pemulihan
Sosial

Rekonsiliasi pasca-konflik di Poso, Sulawesi Tengah,
menjadi salah satu contoh penting dalam studi perdamaian
dan hubungan antarumat beragama di Indonesia. Setelah
masa kekerasan komunal antara 1998-2001, berbagai pihak
baik dari pemerintah, tokoh agama, maupun masyarakat
lokal terlibat aktif dalam proses pemulihan sosial yang
menekankan nilai-nilai keagamaan, adat, dan kemanusiaan.

Menurut Adam (2010) dalam “From Conflict to
Peacebuilding in Poso”, rekonsiliasi di Poso berlangsung
melalui dua jalur utama: jalur struktural (kebijakan dan
lembaga formal) dan jalur kultural (pendekatan berbasis
agama dan kearifan lokal). Jalur struktural diwujudkan
melalui perjanjian Malino Il (2001) yang difasilitasi oleh
pemerintah pusat, berisi 10 butir kesepakatan, termasuk
penghentian kekerasan, penegakan hukum, pemulangan
pengungsi, dan rekonstruksi sosial. Sementarajalur kultural
dijalankan oleh tokoh agama, adat, dan masyarakat sipil
yang berfokus pada pemulihan hubungan sosial di akar
rumput.

Penelitian Aragon (2007) mencatat bahwa agama
memainkan peran ganda dalam proses rekonsiliasi. Di satu



100

sisi, agama menjadi sumber inspirasi moral untuk
perdamaian; di sisi lain, ia menjadi sarana untuk
menghidupkan kembali kepercayaan antarumat. Tokoh-
tokoh Islam dan Kristen di Poso mengembangkan forum
lintas agama seperti Forum Kerukunan Umat Beragama
(FKUB) dan Forum Komunikasi Antarumat Beragama
(FKAA) yang berfungsi sebagai wadah dialog dan kerja
sama sosial. Melalui forum ini, pemuka agama mulai
mengajarkan pesan-pesan wasathiyyah (moderasi), kasih
sayang, dan perdamaian dalam khutbah, ceramah, maupun
kurikulum pendidikan keagamaan.

Menurut Laporan UNDP (2012) tentang Post-
Conflict Recovery in Central Sulawesi, pendekatan berbasis
agama terbukti efektif dalam mengurangi polarisasi sosial.
Misalnya, program “Dakwah Damai dan Dialog Iman”
yang dilaksanakan oleh Majelis Ulama Indonesia (MUI)
Sulawesi Tengah dan Kejawanan Gereja mendorong para
pemuda dari dua komunitas untuk terlibat dalam kegiatan
sosial bersama seperti gotong royong, pelatihan
kewirausahaan, dan proyek kemanusiaan lintas iman.
Program tersebut menunjukkan bahwa kerja sama yang
dilandasi nilai keagamaan dan kemanusiaan mampu
membangun kembali trust yang hilang akibat konflik.

Dari sisi pendidikan, UIN Palu (2020) melaporkan
bahwa madrasah dan pesantren di wilayah Poso mulai
mengintegrasikan pendidikan damai dan moderasi
beragama ke dalam kegiatan belajar mengajar. Guru fikih
dan akhlak menanamkan pentingnya tasamuh (toleransi)
dan ukhuwah insaniyyah (persaudaraan kemanusiaan)
kepada siswa. Di sisi lain, lembaga keagamaan Kristen
lokal juga menekankan ajaran kasih dan perdamaian dalam
pembinaan umatnya. Sinergi ini menciptakan ruang baru
bagi pendidikan lintas iman berbasis etika sosial dan



101

budaya lokal Kaili seperti nosarara nosabatutu (bersaudara
dan bersatu).

Secara sosiologis, rekonsiliasi di Poso menunjukkan
bahwa peran agama tidak hanya bersifat ritual, tetapi juga
transformasional. Agama menjadi sumber kekuatan moral
yang menggerakkan masyarakat untuk membangun
kembali tatanan sosial yang rusak akibat konflik. Dengan
menggabungkan nilai-nilai  keagamaan, adat, dan
humanisme, masyarakat Kaili dan komunitas lain di
Sulawesi Tengah mampu membentuk kembali jalinan
sosial yang lebih inklusif dan berkeadilan.

C. Moderasi sebagai Jalan Damai dan Pemulihan Identitas

Moderasi beragama di Sulawesi Tengah, khususnya
pasca-konflik Poso, tidak hanya berfungsi sebagai strategi
menjaga kerukunan, tetapi juga sebagai sarana pemulihan
identitas sosial dan keagamaan masyarakat Kaili dan etnis
lain yang sempat terfragmentasi akibat kekerasan komunal.
Dalam konteks ini, moderasi menjadi jalan tengah yang
menegaskan kembali nilai-nilai kemanusiaan, spiritualitas
lokal, dan kohesi sosial yang bersumber dari ajaran Islam
dan budaya setempat.

Menurut Azyumardi Azra (2016) dalam karyanya
“Islam Nusantara: Moderasi, Toleransi, dan
Kebangsaan”, konsep moderasi (wasathiyyah) merupakan
tradisi Islam yang telah mengakar di Indonesia melalui
dakwah kultural, bukan konfrontatif. Islam hadir tidak
untuk meniadakan identitas lokal, tetapi mengislamkannya
dengan nilai-nilai moral universal seperti keadilan, kasih
sayang, dan kebersamaan. Dalam konteks masyarakat
Kaili, moderasi beragama berperan sebagai proses
rekonstruksi identitas pasca-konflik  mengembalikan
masyarakat kepada kesadaran bahwa Islam dan budaya



102

Kaili memiliki titik temu dalam semangat sintuvu maroso
(persatuan yang kokoh) dan nosarara nosabatutu
(bersaudara dan bersatu).

Studi Aragon (2001) dalam Journal of Asian Studies
menunjukkan bahwa konflik Poso telah menciptakan krisis
identitas keagamaan dan etnis. Masyarakat yang
sebelumnya hidup berdampingan terpecah menjadi
kelompok-kelompok eksklusif berdasarkan agama. Namun
setelah perjanjian Malino 1l (2001), proses rekonsiliasi
mulai diarahkan kepada penguatan identitas bersama yang
inklusif tidak hanya sebagai Muslim atau Kristen, tetapi
sebagai orang Poso dan orang Kaili yang berbagi ruang
hidup dan sejarah. Dalam proses ini, tokoh agama dan adat
memainkan peran penting untuk menanamkan kembali nilai
moderasi dalam ruang publik.

Menurut Latif (2019) dalam “Genealogi Moderasi
Beragama di Indonesia”, moderasi bukan hanya konsep
teologis, tetapi juga proyek sosial untuk menata ulang
hubungan antaridentitas. la bekerja melalui tiga pilar: (1)
kesetaraan sosial, (2) pengakuan terhadap keberagaman,
dan (3) reinterpretasi ajaran agama sesuai konteks lokal.
Di Sulawesi Tengah, ketiga pilar ini diwujudkan melalui
kebijakan pemerintah daerah yang mendorong dialog lintas
iman, kurikulum pendidikan moderasi di madrasah, serta
revitalisasi adat sebagai instrumen perekat sosial.

Penelitian UIN Datokarama Palu (2021) menemukan
bahwa moderasi beragama telah diintegrasikan ke dalam
pendidikan dan kegiatan sosial masyarakat pasca-konflik.
Melalui dakwah damai, khutbah Jumat, majelis taklim, dan
kegiatan lintas agama, nilai-nilai seperti tasamuh
(toleransi), ta’adul (keseimbangan), dan musawah
(persamaan) menjadi dasar untuk membangun kembali rasa
saling percaya antarwarga. Pemulihan identitas ini juga



103

ditopang oleh praktik budaya lokal seperti mombine sintuvu
(rekonsiliasi sosial melalui ritual adat), yang dimaknai
ulang dalam kerangka Islam moderat.

Lebih jauh, Laporan UNDP (2014) menegaskan
bahwa pendekatan moderasi terbukti menjadi model efektif
dalam post-conflict healing di wilayah-wilayah plural.
Dengan menekankan dialog, empati, dan penghormatan
terhadap tradisi, masyarakat Poso dan Kaili dapat
merekonstruksi narasi keagamaannya dari yang sempat
traumatik menjadi konstruktif. Dalam kerangka ini,
moderasi bukan sekadar ide keagamaan, melainkan
identitas baru bagi masyarakat yang pernah terbelah
sebuah identitas yang religius, plural, dan berakar pada
budaya damai.

Secara teologis, moderasi di Sulawesi Tengah
mencerminkan ajaran Al-Qur’an:

JAEZ2EOOScHRADYRAY HEQwdXoXe e
s rPOoRROO GOORALY
N /3-RNO0O&>* BXDE€s0->36d0 erwe
45786060 LOoO%wa d  OEzOR
JEZBGOEEH &N RIDQER"O W@

VPP E QOO0 RNXIA

Terjemahnya:

143. dan demikian Kami telah menjadikan kamu umat
yang adil agar kamu menjadi saksi atas manusia dan agar
Rasul menjadi saksi atas kamu. (QS. Al-Bagarah : 143).

Ayat ini menjadi landasan bahwa umat Islam
dipanggil untuk berada di tengah bukan ekstrem, bukan
liberal melainkan menjadi rahmat bagi sesama manusia.
Dalam konteks masyarakat Kaili, nilai wasathiyyah ini



104

menemukan bentuknya dalam upaya kolektif membangun
perdamaian sosial dan menyembuhkan luka sejarah melalui
jalan spiritual dan budaya..

D. Testimoni Tokoh Agama dan Masyarakat

Dalam studi lapangan yang dilakukan oleh berbagai
lembaga penelitian, seperti UIN Datokarama Palu (2020-
2022), Balai Litbang Agama Makassar (2021), dan UNDP
Indonesia (2014), ditemukan bahwa proses pemulihan
sosial dan penguatan moderasi beragama di Sulawesi
Tengah sangat bergantung pada peran aktif tokoh agama,
adat, dan masyarakat sipil. Testimoni mereka
mencerminkan dinamika transformasi sosial keagamaan
pasca-konflik, serta bagaimana nilai Islam moderat dan
kearifan lokal dijalankan dalam praktik keseharian.

Menurut laporan UIN Datokarama (2021), para tokoh
agama Muslim dan Kristen di wilayah Poso dan Sigi
sepakat bahwa perdamaian yang berkelanjutan hanya dapat
dicapai jika masyarakat mau “belajar kembali untuk saling
percaya” (relearning trust). Seorang imam masjid di
Kecamatan Lage, Poso, dalam wawancara yang dikutip
laporan tersebut, mengatakan:

“Kami tidak hanya bicara tentang perdamaian di mimbar,
tetapi menjalankannya bersama. Setelah konflik, kami
memulai kembali hubungan dengan saudara-saudara non-
Muslim melalui kerja bakti dan doa bersama untuk
kampung.”

Testimoni ini menggambarkan bahwa rekonsiliasi tidak
berhenti pada tataran simbolik, tetapi telah menjadi gerakan
sosial berbasis iman dan kebersamaan.



105

Dalam penelitian Balai Litbang Agama Makassar
(2021) vyang berjudul “Peran Tokoh Agama dalam
Membangun Moderasi Beragama di Wilayah Pasca-
Konflik Sulawesi Tengah”, ditemukan bahwa tokoh agama
memainkan tiga fungsi utama: (1) fungsi rekonsiliatif, yaitu
memulihkan hubungan sosial antarumat; (2) fungsi
edukatif, melalui dakwah damai, khutbah, dan majelis
taklim yang menanamkan nilai toleransi dan anti-
kekerasan; serta (3) fungsi advokatif, yakni melindungi
masyarakat dari pengaruh kelompok ekstrem.

Salah satu pendeta di Poso menyatakan:

“Kami membangun perdamaian bukan karena tekanan
politik, tapi karena iman. Iman harus menghadirkan kasih,
bukan kebencian.”

Pernyataan ini memperlihatkan dimensi spiritual dari
perdamaian yang bersumber pada kesadaran keagamaan
lintas iman.

Dari sisi masyarakat adat, penelitian UNDP (2014)
menemukan bahwa nilai-nilai lokal seperti nosarara
nosabatutu (bersaudara dan bersatu) dan sintuvu maroso
(kekuatan dalam kebersamaan) menjadi kerangka moral
bagi masyarakat Kaili dalam menata kembali hubungan
sosial pasca-konflik. Seorang tode (pemangku adat) dari
Desa Sidera menuturkan:

“Dulu kami hidup seperti dua pohon yang tumbuh terpisah,
tetapi akar kami masih di tanah yang sama. Sekarang akar
itu kami rawat kembali dengan adat dan agama.

Testimoni ini memperlihatkan bagaimana masyarakat
menggabungkan nilai Islam dan budaya Kaili sebagai dasar
rekonsiliasi memperkuat identitas kolektif tanpa
meniadakan perbedaan.



106

Penelitian Aragon (2010) juga menunjukkan bahwa
rekonsiliasi berbasis agama dan budaya lebih efektif
daripada pendekatan politik semata. la mencatat bahwa
dialog lintas iman di Poso dan sekitarnya tidak hanya
membangun perdamaian, tetapi juga menumbuhkan shared
identity baru, yaitu sebagai “masyarakat damai Sulawesi
Tengah”. Dalam forum Ilintas agama seperti Forum
Kerukunan Umat Beragama (FKUB) dan Forum
Silaturahmi Tokoh Agama (FSTA), para ulama, pastor, dan
pendeta secara rutin mengadakan pertemuan untuk
membahas persoalan sosial, ekonomi, dan pendidikan di
daerah mereka.

Dari keseluruhan testimoni, dapat disimpulkan bahwa:

a. Tokoh agama berperan sebagai agen moral yang
memfasilitasi dialog, mendidik masyarakat dalam
moderasi, dan menjadi teladan rekonsiliasi.

b. Tokoh adat berperan dalam menjaga kesinambungan
nilai-nilai lokal yang harmonis dengan ajaran Islam
moderat.

c. Masyarakat akar rumput menjadi pelaku utama
perdamaian yang mengaktualisasikan nilai-nilai
moderasi dalam praktik sosial sehari-hari.

Dengan demikian, data lapangan menunjukkan bahwa
moderasi beragama di Sulawesi Tengah bukan hanya
konsep ideal, melainkan hasil nyata dari pengalaman sosial
dan spiritual masyarakat Kaili pasca-konflik, di mana tokoh
agama dan adat menjadi penggerak utama dalam
membangun tatanan sosial yang damai, inklusif, dan
berkeadilan.

E. Pembelajaran Penting bagi Daerah Lain



107

Pengalaman Sulawesi Tengah, khususnya masyarakat
Kaili dan daerah Poso dalam menghadapi dan mengatasi
konflik sosial-keagamaan, memberikan pembelajaran
berharga bagi daerah-daerah lain di Indonesia yang
memiliki karakter sosial dan keagamaan yang majemuk.
Berbagai penelitian akademik menunjukkan bahwa
keberhasilan rekonsiliasi dan pembangunan moderasi di
wilayah ini lahir dari perpaduan antara pendekatan agama,
budaya lokal, dan kebijakan sosial yang inklusif.

Menurut UNDP (2014) dalam laporan Faith-Based
Peacebuilding and Post-Conflict Recovery in Central
Sulawesi, rekonsiliasi di Poso berhasil karena melibatkan
semua lapisan masyarakat, bukan hanya elit politik atau
agama. Pendekatan berbasis komunitas seperti dialog akar
rumput, kegiatan lintas iman, dan pendidikan perdamaian
terbukti lebih efektif dibandingkan intervensi top-down.
Model ini bisa menjadi inspirasi bagi daerah lain dengan
potensi konflik horizontal seperti Ambon, Ternate, atau
Papua, untuk membangun perdamaian berkelanjutan
melalui mekanisme lokal yang partisipatif.

Selanjutnya, penelitian Aragon (2010) menekankan
bahwa integrasi nilai agama dan adat lokal merupakan
kunci keberhasilan transformasi sosial di Sulawesi Tengah.
Nilai budaya Kaili seperti sintuvu maroso (persatuan yang
kokoh), nosarara nosabatutu (bersaudara dan bersatu),
serta praktik sosial gotong royong dan doa bersama,
mampu menjadi landasan moral untuk memulihkan
hubungan antaragama dan etnis. Hal ini menjadi bukti
bahwa budaya lokal tidak bertentangan dengan Islam
moderat, melainkan memperkaya ekspresinya. Daerah lain
dengan tradisi kuat seperti Bali (dengan Tri Hita Karana)
atau Jawa (dengan tepa selira) juga dapat menjadikan



108

pendekatan ini sebagai model integratif antara kearifan
lokal dan nilai keagamaan.

Dalam konteks kebijakan pendidikan, laporan UIN
Datokarama Palu (2022) menegaskan bahwa pendidikan
Islam berorientasi moderasi di madrasah dan pesantren
menjadi instrumen utama dalam menjaga keberlanjutan
perdamaian. Guru-guru agama di Sulawesi Tengah tidak
hanya mengajarkan fikih dan akidah, tetapi juga nilai-nilai
sosial seperti empati, kerja sama, dan penghormatan
terhadap perbedaan. Praktik ini dapat ditiru oleh lembaga
pendidikan di daerah lain untuk mencegah munculnya
radikalisme berbasis identitas sejak dini.

Selain itu, Balai Litbang Agama Makassar (2021)
menyoroti peran strategis Forum Kerukunan Umat
Beragama (FKUB) di Sulawesi Tengah sebagai model
kelembagaan yang efektif dalam merawat toleransi. FKUB
tidak hanya berfungsi sebagai forum komunikasi
antarumat, tetapi juga sebagai agen mediasi dalam
menyelesaikan persoalan sosial dan pembangunan tempat
ibadah. Model ini direkomendasikan untuk diperkuat di
daerah lain dengan karakter plural seperti Nusa Tenggara
Timur, Maluku, dan Kalimantan Barat.

Secara sosiologis, Azra (2016) menilai bahwa
pengalaman Sulawesi Tengah menunjukkan bagaimana
Islam wasathiyyah (moderat) dapat berfungsi sebagai social
healing mechanismsebuah jalan spiritual dan sosial untuk
menyembuhkan luka akibat kekerasan identitas.
Pendekatan ini tidak hanya relevan untuk konteks pasca-
konflik, tetapi juga penting dalam menghadapi tantangan
kontemporer seperti polarisasi politik dan intoleransi digital
yang muncul di berbagai daerah Indonesia.



109

Dari berbagai data akademik di atas, dapat disimpulkan
bahwa pembelajaran penting bagi daerah lain mencakup
lima poin utama:

a. Perdamaian berbasis komunitas dan budaya lokal
lebih efektif dibandingkan pendekatan politik semata.

b. Kolaborasi lintasagama dan adat menjadi kunci
rekonstruksi kepercayaan sosial.

c. Integrasi moderasi beragama ke dalam pendidikan
formal dan non-formal memperkuat daya tahan
masyarakat terhadap radikalisme.

d. Peran tokoh agama dan adat sebagai agen moral dan
sosial lebih diakui masyarakat dibandingkan
intervensi eksternal.

e. Nilai Islam moderat dan kearifan lokal dapat
bersinergi untuk membentuk masyarakat religius
yang terbuka, damai, dan berkeadilan.

Dengan demikian, model moderasi dan rekonsiliasi di
Sulawesi Tengah dapat menjadi laboratorium sosial bagi
Indonesia  menunjukkan bahwa keberagaman bukan
ancaman, melainkan sumber kekuatan untuk membangun
harmoni nasional.

BAB VII
ARAH BARU ISLAM DI TANAH KAILI

A. Rekonstruksi Nilai Islam Lokal dalam Konteks
Modernitas

Berikut uraian berdasarkan data akademik mengenai
“Rekonstruksi Nilai Islam Lokal dalam Konteks



110

Modernitas”, yang merangkum temuan riset para akademisi
Indonesia kontemporer:

1. Konsep dan Urgensi Rekonstruksi Nilai Islam Lokal

Rekonstruksi nilai Islam lokal merupakan proses
reinterpretasi dan revitalisasi ajaran Islam yang telah
membaur dengan budaya lokal agar tetap relevan dengan
tantangan sosial, ekonomi, dan budaya masyarakat modern
(Abdullah, 2019; Arifin, 2020). Nilai Islam lokal biasanya
terwujud dalam bentuk adat, tradisi, dan simbol keagamaan
yang hidup di tengah masyarakat, seperti gotong royong,
musyawarah, dan penghormatan terhadap alam.

Menurut Azyumardi Azra (2013), Islam di Indonesia
bersifat “akomodatif terhadap budaya lokal” karena sejak
awal proses Islamisasi Nusantara melibatkan asimilasi
damai antara dakwah Islam dengan tradisi masyarakat.
Karena itu, rekonstruksi bukan berarti mengganti, tetapi
menyegarkan nilai-nilai lama agar sesuai dengan tuntutan
modernitas.

2. Dialektika Islam Lokal dan Modernitas

Modernitas membawa perubahan sosial besar:
rasionalisasi, urbanisasi, dan penetrasi teknologi yang
sering menggeser tradisi dan solidaritas sosial. Namun,
masyarakat Muslim Indonesia justru memperlihatkan
kemampuan untuk mengadaptasi nilai Islam lokal ke dalam
bentuk baru kehidupan modern.

Penelitian Abdurrahman Mas’ud (2017)
menunjukkan bahwa Islam lokal mampu bertransformasi
menjadi sumber etika sosial modern, seperti tanggung
jawab sosial, keadilan, dan profesionalisme. Sementara itu,
M. Amin Abdullah (2019) menegaskan bahwa Islam lokal



111

memberikan “ruang dialog” antara agama, budaya, dan
iIlmu pengetahuan modern.

Dalam konteks Sulawesi Tengah, masyarakat Kaili
menampilkan bentuk dialektika tersebut melalui nilai
sintuvu (persatuan) dan nosarara nosabatutu (kekeluargaan
dan kebersamaan), yang kini ditafsirkan kembali dalam
konteks pembangunan perdamaian, kerja sama lintas
agama, dan etika sosial modern (Bahdar, 2024).

3. Strategi Rekonstruksi Nilai Islam Lokal

Rekonstruksi dilakukan melalui pendekatan kultural,
pendidikan, dan sosial:

1. Melalui pendidikan Islam
Kurikulum PAI dan Fikih di madrasah mulai
mengintegrasikan nilai-nilai lokal seperti gotong
royong, tolong-menolong, dan kejujuran dalam
proses pembelajaran (Rahman, 2021). Nilai lokal
berfungsi sebagai penghubung antarateks agama dan
konteks sosial pesertadidik.

2. Melalui dakwah kultural
Ulama dan dai lokal menggunakan narasi adat dan
bahasa daerah dalam berdakwah agar pesan Islam
diterima secara emosional dan kultural (Abdullah,
2019). Misalnya, dakwah di Poso pasca-konflik lebih
menekankan Islam sebagai “agama damai” yang
sejalan dengan falsafah nosarara nosabatutu.

3. Melaluirevitalisasi budaya religius
Tradisi keagamaan seperti doa bersama, sedekah
kampung, dan upacara adat diadaptasi menjadi media
dakwah dan pendidikan nilai Islam moderat. Hasil
riset Aziz (2022) menunjukkan bahwa praktik ini
memperkuat kohesi sosial dan mengurangi
ketegangan antaragama.



112

4. Implikasi Rekonstruksi terhadap Identitas dan Peradaban
Muslim

Rekonstruksi nilai Islam lokal berimplikasi pada
lahirnya identitas keislaman yang moderat, kontekstual, dan
humanis.

a. Menurut Nakamura (2016), rekonstruksi Islam lokal
menjadikan masyarakat Muslim lebih adaptif
terhadap globalisasi tanpa kehilangan akar spiritual
dan budaya.

b. Di Sulawesi Tengah, penelitian UIN Datokarama
(2023) menemukan bahwa nilai-nilai Islam Kaili
mampu memperkuat narasi Islam damai pasca-
konflik dan memperkuat solidaritas lintas etnis.

C. Secara sosial, Islam lokal menjadi “perekat moral”
bagi masyarakat yang plural, mendorong partisipasi
sosial dan pembangunan berbasis nilai etika religius
(Bahdar, 2024).

Dengan demikian maka rekonstruksi nilai Islam lokal
dalam konteks modernitas merupakan strategi penting
untuk mempertahankan relevansi Islam sebagai agama
rahmatan lil ‘alamin di tengah arus globalisasi. Islam lokal
yang berakar pada kearifan dan budaya masyarakat tidak
hanya menjaga harmoni sosial, tetapi juga menegaskan
wajah Islam Indonesia yang moderat, damai, dan
berperadaban.

Dalam konteks Sulawesi Tengah dan masyarakat
Kaili, rekonstruksi ini bermakna menjaga keseimbangan
antara ajaran Islam universal dan identitas budaya lokal,
sehingga melahirkan model keislaman yang kontekstual,
inklusif, dan solutif terhadap tantangan modernitas.

B. Islam moderat sebagai identitas baru umat di Sulawesi



113

Tengah
1. Latar Sosial dan Transformasi Keagamaan

Sulawesi Tengah, khususnya wilayah Poso, Sigi, dan
Donggala, merupakan daerah yang memiliki sejarah
panjang interaksi antaragama dan etnis. Dalam konteks ini,
Islam tidak hanya berfungsi sebagai sistem keyakinan,
tetapi juga sebagai fondasi etika sosial dan perekat kultural
masyarakat Kaili dan etnis lain di sekitarnya (Nawawi,
2020).

Pasca-konflik sosial keagamaan pada awal 2000-an,
muncul kesadaran baru di kalangan umat Islam di Sulawesi
Tengah untuk membangun identitas keagamaan yang lebih
inklusif, moderat, dan rekonsiliatif. Perubahan orientasi ini
sejalan dengan upaya nasionalisasi konsep wasathiyyah
Islam yang diarusutamakan oleh Kementerian Agama
Republik Indonesia sejak 2019 (Kemenag RI, 2020).

Menurut hasil riset Suaedy (2013) dan Said (2018),
rekonsiliasi sosial di Poso dan Palu memperlihatkan
transformasi  religiusitas masyarakat Muslim yang
menempatkan Islam sebagai sumber perdamaian, bukan
konflik. Dengan demikian, Islam moderat menjadi identitas
baru umat yang lahir dari pengalaman kolektif menghadapi
trauma sosial dan keinginan untuk membangun tatanan
sosial yang harmonis.

2. Makna Islam Moderat sebagai ldentitas Kolektif

Islam moderat (al-wasathiyyah) di Sulawesi Tengah
dimaknai sebagai sikap keagamaan yang menekankan
keseimbangan antara ajaran normatif Islam dengan realitas
sosial budaya masyarakat lokal .Nilai-nilai seperti toleransi
(tasamuh), keseimbangan (tawazun), dan kerja sama sosial



114

(ta‘awun) menjadi bagian dari ekspresi Islam lokal
masyarakat Kaili, yang diintegrasikan dalam prinsip
budaya seperti nosarara nosabatutu (persaudaraan dan
kebersamaan) dan sintuvu (solidaritas sosial) (Bahdar,
2024; Mahmud, 2022).

Penelitian Huda (2021) menunjukkan bahwa praktik
Islam moderat di Sulawesi Tengah tidak muncul dari
intervensi eksternal semata, melainkan tumbuh dari
dinamika lokal yang telah lama menekankan nilai
keselarasan dan harmoni. Masyarakat Kaili, misalnya,
menafsirkan Islam bukan dalam bentuk rigid atau
skripturalistik, tetapi sebagai ajaran yang menuntun etika
sosial, kesetaraan, dan kemanusiaan.

3. Peran Institusi Keagamaan dan Pendidikan

Identitas Islam moderat di Sulawesi Tengah semakin
menguat melalui peran institusi pendidikan Islam seperti
pesantren, madrasah, dan perguruan tinggi keagamaan.
Menurut data UIN Datokarama Palu (2023), berbagai
lembaga pendidikan Islam di wilayah tersebut telah
mengintegrasikan nilai-nilai moderasi dalam kurikulum dan
kegiatan ekstrakurikuler seperti dialog lintas iman, kajian
Islam rahmatan lil ‘alamin, serta program pengabdian
masyarakat berbasis perdamaian.

Selain itu, pesantren lokal seperti Pesantren Al-
Khairaat dan Al-Muhajirin Poso turut berperan penting
dalam membentuk narasi Islam damai dan toleran.
Penelitian Said (2018) mencatat bahwa para kiai dan da’i di
wilayah ini mengembangkan pendekatan dakwah kultural
yang menekankan Kkasih sayang, kebersamaan, dan
penghargaan terhadap perbedaan.

4. Islam Moderat sebagai Basis Rekonsiliasi dan Identitas



115

Baru

Pasca-konflik Poso menjadi momentum lahirnya
identitas keagamaan baru di Sulawesi Tengah. Masyarakat
Muslim yang dahulu mengalami polarisasi kini bergerak
menuju pembentukan identitas sosial baru berbasis Islam
moderat dan kemanusiaan universal.Studi Suaedy (2013)
dan Qodir (2020) menyimpulkan bahwa moderasi Islam
menjadi alat rekonsiliasi kultural yang efektif dalam
menyatukan komunitas Muslim dan Kristen di Poso serta
mendorong kerja sama lintas iman dalam bidang sosial,
ekonomi, dan pendidikan.

Moderasi ini juga memperlihatkan transformasi dari
Islam sebagai “agama mayoritas” menuju ‘“agama
pembangun peradaban bersama.” Hal ini tampak pada
gerakan masyarakat sipil Islam yang aktif dalam kegiatan
sosial, penguatan ekonomi umat, dan pelestarian nilai-nilai
budaya damai yang bersumber dari Islam dan tradisi Kaili.

Dengan demikian maka Islam moderat di Sulawesi
Tengah tidak hanya menjadi konsep teologis, tetapi telah
bertransformasi menjadi identitas sosial dan kultural
umat.la tumbuh dari pengalaman historis, kearifan lokal,
dan kebutuhan rekonsiliasi pasca-konflik, serta diperkuat
oleh lembaga pendidikan dan ulama lokal.ldentitas Islam
moderat ini sekaligus menjadi simbol Islam Nusantara versi
Sulawesi Tengah yakni Islam yang damai, berakar pada
tradisi lokal, terbuka terhadap perbedaan, dan adaptif
terhadap modernitas.Dengan demikian, Islam moderat
bukan sekadar “jalan tengah” dalam beragama, tetapi juga
arah baru bagi peradaban Islam di Tanah Kaili yang
menegaskan peran agama sebagai sumber harmoni,
persaudaraan, dan kemajuan masyarakat.

C. Sinergi antara agama, budaya, dan negara dalam



116

membangun masyarakat damai

1. Kerangka Konseptual Sinergi Agama, Budaya, dan
Negara

Sinergi antara agama, budaya, dan negara merupakan
model integratif yang bertujuan mewujudkan tatanan sosial
yang damai, inklusif, dan berkeadilan. Dalam konteks
keindonesiaan, sinergi ini berakar pada filosofi Pancasila
yang menempatkan nilai-nilai religiusitas dan kemanusiaan
sebagai dasar kehidupan berbangsa.

Menurut Abdullah (2019) dan Azra (2013), peran
agama dan budaya tidak dapat dipisahkan dari
pembentukan karakter bangsa Indonesia. Agama menjadi
sumber moral dan spiritual, budaya berfungsi sebagai
wadah internalisasi nilai, sedangkan negara berperan
sebagai pengatur yang menjamin keadilan sosial dan
kebebasan beragama. Ketiganya membentuk hubungan
simbiotik untuk mewujudkan perdamaian dan kohesi sosial.

Dalam konteks Sulawesi Tengah, Kkhususnya
masyarakat Kaili, sinergi ini tercermin dalam praktik sosial
berbasis nilai nosarara nosabatutu (persaudaraan dan
kebersamaan), yang mengandung dimensi religius, kultural,
dan sosial-politik (Bahdar, 2024). Nilai ini kemudian
diadaptasi dalam kebijakan pembangunan  sosial
keagamaan daerah, termasuk program moderasi beragama
dan rekonsiliasi pasca-konflik.

2. Agama sebagai Sumber Etika dan Spirit Perdamaian

Agama dalam konteks masyarakat plural berperan
sebagai pembimbing moral dan fondasi rekonsiliasi. Studi
Suaedy (2013) dan Alfitri (2020) menegaskan bahwa ajaran
Islam yang berlandaskan prinsip rahmatan lil ‘alamin



117

menjadi kekuatan sosial yang mampu menginspirasi kerja
sama lintas iman di wilayah-wilayah pasca-konflik seperti
Poso.

Nilai-nilai keagamaan seperti ta‘awun (tolong-
menolong), ‘adl (keadilan), dan tasamuh (toleransi)
menjadi etika sosial yang memperkuat hubungan
antarumat. Hal ini tampak dalam praktik keagamaan
masyarakat Kaili yang menggabungkan ritual Islam dengan
simbol-simbol adat tanpa kehilangan substansi tauhid,
seperti tradisi doa bersama lintas agama pada momentum
peringatan konflik Poso sebagai simbol perdamaian dan
solidaritas sosial (Mahmud, 2022).

3. Budaya sebagai Ruang Sosial Rekonsiliasi

Budaya lokal memiliki fungsi strategis dalam
menjembatani perbedaan identitas agama dan etnis.
Menurut Geertz (1973) dan Koentjaraningrat (2009),
budaya berperan sebagai sistem makna yang
memungkinkan masyarakat mengelola konflik melalui
mekanisme simbolik, ritual, dan nilai-nilai sosial.Dalam
kasus Sulawesi Tengah, nilai budaya sintuvu (persatuan)
dan nosarara nosabatutu telah digunakan oleh tokoh adat
dan agama sebagai modal sosial rekonsiliasi. Penelitian
Nawawi (2020) menunjukkan bahwa budaya lokal menjadi
jembatan antara komunitas Muslim dan non-Muslim,
memperkuat dialog sosial, serta mengubah paradigma dari
“agama sebagai pemisah” menjadi “agama sebagai perekat
sosial.”Melalui pelibatan tokoh adat dalam forum
keagamaan dan musyawarah masyarakat, budaya berperan
menormalisasi kembali hubungan sosial yang sempat
terpecah akibat konflik, dengan mengedepankan prinsip
“tidak ada musuh abadi dalam persaudaraan sosial.”

4. Negara sebagai Fasilitator Perdamaian dan Moderasi



118

Negara berperan penting dalam menginstitusionalisasi
nilai-nilai keagamaan dan budaya ke dalam kebijakan
sosial. Melalui Kementerian Agama, pemerintah Indonesia
meluncurkan program Moderasi Beragama (2019-
sekarang) yang bertujuan memperkuat karakter toleransi
dan nasionalisme di masyarakat (Kemenag RI, 2020).

Di Sulawesi Tengah, sinergi negara dengan lembaga
keagamaan dan budaya lokal tampak dalam Forum
Kerukunan Umat Beragama (FKUB) serta program
revitalisasi kearifan lokal berbasis pendidikan damai. Hasil
penelitian UIN Datokarama Palu (2023) menunjukkan
bahwa kolaborasi antara pemerintah daerah, tokoh agama,
dan tokoh adat berhasil menurunkan potensi konflik serta
memperkuat partisipasi warga dalam pembangunan sosial.

Dengan demikian, negara berfungsi bukan sebagai
pengendali agama, tetapi sebagai mediator dan fasilitator
nilai-nilai keagamaan dan kebudayaan dalam menjaga
keutuhan sosial.

5. Model Sinergi Tiga Pilar untuk Perdamaian

Berdasarkan hasil penelitian lapangan dan kajian teoretik,
sinergi antara agama, budaya, dan negara dapat dirumuskan
dalam tiga pilar utama:

a. Integrasi nilai ajaranagama, etika budaya, dan
hukum negara disinergikan untuk membangun
kesadaran kolektif tentang pentingnya hidup damai
dan saling menghormati.

b. Kolaborasi kelembagaan lembaga keagamaan, adat,
dan pemerintah bekerja bersamadalam forum
bersama (misalnya FKUB, lembaga adat, dan
madrasah) untuk menanamkan nilai toleransi.



119

c. Rekonstruksi narasi sosial dakwah, pendidikan, dan
kebijakan publik diarahkan untuk memperkuat narasi
damai, bukan segregasi identitas.

Model ini menjadi praktik nyata di beberapa wilayah
Sulawesi Tengah di mana tokoh agama, pemerintah daerah,
dan pemangku adat bersatu dalam kegiatan sosial seperti
kerja bakti lintas iman, pelatihan moderasi beragama, dan
peringatan bersama hari perdamaian Poso.Dengan
demikian maka Sinergi antara agama, budaya, dan negara
di Sulawesi Tengah menjadi fondasi baru bagi masyarakat
damai dan inklusif. Agama memberikan dasar moral dan
spiritual, budaya menyediakan ruang sosial yang adaptif
terhadap perbedaan, sedangkan negara menjamin keadilan
dan kebebasan beragama.

Ketiganya membentuk sistem sosial yang saling
menopang dalam menjaga harmoni dan mencegah konflik.
Sinergi ini bukan sekadar wacana ideal, melainkan praktik
nyata yang telah diuji dalam konteks pasca-konflik Poso
dan rekonstruksi sosial masyarakat Kaili.Dengan demikian,
sinergi ini merupakan model keindonesiaan dalam
membangun peradaban damai sebuah ekspresi Islam
moderat yang berpadu dengan budaya lokal dan semangat
kebangsaan.

D. Tantangan Globalisasi, Digitalisasi, dan Disinformasi
Agama

Globalisasi dan digitalisasi membawa transformasi
besar dalam kehidupan sosial-keagamaan masyarakat
Indonesia, termasuk di Sulawesi Tengah. Arus global
informasi keagamaan yang begitu cepat melalui media
sosial dan internet telah menciptakan ruang baru bagi
penyebaran pengetahuan, tetapi sekaligus menghadirkan
tantangan serius berupa radikalisasi digital, polarisasi



120

identitas keagamaan, dan disinformasi agama (Haryanto,
2020; Azra, 2021).

Secara akademik, globalisasi dipahami sebagai
proses integrasi dunia yang menembus batas-batas
geografis, sosial, dan budaya melalui teknologi informasi,
ekonomi, dan komunikasi (Giddens, 1990). Dalam konteks
agama, globalisasi melahirkan dua fenomena ekstrem: di
satu sisi memperluas pemahaman universal Islam yang
terbuka dan rasional, namun di sisi lain membuka ruang
infiltrasi ideologi transnasional yang berpotensi menggerus
nilai-nilai Islam lokal (Fealy & White, 2008). Fenomena ini
juga terjadi di Sulawesi Tengah, di mana munculnya
paham-paham eksklusif pasca-konflik Poso merupakan
akibat dari penetrasi jaringan dakwah global tanpa filter
budaya lokal (Burhanuddin, 2019).

Digitalisasi agama memperkuat proses tersebut.
Platform seperti YouTube, TikTok, dan Instagram menjadi
arena dakwah yang efektif namun juga rentan dimanfaatkan
oleh kelompok tertentu untuk menyebarkan ajaran intoleran
(Campbell, 2021). Studi Lembaga Setara Institute (2022)
mencatat meningkatnya penyebaran ujaran kebencian
berbasis agama di media sosial, termasuk dalam konteks
lokal Sulawesi Tengah. Fenomena ini menunjukkan
bagaimana otentisitas otoritas keagamaan mulai tergeser
dari ulama tradisional ke “ustaz digital” yang belum tentu
memiliki kompetensi keilmuan dan kepekaan sosial
budaya.

Selain itu, disinformasi agama atau penyebaran narasi
palsu yang diklaim sebagai ajaran Islam memperparah
situasi. Dalam analisis Wahid Foundation (2021), banyak
konten keagamaan di dunia maya mengandung unsur
manipulasi teks Al-Qur’an dan hadis untuk melegitimasi
kekerasan atau intoleransi. Disinformasi ini mengaburkan



121

wajah Islam yang damai dan berkeadaban, serta
menimbulkan keresahan sosial di masyarakat majemuk
seperti masyarakat Kaili.

Secara teoretis, tantangan ini menuntut penguatan
literasi digital keagamaan (religious digital literacy) di
kalangan umat, guru, dan dai lokal. Menurut Rahim (2022),
literasi digital menjadi bagian penting dalam moderasi
beragama era digital agar masyarakat mampu memilah
antara sumber otoritatif dan hoaks keagamaan. Di Sulawesi
Tengah, penguatan literasi ini dapat diintegrasikan melalui
pendidikan madrasah, pesantren, dan program pemerintah
daerah yang menanamkan nilai wasathiyyah, toleransi,
serta tanggung jawab bermedia.

Dengan demikian, globalisasi dan digitalisasi agama
bukan hanya tantangan, tetapi juga peluang untuk
memperluas dakwah Islam moderat berbasis kearifan lokal.
Namun, agar peluang ini produktif, diperlukan sinergi
antara lembaga keagamaan, pendidikan, dan pemerintah
daerah dalam membangun masyarakat yang melek digital,
kritis terhadap informasi agama, dan berakar pada nilai-
nilai Islam Nusantara yang damai.

E. Peta jalan Islam masa depan di Tanah Kaili

Masa depan Islam di Tanah Kaili, Sulawesi Tengah,
sangat bergantung pada kemampuan masyarakat dan
lembaga keagamaan lokal dalam meneguhkan Islam yang
moderat, berakar pada kearifan lokal, dan adaptif terhadap
perubahan sosial modern. Berdasarkan temuan akademik
lintas bidang sejarah, antropologi, dan pendidikan Islam
peta jalan Islam masa depan di Tanah Kaili dapat dipetakan
ke dalam tiga pilar utama: rekonstruksi nilai Islam lokal,
penguatan lembaga pendidikan keagamaan, dan digitalisasi
dakwah berbasis budaya.



122

Pertama, rekonstruksi nilai Islam lokal menjadi
landasan utama keberlanjutan identitas keislaman
masyarakat Kaili. Sejarah menunjukkan bahwa proses
Islamisasi di wilayah ini berlangsung secara damai dan
kultural, di mana ajaran Islam berasimilasi dengan nilai-
nilai lokal seperti nosarara nosabatutu (bersaudara dan
bersatu), sintuvu maroso (persatuan yang kokoh), dan
pombepentulu (gotong royong dalam kebaikan) (Abd.
Rahman, 2018; Burhanuddin, 2019). Nilai-nilai tersebut
merupakan manifestasi lokal dari prinsip ukhuwah
islamiyyah dan ukhuwah insaniyyah yang bersumber dari
Al-Qur’an. Dalam konteks modern, revitalisasi nilai-nilai
ini penting untuk membangun Islam yang membumi dan
tetap relevan dengan dinamika masyarakat plural.

Kedua, penguatan lembaga pendidikan Islam seperti
pesantren, madrasah, dan majelis taklim memiliki peran
sentral dalam melanjutkan misi dakwah moderat di daerah
ini. Studi Nurhayati (2020) menunjukkan bahwa lembaga
pendidikan Islam di Sulawesi Tengah telah menjadi agent
of change dalam membentuk generasi muda yang inklusif
dan religius. Ke depan, madrasah dan pesantren diharapkan
tidak hanya menjadi tempat transmisi ilmu-ilmu fikih
Klasik, tetapi juga pusat transformasi sosial yang
mengintegrasikan pendidikan karakter, literasi digital, dan
nilai-nilai budaya lokal. Implementasi kurikulum berbasis
wasathiyyah sebagaimana digariskan oleh Kementerian
Agama (2022) menjadi langkah strategis dalam
membangun Islam moderat yang berdaya saing.

Ketiga, digitalisasi dakwah dan jejaring sosial
keagamaan harus diarahkan untuk memperkuat Islam
damai. Menurut data dari Wahid Foundation (2021),
sebagian besar generasi muda muslim di Indonesia
mengakses pemahaman agama melalui media digital.



123

Karena itu, dakwah Islam masa depan di Tanah Kaili harus
menyesuaikan diri dengan ekosistem digital ini melalui
pelatihan dai lokal yang melek teknologi, penciptaan
konten dakwah berbasis budaya Kaili, serta penggunaan
platform media sosial sebagai ruang edukasi dan dialog
lintas iman (Rahim, 2022). Digitalisasi ini juga dapat
memperkuat dokumentasi sejarah dan kearifan lokal Islam
Kaili, menjadikannyawarisan digital yang lestari.

Dari sisi sosial-politik, peta jalan Islam masa depan
di Tanah Kaili perlu berorientasi pada sinergi antara agama,
budaya, dan kebijakan daerah. Pemerintah daerah memiliki
peran penting dalam memperkuat ekosistem moderasi
beragama melalui kebijakan inklusif, pengembangan
ekonomi berbasis pesantren, dan dukungan terhadap
program dakwah budaya. Model kolaboratif seperti Forum
Kerukunan Umat Beragama (FKUB) dan Madrasah
Moderasi yang digagas Kemenag terbukti efektif
memperkuat harmoni pasca-konflik (Muzakki, 2021).

Dengan demikian, arah Islam masa depan di Tanah
Kaili dapat dirumuskan sebagai Islam yang moderat,
berkarakter lokal, dan berwawasan global. Islam seperti ini
bukan hanya menjaga kesinambungan tradisi religius Kaili,
tetapi juga menjawab tantangan modernitas, globalisasi,
dan disinformasi keagamaan dengan pendekatan yang
adaptif dan inklusif.Dengan demikian maka Peta jalan
Islam masa depan di Tanah Kaili menuntut integrasi antara
nilai spiritual, sosial, dan teknologi. Islam yang tumbuh di
tanah Kaili tidak lagi hanya dipahami sebagai warisan
leluhur, melainkan sebagai proses peradaban berkelanjutan
yang memadukan keislaman, keindonesiaan, dan kekailian
dalam satu kesatuan identitas yang harmonis.

BAB VIII
PENUTUP



124

A. Kesimpulan Umum

Masa depan Islam di Tanah Kaili, Sulawesi Tengah,
sangat bergantung pada kemampuan masyarakat dan
lembaga keagamaan lokal dalam meneguhkan Islam yang
moderat, berakar pada kearifan lokal, dan adaptif terhadap
perubahan sosial modern. Berdasarkan temuan akademik
lintas bidang—sejarah, antropologi, dan pendidikan
Islam—rpeta jalan Islam masa depan di Tanah Kaili dapat
dipetakan ke dalam tiga pilar utama: rekonstruksi nilai
Islam lokal, penguatan lembaga pendidikan keagamaan,
dan digitalisasi dakwah berbasis budaya.

Pertama, rekonstruksi nilai Islam lokal menjadi
landasan utama keberlanjutan identitas keislaman
masyarakat Kaili. Sejarah menunjukkan bahwa proses
Islamisasi di wilayah ini berlangsung secara damai dan
kultural, di mana ajaran Islam berasimilasi dengan nilai-
nilai lokal seperti nosarara nosabatutu (bersaudara dan
bersatu), sintuvu maroso (persatuan yang kokoh), dan
pombepentulu (gotong royong dalam kebaikan) (Abd.
Rahman, 2018; Burhanuddin, 2019). Nilai-nilai tersebut
merupakan manifestasi lokal dari prinsip ukhuwah
islamiyyah dan ukhuwah insaniyyah yang bersumber dari
Al-Qur’an. Dalam konteks modern, revitalisasi nilai-nilai
ini penting untuk membangun Islam yang membumi dan
tetap relevan dengan dinamika masyarakat plural.

Kedua, penguatan lembaga pendidikan Islam seperti
pesantren, madrasah, dan majelis taklim memiliki peran
sentral dalam melanjutkan misi dakwah moderat di daerah
ini. Studi Nurhayati (2020) menunjukkan bahwa lembaga
pendidikan Islam di Sulawesi Tengah telah menjadi agent
of change dalam membentuk generasi muda yang inklusif
dan religius. Ke depan, madrasah dan pesantren diharapkan



125

tidak hanya menjadi tempat transmisi ilmu-ilmu fikih
klasik, tetapi juga pusat transformasi sosial yang
mengintegrasikan pendidikan karakter, literasi digital, dan
nilai-nilai budaya lokal. Implementasi kurikulum berbasis
wasathiyyah sebagaimana digariskan oleh Kementerian
Agama (2022) menjadi langkah strategis dalam
membangun Islam moderat yang berdaya saing.

Ketiga, digitalisasi dakwah dan jejaring sosial
keagamaan harus diarahkan untuk memperkuat Islam
damai. Menurut data dari Wahid Foundation (2021),
sebagian besar generasi muda muslim di Indonesia
mengakses pemahaman agama melalui media digital.
Karena itu, dakwah Islam masa depan di Tanah Kaili harus
menyesuaikan diri dengan ekosistem digital ini melalui
pelatinan dai lokal yang melek teknologi, penciptaan
konten dakwah berbasis budaya Kaili, serta penggunaan
platform media sosial sebagai ruang edukasi dan dialog
lintas iman (Rahim, 2022). Digitalisasi ini juga dapat
memperkuat dokumentasi sejarah dan kearifan lokal Islam
Kaili, menjadikannyawarisan digital yang lestari.

Dari sisi sosial-politik, peta jalan Islam masa depan
di Tanah Kaili perlu berorientasi pada sinergi antara agama,
budaya, dan kebijakan daerah. Pemerintah daerah memiliki
peran penting dalam memperkuat ekosistem moderasi
beragama melalui kebijakan inklusif, pengembangan
ekonomi berbasis pesantren, dan dukungan terhadap
program dakwah budaya. Model kolaboratif seperti Forum
Kerukunan Umat Beragama (FKUB) dan Madrasah
Moderasi yang digagas Kemenag terbukti efektif
memperkuat harmoni pasca-konflik (Muzakki, 2021).

Dengan demikian, arah Islam masa depan di Tanah
Kaili dapat dirumuskan sebagai Islam yang moderat,
berkarakter lokal, dan berwawasan global. Islam seperti ini



126

bukan hanya menjaga kesinambungan tradisi religius Kaili,
tetapi juga menjawab tantangan modernitas, globalisasi,
dan disinformasi keagamaan dengan pendekatan yang
adaptif dan inklusif.

B. Rekomendasi Praktis bagi Tokoh Agama, Pendidik, dan
Pemerintah Daerah

Sebagai penutup reflektif dari kajian Arah Baru Islam
di Tanah Kaili: Meneguhkan Islam Moderat dan Kearifan
Lokal, sejumlah rekomendasi praktis dapat dirumuskan
untuk memperkuat sinergi antara tokoh agama, pendidik,
dan pemerintah daerah dalam membangun masyarakat yang
damai, moderat, dan berkeadaban. Rekomendasi ini
disusun dengan merujuk pada hasil penelitian akademik di
bidang sosial-keagamaan, pendidikan Islam, dan kebijakan
publik pasca-konflik di Sulawesi Tengah.

1. Rekomendasi bagi Tokoh Agama (Ulama, Da’1, dan
Pemimpin Komunitas)

Tokoh agama memiliki posisi strategis dalam
membentuk kesadaran keagamaan masyarakat Kaili.
Berdasarkan temuan Hafid (2019) dan Muzakki (2021),
ulama lokal berperan sebagai mediator sosial, penjaga nilai
moderasi, sekaligus agen rekonsiliasi antarumat. Oleh
karena itu, diperlukan langkah-langkah berikut:

a. Menguatkan narasi dakwah moderat berbasis kearifan
lokal, dengan menekankan nilai-nilai sintuvu maroso,
nosarara nosabatutu, dan pombepentulu sebagai
bagian dari ajaran Islam rahmatan 1il ‘alamin.
Dakwah harus disampaikan dengan bahasa budaya
agar lebih menyentuh dimensi emosional masyarakat.

b. Mendorong dialog lintas iman dan budaya melalui
forum bersama antara tokoh Islam, Kristen, dan adat



127

lokal sebagaimana difasilitasi oleh FKUB (Forum
Kerukunan Umat Beragama). Model dialog ini
terbukti efektif dalam memperkuat kepercayaan
sosial pasca-konflik (van Klinken, 2007; Aragon,
2001).

C. Meningkatkan kapasitas digital para da’i lokal agar
mampu menggunakan media sosial secara produktif
dan mencegah penyebaran disinformasi agama
(Wahid Foundation, 2021). Dakwah digital berbasis
budaya Kaili perlu dikembangkan sebagai sarana
pembelajaran lintas generasi.

2. Rekomendasi bagi Pendidik (Guru, Dosen, dan
Pengelola Madrasah/Pesantren)

Pendidikan Islam di Sulawesi Tengah terbukti menjadi
instrumen utama dalam menanamkan nilai moderasi dan
perdamaian. Berdasarkan hasil penelitian Kementerian
Agama (2022) dan Nurhayati (2020), lembaga pendidikan
berperan dalam membentuk generasi yang toleran, inklusif,
dan cinta tanah air. Rekomendasinya adalah:

a. Mengintegrasikan nilai-nilai kearifan lokal Kaili
dalam kurikulum Pendidikan Agama Islam dan Fikih,
seperti  kerja sama sosial (gotong royong),
penghormatan terhadap sesama (nosabatutu), dan
nilai kejujuran (pombetulungi). Nilai-nilai ini dapat
diimplementasikan melalui pembelajaran kontekstual
dan projek sosial siswa.

b. Membangun model pembelajaran Islam moderat
berbasis budaya dan digital, yaitu menggabungkan
pendekatan wasathiyyah dengan pembelajaran aktif
dan literasi digital. Guru dan dosen perlu dilatih
untuk menjadi  pendidik  multikultural  yang
memahami konteks sosial-budaya daerah.



128

c. Memperkuat peran pesantren dan madrasah sebagai
pusat moderasi beragama, dengan memfasilitasi
kegiatan lintas sekolah dan lintas agama, seperti
diskusi budaya, festival toleransi, dan pelatihan
kepemimpinan pelajar berbasis moderasi.

3. Rekomendasi bagi Pemerintah Daerah

Pemerintah daeran memiliki kewajiban moral dan
politik untuk menjaga kerukunan sosial serta memperkuat
ekosistem moderasi beragama. Berdasarkan studi
Burhanuddin (2019) dan laporan UIN Palu (2020),
keberhasilan rekonsiliasi sosial pasca-konflik di Sulawesi
Tengah sangat ditentukan oleh kebijakan daerah yang
berpihak pada pembangunan sosial lintas agama.
Rekomendasi yang dapat dilakukan adalah:

a. Menyusun kebijakan daerah berbasis moderasi
beragama dan budaya lokal. Misalnya, dengan
memasukkan nilai-nilaiadat Kaili ke dalam peraturan
daerah tentang pendidikan, kebudayaan, dan
pemberdayaan masyarakat.Mendukung program
pendidikan dan dakwah damai, dengan memberi
insentif kepada lembaga pendidikan, ormas
keagamaan, dan pesantren yang aktif
mengembangkan kegiatan moderasi beragama serta
rekonsiliasi sosial.

b. Membangun pusat studi dan dokumentasi Islam
Kaili, bekerja sama dengan universitas, lembaga adat,
dan tokoh agama. Pusat ini berfungsi sebagai ruang
riset, pelestarian tradisi, dan inovasi dakwah berbasis
kearifan lokal.

c. Meningkatkan literasi digital masyarakat melalui
program bersama pemerintah dan ormas keagamaan
guna mencegah penyebaran hoaks, ujaran kebencian,
dan ideologi ekstrem di ruang digital (Rahim,



129

2022).Dengan demikian Sinergi antara tokoh agama,
pendidik, dan pemerintah daerah merupakan fondasi
utama bagi keberlanjutan Islam moderat di Tanah
Kaili. Ketiganya perlu bekerja dalam kerangka trilogi
moderasi: spiritualitasyang terbuka, pendidikan yang
inklusif, dan kebijakan yang berkeadilan. Dengan
kolaborasi tersebut, Tanah Kaili dapat menjadi
laboratorium peradaban Islam Nusantara sebuah
ruang di mana agama, budaya, dan negara bertemu
dalam harmoni.

C.Harapan Penulis untuk Kelanjutan Studi Islam Lokal
dan Moderasi Keagamaan

Penulis berharap agar studi tentang Islam lokal dan
moderasi keagamaan terus dikembangkan sebagai upaya
memperkuat identitas keislaman yang berakar pada budaya
Nusantara, khususnya di Sulawesi Tengah dan Tanah Kaili.
Berdasarkan berbagai penelitian akademik (Azra, 2021;
Abdullah, 2018; Mudzhar, 2020), Islam lokal bukanlah
bentuk penyimpangan dari ajaran Islam universal,
melainkan hasil dari proses indigenisasi Islam yakni
pertemuan harmonis antara nilai-nilai Islam dengan budaya
setempat yang menciptakan ekspresi keberagamaan yang
damai, toleran, dan kontekstual.

Ke depan, studi-studi Islam lokal perlu diarahkan pada tiga
fokus utama.

a. Pertama, penguatan riset interdisipliner yang
menghubungkan kajian keislaman, antropologi, dan
pendidikan. Melalui pendekatan ini, nilai-nilai Islam
lokal seperti gotong royong, penghormatan terhadap
sesama, dan ritual adat religius dapat dikaji secara
ilmiah untuk mendukung teori moderasi beragama.
Sebagaimana dikemukakan oleh Hefner (2019),



130

Islam di Asia Tenggara adalah contoh hidup dari
sintesis antara ortodoksi dan kearifan budaya yang
menghasilkan stabilitas sosial.

. implementasi pendidikan Islam moderat dalam
kurikulum madrasah, pesantren, dan lembaga
pendidikan  tinggi  keagamaan.  Studi  oleh
Miftahuddin (2022) menunjukkan bahwa
pembelajaran berbasis Islam moderat mampu
meningkatkan empati sosial, dialog lintas iman, dan
sikap kritis terhadap ekstremisme. Maka, penulis
mendorong agar pendidikan Islam tidak hanya
berorientasi pada aspek kognitif (pengetahuan hukum
fikin dan akidah), tetapi juga afektif dan sosial
melalui pembiasaan nilai-nilai toleransi dan kerja
sama lintas komunitas.

. Ketiga, perluasan jejaring riset dan kebijakan antara
akademisi, pemerintah daerah, dan tokoh agama
lokal. Kolaborasi ini penting untuk memperkuat
narasi Islam moderat berbasis kearifan lokal di ruang
publik, termasuk media digital, guna menghadapi
tantangan disinformasi dan radikalisme daring (Al-
Rashid & Muttaqin, 2023).Penulis juga menaruh
harapan agar para peneliti muda di wilayah Sulawesi
Tengah dan daerah lain di Indonesia timur
menjadikan Islam lokal sebagai laboratorium sosial
untuk menumbuhkan ilmu pengetahuan yang relevan
dengan konteks masyarakatnya. Dengan demikian,
moderasi beragama bukan hanya wacana akademik,
tetapi menjadi gerakan sosial dan kultural yang
meneguhkan Islam sebagai agama rahmatan lil-
‘alamin di tengah perubahan zaman.Akhirnya,
harapan terbesar penulis adalah agar seluruh
komponen bangsa ulama, akademisi, pendidik, dan
pemerintah  terus  berkomitmen  membangun
ekosistem keagamaan yang inklusif, adaptif, dan



131

berkelanjutan, sehingga nilai-nilai Islam moderat
tetap menjadi fondasi bagi kehidupan berbangsa yang
damai dan berkeadaban.

D. Profil Tokoh Agama dan Lembaga Lokal

Tokoh agama dan lembaga lokal di Sulawesi Tengah,
khususnya di Tanah Kaili, memiliki peran historis dan
kultural yang sangat signifikan dalam menjaga
keseimbangan antara nilai Islam dan kearifan lokal.
Berdasarkan hasil penelitian akademik (Abdullah, 2018;
Azra, 2021; Daud, 2022), keberadaan para imam, guru
mengaji, ulama kampung, dan pengasuh pesantren lokal
menjadi pilar utama dalam pembentukan karakter
keagamaan masyarakat yang damai, moderat, dan berakar
kuat pada tradisi.

1. Tokoh Agama Lokal: Penggerak Islam Moderat
Berbasis Budaya.Tokoh-tokoh agama di Tanah Kaili,
seperti Imam Kampung, Guru Tua, dan Kyai Lokal,
berperan sebagai mediator antara teks-teks
keagamaan dengan realitas sosial masyarakat.
Mereka tidak hanya mengajarkan ibadah dan fikih,
tetapi juga menanamkan nilai-nilai toleransi,
kebersamaan, dan gotong royong dalam kehidupan
sehari-hari.Menurut penelitian Alimuddin (2020),
kepemimpinan tokoh agama di wilayah Poso dan Sigi
sangat adaptif terhadap konteks budaya lokal. Mereka
menggunakan pendekatan da’wah kultural, seperti
melalui kegiatan doa bersama, upacara adat
keagamaan, dan musyawarah kampung, Yyang
berfungsi memperkuat solidaritas antarumat dan
mencegah potensi konflik. Tokoh-tokoh ini juga
menjadi agen rekonsiliasi pasca konflik sosial di
Poso, dengan menjembatani komunikasi antara
kelompok Muslim dan non-Muslim. Riset Nasruddin



132

(2019) menunjukkan bahwa mereka berperan penting
dalam membangun narasi Islam sebagai agama
perdamaian melalui ceramah, pengajian lintas iman,
dan keterlibatan aktif dalam forum-forum kerukunan
umat beragama.

. Lembaga Lokal: Basis Pendidikan dan Moderasi
Sosial.Selain pera individu, lembaga-lembaga lokal
seperti masjid, pesantren, majelis taklim, dan
lembaga adat Kaili (Ngata) juga menjadi fondasi bagi
penyebaran nilai Islam yang moderat. Masjid tidak
hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga
sebagai pusat pembinaan masyarakat tempat diskusi,
pendidikan anak-anak (TPA/TPQ), dan kegiatan
sosial kemasyarakatan.Menurut studi oleh Hidayat
(2021), lembaga-lembaga ini  memiliki fungsi
strategis dalam mentransmisikan nilai moderasi
melalui pembelajaran fikih sosial, penguatan
ukhuwah, dan pemberdayaan ekonomi berbasis
masjid.Sementara itu, lembaga adat Kaili seperti
Dewan Adat Ngata memiliki peran dalam menjaga
tatanan moral dan sosial masyarakat. Kolaborasi
antara lembaga adat dan tokoh agama membentuk
sistem sosial yang harmonis di mana hukum adat
tidak bertentangan, tetapi justru melengkapi nilai-
nilai Islam. Penelitian Al-Rasyid & Mustamin (2023)
menegaskan bahwa sinergi ini menjadi model unik
integrasi agama dan budaya dalam menciptakan
stabilitas sosial di Sulawesi Tengah.

. Karakteristik Kepemimpinan Tokoh Agama dan
Lembaga Lokal. Beberapa karakter menonjol dari
para tokoh agama dan lembaga lokal berdasarkan
temuan lapangan antara lain:

. Kepemimpinan partisipatif, yang membuka ruang
dialog lintas komunitas agama.



133

b. Pendekatan edukatif dan kultural, yang
mengedepankan nilai kasih sayang dan kearifan lokal
dalam dakwah.

c. Orientasi sosial, dengan fokus pada pemberdayaan
masyarakat miskin, pendidikan moral anak, dan
pemulihansosial pasca-konflik.

d. Konsistensi terhadap ajaran Islam moderat, yang
menolak ekstremisme dan mengedepankan
kemaslahatan bersama.

4. Dampak Sosial dan Pendidikan

Peran tokoh agama dan lembaga lokal berimplikasi
langsung terhadap stabilitas sosial dan pembentukan
karakter religius masyarakat Kaili. Melalui peran edukatif
dan spiritual mereka, masyarakat menjadi lebih terbuka
terhadap perbedaan dan memiliki identitas keislaman yang
inklusif.

Penelitian empiris oleh Rahim (2022) menunjukkan bahwa
desa-desa yang aktif menghidupkan forum keagamaan dan
adat secara bersamaan cenderung memiliki tingkat
kerukunan yang lebih tinggi dan angka konflik sosial yang
rendah dibanding daerah lain yang tidak memiliki sistem
nilai lokal yang kuat.

Dengan demikian, tokoh agama dan lembaga lokal di
Tanah Kaili berfungsi sebagai simpul sosial-religius yang
menjaga kesinambungan antara Islam dan budaya setempat.
Mereka menjadi bukti nyata bahwa keberhasilan moderasi
beragama di tingkat akar rumput tidak hanya ditentukan
oleh kebijakan formal pemerintah, tetapi juga oleh
kekuatan nilai-nilai kultural dan religius yang tumbuh dari
masyarakat itu sendiri.

E.Dokumentasi Lapangan dan Kegiatan Sosial Keagamaan
di Tanah Kaili



134

Dokumentasi  lapangan dan kegiatan  sosial
keagamaan di Tanah Kaili menunjukkan bagaimana
masyarakat lokal menghidupkan Islam moderat secara
nyata melalui praktik sehari-hari. Berdasarkan hasil
penelitian lapangan dan kajian akademik (Abd. Rahman,
2018; Burhanuddin, 2019; Hafid, 2019), kegiatan
keagamaan di masyarakat Kaili tidak hanya bersifat ritual
formal, tetapi juga terintegrasi dengan nilai sosial, budaya,
dan pendidikan, menciptakan harmoni dan kohesi sosial
antarumat.

1. Kegiatan Ibadah Kolektif

Masjid-masjid di Tanah Kaili berfungsi sebagai pusat
ibadah sekaligus pusat aktivitas sosial dan edukatif.
Dokumentasi lapangan menunjukkan:

a. Salat berjamaah (Shalat lima waktu dan Jum’at) yang
diikuti lintas generasi, mulai anak-anak, remaja,
hingga lansia. Salat berjamaah ini menjadi media
pembiasaan disiplindan nilai sosial.

b. Pengajian rutin setiap malam minggu atau pekanan,
termasuk majelis taklim untuk wanita (majelis ta’lim
ibu-ibu), yang menekankan nilai toleransi, kesabaran,
dan gotong royong.

c. Doa bersama untuk masyarakat dan kampung,
misalnya doa keselamatan panen atau keselamatan
warga setelah bencana alam, menguatkan solidaritas
sosial dan rasa kebersamaan.

Hafid (2019) menegaskan bahwa kegiatan ibadah kolektif
ini juga berfungsi sebagai alat rekonsiliasi pasca-konflik,
karena menciptakan ruang komunikasi terbuka di antara
kelompok masyarakat yang sebelumnya mengalami
ketegangan sosial.



135

2. Kegiatan Sosial Berbasis Kearifan Lokal

Masyarakat Kaili menggabungkan praktik keagamaan
dengan kegiatan sosial dan budaya, yang mencerminkan
prinsip Islam moderat yang berakar pada kearifan lokal.
Beberapa kegiatan tersebut antara lain:

a. Gotong royong (pombepentulu) untuk membangun
atau memperbaiki fasilitas umum, masjid, dan
sekolah. Aktivitas ini dijalankan bersama tokoh
agama, pemerintah desa, dan masyarakat,
menekankan prinsip ukhuwah insaniyah dan
ukhuwah islamiyyah.

b. Sintuvu dan nosarara nosabatutu, tradisi
bersilaturahnmi dan memperkuat persaudaraan, yang
dijadikan sarana penguatan jaringan sosial lintas
agama dan etnis. Kegiatan ini kerap diadakan
sebelum dan sesudah kegiatan keagamaan besar
seperti Idul Fitri, Idul Adha, atau Maulid Nabi.

c. Bantuan sosial ke warga terdampak konflik atau
bencana, misalnya pembagian sembako, bantuan
pendidikan, dan program kesehatan komunitas.
Pendekatan ini memperlihatkan integrasi antara
ajaran Islam dan tanggung jawab sosial, sekaligus
memperkuat citra tokoh agama sebagai agen
perdamaian.

Burhanuddin (2019) menunjukkan bahwa kegiatan sosial
keagamaan yang berorientasi pada kemaslahatan bersama
ini membantu membangun ketahanan sosial di masyarakat
pasca-konflik dan menanamkan nilai-nilai moderasi secara
praktis.

3. Kegiatan Pendidikan dan Dakwah



136

Dokumentasi lapangan juga menyoroti kegiatan pendidikan
keagamaan dan dakwah lokal sebagai sarana menanamkan
Islam moderat:

a. Madrasah dan pesantren lokal menyelenggarakan
kelas fikih sosial dan pendidikan karakter,
mengajarkan siswa tentang toleransi, kerja sama, dan
kepedulian sosial.

b. Pengajian terbuka lintas agama, di mana masyarakat
Kristen dan Islam mengikuti kegiatan edukasi agama
dan budaya secara bersama. Hal ini menjadi model
praktis perjumpaan Islam dan kearifan lokal untuk
membangun masyarakat inklusif.

c. Pelatihandai lokal dan guru agama, termasuk literasi
digital dan penggunaan media sosial untuk dakwah
damai, sebagai respons terhadap tantangan
modernisasi dan disinformasi agama (Wabhid
Foundation, 2021; Rahim, 2022).

4. Metodologi Dokumentasi Lapangan
Data dokumentasi diperoleh melalui:

a. Observasi partisipatif, menghadiri salat berjamaabh,
pengajian, dan kegiatan adat-religius.

b. Wawancara mendalam dengan tokoh agama, guru
madrasah, dan tokoh adat terkait praktik sosial
keagamaan dan nilai moderasi.

c. Fotografi dan pencatatan aktivitas komunitas,
termasuk festival keagamaan, kerja bakti, dan
program bantuan sosial.

d. Studi arsip lokal dan literatur akademik, untuk
memverifikasi sejarah praktik keagamaan dan
integrasi nilai budaya Kaili (Abd. Rahman, 2018; Al-
Rasyid & Mustamin, 2023).



137

Dengan demikian maka kegiatan sosial keagamaan di
Tanah Kaili menunjukkan bahwa Islam moderat bukan
sekadar konsep teoritis, tetapi praktik nyata dalam
kehidupan  sehari-hari. Melalui integrasi ibadah,
pendidikan, kearifan lokal, dan kegiatan sosial, masyarakat
Kaili berhasil membangun harmoni sosial, identitas
keislaman vyang inklusif, dan ketahanan komunitas.
Dokumentasi ini menjadi bukti empiris bahwa moderasi
beragama dapat diwujudkan melalui pendekatan kultural,
edukatif, dan partisipatif di tingkat akar rumput.

F. Daftar Istilah Budaya Kaili yang Berkaitan dengan Nilali
Islam

Masyarakat Kaili di Sulawesi Tengah memiliki
sejumlah istilah budaya yang mengekspresikan nilai sosial
dan religius yang sejalan dengan ajaran Islam moderat.
Istilah-istilah ini bukan sekadar kosakata adat, tetapi simbol
kearifan lokal yang menguatkan praktik keagamaan,
moralitas, dan kohesi sosial. Berdasarkan kajian akademik
dan observasi lapangan (Abd. Rahman, 2018; Burhanuddin,
2019; Al-Rasyid & Mustamin, 2023), istilah-istilah tersebut
dapat diuraikan sebagai berikut:

1. Nosarara Nosabatutu

a. Makna: Bersaudara dan bersatu; menekankan
pentingnya persatuan dan solidaritas antarindividu
dalam komunitas.

b. Kaitan dengan nilai Islam: Sejalan dengan prinsip
ukhuwah islamiyyah (persaudaraan dalam Islam) dan
ajaran Al-Qur’an tentang menjaga persatuan umat
(QS. Al-Hujurat: 10).

c. Praktik nyata: Pelaksanaan kegiatan sosial lintas
keluarga dan lintas agama, seperti kerja bakti



138

bersama, pengajian komunitas, dan gotong royong di
masjid.

2. Sintuvu Maroso

a.

Makna: Persatuan yang kokoh dan harmonis;
masyarakat hidup rukun dan saling menjaga
hubungan sosial.

Kaitan dengan nilai Islam: Mengandung prinsip
ta’awun (tolong-menolong) dan silaturahim, yang
diperintahkan dalam Al-Qur’an (QS. Al-Ma’idah: 2).
Praktik nyata: Tradisi musyawarah kampung untuk
menyelesaikan konflik, serta pertemuan adat yang
diikuti oleh semua elemen masyarakat.

3. Pombepentulu/ Pombepentulu Maroso

a.

b.

Makna: Gotong royong untuk tujuan kebaikan dan
kemaslahatan bersama.

Kaitan dengan nilai Islam: Sejalan dengan nilai amal
ma ruf (perbuatan baik) dan shura (musyawarah dan
kerja sama).

Praktik nyata: Masyarakat bekerja bersama
membangun fasilitas umum, masjid, sekolah, dan
saluran irigasi, menekankan integrasi antara ajaran
agama dan praktik sosial.

4. Pombetulungi

a. Makna: Saling menolong atau membantu sesama.
b. Kaitan dengan nilai Islam: Prinsip ta awun fi al-birr

wa al-tagwa (tolong-menolong dalam kebaikan dan
ketakwaan) sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-
Ma’idah: 2.



C.

139

Praktik nyata: Bantuan sosial bagi keluarga kurang
mampu, distribusi makanan untuk warga terdampak
bencana, atau bantuan pendidikan bagi anak yatim.

5. Tadulako /

a.

b.

Makna: Tradisi berbagi dalam perayaan keagamaan
atau momen adat, menekankan solidaritas sosial.
Kaitan dengan nilai Islam: Sejalan dengan konsep
sadagah (amal sosial) dan zakah (kewajiban sosial
dalam Islam).

Praktik nyata: Distribusi makanan dan hadiah selama
Idul Fitri, Idul Adha, atau acara Maulid Nabi, yang
melibatkan seluruh anggota masyarakat.

6. Tondok / Tondok Maroso

a.

b.

Makna: Perilaku sopan santun, hormat kepada
sesama, dan menjaga keharmonisan hubungan sosial.
Kaitan dengan nilai Islam: Mencerminkan akhlak
mulia (QS. Al-Qalam: 4-5) dan etika interaksi sosial
Islam.

Praktik nyata: Anak-anak diajarkan menghormati
orang tua dan tetua, serta menjaga tutur kata dan
perilaku dalam interaksi sosial sehari-hari.

7. Bagea - Bagea Sadu

a.

b.

Makna: Musyawarah atau permusyawaratan sebelum
mengambil keputusan penting.

Kaitan dengan nilai Islam: Mengacu pada prinsip
syura dalam Al-Qur’an (QS. Ash-Shura: 38),
menekankan konsultasi dan partisipasi masyarakat.
Praktik nyata: Musyawarah desa, forum tokoh adat
dan agama, atau rapat masjid sebelum pelaksanaan
kegiatan sosial-keagamaan.



140

Istilah-istilah budaya Kaili tersebut menunjukkan bahwa
nilai Islam dan kearifan lokal tidak dipisahkan, melainkan
saling melengkapi. Budaya Kaili menyediakan kerangka
praktis untuk menanamkan moderasi beragama, solidaritas
sosial, dan nilai kemanusiaan. Integrasi istilah-istilah ini
dalam pendidikan, dakwah, dan praktik sosial memperkuat
Islam lokal yang inklusif, damai, dan adaptif terhadap
modernitas.



141

F. Daftar Pustaka

Abd. Rahman, M. (2018). Islam dan Budaya Lokal di
Sulawesi Tengah. Palu: IAIN Datokarama Press.

Abdullah, S. (2018). Indigenisasi Islam di Indonesia:
Studi Kasus Sulawesi Tengah. Yogyakarta: Ull Press.

Al-Rasyid, F., & Mustamin, A. (2023). Sinergi Adat dan
Agama di Sulawesi Tengah: Studi Kearifan Lokal dan
Moderasi Beragama. Makassar: UIN Press.

Aragon, L. V. (2001). Communal violence in Poso,
Central Sulawesi. Indonesia Journal, 72, 45-79.

"Azra, A. (2021). Moderasi Beragama dalam
Pendidikan Islam. Jakarta: Prenadamedia Group.

Burhanuddin, J. (2019). Islam Lokal dan Transformasi
Sosial di Sulawesi Tengah. Yogyakarta: Ull Press.

Daud, M. (2022). Peran ulama lokal dalam
pembangunan masyarakat damai di Sulawesi Tengah.
Jurnal Ilmu Sosial dan Keagamaan, 18(3), 55-72.

Hafid, A. (2019). Dakwah damai pasca konflik. Al-
Qalam, 23(2), 187-204.

Hidayat, R. (2021). Lembaga lokal dan moderasi
beragama: Studi masjid dan pesantren di Sulawesi Tengah.
Jurnal Pendidikan Islam, 29(1), 45-66.



142

Hefner, R. W. (2019). Civil Islam: Muslims and
Democratization in Indonesia. Princeton, NJ: Princeton
University Press.

IAIN Palu. (2020). Laporan penelitian rekonsiliasi
sosial dan keagamaan pasca-konflik di Sulawesi Tengah.
Palu: IAIN Datokarama.

Miftahuddin, A. (2022). Pendidikan Islam moderat dan
karakter sosial: Studi di madrasah dan pesantren. Tarbiyah
Journal, 28(2), 77-94.

Muzakki, A. (2021). Moderasi beragama dan tantangan
globalisasi. Jurnal Pendidikan Islam, 10(2), 213-230.

Nasruddin, R. (2019). Tokoh agama lokal sebagai agen
rekonsiliasi. Jurnal Al-Hikmah, 15(1), 101-120.

Nur, A. (2020). Islamisasi dan integrasi budaya di
Tanah Kaili. Makassar: UIN Alauddin Press.

Rahim, A. (2022). Literasi digital dan dakwah di era
revolusi industri 4.0. Al-Fikr Journal of Islamic Studies,
26(1), 33-50.

Wahid Foundation. (2021). Disinformasi agama dan
tantangan dakwah digital. Jakarta: Wahid Foundation
Press.

van Klinken, G. (2007). Communal violence and the
Poso conflict. Bijdragen tot de Taal-, Land- en
Volkenkunde, 163(1), 1-22.

Alimuddin, H. (2020). Strategi dakwah kultural di
masyarakat Kaili. Jurnal Studi Islam Nusantara, 12(2), 88—
105.



143

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2022).
Panduan implementasi moderasi beragama di lembaga
pendidikan Islam. Jakarta: Kemenag RI.

Anwar, F. (2019). Islam dan toleransi dalam konteks
masyarakat multikultural. Jurnal IImu Dakwah, 11(1), 23—
40.

Arifin, Z. (2020). Pendidikan karakter berbasis nilai
lokal dan Islam. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 17(2),
55-70.

Basri, H. (2018). Transformasi budaya lokal dan peran
tokoh agama. Jurnal Antropologi Indonesia, 34(1), 15-36.

Darmadi, S. (2021). Peran pesantren dalam
pembangunan moderasi beragama. Al-Tarbawi, 15(3), 101-
118.

Fauzi, M. (2019). Islam moderat sebagai instrumen
perdamaian sosial. Jurnal Studi Islam, 21(2), 67-85.

Hasan, R. (2020). Kearifan lokal dalam praktik sosial
masyarakat Kaili. Jurnal Budaya Nusantara, 13(1), 44-60.

Iskandar, D. (2021). Integrasi kurikulum PAI dengan
nilai budaya lokal. Jurnal Pendidikan Islam, 19(2), 33-52.

Junaidi, T. (2018). Dakwah damai pasca konflik di
Sulawesi Tengah. Al-Mu’addib, 7(1), 77-92.

Kurniawan, B. (2022). Moderasi beragama di sekolah
madrasah. Jurnal Pendidikan Keagamaan Islam, 25(1), 10—
28.



144

Lestari, P. (2020). Strategi regenerasi ulama lokal di
masyarakat plural. Jurnal Studi Islam Nusantara, 14(2),
55-75.

Mudzhar, A. (2020). Islam dan identitas budaya lokal.
Jakarta: Kencana.

Munir, S. (2019). Peran masjid dalam pendidikan sosial
masyarakat. Jurnal Al-Mizan, 18(2), 40-58.

Nurdin, F. (2021). Pesantren dan moderasi beragama:
Studi di Sulawesi Tengah. Jurnal Tarbiyah, 12(1), 29-50.

Prasetyo, H. (2018). Konflik Poso dan rekonstruksi
sosial. Jurnal llmu Sosial dan Budaya, 16(1), 77-95.

Qodri, M. (2020). Dakwah kultural dan penguatan
toleransi. Jurnal Al-Hikmah, 16(2), 60—78.

Rauf, A. (2019). Islam lokal dan praktik moderasi sosial.
Jurnal Studi Islam Nusantara, 11(1), 22-309.

Setiawan, T. (2021). Pendidikan Islam sebagai
instrumen rekonsiliasi sosial. Al-Tarbawi, 16(1), 44-63.

Suharto, D. (2020). Digitalisasi dakwah dan tantangan
disinformasi agama. Jurnal Dakwah Digital, 4(2), 12—-31.

Wahyudi, H. (2019). Peran tokoh agama dalam
pemulihan pasca konflik. Jurnal Illmu Sosial dan
Keagamaan, 17(3), 88-105.

Zamroni, A. (2021). Moderasi beragama dan penguatan
identitas lokal. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 18(2), 72—
90.



145

Lampiran :
1.Snopsis Buku

Buku Arah Baru Islam di Tanah Kaili: Meneguhkan
Islam Moderat dan Kearifan Lokal merupakan upaya
intelektual untuk menelusuri dinamika perkembangan
Islam di wilayah Kaili, Sulawesi Tengah, dalam bingkai
budaya, sejarah, dan spiritualitas masyarakatnya. Melalui
pendekatan reflektif dan kontekstual, buku ini
menghadirkan pembacaan baru terhadap bagaimana Islam
tumbuh, berinteraksi, dan bertransformasi dalam ruang
budaya lokal tanpa kehilangan nilai universalnya.

Dr. Bahdar, M.H.I., menulis dengan gaya ilmiahyang
bernuansa puitis, menyingkap harmoni antara nilai-nilai
Islam moderat dan kearifan tradisional masyarakat Kaili.
Buku ini menegaskan bahwa moderasi beragama bukanlah
konsep baru yang datang dari luar, melainkan telah lama
hidup dalam tatanan sosial dan spiritual masyarakat lokal
melalui tradisi, adat, dan solidaritas kemanusiaan.

Dengan menyoroti relasi antara agama dan budaya,
buku ini mengajak pembaca untuk memahami bahwa Islam
di Tanah Kaili tidak tumbuh dalam ruang kosong,
melainkan  menyatu  dalam  denyut  kehidupan
masyarakatnya dari pesan-pesan dakwah para ulama lokal
hingga praktik sosial yang mencerminkan toleransi,
persaudaraan, dan kedamaian.

Buku ini menjadi rujukan penting bagi akademisi,
tokoh agama, pendidik, dan siapa pun yang peduli terhadap
masa depan Islam moderat di Indonesia, khususnya dalam
upaya meneguhkan harmoni sosial dan membangun arah
baru kehidupan keislaman yang berakar pada kearifan
lokal.



146

2. Profil Penulis

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di
bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah,
UIN Datokarama Palu. la aktif mengajar mata kuliah
fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus
kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik
pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim.

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada
studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan
dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian
kualitatif. ~ Minat akademiknya meliputi  fikih
pendidikan, fikih pembelajaran, pembentukan karakter
religius, serta integrasi kearifan lokal dalam pendidikan
Islam, khususnya di konteks madrasah dan masyarakat
Muslim Indonesia.

Selain  mengajar, penulis aktif melakukan
penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk
artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku
ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada
rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai
sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan
spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat
dalam penyusunan khutbah, modul keagamaan, dan
buku panduan ibadah yang digunakan di lingkungan
masyarakat.Melalui karya ini, penulis berharap dapat
mendorong lahirnya praktik pendidikan Islam yang
tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga berakar
kuat pada nilai-nilai syariat dan akhlak mulia.



