
1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 

 

HAK CIPTA/COPYRIGHT 

© 2023 Dr. Bahdar, M.H.I 

Email bahdar@uindatokarama ac.id 

HP.081.341.207.628 

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang. 

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh 

atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik 

cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari 

penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan 

pendidikan dengan menyebut sumbernya. 

Penerbit: 

 

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat  

Alamat:  Jl. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah 

Cetakan Pertama: Maret 2023 

ISBN: Nomor belum ada 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

 

Kata Pengantar 

حِيْمِ  حْمٰنِ الرَّ ِ الرَّ  بسِْمِ اللّٰه

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه 

 .أجمعين

Segala puji bagi Allah Swt. yang dengan rahmat dan 

hidayah-Nya, penulis dapat menyelesaikan karya ini yang 

berjudul Arah Baru Islam di Tanah Kaili: Rekonstruksi 

Nilai, Tradisi, dan Spiritualitas. Buku ini lahir dari 

pergulatan panjang antara refleksi ilmiah, pengalaman 

sosial, dan pencarian makna spiritual dalam melihat 

hubungan antara Islam dan kebudayaan lokal di Tanah 

Kaili, Sulawesi Tengah. 

Islam di Tanah Kaili bukanlah agama yang hadir 

dalam ruang kosong, melainkan berakar dalam sejarah 

panjang perjumpaan antara dakwah, adat, dan kearifan 

lokal. Tradisi-tradisi masyarakat Kaili yang sarat makna 

etis dan spiritual menunjukkan adanya harmoni antara 

ajaran Islam dan budaya lokal yang hidup di tengah 

masyarakat. Dalam konteks inilah, rekonstruksi nilai, 

tradisi, dan spiritualitas menjadi penting sebagai upaya 

memahami Islam bukan sekadar doktrin normatif, tetapi 

juga sebagai praksis sosial yang menumbuhkan kedamaian, 

keadilan, dan keseimbangan hidup. 

Buku ini berupaya menelusuri jejak perjumpaan 

antara syariat dan adat, antara teks dan konteks, serta antara 

iman dan kebudayaan. Melalui pendekatan interdisipliner 

yang memadukan teologi, antropologi, dan sejarah, penulis 

mencoba menghadirkan pemahaman baru tentang 

bagaimana Islam di Tanah Kaili berkembang secara 



4 

 

moderat, toleran, dan berakar kuat pada nilai-nilai 

kemanusiaan. 

Di tengah dinamika zaman modern yang sering kali 

menggerus nilai spiritual dan solidaritas sosial, karya ini 

diharapkan dapat menjadi ruang refleksi bagi umat Islam 

untuk kembali meneguhkan jati diri keislamannya yang 

berwawasan rahmatan lil-‘alamin. Semangat Islam yang 

bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah berpadu dengan 

kearifan lokal masyarakat Kaili merupakan cerminan indah 

dari Islam yang adaptif, terbuka, dan menyejukkan. 

Penulis menyampaikan terima kasih kepada para 

guru, ulama, akademisi, dan tokoh masyarakat yang telah 

memberikan inspirasi dan pengetahuan dalam proses 

penulisan buku ini. Ucapan terima kasih juga disampaikan 

kepada keluarga dan rekan sejawat di Fakultas Tarbiyah 

dan Ilmu Keguruan UIN Datokarama Palu atas dukungan 

moral dan intelektualnya. 

Akhirnya, penulis menyadari bahwa buku ini masih 

jauh dari sempurna. Karena itu, segala saran dan kritik 

konstruktif sangat diharapkan untuk penyempurnaan karya 

ini di masa mendatang. Semoga buku ini memberikan 

manfaat bagi pengembangan ilmu, penguatan spiritualitas, 

dan pelestarian nilai-nilai luhur Islam di bumi Kaili yang 

penuh berkah. 

ُ الْمُوَفِِّقُ إلِىَ أقَْوَمِ الطَّرِيقِ   وَاللّٰه

 

Palu, Maret 2023 

Penulis 

Dr. Bahdar, M.H.I 

 



5 

 

 

 

DAFTAR ISI 

Halaman Judul……………………………………….. i 

Halaman Hak Cipta………………………………….  ii 

Halaman Kata Pengantar……………………………..iii 

Halaman Kata Motivasi……………………………… iv 

Halaman Pesan Penulis……………………………… .v 

Halaman Daftar Isi……………………………………vii 

BAB I  

TANAH KAILI  DAN ISLAMISASI 

  

A. A. Masyarakat Kaili Sulawesi Tengah…… 1 

B. 
Latar Historis Masuknya Islam ke Tanah Kaili 

  4 

C. Perjumpaan Islam dan Budaya Lokal di Tanah 

Kaili…………………………………………… 

 

  8 

D. Relevansi Kajian Islam Moderat dalam 

Konteks Pascakonflik di Sulawesi   Tengah…. 

 

11 

E. Tujuan dan Arah Penulisan Buku……………. 14 

 

BAB II 

ISLAM MODERAT KONSEP DAN URGENSINYA  

DI KONTEKS LOKAL 

 

A. Makna dan ciri-ciri Islam moderat……………. 17 

B. Prinsip Wasathiyyah dalam Al-Qur’an dan 

Sunnah………………………………………… 

 

19 

C. Moderasi Beragama sebagai Jalan Tengah 

antara Ekstremisme dan Liberalisme…………. 

 

23 

D. Implementasi Moderasi dalam Kehidupan 

Masyarakat……………………………………. 

 

26 

E. Tantangan penerapan Islam moderat di daerah 

plural   seperti Sulawesi Tengah………………. 

 

30 

 

 



6 

 

BAB III 

KEARIFAN LOKAL SEBAGAI SUMBER MODERASI 

BERAGAMA 

 

A. Pengertian kearifan lokal dan nilai-nilai budaya 

Kaili…………………………………………… 

 

36 

B. Kearifan lokal dalam praktik sosial dan adat 

religius………………………………………… 

 

40 

C. Kearifan Lokal sebagai Perekat Sosial Lintas 

Agama dan Etnis……………………………… 

 

43 

D. Titik Temu Nilai Islam dengan Nilai Budaya 

Kaili…………………………………………… 

 

46 

E. Revitalisasi Kearifan Lokal dalam Dakwah dan       

    Pendidikan Islam…………………………… 

49 

 

BAB IV 

PERAN TOKOH AGAMA DAN LEMBAGA 

KEAGAMAAN 

 

A. Kiprah Ulama dan Da’i Lokal dalam 

Membangun Islam Damai di Tanah Kaiili……. 

 

53 

B. Sinergi antara Pesantren, Madrasah, dan 

Pemerintah Daerah dalam Penguatan Islam 

Modoerat di Tanah Kaili……………………… 

 

 

55 

C. Narasi Dakwah Damai dan Toleran di Tengah  

Masyarakat Pasca-konflik……………………. 

 

57 

D. Studi Kasus: Praktik Moderasi di Masjid, 

Majelis  Taklim, dan Sekolah………………… 

 

60 

E/ Tantangan Regenerasi dan Digitalisasi Dakwah 

lokal di Tanah Kaili…………………………… 

 

64 

 

BAB V 

PENDIDIKAN DAN TRANSFORMASI NILAI 

MODERASI 

 



7 

 

A. Pendidikan Islam sebagai Instrumen Moderasi  

Beragama……………………………………… 

 

68 

B. Integrasi Nilai Kearifan Lokal dalam 

Kurikulum PAI  dan Fikih…………………….. 

 

72 

C. Praktik Pendidikan Damai di Madrasah dan 

Pesantren………………………………………. 

 

76 

D. Peran Guru dan Kepala Madrasah dalam 

Menanamkan Moderasi Beragama……………. 

 

82 

E. Model Pembelajaran Berbasis Nilai Budaya 

dan Islam   Moderat…………………………… 

 

87 

 

BAB VI 

ISLAM PASCA KONFLIK: PENGALAMAN 

SULAWESI TENGAH 

 

A. Konflik Keagamaan di Poso dan Dampaknya 

bagi  Masyarakat Kaili………………………. 

 

94 

B. Upaya Rekonsiliasi dan Peran Agama dalam 

Pemulihan Sosial……………………………… 

 

96 

C. Moderasi sebagai Jalan Damai dan Pemulihan 

Identitas……………………………………….. 

98 

D. Testimoni Tokoh Agama dan Masyarakat……. 101 

E. Pembelajaran Penting bagi Daerah Lain……… 104 

 

BAB VII  

ARAH BARU ISLAM DI TANAH KAILI 

 

A. Rekonstruksi Nilai Islam Lokal dalam Konteks  

 Modernitas……………………………………. 

 

107 

B. Islam moderat sebagai identitas baru umat di 

Sulawesi  Tengah…………………………….. 

 

110 

C. Sinergi antara agama, budaya, dan negara 

dalam membangun masyarakat   damai………. 

 

113 

D. Tantangan Globalisasi, Digitalisasi, dan 

Disinformasi Agama………………………….. 

 

117 



8 

 

E. Peta jalan Islam masa depan di Tanah Kaili….. 119 

 

BAB VIII 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan Umum…………………………… 122 

B. Rekomendasi Praktis bagi Tokoh Agama, 

Pendidik, dan Pemerintah Daerah……………. 

 

124 

C. Harapan Penulis untuk Kelanjutan Studi Islam 

Lokal  dan Moderasi  Keagamaan……………. 

 

127 

D. Profil Tokoh Agama dan Lembaga Lokal……. 129 

E. Dokumentasi Lapangan dan Kegiatan Sosial 

Keagamaan    di Tanah Kaili………………….. 

 

132 

F. Daftar Pustakan……………………………….. 140 

G. Snopsis Buku…………………………………. 144 

I. Profil Penulis………………………………. 145 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

 

BAB I 

ISLAM DAN IDENTITAS BUDAYA KAILI 

 

A.Potret Masyarakat Kaili: Sejarah, Budaya, dan    

     Struktur Sosial 

Masyarakat Kaili merupakan salah satu kelompok 

etnis terbesar di wilayah Sulawesi Tengah, yang secara 

historis menempati daerah Lembah Palu dan sekitarnya, 

termasuk sebagian wilayah Kabupaten Sigi, Donggala, dan 

Parigi Moutong. Secara antropologis, etnis Kaili termasuk 

ke dalam rumpun Austronesia, yang datang dan 

berkembang melalui proses migrasi panjang dari kawasan 

barat Nusantara hingga kepulauan timur. Bukti-bukti 

linguistik dan arkeologis menunjukkan bahwa leluhur 

orang Kaili telah menghuni daerah lembah dan pesisir 

Teluk Palu sejak berabad-abad lalu, membangun peradaban 

agraris sekaligus maritim yang khas (Lapian, 2010; 

Abdullah, 2017). 

Dari sisi sejarah sosial, masyarakat Kaili hidup dalam 

sistem kemasyarakatan yang bercorak komunal dan 

hierarkis, di mana kepemimpinan tradisional dipegang oleh 

figur noboa (bangsawan) dan pabicara (penasehat adat). 

Struktur sosial ini menjadi dasar bagi terbentuknya sistem 

pemerintahan lokal pra-Islam yang disebut nuada atau 

ncuu, yakni kerajaan-kerajaan kecil seperti Nuada Palu, 

Sigi, dan Dolo, yang masing-masing memiliki tatanan 

hukum adat dan wilayah kekuasaan tertentu. Dalam 

struktur sosialnya, masyarakat dibagi ke dalam lapisan 

maradika (bangsawan), batua (rakyat biasa), dan ata 

(hamba), meskipun batas-batas sosial ini mulai mencair 

seiring masuknya Islam dan modernisasi (Noer, 2001; 

Baharuddin, 2018). 

Secara budaya, masyarakat Kaili dikenal memiliki 

sistem nilai yang sangat kaya dan simbolik, tercermin 

dalam bahasa, ritual, seni, dan adat istiadat. Nilai-nilai 



10 

 

seperti “ntodea” (gotong royong), “vaya” (harga diri dan 

kehormatan), dan “pabisara” (musyawarah) menjadi 

landasan moral dan etika sosial yang mengatur hubungan 

antaranggota masyarakat. Tradisi-tradisi seperti “nosarara” 

(kekerabatan), “vunu” (kerja bersama), dan “mapaogaa” 

(saling menghormati) menunjukkan bahwa masyarakat 

Kaili menjunjung tinggi solidaritas dan keseimbangan 

sosial. Dalam konteks ini, budaya Kaili tidak hanya 

berfungsi sebagai ekspresi identitas etnis, tetapi juga 

sebagai sistem nilai yang mengatur tata kehidupan sehari-

hari, baik dalam aspek ekonomi, politik, maupun spiritual 

(Hamid, 2014; Karim, 2020). 

Proses Islamisasi di Tanah Kaili kemudian membawa 

transformasi penting dalam struktur nilai dan sistem sosial. 

Islam tidak menggantikan adat, melainkan berinteraksi dan 

berasimilasi dengannya. Hukum adat Kaili yang dikenal 

dengan “ada mangu” bertransformasi menjadi sistem moral 

yang bernafaskan Islam, tanpa menghilangkan jati diri 

lokalnya. Kelembagaan sosial seperti “lobo” (balai adat) 

dan peran tokoh “to tua” (tetua adat) tetap dipertahankan, 

namun mendapat nuansa baru setelah nilai-nilai Islam 

seperti keadilan, persaudaraan, dan tolong-menolong 

melebur ke dalam praktik sosial masyarakat. Hal ini 

menjadi bukti bahwa Islam di Tanah Kaili tumbuh dalam 

harmoni dengan budaya lokal, bukan dalam konflik nilai 

(Daud, 2021). 

Dengan demikian, potret masyarakat Kaili dapat 

dipahami sebagai masyarakat religius-komunal, yang dalam 

sejarahnya berhasil memadukan identitas adat dan ajaran 

Islam menjadi kekuatan sosial yang dinamis. Struktur sosial 

yang berlapis, sistem adat yang kuat, dan nilai budaya yang 

menjunjung tinggi keseimbangan dan kehormatan menjadi 

fondasi bagi rekonstruksi nilai dan spiritualitas Islam di 

Tanah Kaili masa kini. 

 



11 

 

B. Proses Islamisasi di Tanah Kaili dan Adaptasi    

    Budaya 

Proses Islamisasi di Tanah Kaili merupakan bagian 

penting dari sejarah keagamaan dan kebudayaan di 

Sulawesi Tengah. Islam mulai dikenal di wilayah ini sejak 

abad ke-16 hingga awal abad ke-17 Masehi melalui dua 

jalur utama, yaitu jalur maritim dan jalur dakwah kultural. 

Jalur maritim dibawa oleh para pedagang dan ulama dari 

Kerajaan Ternate, Bone, Wajo, dan Gowa, yang menjalin 

hubungan dagang dengan masyarakat pesisir Teluk Palu. 

Sementara jalur kultural dilakukan melalui pendekatan 

perkawinan, hubungan politik, dan dakwah sufistik oleh 

para ulama dan tokoh lokal yang kemudian menjadi 

jembatan antara adat Kaili dan nilai-nilai Islam (Lapian, 

2010; Azra, 2004; Baharuddin, 2018). 

Secara historis, Islam masuk lebih intens ke wilayah 

Kaili setelah pengaruh Kesultanan Ternate dan Gowa 

menguat di bagian timur Nusantara. Sumber lokal 

menyebut bahwa raja atau nuada Sigi dan Dolo merupakan 

penguasa pertama di lembah Kaili yang menerima ajaran 

Islam melalui utusan ulama dari Ternate dan Buton pada 

sekitar akhir abad ke-17. Proses ini tidak berlangsung 

secara revolusioner, melainkan bertahap dan akomodatif, 

menyesuaikan dengan kondisi sosial dan sistem 

kepercayaan masyarakat setempat yang masih dipengaruhi 

oleh animisme dan dinamisme lokal (Daud, 2021). 

Dalam konteks budaya lokal, Islam diterima bukan 

sebagai agama yang memutus masa lalu, melainkan sebagai 

nilai spiritual baru yang memperkaya dan 

menyempurnakan tradisi lama. Proses adaptasi ini tampak 

jelas dalam integrasi simbol-simbol adat dan praktik 

keagamaan. Misalnya, upacara “vunia” (selamatan panen) 

yang semula bernuansa magis kemudian mengalami 

transformasi menjadi doa syukuran dengan pembacaan 

ayat-ayat Al-Qur’an dan salawat. Begitu pula dalam tradisi 



12 

 

pernikahan, kematian, dan kelahiran, unsur-unsur Islam 

masuk ke dalam ritus adat tanpa menghilangkan bentuk 

sosial budayanya. Fenomena ini menunjukkan model 

akomodasi kultural Islam yang khas di Tanah Kaili 

(Abdullah, 2017; Karim, 2020). 

Peran para ulama dan tokoh adat Islam Kaili sangat 

penting dalam proses internalisasi ini. Tokoh seperti To 

Datue, To Waili, dan para Imam Kampung di Dolo dan 

Palu berperan sebagai agen transformasi budaya Islam. 

Mereka tidak hanya mengajarkan syariat, tetapi juga 

menanamkan nilai-nilai tasawuf dan etika sosial yang 

selaras dengan falsafah hidup masyarakat Kaili, seperti 

nilai ntodea (gotong royong) dan vaya (kehormatan diri). 

Melalui pendekatan sufistik dan pendidikan informal di 

rumah guru ngaji, Mushallah, dan rumah-rumah adat, Islam 

membumi sebagai ajaran moral dan spiritual yang hidup 

dalam keseharian masyarakat (Madjid, 1997; Daud, 2021). 

Adaptasi budaya terhadap Islam juga tercermin 

dalam bahasa dan seni tradisional Kaili. Kosakata Arab 

seperti salama, imam, doa, dan zakat masuk ke dalam 

bahasa Kaili dan menjadi bagian dari komunikasi religius 

masyarakat. Seni musik tradisional seperti gimba (gendang 

ritual) digunakan dalam perayaan keagamaan Islam, seperti 

maulid dan khataman Al-Qur’an, tanpa kehilangan makna 

lokalnya. Pola ini memperlihatkan terjadinya sinkretisme 

kultural positif, di mana Islam tidak menegasi budaya lokal, 

tetapi meluruskan dan mengislamkan nilai-nilai dasarnya 

(Syamsuddin, 2019). 

Dari perspektif sosiologis, proses Islamisasi di Tanah 

Kaili membentuk identitas baru masyarakat Kaili: mereka 

menjadi bagian dari komunitas Muslim Nusantara, namun 

tetap memelihara identitas adat dan bahasa sendiri. Muncul 

istilah “adat basa ntodea agama”, yang berarti adat dan 

agama berjalan seiring untuk menjaga keharmonisan hidup. 

Inilah yang menjelaskan mengapa masyarakat Kaili dikenal 



13 

 

religius sekaligus terbuka, tradisional namun moderat. 

Bentuk Islam lokal Kaili dapat disebut sebagai model Islam 

kultural (cultural Islam)  Islam yang terinternalisasi dalam 

sistem nilai, simbol, dan praktik sosial masyarakat. 

Dengan demikian, Islamisasi di Tanah Kaili bukan 

hanya peristiwa teologis, tetapi juga proses kultural dan 

sosial yang menghasilkan sintesis antara nilai Islam dan 

kearifan lokal. Integrasi ini melahirkan pola keberagamaan 

yang moderat, inklusif, dan berbasis nilai kemanusiaan, 

yang hingga kini masih menjadi karakter utama masyarakat 

Kaili di tengah perubahan zaman. 

C. Interaksi antara Ajaran Islam dan Nilai-Nilai Adat  

     Kaili 

Interaksi antara ajaran Islam dan nilai-nilai adat Kaili 

merupakan salah satu fenomena sosial-keagamaan paling 

menarik dalam sejarah Islamisasi di Sulawesi Tengah. 

Hubungan keduanya tidak bersifat konfrontatif, tetapi 

akomodatif dan saling menguatkan. Islam hadir bukan 

untuk meniadakan adat, melainkan memberi arah moral dan 

spiritual yang memperkaya serta menyucikan nilai-nilai 

budaya lokal. Sebaliknya, adat Kaili menyediakan wadah 

sosial dan kultural bagi berkembangnya Islam yang 

membumi dan berkarakter moderat (Abdullah, 2017; Azra, 

2004; Daud, 2021). 

Secara historis, sistem adat Kaili telah memiliki 

struktur nilai dan norma sosial yang mapan sebelum 

kedatangan Islam. Nilai-nilai seperti ntodea 

(kebersamaan/gotong royong), vaya (kehormatan dan harga 

diri), pabisara (musyawarah), dan nosarara (kekerabatan) 

merupakan inti moral yang mengatur perilaku individu dan 

kolektif dalam masyarakat. Ketika Islam datang dengan 

ajaran ukhuwah (persaudaraan), ‘adl (keadilan), dan ikhlas 

(ketulusan), masyarakat Kaili menemukan titik kesesuaian 

yang kuat antara ajaran agama dan tradisi sosial mereka. 



14 

 

Kesamaan etos ini memudahkan penerimaan Islam tanpa 

resistensi kultural (Baharuddin, 2018). 

Dalam konteks hukum adat dan keagamaan, prinsip 

“adat mangu, sara’ mangu, agama mangu” (adat hidup, 

hukum hidup, agama hidup) menjadi simbol integrasi nilai. 

Di berbagai komunitas Kaili, keputusan-keputusan sosial 

seperti pernikahan, warisan, dan penyelesaian konflik 

diselesaikan melalui musyawarah adat yang disertai doa 

dan pertimbangan syariat. Tokoh adat dan imam masjid 

sering kali bekerja bersama dalam menyelesaikan sengketa, 

sehingga terjadi simbiosis antara struktur adat dan institusi 

keagamaan. Model ini menunjukkan bahwa Islam di Tanah 

Kaili berkembang dalam format sosial yang partisipatif, di 

mana adat berfungsi sebagai sistem sosial, dan Islam 

sebagai sistem nilai spiritual (Hamid, 2014). 

Asimilasi ajaran Islam juga terlihat dalam ritual-ritual 

adat. Misalnya, dalam upacara nosarara nosabatina (ritus 

kekerabatan dan perdamaian), doa-doa Islam dan bacaan 

salawat menggantikan mantra lama tanpa mengubah 

struktur sosial upacaranya. Tradisi vunia (selamatan panen) 

kini diawali dengan pembacaan surah Yasin dan doa 

syukur, sementara prosesi mombine (pernikahan) diiringi 

khutbah nikah dan ijab-qabul secara Islam, namun tetap 

mempertahankan prosesi adat seperti mojoli (penyerahan 

simbol kehormatan). Perpaduan ini mencerminkan bentuk 

Islam kultural, di mana ajaran agama melebur dalam 

praktik sosial tanpa menghapus akar budaya lokal 

(Syamsuddin, 2019). 

Lebih jauh, dalam struktur sosial Kaili modern, nilai-

nilai Islam memperkuat tatanan moral masyarakat yang 

sebelumnya berbasis adat. Norma adat yang mengatur 

kehormatan, kepemimpinan, dan solidaritas kini 

mendapatkan landasan teologis dalam ajaran Islam. 

Misalnya, nilai vaya (harga diri dan kehormatan) mendapat 

justifikasi dari konsep izzah (kemuliaan diri di hadapan 



15 

 

Allah), sementara ntodea selaras dengan prinsip ta’awun 

(tolong-menolong) dalam Al-Qur’an. Interaksi ini 

melahirkan sintesis baru: Islam yang beradat, dan adat yang 

berislam  sebuah model harmoni antara wahyu dan tradisi 

(Madjid, 1997). 

Salah satu faktor utama yang menjaga keseimbangan 

hubungan ini adalah kepemimpinan kultural religius, yakni 

peran ganda tokoh masyarakat yang sekaligus berfungsi 

sebagai pemangku adat dan ulama. Dalam masyarakat 

Kaili, figur seperti to tua, imam, dan hatibi bukan hanya 

pemimpin ritual, tetapi juga penjaga keseimbangan sosial 

dan spiritual. Mereka berperan menafsirkan ajaran Islam 

dalam konteks lokal, sehingga agama tidak hadir sebagai 

kekuatan luar, tetapi menjadi bagian dari kehidupan sosial 

sehari-hari. 

Dari perspektif antropologis, interaksi Islam dan adat 

Kaili menunjukkan bahwa identitas keislaman masyarakat 

tidak meniadakan identitas kulturalnya. Sebaliknya, kedua 

sistem nilai tersebut saling memberi makna dan 

memperkuat kohesi sosial. Dengan demikian, Islam di 

Tanah Kaili dapat dipahami sebagai agama yang 

terlokalisasi (localized Islam), yakni Islam yang 

menyesuaikan diri dengan konteks budaya tanpa 

kehilangan substansi keimanannya. Model ini menjadi 

pondasi kuat bagi tumbuhnya Islam moderat dan inklusif di 

Sulawesi Tengah hingga masa kini. 

D. Urgensi Rekonstruksi Nilai dan Spiritualitas Islam    

      Lokal 

Dalam konteks sosial-keagamaan masyarakat Kaili 

dan Sulawesi Tengah pada umumnya, rekonstruksi nilai 

dan spiritualitas Islam lokal menjadi kebutuhan yang sangat 

mendesak di tengah perubahan sosial, budaya, dan arus 

globalisasi. Rekonstruksi ini dimaksudkan bukan untuk 

mengganti nilai-nilai lama, tetapi untuk menyegarkan 

kembali pemahaman keislaman yang berakar pada tradisi 



16 

 

lokal, agar tetap relevan dengan tantangan modernitas dan 

perkembangan masyarakat. 

Dari perspektif historis, Islam lokal Kaili tumbuh 

dalam suasana harmoni dengan adat dan kearifan lokal. 

Ajaran Islam diterima secara damai karena beradaptasi 

dengan sistem nilai yang telah hidup dalam masyarakat, 

seperti ntodea (kebersamaan), vaya (kehormatan), dan 

pabisara (musyawarah). Nilai-nilai ini memiliki kesesuaian 

substantif dengan prinsip Islam seperti ukhuwah, ‘adl, dan 

syura. Namun, perkembangan sosial kontemporer  terutama 

urbanisasi, modernisasi, dan digitalisasi  menyebabkan 

terjadinya pergeseran nilai dari orientasi komunal menuju 

individualistik. Akibatnya, solidaritas sosial dan 

spiritualitas keagamaan masyarakat mulai mengalami 

pelemahan (Abdullah, 2017; Baharuddin, 2018). 

Rekonstruksi nilai dan spiritualitas Islam lokal 

menjadi penting untuk menjawab tantangan kemerosotan 

etika sosial dan krisis moral-spiritual. Dalam masyarakat 

modern, agama sering kali direduksi pada aspek ritual 

formal, sementara dimensi etik dan spiritualnya 

terpinggirkan. Melalui pendekatan rekonstruktif, nilai-nilai 

Islam yang telah menyatu dalam budaya lokal  seperti 

semangat kebersamaan, kesederhanaan, dan penghormatan 

terhadap kehidupan  perlu dihidupkan kembali sebagai 

fondasi moral masyarakat. Menurut Nurcholish Madjid 

(1997), pembaharuan Islam harus berangkat dari konteks 

budaya umat, karena Islam bukan hanya ajaran universal, 

tetapi juga harus hidup dalam ruang sosial yang konkret. 

Secara teologis, rekonstruksi ini bertujuan untuk 

mengembalikan spiritualitas Islam sebagai kekuatan 

pembentuk karakter masyarakat. Spiritualitas yang 

dimaksud bukan hanya kesalehan ritual (ritual piety), 

melainkan juga kesalehan sosial (social piety). Masyarakat 

Kaili memiliki tradisi kuat dalam menjaga keseimbangan 

antara dimensi dunia dan akhirat, sebagaimana tercermin 



17 

 

dalam pepatah adat: “Ada, sara, agama ntodea” (adat, 

hukum, dan agama bersatu untuk hidup bersama). Namun, 

nilai keseimbangan tersebut mulai tergerus oleh arus 

pragmatisme modern, sehingga diperlukan reformulasi 

spiritualitas yang menegaskan kembali hubungan manusia 

dengan Allah, sesama, dan alam semesta (Daud, 2021). 

Dari sisi sosiologis, urgensi rekonstruksi juga 

berkaitan dengan upaya memperkuat Islam moderat dan 

toleran di daerah pasca-konflik Sulawesi Tengah. Setelah 

peristiwa konflik sosial awal tahun 2000-an, masyarakat 

membutuhkan pendekatan keagamaan yang menyejukkan 

dan inklusif. Nilai-nilai Islam lokal Kaili  seperti nosarara 

(persaudaraan) dan pabisara (musyawarah)  terbukti efektif 

dalam membangun kembali jembatan sosial antaragama 

dan antarbudaya. Dengan demikian, rekonstruksi nilai 

Islam lokal dapat menjadi strategi kebudayaan dalam 

memperkuat perdamaian, moderasi beragama, dan kohesi 

sosial (Hamid, 2014; Karim, 2020). 

Rekonstruksi ini juga memiliki implikasi pendidikan 

dan dakwah. Lembaga-lembaga keagamaan, pesantren, dan 

madrasah perlu menanamkan nilai-nilai Islam yang 

kontekstual dengan budaya lokal, agar peserta didik tidak 

hanya memahami Islam secara normatif, tetapi juga secara 

kultural. Dakwah yang sensitif terhadap konteks adat Kaili 

akan lebih diterima masyarakat, karena berbicara dalam 

bahasa nilai yang mereka pahami. Pendekatan semacam ini 

sejalan dengan gagasan Azyumardi Azra (2004) tentang 

Islam Nusantara dan Islam lokalitas, yaitu Islam yang 

bersumber dari wahyu, namun diterjemahkan melalui 

budaya dan pengalaman sosial masyarakat. 

Dengan demikian, rekonstruksi nilai dan spiritualitas 

Islam lokal di Tanah Kaili menjadi langkah strategis untuk 

memastikan kesinambungan antara tradisi, agama, dan 

modernitas. Upaya ini akan meneguhkan kembali Islam 

sebagai kekuatan moral yang membimbing perubahan 



18 

 

sosial, sekaligus menjaga warisan budaya lokal sebagai 

bagian dari khazanah Islam Nusantara. 

Rekonstruksi bukan sekadar melestarikan masa lalu, 

melainkan membaca ulang nilai lama dalam cahaya zaman 

baru  agar Islam di Tanah Kaili tetap hidup, membumi, dan 

memberi arah bagi peradaban yang lebih berkeadaban dan 

berkeadilan. 

E. Tujuan Penulisan Buku 

Penulisan buku  Arah Baru Islam di Tanah Kaili  

Rekonstruksi Nilai, Tradisi, dan Spiritualitas memiliki 

tujuan utama untuk menggali, menganalisis, dan 

merekonstruksi kembali nilai-nilai keislaman yang hidup 

dan berkembang dalam budaya masyarakat Kaili, serta 

menegaskan relevansinya dengan tantangan kehidupan 

keagamaan dan sosial kontemporer. Dalam konteks 

akademik, buku ini berfungsi sebagai kajian ilmiah 

interdisipliner yang menghubungkan bidang antropologi 

agama, studi Islam lokal, dan sosiologi budaya untuk 

memahami proses pembumian Islam dalam konteks lokal 

Sulawesi Tengah. 

Pertama, buku ini bertujuan untuk merekam secara 

historis proses Islamisasi di Tanah Kaili dan bagaimana 

ajaran Islam berinteraksi dengan sistem nilai adat setempat. 

Melalui pendekatan historis-antropologis, buku ini 

menelusuri jejak dakwah para ulama dan tokoh adat sejak 

abad ke-17 hingga masa kini, guna menunjukkan bahwa 

penerimaan Islam di wilayah ini berlangsung melalui 

mekanisme akulturasi dan adaptasi kultural, bukan 

konfrontasi. Pendekatan ini sejalan dengan teori Islamisasi 

budaya yang dikemukakan oleh Azyumardi Azra (2004) 

dan Clifford Geertz (1968), bahwa keberhasilan Islam di 

Nusantara sangat bergantung pada kemampuan agama ini 

untuk berdialog dengan kebudayaan lokal. 



19 

 

Kedua, penulisan buku ini bertujuan untuk 

mengungkap karakter dan nilai-nilai moral-spiritual 

masyarakat Kaili yang bersumber dari interaksi Islam dan 

adat, seperti nilai ntodea (kebersamaan), vaya 

(kehormatan), nosarara (persaudaraan), dan pabisara 

(musyawarah). Nilai-nilai ini dikaji dalam perspektif Islam 

sehingga tampak bahwa ajaran agama tidak menghapus 

adat, tetapi menyucikan dan memberi arah etis-spiritual 

terhadap tradisi yang sudah ada. Dengan demikian, buku ini 

berkontribusi pada wacana akademik mengenai Islam 

kultural (cultural Islam), yaitu Islam yang hidup dan 

membumi dalam praktik sosial masyarakat (Madjid, 1997). 

Ketiga, buku ini bertujuan untuk menawarkan 

rekonstruksi konseptual terhadap nilai dan spiritualitas 

Islam lokal di Tanah Kaili dalam menghadapi tantangan 

modernitas, globalisasi, dan disrupsi nilai. Rekonstruksi ini 

diharapkan dapat memperkuat Islam moderat dan inklusif 

sebagai model keberagamaan yang menekankan 

keseimbangan antara dimensi syariat, moral, dan budaya. 

Dalam hal ini, penulis menggunakan pendekatan 

kontekstual dan transformatif, sebagaimana disarankan oleh 

Rahardjo (2002) dan Abdullah (2017), yakni menjadikan 

Islam tidak sekadar teks normatif, melainkan kekuatan 

transformasi sosial yang selaras dengan kearifan lokal. 

Keempat, secara praktis, buku ini ditulis untuk 

memberikan panduan reflektif bagi para akademisi, tokoh 

agama, pendidik, dan pemerintah daerah dalam memahami 

dan mengembangkan Islam yang berakar pada budaya 

lokal. Melalui pembahasan konseptual dan data lapangan, 

buku ini diharapkan dapat menjadi referensi ilmiah dan 

inspiratif bagi upaya pelestarian nilai-nilai Islam moderat 

dan rekonsiliasi sosial di Sulawesi Tengah, khususnya di 

daerah pasca-konflik. 

Kelima, secara akademik, tujuan penulisan ini juga 

diarahkan untuk memperluas khazanah kajian Islam 



20 

 

Nusantara dengan menempatkan pengalaman masyarakat 

Kaili sebagai salah satu model empiris integrasi antara 

agama dan budaya. Dengan menyoroti Tanah Kaili sebagai 

laboratorium sosial, buku ini menunjukkan bahwa Islam 

Nusantara tidak bersifat tunggal, melainkan plural dan 

dinamis, bergantung pada konteks sejarah dan budaya 

masing-masing wilayah. 

Dengan demikian, penulisan buku ini memiliki 

signifikansi ilmiah, sosial, dan kultural. Secara ilmiah, ia 

memperkaya literatur tentang Islam lokal dan rekonstruksi 

nilai. Secara sosial, ia memperkuat moderasi beragama dan 

harmoni budaya. Dan secara kultural, ia meneguhkan 

kembali identitas masyarakat Kaili sebagai komunitas 

Muslim yang beradat, berspiritualitas tinggi, dan terbuka 

terhadap perubahan zaman. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



21 

 

BAB II 

NILAI-NILAI ISLAM DALAM KONTEKS  LOKAL 

 

 

A.Nilai-Nilai Dasar Islam: Tauhid, Keadilan,     

     Kemanusiaan, dan Kebersamaan 

Islam sebagai agama yang bersumber dari wahyu 

Ilahi membawa seperangkat nilai universal yang menjadi 

dasar bagi pembentukan peradaban manusia. Nilai-nilai 

tersebut bersifat universal-transendental dan menjadi 

fondasi moral bagi setiap aspek kehidupan sosial umat 

Islam. Dalam konteks masyarakat lokal seperti Kaili, nilai-

nilai dasar Islam tidak hanya dipahami secara teologis, 

tetapi juga diinternalisasi dalam sistem adat, perilaku 

sosial, dan spiritualitas masyarakat. Hal ini 

menunjukkan bahwa Islam tidak hadir dalam ruang kosong 

budaya, melainkan berinteraksi secara dinamis dengan 

kearifan lokal untuk membentuk identitas religius yang 

khas. 

Empat nilai dasar yang menjadi pilar ajaran Islam  

tauhid, keadilan, kemanusiaan, dan kebersamaan  

merupakan inti dari seluruh sistem nilai Islam yang 

menuntun perilaku individu dan kolektif (Rahardjo, 2002; 

Nasr, 2004). Keempatnya juga dapat ditemukan dalam 

struktur nilai adat masyarakat Kaili, yang memperlihatkan 

adanya titik temu antara ajaran wahyu dan nilai budaya 

lokal. 

1. Nilai Tauhid (Keesaan Allah dan Kesatuan Kehidupan) 

Tauhid merupakan inti dari seluruh ajaran Islam dan 

menjadi fondasi teologis yang menegaskan keesaan Allah 

(Allah al-Ahad) serta menolak segala bentuk kemusyrikan, 

dualisme, dan ketimpangan dalam pandangan hidup. Dalam 



22 

 

perspektif sosial, tauhid menuntun manusia untuk 

menyadari kesatuan antara Tuhan, manusia, dan alam, 

sehingga segala aktivitas manusia bernilai ibadah.Menurut 

Fazlur Rahman (1982), tauhid tidak hanya bermakna 

pengakuan teologis, tetapi juga prinsip etis yang menuntut 

keterpaduan antara iman dan amal dalam kehidupan sosial. 

Dalam konteks masyarakat Kaili, nilai tauhid dihayati 

melalui pandangan hidup yang menyatukan dimensi dunia 

dan akhirat, sebagaimana tercermin dalam ungkapan adat: 

“ada sara agama ntodea” (adat, hukum, dan agama adalah 

satu kesatuan untuk hidup bersama). Nilai tauhid 

menumbuhkan kesadaran kolektif bahwa semua aspek 

kehidupan  dari bercocok tanam hingga bermusyawarah  

merupakan bagian dari pengabdian kepada Tuhan. Ini 

menunjukkan bahwa tauhid telah mengalami 

internalisasi kultural, bukan sekadar dogma, tetapi prinsip 

hidup yang menata harmoni sosial dan ekologis. 

2. Nilai Keadilan  

Keadilan merupakan prinsip utama dalam ajaran 

Islam, sebagaimana ditegaskan dalam QS. An-Nahl [16]:90, 

“Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan 

berbuat kebajikan.” Nilai ini menuntut keseimbangan 

dalam hubungan manusia dengan Tuhan (hablun min 

Allah), sesama manusia (hablun min an-nas), dan alam. 

Keadilan menjadi fondasi bagi tegaknya tatanan sosial dan 

hukum dalam masyarakat. 

Dalam budaya Kaili, prinsip keadilan tercermin 

dalam adat pabisara, yaitu tradisi musyawarah yang 

menjunjung tinggi keseimbangan, kesetaraan, dan 

kejujuran dalam menyelesaikan masalah. Hukum adat ada 

mangu (hukum yang hidup) berjalan seiring dengan nilai 

keadilan Islam yang menolak diskriminasi dan kezaliman. 



23 

 

Tokoh adat dan imam bekerja bersama untuk memastikan 

keputusan yang diambil adil secara moral dan spiritual. 

Dengan demikian, keadilan menjadi nilai lintas sistem  

menghubungkan hukum adat dan syariat Islam  dalam 

menjaga keteraturan sosial masyarakat Kaili (Hamid, 2014; 

Daud, 2021). 

3. Nilai Kemanusiaan  

Islam memandang manusia sebagai makhluk mulia 

(karamnahum bani Adam), yang memiliki potensi rasional 

dan spiritual untuk membangun peradaban. Nilai 

kemanusiaan dalam Islam berakar pada konsep rahmatan lil 

‘alamin, yakni kasih sayang universal yang mencakup 

semua manusia tanpa memandang etnis, suku, atau agama. 

Prinsip ini menegaskan bahwa setiap manusia memiliki hak 

hidup, martabat, dan kebebasan yang wajib dijaga (Nasr, 

2004). 

Dalam konteks masyarakat Kaili, nilai kemanusiaan 

diwujudkan melalui tradisi tolong-menolong dan gotong 

royong (ntodea) yang mengandung makna solidaritas 

sosial. Nilai ini sejalan dengan ajaran Islam tentang 

ta‘awun ‘ala al-birr wa al-taqwa (QS. Al-Māidah [5]:2). Di 

komunitas Kaili, setiap kegiatan sosial  seperti panen, 

membangun rumah, atau membantu keluarga berduka  

dilakukan bersama tanpa pamrih. Ini menunjukkan bahwa 

nilai kemanusiaan tidak hanya bersifat etis, tetapi juga 

kultural, menjadi bagian dari habitus sosial masyarakat 

yang berlandaskan iman dan kasih sayang. 

4. Nilai Kebersamaan  

Nilai kebersamaan merupakan manifestasi sosial dari 

keimanan. Islam menegaskan pentingnya ukhuwah 

Islamiyyah (persaudaraan sesama Muslim) dan ukhuwah 



24 

 

insaniyyah (persaudaraan sesama manusia). Nabi 

Muhammad saw.bersabda: 

“Seorang Muslim adalah saudara bagi Muslim lainnya; ia 

tidak menzhaliminya dan tidak membiarkannya (dalam 

kesulitan).”(HR. al-Bukhari dan Muslim) 

Dalam masyarakat Kaili, nilai kebersamaan hidup 

dalam berbagai bentuk tradisi seperti nosarara 

(persaudaraan dan perdamaian) dan vunia (selamatan 

bersama). Tradisi ini bukan hanya ritual sosial, tetapi 

sarana memperkuat ikatan spiritual antarwarga. Semangat 

kebersamaan ini berakar pada kesadaran tauhid sosial: 

bahwa setiap individu terhubung dalam satu jaringan 

kemanusiaan yang dikehendaki Allah. Dengan demikian, 

nilai kebersamaan tidak sekadar norma adat, tetapi wujud 

praksis dari ajaran Islam yang menumbuhkan 

solidaritas dan keharmonisan sosial (Baharuddin, 2018). 

5. Integrasi Nilai Islam dan Budaya Lokal 

Keempat nilai dasar Islam tersebut  tauhid, keadilan, 

kemanusiaan, dan kebersamaan menunjukkan kesesuaian 

mendasar dengan sistem nilai masyarakat Kaili. Interaksi 

antara agama dan adat melahirkan etika sosial-religius 

yang khas: Islam yang berakar pada budaya, dan budaya 

yang berjiwa Islam. Model integrasi ini memperlihatkan 

bagaimana nilai-nilai universal Islam mampu hidup dalam 

konteks lokal tanpa kehilangan substansi ajarannya. 

Dengan demikian, pemahaman terhadap nilai-nilai dasar 

Islam dalam konteks lokal tidak hanya memperkuat 

spiritualitas masyarakat, tetapi juga menjadi basis ideologis 

bagi rekonstruksi Islam moderat dan humanis di Tanah 

Kaili. Dalam tataran akademik, hal ini menegaskan 

pentingnya pendekatan indigenisasi Islam  sebagaimana 



25 

 

dikemukakan oleh Azyumardi Azra (2004)  yakni proses 

penerjemahan ajaran Islam ke dalam bentuk-bentuk sosial 

dan budaya yang dapat diterima oleh masyarakat setempat. 

B. Perwujudan nilai Islam dalam Kehidupan Masyarakat  

     Kaili 

Perwujudan nilai-nilai Islam dalam kehidupan 

masyarakat Kaili merupakan hasil dari proses panjang 

internalisasi ajaran agama melalui struktur sosial, adat 

istiadat, dan praktik keseharian masyarakat. Islam yang 

datang ke Tanah Kaili sejak abad ke-17 tidak hadir dalam 

bentuk yang kaku dan tekstual, melainkan bertransformasi 

menjadi Islam kultural, yaitu agama yang hidup dalam 

bahasa, simbol, ritus, dan nilai sosial masyarakat setempat. 

Proses ini membentuk corak keberagamaan masyarakat 

Kaili yang inklusif, beradat, dan berorientasi pada 

harmoni sosial. 

1. Islam sebagai Fondasi Moral dan Spiritual Sosial 

Dalam tatanan kehidupan masyarakat Kaili, Islam 

telah menjadi sumber moralitas kolektif yang menata 

hubungan manusia dengan Tuhan (hablun minallah) dan 

dengan sesama (hablun minannas). Nilai tauhid tidak hanya 

dipahami secara teologis, tetapi juga menjiwai etika sosial 

seperti kejujuran (lendo), tanggung jawab (bisa), dan 

amanah (patonggo). Penelitian yang dilakukan oleh 

Abdullah (2017) dan Azra (2004) menunjukkan bahwa 

masyarakat lokal seperti Kaili memandang agama sebagai 

sistem nilai yang menuntun seluruh aspek kehidupan, 

bukan hanya ritual. 

Dalam masyarakat Kaili, ketaatan beragama 

tercermin dalam kehidupan sehari-hari mulai dari kebiasaan 

memberi salam ketika bertemu, melaksanakan gotong 



26 

 

royong (pompombondo), hingga pelaksanaan ritual sosial 

seperti mopotovea (tolong-menolong saat ada musibah) 

yang merupakan pengejawantahan nilai solidaritas Islam. 

Hal ini menunjukkan bahwa ajaran Islam telah meresap ke 

dalam budaya sosial sebagai etos moral yang mengatur 

perilaku individu dan komunal. 

2. Integrasi Nilai Islam dan Adat Lokal 

Salah satu karakter unik masyarakat Kaili adalah 

kemampuan mengharmonikan ajaran Islam dengan nilai-

nilai adat. Ungkapan lokal seperti “Adat do agama, 

agama do adat” (adat adalah bagian dari agama dan 

agama menjadi pedoman adat) menjadi prinsip moral yang 

dipegang dalam kehidupan sosial. Menurut penelitian 

Madjid (1997) dan Rahardjo (2002), bentuk integrasi 

semacam ini merupakan ciri khas masyarakat Islam 

Nusantara, di mana adat dipandang bukan sebagai 

penghalang, melainkan sarana ekspresi nilai-nilai 

keislaman. 

Dalam konteks Kaili, banyak praktik adat yang telah 

diislamkan tanpa kehilangan identitas lokalnya. Misalnya, 

ritual pernikahan dan kelahiran yang dahulu sarat 

dengan simbol mistis kini diisi dengan doa, pembacaan 

ayat suci, dan zikir. Begitu pula dalam musyawarah adat 

(pabisara), prinsip-prinsip keadilan dan kesetaraan dalam 

Islam menjadi pedoman utama. Hal ini memperlihatkan 

bahwa masyarakat Kaili tidak hanya menerima Islam 

secara formal, tetapi menginternalisasikannya dalam sistem 

budaya dan tata nilai sosial. 

3. Etos Sosial dan Solidaritas Keagamaan 

Nilai-nilai sosial seperti kebersamaan (ntodea), 

persaudaraan (nosarara), dan penghormatan terhadap 



27 

 

sesama (vaya) merupakan refleksi dari nilai-nilai Islam 

yang bertransformasi ke dalam konteks budaya lokal. 

Dalam kehidupan sehari-hari, masyarakat Kaili menjunjung 

tinggi prinsip tolong-menolong dan gotong royong, 

terutama pada saat upacara keagamaan, panen raya, atau 

saat musibah. Kegiatan pompombondo (kerja bakti 

bersama) dan motolea (membantu keluarga yang berduka) 

menjadi bukti nyata penerapan ajaran ta’awun (saling 

menolong dalam kebaikan). 

Kajian yang dilakukan oleh Nurhayati (2021) tentang 

masyarakat adat Kaili menegaskan bahwa etos gotong 

royong dalam masyarakat ini memiliki landasan teologis 

yang kuat dalam ajaran Islam, terutama dalam nilai 

ukhuwah Islamiyah (persaudaraan umat Islam) dan 

ukhuwah insaniyah (persaudaraan kemanusiaan). Dalam 

setiap kegiatan sosial, dimensi spiritual keagamaan selalu 

hadir—baik dalam bentuk doa bersama, zikir, maupun nilai 

ikhlas dalam membantu sesama. 

4. Spiritualitas Islam dalam Ekspresi Budaya 

Nilai spiritualitas Islam juga tampak kuat dalam 

ekspresi budaya masyarakat Kaili, seperti tradisi 

mopotovea (doa tolak bala), modero (tarian ritual), dan 

pembacaan barzanji dalam acara kelahiran dan pernikahan. 

Tradisi-tradisi tersebut memperlihatkan bahwa masyarakat 

Kaili memahami Islam bukan hanya sebagai sistem hukum, 

tetapi sebagai jalan spiritual yang menuntun keselarasan 

antara manusia, alam, dan Tuhan. 

Kedalaman spiritual ini sejalan dengan pandangan 

tasawuf yang berkembang di wilayah Nusantara melalui 

jaringan ulama tarekat, seperti Khalwatiyah dan Qadiriyah-

Naqsyabandiyah. Dalam konteks lokal Kaili, ajaran-ajaran 

sufistik tersebut memberi warna pada kearifan lokal yang 



28 

 

menekankan kesederhanaan, keikhlasan, dan kepasrahan 

kepada Allah. Sebagaimana dikemukakan oleh Bruinessen 

(1999), sufisme di Nusantara berperan penting dalam 

membentuk religiositas masyarakat pedesaan yang ramah, 

tenang, dan inklusif. 

5. Peran Pendidikan dan Dakwah Lokal 

Perwujudan nilai Islam dalam masyarakat Kaili juga 

tampak melalui peran lembaga keagamaan dan pendidikan 

lokal seperti masjid, madrasah, dan majelis taklim. Melalui 

lembaga-lembaga tersebut, nilai-nilai Islam terus 

ditransmisikan secara kultural kepada generasi muda. 

Dakwah yang dilakukan oleh tokoh agama, guru ngaji, dan 

imam kampung tidak bersifat doktriner, melainkan 

persuasif dan kontekstual, menyesuaikan dengan bahasa 

dan kebiasaan masyarakat setempat. 

Penelitian lapangan yang dilakukan di Kabupaten 

Sigi dan Donggala (Bahdar, 2024) menunjukkan bahwa 

pendidikan Islam berbasis lokal berperan strategis dalam 

menjaga keseimbangan antara syariat dan adat. Misalnya, 

dalam pengajaran fikih sosial, guru sering mengaitkan 

nilai-nilai seperti ntodea (kebersamaan) dan pabisara 

(musyawarah) dengan ajaran Islam tentang ukhuwah dan 

syura. Hal ini menunjukkan bahwa rekonstruksi nilai Islam 

lokal tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga praksis dalam 

pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Kaili.Dengan 

demikian, perwujudan nilai-nilai Islam dalam kehidupan 

masyarakat Kaili menunjukkan proses Islamisasi yang 

adaptif dan transformatif. Islam hadir bukan untuk 

meniadakan adat, tetapi mengarahkan dan memurnikan 

nilai-nilai budaya lokal agar selaras dengan prinsip tauhid, 

keadilan, kemanusiaan, dan kebersamaan. Masyarakat Kaili 

telah menjadikan Islam sebagai fondasi spiritual sekaligus 



29 

 

sumber etika sosial, membentuk model keberagamaan yang 

moderat, kontekstual, dan berakar pada kearifan lokal. 

C. Peran Nilai-Nilai Islam dalam Menjaga Harmoni Sosial    

     Masyarakat Kaili 

Nilai-nilai Islam memainkan peran sentral dalam 

membentuk, memelihara, dan merevitalisasi harmoni sosial 

masyarakat Kaili. Islam tidak hanya menjadi sistem 

keyakinan religius, tetapi juga sumber etika sosial dan 

norma budaya yang mengatur pola interaksi antarindividu, 

antar-kelompok, serta hubungan manusia dengan 

lingkungan sekitarnya. Dalam masyarakat Kaili, harmoni 

sosial bukanlah kondisi yang terjadi secara spontan, 

melainkan hasil dari proses panjang internalisasi nilai-nilai 

Islam yang berpadu dengan kearifan adat setempat. 

1. Islam sebagai Perekat Sosial dan Sumber Moral  

    Publik 

Secara historis, masuknya Islam di Tanah Kaili 

membawa perubahan signifikan dalam tatanan sosial 

masyarakat. Ajaran Islam memperkenalkan konsep 

persaudaraan universal  yang melampaui batas genealogis 

dan suku, sehingga memperluas solidaritas sosial 

masyarakat yang sebelumnya berbasis kekerabatan. Nilai 

ukhuwah Islamiyah dan ukhuwah insaniyah menjadi dasar 

bagi masyarakat Kaili untuk membangun hubungan sosial 

yang inklusif dan saling menghormati. 

Menurut Azra (2004) dan Abdullah (2017), Islam di 

wilayah-wilayah lokal Indonesia, termasuk di Kaili, 

berperan sebagai ideologi moral yang menuntun arah 

kehidupan sosial. Nilai-nilai seperti keadilan (al-‘adl), 

kasih sayang (rahmah), dan keseimbangan (tawazun) 

menjadi prinsip yang dijadikan pedoman dalam 



30 

 

menyelesaikan persoalan sosial dan menjaga keteraturan 

komunitas. Dalam konteks Kaili, ajaran ini diwujudkan 

dalam praktik pabisara (musyawarah) untuk 

menyelesaikan konflik, serta tradisi nosarara 

(persaudaraan) sebagai wujud nyata nilai ukhuwah. 

2. Sinergi antara Islam dan Adat dalam Resolusi   

     Konflik 

Dalam masyarakat Kaili, harmoni sosial juga dijaga 

melalui sinergi antara hukum adat dan nilai-nilai Islam. 

Ketika terjadi sengketa atau ketegangan sosial, 

penyelesaiannya tidak hanya mengandalkan hukum formal, 

tetapi juga lembaga adat keagamaan yang mengedepankan 

prinsip musyawarah, keadilan, dan perdamaian. 

Sebagaimana dicatat dalam penelitian Bahdar (2023) 

di Kabupaten Sigi dan Donggala, lembaga adat seperti 

mombine adat (musyawarah adat) kerap menghadirkan 

tokoh agama sebagai penengah agar keputusan yang 

diambil mengandung dimensi etis dan spiritual. Nilai Islam 

yang mendasari proses ini adalah ishlah (perdamaian) dan 

adl (keadilan). Prinsip ini sejalan dengan QS. Al-Hujurat 

[49]: 10: 

 إنَِّمَا الْمُؤْمِنوُنَ إخِْوَةٌ فَأصَْلِحُوا بيَْنَ أخََوَيْكُمْ 

 

Terjemahnya : 

“Sesungguhnya orang-orang beriman itu bersaudara, 

maka damaikanlah antara kedua saudaramu.” 

Ayat ini menjadi landasan normatif bahwa menjaga 

perdamaian adalah bagian dari tanggung jawab iman. 

Dalam praktik masyarakat Kaili, hal ini tercermin dalam 

tradisi molondou (perdamaian adat), di mana pihak yang 



31 

 

berselisih dipertemukan dalam forum kekeluargaan dengan 

melibatkan imam, kepala adat, dan tokoh masyarakat. 

3. Penguatan Nilai Solidaritas dan Empati Sosial 

Nilai-nilai Islam juga memperkuat solidaritas sosial 

melalui ajaran tolong-menolong (ta‘awun) dan kepedulian 

terhadap sesama (ihsan). Dalam masyarakat Kaili, nilai ini 

mewujud dalam berbagai bentuk kebersamaan sosial, 

seperti pompombondo (kerja bakti), motolea (membantu 

keluarga yang berduka), dan mopotovea (doa bersama 

untuk keselamatan). Praktik-praktik tersebut tidak hanya 

bersifat sosial, tetapi juga spiritual karena dilandasi niat 

ibadah dan keikhlasan. 

Kajian Nurhayati (2021) menemukan bahwa kegiatan 

sosial-keagamaan masyarakat Kaili memiliki fungsi 

integratif yang memperkuat kohesi sosial. Melalui aktivitas 

seperti pengajian, peringatan maulid, dan gotong royong 

masjid, tercipta ruang perjumpaan yang melampaui batas 

status sosial, ekonomi, dan geografis. Islam berperan 

sebagai penghubung yang menyatukan identitas kolektif 

masyarakat Kaili dalam bingkai iman dan kebersamaan. 

4. Nilai Keadilan dan Musyawarah sebagai Instrumen  

      Sosial 

Prinsip keadilan dan musyawarah merupakan dua 

nilai pokok Islam yang menjadi instrumen sosial dalam 

menjaga keseimbangan dan ketertiban komunitas. Dalam 

budaya Kaili, kedua nilai ini terwujud dalam praktik 

pabisara (musyawarah mufakat) dan pahilo (keadilan 

dalam pembagian hak dan kewajiban). Nilai ini tidak hanya 

berlaku di ranah pemerintahan adat, tetapi juga dalam 

pengelolaan sumber daya alam dan hubungan antar 

keluarga besar. 



32 

 

Penelitian Geertz (1968) dan Rahardjo (2002) 

menegaskan bahwa masyarakat Islam tradisional Indonesia 

cenderung mengedepankan model “etika mufakat” sebagai 

dasar kehidupan bersama. Hal ini tampak pula dalam 

masyarakat Kaili yang lebih mengutamakan musyawarah 

dan keseimbangan moral dibanding penyelesaian konflik 

secara hukum formal. Dengan demikian, Islam memberikan 

rambu etis dan sistem nilai yang menopang 

keberlangsungan harmoni sosial. 

5. Spiritualitas Islam sebagai Perekat Budaya dan  

     Identitas 

Selain peran sosial, nilai-nilai spiritual Islam turut 

membentuk identitas kolektif masyarakat Kaili yang 

damai, rendah hati, dan religius. Spiritualitas yang 

bersumber dari ajaran tauhid dan tasawuf mengajarkan nilai 

kesabaran (shabr), keikhlasan (ikhlas), dan kasih sayang 

(rahmah). Dalam kehidupan sehari-hari, nilai-nilai ini 

tampak pada cara masyarakat menghadapi bencana, 

kehilangan, atau konflik dengan penuh kebijaksanaan dan 

doa. 

Sebagaimana dikemukakan oleh Bruinessen (1999), 

tradisi sufistik di Nusantara berperan penting dalam 

membangun etika sosial yang toleran dan penuh welas asih. 

Dalam konteks Kaili, spiritualitas ini tampak pada tradisi 

doa bersama, zikir massal, dan kegiatan keagamaan yang 

menumbuhkan rasa keterikatan spiritual antarwarga. 

Spiritualitas Islam inilah yang menjadikan masyarakat Kaili 

memiliki ketahanan sosial (social resilience) dalam 

menghadapi dinamika sosial dan perubahan zaman.Peran 

nilai-nilai Islam dalam menjaga harmoni sosial masyarakat 

Kaili terletak pada fungsi integratif dan transformatif 

agama dalam kehidupan budaya lokal. Islam menjadi 

kekuatan yang menata moralitas publik, memperkuat 



33 

 

solidaritas sosial, dan menciptakan keseimbangan antara 

adat dan syariat. Melalui nilai-nilai ukhuwah, keadilan, 

musyawarah, dan kasih sayang, Islam telah meneguhkan 

identitas masyarakat Kaili sebagai komunitas yang beradat, 

religius, dan berorientasi pada kedamaian.Dengan 

demikian, harmoni sosial di Tanah Kaili bukan sekadar 

hasil warisan budaya, tetapi merupakan buah dari 

internalisasi nilai-nilai Islam yang hidup dan menyatu 

dalam jiwa masyarakatnya. 

D. Akulturasi Nilai Islam dengan Budaya Kaili 

Proses akulturasi antara nilai-nilai Islam dan budaya 

lokal Kaili merupakan salah satu fenomena paling penting 

dalam sejarah perkembangan Islam di Sulawesi Tengah. 

Akulturasi ini menunjukkan bagaimana Islam diterima, 

diadaptasi, dan diinternalisasi ke dalam sistem nilai dan 

praktik sosial masyarakat tanpa menghapus identitas 

budaya yang telah mengakar. Islam di Tanah Kaili hadir 

bukan sebagai kekuatan yang meniadakan tradisi, 

melainkan sebagai kekuatan spiritual dan moral yang 

menuntun transformasi budaya lokal menuju tatanan yang 

lebih islami, berkeadaban, dan moderat. 

1. Hakikat Akulturasi Islam dan Budaya Lokal 

Secara akademik, akulturasi dapat dipahami sebagai 

proses pertemuan dan penyatuan dua sistem budaya yang 

berbeda, yang menghasilkan bentuk baru tanpa meniadakan 

unsur asli dari keduanya (Koentjaraningrat, 2009). Dalam 

konteks masyarakat Kaili, akulturasi terjadi ketika nilai-

nilai Islam seperti tauhid, keadilan, dan ukhuwah 

berinteraksi dengan sistem adat dan kepercayaan tradisional 

yang telah lama ada. 



34 

 

Azyumardi Azra (2004) menegaskan bahwa 

keberhasilan Islamisasi di Nusantara disebabkan oleh 

kemampuan Islam untuk beradaptasi dan berdialog dengan 

kebudayaan lokal. Fenomena yang sama terjadi di Tanah 

Kaili, di mana Islam diterima melalui pendekatan kultural 

oleh para ulama dan penyebar Islam seperti para tadulako 

(tokoh pejuang) dan imam kampung, bukan melalui 

konfrontasi atau pemaksaan. Akibatnya, masyarakat Kaili 

tidak mengalami benturan antara agama dan budaya, 

melainkan membangun sinkretisme kultural yang bersifat 

harmonis dan kreatif. 

2. Integrasi Simbol dan Ritus Keagamaan dalam Adat  

    Kaili 

Bentuk konkret akulturasi nilai Islam dengan budaya 

Kaili dapat ditemukan dalam berbagai ritus adat dan 

upacara sosial-keagamaan. Misalnya: 

a. Upacara molontigi (ritual pensucian diri) yang 

dahulu bernuansa magis kini diisi dengan 

pembacaan ayat-ayat Al-Qur’an dan doa Islam 

sebagai simbol penyucian spiritual. 

b. Tradisi mopondiu (selamatan) pada saat kelahiran, 

pernikahan, atau panen diisi dengan tahlilan, 

barzanji, dan doa bersama, menggantikan unsur 

persembahan yang bersifat animistik. 

c. Dalam upacara motolea (berkabung), masyarakat 

memadukan doa Islam dengan adat lokal dalam 

bentuk dzikir dan doa arwah bersama. 

Proses tersebut menunjukkan bahwa Islam tidak 

menghapus bentuk ritual tradisional, tetapi mengislamkan 

maknanya, menjadikan tradisi lokal sebagai media 

ekspresi nilai-nilai keagamaan. Sebagaimana dijelaskan 

oleh Clifford Geertz (1968), akulturasi agama dan budaya 



35 

 

di masyarakat Nusantara menciptakan “agama rakyat” 

(folk religion) yang menjembatani norma teologis dengan 

pengalaman sosial-budaya masyarakat. 

3. Nilai Islam dalam Pranata Sosial dan Adat 

Akulturasi juga tampak dalam pranata sosial masyarakat 

Kaili, di mana ajaran Islam menjadi dasar dalam 

pengambilan keputusan adat. Misalnya, dalam forum 

pabisara (musyawarah adat), keputusan harus didasarkan 

pada prinsip keadilan  dan keseimbangan Nilai-nilai Islam 

ini terinternalisasi dalam falsafah hidup masyarakat seperti: 

a. “Vaya ntodea mombine ntodea” (kehormatan 

dijaga dengan kebersamaan), sejalan dengan prinsip 

ukhuwah dan gotong royong dalam Islam. 

b. “Adat do agama, agama do adat” (adat adalah 

bagian dari agama dan agama menjadi dasar adat), 

menunjukkan sinkronisasi nilai Islam dan budaya 

Kaili dalam menata kehidupan sosial. 

Penelitian Bahdar (2023) di Kabupaten Sigi dan 

Donggala menemukan bahwa nilai adat yang diilhami 

ajaran Islam telah menjadi sumber etika sosial yang kuat, 

terutama dalam penyelesaian konflik, pernikahan, dan 

pewarisan. Dengan demikian, akulturasi tidak hanya terjadi 

pada tataran ritual, tetapi juga menjadi fondasi normatif 

bagi struktur sosial masyarakat Kaili. 

4. Akulturasi dalam Bahasa dan Simbol Budaya 

Akulturasi nilai Islam juga terwujud dalam bahasa 

dan simbol-simbol budaya Kaili. Banyak istilah dan 

ungkapan lokal yang mengandung makna keislaman. 

Misalnya, penggunaan kata “moli” (berkah) dan “pue” 

(Tuhan) dalam percakapan sehari-hari mencerminkan 

pemahaman tauhid yang telah melebur dalam budaya. 



36 

 

Dalam berbagai kesenian lokal seperti modero (tarian 

tradisional), barzanji, dan qasidah, nilai spiritual Islam 

disampaikan dalam bahasa Kaili, memperkuat keterikatan 

budaya dan agama di tingkat masyarakat akar rumput. 

Penelitian kultural yang dilakukan oleh Nurhayati 

(2021) menunjukkan bahwa bahasa lokal menjadi medium 

efektif dalam menyampaikan dakwah Islam, karena 

memiliki kedekatan emosional dan kultural dengan 

masyarakat. Hal ini menegaskan bahwa Islam di Tanah 

Kaili tidak hanya diterima secara dogmatis, tetapi dihayati 

secara kultural melalui ekspresi seni dan bahasa. 

5. Akulturasi sebagai Basis Moderasi Beragama 

Akulturasi nilai Islam dan budaya Kaili juga menjadi 

basis tumbuhnya Islam moderat di Sulawesi Tengah. 

Masyarakat Kaili cenderung menghindari sikap ekstrem 

dan mengutamakan prinsip keseimbangan antara syariat 

dan adat. Nilai-nilai seperti pahilo (keadilan), nosarara 

(persaudaraan), dan pabisara (musyawarah) menjadi 

manifestasi nyata dari Islam yang rahmatan lil ‘alamin. 

Sebagaimana disampaikan oleh Abdullah (2017), 

Islam yang hidup di masyarakat lokal seperti Kaili adalah 

Islam yang membumi mengajarkan toleransi, 

penghormatan terhadap perbedaan, dan komitmen terhadap 

perdamaian sosial. Dalam konteks pasca-konflik di 

Sulawesi Tengah, nilai-nilai akulturatif ini terbukti 

berperan penting dalam membangun rekonsiliasi sosial 

dan memperkuat moderasi beragama.Akulturasi nilai 

Islam dengan budaya Kaili menunjukkan bahwa Islam 

mampu beradaptasi secara konstruktif dengan sistem sosial-

budaya lokal tanpa kehilangan kemurnian ajarannya. Proses 

ini melahirkan Islam khas Kaili yang bersifat moderat, 

inklusif, dan berorientasi pada keseimbangan antara 



37 

 

spiritualitas dan kearifan lokal. Melalui akulturasi ini, 

Islam menjadi kekuatan moral dan kultural yang 

menyatukan identitas masyarakat, menumbuhkan 

harmoni sosial, serta memperkuat tradisi keagamaan yang 

berakar kuat di bumi Sulawesi Tengah. 

E. Tantangan Pelestarian Nilai Islam dalam Era Modern di  

     Tanah Kaili 

  Perkembangan zaman yang ditandai dengan 

modernisasi, globalisasi, dan penetrasi budaya digital 

membawa dampak signifikan terhadap pelestarian nilai-

nilai Islam di berbagai komunitas lokal, termasuk 

masyarakat Kaili di Sulawesi Tengah. Dalam konteks 

akademik, berbagai penelitian menunjukkan bahwa proses 

modernisasi sering kali menyebabkan pergeseran nilai 

(value shift), yaitu melemahnya tradisi spiritual dan sosial 

yang sebelumnya menjadi fondasi moral masyarakat 

(Abdullah, 2018; Humaeni, 2020). Fenomena ini juga 

terjadi di kalangan masyarakat Kaili yang tengah 

mengalami perubahan gaya hidup, sistem sosial, serta cara 

pandang terhadap agama dan budaya. 

1. Globalisasi dan Arus Budaya Eksternal 

Salah satu tantangan utama dalam pelestarian nilai 

Islam di Tanah Kaili adalah kuatnya arus globalisasi dan 

budaya populer yang sering kali bertentangan dengan nilai-

nilai lokal. Media sosial, hiburan global, dan orientasi 

materialistik menjadi faktor yang menggeser orientasi 

spiritual masyarakat, terutama generasi muda. Studi oleh 

Alwi (2021) menyebutkan bahwa generasi muda di 

Sulawesi Tengah kini lebih terpapar pada nilai-nilai 

individualistik dan hedonistik, yang berpotensi 

melemahkan ikatan sosial dan nilai gotong royong yang 



38 

 

dulu kuat dalam adat Kaili seperti nosimpotove (tolong-

menolong) dan nosivuru (saling menghargai). 

2. Modernisasi Pendidikan dan Sekularisasi Nilai 

Modernisasi sistem pendidikan juga membawa 

dampak ambivalen. Di satu sisi, pendidikan modern 

memperluas wawasan dan literasi masyarakat; namun di 

sisi lain, terjadi sekularisasi nilai ketika pendidikan agama 

dan budaya lokal tidak mendapat porsi yang memadai. 

Penelitian oleh Baharuddin (2020) menunjukkan bahwa 

banyak sekolah di wilayah Sigi dan Palu mulai mengurangi 

aktivitas pendidikan berbasis tradisi, seperti mombine adat 

(pengajaran nilai-nilai adat dan etika) yang sebelumnya 

menjadi wahana internalisasi nilai Islam melalui budaya 

lokal. 

3. Urbanisasi dan Perubahan Struktur Sosial 

Migrasi dan urbanisasi mengubah struktur sosial 

masyarakat Kaili dari komunitas agraris-tradisional 

menjadi masyarakat semi-perkotaan. Pola hidup kolektif 

yang dulu menjadi sarana efektif transmisi nilai Islam kini 

tergantikan oleh kehidupan yang lebih individualistis. 

Menurut studi Nurhadi (2019), urbanisasi di sekitar Palu 

menyebabkan berkurangnya fungsi lembaga adat dan 

lembaga keagamaan lokal seperti sura (majelis adat Islam) 

dalam membina nilai-nilai moral dan sosial. 

4. Komersialisasi Agama dan Krisis Spiritualitas 

Modernitas juga membawa tantangan berupa 

komersialisasi agama, di mana ekspresi keberagamaan 

sering kali lebih bersifat simbolik daripada substansial. 

Agama tidak lagi dipahami sebagai sistem nilai yang 

menuntun perilaku sosial, melainkan identitas formal yang 

ditampilkan secara ritualistik. Hasil riset Setiawan (2022) 



39 

 

menunjukkan bahwa masyarakat perkotaan Kaili mulai 

mengalami "krisis spiritualitas", yaitu penurunan 

kedalaman makna dalam praktik ibadah seperti salat dan 

zikir, yang sebelumnya diiringi dengan nilai sosial seperti 

kesederhanaan dan ketulusan (ngata topotove). 

5. Lemahnya Regenerasi Tokoh Adat dan Ulama Lokal 

Pelestarian nilai Islam di Tanah Kaili selama ini 

banyak bergantung pada peran ulama lokal dan tokoh adat 

yang menjadi jembatan antara syariat dan budaya. Namun, 

menurut laporan penelitian Balai Litbang Agama Makassar 

(2021), jumlah tokoh adat yang memahami sekaligus 

mengajarkan nilai Islam berbasis tradisi semakin menurun. 

Regenerasi yang lemah menyebabkan terputusnya rantai 

transmisi nilai dari generasi tua ke generasi muda. 

6. Upaya Penguatan Kembali Nilai Islam Lokal 

Meski menghadapi berbagai tantangan, upaya 

pelestarian nilai Islam di Tanah Kaili tetap berlangsung 

melalui inisiatif lokal seperti revitalisasi kearifan budaya 

Islami, penguatan kurikulum berbasis nilai Islam dan 

budaya, serta kegiatan sosial keagamaan berbasis 

komunitas. Beberapa pesantren dan madrasah di Kabupaten 

Sigi dan Donggala telah berperan aktif dalam 

mengintegrasikan ajaran Islam dengan kearifan lokal, 

sebagaimana disebutkan dalam penelitian Bahdar (2023) 

bahwa pendidikan Islam kontekstual berbasis budaya Kaili 

efektif menanamkan nilai-nilai seperti ta’awun (tolong-

menolong), ukhuwah (persaudaraan), dan tanggung jawab 

sosial. 

Dengan demikian, tantangan pelestarian nilai Islam di 

Tanah Kaili tidak hanya bersifat eksternal (globalisasi dan 

modernitas) tetapi juga internal (melemahnya lembaga 

sosial dan spiritual lokal). Pendekatan yang integrative 

menggabungkan modernisasi dengan pelestarian nilai Islam 



40 

 

dan adat menjadi solusi strategis untuk memastikan 

keberlanjutan spiritualitas dan moralitas masyarakat Kaili 

di tengah perubahan zaman. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



41 

 

BAB III 

TRADISI RELIGIUS MASYARAKAT KAILI 

 

A. Tradisi Keagamaan yang Tumbuh dari Perpaduan Islam  

     dan Adat  

Tradisi keagamaan masyarakat Kaili merupakan hasil 

dialektika panjang antara ajaran Islam dan sistem nilai adat 

lokal yang telah mengakar jauh sebelum Islam masuk ke 

Tanah Kaili. Proses akulturasi tersebut tidak bersifat 

konfrontatif, tetapi adaptif dan harmonis, sehingga 

menghasilkan corak keberagamaan yang khas  Islam yang 

membumi dalam budaya Kaili. Penelitian-penelitian 

etnografis (Mahmud, 2017; Humaeni, 2020; Bahdar, 2023) 

menunjukkan bahwa tradisi keagamaan masyarakat Kaili 

menampilkan integrasi nilai-nilai tauhid, solidaritas sosial, 

dan penghormatan terhadap alam serta leluhur, tanpa 

menanggalkan prinsip-prinsip dasar syariat Islam. 

1. Ritual dan Upacara Adat Bernuansa Islam 

Ritual-ritual keagamaan masyarakat Kaili 

memperlihatkan bentuk perpaduan antara syariat Islam dan 

nilai-nilai adat lokal. Salah satu contoh yang sering 

dijumpai adalah upacara “Nosarara Nosabatutu”, yaitu 

tradisi syukuran keluarga besar yang dilakukan setelah 

panen, pernikahan, atau kelahiran. Dalam pelaksanaannya, 

doa-doa Islam seperti pembacaan Surah Al-Fatihah, Yasin, 

dan tahlil dikombinasikan dengan ucapan adat yang 

menyiratkan nilai syukur dan doa keselamatan. Menurut 

penelitian Nurdin (2018), praktik ini merupakan bentuk 

“Islamisasi adat” di mana unsur-unsur lama diberi makna 

baru yang sesuai dengan nilai-nilai tauhid. 

Tradisi lain yang memiliki nuansa religius adalah 

upacara “Vunja” atau “Panjat Doa Hujan”, yang 



42 

 

dahulu merupakan ritual agraris pemujaan terhadap 

kekuatan alam, namun kini direkonstruksi sebagai doa 

bersama memohon turunnya hujan kepada Allah SWT. 

Para imam dan tokoh adat memimpin zikir, doa qunut 

nazilah, dan sedekah nasi (pulu) sebagai simbol berbagi 

rezeki. Studi Baharuddin (2021) menyebutkan bahwa 

perubahan makna ini merupakan bentuk adaptasi nilai 

Islam terhadap sistem keyakinan lokal tanpa menimbulkan 

konflik teologis. 

2. Doa dan Dzikir Kolektif dalam Tradisi Sosial 

Selain ritual, masyarakat Kaili memiliki tradisi 

keagamaan berupa dzikir dan doa bersama (mobongi) yang 

dilakukan dalam berbagai momentum sosial seperti 

kelahiran, kematian, dan tolak bala. Misalnya, dalam 

upacara “Matulu” (tahlilan kematian), masyarakat 

berkumpul membaca tahlil, surah Yasin, dan doa arwah. 

Penelitian Lembaga Adat Kaili (2022) menunjukkan bahwa 

tradisi ini berfungsi sebagai sarana memperkuat solidaritas 

sosial dan spiritual, sekaligus sebagai media dakwah Islam 

yang menekankan nilai ukhuwah (persaudaraan) dan 

rahmah (kasih sayang). 

Tradisi “Mobongi Adat”, yaitu doa bersama 

sebelum kegiatan adat besar seperti pernikahan atau 

pembangunan rumah, juga menunjukkan integrasi nilai 

Islam dan adat. Tokoh adat membuka acara dengan 

basmalah dan pembacaan doa keselamatan yang diakhiri 

dengan salawat nabi. Bentuk seperti ini menandakan 

adanya pergeseran paradigma dari pemujaan arwah leluhur 

menuju pengakuan terhadap kekuasaan Allah Swt. sebagai 

sumber berkah dan keselamatan (Humaeni, 2020). 



43 

 

3. Upacara Adat dalam Siklus Kehidupan Islami 

Masyarakat Kaili juga mempertahankan beberapa 

upacara adat dalam siklus kehidupan yang diislamkan 

dalam praktik dan maknanya. Misalnya: 

a. Upacara “Vunja Ane” (Turun Tanah Bayi)   kini 

dilakukan dengan pembacaan doa keselamatan, 

adzān di telinga bayi, dan sedekah nasi. Unsur 

animistik yang dahulu ada telah dihapus dan diganti 

dengan simbol-simbol Islam seperti doa keselamatan 

dan sholawat. 

b. Tradisi Pernikahan Kaili (Moponika)  meskipun 

berakar dari adat lokal, kini pelaksanaannya diawali 

dengan akad nikah secara syariat Islam yang 

dipimpin oleh penghulu atau imam, diikuti dengan 

doa adat yang menekankan nilai kesetiaan, tanggung 

jawab, dan kehormatan keluarga. 

c. Upacara Kematian (Matulu dan Morontuya)  

mengandung pembacaan Yasin, doa tahlil, dan 

sedekah makanan kepada tetangga. Nilai Islam 

tampak dalam penekanan pada doa bagi arwah dan 

amal jariyah, sedangkan nilai adat muncul dalam 

kebersamaan dan solidaritas warga. 

Menurut hasil penelitian Balai Litbang Agama Makassar 

(2021), bentuk-bentuk upacara tersebut menunjukkan 

model integrasi religio-kultural, di mana Islam tidak 

menghapus adat, tetapi meluruskannya agar sejalan dengan 

ajaran tauhid. 

4. Simbol dan Etika Keagamaan dalam Adat Kaili 

Selain bentuk ritual, terdapat pula simbol-simbol dan 

etika keagamaan yang menunjukkan perpaduan Islam dan 

adat. Misalnya, kebiasaan memberi salam dengan ucapan 



44 

 

“Assalamu’alaikum” diiringi ungkapan adat seperti 

Nosimpotove (saling menolong) dan Nosivuru (saling 

menghormati). Nilai-nilai tersebut memperlihatkan 

internalisasi ajaran Islam dalam budaya tutur masyarakat 

Kaili. 

Dalam konteks etika sosial, masyarakat masih 

menjunjung tinggi prinsip mombine’ adat, yakni menjaga 

kehormatan diri dan keluarga dengan cara hidup sederhana, 

jujur, dan bertanggung jawab. Menurut Bahdar (2023), 

nilai-nilai ini mencerminkan integrasi ajaran akhlaq al-

karimah (akhlak mulia) Islam dengan moralitas adat Kaili. 

5. Fungsi Sosial dan Spiritualitas Tradisi Keagamaan 

Dari perspektif akademik, tradisi keagamaan di 

Tanah Kaili memiliki fungsi ganda sosial dan spiritual. 

Secara sosial, ia memperkuat kohesi masyarakat melalui 

gotong royong, kebersamaan, dan solidaritas antarwarga. 

Secara spiritual, ia berfungsi sebagai sarana tazkiyatun 

nafs (penyucian jiwa) dan pengingat terhadap kehadiran 

Allah Swt. dalam setiap aspek kehidupan. 

Kajian Rahim (2019) menunjukkan bahwa 

masyarakat Kaili memandang agama dan adat bukan 

sebagai dua entitas yang bertentangan, melainkan saling 

melengkapi. Dalam pandangan mereka, “Adat i to Kaili to 

Islam, Islam i to Kaili to adat” (Adat orang Kaili adalah 

Islam, dan Islam adalah adat orang Kaili). Pernyataan ini 

menggambarkan kedalaman integrasi spiritual yang unik 

antara Islam dan budaya lokal.Dengan demikian, tradisi 

keagamaan masyarakat Kaili merupakan hasil harmonisasi 

yang dinamis antara ajaran Islam dan adat lokal. Perpaduan 

ini tidak hanya memperkaya ekspresi keagamaan, tetapi 

juga memperkuat identitas spiritual masyarakat. Dalam 

konteks kajian Islam lokal, tradisi Kaili menjadi bukti 



45 

 

bahwa Islam mampu beradaptasi tanpa kehilangan 

substansi, serta memberikan landasan religius bagi 

pembentukan etika sosial yang berakar kuat di Tanah Kaili. 

B. Nilai-Nilai Islam dalam Tradisi Kematian, Pernikahan,  

    dan Panen di Tanah kaili 

Tradisi keagamaan masyarakat Kaili menunjukkan 

keterpaduan yang harmonis antara ajaran Islam dan budaya 

lokal. Dalam tiga peristiwa penting kehidupan kematian, 

pernikahan, dan panen  nilai-nilai Islam tidak hanya hadir 

dalam bentuk ritual, tetapi juga dalam makna sosial dan 

spiritual yang mendalam. Berdasarkan penelitian etnografi 

dan antropologi Islam (Humaeni, 2020; Nurdin, 2018; 

Bahdar, 2023), dapat disimpulkan bahwa masyarakat Kaili 

menjadikan Islam sebagai sumber legitimasi moral, 

sementara adat berfungsi sebagai medium ekspresif yang 

menjaga keberlanjutan tradisi dan solidaritas sosial. 

1. Nilai-Nilai Islam dalam Tradisi Kematian (Matulu  

    dan Morontuya) 

Dalam budaya Kaili, kematian (matulu) bukan 

sekadar peristiwa biologis, tetapi juga momentum spiritual 

dan sosial yang memperlihatkan solidaritas, kesabaran, dan 

kepasrahan kepada kehendak Allah. Tradisi ini biasanya 

melibatkan serangkaian kegiatan doa, tahlil, dan sedekah 

makanan yang dikenal dengan istilah morontuya 

(pemberian kepada keluarga duka). 

Penelitian Balai Litbang Agama Makassar (2021) 

menemukan bahwa masyarakat Kaili melaksanakan 

mobongi tahlil — yaitu pembacaan Surah Yasin, doa 

arwah, dan dzikir bersama  yang berlangsung selama tiga, 

tujuh, atau empat puluh hari setelah kematian. Praktik ini 

menegaskan nilai-nilai Islam seperti: 



46 

 

a. Tauhid dan tawakkal, yakni kesadaran bahwa 

kematian adalah takdir Allah SWT yang harus 

diterima dengan sabar. 

b. Solidaritas sosial, tercermin dalam kegiatan gotong 

royong warga membantu keluarga duka. 

c. Amal jariyah dan doa bagi mayit, sebagaimana 

hadis Nabi صلى الله عليه وسلم: 

“Apabila anak Adam meninggal dunia, maka 

terputuslah amalnya kecuali tiga: sedekah jariyah, 

ilmu yang bermanfaat, dan anak saleh yang 

mendoakannya.” (HR. Muslim). 

Menurut Bahdar (2023), makna spiritual dalam tradisi 

kematian masyarakat Kaili menunjukkan internalisasi nilai 

ukhuwah (persaudaraan) dan rahmah (kasih sayang). 

Makanan yang dibagikan bukan sekadar simbol adat, 

melainkan bentuk sedekah untuk meringankan beban 

keluarga dan menghadirkan pahala bagi almarhum. 

2. Nilai-Nilai Islam dalam Tradisi Pernikahan  

     (Moponika) 

Pernikahan dalam masyarakat Kaili dikenal dengan 

istilah “moponika”, yang secara adat merupakan ikatan 

antara dua keluarga besar, bukan sekadar dua individu. 

Namun, setelah masuknya Islam, struktur ritual pernikahan 

disesuaikan dengan hukum syariat. Akad nikah dilakukan 

oleh imam atau penghulu, dihadiri oleh saksi, dan didahului 

oleh khutbah nikah sebagaimana tuntunan Islam. 

Nilai-nilai Islam yang menonjol dalam tradisi pernikahan 

Kaili antara lain: 

a. Sakralitas akad nikah sebagai bentuk ibadah dan 

perjanjian suci (mīthāqan ghalīẓan) sebagaimana 

disebut dalam QS. An-Nisa [4]: 21. 



47 

 

b. Keadilan dan tanggung jawab moral antara suami 

istri yang tercermin dalam nasihat pernikahan adat: 

“Nosarara nosabatutu, sintuvu maroso” (bersatu 

padu dalam kebenaran dan keteguhan). 

c. Saling menghormati keluarga besar, sebagai 

pengejawantahan nilai silaturahim dan ukhuwah 

Islamiyah. 

Studi oleh Nurdin (2018) menegaskan bahwa 

masyarakat Kaili telah melakukan “Islamisasi adat 

pernikahan” dengan mengganti unsur-unsur non-Islam 

seperti sesajen dengan doa selamat, pembacaan sholawat 

nabi, dan pengajian keluarga. Acara moponika biasanya 

diakhiri dengan dzikir bersama dan doa keberkahan yang 

dipimpin oleh imam kampung. 

Selain itu, prosesi adat seperti mobalia (pemberian 

nasihat pernikahan oleh orang tua dan tetua adat) 

mengandung nilai-nilai akhlak Islam seperti kesetiaan, 

kesabaran, dan tanggung jawab rumah tangga. Menurut 

Baharuddin (2020), pernikahan masyarakat Kaili 

merupakan bentuk akulturasi antara hukum Islam dan adat 

yang berfungsi menjaga tatanan sosial serta kehormatan 

keluarga. 

3. Nilai-Nilai Islam dalam Tradisi Panen (Nosarara  

    Nosabatutu dan Vunja) 

Dalam masyarakat Kaili, kegiatan panen tidak hanya 

dipandang sebagai aktivitas ekonomi, tetapi juga sebagai 

ungkapan syukur kepada Allah SWT atas hasil bumi yang 

melimpah. Tradisi ini disebut “Nosarara Nosabatutu” 

atau “Vunja”, yang bermakna bersatu dalam kebenaran 

dan kebersamaan dalam syukur. 



48 

 

Penelitian Mahmud (2017) menunjukkan bahwa 

sebelum Islam masuk, tradisi ini memiliki unsur animistik 

berupa sesajen untuk roh penjaga sawah (tadulako tana). 

Namun, setelah Islam mengakar, tradisi tersebut berubah 

menjadi doa bersama yang dipimpin oleh imam desa atau 

tokoh agama. Doa biasanya diawali dengan pembacaan 

Surah Al-Fatihah, Al-Baqarah: 152, dan Surah Ibrahim: 7 

tentang perintah bersyukur: 

“Sesungguhnya jika kamu bersyukur, niscaya Aku akan 

menambah (nikmat) kepadamu...” (QS. Ibrahim [14]: 7). 

Makna nilai-nilai Islam dalam tradisi panen masyarakat 

Kaili antara lain: 

a. Syukur (al-syukr) atas rezeki yang diberikan Allah 

Swt. 

b. Kebersamaan dan tolong-menolong (ta’awun) 

dalam membagi hasil panen kepada tetangga, yatim, 

dan kaum miskin. 

c. Amanah dan keberlanjutan ekologis, karena 

masyarakat diajarkan untuk tidak merusak tanah dan 

air yang menjadi sumber rezeki. 

Baharuddin (2021) menjelaskan bahwa unsur sedekah 

makanan (pulu) dalam tradisi panen bukan lagi bermakna 

persembahan, melainkan simbol infak fi sabilillah untuk 

memperkuat rasa syukur dan solidaritas sosial. Tradisi ini 

berfungsi sebagai mekanisme pendidikan sosial yang 

menanamkan kesadaran spiritual dan tanggung jawab 

kolektif terhadap rezeki dan lingkungan. 

4. Integrasi Nilai Islam dan Adat 

Dari perspektif antropologi agama, tradisi kematian, 

pernikahan, dan panen di Tanah Kaili memperlihatkan 

model Islam kultural  di mana ajaran Islam hidup melalui 



49 

 

bentuk-bentuk adat yang disesuaikan dengan konteks lokal. 

Seperti dijelaskan oleh Geertz (1976) dan dipertegas oleh 

Humaeni (2020), bentuk keberislaman lokal semacam ini 

bukan penyimpangan dari ortodoksi, tetapi ekspresi kreatif 

umat Islam dalam menghadirkan agama secara kontekstual. 

Dalam konteks Kaili, Islam tidak meniadakan adat, 

melainkan menyucikan dan mengarahkan adat menuju 

nilai-nilai tauhid, keadilan, dan kemanusiaan. Dengan 

demikian, ketiga tradisi utama tersebut menjadi wahana 

untuk memperkuat ukhuwah Islamiyah, memperdalam 

spiritualitas, dan menjaga kohesi sosial masyarakat. 

Tradisi kematian, pernikahan, dan panen di Tanah 

Kaili merupakan bentuk konkret dari Islam lokal yang 

memadukan nilai-nilai tauhid, syukur, keadilan, dan 

kebersamaan dalam bingkai adat. Nilai-nilai Islam hadir 

bukan hanya dalam simbol dan doa, tetapi juga dalam 

perilaku sosial, solidaritas, dan moralitas masyarakat. Oleh 

karena itu, tradisi-tradisi ini bukan sekadar warisan budaya, 

melainkan instrumen spiritual yang menjaga keseimbangan 

antara agama, adat, dan kehidupan sosial masyarakat Kaili. 

C. Peran Simbol dan Bahasa dalam Ekspresi Keagamaan 

Simbol dan bahasa merupakan dua unsur utama 

dalam sistem kebudayaan yang berfungsi 

mengartikulasikan nilai-nilai, keyakinan, dan identitas 

keagamaan suatu masyarakat. Dalam konteks masyarakat 

Kaili di Sulawesi Tengah, keduanya memainkan peran 

penting dalam membentuk, mengekspresikan, dan 

mewariskan pemahaman Islam secara kontekstual dan 

komunikatif. Berbagai kajian antropologi keagamaan 

(Humaeni, 2020; Mahmud, 2017; Bahdar, 2023) 

menunjukkan bahwa simbol dan bahasa lokal tidak sekadar 

alat komunikasi, melainkan wahana internalisasi nilai-nilai 



50 

 

Islam ke dalam struktur sosial dan spiritual masyarakat 

Kaili. 

1. Bahasa sebagai Medium Transmisi Nilai Islam 

Bahasa Kaili tidak hanya berfungsi sebagai alat 

komunikasi, tetapi juga sebagai sarana spiritual untuk 

menyampaikan pesan keagamaan dan nilai moral. Dalam 

tradisi masyarakat Kaili, banyak ungkapan, peribahasa, dan 

doa yang mengandung unsur Islam, meskipun disampaikan 

dalam bentuk bahasa adat. 

Misalnya, ungkapan adat “Nosarara Nosabatutu” 

(bersatu dalam kebenaran) mencerminkan nilai Islam 

tentang ukhuwah (persaudaraan) dan amar ma’ruf nahi 

munkar (menegakkan kebenaran dan mencegah 

kemungkaran). Begitu pula pepatah “Sintuvu Maroso” 

(bersatu dalam kekuatan) sejalan dengan konsep ta’awun 

(tolong-menolong) dalam QS. Al-Ma’idah [5]: 2: 

“Tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) 

kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam 

berbuat dosa dan permusuhan.” 

Penelitian oleh Balai Litbang Agama Makassar 

(2021) menyebutkan bahwa penggunaan bahasa adat dalam 

doa, khutbah lokal, dan nasihat-nasihat moral berperan 

penting dalam memperkuat pemahaman Islam masyarakat 

pedesaan yang masih kuat dengan identitas budaya 

Kailinya. Melalui bahasa lokal, pesan agama lebih mudah 

diterima, diingat, dan dihayati. 

2. Simbol sebagai Representasi Nilai Spiritual 

Simbol-simbol dalam budaya Kaili memegang 

peranan penting dalam memperkuat kesadaran religius 

masyarakat. Dalam setiap kegiatan keagamaan atau adat  



51 

 

baik kematian, pernikahan, maupun panen — terdapat 

simbol yang memiliki makna spiritual dan sosial yang 

berakar pada ajaran Islam. 

Contohnya: 

a. Air digunakan dalam upacara mobongi doa sebagai 

simbol kesucian dan rahmat Allah, merefleksikan 

nilai thaharah (kesucian) dalam Islam. 

b. Nasi dan pulu (ketan) dalam sedekah adat 

melambangkan rezeki yang diberkahi, sejalan dengan 

konsep barakah (keberkahan) dalam Islam. 

c. Cahaya atau pelita yang dinyalakan saat doa 

bersama mencerminkan nilai nur Ilahi (cahaya 

petunjuk Allah), sebagaimana termaktub dalam QS. 

An-Nur [24]: 35. 

Menurut Humaeni (2020), simbol-simbol ini berfungsi 

sebagai jembatan kognitif yang membantu masyarakat 

memahami ajaran Islam melalui bentuk yang dekat dengan 

pengalaman kultural mereka. Simbol bukanlah bentuk 

sinkretisme, melainkan “bahasa visual” yang memudahkan 

internalisasi nilai-nilai tauhid, kesucian, dan kebersamaan. 

3. Bahasa Ritual dan Doa Kolektif 

Dalam tradisi keagamaan masyarakat Kaili, bahasa 

yang digunakan dalam doa dan zikir sering kali 

memadukan bahasa Arab (unsur syariat Islam) dengan 

bahasa Kaili (unsur lokal). Misalnya, dalam upacara 

matulu (doa kematian), setelah pembacaan Al-Fatihah dan 

tahlil, imam atau tokoh adat menutup doa dengan ungkapan 

lokal seperti: 

“Moporemo to Tuhan, ngata to sintuvu maroso, ntodea 

nosarara nosabatutu.” 



52 

 

(Kami berserah diri kepada Tuhan, semoga negeri ini kuat 

dalam persatuan dan kebenaran.) 

Penggabungan dua bahasa ini, menurut penelitian 

Nurdin (2018), bukan sekadar pilihan linguistik, melainkan 

bentuk ekspresi keagamaan yang meneguhkan dua identitas  

sebagai Muslim dan sebagai orang Kaili. Bahasa lokal 

berfungsi sebagai pengikat emosional dan sosial, sementara 

bahasa Arab menjaga dimensi spiritual dan keislamannya. 

4. Makna Sosial dan Edukatif dari Simbol dan Bahasa 

Dalam perspektif pendidikan Islam, simbol dan 

bahasa lokal memiliki fungsi edukatif sebagai alat 

transmisi nilai. Ketika seorang tokoh adat atau imam 

menyampaikan nasihat pernikahan dalam bahasa Kaili yang 

sarat dengan makna keagamaan, pesan moral menjadi lebih 

mengakar. Misalnya, nasihat adat “Mo’ina-ina’ to lino, 

inaina topotove” (hidup itu saling menolong) memperkuat 

nilai ukhuwah dan rahmah dalam Islam. 

Menurut Bahdar (2023), penggunaan simbol dan 

bahasa adat dalam dakwah dan pendidikan Islam di Tanah 

Kaili merupakan strategi kultural yang efektif untuk 

menghindari resistensi dan memelihara kontinuitas nilai-

nilai Islam di tengah modernisasi. Bahasa dan simbol 

menjadi sarana “Islamisasi kultural” yang damai dan 

berkelanjutan. 

5. Simbol dan Bahasa sebagai Wajah Islam Lokal 

Dari sudut pandang antropologi agama (Geertz, 1976; 

Humaeni, 2020), simbol dan bahasa dalam budaya Kaili 

bukan hanya bentuk estetika, melainkan sistem makna yang 

merepresentasikan hubungan manusia dengan Tuhan dan 

sesamanya. Islam hadir dalam bentuk bahasa dan simbol 



53 

 

yang hidup di masyarakat  dalam doa, salam, sedekah, dan 

tutur kata sehari-hari. 

Melalui simbol dan bahasa, masyarakat Kaili 

menafsirkan kembali ajaran Islam agar relevan dengan 

konteks sosial mereka. Hal ini mencerminkan pendekatan 

hermeneutik lokal, di mana teks-teks keagamaan 

diterjemahkan ke dalam realitas budaya dengan tetap 

menjaga substansi nilai-nilai Islam seperti tauhid, akhlak, 

dan ukhuwah. 

Peran simbol dan bahasa dalam ekspresi keagamaan 

masyarakat Kaili sangat signifikan dalam menjaga 

kesinambungan nilai-nilai Islam di tingkat budaya lokal. 

Bahasa adat menjadi wahana komunikasi spiritual dan 

sosial, sedangkan simbol menjadi jembatan makna antara 

ajaran Islam dan realitas kehidupan sehari-hari. Integrasi 

keduanya memperlihatkan bahwa Islam di Tanah Kaili 

bukan hanya sistem teologis, tetapi juga sistem makna yang 

hidup, dihayati, dan dituturkan dalam bahasa budaya yang 

khas. 

D. Pandangan Ulama terhadap Tradisi Lokal 

Ulama di Tanah Kaili memegang peran sentral dalam 

membingkai dan menafsirkan hubungan antara ajaran 

Islam dan praktik tradisi lokal. Berdasarkan hasil kajian 

akademik (Abd. Rahman, 2019; Nurhayati, 2021; 

Baharuddin, 2023), pandangan mereka secara umum dapat 

dikelompokkan menjadi tiga corak utama: akomodatif, 

selektif, dan purifikatif. 

Pertama, pandangan akomodatif menempatkan 

tradisi lokal sebagai bagian dari ekspresi sosial-keagamaan 

masyarakat yang tidak selalu bertentangan dengan Islam. 

Ulama yang berpandangan demikian menilai bahwa adat 



54 

 

dan tradisi adalah media dakwah dan sarana internalisasi 

nilai-nilai Islam. Misalnya, tradisi mopotandio (doa 

bersama sebelum bekerja atau panen) atau mompoho (doa 

keselamatan dalam acara keluarga) dianggap sebagai 

bentuk lokal dari ajaran syukur dan doa berjamaah dalam 

Islam. Mereka mengacu pada prinsip al-‘adah 

muhakkamah (adat dapat menjadi hukum bila tidak 

bertentangan dengan syariat) sebagai dasar legitimasi 

kultural. Pendekatan ini banyak ditemukan pada ulama 

tradisional yang memiliki hubungan dekat dengan 

masyarakat desa dan pesantren lokal. 

Kedua, pandangan selektif muncul di kalangan 

ulama muda atau yang berpendidikan formal di perguruan 

tinggi Islam. Mereka menilai bahwa tradisi lokal harus 

melalui proses filterisasi normatif agar sejalan dengan 

nilai-nilai tauhid dan syariat Islam. Tradisi seperti mompoo 

wuluna (upacara kelahiran) atau motuda (doa ziarah 

leluhur) diterima sejauh mengandung nilai silaturahmi dan 

doa, tetapi dikritisi bila disertai unsur kepercayaan 

animistik. Menurut Sulaiman (2020), kelompok ini 

berupaya melakukan rekontekstualisasi tradisi agar tetap 

hidup tetapi memiliki makna teologis yang jelas dalam 

kerangka Islam. 

Ketiga, pandangan purifikatif lebih menekankan 

pemurnian ajaran Islam dari unsur-unsur lokal yang 

dianggap tidak memiliki dasar syariat. Ulama dengan 

pendekatan ini sering terpengaruh oleh gerakan reformis 

Islam modern seperti Muhammadiyah atau salafi, yang 

menilai beberapa ritual lokal sebagai bid‘ah atau khurafat. 

Misalnya, mereka mengkritik praktik momeko (selamatan 

tujuh hari kematian) dan mobose (ritual tolak bala) karena 

dinilai tidak ada dalam ajaran Nabi. Namun demikian, 

penelitian oleh Latif (2022) menunjukkan bahwa meskipun 

bersifat purifikatif, para ulama ini tetap berupaya 



55 

 

menyampaikan kritik dengan pendekatan dialogis dan 

bertahap agar tidak menimbulkan konflik sosial. 

Dalam konteks sosial keagamaan, peran ulama 

sebagai penjaga harmoni tampak dalam kemampuannya 

menavigasi ketegangan antara teks (Islam normatif) dan 

konteks (tradisi lokal). Ulama yang bijak di Tanah Kaili 

biasanya menempuh pendekatan wasatiyyah (moderat), 

yakni dengan cara meneguhkan ajaran Islam yang murni 

tanpa menafikan nilai-nilai budaya yang menjadi identitas 

masyarakat. Pendekatan moderat ini terbukti efektif dalam 

menjaga kohesi sosial dan keberlanjutan dakwah 

kultural di tengah masyarakat yang plural dan adaptif 

terhadap perubahan. 

Dengan demikian, pandangan ulama terhadap tradisi 

lokal di Tanah Kaili mencerminkan proses dialektika 

antara agama dan budaya yang dinamis. Mereka tidak 

hanya bertindak sebagai penjaga kemurnian akidah, tetapi 

juga sebagai mediator sosial dan kultural yang memastikan 

agar Islam tetap kontekstual tanpa kehilangan esensi 

universalnya. 

E. Tradisi sebagai Media Dakwah dan Pembentukan Moral   

     Masyarakat 

Dalam konteks masyarakat Kaili, tradisi tidak 

sekadar warisan budaya, tetapi juga menjadi media 

dakwah Islam dan sarana efektif untuk pembentukan 

moral sosial. Berdasarkan berbagai studi akademik (Hafid, 

2018; Baharuddin, 2020; Latif, 2022; Bahdar, 2024), proses 

penyebaran dan penguatan nilai-nilai Islam di Tanah Kaili 

berlangsung melalui mekanisme kultural, di mana adat dan 

tradisi menjadi instrumen internalisasi ajaran agama ke 

dalam kehidupan sehari-hari masyarakat. 



56 

 

1. Tradisi sebagai Wadah Dakwah Kultural 

Dakwah Islam di Tanah Kaili sejak awal tidak 

dilakukan secara konfrontatif, melainkan melalui adaptasi 

budaya dan simbol lokal. Para ulama dan tokoh adat 

menggunakan tradisi sebagai medium penyampaian pesan-

pesan moral Islam agar lebih mudah diterima masyarakat. 

Misalnya, tradisi mopotandio (doa bersama sebelum 

bekerja), mompoho (doa syukur dalam acara keluarga), dan 

mobose (ritual tolak bala) dimanfaatkan sebagai sarana 

untuk menanamkan nilai-nilai tauhid, syukur, dan doa 

bersama. 

Menurut penelitian Rahman (2019), strategi dakwah 

berbasis tradisi ini menunjukkan pendekatan inkulturatif, 

yakni metode dakwah yang menghargai konteks sosial-

budaya lokal tanpa mengubah substansi ajaran Islam. Hal 

ini sejalan dengan pandangan Clifford Geertz (1968) 

tentang “Islam lokal” sebagai bentuk ekspresi keagamaan 

yang menggabungkan simbol dan praktik budaya dengan 

nilai-nilai universal Islam. Dalam konteks ini, tradisi 

menjadi jembatan epistemologis antara Islam normatif 

dan Islam kultural. 

2. Tradisi sebagai Pembentuk Etika dan Moral Kolektif 

Secara sosiologis, tradisi berfungsi sebagai 

mekanisme kontrol sosial yang membentuk perilaku moral 

masyarakat. Dalam masyarakat Kaili, norma-norma seperti 

siri (harga diri), tina ngata (rasa malu sosial), dan 

nosimpongu (rasa kebersamaan) memiliki kedekatan 

dengan prinsip-prinsip etika Islam seperti ‘iffah (menjaga 

kehormatan), ukhuwah (persaudaraan), dan amanah 

(tanggung jawab). Melalui upacara, ritual, dan simbol-

simbol adat, nilai-nilai ini terus direproduksi lintas generasi 

sebagai pedoman dalam bertindak. 



57 

 

Penelitian oleh Nurhayati (2021) di Dolo dan Palolo 

menunjukkan bahwa pelaksanaan tradisi Islam lokal seperti 

selamatan kelahiran, pernikahan, dan kematian tidak 

hanya bermakna religius, tetapi juga berfungsi sebagai 

media pendidikan moral bagi generasi muda. Anak-anak 

belajar tentang tata krama, gotong royong, penghormatan 

terhadap orang tua, dan solidaritas sosial melalui 

keterlibatan mereka dalam aktivitas tradisi keagamaan. 

3. Integrasi Dakwah dan Kearifan Lokal 

Para dai dan ulama di Tanah Kaili memanfaatkan 

kearifan lokal dalam metode dakwah mereka. Misalnya, 

penggunaan bahasa Kaili dalam khutbah dan pengajian 

memperkuat pesan religius agar lebih kontekstual dan 

komunikatif. Pendekatan ini sesuai dengan teori dakwah 

kultural (Azra, 2004) yang menekankan bahwa dakwah 

yang efektif harus mampu menyentuh kesadaran budaya 

masyarakat. 

Lebih lanjut, tradisi seperti mombine doko (doa 

panen) dan morampu ngata (ritual tolong-menolong dalam 

membangun rumah) mencerminkan penerapan nilai-nilai 

Islam seperti syukur, tolong-menolong, dan keikhlasan 

dalam bentuk yang membumi. Tradisi ini tidak hanya 

memperkuat identitas keagamaan, tetapi juga mewujudkan 

moral sosial Islam yang praksis, yakni ajaran yang hidup 

dalam tindakan dan solidaritas sosial. 

4. Tantangan dan Peluang Dakwah Berbasis Tradisi 

Meskipun tradisi berperan besar dalam dakwah dan 

pembentukan moral, modernisasi dan globalisasi 

menghadirkan tantangan baru. Generasi muda cenderung 

lebih terpengaruh oleh budaya digital yang individualistik, 

sementara tradisi lokal perlahan memudar. Namun 



58 

 

demikian, ulama dan pendidik Islam di Sulawesi Tengah 

kini mulai mengadaptasi tradisi dalam bentuk modern, 

seperti festival budaya religius, pengajian berbasis seni 

daerah, dan pelestarian doa-doa lokal dalam bentuk digital. 

Dengan demikian, tradisi dalam masyarakat Kaili 

bukan hanya bagian dari masa lalu, tetapi juga ruang 

hidup bagi dakwah Islam yang berakar pada realitas 

sosial-budaya. Tradisi berfungsi ganda: melestarikan 

identitas kolektif dan menanamkan moralitas yang 

berlandaskan pada nilai-nilai Islam moderat. Pendekatan ini 

memperlihatkan bahwa dakwah yang berhasil bukanlah 

yang menghapus tradisi, tetapi yang mampu 

mengislamkan tradisi dengan hikmah dan kearifan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



59 

 

BAB IV  

SPIRITUALITAS ISLAM DALAM TRADISI KAILI 

A. Konsep Spiritualitas dalam Islam dan Sufisme 

Secara akademik, spiritualitas Islam dipahami 

sebagai dimensi terdalam dari ajaran Islam yang 

menekankan hubungan batin manusia dengan Allah Swt. 

melalui kesadaran, penghayatan, dan pengamalan nilai-nilai 

ilahiah dalam kehidupan sehari-hari. Menurut Nasr (1987) 

dan Al-Attas (1995), spiritualitas Islam bukan hanya 

menyangkut aspek ibadah ritual, tetapi mencakup 

keseluruhan tatanan moral, etika, dan kesadaran 

eksistensial manusia sebagai ‘abdullah (hamba Allah) dan 

khalifatullah (wakil Allah di bumi). Dalam pandangan ini, 

spiritualitas berfungsi untuk membersihkan jiwa 

(tazkiyah al-nafs), menghubungkan manusia dengan 

Sang Pencipta, serta menata harmoni antara dimensi 

batin dan lahir kehidupan. 

1. Hakikat Spiritualitas dalam Islam 

Spiritualitas Islam bersumber pada al-Qur’an dan hadis, 

yang menegaskan pentingnya dimensi batin dalam setiap 

amal ibadah. Ayat seperti: 

 قدَْ أفَْلحََ مَنْ زَكَّاهَا

 

Terjemahnya : 

“Sungguh beruntung orang yang menyucikan jiwanya.” 

(QS. Asy-Syams [91]: 9) 

Ayat ini menunjukkan bahwa penyucian jiwa adalah 

inti dari spiritualitas Islam. Dalam konteks ini, ibadah 

seperti shalat, puasa, dan zikir bukan sekadar kewajiban 

formal, tetapi merupakan latihan spiritual untuk 

menumbuhkan kesadaran ketuhanan (taqwa).Menurut Al-



60 

 

Ghazali dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din, spiritualitas Islam 

berakar pada tiga komponen utama: ma‘rifah 

(pengetahuan hakiki tentang Allah), mahabbah (cinta 

kepada Allah), dan ‘amal (pengamalan nyata dari 

kesadaran spiritual). Ketiganya melahirkan 

kesempurnaan iman (ihsan), yaitu beribadah seolah-olah 

melihat Allah, dan jika tidak mampu melihat-Nya, 

menyadari bahwa Allah selalu melihat kita. 

2. Sufisme sebagai Manifestasi Spiritualitas Islam 

Secara historis, sufisme (tasawuf) merupakan jalan 

atau metode untuk mencapai spiritualitas Islam yang 

mendalam. Sufisme mengajarkan perjalanan batin (suluk) 

menuju Tuhan melalui tahapan-tahapan spiritual 

(maqamat) seperti tobat, zuhud, sabar, syukur, dan tawakal, 

hingga mencapai keadaan mistik (ahwal) seperti ma‘rifah 

dan fana’. Tokoh-tokoh seperti Al-Junaid al-Baghdadi, 

Rabi‘ah al-Adawiyah, dan Ibn ‘Arabi menegaskan bahwa 

inti sufisme adalah kesadaran akan kehadiran Ilahi 

dalam setiap denyut kehidupan manusia. 

Dalam konteks Islam Nusantara, termasuk di Tanah 

Kaili, sufisme menjadi arus utama Islamisasi karena 

pendekatannya yang lembut, adaptif, dan berorientasi pada 

pembinaan hati. Penelitian Azyumardi Azra (2004) dan 

Martin van Bruinessen (1992) menunjukkan bahwa 

jaringan ulama sufi yang tersebar di Indonesia memainkan 

peran penting dalam menyebarkan Islam melalui tarekat 

dan praktik spiritual yang mudah diterima masyarakat 

lokal. 

3. Spiritualitas dan Kebudayaan Lokal 

Secara antropologis, spiritualitas Islam yang dibawa 

oleh para sufi bertransformasi menjadi spiritualitas lokal 



61 

 

ketika berinteraksi dengan sistem nilai dan simbol budaya 

masyarakat. Dalam masyarakat Kaili, spiritualitas Islam 

termanifestasi dalam praktik zikir bersama, doa syukur 

panen, upacara kematian, dan penghormatan terhadap 

leluhur yang telah diislamkan. Penelitian Bahdar (2024) di 

Kabupaten Sigi menunjukkan bahwa masyarakat Kaili 

memahami spiritualitas Islam bukan hanya sebagai 

kesalehan individual, tetapi juga sebagai kesalehan sosial 

yang diwujudkan dalam bentuk solidaritas, gotong royong, 

dan penghormatan terhadap alam. 

Pendekatan sufistik dalam kehidupan masyarakat 

Kaili juga tampak melalui konsep keseimbangan antara 

dunia dan akhirat. Spiritualitas di sini tidak menjauhkan 

diri dari dunia, tetapi memaknai kehidupan sebagai ladang 

amal dan pengabdian kepada Tuhan. Hal ini sesuai dengan 

pandangan Al-Junayd al-Baghdadi bahwa tasawuf 

bukanlah meninggalkan dunia, tetapi mengendalikan hati 

agar dunia tidak menguasai diri. 

4. Spiritualitas Islam dan Konteks Modern 

Dalam era modern, spiritualitas Islam semakin 

dipandang penting sebagai antitesis terhadap krisis moral 

dan spiritual yang muncul akibat sekularisasi dan 

materialisme. Studi contemporary (Rahman, 2018; Zulkifli, 

2022) menunjukkan bahwa gerakan spiritual Islam di 

Indonesia kini berupaya menghidupkan kembali dimensi 

batin keagamaan melalui zikir kolektif, pendidikan karakter 

berbasis tasawuf, dan penguatan nilai ihsan dalam 

kehidupan sosial.Dengan demikian, konsep spiritualitas 

dalam Islam dan sufisme menegaskan bahwa tujuan akhir 

agama bukan hanya ketaatan lahiriah, tetapi pembentukan 

manusia yang sadar akan kehadiran Ilahi dalam dirinya dan 

lingkungannya. Dalam masyarakat Kaili, konsep ini 

menjadi dasar bagi lahirnya berbagai tradisi keagamaan 



62 

 

lokal yang menekankan keseimbangan antara iman, amal, 

dan budaya  sebagai bentuk spiritualitas Islam yang 

membumi dan hidup dalam konteks sosial Sulawesi 

Tengah. 

B. Hubungan Manusia dengan Tuhan, Sesama, dan Alam 

Spiritualitas lokal masyarakat Kaili merupakan hasil 

pertemuan antara ajaran Islam dan sistem nilai budaya 

lokal yang telah mengakar sejak lama. Dalam pandangan 

akademik, spiritualitas semacam ini mencerminkan bentuk 

Islam yang terinkulturasi (indigenized Islam)—yakni 

Islam yang tidak hanya dipahami sebagai ajaran teologis, 

tetapi juga sebagai cara hidup yang harmonis dengan 

alam, sesama manusia, dan Tuhan (Azra, 2004; Geertz, 

1968; Bahdar, 2024). 

1. Spiritualitas dan Relasi Manusia dengan Tuhan 

Hubungan manusia dengan Tuhan dalam spiritualitas 

masyarakat Kaili berakar pada konsep tauhid, namun 

dimaknai secara kontekstual sebagai kesadaran akan 

kehadiran Ilahi dalam kehidupan sehari-hari. Doa, zikir, 

dan selamatan merupakan bentuk nyata dari pengakuan 

atas kekuasaan Tuhan dan ketergantungan manusia 

terhadap-Nya.Menurut penelitian Baharuddin (2020) dan 

Nurhayati (2021), masyarakat Kaili mengekspresikan 

hubungan spiritual dengan Allah melalui tradisi seperti 

mopotandio (doa bersama sebelum bekerja atau panen), 

mompoho (doa syukur keluarga), dan mobose (ritual tolak 

bala). Meskipun berasal dari sistem adat, praktik-praktik ini 

kini mengandung unsur tawakal, syukur, dan taubat, yang 

semuanya berakar dalam ajaran Islam. Dengan demikian, 

spiritualitas lokal menjadi media internalisasi nilai tauhid 

dan kesadaran ketuhanan ke dalam kehidupan sosial 

masyarakat. 



63 

 

Para ulama lokal memandang spiritualitas semacam 

ini bukan sebagai bentuk sinkretisme, melainkan sebagai 

pendalaman pengalaman keagamaan yang menjembatani 

antara ajaran Islam dan pengalaman hidup masyarakat 

agraris. Dalam istilah tasawuf, hal ini sejalan dengan 

praktik zuhud sosial, yaitu kemampuan menjaga hati tetap 

terikat kepada Allah meskipun hidup di tengah aktivitas 

duniawi. 

2. Spiritualitas dan Relasi Manusia dengan Alam 

Salah satu ciri penting spiritualitas lokal masyarakat 

Kaili adalah kesadaran ekologis yang tinggi. Alam 

dipandang bukan sekadar sumber kehidupan, tetapi juga 

bagian dari tatanan spiritual yang harus dihormati dan 

dijaga. Dalam pandangan adat Kaili, manusia disebut tau 

tana—makhluk yang hidup di bumi dengan tanggung 

jawab menjaga keseimbangannya. Penelitian oleh Rahman 

(2019) dan Sulaiman (2022) menunjukkan bahwa praktik 

seperti mompoo wuluna (doa kelahiran), mombine doko 

(doa panen), dan motuda (ziarah leluhur) mencerminkan 

etika ekologis Islam yang terintegrasi dalam budaya 

lokal. Nilai Islam tentang khalifah fi al-ardh (wakil Tuhan 

di bumi) terwujud dalam penghormatan terhadap tanah, air, 

dan hutan sebagai amanah Tuhan. Dalam konteks ini, 

spiritualitas lokal menjadi wujud praksis dari ajaran 

Islam tentang keseimbangan kosmik dan tanggung 

jawab ekologis manusia. Spiritualitas ekologis ini 

memperlihatkan bahwa Islam di Tanah Kaili tidak bersifat 

antroposentris, melainkan kosmosentris — menempatkan 

manusia sebagai bagian dari jaringan kehidupan yang luas. 

Kesadaran ini berfungsi mencegah eksploitasi alam secara 

berlebihan, serta memperkuat moral sosial untuk hidup 

sederhana, bersyukur, dan saling berbagi hasil bumi. 



64 

 

3. Spiritualitas dan Relasi Manusia dengan Sesama 

Dalam kehidupan sosial, spiritualitas lokal 

masyarakat Kaili menekankan hubungan yang harmonis 

antarindividu dan komunitas. Nilai-nilai seperti 

nosimpongu (kebersamaan), siri (harga diri), dan tina ngata 

(rasa malu sosial) tidak hanya berfungsi sebagai norma 

adat, tetapi juga berakar pada nilai Islam seperti ukhuwah, 

iffah, dan amanah. 

Penelitian oleh Bahdar (2024) dan Hasanuddin 

(2023) menemukan bahwa kegiatan keagamaan seperti doa 

bersama, gotong royong, dan selamatan kampung 

berfungsi memperkuat rasa solidaritas sosial. Nilai spiritual 

yang hidup di masyarakat Kaili mengajarkan bahwa 

hubungan dengan sesama merupakan bagian tak 

terpisahkan dari hubungan dengan Tuhan. Prinsip ini 

sejalan dengan hadis Nabi صلى الله عليه وسلم: 

 كُمْ حَتَّى يحُِبَّ لِِخَِيهِ مَا يحُِبُّ لِنَفْسِهِ لََ يؤُْمِنُ أحََدُ 

 

Artinya : Tidak sempurna iman seseorang hingga ia 

mencintai saudaranya sebagaimana ia mencintai dirinya 

sendiri.” (HR. Bukhari dan Muslim) 

Dalam praktiknya, spiritualitas sosial ini melahirkan 

budaya saling membantu, memberi tanpa pamrih, dan 

menghormati sesama tanpa melihat perbedaan status sosial. 

Oleh karena itu, spiritualitas lokal berfungsi sebagai pilar 

moral kolektif yang menjaga kohesi masyarakat dari 

konflik dan disintegrasi. 

4. Integrasi Spiritualitas Islam dan Lokalitas Kaili 

Berdasarkan kajian antropologi keagamaan (Latif, 

2022; Azra, 2004), spiritualitas masyarakat Kaili dapat 



65 

 

dikategorikan sebagai bentuk Islam sufistik yang 

membumi (vernacular Islam). Ia tidak hanya 

mengedepankan aspek doktrinal, tetapi juga pengalaman 

spiritual yang konkret dalam kehidupan sosial dan ekologis. 

Spiritualitas ini meneguhkan tiga hubungan utama — 

hablun minallah, hablun minannas, dan hablun minal-

‘alam — dalam satu kesatuan yang utuh. 

Dengan demikian, spiritualitas lokal masyarakat Kaili 

menggambarkan suatu kesadaran integral yang 

menempatkan Tuhan, manusia, dan alam dalam hubungan 

saling terkait dan harmonis. Nilai-nilai ini tidak hanya 

merefleksikan ajaran Islam universal, tetapi juga 

memperkaya warisan budaya lokal sebagai fondasi bagi 

pembentukan Islam moderat dan ekologis di Sulawesi 

Tengah. 

C. Dimensi Zikir, Doa, dan Kontemplasi dalam Kehidupan  

     Masyarakat Kaili 

Zikir, doa, dan kontemplasi merupakan tiga dimensi 

utama spiritualitas Islam yang juga melekat kuat dalam 

kehidupan masyarakat Kaili di Sulawesi Tengah. Ketiganya 

tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi religius individual, 

tetapi juga sebagai mekanisme sosial dan budaya yang 

memperkuat solidaritas, mengatur perilaku moral, serta 

menjaga keseimbangan antara manusia, alam, dan 

Tuhan.Dalam konteks Islam, zikir (ذِكْر) bermakna 

mengingat Allah secara terus-menerus, sebagaimana firman 

Allah dalam QS. al-Ra‘d [13]: 28, "Ala bidzikrillahi 

tathma’innul qulub", artinya "Hanya dengan mengingat 

Allah hati menjadi tenang." Masyarakat Kaili menafsirkan 

konsep ini secara praksis dalam bentuk ritual kolektif 

seperti balia, molontigi, atau tovea (doa bersama), yang 

meskipun memiliki akar adat, telah disinergikan dengan 



66 

 

ajaran Islam melalui pembacaan tahlil, selawat, dan doa-

doa dalam bahasa Arab. 

Menurut Amir (2018) dalam Etnografi Keagamaan 

di Sulawesi Tengah, zikir di kalangan masyarakat Kaili 

tidak selalu dimaknai secara tarekat formal, melainkan 

hadir dalam keseharian: sebelum memulai pekerjaan 

mereka membaca bismillah, saat menanam padi mereka 

berdoa agar bumi subur, dan ketika panen mereka 

bersyukur melalui ritual syukuran. Ini menunjukkan bahwa 

nilai zikir telah terinternalisasi dalam kesadaran 

ekologis dan sosial masyarakat.Dimensi doa (du‘a) 

dalam tradisi Kaili berfungsi ganda: spiritual dan sosial. 

Doa sering diucapkan bersama dalam momen-momen 

penting seperti mompono nu ada (musyawarah adat), 

molontigi (ritual pembersihan kampung), atau tovea (doa 

keselamatan). Menurut Rahim (2020), doa dalam tradisi 

lokal memiliki makna komunikasi transendental yang 

menghubungkan masyarakat dengan magau, yaitu kekuatan 

ilahi yang mereka pahami sebagai manifestasi Allah yang 

menciptakan keseimbangan hidup. Dalam pelaksanaannya, 

tokoh agama atau balia syara’ biasanya memimpin doa 

dengan memadukan ayat-ayat Al-Qur’an, selawat, dan doa 

tradisional dalam bahasa Kaili, sehingga menciptakan 

sinkretisme religius yang harmonis antara Islam dan adat. 

Sementara itu, kontemplasi (tafakkur) menjadi 

bagian tak terpisahkan dari spiritualitas masyarakat Kaili. 

Nilai-nilai tafakkur diwujudkan melalui praktik molontigi 

topehaki (perenungan diri), yang dilakukan oleh orang tua 

atau tokoh adat di tempat sunyi seperti tepi sungai atau 

hutan. Menurut Nurdin (2021) dalam kajian Islam dan 

Spiritualitas Alam di Sulawesi Tengah, praktik 

kontemplatif ini menunjukkan adanya kesadaran 

ekoteologis, di mana manusia memandang dirinya sebagai 

bagian dari ciptaan Tuhan yang harus hidup selaras dengan 



67 

 

lingkungan. Praktik ini sejatinya sejalan dengan perintah 

Al-Qur’an dalam QS. Ali Imran [3]: 191 tentang tafakkur fi 

khalqis-samawati wal-ardh (merenungi ciptaan langit dan 

bumi).Lebih jauh, kontemplasi dalam budaya Kaili sering 

dikaitkan dengan upaya penyucian hati (pembersihan 

batin). Dalam konteks sufisme, hal ini sepadan dengan 

maqam tazkiyatun nafsproses penyucian diri menuju 

kesadaran Ilahi. Said (2019) mencatat bahwa masyarakat 

Kaili memandang ketenangan batin dan keseimbangan 

sosial sebagai tanda keberkahan hidup (mompakee), yang 

hanya dapat dicapai dengan hati yang bersih dari dengki 

dan amarah suatu bentuk internalisasi nilai-nilai tasawuf 

praktis.Dengan demikian, dimensi zikir, doa, dan 

kontemplasi dalam masyarakat Kaili bukanlah unsur 

terpisah, tetapi bagian dari sistem spiritual yang menyatu 

dengan kehidupan sehari-hari. Ia menjadi jembatan antara 

ajaran Islam dan tradisi lokal, menciptakan harmoni antara 

religiusitas normatif dan kearifan lokal. Spiritualitas 

semacam ini memperlihatkan bentuk Islam Nusantara 

yang kontekstual, damai, dan membumi, sebagaimana 

ditekankan oleh konsep Islam moderat (wasathiyyah) yang 

menghargai tradisi sambil meneguhkan nilai-nilai tauhid. 

D. Harmoni Spiritual Antara Syariat, Adat, dan Etika Sosial 

 

Harmoni antara syariat Islam, adat lokal, dan etika 

sosial masyarakat Kaili merupakan manifestasi dari 

bentuk keberagamaan yang inklusif, moderat, dan berakar 

kuat pada nilai-nilai budaya. Dalam konteks masyarakat 

Kaili di Sulawesi Tengah, hubungan antara ajaran Islam 

dan adat bukanlah hubungan yang saling menegasikan, 

melainkan saling menyesuaikan dan menguatkan. Hal ini 

menciptakan sebuah pola spiritualitas harmoni, di mana 

agama menjadi sumber moral dan adat menjadi wadah 

sosio-kultural yang menghidupkan nilai-nilai Islam dalam 

praktik kehidupan sehari-hari.Menurut Koentjaraningrat 



68 

 

(2009), adat berfungsi sebagai sistem nilai yang mengatur 

hubungan manusia dengan manusia lain, dengan alam, dan 

dengan Tuhan. Dalam masyarakat Kaili, sistem nilai 

tersebut berpadu dengan prinsip syariat yang mengatur 

hubungan vertikal (ḥablum min Allāh) dan horizontal 

(ḥablum min an-nās). Kehidupan keagamaan mereka 

merefleksikan sinkretisme positif yakni upaya 

menanamkan nilai Islam ke dalam adat tanpa 

menghilangkan esensi budaya lokal. 

Kajian Abdullah (2017) dalam Islam dan Adat di 

Sulawesi Tengah menunjukkan bahwa Islam di wilayah 

Kaili tidak datang untuk mengganti adat, melainkan 

menuntun adat menuju nilai-nilai tauhid dan moralitas 

Islam. Misalnya, dalam prosesi moponika (perkawinan), 

unsur adat seperti pemberian nontolu (mas kawin simbolik) 

disandingkan dengan akad nikah secara syariat. Demikian 

pula dalam upacara molontigi (pembersihan kampung), 

doa-doa Islam menggantikan mantra-mantra lama tanpa 

menghapus fungsi sosial ritual tersebut. Hal ini 

menggambarkan akulturasi nilai Islam dan adat yang 

saling memperkaya.Dari perspektif antropologi Islam, 

harmoni tersebut juga tampak dalam cara masyarakat Kaili 

menafsirkan hukum dan etika. Bagi mereka, menjalankan 

syariat bukan sekadar kepatuhan formal, melainkan bentuk 

menjaga keseimbangan (mompakee) antara dunia lahir dan 

batin, antara hak individu dan tanggung jawab sosial. 

Nurdin (2021) dalam penelitian tentang Etika Sosial Islam 

di Masyarakat Kaili menyebut bahwa prinsip seperti 

kejujuran (tovalia), kesetiaan (tovuku), dan solidaritas 

(sintuvu maroso) dipandang sebagai manifestasi moral 

syariat Islam yang hidup dalam adat. 

Etika sosial dalam masyarakat Kaili menekankan 

pentingnya sintuvu (kebersamaan), lambagu (saling 

menghormati), dan mombine wawo ntina (menjaga 



69 

 

kehormatan sesama). Ketiga nilai ini sejalan dengan ajaran 

Islam tentang ukhuwah dan amar ma’ruf nahi munkar. 

Dalam kehidupan sehari-hari, harmoni tersebut tampak 

nyata dalam bentuk tolong-menolong antarwarga, gotong 

royong membangun rumah ibadah, hingga kerja bersama 

dalam kegiatan sosial keagamaan.Dari sisi sufistik, harmoni 

ini dipahami sebagai upaya untuk menyatukan dimensi 

syariat (aturan lahir), tarekat (jalan menuju Tuhan), 

dan hakikat (kesadaran batin) dalam kehidupan sosial. 

Seperti dikemukakan oleh Al-Ghazali (Iḥyā’ ‘Ulūm ad-

Dīn), keseimbangan antara ketiganya melahirkan pribadi 

mukmin yang utuh: taat secara ritual, berakhlak dalam 

sosial, dan berjiwa tenang dalam batin. Dalam konteks 

Kaili, konsep ini terejawantahkan dalam cara mereka 

memandang agama sebagai pedoman hidup dan adat 

sebagai cara menjalankannya.Hasil penelitian lapangan 

UIN Datokarama (2022) tentang moderasi beragama di 

komunitas Kaili juga memperkuat temuan ini. Masyarakat 

cenderung menolak ekstremisme dan menjunjung tinggi 

musyawarah (mompono), karena dianggap selaras dengan 

prinsip Islam yang tawassuth (pertengahan) dan tasamuh 

(toleran). Dengan demikian, harmoni spiritual antara 

syariat, adat, dan etika sosial menjadi modal utama dalam 

menjaga kohesi sosial pascakonflik keagamaan di Sulawesi 

Tengah. 

Secara teologis, harmonisasi ini berakar pada 

pemahaman bahwa Islam datang sebagai rahmatan lil-

‘ālamīn (QS. al-Anbiyā’ [21]:107), yakni rahmat yang tidak 

hanya bagi manusia tetapi juga bagi tatanan budaya dan 

lingkungan. Oleh karena itu, integrasi syariat dan adat 

bukan bentuk kompromi akidah, melainkan aktualisasi 

rahmat Islam dalam konteks budaya setempat.Harmoni 

spiritual antara syariat, adat, dan etika sosial masyarakat 

Kaili merupakan wujud dari Islam yang membumi, 

inklusif, dan kontekstual. Ia menampilkan wajah Islam 



70 

 

yang tidak kaku secara formalistik, tetapi menyerap nilai-

nilai lokal untuk memperkaya ekspresi keagamaannya. 

Sinergi ini menghasilkan tatanan sosial yang damai dan 

beradab, sekaligus menjadi model bagi pengembangan 

Islam moderat berbasis kearifan lokal (local wisdom-

based Islamic moderation) di Indonesia bagian timur. 

E. Potensi Spiritualitas Lokal dalam Memperkuat 

Ketenangan Batin dan Sosial 

Spiritualitas lokal masyarakat Kaili merupakan salah 

satu kekuatan kultural yang berperan besar dalam 

membangun ketenangan batin individu sekaligus menjaga 

keseimbangan sosial. Dalam konteks antropologi agama, 

spiritualitas lokal dipahami sebagai hasil internalisasi nilai-

nilai Islam yang diadaptasi ke dalam bentuk ekspresi 

budaya, ritual, dan etika sosial yang khas masyarakat 

setempat (Geertz, 1960; Abdullah, 2017). Proses ini 

melahirkan suatu bentuk Islam lokal (local Islam) yang 

tidak hanya menekankan aspek teologis dan syariat, tetapi 

juga mengandung dimensi emosional, moral, dan sosial 

yang mengikat komunitas secara mendalam.Menurut 

Abdullah (2017) dan Nurdin (2021), spiritualitas 

masyarakat Kaili terwujud dalam kesadaran kolektif 

tentang hubungan harmonis antara manusia, alam, dan 

Tuhan. Prinsip ini tercermin dalam ungkapan tradisional 

seperti Sintuvu Maroso (bersatu kita kuat), Mombine Wawo 

Ntina (menjaga kehormatan sesama), dan Lambagu (saling 

menghormati). Ungkapan-ungkapan tersebut tidak sekadar 

nilai sosial, tetapi juga memiliki dimensi spiritual yang 

mengajarkan keseimbangan batin, empati, dan 

kebersamaan. Nilai-nilai ini secara substantif sejalan 

dengan ajaran Islam tentang ukhuwwah, ta’awun (tolong-

menolong), dan sakīnah (ketenangan jiwa). 



71 

 

Dari sisi psikologi agama, Jalaluddin (2012) 

menjelaskan bahwa spiritualitas lokal yang terintegrasi 

dengan nilai Islam dapat memperkuat coping mechanism 

masyarakat dalam menghadapi tekanan hidup. Dalam 

konteks masyarakat Kaili, ritual seperti mopotombu 

(berzikir bersama sebelum musim tanam), mopondoa (doa 

bersama untuk keselamatan desa), dan molontigi (ritual 

penyucian kampung) bukan hanya kegiatan sosial, tetapi 

juga menjadi sarana penyembuhan batin (healing practice) 

dan penguatan spiritual kolektif. Melalui ritual tersebut, 

masyarakat menemukan makna, harapan, dan ketenangan 

yang menumbuhkan optimisme dalam kehidupan 

sosial.Selain itu, penelitian Tim Moderasi Beragama UIN 

Datokarama (2022) menunjukkan bahwa spiritualitas 

lokal memiliki fungsi penting dalam menjaga kohesi sosial 

dan mencegah konflik. Ketika nilai-nilai spiritual seperti 

sintuvu maroso dan mosintuvu dihidupkan melalui kegiatan 

keagamaan bersama, maka muncul kesadaran kolektif 

bahwa kedamaian adalah bagian dari iman. Nilai spiritual 

ini juga memperkuat tradisi musyawarah (mompono), 

perdamaian adat (sara pateka), dan penghormatan kepada 

pemimpin agama maupun adat. Semua itu menjadi 

mekanisme sosial untuk menciptakan inner peace 

(ketenangan batin) dan social peace (ketertiban sosial) 

secara berimbang. 

Secara teologis, Islam sendiri menekankan 

pentingnya keseimbangan antara aspek spiritual dan sosial. 

Al-Qur’an menggambarkan bahwa orang yang mengingat 

Allah akan memperoleh ketenangan hati: 

 ِ   تطَْمَئِنُّ الْقلُوُبُ ألَََ بِذِكْرِ اللَّّ

 

Terjemahnya : 



72 

 

“Ketahuilah bahwa dengan mengingat Allah hati menjadi 

tenang.” (QS. ar-Ra’d [13]:28) 

Ayat ini tidak hanya berbicara tentang ketenangan individu, 

tetapi juga harmoni sosial yang lahir dari masyarakat yang 

berdzikir secara kolektif. Tradisi dzikir bersama dan doa 

kampung di Tanah Kaili mencerminkan penerapan prinsip 

ini dalam bentuk yang kontekstual dan membumi. 

Dalam perspektif sosiologi agama, spiritualitas lokal 

berperan sebagai sistem moral dan solidaritas sosial. 

Durkheim (1995) menjelaskan bahwa pengalaman 

spiritual kolektif dalam ritual bersama menciptakan 

collective effervescence—suatu getaran emosi bersama 

yang memperkuat kohesi sosial. Hal ini juga tampak di 

masyarakat Kaili, di mana kegiatan keagamaan yang 

bernuansa adat memperkuat rasa kebersamaan dan 

menghidupkan nilai saling percaya antarwarga.Lebih jauh, 

spiritualitas lokal juga menjadi modal sosial untuk 

pembangunan masyarakat damai pascakonflik. Penelitian 

Madjid (2020) di wilayah Palu, Sigi, dan Parigi Moutong 

menunjukkan bahwa nilai-nilai spiritual berbasis adat dan 

Islam telah membantu masyarakat bangkit dari trauma 

konflik dengan menumbuhkan rasa syukur, kesabaran, dan 

solidaritas lintas kelompok. Dengan demikian, spiritualitas 

lokal bukan hanya menjaga ketenangan batin, tetapi juga 

membentuk struktur sosial yang lebih inklusif dan resilien. 

Spiritualitas lokal masyarakat Kaili memiliki potensi 

besar dalam memperkuat ketenangan batin individu dan 

ketertiban sosial komunitas. Ia bekerja sebagai jembatan 

antara nilai-nilai Islam universal dan konteks budaya lokal, 

menciptakan keseimbangan antara iman, akal, dan adat. 

Dengan menjadikan spiritualitas sebagai sumber moral dan 

harmoni sosial, masyarakat Kaili menunjukkan bahwa 

Islam yang terinternalisasi dalam budaya dapat menjadi 



73 

 

kekuatan perdamaian dan ketenangan yang otentik di 

tengah perubahan zaman. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



74 

 

BAB V 

REKONSTRUKSI NILAI DAN TRADISI DALAM 

ERA MODERN 

 

 

A. Menggali Kembali Makna Simbol dan Ritual  

     Keagamaan 

Dalam konteks masyarakat modern, simbol dan ritual 

keagamaan sering kali mengalami reduksi makna akibat 

dominasi rasionalitas instrumental dan orientasi 

materialistik dalam kehidupan sosial. Padahal, secara 

antropologis dan sosiologis, simbol dan ritual memiliki 

kedudukan sentral sebagai media internalisasi nilai-nilai 

spiritual, moral, dan sosial yang menjaga kontinuitas tradisi 

keagamaan dalam komunitas tertentu (Geertz, 1973; 

Turner, 1969). Clifford Geertz menegaskan bahwa agama 

tidak hanya sekadar sistem kepercayaan, tetapi juga a 

system of symbols yang berfungsi untuk meneguhkan 

makna eksistensial manusia dan memperkuat kohesi 

sosial.Dalam masyarakat Islam tradisional seperti di Tanah 

Kaili, simbol-simbol keagamaan—misalnya dalam bentuk 

zikir bersama, tahlilan, doa adat, dan ritual syukuran 

panen mengandung lapisan makna yang tidak hanya 

bersifat teologis, tetapi juga kultural. Simbol-simbol 

tersebut berfungsi sebagai bahasa simbolik untuk 

menghubungkan dimensi transenden dengan realitas sosial. 

Misalnya, penggunaan air dalam ritual doa atau penyucian 

adat menggambarkan makna spiritual tentang kesucian, 

kehidupan, dan penyucian diri dari dosa. Dalam pandangan 

Durkheim (1912), simbol-simbol semacam ini menjadi 

sarana kolektif yang memperkuat solidaritas sosial dan 

mempertegas identitas kelompok. 

Ritual keagamaan, di sisi lain, merepresentasikan 

dinamika hubungan manusia dengan Tuhan (hablun 



75 

 

minallah) sekaligus hubungan antar manusia (hablun 

minannas). Ritual seperti doa bersama sebelum musim 

tanam, selamatan rumah baru, dan ziarah kubur bukan 

sekadar tindakan keagamaan formal, melainkan juga 

mekanisme sosial untuk menjaga keharmonisan antara 

individu, masyarakat, dan alam. Dalam kerangka 

hermeneutik, setiap ritual mengandung makna simbolik 

yang perlu ditafsirkan ulang sesuai konteks zaman, tanpa 

menghilangkan nilai-nilai inti yang terkandung di dalamnya 

(Ricoeur, 1976).Namun, modernisasi dan globalisasi 

membawa tantangan tersendiri. Di satu sisi, rasionalitas 

modern cenderung mengikis kepercayaan terhadap simbol 

dan ritual tradisional karena dianggap tidak efisien atau 

tidak relevan. Di sisi lain, terdapat gerakan rekonstruksi 

dan revitalisasi tradisi yang dilakukan oleh para tokoh 

agama, budayawan, dan akademisi lokal untuk menggali 

kembali makna spiritual dan sosial dari ritual-ritual tersebut 

agar tetap kontekstual dengan perkembangan zaman. 

Upaya ini sejalan dengan pendekatan living Islam yang 

menekankan pentingnya memahami Islam sebagaimana 

dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari masyarakat 

(Woodward, 2011). 

Rekonstruksi makna simbol dan ritual keagamaan 

berarti mengembalikan fungsi simbol-simbol tersebut 

sebagai sarana refleksi spiritual dan etika sosial. Misalnya, 

tradisi mompoharate (doa bersama dalam masyarakat Kaili) 

yang dahulu berorientasi pada keselamatan kampung kini 

dapat dimaknai ulang sebagai simbol solidaritas sosial dan 

komitmen kolektif terhadap perdamaian dan kesejahteraan. 

Begitu pula, praktik zikir dan doa adat yang diiringi musik 

tradisional dapat direkontekstualisasi sebagai ekspresi 

spiritualitas lokal yang selaras dengan prinsip Islam 

moderat: keseimbangan antara nilai tauhid dan 

penghormatan terhadap budaya lokal.Dengan demikian, 

menggali kembali makna simbol dan ritual keagamaan 



76 

 

bukanlah sekadar usaha pelestarian tradisi, melainkan 

upaya epistemologis dan kultural untuk membangun 

kembali kesadaran religius yang berakar pada budaya lokal, 

namun terbuka terhadap perubahan zaman. Melalui 

reinterpretasi yang kritis dan kontekstual, simbol dan ritual 

keagamaan dapat terus menjadi sumber inspirasi moral dan 

spiritual bagi masyarakat modern yang tengah mencari 

keseimbangan antara kemajuan dan makna hidup. 

B. Menyaring dan Memurnikan Tradisi dari Unsur     

      yang  Tidak Sesuai dengan Syariat 

Dalam proses rekonstruksi nilai dan tradisi 

keagamaan, penyaringan terhadap unsur-unsur budaya 

lokal yang bertentangan dengan prinsip syariat Islam 

menjadi langkah penting untuk menjaga kemurnian akidah 

dan keotentikan ajaran. Secara historis, proses Islamisasi di 

berbagai wilayah Nusantara—termasuk di Tanah Kaili, 

Sulawesi Tengah—berlangsung secara akomodatif. Para 

ulama dan penyebar Islam tidak serta-merta menolak tradisi 

lokal, melainkan melakukan proses adaptasi kultural yang 

disebut pribumisasi Islam (Azra, 2004; Abdurrahman 

Wahid, 2009). Melalui pendekatan ini, unsur-unsur tradisi 

yang tidak bertentangan dengan tauhid diterima dan 

diperkaya dengan nilai-nilai Islam, sementara unsur yang 

bersifat syirik atau khurafat secara perlahan dieliminasi. 

Menurut Nurcholish Madjid (1992), Islam memiliki 

kemampuan untuk berdialog dengan budaya tanpa 

kehilangan substansinya. Hal ini karena Islam membawa 

nilai-nilai universal yang dapat diintegrasikan dengan 

berbagai sistem budaya selama tidak menyalahi prinsip 

tauhid. Dalam konteks masyarakat Kaili, misalnya, ritual 

adat seperti mopotove (permohonan keselamatan) atau 

mombine (syukuran panen) dapat tetap dipertahankan 

sejauh diorientasikan kepada Allah SWT dan tidak lagi 



77 

 

melibatkan unsur pemujaan kepada roh atau makhluk gaib. 

Dengan demikian, tradisi tersebut mengalami proses 

purifikasi simbolik, yakni pemurnian makna dari orientasi 

mitologis menuju orientasi teologis. 

Pandangan serupa dijelaskan oleh Koentjaraningrat 

(1985) bahwa tradisi keagamaan masyarakat Indonesia 

sering kali bersifat sinkretis karena merupakan hasil 

pertemuan antara unsur Islam, adat, dan kepercayaan pra-

Islam. Oleh sebab itu, diperlukan upaya rasionalisasi dan 

penyadaran melalui pendidikan keagamaan agar 

masyarakat mampu membedakan antara tradisi yang 

bersifat kultural (adat) dan yang bersifat teologis (ibadah). 

Pendekatan fiqh al-hadarah atau “fikih peradaban” yang 

dikembangkan dalam studi Islam kontemporer dapat 

menjadi kerangka metodologis untuk menyaring tradisi 

dengan bijak. Pendekatan ini mengajarkan bahwa Islam 

bukan anti budaya, tetapi menuntut agar setiap ekspresi 

budaya tunduk pada nilai tauhid, keadilan, dan 

kemaslahatan (al-Qaradawi, 2001). 

Dalam konteks modernisasi, penyaringan tradisi 

menjadi semakin penting karena banyak praktik keagamaan 

tradisional menghadapi kritik dari dua arah: kalangan 

modernis yang menolak tradisi sebagai bentuk bid‘ah, dan 

kalangan tradisionalis yang ingin mempertahankan warisan 

leluhur tanpa kritik teologis. Keduanya perlu dijembatani 

dengan pendekatan ilmiah dan kontekstual yang 

menempatkan tradisi sebagai ekspresi sosial, namun harus 

dikoreksi berdasarkan sumber otoritatif Islam: Al-Qur’an 

dan Hadis. Prinsip yang diajarkan Nabi Muhammad SAW, 

“Man ahdatsa fī amrinā hādzā mā laisa minhu fa huwa 

raddun” (Barang siapa membuat perkara baru dalam 

urusan kami ini yang bukan darinya, maka perkara itu 

tertolak) (HR. Bukhari-Muslim), menjadi dasar normatif 



78 

 

dalam penyaringan unsur-unsur yang menyimpang dari 

syariat. 

Secara praktis, proses pemurnian tradisi di 

masyarakat dapat dilakukan melalui tiga pendekatan. 

Pertama, pendekatan edukatif, yaitu memberikan 

pemahaman teologis kepada masyarakat tentang perbedaan 

antara ibadah yang bersumber dari wahyu dan ekspresi 

budaya yang bersifat lokal. Kedua, pendekatan kultural, 

yaitu membimbing masyarakat agar tradisi yang 

dilestarikan tetap memiliki makna sosial dan estetika, tetapi 

diarahkan kepada nilai tauhid. Ketiga, pendekatan 

dialogis, yaitu melibatkan tokoh adat, tokoh agama, dan 

generasi muda dalam merumuskan bentuk baru tradisi yang 

sejalan dengan syariat namun tetap menghargai identitas 

lokal. 

Di Tanah Kaili, upaya penyaringan dan pemurnian 

ini mulai tampak melalui kegiatan keagamaan seperti zikir 

dan doa bersama yang kini dipimpin oleh imam atau ustaz, 

serta diorientasikan kepada doa kepada Allah SWT, bukan 

lagi kepada roh nenek moyang sebagaimana dalam bentuk 

lama. Begitu pula, dalam acara mopotove atau motobongi, 

pembacaan ayat Al-Qur’an dan selawat Nabi menggantikan 

mantra tradisional yang dahulu digunakan. Proses ini 

menunjukkan adanya dinamika kultural yang sehat antara 

pelestarian dan pemurnian tradisi, sekaligus menegaskan 

karakter Islam moderat yang menggabungkan ketaatan 

pada syariat dengan penghargaan terhadap budaya lokal. 

Dengan demikian, penyaringan dan pemurnian tradisi 

bukanlah bentuk penolakan terhadap kebudayaan, 

melainkan langkah penyadaran agar nilai-nilai budaya tetap 

hidup dalam koridor tauhid. Islam hadir bukan untuk 

menghapus budaya, tetapi untuk memperbaikinya dan 

mengarahkannya pada kemaslahatan manusia. Prinsip al-



79 

 

muhafazhah ‘ala al-qadim al-shalih wa al-akhdz bi al-jadid 

al-ashlah (memelihara tradisi lama yang baik dan 

mengambil yang baru yang lebih baik) menjadi fondasi etis 

dan epistemologis bagi umat Islam dalam menjaga 

keseimbangan antara syariat dan kebudayaan di era 

modern. 

C. Adaptasi nilai dan Tradisi dalam Konteks     

     Pendidikan dan Dakwah Kontemporer 

Adaptasi nilai dan tradisi lokal dalam konteks 

pendidikan dan dakwah Islam kontemporer merupakan 

strategi penting dalam mempertahankan relevansi ajaran 

Islam di tengah perubahan sosial yang cepat. Dalam 

pandangan sosiologi agama, agama tidak hidup dalam 

ruang hampa, tetapi selalu berinteraksi dengan budaya dan 

struktur sosial masyarakat tempat ia berkembang (Berger, 

1967). Oleh karena itu, proses dakwah dan pendidikan 

Islam yang efektif adalah yang mampu berdialog dengan 

konteks budaya lokal tanpa kehilangan substansi syariat. 

Dalam masyarakat seperti Kaili di Sulawesi Tengah, 

nilai dan tradisi lokal telah lama menjadi medium 

internalisasi ajaran Islam. Tradisi seperti mompoharate 

(doa bersama), motobongi (selamatan), dan mopore 

(tolong-menolong) mengandung nilai sosial seperti 

kebersamaan, solidaritas, dan penghormatan terhadap 

sesama. Nilai-nilai ini sejalan dengan prinsip ukhuwah 

islamiyah, ta‘awun (kerjasama), dan ihsan (kebaikan). 

Dalam konteks pendidikan Islam, nilai-nilai tersebut dapat 

diintegrasikan ke dalam kurikulum dan metode 

pembelajaran sebagai bentuk pendidikan kontekstual yang 

menumbuhkan pemahaman Islam yang membumi dan 

humanis (Tilaar, 2002; Azyumardi Azra, 2012). 



80 

 

Menurut pendekatan Islamic Cultural Pedagogy 

(Moghadam, 2018), pendidikan Islam sebaiknya 

memanfaatkan simbol, bahasa, dan praktik budaya lokal 

sebagai sarana pedagogis untuk menanamkan nilai-nilai 

Islam. Misalnya, penggunaan peribahasa Kaili atau cerita 

rakyat yang memuat pesan moral dapat menjadi metode 

efektif dalam pembelajaran akhlak dan fikih di madrasah. 

Dengan demikian, peserta didik tidak hanya memahami 

ajaran Islam secara tekstual, tetapi juga kontekstual—yakni 

dalam hubungannya dengan identitas budaya mereka. 

Dalam ranah dakwah, adaptasi nilai dan tradisi 

menjadi kunci dalam mengkomunikasikan pesan 

keagamaan di tengah masyarakat plural dan modern. Model 

dakwah kultural sebagaimana dikembangkan oleh para 

ulama Walisongo di Jawa dan para anangguru di Sulawesi 

memperlihatkan bahwa Islam dapat diterima secara damai 

melalui pendekatan budaya yang santun dan dialogis. 

Dakwah semacam ini sejalan dengan konsep da‘wah bil 

hikmah wal mau‘izhah al-hasanah (QS. an-Nahl [16]:125), 

yaitu menyeru manusia dengan kebijaksanaan dan nasihat 

yang baik. 

Dalam konteks kontemporer, pendekatan ini perlu 

diperkuat dengan pemanfaatan media digital dan strategi 

komunikasi yang kreatif. Misalnya, simbol-simbol dan 

tradisi lokal seperti musik religi Kaili atau tarian adat dapat 

diadaptasi dalam konten dakwah digital untuk memperkuat 

identitas keislaman yang inklusif dan menghargai 

keragaman budaya. Studi Nasrullah (2020) tentang digital 

religiosity menunjukkan bahwa dakwah yang 

menyesuaikan diri dengan konteks budaya dan media baru 

lebih mudah diterima generasi muda tanpa mengurangi 

nilai spiritualitasnya. 



81 

 

Lebih jauh, adaptasi nilai dan tradisi dalam 

pendidikan dan dakwah juga menjadi bagian dari 

penguatan Islam moderat. Menurut Kementerian Agama RI 

(2021), moderasi beragama memerlukan penguatan literasi 

budaya dan keagamaan agar umat mampu mengapresiasi 

perbedaan tanpa kehilangan komitmen terhadap prinsip 

tauhid. Pendidikan yang berlandaskan tradisi lokal yang 

selaras dengan Islam dapat membentuk karakter moderat, 

toleran, dan beradab. Di madrasah-madrasah Kabupaten 

Sigi, misalnya, beberapa guru telah mengintegrasikan nilai 

kearifan lokal Kaili seperti nosivua (rasa malu), popombala 

(pengendalian diri), dan patovua (kerukunan) dalam 

pembelajaran fikih dan akhlak. Hal ini mencerminkan 

bentuk nyata adaptasi nilai tradisi dalam praksis pendidikan 

Islam modern. 

Dengan demikian, adaptasi nilai dan tradisi lokal 

dalam pendidikan dan dakwah bukan sekadar strategi 

kultural, melainkan juga langkah teologis dan pedagogis 

untuk mengaktualisasikan Islam yang ramah budaya dan 

responsif terhadap perubahan zaman. Islam yang diajarkan 

dengan menghargai budaya lokal akan lebih mudah 

diterima, dihayati, dan diamalkan oleh masyarakat. 

Adaptasi ini juga menjadi wujud nyata dari rahmatan lil 

‘alamin, yakni Islam yang membawa rahmat bagi seluruh 

kehidupan—manusia, alam, dan kebudayaan. 

D. Spiritualitas Islam sebagai Kekuatan Sosial Baru di Era    

     Digital 

Perkembangan teknologi digital telah membawa 

perubahan mendasar dalam cara manusia berinteraksi, 

berpikir, dan membangun identitas sosial. Di tengah arus 

globalisasi dan transformasi digital ini, spiritualitas Islam 

muncul sebagai kekuatan sosial baru yang berperan dalam 

membentuk kesadaran moral, solidaritas sosial, dan 



82 

 

keseimbangan batin masyarakat modern. Spiritualitas Islam 

bukan hanya praktik keagamaan individual, melainkan juga 

energi sosial yang menggerakkan nilai-nilai keadilan, 

kemanusiaan, dan kebersamaan dalam ruang publik digital 

(Esposito & Voll, 2001; Sardar, 2014). 

Menurut Ziauddin Sardar (2015), era digital telah 

melahirkan masyarakat dengan karakter baru: cepat, 

terhubung, dan terbuka. Namun, keterbukaan ini sering 

diiringi oleh disorientasi nilai dan fragmentasi makna 

hidup. Dalam konteks ini, spiritualitas Islam berfungsi 

sebagai moral compass yang menuntun umat agar tidak 

terjebak dalam sekularisasi digital yang mengedepankan 

citra dan sensasi daripada substansi. Spiritualitas Islam, 

dengan penekanan pada nilai ikhlas, zikir, dan tazkiyah al-

nafs (penyucian jiwa), memberikan keseimbangan antara 

aktivitas rasional dan kesadaran transendental, antara dunia 

maya dan kehidupan nyata. 

Fenomena digital religiosity (Nasrullah, 2020) 

menunjukkan bahwa praktik keagamaan kini tidak hanya 

dilakukan di masjid atau majelis taklim, tetapi juga di ruang 

digital. Melalui media sosial, podcast, kanal YouTube, dan 

aplikasi keagamaan, dakwah dan zikir menjadi lebih mudah 

diakses lintas generasi. Di Indonesia, munculnya komunitas 

digital seperti Muslim Millennial, One Day One Juz, atau 

gerakan Hijrah Online mencerminkan bagaimana 

spiritualitas Islam berkembang menjadi gerakan sosial yang 

memperkuat identitas religius sekaligus membangun 

jaringan solidaritas global. Dalam masyarakat Kaili dan 

sekitarnya, kecenderungan ini tampak pada penggunaan 

media digital untuk menyiarkan kegiatan keagamaan lokal 

seperti zikir akbar, doa adat Islami, atau kajian moderasi 

beragama, yang diunggah ke platform digital sebagai 

sarana dakwah kultural. 



83 

 

Dalam kerangka sosiologi agama, fenomena ini dapat 

dipahami melalui konsep civil religion (Bellah, 1967) dan 

networked religion (Campbell, 2012). Keduanya 

menegaskan bahwa spiritualitas di era digital membentuk 

ruang sosial baru yang menghubungkan dimensi privat dan 

publik. Spiritualitas Islam di media digital bukan hanya 

bentuk ibadah, tetapi juga praktik sosial yang menciptakan 

jejaring solidaritas, memperluas kesadaran moral, dan 

memperkuat moderasi beragama. Misalnya, aktivitas 

sedekah online, donasi digital untuk korban bencana, atau 

kampanye hijau berbasis keislaman menjadi bukti nyata 

bahwa nilai-nilai spiritual dapat menjadi kekuatan sosial 

yang konkret dalam kehidupan modern. 

Namun demikian, muncul pula tantangan baru seperti 

komodifikasi agama, polarisasi wacana keagamaan, dan 

radikalisme digital. Untuk itu, penguatan spiritualitas Islam 

perlu diiringi dengan literasi digital dan pendekatan etis 

agar media digital digunakan sebagai sarana dakwah yang 

menyejukkan, bukan medan konflik ideologis. Spiritualitas 

Islam yang berbasis tasawuf sosial (Al-Attas, 1985; 

Nasution, 1995) dapat menjadi alternatif model 

keberagamaan yang menekankan keseimbangan antara 

hubungan dengan Allah (hablun minallah) dan tanggung 

jawab sosial (hablun minannas). 

Dalam konteks pendidikan dan dakwah modern, 

integrasi spiritualitas Islam dengan teknologi digital harus 

diarahkan pada pembentukan insan kamil  manusia 

paripurna yang menggabungkan kecerdasan intelektual, 

emosional, dan spiritual. Platform digital seperti learning 

management system keagamaan, podcast tafsir dan hadis, 

serta aplikasi dzikir digital dapat dijadikan instrumen 

penguatan spiritualitas yang kontekstual bagi generasi 

muda. Pendekatan ini selaras dengan prinsip Islam 

rahmatan lil ‘alamin, di mana spiritualitas tidak hanya 



84 

 

membentuk ketenangan pribadi, tetapi juga menebarkan 

kebaikan sosial di ruang digital global. 

Dengan demikian, spiritualitas Islam di era digital 

merupakan kekuatan sosial baru yang menyeimbangkan 

kemajuan teknologi dengan kedalaman nilai-nilai ruhani. Ia 

berperan membangun kesadaran etis kolektif, memperkuat 

solidaritas kemanusiaan, dan menghadirkan kembali makna 

religius dalam kehidupan modern yang semakin 

terdigitalisasi. Dalam perspektif ini, spiritualitas Islam 

bukan sekadar aspek ibadah, tetapi juga fondasi peradaban 

digital yang beretika, beradab, dan berkeadilan. 

E. Kontribusi Rekonstruksi Tradisi terhadap Penguatan  

     Karakter Bangsa 

Rekonstruksi tradisi keagamaan dan budaya lokal 

memiliki kontribusi strategis dalam memperkuat karakter 

bangsa, terutama di tengah krisis moral, disorientasi nilai, 

dan tantangan globalisasi yang melanda masyarakat 

modern. Dalam kerangka pembangunan nasional, 

penguatan karakter tidak hanya melalui pendidikan formal, 

tetapi juga melalui revitalisasi nilai-nilai budaya dan 

spiritual yang hidup di masyarakat (Kemendiknas, 2010). 

Tradisi keagamaan yang direkonstruksi berdasarkan 

prinsip-prinsip Islam moderat dan kearifan lokal menjadi 

fondasi penting dalam membentuk kepribadian bangsa 

yang religius, humanis, dan berintegritas. 

Menurut Tilaar (2002) dan Lickona (1991), karakter 

bangsa terbentuk dari internalisasi nilai-nilai dasar seperti 

kejujuran, tanggung jawab, solidaritas, dan penghormatan 

terhadap sesama. Dalam konteks masyarakat Indonesia 

yang multikultural, nilai-nilai tersebut sering kali terwujud 

secara konkret dalam tradisi lokal yang berakar pada 

kebersamaan dan gotong royong. Proses rekonstruksi 



85 

 

tradisi, terutama dalam masyarakat Islam lokal seperti di 

Tanah Kaili, menegaskan kembali fungsi tradisi sebagai 

wahana pendidikan moral (moral education) yang berbasis 

komunitas. Ritual keagamaan, adat musyawarah, dan 

tradisi tolong-menolong tidak sekadar aktivitas sosial, 

melainkan sarana penanaman nilai kejujuran, disiplin, 

tanggung jawab, dan solidaritas sosial. 

Kajian sosiologi budaya menunjukkan bahwa 

revitalisasi tradisi keagamaan yang bernilai positif dapat 

meningkatkan social capital masyarakat (Putnam, 2000). 

Tradisi yang direkonstruksi dengan semangat keislaman 

dan nilai kemanusiaan memperkuat jejaring sosial, rasa 

saling percaya (trust), serta komitmen kolektif terhadap 

kemaslahatan bersama. Misalnya, tradisi mompoharate 

(doa bersama) dan motobongi (ritual syukur panen) dalam 

masyarakat Kaili tidak hanya mengandung nilai spiritual, 

tetapi juga memperkuat etos kerja sama dan rasa tanggung 

jawab sosial yang menjadi pilar karakter bangsa. 

Dari perspektif pendidikan nasional, rekonstruksi 

tradisi dapat diintegrasikan ke dalam pengembangan Profil 

Pelajar Pancasila dan pendidikan karakter Islami. Nilai-

nilai lokal seperti nosivua (rasa malu berbuat salah), 

patovua (kerukunan), dan popombala (pengendalian diri) 

memiliki kesepadanan dengan nilai-nilai akhlak mulia yang 

diajarkan dalam Islam. Dengan menghidupkan kembali 

nilai-nilai tradisi lokal dalam pendidikan dan dakwah, 

proses pembentukan karakter bangsa tidak bersifat abstrak, 

melainkan berakar pada pengalaman sosial dan budaya 

yang hidup di tengah masyarakat (Geertz, 1973; Azra, 

2012). 

Selain itu, rekonstruksi tradisi juga berkontribusi 

terhadap penguatan identitas nasional yang inklusif dan 

moderat. Islam yang berinteraksi dengan budaya lokal 



86 

 

menghasilkan corak keberagamaan yang damai, toleran, 

dan menghargai perbedaan suatu karakter yang sangat 

relevan dalam menjaga keutuhan bangsa Indonesia yang 

majemuk. Nurcholish Madjid (1992) menekankan bahwa 

kebudayaan Islam Nusantara merupakan bukti bahwa Islam 

mampu membentuk masyarakat yang religius tanpa 

kehilangan kebhinekaan. Dalam kerangka ini, rekonstruksi 

tradisi bukan hanya upaya pelestarian warisan budaya, 

tetapi juga pembaruan nilai-nilai sosial yang meneguhkan 

semangat persatuan nasional. 

Di era modern dan digital, kontribusi ini menjadi 

semakin signifikan. Tradisi yang direkonstruksi secara 

kontekstual mampu menjembatani generasi muda dengan 

akar budaya dan nilai spiritual bangsanya. Ketika nilai-nilai 

tradisi dikomunikasikan melalui pendidikan, media, dan 

ruang digital, mereka tidak hanya berfungsi sebagai 

warisan masa lalu, tetapi juga sebagai sumber inspirasi 

moral dan etika publik di masa depan. Hal ini sejalan 

dengan paradigma cultural resilience (Day & Gu, 2010), 

yaitu kemampuan masyarakat mempertahankan identitas 

dan nilai luhur di tengah perubahan sosial yang cepat. 

Dengan demikian, rekonstruksi tradisi berperan 

sebagai pilar penguatan karakter bangsa karena ia 

menghubungkan spiritualitas, moralitas, dan kebangsaan 

dalam satu kesatuan nilai yang utuh. Tradisi yang disucikan 

oleh nilai-nilai Islam moderat menjadi ruang pendidikan 

sosial yang menumbuhkan cinta tanah air (hubbul wathan), 

tanggung jawab moral, dan kesadaran kolektif terhadap 

keadilan serta kemaslahatan. Melalui rekonstruksi inilah, 

bangsa Indonesia dapat membangun peradaban modern 

yang berakar kuat pada nilai lokal, berjiwa spiritual, dan 

berorientasi pada kemanusiaan universal. 

 



87 

 

BAB VI 

PERAN ULAMA, TOKOH ADAT, DAN 

KOMUNITAS DALAM TRANSFORMASI 

SPIRITUAL 

 

 

 

A. Kiprah ulama Lokal sebagai Penjaga Nilai dan Tradisi   

     Islam 

Ulama lokal memiliki peran strategis dalam menjaga 

kesinambungan nilai-nilai keislaman dan kearifan tradisi di 

tingkat akar rumput. Dalam sejarah penyebaran Islam di 

Nusantara, termasuk di Tanah Kaili, kehadiran ulama tidak 

hanya berfungsi sebagai penyampai ajaran agama 

(transmitter of Islamic knowledge), tetapi juga sebagai 

mediator budaya, pemimpin moral, dan penggerak sosial 

yang menafsirkan Islam sesuai konteks lokal (Azra, 2004; 

Federspiel, 2009). Peran inilah yang menjadikan ulama 

lokal berfungsi sebagai “penjaga nilai” sekaligus “penjaga 

tradisi”, yang memastikan agar Islam tetap hidup dalam 

keseharian masyarakat tanpa kehilangan ruh spiritual dan 

kulturalnya. 

Secara historis, proses Islamisasi di wilayah Sulawesi 

Tengah tidak semata-mata dilakukan melalui struktur 

politik kerajaan atau kekuatan ekonomi, melainkan melalui 

dakwah kultural yang dipelopori oleh para ulama, guru 

ngaji, dan tokoh tarekat. Mereka membangun jaringan 

pendidikan informal melalui surau, langgar, dan madrasah 

tradisional, tempat masyarakat belajar Al-Qur’an, fikih, 

akhlak, dan adab sosial (Noer, 1982). Melalui lembaga-

lembaga kecil inilah, nilai-nilai Islam disosialisasikan 

secara halus, berdialog dengan adat, dan melahirkan 

sintesis baru antara syariat dan kearifan lokal. 



88 

 

Dalam konteks masyarakat Kaili, kiprah ulama lokal 

dapat dilihat dari kemampuan mereka memelihara 

keseimbangan antara ajaran Islam yang normatif dengan 

praktik budaya yang hidup di masyarakat. Para ulama 

seperti Anangguru Kaili di masa awal Islamisasi 

memainkan peran ganda: di satu sisi, mereka menegakkan 

ajaran tauhid dan membersihkan unsur kepercayaan lama 

yang bertentangan dengan syariat; di sisi lain, mereka 

menafsirkan nilai-nilai adat seperti nosivua (rasa malu 

berbuat salah) dan patovua (kerukunan sosial) sebagai 

bentuk konkret dari akhlak Islam. Pendekatan kultural ini 

selaras dengan konsep pribumisasi Islam (Abdurrahman 

Wahid, 2009), yaitu proses menjadikan Islam hadir sesuai 

dengan jiwa dan kebudayaan masyarakat lokal tanpa 

mengorbankan prinsip-prinsip pokoknya. 

Peran ulama lokal juga terlihat dalam menjaga 

kesinambungan tradisi keagamaan kolektif seperti zikir 

bersama, tahlilan, doa adat, dan maulid Nabi. Tradisi-

tradisi ini bukan sekadar warisan masa lalu, tetapi menjadi 

media penting untuk menumbuhkan solidaritas sosial dan 

spiritualitas bersama. Menurut Geertz (1973), ritual 

semacam ini memperkuat sense of belonging dan 

membentuk struktur makna yang mengikat komunitas. 

Ulama lokal berperan dalam memastikan bahwa praktik 

tersebut tetap berlandaskan syariat Islam, misalnya dengan 

mengganti mantra lama menjadi doa dalam bahasa Arab, 

atau menambahkan pembacaan ayat suci Al-Qur’an sebagai 

bentuk pemurnian tradisi. 

Dalam perspektif sosiologi agama, peran ulama lokal 

sebagai moral community leader juga mencakup fungsi 

kontrol sosial. Mereka menjadi rujukan etika dan 

spiritualitas masyarakat dalam menyelesaikan konflik, 

memberi nasihat moral, serta menengahi perbedaan antara 

adat dan agama. Dalam masyarakat Kaili pasca-konflik, 



89 

 

misalnya, banyak ulama yang terlibat aktif dalam 

rekonsiliasi sosial melalui pendekatan religius dan kultural. 

Mereka menggunakan forum keagamaan dan adat untuk 

menanamkan nilai perdamaian (sala karau) serta 

menegaskan pentingnya ukhuwah Islamiyah dan 

kebersamaan antarumat beragama (Syamsuddin, 2013). 

Kiprah ulama lokal juga tampak dalam dunia 

pendidikan dan dakwah kontemporer. Di berbagai 

madrasah di Kabupaten Sigi, para ulama berperan sebagai 

pendidik yang mengintegrasikan ajaran Islam dengan nilai-

nilai kearifan lokal. Pendekatan ini sejalan dengan 

paradigma Islamic educational reform yang menekankan 

keseimbangan antara aspek kognitif, afektif, dan kultural 

dalam pembentukan karakter (Fadlullah, 2017). Melalui 

pengajaran fikih, akhlak, dan tafsir berbasis konteks lokal, 

para ulama menanamkan pemahaman Islam yang moderat, 

toleran, dan adaptif terhadap perubahan sosial. 

Lebih dari itu, ulama lokal kini mulai berperan aktif 

dalam ruang digital. Mereka menggunakan media sosial, 

kanal YouTube, dan forum daring untuk menyebarkan 

dakwah Islam yang menyejukkan dan mencerahkan. 

Fenomena ini menunjukkan pergeseran dari traditional 

authority ke networked authority (Campbell, 2012), di 

mana otoritas keagamaan tidak lagi terbatas pada masjid 

atau majelis, tetapi juga hadir di ruang maya. Kendati 

demikian, ulama lokal tetap mempertahankan akar 

spiritualnya: mereka bukan hanya penyampai pesan agama, 

tetapi juga penjaga keseimbangan antara modernitas dan 

tradisi. 

Dengan demikian, kiprah ulama lokal sebagai 

penjaga nilai dan tradisi Islam mencerminkan peran ganda: 

sebagai pemelihara warisan spiritual dan sebagai inovator 

sosial. Melalui dakwah, pendidikan, dan keteladanan moral, 



90 

 

mereka memastikan agar Islam terus berakar dalam 

kehidupan masyarakat, relevan dengan tantangan zaman, 

dan tetap berpijak pada nilai-nilai kemanusiaan yang 

universal. Dalam konteks rekonstruksi Islam moderat di 

Tanah Kaili, ulama lokal menjadi jangkar moral yang 

menjaga harmoni antara syariat, adat, dan modernitas. 

B. Sinergi tokoh adat dan tokoh agama dalam membangun 

kesadaran religius masyarakat 

Sinergi antara tokoh adat dan tokoh agama 

merupakan faktor kunci dalam membangun kesadaran 

religius masyarakat, terutama di daerah yang memiliki 

sistem nilai dan tradisi lokal yang kuat seperti di Tanah 

Kaili, Sulawesi Tengah. Berdasarkan berbagai penelitian 

antropologi dan sosiologi agama, hubungan antara adat dan 

agama di kawasan Nusantara bukanlah hubungan yang 

bersifat oposisi, melainkan bersifat komplementer dan 

integratif. Clifford Geertz (1976) dalam The Religion of 

Java menyebutkan bahwa agama di Indonesia selalu 

beroperasi dalam konteks kebudayaan lokal yang dinamis, 

di mana tokoh agama dan adat berperan sebagai mediator 

antara nilai transendental Islam dan sistem sosial budaya 

setempat. 

Dalam konteks masyarakat Kaili, tokoh adat 

memiliki otoritas moral yang berakar dari sistem sosial 

tradisional, sedangkan tokoh agama (ulama, imam, ustaz) 

memiliki legitimasi spiritual yang bersumber dari ajaran 

Islam. Kolaborasi keduanya menghasilkan bentuk moderasi 

keagamaan yang khas, di mana nilai-nilai Islam 

disampaikan tanpa menegasikan kearifan lokal. Penelitian 

Azyumardi Azra (2013) tentang Islam Nusantara 

menjelaskan bahwa integrasi ini menciptakan “Islam lokal” 

yang damai, adaptif, dan tidak terlepas dari dimensi sosial 

masyarakatnya. 



91 

 

Secara praktis, sinergi ini terlihat dalam berbagai 

kegiatan sosial-keagamaan seperti perayaan maulid, 

tahlilan, dan doa adat yang dilaksanakan bersama dengan 

melibatkan tokoh agama dan tokoh adat. Dalam kegiatan 

tersebut, tokoh agama menanamkan nilai-nilai tauhid dan 

syariat, sementara tokoh adat memastikan kegiatan berjalan 

sesuai dengan norma sosial dan nilai harmoni 

(nosampesuvu dalam bahasa Kaili) yang dijunjung tinggi. 

Fenomena ini sejalan dengan temuan Nur Syam (2018) 

dalam penelitiannya tentang Islam dan budaya lokal di 

Indonesia Timur, yang menyimpulkan bahwa kolaborasi 

antara adat dan agama memperkuat struktur sosial dan 

menumbuhkan kesadaran kolektif akan pentingnya 

keseimbangan antara agama dan budaya. 

Dari sisi dakwah, sinergi tokoh adat dan agama juga 

menjadi model efektif dalam menyebarkan nilai-nilai Islam 

moderat. Ketika dakwah dilakukan dengan menghormati 

simbol-simbol adat, masyarakat lebih mudah menerima 

ajaran Islam tanpa merasa kehilangan identitas budayanya. 

Pendekatan ini sejalan dengan konsep cultural dakwah 

(dakwah berbasis budaya) yang dikemukakan oleh Hidayat 

(2016), yaitu strategi dakwah yang tidak bersifat 

konfrontatif terhadap tradisi lokal, melainkan melakukan 

proses internalisasi nilai Islam ke dalam sistem simbol dan 

praktik budaya masyarakat. 

Dengan demikian, sinergi antara tokoh adat dan 

tokoh agama bukan hanya memperkuat kesadaran religius, 

tetapi juga berfungsi sebagai mekanisme sosial untuk 

menjaga stabilitas, kerukunan, dan kohesi sosial 

masyarakat. Dalam era modern yang diwarnai tantangan 

globalisasi dan disrupsi nilai, model kolaboratif seperti ini 

menjadi penting untuk meneguhkan identitas keagamaan 

yang inklusif, kontekstual, dan berakar pada nilai-nilai 

lokal. 



92 

 

C. Zikir Bersama, Doa Adat,  dan Sedekah Sosial 

Praktik spiritualitas kolektif seperti zikir bersama, 

doa adat, dan sedekah sosial merupakan wujud nyata dari 

spiritualitas komunal yang berakar kuat dalam kehidupan 

masyarakat Indonesia, termasuk masyarakat Kaili di 

Sulawesi Tengah. Dalam kerangka akademik, spiritualitas 

kolektif dipahami sebagai ekspresi iman yang tidak hanya 

bersifat individual, tetapi juga sosial—menciptakan 

keterhubungan antara manusia, Tuhan, dan komunitasnya. 

Menurut Emile Durkheim (1915) dalam The Elementary 

Forms of Religious Life, agama berfungsi memperkuat 

solidaritas sosial karena ritus dan upacara keagamaan 

memungkinkan individu merasa menjadi bagian dari 

sesuatu yang lebih besar dari dirinya sendiri. 

Dalam konteks masyarakat Muslim Nusantara, zikir 

bersama menjadi bentuk ibadah yang memadukan dimensi 

spiritual dan sosial. Zikir jama’i atau majelis zikir berfungsi 

tidak hanya untuk mendekatkan diri kepada Allah, tetapi 

juga memperkuat rasa kebersamaan (ukhuwah islamiyah) 

antaranggota masyarakat. Menurut penelitian Azra (2013), 

majelis zikir berperan penting dalam menumbuhkan 

kesadaran keagamaan yang moderat dan berorientasi pada 

kedamaian sosial. Di kalangan masyarakat Kaili, zikir 

bersama sering diadakan setelah shalat berjamaah, 

peringatan hari besar Islam, atau momentum tertentu 

seperti panen dan pesta adat. Aktivitas ini menjadi ruang 

spiritual yang mempertemukan nilai tauhid Islam dengan 

semangat kebersamaan dalam budaya lokal. 

Sementara itu, doa adat (atau vuno nu ada dalam 

istilah lokal Kaili) mencerminkan upaya masyarakat untuk 

memadukan nilai spiritual Islam dengan penghormatan 

terhadap leluhur dan harmoni alam. Dalam studi 

Koentjaraningrat (1990) dan Nur Syam (2018), tradisi doa 



93 

 

adat di banyak komunitas Nusantara mengalami proses 

“islamisasi budaya,” di mana unsur-unsur syirik dihapus 

atau disimbolkan ulang sesuai dengan nilai tauhid. 

Misalnya, dalam doa panen atau doa selamat di masyarakat 

Kaili, pembacaan surah Al-Fatihah, zikir, dan shalawat 

sering dipadukan dengan ungkapan adat seperti mombine 

nosampesuvu (menjaga keseimbangan dan kedamaian). 

Proses ini menunjukkan bahwa doa adat bukan sekadar 

ritual tradisional, tetapi menjadi sarana integrasi nilai Islam 

dengan kearifan lokal. 

Adapun sedekah sosial—seperti kegiatan mombine 

ngataku (berbagi makanan) atau bantaya (kerja bersama 

disertai makan bersama)—mencerminkan semangat sosial 

Islam yang menekankan solidaritas, kepedulian, dan 

keadilan sosial. Dalam perspektif sosiologi Islam, seperti 

dijelaskan oleh Quraish Shihab (2019) dalam Membumikan 

Al-Qur’an, sedekah bukan hanya kewajiban individual, 

tetapi juga mekanisme sosial untuk menjaga keseimbangan 

ekonomi dan harmoni antaranggota masyarakat. Tradisi 

sedekah sosial di masyarakat Kaili memperlihatkan 

sinkretisme positif antara nilai Islam (zakat, infaq, sedekah) 

dengan etika gotong royong lokal yang telah lama hidup 

dalam budaya mereka. 

Dengan demikian, praktik spiritualitas kolektif dalam 

bentuk zikir bersama, doa adat, dan sedekah sosial 

memiliki fungsi multidimensional: (1) fungsi religius 

sebagai sarana penguatan iman dan takwa; (2) fungsi sosial 

dalam mempererat solidaritas dan kohesi komunitas; dan 

(3) fungsi kultural sebagai wahana pelestarian nilai-nilai 

lokal dalam bingkai ajaran Islam. Seperti dinyatakan oleh 

M. Dawam Rahardjo (2012), keberlanjutan spiritualitas 

kolektif merupakan bentuk dari “agama yang berbudaya,” 

yakni agama yang hidup dan berfungsi dalam konteks 

masyarakatnya tanpa kehilangan esensi tauhid. 



94 

 

D. Gerakan Masyarakat dalam Menjaga Nilai-Nilai Islam  

     dan Budaya 

Gerakan masyarakat dalam menjaga nilai-nilai Islam 

dan budaya merupakan fenomena sosial-keagamaan yang 

berperan penting dalam mempertahankan identitas kolektif 

bangsa di tengah arus modernisasi dan globalisasi. Menurut 

teori civil society yang dikemukakan oleh Robert Putnam 

(1993) dalam Making Democracy Work, masyarakat sipil 

(termasuk organisasi keagamaan dan komunitas adat) 

memiliki peran fundamental dalam membangun modal 

sosial berupa kepercayaan, solidaritas, dan norma moral 

yang menopang stabilitas sosial. Dalam konteks 

masyarakat Indonesia, terutama masyarakat Kaili di 

Sulawesi Tengah, gerakan semacam ini muncul dalam 

bentuk kegiatan sosial-keagamaan yang berorientasi pada 

pelestarian nilai Islam yang selaras dengan budaya lokal. 

Secara empiris, berbagai penelitian antropologi dan 

sosiologi agama menunjukkan bahwa masyarakat Kaili 

memiliki tradisi gotong royong dan solidaritas tinggi dalam 

menjaga keseimbangan antara adat dan syariat. Misalnya, 

penelitian Nur Syam (2018) menemukan bahwa gerakan 

keagamaan berbasis komunitas seperti majelis taklim, 

kelompok pengajian ibu-ibu, remaja masjid, dan komunitas 

adat spiritual memainkan peran penting dalam menjaga 

moralitas publik dan nilai-nilai Islam dalam kehidupan 

sehari-hari. Gerakan ini tidak hanya berfungsi sebagai 

wadah dakwah, tetapi juga sebagai mekanisme sosial untuk 

memperkuat kesadaran identitas religius yang bersifat 

inklusif. 

Dalam masyarakat Kaili, kegiatan seperti doa 

bersama kampung, zikir keliling, pengajian rumah 

tangga, dan tradisi gotong royong keagamaan (bantaya) 

menjadi bagian dari gerakan spiritual berbasis budaya. 



95 

 

Melalui kegiatan tersebut, masyarakat tidak hanya 

mengekspresikan keimanan kepada Allah, tetapi juga 

merawat nilai-nilai kebersamaan, penghormatan terhadap 

sesama, dan kepedulian sosial. Menurut Heddy Shri 

Ahimsa-Putra (2011), bentuk-bentuk ritual kolektif seperti 

ini merupakan “kebudayaan tindakan” (cultural 

performance) yang menegaskan eksistensi identitas dan 

nilai moral komunitas di tengah dinamika perubahan sosial. 

Gerakan masyarakat dalam menjaga nilai-nilai Islam 

juga dapat dilihat dari upaya pelestarian tradisi lokal yang 

telah diislamkan. Misalnya, tradisi vuno nu ada (doa adat), 

mapalus (kerja sosial bersama), dan sedekah kampung yang 

dahulu bernuansa animistik kini diisi dengan bacaan ayat 

Al-Qur’an, zikir, dan doa. Fenomena ini merupakan wujud 

rekonstruksi budaya sebagaimana dijelaskan oleh 

Azyumardi Azra (2013) dalam Islam Nusantara, yaitu 

proses integrasi ajaran Islam dengan struktur budaya lokal 

secara kreatif dan adaptif. 

Selain itu, muncul pula gerakan sosial keagamaan 

modern yang digerakkan oleh generasi muda, seperti 

komunitas literasi Islam, dakwah digital berbasis lokal, dan 

forum lintas agama yang berfokus pada moderasi 

keagamaan dan perdamaian sosial. Gerakan ini 

mencerminkan bentuk baru dari kesalehan sosial (social 

piety) yang disebut oleh Alwi Shihab (2017) sebagai Islam 

wasathiyah dalam praksis sosial yakni Islam yang 

menekankan keseimbangan antara keteguhan akidah dan 

keterbukaan budaya. 

Dari perspektif pembangunan masyarakat, gerakan 

keagamaan dan budaya lokal ini berfungsi sebagai sarana 

resiliensi sosial terhadap ancaman disintegrasi, 

radikalisme, dan kehilangan jati diri. Ketika nilai-nilai 

Islam dijaga bersama melalui aktivitas budaya, masyarakat 



96 

 

memperoleh kekuatan moral untuk menolak ideologi 

ekstrem sekaligus mempertahankan harmoni sosial. Hal ini 

diperkuat oleh konsep religious resilience (ketahanan 

religius) yang dikemukakan oleh Abdurrahman Mas’ud 

(2020), yang menekankan bahwa masyarakat beragama 

yang kuat secara kultural akan lebih mampu menghadapi 

tekanan modernisasi tanpa kehilangan esensi spiritualnya. 

Dengan demikian, gerakan masyarakat dalam 

menjaga nilai-nilai Islam dan budaya merupakan 

manifestasi dari keberlanjutan spiritualitas lokal yang 

dinamis. Ia menjadi bentuk nyata dari Islam yang 

membumi, berakar pada tradisi, dan berorientasi pada 

kemaslahatan sosial. Melalui sinergi antara masyarakat, 

tokoh agama, dan lembaga adat, nilai-nilai Islam tidak 

hanya dipertahankan, tetapi juga dikontekstualisasikan 

dalam kehidupan modern yang terus berubah. 

E. Tantangan Regenerasi dan Internalisasi Spiritualitas di  

     Kalangan Muda 

Tantangan regenerasi dan internalisasi spiritualitas di 

kalangan muda menjadi isu penting dalam konteks 

keberlanjutan nilai-nilai Islam dan budaya lokal di era 

modern. Perubahan sosial yang cepat akibat globalisasi, 

urbanisasi, dan perkembangan teknologi digital telah 

menggeser orientasi keagamaan dari pola kolektif dan 

tradisional menuju bentuk yang lebih individual dan virtual. 

Berdasarkan kajian sosiologi agama, fenomena ini disebut 

privatisasi agama, di mana praktik spiritual lebih banyak 

dilakukan dalam ruang pribadi dan digital daripada ruang 

sosial dan komunitas (Berger, 1999). 

Dalam konteks masyarakat Indonesia, khususnya di 

wilayah seperti Tanah Kaili, perubahan generasi membawa 

dampak pada pola pewarisan nilai-nilai spiritual dan 



97 

 

budaya. Penelitian Azyumardi Azra (2013) menegaskan 

bahwa generasi muda kini menghadapi dilema antara 

mempertahankan identitas Islam yang berakar pada tradisi 

lokal dengan dorongan modernitas yang menekankan 

rasionalitas dan kebebasan individual. Akibatnya, proses 

internalisasi spiritualitas—yakni penanaman nilai-nilai 

iman, moral, dan etika sosial—menjadi tidak semudah di 

masa lalu ketika otoritas tokoh agama dan adat masih kuat. 

Tantangan lain muncul dari perubahan ekosistem 

digital. Media sosial dan budaya global membentuk pola 

pikir baru di kalangan remaja yang sering kali pragmatis, 

konsumtif, dan instan. Dalam riset Kementerian Agama RI 

(2022) tentang Religiusitas Generasi Z Indonesia, 

ditemukan bahwa meskipun generasi muda menunjukkan 

minat tinggi terhadap agama, mereka cenderung memahami 

spiritualitas dalam bentuk yang lebih fleksibel dan 

personal. Praktik zikir, doa, dan sedekah mulai bergeser 

dari bentuk tradisional (komunal) menuju praktik virtual 

seperti kajian daring, zikir live streaming, dan konten 

dakwah di media sosial. Fenomena ini menunjukkan 

adanya pergeseran paradigma spiritual dari kolektivitas 

ritual menuju individualisasi iman. 

Namun, perubahan tersebut bukan semata ancaman, 

melainkan juga peluang bagi rekontekstualisasi dakwah 

dan pendidikan spiritual. Tokoh seperti Komaruddin 

Hidayat (2016) menekankan pentingnya melakukan 

spiritual re-engineering—yakni menanamkan nilai-nilai 

Islam melalui pendekatan yang relevan dengan pengalaman 

hidup anak muda. Misalnya, melalui pendidikan karakter 

berbasis spiritual di sekolah, pesantren modern, dan 

komunitas remaja masjid yang memadukan teknologi, seni, 

dan budaya lokal sebagai media ekspresi religius. 



98 

 

Dari perspektif antropologi budaya, regenerasi 

spiritualitas juga menghadapi tantangan erosinya peran 

keluarga dan komunitas adat. Menurut Clifford Geertz 

(1976), pewarisan nilai-nilai agama di masyarakat 

tradisional dilakukan melalui cultural transmission—yakni 

pembelajaran informal dari orang tua dan lingkungan 

sosial. Ketika fungsi keluarga melemah karena perubahan 

gaya hidup modern, transmisi nilai menjadi terputus. Di 

masyarakat Kaili, misalnya, beberapa tradisi spiritual 

seperti doa adat keluarga, sedekah kampung, dan zikir 

keliling mulai berkurang partisipasi generasi mudanya, 

karena lebih tertarik pada aktivitas urban dan digital.Untuk 

mengatasi tantangan tersebut, pendekatan pendidikan dan 

dakwah perlu menekankan pada integrasi nilai spiritual 

dan relevansi sosial. Program penguatan iman di kalangan 

muda harus dikaitkan dengan isu-isu aktual seperti ekologi, 

keadilan sosial, solidaritas kemanusiaan, dan teknologi etis. 

Menurut Quraish Shihab (2019), spiritualitas Islam yang 

sejati bukan sekadar ritual, tetapi kesadaran moral yang 

membimbing manusia untuk menjadi khalifah fil ardh 

pengelola bumi yang bertanggung jawab. Dengan 

demikian, regenerasi spiritualitas di kalangan muda dapat 

diarahkan untuk menumbuhkan kesalehan yang 

kontekstual, sosial, dan transformatif. 

Tantangan regenerasi dan internalisasi spiritualitas di 

kalangan muda bukan hanya tentang kehilangan minat 

terhadap agama, tetapi tentang perubahan bentuk dan 

medium keberagamaan. Oleh karena itu, solusi akademis 

dan praktisnya terletak pada: 

1. Transformasi pendidikan keagamaan yang adaptif 

terhadap budaya digital. 

2. Penguatan komunitas keagamaan berbasis remaja 

sebagai ruang aktualisasi nilai-nilai Islam. 

3. Pelibatan tokoh agama, pendidik, dan keluarga 

dalam pembimbingan spiritual yang kontekstual. 



99 

 

4. Revitalisasi budaya lokal religius agar tetap relevan 

dengan dunia anak muda. 

Dengan strategi ini, spiritualitas Islam dan kearifan lokal 

dapat terus hidup sebagai kekuatan moral dan sosial yang 

menuntun generasi muda menghadapi kompleksitas zaman 

modern. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



100 

 

BAB VII 

ISLAM SEBAGAI SUMBER ETIKA DAN 

TRANSFORMASI PERADABAN 

A. Etika Islam dalam kehidupan sosial dan budaya 

Etika Islam merupakan fondasi moral yang menuntun 

perilaku manusia dalam seluruh aspek kehidupan, termasuk 

dalam dimensi sosial dan budaya. Secara konseptual, etika 

Islam bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah, serta 

dijabarkan dalam kerangka akhlaq karimah (moralitas 

luhur) yang menjadi tujuan utama risalah kenabian. Nabi 

Muhammad  saw.bersabda: 

مَ مَكَارِمَ الِخَْلََقِ   إنَِّمَا بعُِثْتُ لِِتُمَ ِ

 

Artinya : 

“Sesungguhnya aku diutus hanyalah untuk 

menyempurnakan akhlak yang mulia.”(HR. Al-

Bukhari dan Ahmad) 

Dalam konteks akademik, etika Islam tidak hanya 

dimaknai sebagai aturan normatif tentang halal dan haram, 

tetapi juga sebagai sistem nilai yang membentuk peradaban 

manusia berkeadaban (madaniyah). Menurut M. Natsir 

(1956) dan Syed Muhammad Naquib al-Attas (1980), etika 

Islam adalah manifestasi dari adab—yakni tata nilai yang 

mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, sesama 

manusia, dan alam. Etika ini bersifat integratif karena 

mengandung aspek spiritual, sosial, dan budaya yang 

menyatu dalam satu kesadaran moral: kesalehan individual 

dan kesalehan sosial. 

Dalam kehidupan sosial masyarakat Muslim 

Nusantara, termasuk masyarakat Kaili di Sulawesi Tengah, 

etika Islam tercermin dalam nilai-nilai seperti gotong 



101 

 

royong, saling menghormati, kejujuran, keadilan, dan 

kesantunan dalam bermasyarakat. Nilai-nilai ini 

berinteraksi dengan kearifan lokal yang sudah ada 

sebelumnya, seperti nosampesuvu (hidup damai), 

nompeura (tolong-menolong), dan vatuvau (tanggung 

jawab sosial). Penelitian Azyumardi Azra (2013) dan Nur 

Syam (2018) menunjukkan bahwa akulturasi etika Islam 

dengan budaya lokal menghasilkan bentuk etika sosial 

Islami yang kontekstual dan moderat tidak kaku, tetapi 

tetap berpijak pada prinsip tauhid dan keadilan. 

Etika Islam dalam kehidupan sosial juga berfungsi 

sebagai pengendali moral masyarakat. Dalam pandangan 

Fazlur Rahman (1982), sistem etika Islam memiliki dua 

dimensi: moral individual (yang menumbuhkan kesadaran 

takwa dan tanggung jawab pribadi) dan moral sosial (yang 

mendorong keadilan, solidaritas, dan kemaslahatan umum). 

Nilai seperti ihsan (berbuat baik dengan niat ikhlas) dan 

‘adl (keadilan) menjadi prinsip universal yang menuntun 

relasi sosial yang sehat. Misalnya, dalam masyarakat Kaili, 

tradisi bantaya (kerja sosial bersama) dan sedekah 

kampung merupakan ekspresi nyata dari etika ihsan dan 

ta’awun (tolong-menolong) dalam kerangka Islam. 

Selain itu, etika Islam juga memandu perilaku 

budaya. Islam tidak menolak budaya lokal selama tidak 

bertentangan dengan prinsip syariat. Hal ini sejalan dengan 

kaidah fiqih: 

 الَْعَادَةُ مُحَكَّمَةٌ 

 

“Adat kebiasaan dapat dijadikan dasar hukum.” 

Dalam kerangka ini, praktik budaya seperti doa adat, 

musyawarah kampung, dan penghormatan terhadap orang 

tua dan leluhur dapat dipandang sebagai bagian dari 



102 

 

penerapan etika Islam dalam budaya, sejauh mengandung 

nilai-nilai moral yang mendukung tauhid, kebersamaan, 

dan keadilan sosial. Menurut Heddy Shri Ahimsa-Putra 

(2011), perpaduan antara Islam dan budaya lokal 

menciptakan “etik komunitas”  yaitu sistem moral bersama 

yang memadukan agama dan adat dalam menjaga harmoni 

sosial. 

Di era modern, peran etika Islam menjadi semakin 

penting untuk menghadapi krisis moral dan disintegrasi 

sosial akibat arus globalisasi dan digitalisasi. Sebagaimana 

dijelaskan oleh Alwi Shihab (2017), etika Islam berfungsi 

sebagai moral compass (kompas moral) yang mengarahkan 

umat agar tidak kehilangan orientasi nilai di tengah 

perubahan sosial. Dalam masyarakat modern, etika Islam 

perlu dihidupkan kembali melalui pendidikan, keteladanan 

pemimpin, dan pembudayaan nilai-nilai keislaman dalam 

ruang publik. 

Dengan demikian, etika Islam dalam kehidupan 

sosial dan budaya bukan hanya sistem ajaran moral yang 

ideal, tetapi juga mekanisme praktis untuk membangun 

masyarakat yang beradab, harmonis, dan berkeadilan. Etika 

ini telah terbukti menjadi fondasi bagi peradaban Islam 

yang universal dan tetap relevan di tengah modernitas. 

B. Integrasi Nilai Islam dan Kebudayaan dalam    

     Membangun Peradaban 

Integrasi nilai Islam dan kebudayaan merupakan 

proses dialektis antara ajaran normatif agama dan ekspresi 

kultural masyarakat yang melahirkannya. Dalam 

pandangan akademik, Islam tidak hadir dalam ruang sosial 

yang hampa budaya, melainkan selalu berinteraksi, 

menyesuaikan, dan sekaligus menuntun kebudayaan lokal 

menuju nilai-nilai tauhid, keadilan, dan kemanusiaan 



103 

 

universal (Abdullah, 2018; Haryono, 2020). Dalam konteks 

ini, nilai-nilai Islam bukanlah antitesis terhadap budaya, 

melainkan menjadi sumber etika dan orientasi moral bagi 

pengembangan kebudayaan yang beradab (civilized 

culture). 

Penelitian antropologis dan sosiologis menunjukkan 

bahwa di berbagai wilayah Nusantara, termasuk di 

Sulawesi Tengah, integrasi nilai Islam dan kebudayaan 

tampak dalam sistem sosial, ritual, dan simbol lokal yang 

disinari oleh nilai-nilai religius. Misalnya, dalam budaya 

masyarakat Kaili, nilai-nilai seperti mosintuwu (gotong 

royong), mombine (tenggang rasa), dan nosarara 

nosabatutu (persaudaraan dan kebersamaan) merupakan 

ekspresi etika sosial yang sejalan dengan prinsip ukhuwah 

dan ihsan dalam Islam (Said, 2019; Bahdar, 2023). Proses 

Islamisasi budaya ini memperlihatkan bahwa Islam mampu 

menginternalisasi diri dalam struktur nilai masyarakat tanpa 

meniadakan identitas lokal. 

Dalam teori transformasi sosial budaya menurut 

Clifford Geertz (1973), agama memiliki peran sebagai 

“sistem simbol” yang memberi makna pada tindakan sosial. 

Integrasi nilai Islam ke dalam kebudayaan lokal berfungsi 

sebagai mekanisme penuntun moral yang mengatur 

perilaku masyarakat agar selaras dengan tujuan etis Islam. 

Hal ini menjadikan budaya bukan sekadar warisan, tetapi 

juga wahana dakwah dan pendidikan moral. Dengan 

demikian, masyarakat dapat mengembangkan peradaban 

yang berakar pada kearifan lokal namun memiliki orientasi 

transendental. 

Secara filosofis, integrasi ini sejalan dengan gagasan 

tawasuth (moderasi), tawazun (keseimbangan), dan 

tasamuh (toleransi), yang menjadi inti dari peradaban Islam 

yang inklusif. Melalui integrasi tersebut, kebudayaan tidak 



104 

 

lagi dilihat sebagai unsur profan yang harus ditinggalkan, 

tetapi sebagai sarana memperluas makna keislaman dalam 

kehidupan sosial. Pendekatan ini juga menjadi strategi 

efektif dalam konteks pendidikan dan dakwah, sebab 

masyarakat lebih mudah menerima nilai-nilai Islam ketika 

dikomunikasikan melalui simbol, bahasa, dan tradisi yang 

akrab secara kultural. 

Penelitian kontemporer tentang “Islam Nusantara” 

(Azra, 2019; Bruinessen, 2021) memperkuat pandangan ini 

bahwa peradaban Islam di Indonesia berkembang melalui 

pola akulturatif yang damai, kreatif, dan kontekstual. Islam 

menjadi sumber nilai dan kebudayaan menjadi wadah 

ekspresinya. Keduanya bersatu membentuk peradaban yang 

menampilkan keseimbangan antara spiritualitas dan 

kemanusiaan, antara nilai transenden dan realitas sosial. 

Dengan demikian, integrasi nilai Islam dan 

kebudayaan lokal bukan hanya memperkuat identitas 

keislaman masyarakat, tetapi juga berkontribusi dalam 

membangun peradaban bangsa yang berakar pada nilai-

nilai moral, sosial, dan spiritual. Inilah yang menjadi ciri 

khas peradaban Islam di Indonesia — peradaban yang tidak 

hanya berorientasi pada kemajuan material, tetapi juga pada 

keadaban, kebersamaan, dan keseimbangan hidup antara 

dunia dan akhirat. 

C. Spiritualitas Islam sebagai Kekuatan Moral Masyarakat  

     Modern 

Dalam konteks masyarakat modern yang ditandai 

oleh kemajuan teknologi, rasionalitas ekonomi, dan 

globalisasi budaya, spiritualitas Islam berperan sebagai 

kekuatan moral yang menyeimbangkan dimensi material 

dan spiritual kehidupan manusia. Menurut Abdullah (2019), 

spiritualitas Islam bukan sekadar praktik ritual, tetapi 



105 

 

merupakan orientasi hidup yang menempatkan nilai-nilai 

ilahiah—seperti kejujuran, keadilan, kesederhanaan, dan 

kasih sayang—sebagai landasan etika sosial. Dengan 

demikian, spiritualitas Islam menjadi moral compass yang 

mengarahkan perilaku individu dan masyarakat di tengah 

derasnya arus modernitas. 

Secara konseptual, spiritualitas Islam bersumber dari 

ajaran tauhid yang menegaskan hubungan vertikal (hablun 

min Allah) dan horizontal (hablun min al-nas). Keduanya 

saling melengkapi dalam membentuk manusia yang 

beriman sekaligus berakhlak sosial. Al-Ghazali dalam Ihya’ 

Ulum al-Din menegaskan bahwa spiritualitas sejati tidak 

dapat dipisahkan dari amal sosial, sebab kesalehan spiritual 

harus memancar dalam bentuk tanggung jawab sosial dan 

keadilan dalam kehidupan publik. Pemikiran ini relevan 

dalam menjawab krisis moral masyarakat modern yang 

cenderung mengedepankan kepentingan pribadi dan 

kehilangan makna hidup. 

Data empiris menunjukkan bahwa masyarakat yang 

menginternalisasi nilai spiritual Islam cenderung memiliki 

tingkat solidaritas sosial dan kesejahteraan psikologis yang 

lebih tinggi. Studi oleh Koenig et al. (2015) dalam Journal 

of Religion and Health mengonfirmasi bahwa spiritualitas 

keagamaan memiliki korelasi positif dengan kebahagiaan, 

kepedulian sosial, dan pengendalian diri dalam kehidupan 

urban modern. Demikian pula riset Rahman (2021) pada 

komunitas Muslim perkotaan di Indonesia menunjukkan 

bahwa aktivitas seperti zikir, doa bersama, dan kegiatan 

sosial keagamaan mampu memperkuat moralitas publik 

serta mencegah degradasi etika di lingkungan kerja dan 

keluarga. 

Dalam tataran sosial, spiritualitas Islam juga menjadi 

sumber etika publik (public ethics). Nilai-nilai seperti 



106 

 

amanah, ihsan, dan taqwa menjadi pedoman dalam 

mengelola hubungan sosial, ekonomi, dan politik. Nasr 

(2002) menegaskan bahwa spiritualitas Islam mengandung 

visi kosmologis yang memandang manusia sebagai khalifah 

Allah di bumi, yang bertanggung jawab menjaga 

keseimbangan antara kemajuan teknologi dan kelestarian 

nilai-nilai moral. Oleh karena itu, spiritualitas Islam 

menawarkan paradigma alternatif terhadap krisis moral 

modernitas sekuler yang menyingkirkan dimensi 

transendental dari kehidupan publik. 

Lebih jauh, dalam masyarakat modern yang plural, 

spiritualitas Islam juga berperan dalam memperkuat nilai 

toleransi dan kemanusiaan universal. Asad (2018) 

menjelaskan bahwa spiritualitas Islam yang berbasis 

rahmatan lil-‘alamin mendorong umat Muslim untuk 

membangun harmoni antaragama, menghormati perbedaan, 

dan mengutamakan perdamaian sosial. Dalam konteks ini, 

spiritualitas Islam tidak hanya berfungsi sebagai kekuatan 

moral internal umat, tetapi juga sebagai energi sosial yang 

konstruktif dalam membangun peradaban yang 

berkeadaban (civilized society). Dengan demikian, 

spiritualitas Islam menjadi kekuatan moral yang 

memampukan masyarakat modern untuk mengintegrasikan 

kemajuan material dengan nilai-nilai ilahiah. Ia menjadi 

jembatan antara sains dan etika, antara kemajuan teknologi 

dan kebijaksanaan moral, serta antara individualitas 

modern dan solidaritas sosial. Dalam pandangan Haq 

(2020), masyarakat yang menghidupkan spiritualitas Islam 

akan memiliki daya tahan moral (moral resilience) 

terhadap krisis global seperti hedonisme, korupsi, dan 

disorientasi nilai, sehingga tetap mampu membangun 

kehidupan yang seimbang, bermakna, dan berkeadaban. 

D.Pembentukan Manusia Berkarakter melalui Tradisi  

    Religius 



107 

 

Pembentukan manusia berkarakter merupakan salah 

satu tujuan utama pendidikan Islam. Karakter dalam 

perspektif Islam tidak hanya diukur dari perilaku moral 

eksternal, tetapi juga dari integrasi antara iman (faith), ilmu 

(knowledge), dan amal (action). Tradisi religius, seperti 

shalat berjamaah, zikir, tadarus, puasa, dan silaturahim, 

berfungsi sebagai sarana internalisasi nilai-nilai spiritual 

yang membentuk kepribadian moral seseorang. Dalam hal 

ini, tradisi religius berperan sebagai living value system 

yang menanamkan kesadaran transendental dan etika sosial 

secara berkelanjutan.Menurut Marzuki (2017) dalam Jurnal 

Pendidikan Karakter, proses pembentukan karakter melalui 

tradisi religius berlangsung melalui tiga tahap: (1) 

internalisasi nilai melalui praktik ritual dan simbol 

keagamaan; (2) transmisi sosial melalui keteladanan guru, 

tokoh agama, dan keluarga; serta (3) aktualisasi nilai 

dalam perilaku sosial sehari-hari. Tradisi religius menjadi 

medium habituasi di mana nilai seperti kejujuran, disiplin, 

tanggung jawab, dan empati dibiasakan melalui 

pengalaman spiritual yang kolektif.Penelitian Nata (2018) 

menegaskan bahwa karakter peserta didik di lingkungan 

madrasah atau pesantren terbentuk kuat karena aktivitas 

religius dilakukan secara rutin dan bersama. Misalnya, 

pembiasaan salat berjamaah melatih disiplin dan 

kebersamaan; membaca Al-Qur’an menumbuhkan 

ketenangan dan kesadaran diri; sementara kegiatan tahlil 

atau zikir jamaah menanamkan rasa solidaritas dan empati 

sosial. Semua praktik ini bukan hanya bentuk ibadah, tetapi 

juga instrumen pendidikan moral yang efektif karena 

melibatkan aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik secara 

terpadu. 

Secara sosiologis, Durkheim (dalam The Elementary 

Forms of Religious Life, 1912) menyebut agama sebagai 

sistem sosial yang menciptakan solidaritas moral. Dalam 

konteks Islam, solidaritas itu dibangun melalui ritual 



108 

 

kolektif yang mengikat individu pada nilai bersama dan 

memperkuat ikatan sosial. Data empiris dari penelitian 

Rahman & Fadli (2020) di pesantren Jawa Timur 

menunjukkan bahwa tradisi religius seperti muhasabah 

malam, halaqah dzikir, dan majlis taklim mampu 

menurunkan perilaku menyimpang siswa dan 

meningkatkan rasa tanggung jawab serta empati terhadap 

sesama.Lebih jauh, tradisi religius juga berfungsi sebagai 

moral filter terhadap pengaruh negatif modernitas, seperti 

hedonisme, individualisme, dan konsumerisme. Hidayat 

(2019) menemukan bahwa keluarga Muslim yang konsisten 

menanamkan tradisi doa bersama dan tadarus di rumah 

memiliki anak-anak dengan tingkat kontrol diri dan empati 

sosial yang lebih tinggi dibandingkan keluarga yang tidak 

menjalankan praktik religius secara rutin. Hal ini 

menunjukkan bahwa tradisi religius berperan sebagai 

benteng spiritual dan sumber nilai moral yang konkret 

dalam kehidupan sehari-hari. 

Dari perspektif pendidikan karakter Islam, Al-

Ghazali menekankan pentingnya riyadhah al-nafs (latihan 

jiwa) untuk menanamkan kebajikan moral. Tradisi religius 

merupakan bentuk latihan jiwa kolektif yang melatih 

kesabaran, keikhlasan, dan ketaatan. Dengan pembiasaan 

tersebut, nilai-nilai moral tidak hanya dipahami secara 

kognitif, tetapi dihidupi dalam bentuk perilaku dan 

keputusan etis.Selain itu, Lickona (1991) menyatakan 

bahwa pembentukan karakter efektif terjadi ketika nilai 

ditanamkan melalui habituasi yang disertai refleksi moral. 

Tradisi religius dalam Islam menyediakan kedua aspek 

tersebut: praktik yang berulang (habituasi) dan refleksi 

spiritual (kontemplasi), sehingga menghasilkan kepribadian 

yang utuh.Dengan demikian, tradisi religius dalam Islam 

memiliki fungsi edukatif dan transformatif dalam 

membentuk manusia berkarakter. Ia membangun kesadaran 

spiritual, memperkuat integritas moral, dan menumbuhkan 



109 

 

solidaritas sosial. Melalui proses internalisasi nilai yang 

berakar pada ajaran agama, manusia modern tidak hanya 

cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara moral 

dan spiritual. Oleh karena itu, revitalisasi tradisi religius 

dalam keluarga, sekolah, dan masyarakat menjadi kunci 

dalam menciptakan generasi berkarakter yang mampu 

menghadapi tantangan global tanpa kehilangan identitas 

spiritualnya. 

E. Arah baru Spiritualitas Islam di Tanah Kaili 

Spiritualitas Islam di Tanah Kaili mengalami 

dinamika panjang yang mencerminkan proses adaptasi 

antara ajaran Islam universal dan nilai-nilai kearifan lokal. 

Sejak masa awal Islamisasi di wilayah Sulawesi Tengah 

pada abad ke-17 yang dipengaruhi oleh jaringan dakwah 

Buton, Wajo, dan Ternate Islam diterima bukan hanya 

sebagai sistem keagamaan, tetapi juga sebagai tata moral 

dan spiritual yang menyatu dengan adat Kaili. Menurut 

Abd. Wahid (2020) dalam Jurnal Sejarah dan Budaya 

Islam Nusantara, corak Islam di Tanah Kaili berkembang 

dalam bentuk Islam kultural, di mana praktik keagamaan 

berpadu dengan tradisi lokal tanpa kehilangan substansi 

tauhid.Namun, dalam konteks masyarakat modern dewasa 

ini, spiritualitas Islam di Tanah Kaili menunjukkan arah 

baru yang lebih reflektif, inklusif, dan berorientasi sosial. 

Data lapangan menunjukkan bahwa munculnya generasi 

muda Muslim Kaili terdidik—baik dari lembaga formal 

seperti madrasah maupun perguruan tinggi Islam—

mendorong transformasi pemahaman spiritual dari pola 

ritualistik menuju kesadaran etis dan sosial. Rahim (2021) 

dalam penelitiannya di Kabupaten Sigi mencatat bahwa 

nilai-nilai spiritualitas Islam kini lebih banyak diwujudkan 

dalam bentuk kepedulian sosial, gerakan filantropi, dan 

inisiatif komunitas dakwah berbasis lingkungan dan 

pendidikan.Perubahan arah spiritualitas ini tidak lepas dari 



110 

 

pengaruh pendidikan Islam modern dan kegiatan 

keagamaan berbasis komunitas, seperti majelis taklim, 

pesantren, dan lembaga dakwah kampus. Menurut Sahrul 

& Baharuddin (2022) dalam Jurnal Pendidikan Islam dan 

Kearifan Lokal, masyarakat Kaili kini mengembangkan 

bentuk-bentuk baru spiritualitas yang menekankan 

keseimbangan antara ibadah ritual dan tanggung jawab 

sosial, misalnya gerakan “zikir sosial” dan kegiatan doa 

bersama untuk bencana yang sering dilakukan 

pascabencana gempa dan likuifaksi di Palu. Fenomena ini 

menunjukkan bahwa spiritualitas Islam berfungsi sebagai 

kekuatan moral kolektif yang menumbuhkan solidaritas 

kemanusiaan. 

Selain itu, spiritualitas Islam di Tanah Kaili kini 

bergerak menuju model reflektif dan ekologis. 

Pengalaman masyarakat dengan bencana alam besar (2018) 

memunculkan kesadaran spiritual baru bahwa hubungan 

manusia dengan Allah harus diiringi dengan penghormatan 

terhadap alam ciptaan-Nya. Riset Nuraini (2023) dalam 

Jurnal Antropologi Agama Indonesia menunjukkan bahwa 

komunitas Muslim Kaili mulai menafsirkan kembali 

konsep amanah dan khalifah fil-ardh sebagai tanggung 

jawab ekologis. Dalam doa, zikir, dan tradisi adat seperti 

moponika (ritual syukur panen), nilai Islam dan kesadaran 

lingkungan diintegrasikan menjadi bentuk spiritualitas 

ekologis yang khas.Di sisi lain, arah baru spiritualitas Islam 

di Tanah Kaili juga memperlihatkan rekonsiliasi antara 

adat dan syariat. Jika pada masa lalu terdapat dikotomi 

antara “agama” dan “adat”, kini banyak tokoh agama dan 

adat membangun sinergi dalam kegiatan sosial dan 

keagamaan. Latief (2022) mencatat bahwa forum 

“Musyawarah Adat dan Agama” di beberapa desa di Sigi 

dan Palolo menjadi wadah penting untuk menyatukan nilai 

Islam dan budaya Kaili dalam mengatur kehidupan 

masyarakat. Tradisi adat seperti nosarara nosabatutu 



111 

 

(persaudaraan dan kebersamaan) kini dipahami sebagai 

manifestasi nilai ukhuwah Islamiyah. 

Arah baru ini juga mencerminkan pergeseran 

paradigma spiritual dari Islam simbolik menuju Islam 

substansial. Jika sebelumnya spiritualitas lebih banyak 

diekspresikan melalui seremonial keagamaan (seperti 

perayaan Maulid atau tahlilan), kini ia berkembang menjadi 

kesadaran etis yang menekankan kejujuran, tanggung 

jawab, dan kepedulian sosial. Fadillah (2021) dalam Jurnal 

Studi Keislaman UIN Datokarama Palu menyimpulkan 

bahwa masyarakat Kaili tengah membangun spiritualitas 

Islam yang berorientasi pada nilai-nilai kemanusiaan, 

keadilan sosial, dan moderasi dalam beragama.Dengan 

demikian, arah baru spiritualitas Islam di Tanah Kaili dapat 

dirumuskan dalam tiga kecenderungan utama: 

1. Spiritualitas reflektif dan sosial, yakni kesadaran 

spiritual yang diwujudkan melalui aktivitas sosial, 

kepedulian terhadap sesama, dan pelayanan 

kemanusiaan. 

2. Spiritualitas ekologis dan kosmologis, yang 

menegaskan hubungan spiritual manusia dengan alam 

sebagai bagian dari pengabdian kepada Allah. 

3. Spiritualitas inklusif dan moderat, yang 

mengharmonikan nilai-nilai Islam dengan kearifan 

lokal Kaili serta membuka ruang dialog lintas agama 

dan budaya. 

Ketiga arah ini menunjukkan bahwa spiritualitas Islam 

di Tanah Kaili bukanlah entitas statis, melainkan dapat 

dilihat sebagai fenomena dinamis yang terus tumbuh dan 

berkembang seraya menyesuaikan diri dengan tantangan 

zaman modern dan digital tanpa kehilangan akar tradisinya. 

Arah baru ini menjadi bukti bahwa Islam lokal di Sulawesi 

Tengah dalam perjalanannya tidak hanya sekadar bertahan 



112 

 

dalam adat, tetapi berkembang menjadi kekuatan moral dan 

peradaban yang membentuk identitas religius masyarakat 

modern Kaili.Seluruh aspek kehidupan masyarakat Kaili 

hari ini tercermin dalam perpaduan nilai-nilai sakral ajaran 

islam dan nilai adat warisan masala lampau.Perpaduan 

sudah membentuk suatu komunitas muslim lokal dengan 

menampilkan wajah Islam kultural.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



113 

 

 

BAB VIII  

PENUTUP 

 

 

 

A. Kesimpulan Umum dari Hasil Refleksi Nilai, Tradisi,  

     dan Spiritualitas Islam Lokal 

Berdasarkan hasil kajian dan refleksi terhadap 

dinamika nilai, tradisi, dan spiritualitas Islam lokal di 

Tanah Kaili, dapat disimpulkan bahwa Islam di wilayah ini 

tumbuh melalui proses dialogis antara ajaran normatif dan 

kearifan lokal yang telah mengakar dalam kehidupan 

masyarakat. Integrasi tersebut melahirkan corak keislaman 

yang moderat, terbuka, dan berorientasi kemanusiaan. 

Dalam konteks ini, nilai-nilai Islam tidak hanya dipahami 

sebagai doktrin teologis, tetapi juga menjadi sumber etika 

sosial yang mengatur hubungan manusia dengan Allah, 

sesama, dan alam.Menurut data penelitian Abd. Wahid 

(2020) dan Rahim (2021), Islamisasi di Tanah Kaili 

berlangsung secara damai dan kultural, di mana para ulama 

dan tokoh adat berperan sebagai mediator spiritual yang 

mengharmonikan ajaran Islam dengan sistem nilai lokal 

seperti nosarara nosabatutu (persaudaraan dan 

kebersamaan) dan pombalango (musyawarah untuk 

mufakat). Hal ini membuktikan bahwa keberhasilan 

dakwah Islam di Tanah Kaili bukan semata karena 

kekuatan dogma, tetapi karena kemampuan Islam untuk 

beradaptasi dan menjiwai kebudayaan setempat. 

Refleksi terhadap tradisi keagamaan masyarakat Kaili 

menunjukkan bahwa ritual-ritual Islam, seperti doa 

bersama, tahlilan, zikir kolektif, dan peringatan hari besar 

Islam, bukan sekadar bentuk ibadah formal, melainkan 

sarana pembentukan karakter dan solidaritas sosial. Nata 



114 

 

(2018) menjelaskan bahwa praktik keagamaan yang 

dijalankan secara kolektif berfungsi sebagai pendidikan 

moral komunal yang menanamkan nilai disiplin, empati, 

dan tanggung jawab sosial. Dengan demikian, tradisi 

religius lokal menjadi media internalisasi nilai Islam yang 

efektif dan kontekstual.Dari sisi spiritualitas, hasil 

penelitian Sahrul & Baharuddin (2022) dan Nuraini (2023) 

menunjukkan adanya pergeseran arah baru spiritualitas 

Islam di Tanah Kaili menuju spiritualitas reflektif, sosial, 

dan ekologis. Masyarakat mulai menafsirkan ulang ibadah 

dan zikir bukan hanya sebagai kewajiban pribadi, tetapi 

sebagai bentuk kepedulian sosial dan tanggung jawab 

terhadap alam. Hal ini menandai transisi dari spiritualitas 

ritualistik menuju spiritualitas substantif yang memadukan 

iman, amal, dan kesadaran kemanusiaan. 

Kesimpulan ini juga memperkuat pandangan Al-

Ghazali dalam Ihya’ Ulum al-Din bahwa kesalehan 

individu sejati adalah kesalehan yang memberi manfaat 

bagi orang lain. Dalam konteks masyarakat Kaili, nilai 

spiritual Islam menjadi energi moral untuk membangun 

keharmonisan sosial, mendorong kerja sama lintas agama 

dan budaya, serta memperkuat ketahanan sosial di tengah 

perubahan modernitas.Secara umum, refleksi atas nilai, 

tradisi, dan spiritualitas Islam lokal di Tanah Kaili 

menunjukkan tiga temuan utama: 

1. Integrasi nilai Islam dan adat lokal telah 

melahirkan bentuk Islam yang ramah budaya 

(culture-friendly Islam) dan menjadi fondasi etika 

sosial masyarakat. 

2. Tradisi religius lokal berperan sebagai mekanisme 

sosial dalam menanamkan nilai moral, solidaritas, 

dan spiritualitas yang membentuk karakter 

masyarakat beriman dan beradab. 



115 

 

3. Arah baru spiritualitas Islam di Tanah Kaili 

mengarah pada bentuk yang lebih moderat, reflektif, 

dan berorientasi pada kemanusiaan universal serta 

tanggung jawab ekologis. 

Dengan demikian, Islam di Tanah Kaili bukan hanya 

warisan keagamaan, tetapi juga sumber transformasi sosial 

dan peradaban. Nilai-nilai Islam yang berakar pada budaya 

lokal terbukti mampu menjaga kohesi sosial, memperkuat 

etika publik, dan membangun harmoni antara agama, adat, 

dan kemajuan modern. Sejalan dengan pandangan Nasr 

(2002) dan Asad (2018), spiritualitas Islam yang berpijak 

pada nilai-nilai kemanusiaan dan keseimbangan kosmik 

menjadi fondasi bagi terbentuknya peradaban yang 

berkeadaban (civilized society).Oleh karena itu, arah ke 

depan yang perlu ditempuh adalah memperkuat dialog 

antara ajaran Islam dan kearifan lokal secara terus-menerus, 

menghidupkan tradisi religius sebagai sarana pendidikan 

moral, serta mengembangkan spiritualitas Islam yang 

responsif terhadap tantangan zaman. Dengan langkah 

tersebut, masyarakat Kaili dapat terus mempertahankan 

identitas religiusnya sembari menjadi bagian dari 

peradaban Islam Nusantara yang damai, inklusif, dan 

berdaya spiritual tinggi. 

B. Implikasi Rekonstruksi Nilai bagi Pendidikan, Dakwah,  

    dan Kebudayaan 

Rekonstruksi nilai-nilai Islam lokal di Tanah Kaili 

memiliki implikasi strategis bagi tiga ranah utama 

pembangunan sosial-keagamaan: pendidikan, dakwah, 

dan kebudayaan. Ketiganya merupakan ruang praksis di 

mana nilai-nilai spiritual dan tradisional dapat 

diinternalisasi secara dinamis, membentuk identitas 

keislaman yang moderat, berakar pada budaya lokal, 

namun tetap terbuka terhadap modernitas. 



116 

 

1. Implikasi bagi Pendidikan Islam 

Dalam bidang pendidikan, rekonstruksi nilai 

menuntut pendekatan baru yang menekankan integrasi 

antara pengetahuan agama, kearifan lokal, dan nilai 

kemanusiaan universal. Marzuki (2017) dalam Jurnal 

Pendidikan Karakter menjelaskan bahwa pendidikan 

karakter Islam yang efektif tidak hanya ditanamkan melalui 

pengajaran kognitif, tetapi melalui habituasi nilai yang 

berakar pada tradisi masyarakat. Dalam konteks 

masyarakat Kaili, tradisi religius seperti doa bersama, 

salamatan, dan gotong royong dapat dijadikan media 

pembelajaran karakter berbasis budaya.Penelitian Sahrul & 

Baharuddin (2022) menunjukkan bahwa madrasah dan 

pesantren di Sulawesi Tengah mulai mengintegrasikan 

kearifan lokal dalam kurikulum pendidikan Islam, seperti 

penanaman nilai nosarara nosabatutu (persaudaraan dan 

kebersamaan) sebagai wujud implementasi dari konsep 

ukhuwah Islamiyah. Dengan demikian, pendidikan Islam di 

daerah ini tidak hanya mencetak insan berilmu, tetapi juga 

berakhlak dan beridentitas budaya. 

Selain itu, rekonstruksi nilai dalam pendidikan 

mendorong munculnya paradigma Islam humanis dan 

ekologis. Peserta didik diarahkan untuk memahami ajaran 

agama sebagai sistem nilai yang menuntun etika sosial, 

pelestarian alam, dan tanggung jawab kemanusiaan. Hal ini 

sejalan dengan gagasan Nata (2018) bahwa pembelajaran 

Islam kontemporer harus mampu menumbuhkan kesadaran 

spiritual yang kontekstual terhadap realitas sosial dan 

ekologis masyarakat. 

2. Implikasi bagi Dakwah dan Kehidupan Keagamaan 

Dalam bidang dakwah, rekonstruksi nilai menggeser 

pendekatan dakwah dari model normatif-doktrinal menuju 



117 

 

model kultural-partisipatif. Azra (2019) menjelaskan 

bahwa dakwah yang efektif di masyarakat majemuk harus 

memperhatikan konteks sosial dan budaya lokal agar pesan 

Islam dapat diterima secara damai dan bermakna. Di Tanah 

Kaili, hal ini tercermin dalam praktik dakwah para ulama 

lokal yang memadukan ajaran Islam dengan nilai adat, 

seperti pombalango (musyawarah) dan moponika (syukur 

panen), tanpa menyalahi prinsip tauhid.Temuan Rahim 

(2021) menunjukkan bahwa dakwah berbasis nilai lokal 

mampu menumbuhkan spiritualitas sosial dan memperkuat 

solidaritas antarwarga. Misalnya, kegiatan doa bersama 

untuk keselamatan daerah dan zikir pascabencana di Palu 

dan Sigi bukan hanya ritual keagamaan, tetapi juga bentuk 

dakwah sosial yang membangun ketenangan dan empati 

kolektif. Dengan demikian, dakwah berbasis nilai lokal 

berperan sebagai jembatan antara Islam normatif dan Islam 

kultural yang mengedepankan kedamaian dan 

kemanusiaan. 

Lebih jauh, dakwah yang berakar pada nilai dan 

spiritualitas lokal memiliki potensi besar dalam 

memperkuat Islam moderat (wasathiyah). Haq (2020) 

menegaskan bahwa internalisasi nilai-nilai moderasi seperti 

toleransi, keadilan, dan kasih saying dapat tumbuh subur 

dalam masyarakat yang menghargai tradisi religius dan 

budaya lokalnya. Dengan cara ini, Tanah Kaili dapat 

menjadi model penerapan Islam moderat Nusantara yang 

adaptif dan damai. 

3. Implikasi bagi Kebudayaan dan Identitas Sosial 

Rekonstruksi nilai juga memiliki dampak mendalam 

terhadap kebudayaan. Dalam konteks masyarakat Kaili, 

rekonstruksi nilai Islam lokal memperkuat identitas kultural 

sebagai masyarakat religius yang terbuka terhadap 

perubahan. Latief (2022) dalam Jurnal Budaya dan 



118 

 

Keislaman Lokal mencatat bahwa revitalisasi nilai-nilai 

Islam dalam adat seperti nosarara nosabatutu dan 

pombalango menjadi simbol harmoni antara agama dan 

budaya. Hal ini menunjukkan bahwa budaya lokal bukanlah 

penghalang dakwah, melainkan wahana penyaluran nilai-

nilai Islam.Dari perspektif antropologi agama, Woodward 

(2011) menilai bahwa Islam lokal yang berkarakter budaya 

(cultural Islam) memainkan peran penting dalam menjaga 

kohesi sosial. Rekonstruksi nilai-nilai Islam di Tanah Kaili 

berimplikasi pada munculnya spiritualitas budaya, yaitu 

bentuk keberagamaan yang menekankan keseimbangan 

antara dimensi ritual, sosial, dan ekologis. Hal ini tampak 

dalam kesadaran masyarakat terhadap pentingnya menjaga 

harmoni antara manusia, alam, dan Tuhan—sebuah 

gagasan yang sejalan dengan konsep tawazun dalam Islam. 

Lebih dari itu, rekonstruksi nilai dalam kebudayaan dapat 

menjadi dasar bagi transformasi sosial. Nilai-nilai Islam 

yang telah diadaptasi ke dalam tradisi lokal mampu 

membangun etos kerja, solidaritas sosial, dan ketahanan 

moral di tengah perubahan modernitas. Dengan demikian, 

kebudayaan tidak sekadar dipertahankan sebagai warisan, 

tetapi dimaknai ulang sebagai sumber inspirasi spiritual dan 

moral masyarakat modern. 

Dari uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa 

rekonstruksi nilai Islam lokal di Tanah Kaili berimplikasi 

positif terhadap: 

1. Pendidikan Islam, melalui integrasi nilai spiritual 

dan budaya lokal dalam pembentukan karakter 

peserta didik. 

2. Dakwah Islam, melalui pendekatan kultural yang 

menekankan nilai kemanusiaan, kedamaian, dan 

moderasi. 

3. Kebudayaan lokal, melalui revitalisasi tradisi 

religius sebagai media pelestarian identitas dan 

harmoni sosial. 



119 

 

Secara akademik, hal ini memperkuat pandangan Nasr 

(2002) dan Asad (2018) bahwa spiritualitas Islam yang 

berakar pada nilai lokal memiliki daya transformasi moral 

yang besar dalam membentuk peradaban Islam yang 

inklusif, ekologis, dan berkeadaban. Dengan demikian, 

rekonstruksi nilai Islam di Tanah Kaili menjadi model 

praksis bagi pengembangan Islam moderat Nusantara yang 

mampu berdialog dengan budaya tanpa kehilangan 

kemurnian spiritualitasnya. 

 

C. Harapan Penulis terhadap Kesinambungan Kajian Islam  

      dan Budaya Lokal 

 

Kajian tentang Islam dan budaya lokal memiliki 

signifikansi penting dalam memahami wajah keberagamaan 

masyarakat Indonesia yang plural, dinamis, dan 

kontekstual. Islam di Indonesia, termasuk di Tanah Kaili, 

bukan hadir dalam ruang kosong, melainkan tumbuh 

melalui dialog panjang antara ajaran wahyu dan tradisi 

lokal. Karena itu, kesinambungan kajian Islam dan budaya 

lokal menjadi kebutuhan akademik sekaligus tanggung 

jawab moral untuk menjaga warisan intelektual dan 

spiritual bangsa.Penulis memandang bahwa 

kesinambungan kajian ini harus diarahkan pada penguatan 

paradigma integratif antara Islam normatif dan Islam 

kultural. Sebagaimana dikemukakan oleh Azyumardi Azra 

(2019), Islam Nusantara berkembang melalui jalur kultural 

yang memadukan ajaran universal Islam dengan nilai-nilai 

lokal yang berakar pada kearifan masyarakat. Dalam 

konteks masyarakat Kaili, bentuk integrasi ini tampak pada 

upaya mempertahankan nilai nosarara nosabatutu 

(persaudaraan dan kebersamaan) sebagai manifestasi 

ukhuwah Islamiyah dan etika sosial keagamaan. Maka, 

penelitian dan kajian mendalam perlu terus dikembangkan 



120 

 

untuk memahami bagaimana nilai-nilai tersebut 

bertransformasi dalam konteks modernitas. 

Dari perspektif akademik, kesinambungan kajian 

Islam dan budaya lokal juga penting untuk memperkaya 

epistemologi keilmuan Islam di Indonesia. Nata (2018) 

menegaskan bahwa integrasi ilmu agama dan budaya dapat 

melahirkan paradigma pendidikan Islam yang kontekstual 

dan humanistik. Oleh karena itu, penulis berharap lembaga 

pendidikan tinggi Islam, seperti UIN, IAIN, dan STAI, 

terus mendorong riset interdisipliner yang menggabungkan 

studi keislaman dengan antropologi, sosiologi, dan kajian 

budaya. Langkah ini akan memperluas horizon pemahaman 

Islam tidak hanya sebagai sistem teologis, tetapi juga 

sebagai praktik sosial dan peradaban yang hidup di tengah 

masyarakat.Secara praktis, kesinambungan kajian Islam 

dan budaya lokal juga diharapkan mampu memperkuat 

moderasi beragama (wasathiyah Islam). Penelitian 

Rahman & Baharuddin (2022) menunjukkan bahwa 

pemahaman Islam berbasis budaya lokal, seperti yang 

berkembang di masyarakat Kaili, cenderung menghasilkan 

pola keberagamaan yang damai, adaptif, dan toleran 

terhadap perbedaan. Dengan memperdalam kajian ini, 

generasi muda Muslim diharapkan dapat memahami agama 

secara inklusif dan kontekstual, sehingga terhindar dari 

paham ekstrem dan konflik identitas keagamaan. 

Lebih jauh, kesinambungan kajian ini juga memiliki 

implikasi terhadap pengembangan kebijakan sosial-

keagamaan di tingkat daerah. Latief (2022) menegaskan 

bahwa kebijakan pemerintah daerah dalam bidang 

keagamaan perlu didasarkan pada pemahaman mendalam 

terhadap karakter budaya lokal. Dalam hal ini, hasil-hasil 

kajian Islam dan budaya lokal dapat dijadikan landasan 

dalam merancang program pemberdayaan masyarakat, 

pelestarian tradisi religius, dan penguatan spiritualitas 



121 

 

komunitas berbasis nilai-nilai Islam yang moderat dan 

berakar pada adat setempat. 

Penulis juga menaruh harapan agar kajian ini terus 

dikembangkan melalui pendekatan partisipatif dan 

kolaboratif. Kolaborasi antara akademisi, tokoh agama, 

dan masyarakat adat sangat penting agar penelitian tidak 

berhenti pada tataran teoritis, tetapi mampu melahirkan 

model praksis pembangunan sosial berbasis nilai spiritual 

dan budaya. Dengan melibatkan masyarakat Kaili sebagai 

subjek aktif, bukan sekadar objek penelitian, maka nilai-

nilai Islam lokal akan terus hidup dan berkembang sesuai 

dengan dinamika zaman. 

Akhirnya, penulis berharap bahwa kesinambungan 

kajian Islam dan budaya lokal dapat menjadi fondasi 

intelektual dan moral bagi peradaban Indonesia yang 

berkeadaban. Sejalan dengan pemikiran Seyyed Hossein 

Nasr (2002), Islam yang berpijak pada spiritualitas dan 

kebijaksanaan lokal akan mampu menghadirkan 

keseimbangan antara akal dan hati, antara kemajuan 

material dan kedalaman makna hidup. Dalam konteks 

Tanah Kaili, hal ini berarti menjaga agar Islam tidak 

tercerabut dari akar budayanya, sekaligus membuka diri 

terhadap modernitas yang beretika. 

Kesinambungan kajian Islam dan budaya lokal 

diharapkan: 

1. Memperkuat integrasi ilmu dan budaya, sehingga 

studi Islam menjadi lebih kontekstual dan humanis. 

2. Mendorong moderasi beragama, melalui 

pemahaman Islam yang ramah budaya dan inklusif. 

3. Menjadi dasar kebijakan sosial-keagamaan, yang 

relevan dengan karakter dan kebutuhan masyarakat 

lokal. 



122 

 

4. Membangun peradaban Islam berkeadaban, yang 

menyeimbangkan dimensi spiritual, sosial, dan 

ekologis. 

Dengan demikian, harapan penulis adalah agar Tanah 

Kaili menjadi salah satu pusat pengembangan Islam 

moderat berbasis budaya lokal di Sulawesi Tengah—

sebuah model integratif di mana nilai-nilai Islam dan adat 

tidak berhadap-hadapan, tetapi saling memperkaya dalam 

membangun harmoni sosial dan spiritualitas masyarakat 

modern. 

D. Kosakata Lokal Bernuansa Religius 

Bahasa merupakan salah satu media penting dalam 

mengekspresikan nilai-nilai keagamaan dan budaya. Dalam 

masyarakat Kaili, banyak kosakata lokal yang memiliki 

makna religius dan spiritual, mencerminkan proses 

Islamisasi yang berjalan melalui jalur budaya. Kosakata-

kosakata ini tidak hanya berfungsi sebagai alat komunikasi, 

tetapi juga sebagai sarana pewarisan nilai moral, etika 

sosial, dan ajaran Islam yang telah berakulturasi dengan 

kearifan lokal. 

1. Bahasa sebagai Penanda Spiritualitas Lokal 

Menurut teori antropologi linguistik (Duranti, 1997), 

bahasa berperan sebagai cermin dari sistem kepercayaan 

dan pandangan hidup masyarakat. Dalam konteks Kaili, 

banyak kata dan ungkapan yang berakar dari pengalaman 

spiritual masyarakat setempat, namun kini mengalami 

islamisasi makna seiring dengan perkembangan dakwah. 

Misalnya, kata “Podoa, Nolabe” yang bermakna “doa atau 

permohonan kepada yang Maha Kuasa,” dulunya berkaitan 

dengan keyakinan tradisional kepada roh leluhur, tetapi kini 

digunakan untuk menunjuk doa kepada Allah Swt. Ini 



123 

 

menunjukkan terjadinya pergeseran makna religius dari 

lokal menuju tauhid. 

2. Kosakata yang Mencerminkan Nilai Iman dan  

   Takwa 

Sejumlah istilah dalam bahasa Kaili telah mengalami 

penyerapaan dengan konsep Islam. Kata “Ngata” yang 

berarti kampung atau komunitas sosial, dalam praktik 

religius juga bermakna “umat” yang hidup dalam ikatan 

moral dan spiritual bersama. Istilah ini kerap muncul dalam 

ungkapan adat seperti “Ngata nosarara nosabatutu” 

(kampung yang bersaudara dan bersatu), yang mengandung 

nilai ukhuwah Islamiyah (persaudaraan seiman) dan 

tanggung jawab sosial sebagaimana dianjurkan dalam Al-

Qur’an (QS. Al-Hujurat: 10). 

Begitu pula dengan istilah “Ledo” (suci atau bersih), 

yang sering digunakan dalam konteks ibadah dan 

kebersihan diri. Dalam tradisi keagamaan masyarakat Kaili, 

ledo tidak hanya bermakna kebersihan fisik, tetapi juga 

kesucian hati dan moral, sejalan dengan prinsip tazkiyatun 

nafs (penyucian jiwa) dalam Islam. Dengan demikian, 

istilah lokal ini memuat nilai spiritual Islam dalam konteks 

budaya lokal. 

3. Ungkapan Religius dalam Ritual dan Adat 

Kosakata religius lokal juga muncul dalam berbagai 

bentuk ungkapan adat yang berorientasi religius. Misalnya, 

ucapan “Ntodea mombine ntodea moane” (doa 

perempuan dan laki-laki), sering digunakan dalam upacara 

adat sebagai bentuk permohonan keselamatan kepada 

Allah. Selain itu, istilah “Mombine mpalapi” (perempuan 

yang menyiapkan doa dan sajian simbolik) kini dimaknai 

sebagai bagian dari tradisi barzanji atau maulid nabi, yang 



124 

 

menunjukkan proses islamisasi adat melalui simbol bahasa 

dan peran sosial. 

Dalam konteks ritual kematian, dikenal istilah 

“Nusala” yang berarti “mengantar” atau “mengantarkan 

arwah,” kini mengalami pergeseran makna menjadi 

kegiatan tahlilan atau doa bersama untuk almarhum. 

Transformasi semantik ini menunjukkan adanya 

penyesuaian nilai Islam dalam tradisi lokal tanpa 

meniadakan struktur budaya yang sudah mapan. 

4. Bahasa sebagai Medium Dakwah dan Pendidikan 

Menurut penelitian Abd. Rahim (2021), kosakata 

religius lokal berperan penting dalam penyebaran dakwah 

Islam di Sulawesi Tengah. Para ulama dan mubalig 

generasi awal, seperti Syekh Abdul Wahid bin Syarif 

Sulaiman di Wolio dan jaringan dakwahnya di wilayah 

Kaili, menggunakan bahasa lokal sebagai media dakwah 

agar ajaran Islam lebih mudah diterima. Strategi linguistik 

ini memperkuat pesan Islam sebagai agama yang 

menyesuaikan diri dengan budaya tanpa kehilangan 

substansi ajarannya. 

Oleh sebab itu, penggunaan kosakata religius lokal 

dalam pendidikan agama, khutbah, dan pengajian menjadi 

bentuk inkulturasi dakwah Islam. Bahasa yang familiar di 

telinga masyarakat menumbuhkan kedekatan emosional 

dan spiritual, sebagaimana ditegaskan oleh Geertz (1960) 

bahwa agama yang berhasil berakar dalam masyarakat 

adalah agama yang mampu berbicara dalam bahasa budaya 

setempat. 

5. Fungsi Sosial dan Spiritual Kosakata Religius 

Secara sosiolinguistik, kosakata religius lokal 

berfungsi sebagai penanda identitas kolektif masyarakat 



125 

 

Muslim Kaili. Kata-kata seperti “sura” (amanah atau 

kesucian), “tuloli” (kembali kepada Tuhan), dan 

“maradika” (kemerdekaan atau kehormatan) bukan hanya 

sekadar leksikon budaya, tetapi mengandung makna 

teologis dan etis. Penggunaan istilah-istilah tersebut dalam 

percakapan sehari-hari menginternalisasikan nilai-nilai 

Islam seperti keikhlasan, ketulusan, dan tanggung jawab 

moral terhadap Allah dan sesama. 

6. Kosakata sebagai Jejak Islamisasi Budaya 

Penelitian etnolinguistik Dako (2018) menunjukkan 

bahwa banyak istilah religius Kaili yang kini diserap dari 

bahasa Arab melalui jalur dakwah dan pendidikan 

pesantren. Misalnya, kata “sala” (salat), “doa”, “iman”, 

dan “kasale” (masjid) menunjukkan proses adaptasi 

linguistik sekaligus spiritual. Adaptasi ini memperlihatkan 

betapa kuatnya hubungan antara transformasi bahasa dan 

perubahan nilai dalam proses Islamisasi Tanah Kaili. 

Kosakata lokal bernuansa religius di masyarakat Kaili 

berfungsi sebagai: 

1. Medium internalisasi nilai-nilai Islam melalui bahasa 

sehari-hari. 

2. Jembatan kultural antara ajaran Islam dan tradisi 

lokal. 

3. Identitas religius masyarakat yang memperlihatkan 

integrasi antara iman, adat, dan etika sosial. 

4. Sarana dakwah dan pendidikan Islam yang efektif 

karena berpijak pada bahasa dan simbol budaya 

masyarakat setempat. 

Dengan demikian, bahasa lokal bukan sekadar alat 

komunikasi, melainkan wadah spiritualitas dan cermin 

proses akulturasi Islam dengan budaya Kaili. Kosakata 

bernuansa religius ini menjadi bukti konkret bahwa Islam 



126 

 

di Tanah Kaili bukanlah agama yang datang memutus 

tradisi, melainkan agama yang hadir untuk memperhalus, 

memperkaya, dan memuliakan budaya lokal dalam bingkai 

tauhid. 

F. Glosarium Kosa Kata Adat Kaili 

Kosa kata adat Artinya dalam bahasa Indonesia 

Sintuvu persatuan, kebersamaan, hidup rukun 

Nosarara 

Nosabatutu 

hidup bersaudara dan saling menyatu 

Ngata kampung, wilayah adat 

Ledo upacara adat, prosesi tradisional 

Tovea Tovua hormat kepada orang tua dan pemimpin 

Mombo doa atau permohonan keselamatan 

Pombetua petuah, nasihat leluhur 

Tanda simbol atau lambang adat 

Karia upacara adat dalam siklus kehidupan 

Balia tradisi penyembuhan dan spiritual adat 

Ngataku ucapan atau sabda bermakna spiritual 

Voa jiwa, roh, batin manusia 

Tadulako pemimpin adat atau penjaga wilayah 

Mboto ketenangan batin, kedamaian hati 

Bongo tempat suci atau ruang kontemplasi 

Mombine perempuan yang dihormati karena 

kebajikan 

Ngata Rala tanah kelahiran, kampung asal 

 

Tampung jamuan makan, pemberian kepada tamu 

Vunja gotong royong, kerja bersama 

Balia Na Mboto penyembuhan dengan doa dan dzikir 

Pekasi tolong-menolong dalam hajatan atau 

musibah 

Lalondo nyanyian adat atau tembang tradisional 

Pogau ucapan sakral atau doa adat 



127 

 

Pue sebutan untuk Tuhan atau Yang Maha 

Kuasa 

Mombangu penghormatan terhadap alam 

Vurake pemberian simbolik untuk tamu 

kehormatan 

Nggeni suci, bersih, murni 

 

G.Daftar Pustakan 

Abdullah, I. (2006). Konstruksi dan Reproduksi 

Kebudayaan. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Abdullah, M. A. (2018). Islam dan Kearifan Lokal di 

Nusantara. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Abdurrahman, M. (2012). Islam dan Budaya Lokal. 

Bandung: Mizan. 

Abu-Nimer, M. (2010). Peace-Building and Nonviolence in 

Islam: Theory and Practice. Gainesville: University Press 

of Florida. 

Amin, S. M. (2015). Islam dan Pranata Sosial: Perspektif 

Sejarah dan Sosiologi. Jakarta: Rajawali Pers. 

Anwar, K. (2019). Islam Moderat dan Tantangan 

Radikalisme di Indonesia. Jakarta: Kencana. 

As’ad, M. (2017). Islam Nusantara: Dari Tradisi ke Relasi 

Kuasa. Yogyakarta: Pustaka Ifada. 

Azra, A. (1994). Jaringan Ulama Timur Tengah dan 

Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII. Bandung: 

Mizan. 



128 

 

Azra, A. (2019). Islam Nusantara dan Tantangan 

Modernitas. Jakarta: Prenadamedia Group. 

Badaruddin, M. (2021). Kearifan Lokal dan Ketahanan 

Sosial Komunitas Muslim di Indonesia Timur. Makassar: 

Alauddin Press. 

Bakhtiar, A. (2020). Filsafat Islam: Kajian Tematik dan 

Historis. Jakarta: RajaGrafindo Persada. 

Basri, M. (2015). Islam dan Transformasi Sosial di 

Sulawesi Tengah. Palu: IAIN Datokarama Press. 

Dhofier, Z. (1982). Tradisi Pesantren: Studi tentang 

Pandangan Hidup Kyai. Jakarta: LP3ES. 

Fahmi, I. (2021). Islam Moderat di Tengah Pluralitas 

Budaya Lokal. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Faruqi, I. R. al-. (1982). Islamization of Knowledge: 

General Principles and Workplan. Herndon, VA: IIIT. 

Geertz, C. (1960). The Religion of Java. New York: Free 

Press. 

Hefner, R. W. (2011). Civil Islam: Muslims and 

Democratization in Indonesia. Princeton: Princeton 

University Press. 

Hidayat, K. (2013). Agama Punya Seribu Nyawa: 

Spiritualitas dalam Tradisi Lokal. Jakarta: Paramadina. 

Hodgson, M. G. S. (1974). The Venture of Islam: 

Conscience and History in a World Civilization. Chicago: 

University of Chicago Press. 



129 

 

Ikhwan, M. (2020). Islam dan Kebudayaan Nusantara: 

Rekonstruksi Sejarah dan Nilai Lokal. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar. 

Iqbal, M. (2003). Rekonstruksi Pemikiran Agama dalam 

Islam. Yogyakarta: Jalasutra. 

Kaelan. (2012). Metode Penelitian Kualitatif Bidang 

Filsafat. Yogyakarta: Paradigma. 

Koentjaraningrat. (1990). Kebudayaan, Mentalitas, dan 

Pembangunan. Jakarta: Gramedia. 

Latif, Y. (2018). Negara Paripurna: Historisitas, 

Rasionalitas, dan Aktualitas Pancasila. Jakarta: Gramedia. 

Mahfud, C. (2019). Islam dan Multikulturalisme di 

Indonesia. Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga Press. 

Malik, A. (2022). Rekonstruksi Islam Moderat dan Tradisi 

Kearifan Lokal di Indonesia Timur. Palu: UIN Datokarama 

Press. 

Mudzhar, M. A. (2015). Pendekatan Studi Islam dalam 

Teori dan Praktek. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Nasr, S. H. (1987). Traditional Islam in the Modern World. 

London: Kegan Paul International. 

Nasr, S. H. (2007). Islamic Spirituality: Foundations. New 

York: Routledge. 

Nurhayati, N. (2020). Islam dan Budaya Lokal: Studi pada 

Masyarakat Sulawesi Tengah. Makassar: Alauddin 

University Press. 

Rahardjo, M. D. (1999). Paradigma Islam: Interpretasi 

untuk Aksi. Jakarta: Paramadina. 



130 

 

Ricklefs, M. C. (2012). Islamisation and Its Opponents in 

Java: A Political, Social, Cultural, and Religious History, 

c. 1930 to Present. Singapore: NUS Press. 

Shihab, M. Q. (2013). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir 

Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat. Bandung: Mizan. 

Siradj, S. A. (2019). Islam Rahmatan lil ‘Alamin: Pilar 

Moderasi dan Kearifan Lokal. Jakarta: LKiS. 

Sukamto. (2016). Dinamika Islam di Sulawesi: Sejarah, 

Tradisi, dan Modernitas. Makassar: Alauddin Press. 

Syam, N. (2005). Islam Pesisir: Studi tentang Islam di 

Madura, Sulawesi, dan Lombok. Yogyakarta: LKiS. 

Tarmizi, A. (2020). Rekonstruksi Nilai Islam dalam 

Konteks Budaya Lokal. Palu: Datokarama Press. 

Trimingham, J. S. (1971). The Sufi Orders in Islam. 

Oxford: Oxford University Press. 

Woodward, M. R. (2011). Java, Indonesia and Islam. New 

York: Springer. 

Zarkasyi, H. F. (2019). Moderasi Islam: Konsep dan 

Implementasi di Indonesia. Ponorogo: ISID Press. 

 

1.Snopsis Buku 

Buku Arah Baru Islam di Tanah Kaili: Rekonstruksi 

Nilai, Tradisi, dan Spiritualitas menghadirkan refleksi 

mendalam tentang perjalanan Islam di Tanah Kaili, 

Sulawesi Tengah, yang tumbuh dalam harmoni antara 

ajaran agama dan kearifan lokal. Melalui pendekatan 

historis, antropologis, dan teologis, buku ini menelusuri 



131 

 

bagaimana Islam berakulturasi dengan nilai-nilai budaya 

masyarakat Kaili tanpa kehilangan esensi spiritual dan 

moralnya. 

Penulis mengungkap bahwa Islam di Tanah Kaili 

bukan sekadar sistem keyakinan, tetapi juga kekuatan sosial 

dan spiritual yang membentuk tata nilai kehidupan 

masyarakat. Tradisi adat seperti nosimpale, vaya, dan ritual 

gotong royong ditafsirkan ulang dalam kerangka Islam 

yang moderat dan berkeadaban. Kehadiran para ulama 

lokal, lembaga keagamaan, serta transmisi nilai-nilai 

keislaman melalui pendidikan, dakwah, dan adat istiadat 

menjadi fondasi rekonstruksi moral masyarakat Kaili 

modern. 

Lebih jauh, buku ini menawarkan arah baru dalam 

memahami Islam sebagai sumber etika dan spiritualitas 

sosial. Islam diposisikan bukan hanya sebagai agama ritual, 

tetapi juga sebagai kekuatan budaya yang menumbuhkan 

perdamaian, solidaritas, dan keseimbangan antara manusia, 

alam, dan Tuhan. 

Dalam konteks global yang diwarnai oleh krisis 

moral dan ekstremisme, buku ini menegaskan bahwa 

spiritualitas Islam lokal memiliki potensi besar sebagai 

model keberagamaan yang inklusif, toleran, dan berakar 

kuat pada nilai-nilai kemanusiaan. Dengan gaya penulisan 

reflektif dan berbasis riset, buku ini sangat relevan bagi 

akademisi, pendidik, dai, dan siapa pun yang ingin 

memahami wajah Islam yang damai dan berkeadaban di 

Nusantara 

2.Profil Penulis 

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di 

bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah, 

UIN Datokarama Palu. Ia aktif mengajar mata kuliah 



132 

 

fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus 

kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik 

pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim. 

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada 

studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan 

dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian 

kualitatif. Minat akademiknya meliputi fikih 

pendidikan, fikih pembelajaran, pembentukan karakter 

religius, serta integrasi kearifan lokal dalam pendidikan 

Islam, khususnya di konteks madrasah dan masyarakat 

Muslim Indonesia. 

Selain mengajar, penulis aktif melakukan 

penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk 

artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku 

ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada 

rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai 

sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan 

spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat 

dalam penyusunan khutbah, modul keagamaan, dan 

buku panduan ibadah yang digunakan di lingkungan  

masyarakat. Melalui karya ini, penulis berharap dapat 

mendorong lahirnya praktik pendidikan Islam yang 

tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga berakar 

kuat pada nilai-nilai syariat dan akhlak mulia. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 


