DrBahdar, M.H.I.




HAK CIPTA/COPYRIGHT

© 2023 Dr. Bahdar, M.H.I
Email bahdar@uindatokarama ac.id
HP.081.341.207.628

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang.

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh
atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik
cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari
penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan
pendidikan dengan menyebut sumbernya.

Penerbit:

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat
Alamat: JI. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah

Cetakan Pertama: Juni 2023
ISBN: Nomor belum ada



Kata Pengantar

(.u;)l\ )3\4&3\
J}ywmbdﬂj‘ijWJbM‘M&\HJ&M\
ddm)ads@wjudmmmm@w‘ummmeM\

um‘wjd\&j‘mum&d‘)hje&ujdme@n

Segala puji  bagi Allah Swt. Dzat yang telah
menganugerahkan akal untuk berpikir, hati untuk
memahami, dan ilmu sebagai cahaya kehidupan. Shalawat
serta salam semoga senantiasa tercurah kepada junjungan
kita Nabi Muhammad saw., guru bagi seluruh umat
manusia, yang telah membawa risalah ilmu, iman, dan amal
sebagai jalan menuju kemuliaan.

Allah Swt. berfirman dalam Al-Qur’an:

gsé.mai\,*sﬂmm*ss,m*nywmuawamﬁ
wd)muﬂdﬁwiylsu\\gw\\guhﬁi

Dialah yang mengutus kepada kaum yang buta huruf
seorang Rasul dari kalangan mereka sendiri, yang
membacakan ayat-ayat-Nya kepada mereka, menyucikan
mereka, dan mengajarkan kepada mereka Kitab dan
Hikmah. Sesungguhnya mereka sebelumnya benar-benar
dalam kesesatan yang nyata.” (QS. Al-Jumu‘ah [62]: 2)

Ayat ini menegaskan bahwa inti dari pendidikan
Islam adalah penyucian jiwa dan pengajaran hikmabh.
Maka, pembelajaran fikih tidak sekadar memahami hukum-
hukum ibadah dan muamalah, tetapi juga menanamkan
nilai-nilai kebijaksanaan yang menuntun manusia kepada
ketaatan dan kemaslahatan.

Buku ini lahir dari kegelisahan dan harapan.
Kegelisahan karena pembelajaran fikih di perguruan tinggi
sering kali terjebak pada teks dan hafalan, sementara nilai-
nilai kehidupannya belum sepenuhnya dihidupkan dalam



4

diri calon guru. Dan harapan, agar melalui buku ini, fikih
dipahami bukan sekadar hukum, tetapi juga jalan
pendidikan menuju kedewasaan iman, kepekaan sosial, dan
kebijaksanaan hidup.

Pendidikan fikih adalah cermin antara teori dan
praktik; antara akal dan hati; antara ilmu dan amal. Seorang
calon guru fikih tak hanya dituntut memahami dalil, tetapi
juga menjiwai maknanya, menanamkannya dalam jiwa
siswa dengan kelembutan, serta mencontohkannya dalam
perilaku yang menyejukkan.

Buku in1 disusun untuk membantu mahasiswa calon
guru memahami hakikat fikih secara komprehensif dari
teori dasar hingga praktik pembelajaran yang kontekstual di
madrasah dan masyarakat. Semoga buku ini dapat menjadi
sahabat belajar yang menumbuhkan semangat, memperluas
wawasan, dan menguatkan panggilan jiwa sebagai pendidik
yang berkarakter rahmatan lil ‘alamin.

Akhirnya, penulis menyadari sepenuhnya bahwa
karya ini masih jauh dari sempurna. Oleh karena itu, kritik
dan saran yang membangun sangat penulis harapkan demi
penyempurnaan karya ini di masa mendatang.

Semoga setiap halaman buku ini menjadi amal
jariyah yang mengalir tanpa henti bagi penulis, pembaca,
dan semua yang mengajarkan ilmu dengan niat karena
Allah Swt.

Gkl a3l ) (shaall 4y

Palu,Juni,2023
Penulis

Dr.Bahdar,M.H.I



DAFTAR ISI

Halaman Judul ... 1
Halaman Hak Cipta.............oooiiiiiiiii e 11
Halaman Kata Persembahan................................... 111
Halaman Kata Pengantar.......................oooiiiennnnL. v
Halama Kata Motivasi.........c.ccoooiiiiiiiiiiiiii e \%
Halaman Profil Penulis..............oooooiiiii Vi
Halaman Dafatar Isi..............coooiiiiiiiiiiiii . Vil

BAB 1

PENDAHULUAN
A Pengertian Fikih dan Pendidikan Fikih......... 1
B Kedudukan Pendidikan Fikih dalam Studi Islam 5
C Tujuan dan Urgensi Pendidikan Fikih 7
D Hubungan Pendidikan Fikih dengan Pendidikan 10
Agamalslam...................o

BAB 11
SEJARAH PERKEMBANGAN PENDIDIKAN FIKIH
A Pendidikan Fikih di Masa Rasulullah saw.......... 12
B Pendidikan Fikih di Masa Sahabat................... 16

C Mazhab-Mazhab Fikih dan Kontribusinya dalam 18
Fikih Pendidikan.........................oo .

D Perkembangan Pendidikan Fikih di Dunia Islam.. 21

E Pendidikan Fikih di Nusantara Pesantren, 23
Madrasah, Perguruan Tinggi.........................

F Dinamika Kontemporer Pendidikan Fikih......... 26
BAB III
TUJUAN DAN KARAKTERISTIK PENDIDIKAN
FIKIH
A Tujuan Pendidikan Fikih.............................. 30

B Fungsi pendidikan fikih dalam pembentukan 31



C Integrasi fikih dengan nilai lokal dan moderasi
beragama..............coooiiiiiiii 34
BAB IV
RUANG LINGKUP MATERI PENDIDIKAN FIKIH

A FikihIbadah...................ooo 37
B Fikih Muamalah.........................o 43
C Fikih Munakahat.....................oi, 46
D FikihJinayah.................oo 47
E Fikih Mawaris..........ccoooiiiiiiiiiiiii i, 51
F Fikih Siyasah................... 53
G Fikih kontemporer...............cooiiiiiiiin 56
BAB YV
METODE DAN STRATEGI PEMBELAJARAN FIKI

A Metode Klasik dalam Pembelajaran Fikih.......... 58
B Metode Modern dalam Pembelajaran Fikih........ 59
C Strategi Pembelajaran Aktif dalam Fikih........... 61
D Integrasi Media Digital dalam Pembelajaran 63

Fikih. .. oo

BAB VI
KURIKULUM PENDIDIKAN FIKIH

A Kurikulum Fikih di Madrasah dan Sekolah......... 65
B Analisis Kurikulum 2013 (K13) dalam Pendidikan 66

Fikih. . ..o
C Analisis Kurikulum Merdeka Belajar dan 68

Pendidikan Fikih......................l
D Pengembangan Silabus dan RPP Fikih.............. 69
E Penilaian Hasil Belajar Fikih......................... 71

BAB VII

PERAN GURU DALAM PENDIDIKAN FIKIH
A Kedudukan Guru Menurut Fikih...................... 74
B B. Kompetensi Guru Fikih........................ ... 75
C Etika Guru dalam Mengajar Fikih.................... 76
D Guru sebagai Teladan dan Penggerak Moderasi 78



Beragama.............oooiiiiii i
BAB VIII
PROBLEMATIKA DAN TANTANGAN
PENDIDIKAN FIKIH

A Minimnya Minat Siswa terhadap Fikih............. 80

B Stigma Fikih sebagai Materi Normatif dan Kaku... 81

C Globalisasi dan Tantangan Moral ................... 82

D Solusi Inovatif dalam Pembelajaran Fikih.......... 84
BAB IX.

PENGEMBANGAN INOVASI PENDIDIKAN FIKIH
A Pendekatan Interdisipliner dalam Pendidikan 86

B Fikih Berbasis Kearifan Lokal........................ 87
C Pemanfaatan Teknologi Digital....................... 88
D Model Pembelajaran Kontekstual dan Aplikatif.... 90
BAB X
KASUS-KASUS FIKIH KONTEMPORER

A Fikih Ibadah 92

Kontemporer.......cccoeeeeiiiiiieiennne
B Fikih Muamalah 92

Kontemporer......ccccceeeeennnnnnnns
C Fikih Munakahat dan Keluarga Kontemporer....... 93
D Fikih Jinayah Kontemporer............................ 93
E Fikih Siyasah dan Kebijakan 94

Kontemporer.........

BAB X1
PENUTUP

A Kesimpulan...............ooooiiiii 95
B Glosarium Istilah.......................oL 96
C Daftar Pustaka.............coooiiiiiiii 99
D SnopsiS...cvviiiiii e 102
E Profil Penulis.............oooiiiiiii 104



BAB1
KONSEP DASAR PENDIDIKAN FIKIH

A. Pengertian Fikih dan Pendidikan Fikih

Fikih dan Pendidikan Fikih keduanya istilah yang
lahir dari ajaran pokok Islam yakni syariat.Ajaran agama
Islam semuanya terkandung di dalam syariat, sedangkan
fikih adalah bagian dari syariat.

Istilah fikih sudah digunakan masyarakat luas dalam
kehidupan sehari-hari mereka.Sementara istilah Pendidikan
Fikih penggunaanya masih sangat terbatas, masih berada di
lingkungan masyarakat akademik, seperti dosen, guru,
mahasiswa dan siswa dengan sebutan Pendidikan agama
Islam.Tentu penggunaan istilah Pendidikan Agama Islam
dan Pendidikan Fikih di sini keduanya memiliki perbedaan.
Pendidikan Agama Islam aksentuasinya pada materi ajar
sedangkan Pendidikan Fikih aksentuasinya kepada
metodologi mengajarkan materi fikih.

Pendidikan Fikih mengetahui maknanya dengan
menempuh jalan mengkaji makna kata yang terkandung di
dalamnya melalui pendekatan etimologis atau bahasa dan
terminologis atau istilah.

1. Pengertian Fikih

Secara etimologis, kata figh (43d) berasal dari bahasa Arab
faqaha —yafqahu—fi qhan (G — 4 — a3) yang berarti
“memahami” atau “mengerti secara mendalam.” Dalam
terminologi syar’i, para ulama memberikan definisi yang
beragam namun saling melengkapi. Menurut Al-Jurjani,
fikih adalah “‘ilm al-ahkam al-shar iyyah al-‘amaliyyah
al-muktasabah min adillatiha al-tafsiliyyah” (ilmu tentang
hukum-hukum syariat yang berkaitan dengan perbuatan
mukallaf, yang diperoleh dari dalil-dalilnya yang
terperinci) (al-Ta rifat, 1995: 150). Imam Abu Hanifah



9

mendefinisikan fikih sebagai “ma rifatu al-nafs ma laha
wa ma ‘alayha” (pengetahuan seseorang tentang hak dan
kewajiban yang dimilikinya (al-Sarakhsi, al-Mabsit, juz 1,
1986: 2). Sedangkan al-Ghazali menyatakan fikih adalah
pengetahuan tentang hukum-hukum amaliah yang
dihasilkan melalui istinbat dari dalil-dalil syar’i (al-
Mustasfa, 1993: 19).

Al-Qur’an menegaskan pentingnya fikih sebagaimana
firman Allah Swt. dalam

13) g st | 9 aily cpll 8 1 sgadild ddils aga 4833 S (e JAT Y510
G000 aeal agdl) 1323

Terjemahnya :

“Tidak sepatutnya bagi mukminin itu pergi semuanya (ke
medan perang). Mengapa tidak pergi dari tiap-tiap
golongan di antara mereka beberapa orang untuk
memperdalam  pengetahuan mereka tentang agama
(liyatataqqahi fid-din), dan untuk memberi peringatan
kepada kaumnya apabila mereka telah kembali, supaya
mereka dapat menjaga dirinya.”(Q.S. al-Tawbah [9]:122)

2. Pengertian Pendidikan Fikih

Pendidikan fikih dapat dipahami sebagai proses
pembelajaran yang bertujuan menanamkan pemahaman
hukum Islam sekaligus melatih keterampilan peserta didik
dalam mengamalkannya. Menurut al-Abrasyi, pendidikan
Islam adalah “‘amaliyyah tarbiyyah syamilah lil-insan,
‘aglan wa rithan wa jasadan, li-yastati'a an ya'isha
haydtan islamiyyatan sahihah” (proses pembinaan manusia
secara menyeluruh, baik akal, ruh, maupun jasmani, agar
mampu hidup sesuai ajaran Islam) (Rith al-Tarbiyah wa al-
Ta lim, 1975: 11).



10
Hal ini sejalan dengan hadis Nabi Muhammad saw.:
Crll B AGRR 1A 4 A ) (ra
Artinya :

“Barang siapa yang Allah kehendaki kebaikan baginya,
niscaya Allah menjadikannya memahami agama (faqih fid-
din).” (HR. al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Kitab al-"1Im, no.
71; Muslim, Sahth Muslim, Kitab al-Zakah, no. 1037).

3. Keterkaitan Fikih dan Pendidikan Fikih

Fikih merupakan substansi ilmu, sedangkan pendidikan
fikih adalah proses transfer ilmu itu kepada peserta didik.
Ibn Khaldiin dalam al-Mugaddimah menjelaskan bahwa
fikih adalah “‘ilmun bi-ahkam Allah al-shar‘iyyah al-
mu tabarah fi af al al-mukallafin” (ilmu tentang hukum
Allah yang berlaku pada perbuatan mukallaf), dan menjadi
salah satu disiplin paling penting untuk membimbing umat
(Ibn Khaldiin, al-Mugaddimah, 2001: 448).

Oleh karena itu, tanpa pendidikan fikih, ilmu fikih tidak
akan diwariskan dengan baik; sementara pendidikan fikih
yang tidak bersandar pada fikih yang benar akan
kehilangan arah. Dengan demikian, keduanya saling
melengkapi: fikih sebagai materi ajar, dan pendidikan fikih
sebagai sarana internalisasi nilai hukum Islam dalam
kehidupan.

4. Urgensi Pendidikan Fikih bagi Mahasiswa Calon Guru

Pendidikan fikih memiliki urgensi yang sangat penting bagi
mahasiswa calon guru, karena ia tidak hanya berfungsi
sebagai pengetahuan keagamaan, tetapi juga sebagai
landasan moral, pedagogis, dan sosial dalam membentuk



11

kompetensi seorang pendidik Islam. Urgensi tersebut dapat
diuraikan sebagai berikut:

a. Penguatan Landasan Keilmuan Keislaman

Mahasiswa calon guru perlu memiliki pemahaman yang
utuh tentang ajaran Islam, termasuk bidang fikih, agar
dapat menyampaikan ilmu secara benar kepada peserta
didik. Fikih sebagai ilmu yang mengatur hubungan
manusia dengan Allah (ibadah) dan dengan sesama
(muamalah) memberikan dasar normatif untuk
pengajaran agama (Al-Ghazali, 2014).

1) Pembentukan Karakter Pendidik

Fikih bukan hanya pengetahuan hukum, melainkan
juga sarana pendidikan akhlak. Dengan memahami
fikih, calon guru akan terbiasa bersikap disiplin, adil,
dan bertanggung jawab, karena fikih menekankan
keteraturan dalam 1badah maupun muamalah
(Shiddieqy, 1997).

2) Kesiapan Pedagogis dalam Menyampaikan Hukum
Islam

Sebagai calon guru, mahasiswa dituntut mampu
mengajarkan materi fikih di sekolah/madrasah secara
sistematis, kontekstual, dan relevan dengan
kehidupan peserta didik. Pemahaman yang mendalam
akan memudahkan mereka mengaitkan teks-teks fikih
dengan realitas sosial (Anwar, 2010)

3) Penguatan Moderasi Beragama

Pendidikan fikih yang diajarkan dengan perspektif
moderasi membantu mahasiswa calon guru memiliki



12

sikap inklusif, toleran, dan adil. Hal ini sangat
penting dalam konteks masyarakat Indonesia yang
plural, agar guru dapat menanamkan ajaran Islam
yang damai dan rahmatan lil-‘alamin (Qardhawi,
1995).

4) Kontribusi pada Pendidikan Karakter dan Sosial

Urgensi lainnya adalah peran fikih dalam membentuk
kesadaran hukum dan tanggung jawab sosial.
Mahasiswa calon guru yang memahami fikih dengan
baik akan mampu menanamkan nilai kejujuran,
kedisiplinan, kepedulian, serta keteraturan dalam
kehidupan bermasyarakat.

5) Relevansi dengan Tantangan Kontemporer

Pemahaman fikih juga penting agar mahasiswa calon
guru dapat merespons persoalan kontemporer, seperti
isu teknologi, etika sosial, ekonomi syariah, dan
hukum keluarga modern, dengan tetap berpijak pada
prinsip-prinsip syariat yang kontekstual.

B. Kedudukan Pendidikan Fikih dalam Studi Islam

1. Fikih sebagai Pilar Studi Islam

Fikih menempati posisi yang sangat penting dalam
studi Islam karena menjadi pedoman praktis dalam
menjalankan ajaran agama. Jika akidah berfungsi mengatur
aspek keyakinan dan tasawuf mengatur aspek penyucian
jiwa, maka fikih berfungsi mengatur perilaku lahiriah
seorang muslim. Ibn Khaldiin menyatakan bahwa fikih
adalah  “‘ilmun  bi-ahkam Allah al-shar‘iyyah al-
mu tabarah fi af al al-mukallafin” (ilmu tentang hukum
Allah yang berlaku pada perbuatan mukallaf) (al-
Mugaddimah, 2001: 448). Hal ini menunjukkan bahwa



13

fikih merupakan disiplin ilmu yang langsung berkaitan
dengan keseharian umat.

2. Pendidikan Fikih sebagai Instrumen Transformasi

Dalam konteks pendidikan Islam, pendidikan fikih
berfungsi sebagai sarana transformasi nilai syariat menjadi
pemahaman dan praktik nyata dalam kehidupan. Al-
Abrasyi menegaskan bahwa pendidikan Islam adalah
““amaliyyah tarbiyyah syamilah lil-insan, ‘aqlan wa rithan
wa jasadan, li-yastati‘a an ya tsha hayatan islamiyyatan
sahthah” (proses pembinaan manusia secara menyeluruh,
baik akal, ruh, maupun jasmani, agar mampu hidup sesuai
ajaran Islam) (Rith al-Tarbiyah wa al-Ta 'lim, 1975: 11).
Dengan demikian, pendidikan fikih menempati kedudukan
strategis dalam membentuk pribadi muslim yang taat
syariat sekaligus berakhlak sosial.

Hal ini ditegaskan dalam Al-Qur’an Allah berfirman :

ula @S.\AJAY\‘,JJUJJMJS\\‘?.\EU&HM\\JAA\UMS\L@.\\L‘
a5l s Al ¢y stash ASEK ) J gl Mg U o) 89358 94:“‘4:3?-‘°JL“
JJJUWA‘JJ.\AJJ )A\J\

Terjemahnya :

“Wahai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan
taatilah Rasul (Nya), dan ulil amri di antara kamu.
Kemudian jika kamu berlainan pendapat tentang sesuatu,
maka kembalikanlah ia kepada Allah (Al-Qur’an) dan
Rasul (sunnahnya), jika kamu benar-benar beriman kepada
Allah dan hari kemudian. Yang demikian itu lebih utama
(bagimu) dan lebih baik akibatnya.” (Q.S. al-Nisa’ [4]:59:)
Ayat ini menunjukkan bahwa pendidikan fikih berfungsi
mengajarkan bagaimana ketaatan kepada Allah, Rasul, dan
ulil amri diwujudkan dalam bentuk amaliah.



14

3. Kedudukan Pendidikan Fikih dalam Kurikulum Studi
Islam

Dalam tradisi pendidikan Islam klasik, fikih selalu menjadi
bagian inti dalam kurikulum madrasah dan pesantren.
Imam al-Syafi‘i bahkan menegaskan bahwa “/a ‘ilma illa
figh” (tidak ada ilmu yang lebih utama daripada fikih) (al-
Syafi‘i, al-Risalah, 1979: 19). Pernyataan ini menunjukkan
bahwa kedudukan pendidikan fikih berada di garis depan
dalam pembinaan umat.

Di masa modern, pendidikan fikih juga tetap relevan karena
mampu menjawab tantangan zaman, baik dalam bidang
ibadah, muamalah, maupun hukum keluarga. Dengan
pendidikan fikih, studi Islam tidak hanya bersifat teoretis,
tetapi juga praktis dan aplikatif.

4. Integrasi Pendidikan Fikih dengan Disiplin Studi Islam
Lain

Kedudukan pendidikan fikih tidak berdiri sendiri, tetapi
saling terkait dengan disiplin lain seperti tafsir, hadis,
akidah, dan tasawuf. Fikih memberikan arah praktis bagi
ajaran yang digali dari tafsir dan hadis, sementara akidah
dan tasawuf memberikan dasar iman dan penyucian hati
agar fikih tidak kering dari nilai spiritual. Dengan
demikian, pendidikan fikih adalah penghubung antara ilmu-
ilmu normatif dan praktik kehidupan.

C. Tujuan dan Urgensi Pendidikan Fikih

1. Tujuan Pendidikan Fikih

Tujuan utama pendidikan fikih adalah membentuk peserta
didik agar memiliki pemahaman yang benar tentang
hukum-hukum syariat Islam dan mampu mengamalkannya
dalam kehidupan sehari-hari. Menurut al-Abrasyi,



15

pendidikan Islam bertujuan “al-takwin al-shakhsiyyah al-
insaniyyah takwinan syamilan” (membentuk kepribadian
manusia secara utuh) (Rith al-Tarbiyah wa al-Ta lim, 1975:
15). Dengan demikian, pendidikan fikih tidak sekadar
mentransfer ~ pengetahuan  hukum, tetapi  juga
menginternalisasikan nilai-nilai Islam agar melahirkan
pribadi muslim yang beriman, bertakwa, dan berakhlak
mulia.

Al-Qur’an menegaskan bahwa ibadah, yang merupakan
salah satu fokus fikih, memiliki tujuan mendidik manusia.
Hal itu dapat dilihat pada salah satu firman Allah berikut
ni :

£ 3 . AR a!ga:s\]a Y egb &ﬁ;j‘ U-‘aﬁl‘ @3; L g
Grshiial L Al 2037 580 ) 85" il

Terjemahnya :

“Bacalah apa yang telah diwahyukan kepadamu, yaitu Al-
Kitab (Al-Qur’an) dan dirikanlah salat. Sesungguhnya salat
itu mencegah dari perbuatan keji dan mungkar. Dan
sesungguhnya mengingat Allah adalah lebih besar
(keutamaannya). Dan Allah mengetahui apa yang kamu
kerjakan.” (Q.S. al- ‘Ankabiit [29]:45:)

Ayat in1 menunjukkan bahwa salah satu tujuan pendidikan
fikih adalah agar ibadah dapat membentuk karakter moral
dan mencegah perilaku menyimpang.

2. Urgensi Pendidikan Fikih bagi Individu

Bagi individu, pendidikan fikih sangat urgen karena
memberikan pedoman praktis dalam menjalankan
kewajiban agama. Nabi Muhammad saw. bersabda:



16
Gl (o AGRE 1A 49 B 250 Cra
Artinya :

“Barang siapa yang Allah kehendaki kebaikan baginya,
niscaya Allah menjadikannya memahami agama (faqih fid-
din).” (HR. al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Kitab al- ‘lim, no.
71; Muslim, Sahth Muslim, Kitab al-Zakah, no. 1037).

Hadis ini menunjukkan bahwa urgensi pendidikan fikih
terletak pada upaya mencetak generasi yang memahami
agama secara benar sebagai tanda keberuntungan dari Allah
Swit.

3. Urgensi Pendidikan Fikih bagi Masyarakat

Selain bagi individu, pendidikan fikih juga urgen untuk
menciptakan keteraturan sosial. Fikih tidak hanya mengatur
hubungan manusia dengan Allah (hablun min Allah), tetapi
juga hubungan manusia dengan sesama (hablun min al-
nas). Menurut al-Ghazali, tujuan fikih adalah menjaga lima
pokok utama agama (magasid al-shari’ah), yaitu: hifz al-
din, hifz al-nafs, hifz al-‘'aql, hifz al-nasl, dan hifz al-mal
(menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta) (al-
Mustasfa, 1993: 174). Dengan adanya pendidikan fikih,
prinsip-prinsip maqgasid ini dapat ditanamkan sehingga
masyarakat hidup teratur, damai, dan adil.

4. Urgensi Pendidikan Fikih dalam Studi Islam

Dalam lingkup studi Islam, pendidikan fikih memiliki
kedudukan strategis karena menjadi jembatan antara ajaran
normatif (yang terdapat dalam Al-Qur’an dan hadis)
dengan praktik kehidupan nyata. Tanpa pendidikan fikih,
ilmu syariat akan berhenti pada tataran teori. Sebaliknya,
dengan pendidikan fikih, ajaran Islam dapat diterjemahkan



17

menjadi  perilaku sehari-hari, baik dalam ibadah,
muamalah, maupun interaksi sosial.

D. Hubungan Pendidikan Fikih dengan Pendidikan Agama
Islam

Pendidikan fikih merupakan bagian integral dari
pendidikan agama Islam, sebab fikih tidak hanya mengatur
tata cara ibadah mahdhah (seperti shalat, zakat, puasa, dan
haji), tetapi juga mengatur hubungan  sosial
kemasyarakatan, mu‘amalah, hingga tata kehidupan yang
lebih luas. Dengan demikian, pendidikan fikih tidak dapat
dipisahkan dari pendidikan agama Islam secara
keseluruhan, karena keduanya saling melengkapi dalam
membentuk pribadi Muslim yang utuh.

Dalam perspektif para ulama, fikih dipandang sebagai
“ilmu yang mengatur perilaku lahiriah seorang Muslim”
(al-Ghazali, al-Mustashfa), sementara pendidikan agama
Islam lebih luas cakupannya, meliputi aspek akidah,
ibadah, dan akhlak. Oleh karena itu, kedudukan pendidikan
fikih berada dalam subsistem pendidikan agama Islam, di
mana ia memainkan peranan penting sebagai sarana
implementasi syariat dalam kehidupan sehari-hari.

Al-Qur’an menegaskan pentingnya keterpaduan antara
iman, ibadah, dan amal saleh, sebagaimana firman Allah:

ah ) agd B3 15 \Jums\syuuumumwy}mwmu\
55550 pb ¥ agale Ca3A g agi) de

Terjemahnya :

“Sesungguhnya  orang-orang yang beriman, yang
mengerjakan amal saleh, mendirikan shalat dan
menunaikan zakat, mereka mendapat pahala di sisi
Tuhannya. Tidak ada kekhawatiran terhadap mereka dan



18

tidak (pula) mereka bersedih hati.” (Q.S. al-Bagarah [2]:
277).

Ayat in1 menunjukkan bahwa dimensi ibadah (yang diatur
dalam fikih) tidak bisa dilepaskan dari keimanan dan
pendidikan agama secara keseluruhan.

Menurut Al-Abrasy (lihat Rih al-Tarbiyah wa al-Ta ‘lim),
pendidikan agama Islam memiliki tiga aspek utama: (1)
pembinaan akidah, (2) pengajaran syariat (termasuk fikih),
dan (3) pengamalan akhlak. Artinya, pendidikan fikih
merupakan salah satu dimensi pokok dalam membangun
kerangka pendidikan agama Islam.

Dengan demikian, hubungan antara pendidikan fikih dan
pendidikan agama Islam dapat digambarkan sebagai
hubungan antara bagian dengan keseluruhan. Pendidikan
fikih berfungsi sebagai fondasi praktis yang mengajarkan
tata cara pengamalan syariat, sementara pendidikan agama
Islam menjadi payung besar yang meliputi semua dimensi
kehidupan spiritual, intelektual, dan moral seorang Muslim.

Capaian Pembelajaran: Kedudukan Fikih Pendidikan dalam
Studi Islam

Mahasiswa mampu memahami dasar konseptual
pendidikan fikih dalam perspektif Islam dan relevansinya
bagi calon guru.



19

BAB 11
SEJARAH PERKEMBANGAN PENDIDIKAN FIKIH

A. Pendidikan Fikih di Masa Rasulullah saw.

Pendidikan fikih pada masa Rasulullah saw.merupakan fase
awal pembentukan hukum Islam sekaligus pondasi utama
perkembangan fikih di periode berikutnya. Pada masa ini,
Rasulullah saw.berperan sebagai pendidik utama umat
Islam dengan mengajarkan ajaran syariat secara langsung
melalui al-Qur’an dan sunnah, baik dalam bentuk ucapan,
perbuatan, maupun ketetapan beliau.Fungsi nabi sebagai
guru dan pembimbing umat sebagaimana ditegaskan oleh
Allah dalam salah satu firman-Nya, yaitu :

My a8 55 Al agile oty agda ¥ gl Y (B iy ) 8
(i P (il 3B (1a ) 58 () Aalall 5 Cisl)

Terjemahnya :

“Dialah yang mengutus kepada kaum yang buta huruf
seorang Rasul di antara mereka, yang membacakan ayat-
ayat-Nya kepada mereka, menyucikan mereka, dan
mengajarkan kepada mereka Kitab dan Hikmah. Dan
sesungguhnya mereka sebelumnya benar-benar dalam
kesesatan yang nyata.” (Q.S. al-Jumu‘ah [62]: 2).

Ayat in1  menegaskan bahwa pendidikan Nabi
saw.mencakup tiga aspek utama: pembacaan ayat (ta‘lim),
penyucian jiwa (tazkiyah), dan pengajaran syariat (ta‘dib).
Aspek fikih termasuk di dalamnya sebagai pedoman praktis
dalam menjalankan ibadah dan mu‘amalah.

Pendidikan fikih pada masa Nabi memiliki beberapa ciri
penting:



20

1. Langsung Bersumber dari Wahyu

Setiap persoalan yang muncul di tengah umat
dijawab oleh Rasulullah saw.berdasarkan wahyu al-
Qur’an atau melalui sunnah beliau. Hal ini
memberikan kepastian hukum yang jelas tanpa
perbedaan pendapat.

2. Pendidikan Berbasis Keteladanan

Rasulullah saw.mengajarkan syariat tidak hanya
dengan kata-kata, tetapi juga dengan praktik nyata.
Sebagaimana Rasulullah saw.bersabda :

() (sl S | slia

Artinya “

“Shalatlah kalian sebagaimana kalian melihat aku
shalat.” (HR. al-Bukhari).

Hadis ini menunjukkan bahwa pengajaran fikih di
masa Nabi lebih banyak dilakukan melalui uswah
(keteladanan), sehingga sahabat dapat menirukan

langsung ibadah beliau.

3. Pendidikan yang Menjawab Kebutuhan Umat

Pendidikan  fikih  berkembang sesuai dengan
persoalan yang dihadapi umat Islam saat itu, baik
dalam bidang ibadah, mu‘amalah, maupun hubungan
sosial. Misalnya, ketika umat bertanya tentang
hukum khamar, Allah menurunkan ayat secara
bertahap. Pertama Qura’an Surah al Baqarah ayat



21

219.Ayat dimaksud selengkapnya dapat dilihat di
bawah ini.

&P O AEex0>EHEé X003 A<
NOKZOOANONM @ S0 O LTOROM@a 3
ESZANRNNE) e RNIORVY Q.= 2 JA\ 2
G Oe OCHY W A0 BAOOSL @] <O RNE L
TN €04 wlE0l Lo NOC V<O RNOEO

s RO RV, = < # 13
B AL 2 >O¢0D>HEéX*x 0000

SV HAD e FuDdL 40> BACKO
+PorSe EXRHVIERO oOQ 10O X OX @
F2S>TxEAD W 0O TOFHEe S KEAENE

$)OROAER He= ¢

Terjemahnya :

Mereka bertanya kepadamu tentang khamar[136] dan
judi. Katakanlah: "Pada keduanya terdapat dosa yang
besar dan beberapa manfaat bagi manusia, tetapi dosa
keduanya lebih besar dari manfaatnya". dan mereka
bertanya kepadamu apa yang mereka nafkahkan.
Katakanlah: " yang lebith dari keperluan."
Demikianlah Allah menerangkan ayat-ayat-Nya
kepadamu supaya kamu berfikir, (Q.S. al-Baqgarah

[2]: 219;
Firman Allah yang kedua dapat dilihat pada surah al
Maidah ayat 90.
*xEQ LA LI ¢ O&5er@083% O 4B
¢ RO % RO BMUORZ G -@ 7
ROJTOQOMEaF
€O R0VDAOM Wa - ¢0
DR RO T G 0

T EE B0 K201 ST Do S ¢



22

P AOSR I HE
p=SIRIST=ANT 0 JORUIOPARAR o
€CRUEEN VI Ea g eo
¢ A RESHD o QAL7E+HAD @
& AE D

Terjemahany :

90. Hai orang-orang yang beriman, Sesungguhnya
(meminum) khamar, berjudi, (berkorban untuk)
berhala, mengundi nasib dengan panah[434], adalah
Termasuk perbuatan syaitan. Maka jauhilah
perbuatan-perbuatan itu agar kamu mendapat
keberuntungan. (Q.S. al-Maidah [5]: 90).

Ayat pertama menerangkan bahwa minuman
beralkohol itu dapat menyebabkan dosa besar,
sedangkan pada ayat yang kedua menerangkan
bahwa minuman beralkohol itu najis dan harus
ditinggalkan.

4. Pembentukan Generasi Sahabat sebagai Pendidik
Selanjutnya

Para sahabat dididik langsung oleh Rasulullah %
untuk memahami hukum Islam. Mereka kemudian

menjadi guru bagi umat setelah wafatnya beliau.
Abdullah ibn Mas‘tid berkata:

AL Al (a3 Y AN GiB il 3 {ay (Rl L 018 G

Artinya :

“Barang siapa hendak mengikuti suatu teladan,
hendaklah ia mengikuti teladan orang-orang yang



23

telah wafat, yaitu para sahabat Muhammad.”
(Diriwayatkan oleh Ibn ‘Abd al-Barr dalam Jami*
Bayan al-‘Ilm).

Dengan demikian, pendidikan fikih di masa Rasulullah
saw,bukan hanya transfer ilmu, tetapi juga transformasi
spiritual dan pembentukan akhlak. Nabi saw.berhasil
meletakkan dasar pendidikan Islam yang komprehensif,
yang melahirkan generasi sahabat sebagai pewaris ilmu
syariat dan pelanjut estafet pendidikan fikih di masa
berikutnya.

B. Pendidikan Fikih di Masa Sahabat

Setelah wafatnya Rasulullah,saw. para sahabat memegang
peranan penting dalam meneruskan pendidikan fikih.
Mereka dididik langsung oleh Nabi untuk memahami
hukum Islam, sehingga menjadi rujukan utama umat dalam
menyelesaikan persoalan hukum. Abdullah ibn Mas‘ad
menegaskan:

il il ale Ha3i Y Al G e S Gy Gl G (8 0a
;@/ﬁq_ﬂ/o i

Artinya :

“Barang siapa hendak mengikuti suatu teladan, hendaklah
ia mengikuti teladan orang-orang yang telah wafat, yaitu
para sahabat Muhammad.” (Ibn ‘Abd al-Barr, Jami‘ Bayan
al-‘Ilm).

Dengan dasar ini, pendidikan fikih di masa sahabat
berkembang melalui ijtthad, musyawarah, dan keteladanan
mereka dalam memutuskan hukum.

1. Abu Bakar al Siddiq (11-13 H)



24

Abu Bakar dikenal sangat hati-hati dalam memberikan
fatwa. Jika suatu persoalan tidak ditemukan dalam al-
Qur’an dan sunnah, beliau bermusyawarah dengan para
sahabat. Keputusannya memerangi orang-orang yang
enggan membayar zakat (huriib al-riddah) menjadi contoh
nyata pendidikan fikih berbasis konsistensi pada prinsip
agama. Abu Bakar berkata:

S50 5 35l (5 (5% a GHEY Al

Artinya :

“Demi Allah, aku akan memerangi siapa pun yang
memisahkan antara shalat dan zakat.” (Riwayat al-
Bukhari).

Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan fikih tidak sekadar
memahami teks, tetapi juga menjaga kemurnian ajaran
Islam.

2.Umar Ibn al Khatab (13-23 H)

Umar dikenal luas dengan kecerdasan ijtihadnya. Beliau
sering menggunakan ra’yi dengan mempertimbangkan
kemaslahatan umat. Misalnya, kebijakannya tidak
memberikan bagian zakat kepada mu’allaf karena Islam
sudah kuat, serta pembentukan diwan (administrasi
keuangan negara). Dalam sebuah riwayat disebutkan bahwa
Umar sering menghimpun para sahabat untuk
bermusyawarah sebelum menetapkan hukum, sehingga
pendidikan fikih pada masanya bercorak kolektif (ijtihad
jamd 7). Imam al-Syatib1 menilai bahwa Umar merupakan
pelopor penerapan maqasid al-syari‘ah dalam hukum (al-
Syatib1, al-Muwafaqat).



25
3.Utsman Ibn Affan (23-35)

Kontribusi Utsman dalam pendidikan fikih sangat erat
kaitannya dengan kodifikasi mushaf al-Qur’an. Hal ini
dilakukan untuk menghindari perpecahan bacaan dan
menjaga keseragaman sumber hukum Islam. Keputusan ini
merupakan landasan penting bagi pendidikan fikih, karena
sumber hukum terjaga secara otentik. Selain itu, Utsman
memperhatikan  ketertiban ibadah jamaah, termasuk
memperluas Masjid Nabawi sebagai pusat pendidikan
agama.

4.Ali Ibn Talib (35-40 H)

Ali dikenal sebagai sahabat yang sangat faqth dan rasional.
Pandangan hukumnya kelak memengaruhi perkembangan
fikih di Kufah. Banyak fatwa beliau dalam masalah
peradilan, keluarga, dan warisan yang menjadi rujukan
ulama sesudahnya. Imam al-Syahrastani menyebut Ali
sebagai salah satu tokoh besar dalam pewarisan ilmu fikih,
dengan kombinasi antara pemahaman teks dan daya
analisis rasional (al-Syahrastani, al-Milal wa al-Nihal).

5.Sahabat-Sahabat Faqih Lain

Selain Khulafa’ al-Rasyidin, ada sahabat lain yang berperan
besar dalam pendidikan fikih. Abdullah ibn Mas‘iad
menjadi rujukan di Kufah dan meletakkan dasar ahl al-
ra’yi. Abdullah ibn ‘Umar terkenal dengan sikap kehati-
hatiannya dalam mengikuti sunnah Nabi secara tekstual.
Abdullah ibn ‘Abbas dijuluki turjuman al-Qur’an karena
mendalami hukum melalui tafsir ayat-ayat. Sementara Zaid
ibn Thabit dikenal ahli dalam ilmu waris (fard’id) dan
menjadi rujukan utama dalam bidang tersebut.

Dengan demikian, pendidikan fikih di masa sahabat
ditandai dengan tiga corak utama: (1) kehati-hatian dalam



26

berfatwa, (2) keberanian berijtihad sesuai maslahat, dan (3)
spesialisasi dalam bidang-bidang hukum tertentu. Corak
inilah yang kemudian menjadi dasar berkembangnya
pemikiran fikih pada masa tabi‘in dan lahirnya mazhab-
mazhab fikih besar.

C. Mazhab-Mazhab Fikih dan Kontribusinya dalam Fikih
Pendidikan

Seiring meluasnya wilayah Islam dan bertambahnya
problematika hukum, para ulama tabi‘in dan generasi
setelahnya membentuk kerangka metodologis yang
kemudian dikenal sebagai mazhab fikih. Empat mazhab
besar yang berpengaruh dalam tradisi pendidikan Islam
adalah mazhab Hanafi, Maliki, Syafi‘l, dan Hanbali.
Masing-masing mazhab memiliki metode istinbat
(penggalian hukum) yang khas, dan hal ini berimplikasi
pada sistem pendidikan fikih di berbagai wilayah Islam.

1.Madzhab Hanafi

Didirikan oleh Abii Hanifah al-Nu‘man ibn Thabit (w. 150
H), mazhab ini berkembang di Kufah, Irak. Karakter utama
mazhab ini adalah penggunaan ra’yi (penalaran rasional)
dan qiyas secara luas. Abt Hanifah dikenal sebagai imam
ahl al-ra’yi, yang memberikan porsi besar kepada ijtihad
ketika tidak ditemukan nash yang jelas. Dalam pendidikan,
mazhab ini mengajarkan pentingnya melatih peserta didik
untuk berpikir kritis, mempertimbangkan maslahat, dan
tidak sekadar menerima teks secara literal. Ibn Khaldin
menilai bahwa keunggulan mazhab Hanafi adalah

kemampuannya membentuk nalar hukum yang sistematis
dan fleksibel (Ibn Khaldiin, al-Mugaddimah).

2.Madzhab Maliki



27

Mazhab Maliki didirikan oleh Imam Malik ibn Anas (w.
179 H) dan berkembang di Madinah. Keistimewaan
mazhab in1 adalah menjadikan ‘amal ahl al-Madinah
praktik masyarakat Madinah sebagai salah satu sumber
hukum. Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan fikih
mazhab Maliki mengutamakan aspek keteladanan dan
tradisi masyarakat Islam awal. Kitab al-Muwatta’ karya
Imam Malik menjadi salah satu bahan ajar paling penting
dalam pendidikan Islam klasik. Al-Dhahabt menilai kitab
ini sebagai kitab fikih-hadis yang paling otentik pada
masanya (al-Dhahabi, Siyar A‘lam al-Nubala’). Dalam
dunia pendidikan, mazhab Maliki menekankan integrasi
antara teori hukum dengan praktik sosial.

3.Madzhab Syafi.1

Mazhab Syafi‘t lahir dari pemikiran Imam Muhammad ibn
Idris al-Syafi‘t (w. 204 H). Beliau dikenal sebagai peletak
dasar ilmu wushul fikih melalui kitab al-Risalah.
Kontribusinya sangat besar dalam dunia pendidikan, karena
beliau menekankan pentingnya metodologi ilmiah dalam
berijtihad. Imam Syafi‘T memadukan pendekatan tekstual
(ahl al-hadith) dengan pendekatan rasional (ahl al-ra’yi),
sehingga mazhabnya diterima luas di berbagai wilayah,
termasuk Nusantara. Dalam pendidikan fikih, mazhab
Syafi‘T mengajarkan pentingnya keteraturan berpikir,
konsistensi metodologi, dan kedisiplinan dalam menimbang
dalil. Imam al-Nawaw1 memuji al-Syafi‘T sebagai “nashir
al-sunnah” (pembela sunnah) yang berjasa besar
melestarikan tradisi ilmu melalui karya-karyanya (al-
Nawawi, Tahdhib al-Asma’).

4 . Madzhab Hambali

Mazhab ini didirikan oleh Imam Ahmad ibn Hanbal (w.
241 H), seorang ulama hadis terkemuka. Ciri utama



28

mazhab Hanbali adalah keteguhan dalam berpegang pada
al-Qur’an dan hadis dengan sangat literal, serta kehati-
hatian dalam menggunakan ra’yi. Dalam pendidikan fikih,
mazhab ini mengajarkan sikap tawadhu® di hadapan nash,
serta membentuk karakter peserta didik yang menghargai
otoritas hadis Nabisaw. Kitab al/-Musnad karya Imam
Ahmad menjadi rujukan penting dalam kurikulum hadis
dan fikih. Ibn Taymiyyah menyebut Imam Ahmad sebagai
“imam ahl al-sunnah” yang menjaga kemurnian pendidikan
Islam dari penyimpangan (Ibn Taymiyyah, Majmii°
Fatawa).

5.Kontribusi Madzhab-Madzhab Fikih dalam Pendidikan

Keempat mazhab besar tersebut bukan hanya berkontribusi
dalam pembentukan hukum Islam, tetapi juga dalam sistem
pendidikan. Mereka melahirkan kurikulum fikih, kitab-
kitab ajar, dan tradisi keilmuan di madrasah serta pesantren.
Misalnya, di dunia Islam Timur, kitab a/-Hidayah (Hanaf1)
menjadi pegangan utama; di Afrika Utara, al-Mudawwanah
(Malik1) dipelajari luas; di Asia Tenggara, al-Umm
(Syafi‘l) menjadi rujukan pokok; dan di Jazirah Arab, al-
Mughni (Hanball) menjadi standar kajian. Semua ini
menunjukkan bahwa mazhab-mazhab fikih bukan sekadar
warisan hukum, melainkan juga pilar penting dalam
pendidikan Islam sepanjang sejarah.

Dengan demikian, mazhab-mazhab fikih telah memberikan
kontribusi fundamental dalam pembentukan pola pikir
hukum, metodologi pengajaran, dan tradisi intelektual
Islam. Pendidikan fikih di berbagai wilayah dunia Islam
tumbuh dengan warna khas sesuai mazhab yang dianut,
tetapi tetap bersumber dari al-Qur’an, sunnah, dan ijtithad
ulama.

D. Perkembangan Pendidikan Fikih di Dunia Islam



29

Sejarah pendidikan fikih di dunia Islam dapat dibagi ke
dalam beberapa periode besar: masa klasik (abad -1V H),
masa pertengahan (abad V-IX H), dan masa modern (abad
XIX-XXI M). Setiap periode menunjukkan perkembangan
yang berbeda dalam metode pengajaran, lembaga
pendidikan, serta kurikulum fikih.

1. Masa Klasik (abad 1-IV H)

Pada masa klasik, pendidikan fikih masih berpusat di
masjid-masjid utama seperti Masjid Nabawi di Madinah,
Masjid Kufah, dan Masjid Basrah. D1 tempat-tempat inilah
para ulama besar mengajar murid-murid mereka secara
langsung melalui halagah. Mazhab-mazhab fikih mulai
terbentuk, dan karya-karya besar mulai disusun. Misalnya,
al-Muwatta’ karya Imam Malik, al-Umm karya Imam al-
Syafi‘1, serta al-Musnad karya Imam Ahmad ibn Hanbal.
Pendidikan fikih pada masa ini sangat menekankan hafalan
nash, penjelasan makna, dan latihan ijtithad. Ibn Khaldiin
mencatat bahwa periode ini adalah masa peletakan dasar-
dasar ilmu syariat dan pembentukan kerangka metodologis
fikih (Ibn Khaldiin, al-Mugaddimah).

2. Masa Pertengahan (abad V-IX H)

Pada masa pertengahan, sistem pendidikan fikih semakin
mapan dengan berdirinya lembaga-lembaga pendidikan
formal seperti madrasah. Salah satu yang terkenal adalah
Madrasah Nizamiyyah di Baghdad yang didirikan oleh
Nizam al-Mulk pada abad ke-5 H. Di madrasah ini, fikih
mazhab Syafi‘T dan ilmu-ilmu keislaman lainnya diajarkan
secara sistematis. Pendidikan fikih juga berkembang di
Kairo melalui lembaga al-Azhar, di Damaskus melalui
Madrasah Dar al-Hadith, serta di Andalusia dengan tradisi
Maliki yang kuat. Pada masa ini lahir karya-karya
ensiklopedis fikih seperti a/-Mughni karya Ibn Qudamah



30

(mazhab Hanbali), al-Majmii‘ karya al-Nawawi (mazhab
Syafi‘1), dan Bidayah al-Mujtahid karya Ibn Rushd
(mazhab Maliki). Periode ini ditandai oleh kodifikasi,
standarisasi, dan penyusunan kurikulum fikih yang
terstruktur. Al-Suyiiti menyebut fase ini sebagai masa
“takamul al-‘ulum” atau penyempurnaan ilmu-ilmu syariat
(al-Suyuti, Tadrib al-Rawt).

3. Masa Modern (abad XIX-XXI M)

Memasuki masa modern, pendidikan fikih menghadapi
tantangan baru akibat kolonialisme, modernisasi, dan
globalisasi. Sistem madrasah tradisional tetap bertahan,
tetapi juga muncul lembaga pendidikan Islam modern yang
mencoba mengintegrasikan fikih dengan ilmu pengetahuan
kontemporer. Al-Azhar di Mesir melakukan reformasi
kurikulum pada abad ke-19, di mana fikih tidak hanya
diajarkan dalam bentuk klasik, tetapi juga dikaitkan dengan
hukum positif dan persoalan kemasyarakatan. Di Turki,
reformasi pendidikan Islam dilakukan setelah runtuhnya
Khilafah Utsmaniyah. Sementara di Asia Tenggara,
termasuk Indonesia, pesantren dan madrasah menjadi pusat
pendidikan fikih yang memadukan kitab kuning klasik
(sepertt Fath al-Qarib, Taqrib, al-Bajirt, dan [I‘anah al-
Talibin) dengan sistem pendidikan formal.

Ulama kontemporer seperti Muhammad Abt Zahrah
menekankan pentingnya menjadikan fikih  sebagai
pendidikan sosial yang mampu menjawab problematika
umat modern, bukan hanya sebagai teks hukum (Abi
Zahrah, Usil al-Figh). Demikian pula, Yusuf al-Qaradawi
menekankan perlunya figh al-wagqi‘ (fikih realitas) dalam
pendidikan, agar generasi Muslim mampu menghadapi
tantangan global dengan tetap berpegang pada prinsip
syariat (al-Qaradawi, al-Ijtihad al-Mu ‘asir).



31

Dari uraian ini, terlihat bahwa pendidikan fikih telah
melalui tiga fase utama: (1) fase pembentukan dasar di
masa klasik, (2) fase kodifikasi dan kelembagaan di masa
pertengahan, dan (3) fase pembaruan di masa modern.
Semua fase ini berkontribusi pada kelangsungan tradisi
fikih, sehingga tetap relevan dalam kehidupan umat Islam
lintas zaman.

E. Pendidikan Fikih di Nusantara (Pesantren, Madrasah,
Perguruan Tinggi)

Perkembangan pendidikan fikih di Nusantara memiliki
sejarah panjang yang berakar sejak masuknya Islam pada
abad ke-13 hingga saat ini. Pendidikan fikih menjadi
bagian integral dari transmisi ajaran Islam yang tidak hanya
menekankan aspek ibadah mahdhah, tetapi juga tata
kehidupan sosial yang sesuai dengan syariat. Tradisi ini
diwariskan melalui berbagai lembaga pendidikan Islam,
mulai dari pesantren tradisional, madrasah modern, hingga
perguruan tinggi Islam.

1. Pendidikan Fikih di Pesantren

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua di
Nusantara yang berperan besar dalam penyebaran dan
pendalaman ilmu-ilmu agama, termasuk fikih. Pendidikan
fikih di pesantren umumnya berbasis pada kitab kuning
(kitab turats), seperti Fath al-Qarib, Fath al-Muin, Taqrib,
Nihayatuz Zain, hingga al-Mahalli. Sistem pembelajaran
menggunakan metode sorogan (murid membaca kitab di
hadapan kiai), bandongan (kiai membaca kitab lalu santri
menyimak), dan halaqah.

Dalam pesantren, fikih tidak hanya dipelajari sebatas ilmu
hukum Islam, tetapi juga sebagai pedoman praktis dalam
menjalankan kehidupan sehari-hari, seperti tata cara ibadah,



32

muamalah, hingga akhlak. Pesantren tradisional lebih
menekankan pada fafagquh fi al-din (pendalaman agama)
sehingga fikih menjadi salah satu disiplin utama. Martin
van Bruinessen (1995) mencatat bahwa hampir seluruh
pesantren di Jawa, Madura, dan Sumatra menjadikan fikih
sebagai kurikulum inti, dengan orientasi pada mazhab
Syafi‘i yang dianggap paling sesuai dengan budaya lokal
Nusantara.

2. Pendidikan Fikih di Madrasah

Seiring perkembangan zaman dan pengaruh kolonial
Belanda, lahirlah madrasah sebagai bentuk modernisasi
pendidikan Islam. Madrasah mengadopsi sistem kelas,
kurikulum terstruktur, serta metode pengajaran yang lebih
sistematis dibanding pesantren. Pendidikan fikih tetap
menjadi mata pelajaran utama, namun disusun sesuai
jenjang pendidikan.

Menurut Steenbrink (1986), berdirinya madrasah seperti
Adabiyah di Padang (1909), Diniyah School di Padang
Panjang (1915), dan madrasah di Jawa yang dipelopori oleh
Muhammadiyah dan NU, menunjukkan adanya pergeseran
paradigma pendidikan Islam yang tidak hanya mengajarkan
fikih klasik, tetapi juga memasukkan mata pelajaran umum.
Fikih dalam madrasah dipelajari dengan pendekatan
kurikulum nasional yang diatur Kementerian Agama RI,
seperti materi ibadah, muamalah, munakahat, dan jinayah.
Di madrasah, fikih diajarkan tidak hanya untuk melatih
keterampilan ibadah, tetapi juga untuk membentuk
kesadaran hukum Islam yang relevan dengan konteks
sosial. Hal ini terlihat dari buku-buku pelajaran fikih yang
lebih sederhana dan terstruktur, seperti Fikih [-3 yang
digunakan di Madrasah Tsanawiyah dan Fikih [-3 untuk
Madrasah Aliyah, yang lebih aplikatif bagi kebutuhan
siswa.



33

3. Pendidikan Fikih di Perguruan Tinggi

Perkembangan pendidikan fikih kemudian memasuki ranah
akademik formal melalui perguruan tinggi Islam, baik
Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri (PTKIN)
seperti UIN, IAIN, STAIN, maupun Perguruan Tinggi
Keagamaan Islam Swasta (PTKIS). Di tingkat ini, fikih
dipelajari secara lebih mendalam dengan pendekatan
ilmiah, komparatif, dan interdisipliner.

Menurut Abuddin Nata (2016), pendidikan fikih di
perguruan tinggi tidak hanya mengajarkan hukum ibadah,
tetapi juga mencakup kajian ushul fikih, perbandingan
mazhab, hukum Islam kontemporer, hingga figh siyasah
(politik), figh muamalah modern, dan figh lingkungan.
Mahasiswa tidak hanya dituntut memahami teks-teks
klasik, tetapi juga melakukan analisis kritis terhadap isu-isu
aktual dengan menggunakan metodologi ilmiah.

Perguruan tinggi Islam juga menghasilkan karya-karya
akademik di bidang fikih, baik berupa skripsi, tesis,
disertasi, maupun jurnal ilmiah. Kontribusi ini memperkaya
khazanah hukum Islam di Nusantara dan menjadikan fikih
lebih adaptif terhadap dinamika masyarakat modern. Selain
itu, integrasi fikih dengan ilmu sosial, hukum, dan ekonomi
memperluas cakrawala mahasiswa dalam memahami
relevansi fikih di era globalisasi.

Dengan demikian makaSecara historis, pendidikan fikih di
Nusantara berkembang secara bertahap. Pada pesantren, ia
berfungsi sebagai pedoman hidup yang dipelajari melalui
kitab klasik dan metode tradisional. Pada madrasah, fikih
diorganisasi dalam kurikulum modern yang terstruktur.
Sedangkan di perguruan tinggi, fikih berkembang menjadi
ilmu akademis yang kritis, komparatif, dan aplikatif sesuai
dengan tuntutan zaman. Dengan demikian, pendidikan fikih
di Nusantara tidak hanya menjaga tradisi, tetapi juga
beradaptasi dengan perubahan sosial, budaya, dan
kebutuhan umat Islam.



34

F.Dinamika Kontemporer Pendidikan Fikih

Pendidikan fikih di era kontemporer menghadapi dinamika
yang sangat kompleks seiring dengan perubahan sosial,
budaya, politik, dan teknologi. Jika pada masa klasik
pendidikan fikih lebih menekankan aspek normatif dan
tradisional, maka pada masa kini ia dituntut untuk mampu
menjawab berbagai problem aktual yang muncul dalam
kehidupan umat Islam. Dinamika ini dapat dilihat dari
beberapa aspek berikut:

1. Relevansi Fikih dengan Isu-isu Kontemporer

Salah satu dinamika yang paling menonjol adalah
bagaimana fikih merespons berbagai persoalan modern,
seperti bioetika, teknologi digital, keuangan syariah,
lingkungan, hingga isu gender. Pendidikan fikih tidak bisa
hanya berhenti pada pengajaran hukum ibadah, tetapi harus
diperluas pada figh muamalah kontemporer, figh siyasah,
figh lingkungan, dan figh kesehatan.

Menurut Auda (2008), kerangka maqashid al-shariah
sangat penting dalam menghadapi tantangan zaman, karena
pendekatan tekstual saja sering kali tidak cukup untuk
menjawab masalah baru. Oleh karena itu, pendidikan fikih
kontemporer diarahkan agar peserta didik mampu
memahami prinsip-prinsip dasar hukum Islam yang bersifat
universal, lalu mengaplikasikannya dalam konteks
kehidupan nyata.

2. Modernisasi Metode dan Kurikulum

Modernisasi pendidikan fikih juga tampak dalam metode
dan kurikulumnya. Jika sebelumnya dominan dengan
metode hafalan dan pengajian kitab kuning, kini
dikombinasikan dengan pendekatan ilmiah, kritis, dan



35

kontekstual. Di madrasah dan perguruan tinggi, fikih tidak
hanya diajarkan sebagai hukum jadi (given law), tetapi juga
sebagai produk ijtthad yang dinamis dan terbuka untuk
interpretasi.

Kurikulum Kementerian Agama RI misalnya, menekankan
pada kemampuan berpikir kritis siswa dalam memahami
dalil, hikmah, dan relevansi hukum fikih dalam kehidupan
modern. Pendekatan ini berusaha mengurangi kesan kaku
dalam fikih, dan menjadikannya sebagai pedoman hidup
yang kontekstual.

3. Peran Tekonologi Digital dalam Pendidikan Fikih

Era digital membawa transformasi besar dalam pendidikan
fikih. Kehadiran e-learning, platform digital, aplikasi figh,
hingga kitab digital memudahkan akses pembelajaran fikih
secara lebih luas. Diskusi-diskusi fikih pun tidak lagi
terbatas di ruang kelas atau pesantren, tetapi juga melalui
forum daring, webinar, hingga media sosial.

Namun, digitalisasi pendidikan fikih juga menimbulkan
tantangan baru, yakni maraknya otoritas keagamaan instan
yang tidak memiliki kompetensi memadai tetapi
menyebarkan fatwa atau pemahaman hukum Islam melalui
internet. Hal ini menuntut lembaga pendidikan formal
untuk memperkuat literasi fikih digital, agar umat mampu
membedakan sumber otoritatif dan non-otoritatif.

4 Pergeseran Orientasi Pendidikan Fikih

Dalam konteks globalisasi, orientasi pendidikan fikih tidak
hanya untuk melahirkan ahli ibadah dan pengamal hukum
Islam, tetapi juga untuk mencetak sarjana hukum Islam
yang mampu berkontribusi dalam kebijakan publik,
ekonomi, hukum nasional, dan tata kelola masyarakat.



36

Sebagai contoh, berkembangnya kajian figh siyasah dan
hukum Islam dalam sistem hukum nasional di perguruan
tinggi memperlihatkan bahwa fikih kini tidak sekadar
urusan ritual, tetapi juga instrumen untuk membangun tata
kehidupan berbangsa.

5.Tantangan Pluralisme dan Moderasi

Pendidikan fikih kontemporer juga dituntut untuk
menanamkan nilai-nilai moderasi (al-wasathiyyah) agar
mampu menghadapi pluralitas masyarakat Indonesia. Jika
pendidikan fikih hanya mengajarkan teks hukum tanpa
pemahaman magashid, dikhawatirkan akan melahirkan
eksklusivisme dan bahkan radikalisme.
Sejalan dengan visi Kementerian Agama (2020),
pendidikan Islam, termasuk fikih, harus diarahkan pada
penguatan Islam moderat (Islam wasathiyah) yang
menghargai kebinekaan dan mampu menjadi solusi, bukan
sumber konflik.Berdasarkan uraian di atas maka dapat
dipahami bahwa dinamika kontemporer pendidikan fikih
menunjukkan adanya pergeseran dari pendekatan normatif
tradisional menuju pendekatan yang lebih kontekstual,
kritis, dan integratif. Pendidikan fikih kini dituntut untuk:

1. Relevan dengan isu-isu kontemporer,

2. Mengadopsi modernisasi metode dan kurikulum,

3. Memanfaatkan teknologi digital secara bijak,

4. Mengembangkan orientasi keilmuan yang lebih luas,

dan

5. Menanamkan moderasi dalam kehidupan beragama.
Dengan demikian, pendidikan fikih tetap mampu menjaga
otentisitas ajaran Islam sekaligus adaptif terhadap
tantangan global.

Capaian pembelajaran:

Mahasiswa calon guru mampu menjelaskan sejarah



37

perkembangan pendidikan fikih dan mengambil hikmahnya
untuk praktik pendidikan di dunia modern dengan metode
pembelajaran kontekstual dan aplikatif.

BAB III
TUJUAN DAN KARAKTERISTIK PENDIDIKAN
FIKIH

A. Tujuan Pendidikan Fikih

1. Tujuan Individu

Pendidikan fikih pada tingkat individu bertujuan
membentuk pribadi muslim yang memahami, meyakini,
dan mengamalkan ajaran Islam secara benar dalam
kehidupan sehari-hari  (Al-Ghazali, 2014). Hal ini
mencakup kemampuan membedakan antara yang halal dan
haram, melatih kedisiplinan dalam beribadah, serta
membangun tanggung jawab personal terhadap kewajiban
syariat (Al-Syaibani, 1979). Pendidikan fikih juga
membantu mengembangkan kemampuan berpikir kritis
melalui kajian dalil dan kaidah ushul fikih (Ramayulis,
2015).

2. Tujuan Sosial

Pada aspek sosial, pendidikan fikih bertujuan mencetak
peserta didik yang mampu berinteraksi secara adil,



38

harmonis, dan penuh tanggung jawab di tengah masyarakat
(Azra, 2012). Ajaran fikih dalam bidang muamalah seperti
zakat, wakaf, jual beli, dan akad sosial lainnya menjadi
landasan bagi terwujudnya tatanan sosial yang beretika dan
berkeadilan (Nasution, 2011). Dengan pemahaman fikih
yang baik, masyarakat dapat terhindar dari konflik,
sekaligus mampu membangun kerjasama dan persaudaraan
berdasarkan prinsip syariat (Syafii, 2016).

3. Tujuan Ukhrawi

Tujuan tertinggi dari pendidikan fikih adalah mengantarkan
manusia kepada kebahagiaan ukhrawi, yakni memperoleh
ridha Allah Swt. dan keselamatan di akhirat (Ibn Khaldun,
2000). Melalui pemahaman dan praktik ibadah yang benar,
peserta didik diarahkan agar amal perbuatannya sah secara
syariat dan diterima oleh Allah (Al-Nahlawi, 1995).
Kesadaran eskatologis ini menanamkan sikap taqwa,
keikhlasan, dan orientasi hidup yang selalu mengarah
kepada kehidupan abadi di akhirat (Shihab, 2013).

B. Fungsi pendidikan fikih dalam pembentukan akhlak

Pendidikan fikih memiliki peran penting dalam membentuk
akhlak peserta didik. Fungsi ini dapat dilihat dari berbagai
dimensi, baik normatif, edukatif, preventif, sosial, maupun
transendental.

1. Fungsi Normatif: Menjadi Pedoman Hidup

Fikih  berfungsi sebagai pedoman normatif yang
memberikan batasan halal-haram, sah-batal, dan wajib-
sunnah. Aturan ini menjadi kompas moral yang
mengarahkan peserta didik untuk bertindak sesuai syariat
(Al-Syaibani, 1979). Dengan demikian, akhlak terbentuk
melalui kebiasaan menyesuaikan perilaku dengan hukum
Islam (Al-Ghazali, 2014).



39

2. Fungsi Edukatif: Membiasakan Kedisiplinan dan
Ketaatan

Melalui pendidikan fikih, peserta didik dilatih untuk taat
aturan dan disiplin, baik dalam ibadah mahdhah seperti
shalat dan puasa, maupun dalam muamalah (Ramayulis,
2015). Pembiasaan ini membentuk akhlak istigamah, jujur,
serta bertanggung jawab (Al-Nahlawi, 1995).

3. Fungsi Preventif: Menghindarkan dari Perilaku
Menyimpang

Fikih memiliki fungsi pencegahan dengan memberikan
batasan perilaku agar manusia tidak jatuh dalam perbuatan
tercela. Misalnya, larangan riba mencegah sifat serakah,
aturan menutup aurat mencegah pergaulan bebas, dan
larangan ghasab mencegah pelanggaran hak orang lain
(Nasution, 2011). Dengan demikian, fikih berfungsi
menjaga akhlak dari penyimpangan (Shihab, 2013).

4. Fungsi Sosial: Membentuk Etika Bermasyarakat

Fikih tidak hanya mengatur hubungan manusia dengan
Allah, tetapi juga hubungan antarindividu dalam
masyarakat. Melalui zakat, sedekah, wakaf, jual beli, dan
akad-akad muamalah, pendidikan fikih membentuk nilai
keadilan, tolong-menolong, dan persaudaraan (Azra, 2012).
Hal ini menjadikan peserta didik mampu berperilaku sosial
dengan akhlak mulia (Syafii, 2016).

5. Fungsi Transendental: Menghubungkan Akhlak dengan
Ketakwaan

Fungsi utama pendidikan fikih adalah mengarahkan peserta

didik untuk berakhlak mulia karena iman dan tagwa, bukan

semata-mata karena norma sosial (Ibn Khaldun, 2000).

Kesadaran bahwa setiap amal akan dipertanggungjawabkan



40

di hadapan Allah menjadikan akhlak bersumber dari
keikhlasan dan orientasi ukhrawi (Al-Ghazali, 2014).
Pembelajaran fikih di sekolah dan madrasah memiliki
karakteristik khusus yang membedakannya dari mata
pelajaran lain. Karakteristik ini terkait dengan tujuan,
materi, pendekatan, dan hasil belajar yang diharapkan,
yaitu melahirkan peserta didik yang memahami hukum
Islam serta mampu mengamalkannya dalam kehidupan
nyata.

1. Bersifat Normatif dan Praktis

Pembelajaran fikih tidak hanya menyampaikan teori hukum
Islam, tetapi juga membimbing siswa  untuk
mengamalkannya. Misalnya, materi shalat bukan hanya
diajarkan secara konseptual, tetapi juga dipraktikkan
melalui pembiasaan berjamaah di sekolah (Al-Syaibani,
1979). Dengan demikian, pembelajaran fikih menyatukan
aspek kognitif dan psikomotorik (Ramayulis, 2015).

2. Integratif antara Ibadah dan Akhlak

Pembelajaran fikih di madrasah selalu menekankan
hubungan antara ibadah dengan pembentukan akhlak.
Shalat, puasa, dan zakat tidak hanya dilihat sebagai
kewajiban ritual, tetapi juga sebagai sarana melatih
kejujuran, disiplin, dan kepedulian sosial (Al-Ghazali,
2014). Oleh karena itu, fikih berfungsi sebagai mata
pelajaran yang mengintegrasikan aspek spiritual dan moral
siswa (Shihab, 2013).

3. Kontekstual dengan Kehidupan Peserta Didik

Materi fikih yang diajarkan di sekolah/madrasah selalu
dikaitkan dengan realitas kehidupan siswa. Misalnya,
pembahasan jual beli dipadukan dengan praktik ekonomi
sederhana di lingkungan sekolah, atau pembahasan



41

thaharah dikaitkan dengan kebiasaan menjaga kebersihan
diri dan lingkungan (Azra, 2012). Hal ini menjadikan
pembelajaran fikih lebih relevan dan aplikatif (Syafii,
2016).

4. Bersifat Pembiasaan dan Penginternalisasian

Pembelajaran fikih di sekolah tidak berhenti pada
pengetahuan, tetapi lebih pada pembiasaan. Guru berperan
sebagai teladan (uswah hasanah) dalam mengajarkan cara
beribadah dan bermuamalah sesuai syariat (Al-Nahlawi,
1995). Melalui pembiasaan dan internalisasi nilai, peserta

didik dapat menumbuhkan sikap religius secara konsisten
(Ibn Khaldun, 2000).

5. Menggunakan Pendekatan Holistik

Karakteristik lain dari pembelajaran fikih adalah sifatnya
yang holistik, yaitu mencakup aspek kognitif (pengetahuan
hukum), afektif (penghayatan nilai), dan psikomotorik
(pelaksanaan 1ibadah). Hal ini sejalan dengan tujuan
pendidikan Islam yang berusaha membentuk manusia
seutuhnya, tidak hanya pintar secara intelektual tetapi juga
berakhlak mulia (Nasution, 2011).

C. Integrasi fikih dengan nilai lokal dan moderasi beragama

Integrasi fikih dengan nilai lokal dan moderasi beragama
merupakan salah satu kebutuhan mendesak dalam konteks
pendidikan Islam di Indonesia. Hal ini penting karena fikih
tidak hanya mengatur aspek ritual, tetapi juga menata
kehidupan sosial yang selalu terkait dengan budaya
masyarakat setempat.

1. Fikih dan Nilai Lokal



42

Pendidikan fikih di sekolah dan madrasah tidak bisa
dilepaskan dari konteks sosial-budaya masyarakat. Nilai-
nilai lokal seperti gotong royong, musyawarah, toleransi,
dan adat istiadat yang tidak bertentangan dengan syariat
dapat menjadi bagian dari praktik fikih (Azra, 2012).
Integrasi ini menjadikan fikih lebih membumi dan dapat
dipraktikkan secara nyata dalam kehidupan sehari-hari
(Nasution, 2011). Misalnya, praktik sedekah kampung atau
kenduri dalam tradisi Nusantara dapat diarahkan menjadi
sarana penguatan solidaritas sosial dalam bingkai hukum
Islam (Syafii, 2016).

2. Fikih dan Moderasi Beragama

Moderasi beragama merupakan sikap beragama yang
menghindari ekstremisme, baik dalam bentuk fanatisme
berlebihan maupun sikap liberal yang melemahkan syariat.
Fikih berperan penting dalam menumbuhkan sikap moderat
dengan menekankan prinsip tawassuth (jalan tengah),
tasamuh (toleransi), dan ta’awun (tolong-menolong)
(Shihab, 2013). Melalui pendidikan fikih, siswa dibimbing
agar mampu memahami perbedaan pendapat dalam
madzhab, menerima keragaman praktik ibadah, dan tetap
berpegang pada nilai-nilai pokok syariat (Al-Ghazali,
2014).

3. Relevansi Integrasi Fikih dengan Nilai Lokal dan
Moderasi

Integrasi fikih dengan nilai lokal dan moderasi beragama
menghasilkan pendidikan Islam yang lebih kontekstual dan
inklusif. Peserta didik tidak hanya memahami hukum Islam
secara tekstual, tetapi juga mampu mengaplikasikannya
secara bijaksana dalam kehidupan masyarakat yang
majemuk  (Al-Nahlawi, 1995). Dengan demikian,
pendidikan fikih dapat menjadi sarana membangun



43

kerukunan sosial, memperkuat identitas keislaman yang
moderat, serta menanamkan akhlak mulia berbasis budaya
lokal yang sesuai dengan maqasid al-syari‘ah (Ibn Khaldun,
2000).

Capaian pembelajaran:

Setelah mempelajari menganalisis dan merefleksi materi
yang disajikan maka mahasiswa calon guru diharapkan
mampu menganalisis tujuan pendidikan, fungsinya, dan
yang paling penting adalah mampu menganalisis
karakteristik pendidikan fikih. Kemudian juga mereka
diharapakan memiliki kemampuan untuk mengaitkannya
dengan realitas kemajuan zaman dan era digital dalam
mengimplementassikan pendidikan fikih di sekolah/ dan
madrasah.



44

BAB 1V
RUANG LINGKUP MATERI PENDIDIKAN FIKIH

A. Fikih Ibadah :
1. Pengertian Fikih

Secara bahasa, kata fikih (43d)l) berarti “pemahaman yang
mendalam.” Sedangkan menurut istilah ulama, fikih adalah
pengetahuan tentang hukum-hukum syariat yang berkaitan
dengan perbuatan mukallaf (orang yang sudah terbebani
hukum), yang diperoleh melalui dalil-dalil terperinci (al-
Ghazali, 2014).

2.Pengertian Ibadah

Secara bahasa, ibadah berasal dari kata ‘abada (=) yang
berarti tunduk, patuh, dan merendahkan diri. Menurut
istilah syariat, ibadah adalah segala bentuk ketaatan dan
penghambaan kepada Allah SWT dengan melaksanakan
perintah-Nya dan  menjauhi  larangan-Nya  untuk
memperoleh keridaan-Nya (Ibn Taimiyah, 1995).

3.Fikih Ibadah

Berdasarkan pengertian di atas, fikih ibadah dapat
diartikan sebagai ilmu yang membahas hukum-hukum



45

syariat yang berhubungan dengan tata cara beribadah
kepada Allah SWT. Fikih ibadah mengatur bagaimana
seorang muslim melaksanakan ibadah dengan benar sesuai
tuntunan Al-Qur’an dan Sunnah, meliputi:

Thaharah (bersuci dari hadas dan najis).
Salat.

Puasa.

Zakat.

Haji dan Umrah.

© o o

4.Tujuan Fikih Ibadah

a. Memberikan panduan praktis kepada umat Islam
dalam menjalankan ibadah sehari-hari.

b. Menumbuhkan kesadaran bahwa ibadah tidak hanya
ritual, tetapi juga mengandung hikmah sosial, moral,
dan spiritual.

c. Menjaga kemurnian ibadah dari penyimpangan atau
bid‘ah.

Dengan demikian, fikih ibadah adalah cabang fikih yang
fokus pada tata cara peribadatan, baik ibadah wajib maupun
sunnah, yang menjadi sarana mendekatkan diri kepada
Allah SWT sekaligus membentuk pribadi muslim yang taat.
5. Kajian Fkih Ibadah

a. Pengertian Kajian Fikh Ibadah

Kajian fikih ibadah adalah pembahasan mendalam
mengenai hukum-hukum syariat yang berkaitan dengan tata
cara ibadah seorang muslim kepada Allah Swt. Kajian ini
meliputi aspek teoritis (dasar hukum, dalil, dan pendapat
ulama) sekaligus aspek praktis (tata cara pelaksanaan
ibadah).

b. Ruang Lingkup Kajian Fikih Ibadah



46

Fikih ibadah membahas berbagai bentuk ibadah mahdhah
(ibadah yang tata caranya sudah ditentukan syariat), antara
lain:

1) Thaharah (bersuci)
a) Bersuci dari hadas kecil (wudu) dan hadas
besar (mandi janabah).
b) Bersuci dari najis (membersihkan pakaian,
badan, dan tempat).
c) Alat bersuci: air, tanah (tayamum), dan benda
yang disyariatkan.
2) Salat
a) Salat wajib (lima waktu, Jumat).
b) Salat sunnah (rawatib, tarawih, witir, duha,
istisqa, dan lainnya).
¢) Rukun, syarat, dan hal-hal yang membatalkan
salat.
3) Puasa
a) Puasa Ramadan, puasa sunnah, dan puasa
nazar.
b) Rukun, syarat sah, dan hal-hal yang
membatalkan puasa.
¢) Hikmah puasa dalam membentuk ketakwaan.
4) Zakat
a) Zakat fitrah dan zakat mal (harta).
b) Nisab, haul, dan mustahiq (penerima zakat).
c) Hikmah zakat sebagai sarana keadilan sosial.
5) Haji dan Umrah
a) Rukun, syarat, dan wajib haji.
b) Hal yang membatalkan haji dan umrah.
c) Hikmah haji sebagai puncak penghambaan
kepada Allah Swt.

6. Metode Kajian Fikih Ibadah



47

Dalam memahami fikih ibadah, digunakan beberapa
pendekatan:

a. Dalil Nagli merujuk kepada Al-Qur’an dan Sunnah.

b. Dalil Agqli penalaran ulama untuk memahami
maksud syariat.

c. Ijma‘ dan Qiyas kesepakatan ulama serta analogi
hukum.

d. Pendekatan Maqashid Syariah memahami tujuan-
tujuan syariat dalam menetapkan hukum ibadah.

7. Urgensi Kajian Fikih Ibadah

a. Menjadi pedoman bagi muslim dalam melaksanakan
ibadah dengan benar.

b. Mencegah terjadinya kesalahan atau penyimpangan
dalam praktik ibadah.

c. Menghubungkan dimensi ritual dengan dimensi
sosial ibadah.

d. Menanamkan nilai ketaatan, kesucian jiwa, dan
kepedulian terhadap sesama.

8. Tantangan Fikih Ibadah
a. Tantangan Pemahaman Tekstual dan Kontekstual

Banyak umat Islam memahami fikih ibadah secara tekstual
semata tanpa melihat konteks sosial, budaya, dan
perkembangan zaman. Akibatnya, praktik ibadah sering
dipandang kaku, padahal fikih ibadah memiliki keluwesan
selama tidak keluar dari prinsip syariat (al-Syatibi, 2003).

b. Tantangan Perbedaan Mazhab

Perbedaan pendapat antar-mazhab dalam hal-hal cabang
ibadah, seperti tata cara wudu, bacaan salat, atau jumlah
takbir, kerap menimbulkan kebingungan bahkan



48

perpecahan di kalangan masyarakat awam. Padahal,
perbedaan tersebut merupakan kekayaan khazanah fikih
yang semestinya disikapi dengan sikap fasamuh (toleransi).

c. Tangan Moderasi dan Perubahan Sosial

Perubahan gaya hidup akibat modernisasi menimbulkan
persoalan baru dalam fikih ibadah, misalnya:

1. Penggunaan teknologi dalam ibadah (aplikasi arah
kiblat, salat online saat pandemi).

2. Pelaksanaan ibadah di ruang publik modern (bandara,
pusat perbelanjaan).

3. Fikih ibadah di luar angkasa atau dalam kondisi
darurat modern (misalnya bagi astronot muslim).

d. Tantangan Globalisasi dan Minoritas Muslim

Umat Islam yang hidup sebagai minoritas di negara non-
muslim menghadapi tantangan pelaksanaan ibadah, seperti
keterbatasan masjid, kesulitan menunaikan salat di tempat
kerja, hingga persoalan zakat dan kurban dalam sistem
hukum negara setempat. Hal ini memerlukan fatwa
kontemporer yang tetap menjaga esensi ibadah tanpa
memberatkan.

e. Tantangan Kesadaran dan Praktik Ibadah

Banyak muslim yang mengetahui hukum ibadah secara
teori, tetapt kurang konsisten dalam pelaksanaannya.
Tantangan terbesar bukan hanya pemahaman, tetapi juga
internalisasi nilai ibadah dalam kehidupan sehari-hari,
sehingga ibadah benar-benar melahirkan akhlak mulia dan
kepedulian sosial.

f. Tantangan Digitalisasi dan Disinformasi



49

Perkembangan media digital membawa dampak positif
dalam penyebaran ilmu fikih, tetapi juga menimbulkan
tantangan berupa penyebaran informasi yang tidak valid,
fatwa instan, atau perdebatan fikih ibadah di media sosial
tanpa rujukan yang jelas.

Keismpulan

Tantangan fikih ibadah mencakup aspek pemahaman,
praktik, perbedaan mazhab, modernisasi, hingga pengaruh
globalisasi dan digitalisasi. Oleh karena itu, diperlukan

upaya:

a. Pendidikan fikih yang moderat dan kontekstual.

b. Penguatan literasi keagamaan masyarakat.

c. Peran ulama dan lembaga pendidikan Islam untuk
memberikan bimbingan yang bijak dan relevan.

Baik, mari kita bahas “Ibadah di Tengah Masyarakat
Pluralisme” dalam perspektif fikih ibadah:

9. .Ibadan dalam Pluralisme

a. Makna Ibadah dalam Pluralisme

Ibadah adalah penghambaan diri kepada Allah melalui
amal lahir maupun batin sesuai syariat. Dalam konteks
masyarakat pluralis (beragam agama, budaya, dan tradisi),
ibadah menjadi identitas sekaligus ekspresi spiritual umat
Islam yang harus dijalankan tanpa mengabaikan nilai
toleransi.

b. Prinsip Fikih Ibadah dalam Pluralisme

1) Eksklusivitas Aqidah
Ibadah mahdhah (salat, puasa, zakat, haji) bersifat



50

eksklusif, tidak bercampur dengan praktik agama
lain.

2) Inklusivitas Sosial
Fikih ibadah juga mengatur dimensi sosial, seperti
zakat, infak, dan tolong-menolong, yang dapat
menyentuh masyarakat lintas agama dalam bentuk
kemanusiaan.

3) Adab Toleransi
Kaidah lakum dinukum wa liya din (untukmu
agamamu, untukku agamaku) menjadi dasar hidup
berdampingan.

c. Tantangan

1) Sinkretisme: adanya kecenderungan
mencampuradukkan ritual ibadah dengan tradisi lokal
atau agama lain.

2) Sosial-Politik: praktik ibadah tertentu kadang
diperdebatkan ketika menyentuh ruang publik
(misalnya azan, perayaan hari besar Islam).

3) Minoritas-Muslim: di daerah plural, Muslim
minoritas sering menghadapi kesulitan menjalankan
ibadah secara leluasa.

d. Peluang

1) Ibadah dapat menjadi sarana dakwah bil-hal melalui
teladan ketaatan, kedisiplinan, dan kepedulian sosial.

2) Zakat, infak, dan sedekah bisa diarahkan pada
kegiatan sosial lintas agama, sebagai kontribusi Islam
terhadap harmoni masyarakat.

3) Puasa dan haji menumbuhkan nilai universal seperti
kesabaran, solidaritas, dan persaudaraan manusia.

5. Kesimpulan



51

Ibadah dalam masyarakat pluralisme harus dijalankan
dengan teguh pada prinsip syariat namun juga bijaksana
dalam interaksi sosial. Fikih ibadah tidak hanya menuntun
umat untuk beribadah secara ritual, tetapi juga memberi

landasan etis agar hadir sebagai rahmat bagi seluruh
makhluk.

B. Fikih Muamalah

1. Pengertian Fikih Muamalah

Secara etimologis, kata mu ‘amalah berasal dari bahasa
Arab ‘a@mala—yu‘amilu—mu‘amalatan yang berarti interaksi
atau hubungan timbal balik antara dua pithak (Munawwir,
2002). Secara terminologis, fikih muamalah adalah kajian
hukum Islam yang mengatur hubungan antar manusia
dalam  bidang sosial, ekonomi, dan interaksi
kemasyarakatan, selama bukan termasuk ibadah mahdhah
(Azizy, 2004). Dengan demikian, fikth muamalah
membahas hablun minannas (hubungan dengan sesama
manusia), berbeda dengan fikih ibadah yang lebih
menekankan pada hablun minallah (hubungan dengan
Allah) (Nasution, 2010).

2. Ruang Lingkup Fikih Muamalah

Ruang lingkup fikih muamalah sangat luas dan dapat
diklasifikasikan menjadi beberapa bagian. Pertama,
muamalah maliyah yang mencakup jual beli, sewa,
pinjaman, gadai, zakat, hibah, wakaf, dan warisan (Haroen,
1997). Kedua, muamalah madaniyah yang berhubungan
dengan hukum keluarga, seperti pernikahan, talak, rujuk,
perwalian, dan kewarisan (Zuhaili, 1989). Ketiga,
muamalah  siyasiyah yang mencakup  persoalan
ketatanegaraan, kepemimpinan, dan hubungan internasional
(Shiddieqy, 1997). Keempat, muamalah 1jtima‘iyah, yakni



52

etika sosial dan hubungan kemasyarakatan, termasuk
hubungan antar umat beragama (Hasan, 2003).

3. Prinsip-Prinsip Fikih Muamalah

Prinsip dasar fikih muamalah adalah al-ibahah al-asliyyah
(hukum asal dalam muamalah adalah boleh) selama tidak
ada dalil yang mengharamkannya (Zuhaili, 1989). Selain
itu, terdapat prinsip keadilan (al-‘adl), yaitu menegakkan
keadilan dalam semua akad dan interaksi (Quraish Shihab,
2007). Prinsip berikutnya adalah kerelaan (al-taradt), yakni
semua transaksi harus didasarkan pada kerelaan kedua
belah pihak (Haroen, 1997). Prinsip kemaslahatan (al-
maslahah) juga menjadi fondasi utama, di mana muamalah
ditujukan untuk menghadirkan manfaat dan mencegah
kerusakan (al-Syatibi, 1997). Terakhir, prinsip amanah dan
kejujuran yang harus menjadi landasan moral dalam setiap
bentuk interaksi sosial maupun ekonomi (Nasution, 2010).

4. Sumber Hukum Fikih Muamalah

Sumber hukum fikih muamalah merujuk pada Al-Qur’an,
hadis Nabi, ;yjma’, qiyas, serta ijtihad kontemporer (Zuhaili,
1989). Dalam Al-Qur’an, misalnya, terdapat larangan
praktik riba dalam QS. Al-Bagarah [2]: 275. Hadis Nabi
juga mengatur tentang kejujuran dalam jual beli, seperti
sabda Rasulullah SAW: “Penjual dan pembeli memiliki
hak khiyar selama mereka belum berpisah” (HR. Bukhari
dan Muslim). Selain itu, perkembangan sosial menuntut
adanya ijtihad melalui maslahah mursalah, istihsan, urf, dan
maqasid al-syari‘ah (al-Syatibi, 1997).

5. Tujuan Fikih Muamalah

Tujuan utama fikih muamalah adalah menjaga harta (Zifz
al-mal), menciptakan keadilan sosial, mewujudkan
kesejahteraan umat, serta mengatur relasi sosial agar



53

harmonis sesuai prinsip syariat (Hasan, 2003). Dengan
demikian, fikih muamalah tidak hanya menjadi pedoman
normatif, tetapi juga instrumen praktis untuk mewujudkan
masyarakat yang adil, sejahtera, dan bermartabat.

6. Relevansi Fikih Muamalah di Era Modern

Dalam konteks modern, fikih muamalah melahirkan
berbagai praktik sosial dan ekonomi yang relevan, seperti
sistem perbankan syariah, asuransi syariah, pasar modal
syariah, dan koperasi syariah (Antonio, 2001). Dalam aspek
sosial, fikih muamalah menjadi dasar etika kerja, etika
bermedia, dan etika bermasyarakat di tengah pluralitas.
Sementara dalam aspek politik, prinsip muamalah menjadi
pedoman kepemimpinan yang amanah, adil, dan berpihak
pada rakyat (Azizy, 2004).

C. Fikih Munakahat

1. Pengertian Fikih Munakahat

Secara bahasa, kata nikah berarti berkumpul, bersatu, dan
akad (Munawwir, 2002). Secara istilah, fikih munakahat
adalah bagian dari fikih yang membahas hukum-hukum
pernikahan dan segala hal yang terkait dengannya, seperti
rukun, syarat, hak dan kewajiban suami istri, perceraian,
iddah, nafkah, serta perwalian (Haroen, 1997). Dengan
demikian, fikih munakahat merupakan pedoman syariat
Islam dalam mengatur hubungan keluarga.

2. Tujuan Pernikahan dalam Islam

Tujuan utama pernikahan adalah untuk membentuk
keluarga yang sakinah, mawaddah, dan rahmah (QS. Ar-
Rum [30]: 21). Pernikahan juga menjadi sarana menjaga
kehormatan diri, menyalurkan naluri biologis secara halal,
memperbanyak keturunan yang saleh, serta membangun



54

masyarakat yang bermoral dan berperadaban (Qardhawi,
2000).

3. Rukun dan Syarat Nikah

a.

b.

Rukun Nikah: calon suami, calon istri, wali, dua
orang saksi, dan ijab kabul (Zuhaili, 1989).

Syarat Nikah: calon mempelai harus jelas
identitasnya, tidak ada larangan menikah (seperti
mahram atau sedang dalam iddah), wali harus sah,
saksi harus adil, serta ijab kabul dilakukan dalam satu
majelis (Hasan, 2003).

4. Hak dan Kewajiban Suami Istri

a.

b.

C.

Hak Istri: mendapatkan mahar, natkah, perlindungan,
dan perlakuan baik dari suami.

Hak Suami: mendapatkan ketaatan dalam hal-hal
yang ma‘ruf, penghormatan, dan pelayanan dari istri.
Kewajiban Bersama: menjaga kehormatan keluarga,
mendidik anak, serta membangun rumah tangga
berdasarkan nilai agama (Shiddieqy, 1997).

5. Perceraian dalam Islam

Islam membolehkan perceraian (thalak) jika tidak ada lagi
jalan rekonsiliasi, meskipun perceraian adalah perkara halal
yang paling dibenci Allah (HR. Abu Dawud). Bentuk
perceraian meliputi thalak, khulu‘, fasakh, dan li‘an,
dengan prosedur yang diatur untuk menjaga keadilan bagi
kedua belah pihak (Zuhaili, 1989).

6. Relevansi Fikih Munakahat di Era Modern

Dalam konteks modern, fikih munakahat tidak hanya
menjadi pedoman hukum pernikahan, tetapi juga menjadi
dasar bagi regulasi keluarga Muslim di berbagai negara,



55

termasuk Undang-Undang Perkawinan di Indonesia (UU
No. 1 Tahun 1974). Fikih munakahat juga penting dalam
membangun kesadaran gender, menjaga hak anak, serta
mencegah pernikahan dini dan praktik-praktik yang
merugikan perempuan (Azizy, 2004).

D. Fikih Jinayah

1. Pengertian

Secara bahasa, kata jinayah berasal dari akar kata jana
yang berarti kesalahan, dosa, atau pelanggaran. Dalam
istilah fikih, jinayah diartikan sebagai segala bentuk
pelanggaran terhadap hukum Allah yang dikenai sanksi
pidana, baik yang berkaitan dengan jiwa, harta, maupun
kehormatan (Zuhaili, 1989). Dengan demikian, fikih
jinayah adalah cabang fikih yang mengatur tindak pidana
(jarimah) dan hukumannya ( ‘uqubah) dalam syariat Islam.

2. Kedudukan

Fikih jinayah memiliki kedudukan penting dalam hukum
Islam karena menjadi bagian dari sistem hukum pidana
Islam. Tujuannya adalah menjaga ketertiban, keadilan,
serta perlindungan hak asasi manusia melalui penerapan
prinsip magqasid al-syari ‘ah. Kedudukannya sejajar dengan
cabang fikih lainnya seperti fikih ibadah, muamalah,
munakahat, dan siyasah (Qardhawi, 1995).

3. Objek Kajian

Objek kajian fikih jinayah adalah tindak pidana dalam
perspektif hukum Islam, yang meliputi:

a. Perbuatan yang dilarang (jarimah), misalnya zina,
pencurian, pembunuhan.



56

b. Pelaku tindak pidana, beserta syarat tanggung
jawabnya (ahliyyah).

c. Korban atau hak yang dilanggar, baik hak Allah
maupun hak manusia.

d. Jenis hukuman yang dikenakan, baik hudud, qisas-
diyat, maupun ta‘zir.

4. Ruang Lingkup

Ruang lingkup fikih jinayah meliputi tiga kategori utama
(Anwar, 2010):

a. Hudud hukuman yang telah ditentukan secara pasti
oleh syariat, seperti zina, qadzf, mencuri, minum
khamr, hirabah, dan riddah.

b. Qisas-Diyat hukuman balasan setimpal atau ganti
rugi terhadap tindak pidana yang menyangkut jiwa
atau anggota badan.

c. Ta‘zir hukuman yang bentuknya tidak ditentukan
secara pasti oleh syariat, diserahkan kepada kebijakan
hakim atau penguasa demi kemaslahatan.

5. Tujuan
Tujuan utama fikih jinayah adalah (Shiddieqy, 1997):

a. Menjaga ketertiban sosial.

b. Melindungi hak asasi manusia (jiwa, harta,
kehormatan).

c. Mewujudkan keadilan hukum.

d. Memberikan efek jera dan pendidikan bagi pelaku
kejahatan.

e. Menegakkan prinsip magasid al-syari‘ah dalam
kehidupan bermasyarakat.

6. Fungsi



57

Fungsi fikih jinayah tidak hanya bersifat represif melalui
pemberian sanksi, tetapi juga preventif dan edukatif, yaitu:

a. Fungsi preventif mencegah masyarakat dari tindak
kriminal melalui ancaman hukuman.

b. Fungsi represif memberikan sanksi kepada pelaku
tindak pidana sesuai ketentuan syariat.

c. Fungsi edukatif mendidik pelaku agar tidak
mengulangi perbuatannya dan mengembalikannya ke
jalan yang benar.

d. Fungsi sosial menjaga keharmonisan, keamanan, dan
ketenteraman masyarakat.

7. Urgensi Fiki Jinayah bagi Mahasiswa colon Guru

Bagi mahasiswa calon guru, mempelajari fikih jinayah
memiliki urgensi strategis baik secara keilmuan, pedagogis,
maupun sosial. Hal ini karena guru bukan hanya berperan
sebagai pengajar, tetapi juga pendidik, teladan, dan agen
moral di tengah masyarakat.

a. Pemahaman terhadap Hukum Islam

Mahasiswa calon guru perlu memahami dasar-dasar
hukum Islam, termasuk aspek pidana (jinayah), agar
memiliki wawasan komprehensif tentang syariat.
Pemahaman ini akan memperkuat integritas keilmuan
mereka sebagai pendidik yang mengajarkan ajaran
Islam secara utuh (Zuhaili, 1989).

b. Penguatan Nilai Keadilan dan Etika

Fikih jinayah menekankan perlindungan terhadap hak
manusia dan  penegakan keadilan. Dengan
mempelajarinya, mahasiswa calon guru akan
memiliki dasar etis yang kuat dalam bersikap adil,



58

objektif, dan bijaksana dalam menghadapi persoalan
pendidikan maupun sosial (Qardhawi, 1995).

c. Internalisasi Maqasid al-Syari‘ah

Fikih jinayah mengajarkan pentingnya menjaga lima
hal pokok (agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta).
Bagi calon guru, internalisasi nilai-nilai tersebut
sangat penting dalam membentuk karakter pendidik
yang mampu menanamkan sikap amanah, disiplin,
dan tanggung jawab kepada peserta didik (Shiddieqy,
1997).

d. Keterampilan Pedagogis dalam Konteks Pluralitas

Pemahaman fikih jinayah juga melatih mahasiswa
calon guru untuk menjelaskan ajaran Islam tentang
keadilan, pencegahan kriminalitas, dan perlindungan
hak asasi manusia secara moderat. Hal ini relevan
dalam konteks masyarakat Indonesia yang plural,
sehingga guru dapat menanamkan nilai toleransi dan
kedamaian (Anwar, 2010).

e. Kontribusi dalam Pendidikan Karakter

Dengan memahami prinsip-prinsip fikih jinayah,
calon guru dapat menanamkan nilai moral, tanggung
jawab sosial, dan kesadaran hukum kepada peserta
didik. Hal ini selaras dengan tujuan pendidikan
nasional yang menekankan pembentukan karakter
bangsa.

E. Fikih Mawaris

1. Pengertian



59

Secara bahasa, mawaris berasal dari kata al-mirats yang
berarti warisan atau peninggalan. Dalam istilah fikih,
mawaris adalah ilmu yang mempelajari tentang pembagian
harta peninggalan seseorang yang telah meninggal dunia
kepada ahli warisnya sesuai dengan ketentuan syariat Islam
(Al-Zuhaili, 1989). Ilmu 1ini sering disebut juga dengan ‘ilm
al-faraidh karena mengatur bagian-bagian warisan yang
telah difardhukan (ditetapkan) oleh Allah dalam Al-Qur’an.

2. Kedudukan

Fikih mawaris memiliki kedudukan penting dalam hukum
Islam karena termasuk bagian dari muamalah yang diatur
secara rinci dalam Al-Qur’an, khususnya dalam Surah an-
Nisa ayat 11, 12, dan 176. Tidak ada bidang hukum Islam
lain yang dijelaskan secara detail seperti halnya hukum
waris. Hal ini menunjukkan urgensinya dalam menjaga
keadilan dan hak-hak keluarga (Shiddieqy, 1997).

3. Dasar Hukum

Dasar hukum fikih mawaris bersumber dari:

a. Al-Qur’an: Surah an-Nisa ayat 11, 12, dan 176.

b. Hadis Nabi: “Berikanlah bagian warisan kepada yang
berhak menerimanya...” (HR. Muslim).

c. Ijma’ ulama: kesepakatan ulama tentang kewajiban
melaksanakan hukum waris.

4. Objek Kajian
Objek kajian fikih mawaris adalah:

a. Pewaris (al-muwarrith): orang yang meninggal dunia
dan meninggalkan harta.

b. Ahli waris (al-warith): orang yang berhak menerima
bagian harta peninggalan.



C.

60

Harta warisan (al-tirkah): harta peninggalan yang
dapat diwariskan setelah dipenuhi hak-hak pewaris
seperti biaya jenazah, pelunasan hutang, dan wasiat.

5. Ruang Lingkup

Ruang lingkup fikih mawaris meliputi:

a.

b.

Sebab-sebab seseorang menjadi ahli waris (nasab,
perkawinan, wala’).

Halangan-halangan waris (perbedaan agama,
pembunuhan, perbudakan).

Bagian tertentu (ashab al-furudh) seperti 2, 74, &, %,
73, Y6.

d. Pewaris tanpa bagian tertentu (ashabah).

Kasus warisan khusus seperti aul, radd, dan masalah
gharawain.

6. Tujuan

Tujuan fikih mawaris adalah untuk menegakkan keadilan
dalam distribusi harta peninggalan, menjaga hak ahli waris,
serta mencegah konflik keluarga akibat perebutan warisan.

7. Fungsi

a.

b.

Fungsi yuridis memberikan ketentuan hukum yang
jelas terkait warisan.

Fungsi sosial menjaga keharmonisan keluarga
dengan pembagian adil.

Fungsi ekonomi memastikan distribusi harta berjalan
seimbang dalam masyarakat.

Fungsi moral-spiritual mengingatkan manusia bahwa
harta hanyalah titipan Allah dan tidak bisa dibawa
mati.

F.Fikih Siyasah



61

1. Pengertian

Secara bahasa, siyasah berarti mengatur, mengelola, atau
memimpin. Dalam istilah fikih, siyasah adalah cabang fikih
yang membahas aturan-aturan syariat terkait dengan
pengelolaan urusan publik, pemerintahan, politik, dan
hubungan antarwarga negara sesuai prinsip Islam (Al-
Mawardi, 1996). Dengan kata lain, fikih siyasah adalah
hukum Islam yang mengatur tata kelola negara, kekuasaan,
dan masyarakat dalam bingkai keadilan dan kemaslahatan.

2. Kedudukan

Fikih siyasah memiliki kedudukan penting karena menjadi
pedoman dalam mengatur kehidupan bernegara dan
bermasyarakat. la merupakan bagian dari hukum publik
Islam (figh al- ‘ammah) yang bertujuan menjaga keteraturan
sosial, keadilan, serta terwujudnya kemaslahatan umat.
Dalam tradisi klasik, fikih siyasah ditempatkan sejajar
dengan fikih ibadah, muamalah, munakahat, dan jinayah
(Qardhawi, 1995).

3. Dasar Hukum

Dasar hukum fikih siyasah terdapat dalam:

a. Al-Qur’an: QS. An-Nisa (4): 58-59 tentang amanah
dan ketaatan kepada ulil amri; QS. Asy-Syura (42):
38 tentang musyawarah.

b. Hadis Nabi: “Setiap kalian adalah pemimpin dan
setiap pemimpin akan dimintai
pertanggungjawaban...” (HR. Bukhari-Muslim).

c. Ijma’: kesepakatan ulama tentang pentingnya
kepemimpinan dalam Islam.

d. Qiyas dan maslahat: sebagai metode ijtihad dalam
merumuskan kebijakan publik.



62

4. Objek Kajian

Objek kajian fikih siyasah mencakup berbagai aspek
pengelolaan masyarakat, antara lain:

a.

b.
C.

d.

c.

Kepemimpinan (imamah/khalifah)dan
kewenangannya.

Hubungan antara pemerintah dan rakyat.

Pengelolaan  hukum, keuangan negara, dan
keamanan.

Hubungan internasional (siyasah dusturiyyah dan
siyasah dauliyyah).

Hak-hak warga negara dan prinsip keadilan.

5. Ruang Lingkup

Fikih siyasah memiliki ruang lingkup yang luas, di
antaranya:

a.

b.

c.

Siyasah Dusturiyyah hukum tata negara Islam.
Siyasah Qadha’iyyah sistem peradilan dan
kehakiman.

Siyasah Maliyyah pengelolaan keuangan negara.
Siyasah Dauliyyah hubungan internasional,
diplomasi, perang dan damai.

Siyasah Idariyyah administrasi pemerintahan.

6. Tujuan

Tujuan fikih siyasah adalah menegakkan keadilan, menjaga
keamanan, melindungi hak asasi manusia, mewujudkan
kesejahteraan, serta memastikan tercapainya magasid al-
syari‘ah dalam kehidupan bernegara dan bermasyarakat
(Al-Mawardi, 1996).

7. Fungsi



63

a. Fungsi normatif memberikan aturan syariat bagi
pengelolaan negara.

b. Fungsi sosial-politik menjaga stabilitas dan
ketertiban masyarakat.

c. Fungsi etis menanamkan nilai moral, keadilan, dan
amanah dalam kepemimpinan.

d. Fungsi praktis memberi pedoman bagi kebijakan
publik yang maslahat.

G.Fikih kontemporer
1. Pengertian Fikih Kontemporer

Fikih kontemporer adalah cabang fikih yang membahas
hukum-hukum Islam terkait dengan persoalan-persoalan
baru yang muncul akibat perkembangan zaman, teknologi,
ekonomi, politik, budaya, dan sosial, yang belum
ditemukan secara langsung pada masa klasik. Ia berfungsi
untuk menjawab tantangan kehidupan modern dengan tetap
berlandaskan pada Al-Qur’an, hadis, ijma’, dan qiyas, serta
metodologi ijtihad lainnya (Asni, 2020).

2. Kedudukan Fikih Kontemporer

Fikih kontemporer memiliki kedudukan penting dalam
khazanah hukum Islam karena menjadi jembatan antara
teks klasik dengan realitas modern. Ia memungkinkan
ajaran Islam tetap relevan, aplikatif, dan mampu menjawab
problematika umat di berbagai bidang seperti bioetika,
ekonomi syariah, hak asasi manusia, isu lingkungan, hingga
teknologi digital (Azizy, 2004).

3. Objek Kajian Fikih Kontemporer



64

Objek kajiannya adalah persoalan-persoalan baru yang
belum secara eksplisit dibahas oleh fuqaha klasik,
misalnya:

a. Transaksi keuangan digital, fintech, dan kripto.

b. Masalah kesehatan modern (bayi tabung,
transplantasi organ, euthanasia).

c. Hubungan internasional, demokrasi, dan hak asasi
manusia.

d. Isu lingkungan dan keberlanjutan.

e. Problem pluralisme, toleransi, dan interaksi
antaragama.

4. Ruang Lingkup Fikih Kontemporer
Ruang lingkup fikih kontemporer meliputi:

a. Fikih Ekonomi dan Bisnis Modern: perbankan
syariah, asuransi, investasi, dan perdagangan digital.

b. Fikih Medis dan Bioetika: kedokteran, reproduksi,
kesehatan publik.

c. Fikih Politik dan Sosial: demokrasi, HAM, tata kelola
negara modern.

d. Fikih Lingkungan: etika ekologi, hukum pemanfaatan
alam.

e. Fikih Globalisasi: hubungan antaragama, interaksi
sosial, dan budaya lintas bangsa.

5. Urgensi Fikih Kontemporer bagi Mahasiswa Calon Guru

Bagi mahasiswa calon guru, mempelajari fikih
kontemporer sangat urgen karena:
a. Membekali pemahaman yang kritis, adaptif, dan
relevan dengan realitas modern.



65

b. Membantu mereka dalam mengintegrasikan nilai-
nilai Islam dengan perkembangan ilmu pengetahuan
dan teknologi.

¢. Menjadi bekal untuk menjawab pertanyaan siswa
terkait isu-isu kekinian dengan perspektif Islam yang
moderat.

d. Membentuk guru yang responsif terhadap dinamika
masyarakat plural, sehingga pendidikan Islam tidak
terjebak dalam rigiditas, tetapi tetap berpegang pada
prinsip syariat (Hallag, 2009).

BABV
METODE DAN STRATEGI PEMBELAJARAN FIKI

A. Metode Klasik dalam Pembelajaran Fikih

1. Metode Talaqqi (transmisi langsung)

Metode talaggi merupakan cara belajar tradisional
dalam pendidikan fikih, yaitu proses penyampaian ilmu
secara langsung dari guru kepada murid melalui
pembacaan kitab, penjelasan, dan koreksi pemahaman.
Murid biasanya menyimak, mencatat, lalu mengulang
materi yang diterima. Metode ini sangat menekankan
aspek otoritas guru serta kesinambungan sanad
keilmuan, sehingga ilmu yang dipelajari memiliki
legitimasi dan terjaga keasliannya (Arifin, 2016).

a. Kelebihan: mampu menjaga orisinalitas ilmu dan
menanamkan sikap fa ‘dzim (hormat) kepada guru.

b. Kelemahan: cenderung bersifat satu arah dan kurang
melatih kemandirian berpikir kritis jika tidak
diimbangi dengan metode lain.



66

2. Metode Hafalan (tahfizh al-matn)

Metode hafalan digunakan dalam rangka memperkuat
ingatan terhadap teks fikih, khususnya matan-matan
ringkas seperti Matan Abu Syuja’ atau Zubad Ibn
Ruslan. Hafalan dipandang penting untuk membekali
siswa dengan kosa kata, istilah, dan struktur dasar
hukum Islam, sehingga dapat memudahkan proses
pemahaman pada tahap berikutnya (Makdisi, 1981).

a. Kelebihan: melatih kedisiplinan, konsistensi,
serta ketelitian dalam memahami teks fikih.

b. Kelemahan: berisiko melahirkan pemahaman
mekanis apabila tidak dilanjutkan dengan
penjelasan (syarah) yang kontekstual.

3. Metode Musyawarah (bahts al-masa’il / diskusi)

Musyawarah atau diskusi kolektif merupakan salah
satu metode klasik yang digunakan dalam kajian
fikih, khususnya dalam forum bahts al-masa’il.
Metode ini dilakukan dengan cara menghadirkan
permasalahan nyata dalam kehidupan, kemudian
didiskusikan dengan merujuk pada kitab-kitab fikih
otoritatif. Praktik ini selain mempertahankan tradisi
literatur klasik, juga memberi ruang bagi para pelajar
untuk berlatih berpikir kritis dan analitis dalam
menghubungkan teks dengan realitas sosial
(Zarkasyi, 2019).

a. Kelebihan: melatih kemampuan argumentasi,
kerja sama, dan aplikasi fikih terhadap problem
kontemporer.

b. Kelemahan: memerlukan kemampuan literasi
kitab yang cukup, sehingga lebih efektif pada
tingkat lanjut dibanding pemula.



67

Dengan demikian, metode klasik dalam pembelajaran fikih,
seperti talaqqi, hafalan, dan musyawarah, tetap relevan
hingga saat ini. Namun, agar sesuai dengan kebutuhan
pendidikan modern, metode ini perlu diintegrasikan dengan
strategi pembelajaran inovatif yang lebih partisipatif dan
kontekstual (Azra, 2015).

B. Metode Modern dalam Pembelajaran Fikih
1. Metode Diskusi (Discussion Method)

Metode diskusi merupakan strategi pembelajaran yang
menekankan interaksi aktif antara guru dan peserta
didik. Dalam konteks fikih, diskusi digunakan untuk
membahas masalah-masalah hukum Islam kontemporer
atau  kasus  aplikatif, sehingga siswa dapat
mengembangkan kemampuan berpikir kritis, analitis,
dan argumentatif (Johnson & Johnson, 1994). Metode
in1 menuntut peserta didik untuk tidak hanya menerima
informasi, tetapi juga mengevaluasi, menyimpulkan,
dan mengaitkan teori fikih dengan praktik nyata.
a. Kelebihan: melatih keterampilan komunikasi,
kolaborasi, dan pemecahan masalah.
b. Kelemahan: membutuhkan persiapan materi
yang matang dan keterampilan fasilitasi guru.

2. Metode Studi Kasus (Case Study Method)

Metode studi kasus digunakan untuk mengkaji persoalan
fikih berdasarkan situasi nyata yang dihadapi masyarakat.
Misalnya, kasus fiqih muamalah terkait zakat digital,
kontrak bisnis modern, atau persoalan kontemporer dalam
ibadah. Dengan metode ini, peserta didik dapat memahami
hukum Islam secara kontekstual, mengasah kemampuan
analisis, serta menghubungkan teori dengan praktik (Yin,
2014).



68

a. Kelebihan: meningkatkan kemampuan
pemecahan masalah, aplikasi hukum Islam, dan
pengambilan keputusan berbasis dalil.

b. Kelemahan: membutuhkan literatur dan data
kasus yang relevan agar pembelajaran efektif.

3. Metode Praktik Ibadah (Experiential Learning /
Practice-Based Learning)

Metode praktik ibadah menekankan pembelajaran
langsung melalui pengalaman, misalnya praktik
wudhu, salat, puasa, zakat, atau haji simulasi.
Pendekatan ini  memungkinkan peserta didik
memahami fikih secara aplikatif, bukan hanya
teoritis. Metode ini sejalan dengan prinsip learning
by doing, di mana keterampilan dan pemahaman
dibangun melalui pengalaman nyata (Kolb, 1984).

a. Kelebihan: memperkuat pemahaman,
keterampilan, dan kesadaran spiritual peserta
didik.

b. Kelemahan: memerlukan pengawasan intensif
agar praktik sesuai syariat.

Dengan demikian, metode modern dalam pembelajaran
fikih—diskusi, studi kasus, dan praktik ibadah—
menekankan pendekatan partisipatif, kontekstual, dan
aplikatif. Metode ini melengkapi metode klasik sehingga
pembelajaran fikih menjadi lebih efektif dan relevan
dengan tantangan zaman (Azra, 2015).

C. Strategi Pembelajaran Aktif dalam Fikih

Strategi pembelajaran aktif menekankan keterlibatan
peserta didik secara penuh dalam proses belajar-mengajar,
sehingga mereka tidak hanya menerima informasi, tetapi



69

juga berpartisipasi dalam menemukan, menganalisis, dan
menerapkan konsep fikih. Beberapa strategi yang umum
digunakan antara lain:

1. Mastery Learning

Strategi mastery learning menekankan penguasaan
materi secara tuntas sebelum melanjutkan ke topik
berikutnya. Dalam konteks fikih, peserta didik
dipastikan memahami setiap konsep hukum Islam,
mulai dari teori hingga praktik ibadah, sebelum
melanjutkan ke materi yang lebih kompleks. Strategi
in1 efektif meningkatkan kualitas pemahaman dan
keterampilan peserta didik (Bloom, 1968).

a. Kelebihan: memastikan peserta didik mencapai
kompetensi minimal, mendorong pembelajaran
personal, dan mengurangi kesenjangan
kemampuan.

b. Kelemahan: memerlukan waktu lebih lama dan
evaluasi berkelanjutan.

2. Problem-Based Learning (PBL)

PBL adalah strategi yang menggunakan masalah nyata
sebagai titik awal pembelajaran. Dalam fikih, masalah
bisa berupa kasus kontemporer seperti zakat online,
etika bisnis syariah, atau isu fiqih keluarga. Peserta didik
dituntut untuk menganalisis, mencari solusi, dan
mempresentasikan hasil kajiannya secara sistematis
(Barrows & Tamblyn, 1980).

a. Kelebihan: mengembangkan kemampuan
berpikir kritis, kreatif, dan aplikatif dalam
konteks hukum Islam.



70

b. Kelemahan: membutuhkan bimbingan guru
yang kompeten dan literatur pendukung yang
memadai.

3. Cooperative Learning

Cooperative learning menekankan kerja sama antar
peserta didik untuk mencapai tujuan pembelajaran.
Dalam pembelajaran fikih, siswa dapat dibagi dalam
kelompok untuk mendiskusikan kasus fiqih,
menyusun argumentasi hukum, atau menyelesaikan
simulasi  ibadah. Strategi ini menumbuhkan
keterampilan sosial, tanggung jawab kolektif, dan
kemampuan komunikasi (Slavin, 1995).

a. Kelebihan: meningkatkan keterampilan sosial,
komunikasi, dan kolaborasi antar peserta didik.

b. Kelemahan: jika tidak dikelola dengan baik,
beberapa siswa bisa pasif dalam kelompok.

Dengan penerapan strategi pembelajaran aktif mastery
learning, problem-based learning, dan cooperative
learning—proses belajar fikih menjadi lebih partisipatif,
kontekstual, dan aplikatif, sehingga peserta didik tidak
hanya  memahami  teori, tetapi juga  mampu
mengimplementasikan hukum Islam dalam kehidupan
nyata (Azra, 2015).

D. Integrasi Media Digital dalam Pembelajaran Fikih

Pemanfaatan media digital dalam pembelajaran fikih
semakin relevan di era modern. Media digital, seperti video
tutorial, aplikasi simulasi ibadah, e-book, platform
pembelajaran daring, dan forum diskusi virtual, dapat
meningkatkan efektivitas, kreativitas, dan keterlibatan
peserta didik (Prensky, 2001).



71

1. Peningkatan pemahaman konsep fikih
Media digital memungkinkan peserta didik
mengakses materi fikih secara visual, audio, maupun
interaktif, sehingga mempermudah pemahaman
konsep hukum Islam, seperti tata cara wudhu, salat,
zakat, dan haji (Mulyasa, 2013).

2. Penguatan praktik ibadah
Dengan media simulasi ibadah atau video panduan,
peserta didik dapat mempraktikkan ibadah secara
mandiri, meminimalisir kesalahan, dan meningkatkan
keterampilan aplikatif (Kolb, 1984).

3. Pembelajaran kolaboratif dan partisipatif
Platform digital seperti forum diskusi daring dan
aplikasi kolaboratif memungkinkan peserta didik
berdiskusi, berbagi pendapat, dan memecahkan
masalah fikih secara kelompok, sehingga
menumbuhkan keterampilan sosial dan berpikir kritis
(Johnson & Johnson, 1994).

4. Akses literatur dan sumber hukum
Digitalisasi kitab-kitab klasik, jurnal, dan artikel
kontemporer memungkinkan peserta didik untuk
menelusuri referensi dengan cepat, memudahkan
analisis kasus, dan memperluas wawasan hukum
Islam (Azra, 2015).

Integrasi media digital dalam pembelajaran fikih tidak
hanya mempermudah penyampaian materi, tetapi juga
menumbuhkan kreativitas, kemandirian belajar, dan
kemampuan analisis peserta didik. Guru sebagai fasilitator
perlu memastikan penggunaan media digital relevan,
interaktif, dan sesuai prinsip syariat Islam (Mulyasa, 2013).

Capaian pembelajaran:

Mahasiswa mampu merancang strategi pembelajaran fikih



72

yang kreatif, inovatif, dan sesuai perkembangan peserta
didik.

BAB V1
KURIKULUM PENDIDIKAN FIKIH

A. Kurikulum Fikih di Madrasah dan Sekolah

Kurikulum fikih di madrasah dan sekolah merupakan
perencanaan dan pengorganisasian materi pembelajaran
hukum Islam yang sistematis, terstruktur, dan berjenjang
untuk membentuk kompetensi keagamaan peserta didik
(Depdiknas, 2008). Kurikulum ini menekankan penguasaan
konsep fikih secara teoritis dan praktis, integrasi nilai
moral, serta penerapan prinsip moderasi beragama sesuai
konteks sosial budaya lokal (Azra, 2015).

1. Struktur Kurikulum
Kurikulum fikih biasanya disusun berdasarkan
jenjang pendidikan: MI (Madrasah Ibtidaiyah), MTs
(Madrasah Tsanawiyah), dan MA (Madrasah Aliyah).
Materi disajikan secara berjenjang dari pengenalan
ibadah dasar hingga pemahaman fiqih kontemporer,
mencakup cabang-cabang fikih seperti ibadah,
muamalah, munakahat, jinayah, mawaris, dan siyasah
(Depdiknas, 2008).



73

2. Integrasi Tujuan Pendidikan
Kurikulum fikih dirancang untuk mencapai tujuan
pendidikan: membentuk peserta didik yang religius,
berakhlak mulia, mampu menerapkan syariat Islam
dalam kehidupan sehari-hari, serta memahami hukum
Islam dalam konteks sosial, ekonomi, dan politik (Al-
Ghazali, 2014).

3. Pendekatan dan Metode
Kurikulum menekankan penggunaan metode yang
bervariasi, seperti talaqqi, hafalan, musyawarah,
diskusi, studi kasus, praktik ibadah, dan integrasi
media digital, sehingga pembelajaran fikih menjadi
lebih partisipatif, kontekstual, dan aplikatif (Johnson
& Johnson, 1994; Prensky, 2001).

4. Evaluasi dan Penilaian
Penilaian dalam kurikulum fikih meliputi aspek
sikap, pengetahuan, keterampilan, dan kompetensi
akhir. Evaluasi dilakukan melalui tes tulis, observasi
praktik ibadah, proyek kelompok, diskusi kasus, dan
portofolio pembelajaran, sehingga dapat mengukur
pemahaman peserta didik secara komprehensif
(Bloom, 1968).

Dengan demikian, kurikulum fikih di madrasah dan sekolah
berfungsi sebagai panduan sistematis untuk membangun
kompetensi  keagamaan  peserta  didik, sekaligus
mengintegrasikan nilai-nilai moral, sosial, dan moderasi
beragama dalam pendidikan Islam (Azra, 2015).

B. Analisis Kurikulum 2013 (K13) dalam Pendidikan Fikih

Kurikulum 2013 (K13) menekankan pembelajaran berbasis
kompetensi (competency-based curriculum), yang meliputi
pengembangan sikap, pengetahuan, dan keterampilan
peserta didik secara terpadu (Kemendikbud, 2016). Dalam
konteks pendidikan fikih, K13 memberikan kerangka untuk



74

membentuk pemahaman hukum Islam secara sistematis dan
mengintegrasikan nilai moral, sosial, dan spiritual dalam
pembelajaran.

1. Struktur dan Materi Pembelajaran Fikih
Kurikulum K13 membagi pembelajaran fikih
berdasarkan jenjang pendidikan: MI, MTs, dan MA.
Materi disusun secara berjenjang, mulai dari
pengenalan ibadah dasar, muamalah, hingga isu
kontemporer dalam fikih. Penyusunan materi
menekankan keterpaduan antara teori dan praktik,
sehingga peserta didik tidak hanya memahami hukum
Islam, tetapi juga mampu menerapkannya dalam
kehidupan sehari-hari (Depdiknas, 2016).

2. Pendekatan Saintifik
K13 menerapkan pendekatan saintifik (scientific
approach) yang melibatkan tahap observasi,
menanya, mencoba, menalar, dan
mengomunikasikan. Dalam pembelajaran fikih,
pendekatan ini dapat diterapkan melalui praktik
ibadah, studi kasus, diskusi, dan proyek berbasis
masalah, sehingga peserta didik aktif dalam
menemukan, memahami, dan menerapkan hukum
Islam (Azra, 2015).

3. Penguatan Kompetensi Sikap, Pengetahuan, dan
Keterampilan
K13 menekankan pengembangan kompetensi sikap
(spiritual dan sosial), pengetahuan (cognitive), dan
keterampilan (psychomotor). Dalam pendidikan fikih,
peserta didik diharapkan mampu:

a. Menunjukkan sikap religius, disiplin, dan
tanggung jawab dalam praktik ibadah (Al-
Ghazali, 2014).

b. Menguasai konsep hukum Islam dan
permasalahan fikih kontemporer.



75

c. Menerapkan prinsip-prinsip fikih dalam
kehidupan sehari-hari secara tepat dan
kontekstual.

4. Integrasi Nilai Moderasi Beragama dan Kearifan
Lokal
K13 mendorong integrasi nilai moderasi beragama
dan kearifan lokal dalam pembelajaran fikih. Hal ini
penting untuk membentuk peserta didik yang toleran,
menghargai perbedaan, serta mampu
mengaplikasikan hukum Islam sesuai konteks sosial
budaya lokal (Siregar, 2022).
Kesimpulannya, Kurikulum 2013 menyediakan kerangka
pembelajaran  fikih yang sistematis dan berbasis
kompetensi, dengan pendekatan saintifik dan integrasi nilai
moderasi serta kearifan lokal. Implementasi K13
mendorong peserta didik untuk aktif, kritis, dan mampu
mengaplikasikan fikih dalam kehidupan nyata, sehingga
relevan dengan tuntutan pendidikan modern (Azra, 2015).

C. Analisis Kurikulum Merdeka Belajar dan Pendidikan
Fikih

Kurikulum Merdeka Belajar merupakan kebijakan
pendidikan terbaru yang menekankan fleksibilitas,
kemandirian belajar, dan pembelajaran berbasis kompetensi
sesuai kebutuhan peserta didik (Kemendikbud, 2021).
Dalam konteks pendidikan fikih, implementasi kurikulum
ini membuka peluang untuk mengembangkan pembelajaran
yang kontekstual, partisipatif, dan relevan dengan dinamika
sosial masyarakat.

1. Fleksibilitas Materi dan Metode
Kurikulum Merdeka memungkinkan guru untuk
menyesuaikan materi fikih dengan konteks lokal,
kebutuhan peserta didik, dan isu kontemporer. Materi
seperti ibadah, muamalah, dan fikih kontemporer



76

dapat disampaikan melalui metode aktif, studi kasus,
diskusi, atau praktik ibadah berbasis proyek,
sehingga peserta didik belajar secara aplikatif
(Siregar, 2022).

2. Pendekatan Berbasis Kompetensi
Pendidikan fikih di bawah Kurikulum Merdeka
menekankan penguasaan kompetensi sikap,
pengetahuan, dan keterampilan. Peserta didik tidak
hanya memahami hukum Islam secara teoritis, tetapi
Jjuga mampu mengimplementasikan prinsip-prinsip
syariat dalam kehidupan sehari-hari, termasuk nilai
moderasi beragama dan kearifan lokal (Azra, 2015).

3. Pembelajaran Partisipatif dan Mandiri
Kurikulum Merdeka mendorong pembelajaran yang
memberdayakan peserta didik untuk aktif dalam
mencari pengetahuan, menyelesaikan masalah, dan
mengambil keputusan. Dalam pembelajaran fikih,
strategi seperti problem-based learning, cooperative
learning, dan integrasi media digital dapat diterapkan
untuk membangun keterampilan berpikir kritis,
analitis, dan kolaboratif (Johnson & Johnson, 1994;
Prensky, 2001).

4. Relevansi dengan Tantangan Kontemporer
Dengan pendekatan fleksibel dan berbasis
kompetensi, Kurikulum Merdeka memungkinkan
pendidikan fikih menjawab tantangan kontemporer,
seperti praktik ibadah di era digital, muamalah
modern, dan isu hukum Islam kontemporer. Hal ini
menjadikan fikih lebih hidup, kontekstual, dan
mampu membekali peserta didik menghadapi
dinamika kehidupan sosial (Siregar, 2022).

Kesimpulannya, integrasi Kurikulum Merdeka dengan
pendidikan fikih membuka peluang untuk pembelajaran
yang lebih kontekstual, kreatif, partisipatif, dan aplikatif.
Guru sebagai fasilitator memiliki peran strategis dalam



77

menyesuaikan materi dan metode agar peserta didik tidak
hanya memahami teori, tetapi juga mampu menerapkannya
secara nyata dalam kehidupan sehari-hari (Azra, 2015).

D. Pengembangan Silabus dan RPP Fikih

Pengembangan silabus dan Rencana Pelaksanaan
Pembelajaran (RPP) merupakan tahapan penting dalam
implementasi  kurikulum pendidikan fikih.  Silabus
berfungsi sebagai panduan sistematis untuk menyusun
materi, metode, strategi, dan penilaian pembelajaran,
sedangkan RPP merupakan rencana operasional yang
menjabarkan langkah-langkah pembelajaran dalam satu
pertemuan atau lebih (Kemendikbud, 2016).

1. Pengembangan Silabus Fikih

Silabus fikih disusun berdasarkan standar kompetensi
dan kompetensi dasar yang telah ditetapkan dalam
kurikulum. Unsur-unsur utama silabus meliputi:
tujuan  pembelajaran, materi pokok, metode
pembelajaran, indikator pencapaian kompetensi,
penilaian, serta sumber belajar (Depdiknas, 2016).
Dalam konteks fikih, silabus perlu memadukan
aspek:

a. Teori dan praktik ibadah (figh ibadah) serta
muamalah, munakahat, jinayah, mawaris, dan
siyasah.

b. Nilai moderasi beragama dan kearifan lokal.

c. Strategi pembelajaran aktif, seperti diskusi,
studi kasus, dan praktik ibadah.

2. Pengembangan RPP Fikih

RPP merupakan dokumen perencanaan yang lebih



78

rinci, menjelaskan langkah-langkah guru dan peserta
didik dalam mencapai kompetensi pembelajaran.
RPP fikih harus memuat:

a. Tujuan pembelajaran spesifik untuk pertemuan
tertentu.

b. Kegiatan pendahuluan, inti, dan penutup yang
sistematis.

c. Metode dan strategi pembelajaran, termasuk
integrasi media digital jika memungkinkan.

d. Penilaian yang mencakup aspek sikap,
pengetahuan, dan keterampilan.

e. Refleksi pembelajaran untuk evaluasi dan
tindak lanjut (Mulyasa, 2013).

3. Kriteria Pengembangan Efektif

Silabus dan RPP fikih dikatakan efektif apabila:

a. Sesuai dengan karakteristik peserta didik dan
konteks lokal.

b. Memadukan teori dan praktik secara seimbang.

c. Mendukung pembelajaran aktif, kontekstual,
dan aplikatif.

d. Mempermudah guru dalam menilai kompetensi
peserta didik secara komprehensif (Azra,
2015).

Dengan demikian, pengembangan silabus dan RPP fikih
yang sistematis dan kontekstual sangat penting untuk
memastikan proses pembelajaran berjalan efektif, peserta
didik memahami materi, dan mampu menerapkan prinsip-
prinsip hukum Islam secara nyata dan relevan dengan
kehidupan sehari-hari.

E. Penilaian Hasil Belajar Fikih



79

Penilaian hasil belajar fikih merupakan proses untuk
mengukur sejauh mana peserta didik mencapai kompetensi
yang ditetapkan dalam kurikulum, meliputi aspek sikap
(spiritual dan sosial), pengetahuan (cognitive), dan
keterampilan (psychomotor) (Depdiknas, 2016). Penilaian
ini tidak hanya menilai kemampuan menghafal atau
memahami teori, tetapi juga kemampuan menerapkan
hukum Islam dalam praktik nyata sehari-hari.

1. Aspek Penilaian Sikap
Penilaian sikap mencakup religiusitas, disiplin,
tanggung jawab, toleransi, dan moderasi beragama
dalam kehidupan sehari-hari. Guru dapat
menggunakan observasi, jurnal harian, atau skala
penilaian untuk menilai perubahan sikap peserta
didik secara berkesinambungan (Al-Ghazali, 2014).

2. Aspek Penilaian Pengetahuan
Penilaian pengetahuan meliputi penguasaan konsep,
istilah, dan teori hukum Islam. Bentuk evaluasi dapat
berupa tes tulis, kuis, pertanyaan lisan, atau proyek
analisis kasus fikih. Tujuannya adalah memastikan
peserta didik memahami materi secara komprehensif
dan mampu mengaitkan teori dengan praktik (Bloom,
1968).

3. Aspek Penilaian Keterampilan
Penilaian keterampilan fokus pada kemampuan
peserta didik menerapkan fikih dalam praktik ibadah,
muamalah, dan problem kontemporer. Contoh
metode penilaian meliputi praktik ibadah, simulasi
kasus, studi proyek, atau presentasi kelompok (Kolb,
1984).

4. Pendekatan Penilaian Otentik
Penilaian hasil belajar fikih sebaiknya menggunakan
pendekatan otentik (authentic assessment), yaitu



80

menilai kemampuan peserta didik dalam situasi nyata
atau kontekstual. Hal ini memungkinkan guru
mengevaluasi pemahaman, aplikasi, dan sikap peserta
didik secara menyeluruh (Wiggins, 1990).

Dengan demikian, penilaian hasil belajar fikih yang
komprehensif harus mencakup tiga domain utama sikap,
pengetahuan, dan keterampilan dengan memanfaatkan
berbagai metode dan pendekatan otentik. Pendekatan ini
memastikan peserta didik tidak hanya menguasai teort,
tetapi juga mampu mengamalkan hukum Islam dalam
kehidupan sehari-hari secara tepat dan kontekstual (Azra,
2015).

Capaian pembelajaran:
Mahasiswa mampu menganalisis kurikulum fikih dan

menyusun perangkat pembelajaran sesuai tuntutan
kurikulum.



81

BAB VII
PERAN GURU DALAM PENDIDIKAN FIKIH

A. Kedudukan Guru Menurut Fikih

Dalam perspektif fikih pendidikan, guru memiliki
kedudukan yang sangat strategis karena menjadi fasilitator,
pembimbing, dan teladan bagi peserta didik dalam
memahami dan mengamalkan ajaran Islam (Al-Ghazali,
2014). Kedudukan guru tidak sekadar sebagai penyampai
materi, tetapi juga sebagai penjaga akhlak, pembentuk
karakter, dan mediator nilai-nilai syariat dalam kehidupan
sehari-hari peserta didik.

1. Guru sebagai Pembimbing Ilmu
Guru berperan sebagai pembimbing yang
menyalurkan ilmu fikih secara sistematis dan
autentik. Guru memastikan peserta didik memahami
hukum Islam secara benar, mulai dari teori hingga
praktik ibadah. Dalam tradisi pesantren, guru juga
dianggap sebagai sumber sanad, yang menjaga
kesinambungan transmisi ilmu (Arifin, 2016).

2. Guru sebagai Teladan Akhlak
Kedudukan guru juga mencakup peran sebagai
teladan moral dan spiritual. Peserta didik meniru



82

perilaku, etika, dan akhlak guru dalam kehidupan
sehari-hari, sehingga guru memiliki tanggung jawab
etis untuk menunjukkan keteladanan dalam ibadah,
muamalah, dan interaksi sosial (Al-Ghazali, 2014).
3. Guru sebagai Fasilitator dan Motivator
Guru bukan hanya menyampaikan materi, tetapi juga
memfasilitasi pembelajaran aktif, mendorong peserta
didik berpikir kritis, dan memotivasi mereka untuk
menginternalisasi nilai-nilai fikih. Peran ini penting
agar pembelajaran tidak bersifat mekanis, tetapi
aplikatif dan kontekstual (Johnson & Johnson, 1994).
4. Guru sebagai Penjamin Kualitas Pendidikan
Guru memiliki kedudukan sebagai pengendali mutu
pendidikan fikih. Guru menilai pemahaman peserta
didik, mengoreksi kesalahan, dan menyesuaikan
strategi pembelajaran dengan karakteristik peserta
didik serta konteks sosial budaya lokal (Azra, 2015).

Kesimpulannya, kedudukan guru menurut fikih sangat
strategis dan multidimensional: sebagai pembimbing ilmu,
teladan akhlak, fasilitator pembelajaran, dan penjamin
kualitas pendidikan. Peran ini menjadikan guru tidak hanya
pengajar, tetapi juga pembentuk karakter dan mediator
nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari peserta didik
(Al-Ghazali, 2014; Arifin, 2016).

C. Kompetensi Guru Fikih

Kompetensi guru fikih mencakup kemampuan untuk
menyampaikan ilmu fikih secara efektif, membimbing
peserta didik dalam praktik ibadah, dan menanamkan nilai
moral serta spiritual. Kompetensi ini merujuk pada empat
dimensi utama: pedagogik, profesional, sosial, dan
spiritual, sebagaimana diatur dalam standar guru nasional
(Kemendikbud, 2016).



83

1. Kompetensi Pedagogik
Kompetensi pedagogik adalah kemampuan guru
untuk merancang, melaksanakan, dan mengevaluasi
proses pembelajaran fikih secara efektif. Guru
mampu mengelola kelas, menggunakan metode dan
strategi pembelajaran yang variatif, serta
menyesuaikan materi dengan karakteristik peserta
didik dan konteks lokal (Mulyasa, 2013).

2. Kompetensi Profesional
Kompetensi profesional berkaitan dengan
penguasaan materi fikih secara mendalam dan akurat.
Guru harus menguasai cabang-cabang fikih seperti
ibadah, muamalah, munakahat, jinayah, mawaris, dan
siyasah, serta mampu menjawab pertanyaan peserta
didik dan mengaitkan teori dengan praktik kehidupan
nyata (Al-Ghazali, 2014).

3. Kompetensi Sosial
Kompetensi sosial adalah kemampuan guru untuk
berinteraksi secara efektif dengan peserta didik,
orang tua, rekan sejawat, dan masyarakat. Guru harus
mampu membina hubungan harmonis, menumbuhkan
suasana kelas yang inklusif, dan menanamkan nilai
toleransi serta moderasi beragama (Johnson &
Johnson, 1994).

4. Kompetensi Spiritual
Kompetensi spiritual mencakup keteladanan guru
dalam praktik ibadah, akhlak, dan moralitas. Guru
menjadi contoh nyata bagi peserta didik dalam
menginternalisasi nilai-nilai Islam, sehingga
pembelajaran fikih tidak hanya bersifat kognitif,
tetapi juga membentuk karakter religius peserta didik
(Azra, 2015).

Kesimpulannya, kompetensi guru fikih yang ideal meliputi
pedagogik, profesional, sosial, dan spiritual. Keempat
kompetensi ini saling melengkapi untuk memastikan



84

pembelajaran  fikih berjalan efektif, peserta didik
memahami  materi, dan nilai-nilai  Islam  dapat
diinternalisasi secara menyeluruh (Kemendikbud, 2016; Al-
Ghazali, 2014).

C. Etika Guru dalam Mengajar Fikih

Etika guru dalam mengajar fikih merujuk pada prinsip-
prinsip moral, profesional, dan spiritual yang harus dimiliki
guru agar pembelajaran berjalan efektif, adil, dan member1
teladan bagi peserta didik. Etika ini menjadi bagian dari
tanggung jawab profesional guru serta implementasi nilai-
nilai Islam dalam pendidikan (Al-Ghazali, 2014).

1. Kejujuran dan Integritas
Guru wajib menyampaikan materi fikih secara akurat
dan jujur, tidak menambah atau mengurangi hukum
Islam sesuai selera pribadi. Integritas ini
menumbuhkan kepercayaan peserta didik terhadap
guru dan materi yang diajarkan (Azra, 2015).

2. Keadilan dan Objektivitas
Guru harus berlaku adil terhadap seluruh peserta
didik, memberikan perhatian, bimbingan, dan
penilaian secara objektif tanpa membeda-bedakan
latar belakang sosial, kemampuan, atau keyakinan
individu (Johnson & Johnson, 1994).

3. Kesabaran dan Keteladanan
Mengajar fikih membutuhkan kesabaran, terutama
ketika peserta didik kesulitan memahami konsep atau
praktik ibadah. Guru harus menjadi teladan dalam
akhlak, ibadah, dan perilaku sosial agar peserta didik
mencontoh nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-
hari (Al-Ghazali, 2014).

4. Komunikasi yang Santun dan Efektif
Guru wajib menyampaikan materi dengan bahasa
yang jelas, santun, dan sesuai tingkat pemahaman



85

peserta didik. Komunikasi yang baik memudahkan
pemahaman, menumbuhkan rasa hormat, dan
menciptakan suasana belajar yang kondusif
(Mulyasa, 2013).
5. Tanggung Jawab terhadap Peserta Didik
Guru memiliki tanggung jawab moral dan profesional
untuk membimbing peserta didik tidak hanya dalam
aspek kognitif, tetapi juga dalam aspek spiritual,
sosial, dan akhlak. Etika in1 mencakup pengawasan,
motivasi, dan evaluasi yang membangun (Azra,
2015).
Kesimpulannya, etika guru dalam mengajar fikih mencakup
kejujuran, keadilan, kesabaran, komunikasi efektif, dan
tanggung jawab moral. Penerapan etika ini memastikan
pembelajaran fikih berjalan profesional, peserta didik
memperoleh pemahaman yang benar, dan guru menjadi
teladan akhlak Islami yang nyata (Al-Ghazali, 2014; Azra,
2015).

D. Guru sebagai Teladan dan Penggerak Moderasi
Beragama

Guru fikih memiliki peran strategis dalam membentuk
karakter peserta didik, khususnya dalam menanamkan nilai
moderasi beragama. Sebagai teladan (role model), guru
tidak hanya mengajarkan hukum Islam secara teoritis,
tetapi juga menunjukkan sikap toleransi, kesantunan, dan
pengendalian diri dalam kehidupan sehari-hari (Azra,
2015).

1. Teladan dalam Akhlak dan Ibadah
Guru yang menjadi teladan menunjukkan bagaimana
nilai-nilai Islam diterapkan secara konsisten. Peserta
didik belajar dari contoh nyata guru dalam bersikap
adil, menghargai perbedaan, dan menjalankan ibadah
dengan benar. Keteladanan ini penting untuk



86

internalisasi nilai moderasi dan pembentukan
karakter religius (Al-Ghazali, 2014).

2. Penggerak Moderasi Beragama
Guru berperan aktif dalam mendorong sikap toleran,
saling menghormati, dan menolak ekstremisme
dalam konteks pendidikan. Guru dapat
mengintegrasikan diskusi tentang perbedaan
pendapat dalam fikih, kasus sosial kontemporer, dan
nilai kearifan lokal ke dalam pembelajaran, sehingga
peserta didik memahami prinsip moderasi secara
kontekstual (Siregar, 2022).

3. Membangun Lingkungan Belajar Inklusif
Guru menciptakan suasana kelas yang inklusif, di
mana setiap peserta didik merasa dihargai, bebas
mengekspresikan pendapat, dan belajar dalam
suasana aman. Lingkungan belajar yang toleran
memperkuat pemahaman fikih dan menginternalisasi
moderasi beragama dalam praktik sosial sehari-hari
(Johnson & Johnson, 1994).

4. Kolaborasi dengan Komunitas dan Orang Tua
Guru juga dapat memperluas peran moderasi
beragama melalui kolaborasi dengan orang tua dan
komunitas. Hal ini membantu peserta didik
menerapkan nilai toleransi dan moderasi di luar
sekolah, sehingga pembelajaran fikih berpengaruh
nyata pada kehidupan sosial mereka (Azra, 2015).

Kesimpulannya, guru berperan sebagai teladan dan
penggerak moderasi beragama dengan menunjukkan akhlak
Islami yang baik, mendorong sikap toleran, menciptakan
lingkungan belajar inklusif, dan bekerja sama dengan
komunitas. Peran ini menjadikan guru sebagai agen
perubahan yang mampu membentuk peserta didik yang
berkarakter, berakhlak, dan moderat dalam beragama (Al-
Ghazali, 2014; Azra, 2015)



87

Capaian pembelajaran:

Mahasiswa mampu memahami peran strategis guru fikih
dan menyiapkan diri sebagai calon pendidik profesional.

BAB VIII
PROBLEMATIKA DAN TANTANGAN
PENDIDIKAN FIKIH

A. Minimnya Minat Siswa terhadap Fikih

Salah satu tantangan utama dalam pendidikan fikih adalah
rendahnya minat peserta didik terhadap mata pelajaran ini.
Fenomena ini sering muncul karena pembelajaran fikih
dianggap monoton, terlalu teoritis, atau kurang relevan
dengan kehidupan sehari-hari peserta didik (Siregar, 2022).

1. Faktor Kurikulum dan Materi
Materi fikih yang disajikan secara klasik, berbasis
hafalan, dan jarang dikaitkan dengan kasus nyata
membuat peserta didik sulit mengaitkan hukum Islam
dengan pengalaman mereka sehari-hari. Hal ini
mengurangi motivasi belajar dan persepsi terhadap
pentingnya fikih (Azra, 2015).

2. Metode Pembelajaran yang Kurang Menarik
Penggunaan metode pembelajaran yang bersifat
ceramah atau monoton tanpa variasi diskusi,
simulasi, atau praktik ibadah dapat membuat siswa



88

cepat bosan dan kurang aktif dalam pembelajaran
(Mulyasa, 2013).

3. Kurangnya Integrasi dengan Kehidupan Kontemporer
Pembelajaran fikih yang tidak mengaitkan materi
dengan konteks sosial, budaya, dan teknologi modern
membuat siswa merasa materi kurang relevan dan
tidak aplikatif, sehingga minat belajar menurun
(Siregar, 2022).

4. Dampak Minimnya Minat
Rendahnya minat belajar fikih dapat berdampak pada
pemahaman yang dangkal terhadap hukum Islam,
kesulitan menerapkan prinsip-prinsip syariat, serta
lemahnya internalisasi nilai akhlak dan moderasi
beragama di kalangan peserta didik (Azra, 2015)

Kesimpulannya, minimnya minat siswa terhadap fikih
disebabkan oleh faktor kurikulum, metode pembelajaran
yang kurang variatif, dan minimnya relevansi materi
dengan kehidupan sehari-hari. Untuk mengatasi hal ini,
diperlukan  strategi  pembelajaran yang  menarik,
kontekstual, dan partisipatif sehingga peserta didik
termotivasi memahami dan mengamalkan hukum Islam
secara nyata (Siregar, 2022; Mulyasa, 2013).

B. Stigma Fikih sebagai Materi Normatif dan Kaku

Salah satu tantangan pendidikan fikih adalah persepsi
peserta didik yang menganggap fikih sebagai materi yang
normatif, kaku, dan kurang relevan dengan kehidupan
sehari-hari. Persepsi ini dapat menurunkan motivasi belajar
dan minat siswa terhadap pelajaran fikih (Siregar, 2022).

1. Fikih yang Terlalu Teknis dan Legalistik
Materi fikih sering dipandang sebagai kumpulan
aturan teknis tentang ibadah dan muamalah tanpa
penjelasan kontekstual atau aplikatif. Hal ini
membuat siswa merasa fikih hanya berkutat pada



89

aspek formal hukum Islam, sehingga kurang menarik
dan sulit dipahami (Azra, 2015).
2. Kurangnya Hubungan dengan Kehidupan
Kontemporer
Pembelajaran yang tidak mengaitkan fikih dengan isu
sosial, ekonomi, dan teknologi modern membuat
materi terlihat statis dan tidak kontekstual.
Akibatnya, siswa sulit melihat manfaat praktis dari
hukum Islam dalam kehidupan sehari-hari (Siregar,
2022).
3. Dampak Stigma terhadap Pembelajaran
Stigma fikih yang dianggap normatif dan kaku
menyebabkan siswa cenderung pasif, enggan
berdiskusi, dan sulit mengaplikasikan konsep hukum
Islam. Selain itu, hal ini dapat menghambat
pengembangan kreativitas, berpikir kritis, dan
internalisasi nilai moderasi beragama (Mulyasa,
2013).
4. Strategi Mengatasi Stigma
Untuk mengurangi stigma tersebut, guru perlu
menerapkan metode pembelajaran yang kontekstual
dan partisipatif, seperti studi kasus, problem-based
learning, simulasi praktik ibadah, dan integrasi media
digital. Pendekatan ini membantu siswa memahami
fikih secara relevan dan aplikatif (Prensky, 2001;
Johnson & Johnson, 1994).
Kesimpulannya, stigma fikih sebagai materi normatif dan
kaku menjadi salah satu tantangan utama dalam pendidikan
fikih. Strategi pembelajaran yang kontekstual, partisipatif,
dan berbasis kompetensi dapat mengubah persepsi ini,
meningkatkan minat belajar, dan memfasilitasi internalisasi
nilai-nilai Islam dalam kehidupan nyata (Siregar, 2022;
Azra, 2015).

C. Globalisasi dan Tantangan Moral



90

Globalisasi membawa perubahan cepat dalam berbagai
aspek kehidupan, termasuk budaya, teknologi, dan interaksi
sosial. Dalam konteks pendidikan fikih, fenomena
globalisasi menghadirkan tantangan moral bagi peserta
didik, karena mereka terpapar nilai, perilaku, dan gaya
hidup yang sering bertentangan dengan prinsip syariat
Islam (Azra, 2015).

1. Pengaruh Budaya Global
Globalisasi memperkenalkan budaya populer, media
sosial, dan nilai-nilai konsumtif yang dapat mengikis
kesadaran moral dan spiritual peserta didik. Hal ini
dapat menimbulkan sikap permisif, kurang disiplin,
dan mengurangi minat dalam memahami serta
mengamalkan fikih (Siregar, 2022).

2. Kemudahan Akses Informasi dan Tantangan
Pengetahuan
Peserta didik memiliki akses luas terhadap informasi
dari berbagai sumber, termasuk yang tidak valid atau
bertentangan dengan syariat. Tantangan bagi guru
fikih adalah membimbing peserta didik memilah
informasi, memahami hukum Islam yang sahih, dan
mengaplikasikan nilai-nilai moral secara tepat
(Mulyasa, 2013).

3. Dampak terhadap Praktik Ibadah dan Muamalah
Globalisasi dapat mempengaruhi praktik ibadah dan
interaksi sosial peserta didik, misalnya perilaku
konsumtif, pengaruh media digital, atau praktik sosial
yang tidak sesuai syariat. Hal ini menuntut
pendidikan fikih untuk menekankan integrasi nilai
moral, akhlak, dan moderasi beragama (Al-Ghazali,
2014).

4. Strategi Menghadapi Tantangan Moral
Guru dapat menghadapi tantangan globalisasi melalui
pembelajaran kontekstual yang mengaitkan fikih
dengan isu kontemporer, penggunaan media digital



91

secara bijak, pembinaan karakter, dan penguatan
moderasi beragama. Strategi ini membantu peserta
didik tetap berpegang pada prinsip Islam sambil
mampu menavigasi dinamika global (Siregar, 2022).
Kesimpulannya, globalisasi membawa tantangan moral
bagi peserta didik yang dapat mempengaruhi pemahaman
dan praktik fikih. Pendidikan fikih harus menyesuaikan
metode dan materi pembelajaran untuk menginternalisasi
nilai moral, akhlak, dan moderasi beragama, sehingga
peserta didik mampu menghadapi pengaruh globalisasi
secara kritis dan Islami (Azra, 2015; Al-Ghazali, 2014).

D. Solusi Inovatif dalam Pembelajaran Fikih

Untuk mengatasi berbagai tantangan dalam pendidikan
fikih, seperti rendahnya minat siswa, stigma materi
normatif, dan pengaruh globalisasi, diperlukan solusi
inovatif yang kontekstual, partisipatif, dan berbasis
teknologi. Pendekatan 1ini bertuyjuan meningkatkan
pemahaman, keterampilan, dan internalisasi nilai-nilai
Islam di kalangan peserta didik (Azra, 2015).

1. Metode Pembelajaran Aktif
Penggunaan metode pembelajaran aktif seperti
diskusi, studi kasus, simulasi praktik ibadah, dan
problem-based learning dapat membuat peserta didik
lebih terlibat dan kritis. Metode in1 menekankan
pembelajaran berbasis pengalaman sehingga siswa
dapat menghubungkan teori fikih dengan praktik
kehidupan nyata (Johnson & Johnson, 1994).

2. Integrasi Media Digital dan Teknologi
Pemanfaatan media digital, seperti video
pembelajaran, aplikasi interaktif, dan platform e-
learning, membantu peserta didik memahami materi
fikih secara visual, kontekstual, dan fleksibel.
Teknologi juga memungkinkan pembelajaran jarak



92

jauh, memperluas akses informasi, dan meningkatkan
kreativitas peserta didik (Prensky, 2001).

3. Pembelajaran Kontekstual dan Berbasis Masalah
Mengaitkan materi fikih dengan isu sosial, budaya
lokal, dan permasalahan kontemporer meningkatkan
relevansi pembelajaran. Contohnya, membahas
hukum zakat atau muamalah melalui studi kasus
ekonomi lokal, atau membahas etika digital sesuai
prinsip fikih. Pendekatan ini mendorong peserta didik
berpikir kritis dan kreatif (Mulyasa, 2013).

4. Penguatan Karakter dan Moderasi Beragama
Strategi inovatif juga mencakup penguatan karakter
melalui pembiasaan akhlak Islami, refleksi diri, dan
diskusi nilai moderasi. Guru menjadi fasilitator yang
menanamkan toleransi, kesadaran sosial, dan
kepatuhan terhadap syariat, sehingga peserta didik
tidak hanya menguasai teori tetapi juga mengamalkan
fikih dalam kehidupan nyata (Siregar, 2022).

Kesimpulannya, solusi inovatif dalam pembelajaran fikih
meliputi metode aktif, integrasi media digital, pembelajaran
kontekstual, dan penguatan karakter/moderasi beragama.
Pendekatan ini meningkatkan minat, pemahaman, dan
keterampilan peserta didik, serta membantu mereka
menerapkan hukum Islam secara relevan, kritis, dan Islami
(Azra, 2015; Johnson & Johnson, 1994).

Capaian pembelajaran:
Mahasiswa mampu mengidentifikasi problematika

pendidikan fikih dan menawarkan solusi yang kreatif dan
aplikatif.



93

BAB IX
PENGEMBANGAN INOVASI PENDIDIKAN FIKIH

A. Pendekatan Interdisipliner dalam Pendidikan Fikih

Pendekatan interdisipliner dalam pendidikan fikih
menekankan integrasi ilmu fikih dengan disiplin ilmu lain,
seperti psikologi, sosiologi, pendidikan, ekonomi, dan
teknologi. Pendekatan ini bertujuan agar peserta didik tidak
hanya memahami hukum Islam secara tekstual, tetapi juga
mampu menerapkannya dalam konteks sosial, budaya, dan
kehidupan modern (Azra, 2015).

1. Integrasi Fikih dan Psikologi Pendidikan
Pendekatan in1i membantu guru memahami karakter,
motivasi, dan kemampuan belajar peserta didik,
sehingga strategi pembelajaran dapat disesuaikan
dengan kebutuhan individu. Misalnya, penerapan
teori motivasi untuk meningkatkan minat belajar
fikih (Mulyasa, 2013).

2. Integrasi Fikih dan Sosiologi
Menghubungkan hukum Islam dengan fenomena
sosial memudahkan peserta didik memahami



94

relevansi fikih dalam kehidupan sehari-hari, seperti
etika muamalah, interaksi sosial, dan toleransi
beragama. Hal ini membantu internalisasi nilai
moderasi dan akhlak Islami (Siregar, 2022).

3. Integrasi Fikih dan [lmu Ekonomi
Pendidikan fikih dapat dikaitkan dengan konsep
ekonomi syariah, zakat, dan muamalah. Peserta didik
belajar bagaimana prinsip hukum Islam diterapkan
dalam transaksi ekonomi yang adil dan etis (Al-
Ghazali, 2014).

4. Integrasi Fikih dan Teknologi
Pendekatan interdisipliner juga melibatkan
pemanfaatan teknologi untuk pembelajaran digital,
simulasi, dan studi kasus interaktif. Hal ini membuat
pembelajaran lebih menarik, relevan, dan sesuai
dengan perkembangan zaman (Prensky, 2001).

Kesimpulannya,  pendekatan  interdisipliner = dalam
pendidikan  fikth  memungkinkan  peserta  didik
menghubungkan hukum Islam dengan berbagai disiplin
ilmu, meningkatkan pemahaman kontekstual, relevansi
praktis, dan kemampuan berpikir kritis. Pendekatan ini juga
mendukung internalisasi nilai moral, akhlak, dan moderasi
beragama dalam kehidupan sehari-hari (Azra, 2015;
Mulyasa, 2013).

B. Fikih Berbasis Kearifan Lokal

Fikih berbasis kearifan lokal merupakan pendekatan
pembelajaran yang mengaitkan prinsip-prinsip hukum
Islam dengan nilai-nilai budaya, tradisi, dan norma sosial
yang berlaku di masyarakat. Pendekatan ini bertujuan agar
peserta didik memahami fikih secara kontekstual, relevan,
dan aplikatif dalam kehidupan sehari-hari (Siregar, 2022).



95

1. Integrasi Nilai Lokal dalam Pembelajaran Fikih
Guru mengaitkan materi fikih, seperti ibadah,
muamalah, dan mu’amalah sosial, dengan kearifan
lokal setempat. Misalnya, membahas zakat atau
sedekah melalui praktik sosial masyarakat, atau etika
muamalah berdasarkan tradisi lokal yang sesuai
syariat. Hal ini membantu siswa melihat relevansi
hukum Islam dengan budaya mereka (Azra, 2015).

2. Penguatan Identitas Budaya dan Religius
Dengan mengintegrasikan kearifan lokal,
pembelajaran fikih tidak hanya mengajarkan hukum
Islam secara formal, tetapi juga membentuk identitas
peserta didik sebagai Muslim yang memahami dan
menghargai nilai-nilai budaya setempat. Pendekatan
ini memperkuat akhlak dan karakter peserta didik
(Al-Ghazali, 2014).

3. Strategi Implementasi Fikih Berbasis Kearifan Lokal
Strategi pembelajaran dapat meliputi studi kasus
lokal, diskusi interaktif tentang praktik budaya yang
sesuai syariat, kunjungan ke komunitas, dan proyek
praktik ibadah. Pendekatan ini membuat
pembelajaran lebih kontekstual, menarik, dan
aplikatif (Mulyasa, 2013).

4. Dampak Positif terhadap Pembelajaran
Fikih berbasis kearifan lokal meningkatkan minat
belajar peserta didik, memperkuat internalisasi nilai
moderasi beragama, dan mempermudah penerapan
hukum Islam dalam kehidupan sehari-hari. Peserta
didik juga belajar menghargai tradisi lokal tanpa
mengabaikan prinsip syariat (Siregar, 2022).

Kesimpulannya, fikih berbasis kearifan lokal merupakan
pendekatan kontekstual yang mengintegrasikan nilai
budaya dan hukum Islam, sehingga peserta didik dapat
memahami, mengamalkan, dan menginternalisasi prinsip-
prinsip fikih secara relevan, kreatif, dan moderat (Azra,
2015; Siregar, 2022).



96
C. Pemanfaatan Teknologi Digital

Pemanfaatan teknologi digital dalam pendidikan fikih
menjadi salah satu pendekatan modern yang relevan
dengan perkembangan zaman. Teknologi memungkinkan
guru menyajikan materi secara interaktif, kontekstual, dan
fleksibel, sehingga meningkatkan minat, pemahaman, dan
keterampilan peserta didik (Prensky, 2001).

1. Media Pembelajaran Digital
Guru dapat menggunakan video pembelajaran,
animasi, dan modul interaktif untuk menjelaskan
konsep fikih. Media digital membantu siswa
memahami materi secara visual dan kontekstual, serta
mempermudah penjelasan praktik ibadah, muamalah,
dan kasus kontemporer (Mulyasa, 2013).

2. E-Learning dan Platform Online
Platform e-learning dan aplikasi pendidikan
memungkinkan pembelajaran jarak jauh, diskusi
daring, kuis interaktif, serta akses materi tambahan
secara fleksibel. Hal ini mendukung pembelajaran
mandiri, kolaboratif, dan berorientasi pada
kompetensi (Azra, 2015).

3. Simulasi dan Studi Kasus Interaktif
Teknologi digital memungkinkan pembuatan
simulasi praktik ibadah, kasus muamalah, dan
skenario kehidupan nyata. Pendekatan ini mendorong
peserta didik berpikir kritis, problem-solving, dan
menerapkan hukum Islam secara kontekstual
(Johnson & Johnson, 1994).

4. Penguatan Moderasi Beragama melalui Teknologi
Media digital juga dapat digunakan untuk
menanamkan nilai toleransi, akhlak Islami, dan
moderasi beragama. Misalnya, melalui forum diskusi
online tentang isu kontemporer, video teladan guru,



97

atau materi interaktif yang menekankan nilai etika
dan sosial (Siregar, 2022).

Kesimpulannya, pemanfaatan teknologi digital dalam
pendidikan fikih memperkaya metode pembelajaran,
meningkatkan interaktivitas, dan relevansi materi.
Pendekatan ini mendukung internalisasi nilai fikih,
keterampilan praktik, serta pengembangan sikap moderasi
beragama di kalangan peserta didik (Prensky, 2001; Azra,
2015).

D. Model Pembelajaran Kontekstual dan Aplikatif

Model pembelajaran kontekstual dan aplikatif menekankan
keterkaitan materi fikih dengan pengalaman, situasi, dan
kebutuhan nyata peserta didik. Pendekatan ini bertujuan
agar pembelajaran tidak hanya bersifat teoritis, tetapi dapat
diterapkan dalam kehidupan sehari-hari, sehingga
meningkatkan pemahaman, motivasi, dan internalisasi
nilai-nilai Islam (Mulyasa, 2013).

1. Pembelajaran Berbasis Masalah (Problem-Based
Learning)
Guru menghadirkan masalah nyata atau kasus
kontemporer yang relevan dengan hukum fikih,
misalnya isu zakat, muamalah digital, atau etika
sosial. Peserta didik kemudian dianalisis dan mencari
solusi berdasarkan prinsip fikih, sehingga
pembelajaran menjadi kritis, kreatif, dan aplikatif
(Johnson & Johnson, 1994).

2. Studi Kasus dan Simulasi
Studi kasus lokal atau simulasi praktik ibadah
memberikan pengalaman langsung bagi peserta didik
untuk memahami penerapan hukum Islam.



98

Contohnya, simulasi pelaksanaan zakat atau
muamalah dalam konteks komunitas setempat (Azra,
2015).

3. Integrasi Kearifan Lokal
Pembelajaran kontekstual dapat memantaatkan
kearifan lokal untuk mengaitkan hukum fikih dengan
praktik sosial, budaya, dan tradisi masyarakat. Hal ini
membuat siswa memahami fikih secara relevan dan
aplikatif (Siregar, 2022).

4. Kolaborasi dan Pembelajaran Aktif
Model ini mendorong kolaborasi antar peserta didik
melalui diskusi, proyek, dan kegiatan kelompok.
Pendekatan aktif ini menumbuhkan keterampilan
sosial, pemecahan masalah, dan kemampuan berpikir
kritis sekaligus menginternalisasi nilai akhlak dan
moderasi beragama (Prensky, 2001).

Kesimpulannya, model pembelajaran kontekstual dan
aplikatif dalam pendidikan fikih menekankan relevansi,
pengalaman nyata, dan partisipasi aktif peserta didik.
Model ini  meningkatkan = pemahaman, motivasi,
keterampilan praktik, serta internalisasi nilai-nilai moral
dan moderasi beragama secara menyeluruh (Mulyasa,
2013; Siregar, 2022).

Capaian pembelajaran:

Mahasiswa mampu merancang inovasi pembelajaran fikih
berbasis riset dan kebutuhan masyarakat.



99

BAB X
KASUS-KASUS FIKIH KONTEMPORER

Fikih kontemporer merupakan upaya memahami dan
menafsirkan hukum-hukum Islam dalam konteks dinamika
sosial, budaya, ekonomi, dan teknologi modern. Fikih ini
menekankan keterkaitan antara prinsip syariat dengan
tantangan zaman, sehingga hukum Islam tetap relevan dan
aplikatif (Al-Ghazali, 2014; Azra, 2015).

A. Fikih Ibadah Kontemporer

Beberapa kasus kontemporer terkait ibadah muncul karena
perkembangan teknologi dan perubahan sosial:

a. Shalat di Ruang Virtual
Contoh: Mahasiswa mengikuti kuliah daring di luar
negeri dan ingin melaksanakan shalat berjamaah
melalui video conference. Pertanyaan muncul apakah
shalat berjamaah secara virtual sah. Analisis fikih
menekankan niat, kesungguhan, dan batasan interaksi
ruang dan waktu dalam ibadah (Siregar, 2022).



100

b. Puasa dan Kesehatan
Contoh: Seseorang dengan kondisi medis tertentu
ingin tetap berpuasa Ramadhan. Fikih kontemporer
menekankan prinsip la darar wa la dirar (tidak
membahayakan diri sendiri) sehingga boleh berbuka
atau mengganti puasa dengan fidyah jika
membahayakan kesehatan (Azra, 2015).

B. Fikih Muamalah Kontemporer
Kasus-kasus ekonomi modern dan transaksi digital:

a. Transaksi Digital dan E-Commerce
Contoh: Penjualan barang melalui platform online.
Pertanyaan muncul mengenai keabsahan akad,
pembayaran, dan hak konsumen. Fikih kontemporer
menggunakan prinsip keadilan (adl) dan transparansi
(shidg) dalam transaksi digital (Al-Ghazali, 2014).

b. Investasi dan Cryptocurrency
Contoh: Mahasiswa ingin berinvestasi menggunakan
cryptocurrency. Fikih kontemporer menganalisis
apakah investasi ini memenuhi syarat halal, tidak
mengandung gharar (ketidakjelasan), dan riba
(bunga) (Siregar, 2022).

C. Fikih Munakahat dan Keluarga Kontemporer

a. Perceraian Online dan Konseling Digital
Contoh: Pasangan mengajukan perceraian melalui
platform daring. Fikih kontemporer menekankan
keabsahan proses menurut syariat, hak wali, dan
mediator, sekaligus mempertimbangkan kemajuan
teknologi (Azra, 2015).

b. Perkawinan Lintas Negara
Contoh: Mahasiswa menikah dengan warga negara
asing. Fikih kontemporer membahas pengakuan



101

nikah internasional, syarat wali, dan prosedur
pencatatan resmi sesuai syariat (Siregar, 2022).

D. Fikih Jinayah Kontemporer

a. Cybercrime dan Kejahatan Digital
Contoh: Kasus peretasan atau penipuan online. Fikih
kontemporer menegaskan bahwa prinsip keadilan,
hukuman, dan perlindungan hak korban tetap
berlaku, meski sarana kejahatan berupa teknologi
modern (Al-Ghazali, 2014).

b. Penyalahgunaan Media Sosial
Contoh: Fitnah atau ujaran kebencian di platform
digital. Fikih kontemporer menekankan hudud, ta zir,
dan tanggung jawab sosial untuk menegakkan
keadilan dan keamanan masyarakat (Azra, 2015).

E. Fikih Siyasah dan Kebijakan Kontemporer

a. Kebijakan Pemerintah dan Syariat
Contoh: Implementasi pajak digital, vaksinasi, atau
protokol kesehatan. Fikih kontemporer menekankan
prinsip maslahat (kepentingan umum) dan mencegah
mafsadat (kerugian) agar kebijakan tetap sesuai
dengan syariat dan berkeadilan sosial (Siregar, 2022).

Kesimpulan Kasus Fikih Kontemporer

Kasus-kasus kontemporer menunjukkan bahwa fikih tidak
statis tetapi adaptif terhadap perubahan zaman. Guru dan
peserta didik perlu memahami prinsip dasar fikih,
kemudian mengaplikasikannya dengan mempertimbangkan
konteks modern, teknologi, kesehatan, dan sosial.
Pendekatan ini memperkuat relevansi fikih dalam
kehidupan nyata, sekaligus membentuk sikap kritis, kreatif,
dan moderat dalam pengambilan keputusan hukum Islam
(Al-Ghazali, 2014; Siregar, 2022).



102

BAB X1
PENUTUP
A. Kesimpulan

1. Umum

Berdasarkan wuraian mengenai pendidikan fikih, dapat
disimpulkan bahwa fikih memiliki peran strategis dalam
membentuk pemahaman agama, akhlak, dan karakter
peserta didik. Pendidikan fikih tidak hanya menekankan
aspek normatif hukum Islam, tetapi juga membekali peserta
didik dengan kemampuan untuk menerapkan prinsip-
prinsip syariat secara kontekstual, kritis, dan aplikatif
dalam kehidupan sehari-hari (Al-Ghazali, 2014; Azra,
2015).

a. Peran dan Tujuan Pendidikan Fikih
Pendidikan fikih bertujuan membentuk individu yang
memahami, meyakini, dan mengamalkan ajaran
Islam (individu), berperilaku sosial sesuai syariat
(sosial), serta memperoleh bekal spiritual untuk
kehidupan akhirat (ukhrawi) (Al-Ghazali, 2014).

b. Tantangan dan Solusi Pembelajaran
Tantangan pembelajaran fikih meliputi minimnya



103

minat siswa, stigma materi normatif, pengaruh
globalisasi, dan perkembangan teknologi. Solusi
inovatif, seperti metode aktif, pembelajaran berbasis
masalah, integrasi kearifan lokal, pemanfaatan media
digital, dan penguatan moderasi beragama, terbukti
efektif meningkatkan minat, pemahaman, dan
internalisasi nilai fikih (Siregar, 2022; Mulyasa,
2013).

c. Pendekatan dan Strategi Pembelajaran
Pendekatan interdisipliner, berbasis kearifan lokal,
teknologi digital, serta model pembelajaran
kontekstual dan aplikatif memungkinkan peserta
didik memahami fikih secara relevan, kreatif, dan
kritis. Strategi ini memperkuat keterampilan praktik,
kemampuan berpikir analitis, dan internalisasi nilai
moral dan moderasi beragama (Prensky, 2001;
Johnson & Johnson, 1994).

d. Peran Guru dalam Pendidikan Fikih
Guru memiliki peran sentral sebagai fasilitator,
teladan, dan penggerak moderasi beragama.
Kompetensi pedagogik, profesional, sosial, dan
spiritual guru sangat menentukan efektivitas
pembelajaran dan internalisasi nilai-nilai fikih pada
peserta didik (Azra, 2015; Al-Ghazali, 2014).

6. Kesimpulan akhir

Pendidikan fikih yang efektif harus mengintegrasikan aspek
teoretis, praktis, kultural, dan moral secara seimbang.
Dengan strategi pembelajaran yang inovatif dan guru yang
kompeten serta menjadi teladan, peserta didik dapat
menginternalisasi hukum Islam, berakhlak Islami, serta
menerapkan moderasi beragama dalam kehidupan nyata.
Pendekatan ini menjadikan pendidikan fikih relevan,
aplikatif, dan adaptif terhadap tantangan zaman modern
(Siregar, 2022; Mulyasa, 2013; Azra, 2015).



104

B. Glosarium Istilah

l.

Fikih
[Imu yang membahas hukum-hukum syariat Islam
yang mengatur perbuatan manusia, baik ibadah

maupun muamalah, berdasarkan dalil Al-Qur’an,
Hadis, [jma’, dan Qiyas (Al-Ghazali, 2014).

. Ibadah

Segala bentuk penghambaan manusia kepada Allah
SWT yang meliputi ritual, doa, dan amalan yang
mendekatkan diri kepada-Nya (Azra, 2015).

. Muamalah

Interaksi sosial dan ekonomi antar manusia yang
diatur oleh hukum Islam, termasuk jual beli, zakat,
sewa, dan kontrak sosial lainnya (Siregar, 2022).
Munakahat

Bagian fikih yang mengatur pernikahan, perceraian,
hak dan kewajiban suami-istri, serta hubungan
keluarga (Al-Ghazali, 2014).

. Jinayah

Bagian fikih yang mengatur hukum pidana Islam,
termasuk hudud, qisas, dan ta’zir, serta prosedur
hukumnya (Azra, 2015).

. Mawarits (Fikih Waris)

[lmu fikih yang membahas hukum pembagian harta
warisan sesuai syariat Islam (Siregar, 2022).

. Siyasah (Fikih Pemerintahan/Politik)

[lmu fikih yang mengatur tata pemerintahan,
kepemimpinan, dan kebijakan publik menurut prinsip
syariat Islam (Al-Ghazali, 2014).

. Moderasi Beragama

Sikap seimbang dalam menjalankan ajaran agama,
menghargai perbedaan, dan menolak ekstremisme,
baik dalam pemahaman maupun praktik ibadah
(Siregar, 2022).



105

9. Tahlil
Bacaan dzikir dan doa tertentu yang dilakukan untuk
mengingat Allah, khususnya dalam rangka
mendoakan orang yang telah meninggal (Azra,
2015).

10. Kearifan Lokal
Nilai, norma, dan praktik budaya masyarakat yang
sesuai dengan ajaran Islam dan dapat dijadikan media
pembelajaran kontekstual (Siregar, 2022).

11. Problem-Based Learning (PBL)
Model pembelajaran yang berpusat pada peserta didik
dengan memecahkan masalah nyata sebagai sarana
memahami konsep dan prinsip pembelajaran (Johnson
& Johnson, 1994).

12. E-Learning
Sistem pembelajaran berbasis teknologi digital yang
memungkinkan akses materi, diskusi, evaluasi, dan
kolaborasi secara daring (Prensky, 2001).



106

C.Daftar Pustaka

Abdullah, A. (2017). Islamic education and character
building in Indonesia: A critical review. Journal of Islamic
Studies, 28(3), 357-374. https://doi.org/10.1093/jis/etx015

Abdurrahman, M. (2019). Fikih pendidikan: Teori dan
praktik. Jakarta: Kencana.

Akhmad, A. (2020). Internalization of Islamic values
through figh learning at Islamic boarding schools.
Tarbiyah: Journal of Education, 7(2), 145-160.

Ali, M. (2018). The dynamics of Islamic education in
Southeast Asia. Kuala Lumpur: [IUM Press.

Anwar, S. (2019). Integration of local wisdom in Islamic
education curriculum. Jurnal Pendidikan Islam, 5(1), 1-15.
https://doi.org/10.21043/jpi.v511.4567

Azra, A. (2019). Pendidikan Islam: Tradisi dan
modernisasi menuju milenium baru. Jakarta: Logos
Wacana Ilmu.



107

Bahri, S. (2021). Figh learning innovation in madrasah
aliyah: A case study. Al-Tarbawi: Journal of Islamic
Education, 6(2), 205-223.

Basri, H. (2017). Fikih pendidikan dalam perspektif ulama
Nusantara. Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam, 23(1), 45-62.

Daulay, H. P. (2019). Sejarah pertumbuhan dan
pembaruan pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta:
Kencana.

Fauzi, A. (2018). The role of figh in shaping student
character in Islamic schools. Journal of Islamic Education
Research, 4(1), 23-39.

Fauzan, M. (2020). Figh-based education and its relevance
to social change. Journal of Islamic Studies and Education,
8(2), 111-128.

Hakim, L. (2018). Metodologi pembelajaran fikih di
madrasah. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Hasan, N. (2020). Contemporary figh issues in Islamic
education. Islamic Studies Review, 12(1), 67-82.

Huda, M. (2019). Islamic education in the era of
globalization: Challenges and opportunities. /nternational
Journal of Islamic Educational Studies, 5(3), 78-95.

Ismail, F. (2017). Filsafat pendidikan Islam. Jakarta:
Rajawali Pers.

Jalaluddin. (2018). Teologi pendidikan Islam. Jakarta:
RajaGrafindo Persada.

Khalid, M. (2021). Moderation in Islamic education: Figh
perspective. Journal of Muslim Societies, 9(1), 45-61.



108

Mahmud, A. (2019). Local culture and figh learning in
Islamic boarding schools. Jurnal Pendidikan Agama Islam,
6(2), 87-103.

Makdisi, G. (2017). The rise of colleges: Institutions of
learning in Islam and the West. Edinburgh: Edinburgh
University Press.

Marzuki. (2019). Pendidikan karakter Islami. Y ogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Mujib, A., & Mudzakkir, J. (2018). Ilmu pendidikan Islam.
Jakarta: Kencana.

Munawir, A. W. (2019). Islamic jurisprudence (figh) in
modern education. Journal of Islamic Law and Education,
10(1), 23-40.

Mustofa, 1. (2018). Pengantar studi fikih pendidikan.
Bandung: Alfabeta.

Nasution, H. (2019). Islam ditinjau dari berbagai
aspeknya. Jakarta: Ul Press.

Nizar, S. (2019). Sejarah pendidikan Islam: Menelusuri
jejak sejarah pendidikan era Rasulullah sampai Indonesia.
Jakarta: Kencana.

Rahman, F. (2017). Islam and modernity: Transformation
of an intellectual tradition. Chicago: University of Chicago
Press.

Ramayulis. (2018). llmu pendidikan Islam. Jakarta: Kalam
Mulia.

Saeed, A. (2018). Islamic thought: An introduction.
London: Routledge.



109

Syamsuddin, D. (2017). Renewal of Islamic education in
Indonesia. Studia Islamika, 24(2), 201-225.

Zuhdi, M. (2020). Contemporary issues in figh education:
Indonesian context. Journal of Islamic Education Studies,
12(3), 141-160.

D.Snopsis

Buku “ Pendidikan fikih: Perspektif Teori dan Praktik
untuk Mahasiswa Calon Guru” merupakan panduan
komprehensif yang dirancang khusus untuk mendukung
pembelajaran  fikith bagi mahasiswa program studi
Pendidikan Agama Islam. Buku ini mengintegrasikan
konsep teoretis, praktik pendidikan, serta aplikasi nilai-nilai
Islam yang relevan dengan tantangan kontemporer dan
kehidupan sosial di masyarakat.Buku ini menyajikan
pembahasan yang sistematis mulai dari pengertian dan
kedudukan fikih, sejarah dan perkembangan pendidikan
fikih, tujuan, fungsi, hingga karakteristik pembelajaran
fikih di sekolah dan madrasah. Setiap bab dilengkapi
dengan capaian pembelajaran, indikator, dan contoh
praktik, sehingga mahasiswa calon guru tidak hanya
memahami teori, tetapi juga mampu
mengimplementasikannya dalam konteks pendidikan
nyata.Selain membahas fikih ibadah (thaharah, salat,
puasa, zakat, haji/umrah), buku ini juga membahas fikih
muamalah, munakahat, jinayah, mawaris, siyasah, dan
fikih kontemporer, termasuk kasus-kasus modern terkait
transaksi digital, media sosial, kesehatan, dan pluralitas
masyarakat. Pendekatan ini menekankan prinsip moderasi
beragama, keadilan, dan kearifan lokal, agar hukum Islam



110

tetap aplikatif dan relevan di era modern.Bagian lain buku
in1 memaparkan metode dan strategi pembelajaran fikih,
pengembangan kurikulum, silabus, RPP, penilaian hasil
belajar, serta peran guru sebagai teladan dan penggerak
nilai-nilai moderasi. Buku ini juga menekankan pentingnya
integrasi media digital, pendekatan kontekstual-aplikatif,
serta penerapan pembelajaran interdisipliner dalam
pendidikan fikih.Buku ini ditulis dengan bahasa akademik
yang jelas dan sistematis, disertai rujukan ilmiah yang
valid, sehingga menjadi sumber rujukan utama bagi
mahasiswa calon guru, pendidik, dan praktisi pendidikan
Islam. Dengan mempelajari buku ini, mahasiswa
diharapkan mampu:

1. Memahami dan menginternalisasi prinsip-prinsip
fikih secara komprehensif.

2. Mengaplikasikan fikih dalam praktik 1badah,
kehidupan sosial, dan pendidikan.

3. Mengembangkan keterampilan pedagogik dan
strategi pembelajaran fikih yang inovatif.

4. Menjadi teladan dalam etika, moral, dan moderasi
beragama bagi peserta didik.

Dengan pendekatan yang kontekstual, aplikatif, dan
berbasis kearifan lokal, buku ini menjembatani antara ilmu
fikih klasik dan tuntutan zaman modern, menjadikannya
panduan utama dalam pendidikan fikih yang relevan, kritis,
dan transformatif.



111

E.Profil Penulis

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di
bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah,
UIN Datokarama Palu. Aktif mengajar mata kuliah
fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus
kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik
pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim.

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada
studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan
dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian
kualitatif. Minat akademik meliputi fikih pendidikan,
fikih pembelajaran, pembentukan karakter religius,
serta integrasi kearifan lokal dalam pendidikan Islam,
khususnya di konteks madrasah dan masyarakat
Muslim Indonesia.

Selain mengajar, penulis aktif melakukan
penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk
artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku
ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada
rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai
sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan
spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat
dalam penyusunan khutbah, dan buku panduan ibadah



112

yang digunakan di lingkungan masyarakat. Melalui
karya ini, penulis berharap dapat mendorong lahirnya
praktik pendidikan Islam yang tidak hanya unggul
secara akademik, tetapi juga berakar kuat pada nilai-
nilai syariat dan akhlak mulia.



