
1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 
 

HAK CIPTA/COPYRIGHT 

© 2023 Dr. Bahdar, M.H.I 

Email bahdar@uindatokarama ac.id 

HP.081.341.207.628 

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang. 

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh 

atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik 

cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari 

penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan 

pendidikan dengan menyebut sumbernya. 

Penerbit: 

 

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat  

Alamat:  Jl. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah 

Cetakan Pertama: Juni 2023 

ISBN: Nomor belum ada 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

Kata Pengantar 

حِيْمِ  حْمٰنِ الرَّ  بسِْمِ اللهِ الرَّ

ِ مِنْ شُرُوْرِ  ِ الْعَالمَِيْنَ، نحَْمَدهُُ وَنسَْتعَِيْنهُُ وَنسَْتغَْفِرُهُ، وَنعَوُْذُ بِالِلّه ِ رَب  الَْحَمْدُ لِِلّه

ُ فلَََ مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يضُْلِلْ فلَََ هَادِيَ لَهُ   .أنَْفسُِنَا وَمِنْ سَي ِئاَتِ أعَْمَالِناَ، مَنْ يهَْدِهِ اللّٰه

دٍ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أجَْمَعِيْنَ   .الَلههُمَّ صَل ِ وَسَل ِمْ وَبَارِكْ عَلَى سَي دِِنَا مُحَمَّ

 

Segala puji bagi Allah Swt. Dzat yang telah 

menganugerahkan akal untuk berpikir, hati untuk 

memahami, dan ilmu sebagai cahaya kehidupan. Shalawat 

serta salam semoga senantiasa tercurah kepada junjungan 

kita Nabi Muhammad saw., guru bagi seluruh umat 

manusia, yang telah membawa risalah ilmu, iman, dan amal 

sebagai jalan menuju kemuliaan. 

Allah Swt. berfirman dalam Al-Qur’an: 

يهِمأ وَيعُلَ ِمُهُمُ   نأهُمأ يَتألوُ عَلَيأهِمأ آياَتِهِ وَيزَُك ِ ي ِينَ رَسُولًا م ِ مُ ِ هُوَ الَّذِي بَعثََ فيِ الْأ

بِينٍ  مَةَ وَإِن كَانوُا مِن قَبألُ لَفِي ضَلََلٍ مُّ  الأكِتاَبَ وَالأحِكأ

Dialah yang mengutus kepada kaum yang buta huruf 

seorang Rasul dari kalangan mereka sendiri, yang 

membacakan ayat-ayat-Nya kepada mereka, menyucikan 

mereka, dan mengajarkan kepada mereka Kitab dan 

Hikmah. Sesungguhnya mereka sebelumnya benar-benar 

dalam kesesatan yang nyata.” (QS. Al-Jumu‘ah [62]: 2) 

Ayat ini menegaskan bahwa inti dari pendidikan 

Islam adalah penyucian jiwa dan pengajaran hikmah. 

Maka, pembelajaran fikih tidak sekadar memahami hukum-

hukum ibadah dan muamalah, tetapi juga menanamkan 

nilai-nilai kebijaksanaan yang menuntun manusia kepada 

ketaatan dan kemaslahatan. 

Buku ini lahir dari kegelisahan dan harapan. 

Kegelisahan karena pembelajaran fikih di perguruan tinggi 

sering kali terjebak pada teks dan hafalan, sementara nilai-

nilai kehidupannya belum sepenuhnya dihidupkan dalam 



4 
 

diri calon guru. Dan harapan, agar melalui buku ini, fikih 

dipahami bukan sekadar hukum, tetapi juga jalan 

pendidikan menuju kedewasaan iman, kepekaan sosial, dan 

kebijaksanaan hidup. 

Pendidikan fikih adalah cermin antara teori dan 

praktik; antara akal dan hati; antara ilmu dan amal. Seorang 

calon guru fikih tak hanya dituntut memahami dalil, tetapi 

juga menjiwai maknanya, menanamkannya dalam jiwa 

siswa dengan kelembutan, serta mencontohkannya dalam 

perilaku yang menyejukkan. 

Buku ini disusun untuk membantu mahasiswa calon 

guru memahami hakikat fikih secara komprehensif  dari 

teori dasar hingga praktik pembelajaran yang kontekstual di 

madrasah dan masyarakat. Semoga buku ini dapat menjadi 

sahabat belajar yang menumbuhkan semangat, memperluas 

wawasan, dan menguatkan panggilan jiwa sebagai pendidik 

yang berkarakter rahmatan lil ‘ālamīn. 

Akhirnya, penulis menyadari sepenuhnya bahwa 

karya ini masih jauh dari sempurna. Oleh karena itu, kritik 

dan saran yang membangun sangat penulis harapkan demi 

penyempurnaan karya ini di masa mendatang. 

Semoga setiap halaman buku ini menjadi amal 

jariyah yang mengalir tanpa henti  bagi penulis, pembaca, 

dan semua yang mengajarkan ilmu dengan niat karena 

Allah Swt. 

ُ الأمُوَف ِقُ إلِىَ أقَأوَمِ الطَّرِيقِ   وَاللّٰه

 

Palu,Juni,2023 

Penulis 

 

Dr.Bahdar,M.H.I 



5 
 

 

DAFTAR ISI 

Halaman Judul ……………………………………..…...i 

Halaman Hak Cipta………………………………..……ii 

Halaman Kata Persembahan………………………........iii 

Halaman Kata Pengantar…………………………..……iv 

Halama Kata Motivasi…………………………….….…v 

Halaman Profil Penulis………………………...……..…vi 

Halaman Dafatar Isi…………………………………….vii 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A Pengertian Fikih dan Pendidikan Fikih……… 1 

B Kedudukan Pendidikan Fikih dalam Studi Islam 5 

C Tujuan dan Urgensi Pendidikan Fikih 7 

D Hubungan Pendidikan Fikih dengan Pendidikan 

Agama Islam……………………………………. 

10 

BAB II 

SEJARAH  PERKEMBANGAN PENDIDIKAN FIKIH 

A Pendidikan Fikih di Masa Rasulullah saw………. 12 

B Pendidikan Fikih di Masa Sahabat………………. 16 

C Mazhab-Mazhab Fikih dan Kontribusinya dalam 

Fikih Pendidikan………………………………… 

18 

D Perkembangan Pendidikan Fikih di Dunia Islam.. 21 

E Pendidikan Fikih di Nusantara Pesantren, 

Madrasah, Perguruan Tinggi……………………. 

23 

F Dinamika Kontemporer Pendidikan Fikih……… 26 

 

BAB III 

TUJUAN DAN KARAKTERISTIK PENDIDIKAN 

FIKIH 

 

A Tujuan Pendidikan Fikih………………………… 30 

B Fungsi pendidikan fikih dalam pembentukan 31 



6 
 

akhlak……………………………………………. 

C Integrasi fikih dengan nilai lokal dan moderasi 

beragama………………………………………34 

 

BAB IV 

RUANG LINGKUP MATERI PENDIDIKAN FIKIH 

 

A Fikih Ibadah……………………………………… 37 

B Fikih Muamalah………………………………….. 43 

C Fikih Munakahat…………………………………. 46 

D Fikih Jinayah……………………………………... 47 

E Fikih Mawaris……………………………………. 51 

F Fikih Siyasah……………………………………... 53 

G Fikih kontemporer……………………………….. 56 

BAB V 

METODE DAN STRATEGI PEMBELAJARAN FIKI 

A Metode Klasik dalam Pembelajaran Fikih………. 58 

B Metode Modern dalam Pembelajaran Fikih…….. 59 

C Strategi Pembelajaran Aktif dalam Fikih……….. 61 

D Integrasi Media Digital dalam Pembelajaran 

Fikih……………………………………………… 

63 

BAB VI 

KURIKULUM PENDIDIKAN FIKIH 

 

A Kurikulum Fikih di Madrasah dan Sekolah……… 65 

B Analisis Kurikulum 2013 (K13) dalam Pendidikan 

Fikih……………………………………………… 

66 

C Analisis Kurikulum Merdeka Belajar dan 

Pendidikan  Fikih………………………………… 

68 

D Pengembangan Silabus dan RPP Fikih………….. 69 

E Penilaian Hasil Belajar Fikih……………………. 71 

BAB VII 

PERAN GURU DALAM PENDIDIKAN FIKIH 

A Kedudukan Guru Menurut Fikih…………………. 74 

B B. Kompetensi Guru Fikih……………………….. 75 

C Etika Guru dalam Mengajar Fikih……………….. 76 

D Guru sebagai Teladan dan Penggerak Moderasi  78 



7 
 

Beragama…………………………………………. 

 

BAB VIII 

PROBLEMATIKA DAN TANTANGAN 

PENDIDIKAN FIKIH 

A Minimnya Minat Siswa terhadap Fikih…………. 80 

B Stigma Fikih sebagai Materi Normatif dan Kaku... 81 

C Globalisasi dan Tantangan Moral ………………. 82 

D Solusi Inovatif dalam Pembelajaran Fikih………. 84 

BAB IX. 

PENGEMBANGAN INOVASI PENDIDIKAN FIKIH 

A Pendekatan Interdisipliner dalam Pendidikan 

Fikih……………………………………………… 

86 

B Fikih Berbasis Kearifan Lokal…………………… 87 

C Pemanfaatan Teknologi Digital………………….. 88 

D Model Pembelajaran Kontekstual dan Aplikatif…. 90 

BAB X 

KASUS-KASUS FIKIH KONTEMPORER 

A Fikih Ibadah 

Kontemporer……………………….. 

92 

B Fikih Muamalah 

Kontemporer…………………… 

92 

C Fikih Munakahat dan Keluarga Kontemporer……. 93 

D Fikih Jinayah Kontemporer………………………. 93 

E Fikih Siyasah dan Kebijakan 

Kontemporer……… 

94 

BAB Xl 

PENUTUP 

A Kesimpulan………………………………………. 95 

B Glosarium Istilah…………………………………. 96 

C Daftar Pustaka……………………………………. 99 

D Snopsis…………………………………………… 102 

E Profil Penulis…………………………………….. 104 

 

 



8 
 

BAB I 

KONSEP DASAR PENDIDIKAN FIKIH 

 

A. Pengertian Fikih dan Pendidikan Fikih 

 

Fikih dan Pendidikan Fikih keduanya istilah yang 

lahir dari  ajaran pokok Islam yakni syariat.Ajaran agama 

Islam semuanya terkandung di dalam syariat, sedangkan 

fikih adalah bagian dari syariat. 

Istilah fikih  sudah digunakan masyarakat luas dalam 

kehidupan sehari-hari mereka.Sementara istilah Pendidikan 

Fikih penggunaanya masih sangat terbatas, masih berada di 

lingkungan masyarakat akademik, seperti dosen, guru, 

mahasiswa dan siswa dengan sebutan Pendidikan agama 

Islam.Tentu penggunaan istilah Pendidikan Agama Islam 

dan Pendidikan Fikih di sini keduanya memiliki perbedaan. 

Pendidikan Agama Islam aksentuasinya pada materi ajar 

sedangkan Pendidikan Fikih aksentuasinya kepada 

metodologi mengajarkan materi fikih. 

Pendidikan Fikih mengetahui maknanya dengan 

menempuh jalan mengkaji makna kata yang terkandung di 

dalamnya melalui pendekatan etimologis atau bahasa dan 

terminologis atau istilah. 

 

1. Pengertian Fikih 

 

Secara etimologis, kata fiqh (  فِقْه) berasal dari bahasa Arab 

faqaha–yafqahu–fiqhan ( فِقْهًا  –يَفْقَهُ    –فَقِهَ   ) yang berarti 

“memahami” atau “mengerti secara mendalam.” Dalam 

terminologi syar’i, para ulama memberikan definisi yang 

beragam namun saling melengkapi. Menurut Al-Jurjani, 

fikih adalah “ʿilm al-aḥkām al-sharʿiyyah al-ʿamaliyyah 

al-muktasabah min adillatihā al-tafṣīliyyah” (ilmu tentang 

hukum-hukum syariat yang berkaitan dengan perbuatan 

mukallaf, yang diperoleh dari dalil-dalilnya yang 

terperinci) (al-Taʿrīfāt, 1995: 150). Imam Abu Ḥanīfah 



9 
 

mendefinisikan fikih sebagai “maʿrifatu al-nafs mā lahā 

wa mā ʿalayhā” (pengetahuan seseorang tentang hak dan 

kewajiban yang dimilikinya (al-Sarakhsī, al-Mabsūṭ, juz 1, 

1986: 2). Sedangkan al-Ghazālī menyatakan fikih adalah 

pengetahuan tentang hukum-hukum amaliah yang 

dihasilkan melalui istinbāṭ dari dalil-dalil syar’i (al-

Mustaṣfā, 1993: 19). 

Al-Qur’an menegaskan pentingnya fikih sebagaimana 

firman Allah Swt. dalam  

مَهُمأ إِذاَ   ينِ وَلِينُذِرُوا۟ قوَأ نأهُمأ طَائِٓفَةٌ ل ِيَتفََقَّهُوا۟ فىِ ٱلد ِ قَةٍ م ِ لًَ نَفرََ مِنأ كُل ِ فرِأ فلَوَأ

ذرَُونَ   رَجَعوُٓا۟ إِلَيأهِمأ لَعلََّهُمأ يحَأ

Terjemahnya : 

“Tidak sepatutnya bagi mukminin itu pergi semuanya (ke 

medan perang). Mengapa tidak pergi dari tiap-tiap 

golongan di antara mereka beberapa orang untuk 

memperdalam pengetahuan mereka tentang agama 

(liyatafaqqahū fid-dīn), dan untuk memberi peringatan 

kepada kaumnya apabila mereka telah kembali, supaya 

mereka dapat menjaga dirinya.”(Q.S. al-Tawbah [9]:122)_ 

2. Pengertian Pendidikan Fikih 

 

Pendidikan fikih dapat dipahami sebagai proses 

pembelajaran yang bertujuan menanamkan pemahaman 

hukum Islam sekaligus melatih keterampilan peserta didik 

dalam mengamalkannya. Menurut al-Abrasyi, pendidikan 

Islam adalah “ʿamaliyyah tarbiyyah syāmilah lil-insān, 

ʿaqlan wa rūḥan wa jasadan, li-yastaṭīʿa an yaʿīsha 

ḥayātan islāmiyyatan ṣaḥīḥah” (proses pembinaan manusia 

secara menyeluruh, baik akal, ruh, maupun jasmani, agar 

mampu hidup sesuai ajaran Islam) (Rūḥ al-Tarbiyah wa al-

Taʿlīm, 1975: 11). 



10 
 

Hal ini sejalan dengan hadis Nabi Muhammad saw.: 

ينِ  هُ فيِ الد ِ ا يفَُق ِهأ ُ بِهِ خَيأرا  مَنأ يرُِدِ اللَّّٰ

Artinya : 

“Barang siapa yang Allah kehendaki kebaikan baginya, 

niscaya Allah menjadikannya memahami agama (faqih fid-

dīn).” (HR. al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-ʿIlm, no. 

71; Muslim, Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb al-Zakāh, no. 1037). 

3. Keterkaitan Fikih dan Pendidikan Fikih 

 

Fikih merupakan substansi ilmu, sedangkan pendidikan 

fikih adalah proses transfer ilmu itu kepada peserta didik. 

Ibn Khaldūn dalam al-Muqaddimah menjelaskan bahwa 

fikih adalah “ʿilmun bi-aḥkām Allāh al-sharʿiyyah al-

muʿtabarah fī afʿāl al-mukallafīn” (ilmu tentang hukum 

Allah yang berlaku pada perbuatan mukallaf), dan menjadi 

salah satu disiplin paling penting untuk membimbing umat 

(Ibn Khaldūn, al-Muqaddimah, 2001: 448). 

Oleh karena itu, tanpa pendidikan fikih, ilmu fikih tidak 

akan diwariskan dengan baik; sementara pendidikan fikih 

yang tidak bersandar pada fikih yang benar akan 

kehilangan arah. Dengan demikian, keduanya saling 

melengkapi: fikih sebagai materi ajar, dan pendidikan fikih 

sebagai sarana internalisasi nilai hukum Islam dalam 

kehidupan. 

 

4. Urgensi Pendidikan Fikih bagi Mahasiswa Calon Guru 

Pendidikan fikih memiliki urgensi yang sangat penting bagi 

mahasiswa calon guru, karena ia tidak hanya berfungsi 

sebagai pengetahuan keagamaan, tetapi juga sebagai 

landasan moral, pedagogis, dan sosial dalam membentuk 



11 
 

kompetensi seorang pendidik Islam. Urgensi tersebut dapat 

diuraikan sebagai berikut: 

a. Penguatan Landasan Keilmuan Keislaman 

 

Mahasiswa calon guru perlu memiliki pemahaman yang 

utuh tentang ajaran Islam, termasuk bidang fikih, agar 

dapat menyampaikan ilmu secara benar kepada peserta 

didik. Fikih sebagai ilmu yang mengatur hubungan 

manusia dengan Allah (ibadah) dan dengan sesama 

(muamalah) memberikan dasar normatif untuk 

pengajaran agama (Al-Ghazali, 2014). 

 

1) Pembentukan Karakter Pendidik 

 

Fikih bukan hanya pengetahuan hukum, melainkan 

juga sarana pendidikan akhlak. Dengan memahami 

fikih, calon guru akan terbiasa bersikap disiplin, adil, 

dan bertanggung jawab, karena fikih menekankan 

keteraturan dalam ibadah maupun muamalah 

(Shiddieqy, 1997). 

 

2) Kesiapan Pedagogis dalam Menyampaikan Hukum 

Islam 

 

Sebagai calon guru, mahasiswa dituntut mampu 

mengajarkan materi fikih di sekolah/madrasah secara 

sistematis, kontekstual, dan relevan dengan 

kehidupan peserta didik. Pemahaman yang mendalam 

akan memudahkan mereka mengaitkan teks-teks fikih 

dengan realitas sosial (Anwar, 2010) 

 

3) Penguatan Moderasi Beragama 

 

Pendidikan fikih yang diajarkan dengan perspektif 

moderasi membantu mahasiswa calon guru memiliki 



12 
 

sikap inklusif, toleran, dan adil. Hal ini sangat 

penting dalam konteks masyarakat Indonesia yang 

plural, agar guru dapat menanamkan ajaran Islam 

yang damai dan rahmatan lil-‘alamin (Qardhawi, 

1995). 

 

4) Kontribusi pada Pendidikan Karakter dan Sosial 

 

Urgensi lainnya adalah peran fikih dalam membentuk 

kesadaran hukum dan tanggung jawab sosial. 

Mahasiswa calon guru yang memahami fikih dengan 

baik akan mampu menanamkan nilai kejujuran, 

kedisiplinan, kepedulian, serta keteraturan dalam 

kehidupan bermasyarakat. 

5) Relevansi dengan Tantangan Kontemporer 

 

Pemahaman fikih juga penting agar mahasiswa calon 

guru dapat merespons persoalan kontemporer, seperti 

isu teknologi, etika sosial, ekonomi syariah, dan 

hukum keluarga modern, dengan tetap berpijak pada 

prinsip-prinsip syariat yang kontekstual. 

B. Kedudukan Pendidikan Fikih dalam Studi Islam 

1. Fikih sebagai Pilar Studi Islam 

 

Fikih menempati posisi yang sangat penting dalam 

studi Islam karena menjadi pedoman praktis dalam 

menjalankan ajaran agama. Jika akidah berfungsi mengatur 

aspek keyakinan dan tasawuf mengatur aspek penyucian 

jiwa, maka fikih berfungsi mengatur perilaku lahiriah 

seorang muslim. Ibn Khaldūn menyatakan bahwa fikih 

adalah “ʿilmun bi-aḥkām Allāh al-sharʿiyyah al-

muʿtabarah fī afʿāl al-mukallafīn” (ilmu tentang hukum 

Allah yang berlaku pada perbuatan mukallaf) (al-

Muqaddimah, 2001: 448). Hal ini menunjukkan bahwa 



13 
 

fikih merupakan disiplin ilmu yang langsung berkaitan 

dengan keseharian umat. 

 

2. Pendidikan Fikih sebagai Instrumen Transformasi 

 

Dalam konteks pendidikan Islam, pendidikan fikih 

berfungsi sebagai sarana transformasi nilai syariat menjadi 

pemahaman dan praktik nyata dalam kehidupan. Al-

Abrasyi menegaskan bahwa pendidikan Islam adalah 

“ʿamaliyyah tarbiyyah syāmilah lil-insān, ʿaqlan wa rūḥan 

wa jasadan, li-yastaṭīʿa an yaʿīsha ḥayātan islāmiyyatan 

ṣaḥīḥah” (proses pembinaan manusia secara menyeluruh, 

baik akal, ruh, maupun jasmani, agar mampu hidup sesuai 

ajaran Islam) (Rūḥ al-Tarbiyah wa al-Taʿlīm, 1975: 11). 

Dengan demikian, pendidikan fikih menempati kedudukan 

strategis dalam membentuk pribadi muslim yang taat 

syariat sekaligus berakhlak sosial. 

Hal ini ditegaskan dalam Al-Qur’an Allah berfirman : 

رِ مِنأكُمأ ۖ فإَِن   مَأ سُولَ وَأوُلِي الْأ َ وَأطَِيعوُا الرَّ ياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا أطَِيعوُا اللَّّٰ

مِ   ِ وَالأيوَأ مِنوُنَ باِللََّّ سُولِ إِن كُنتمُأ تؤُأ ِ وَالرَّ ءٍ فرَُدُّوهُ إِلىَ اللَّّٰ تمُأ فيِ شَيأ تنَاَزَعأ

سَنُ تأَأوِيلَا  لِكَ خَيأرٌ وَأحَأ
خِرِ ۚ ذََٰ  الْأ

Terjemahnya : 

“Wahai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan 

taatilah Rasul (Nya), dan ulil amri di antara kamu. 

Kemudian jika kamu berlainan pendapat tentang sesuatu, 

maka kembalikanlah ia kepada Allah (Al-Qur’an) dan 

Rasul (sunnahnya), jika kamu benar-benar beriman kepada 

Allah dan hari kemudian. Yang demikian itu lebih utama 

(bagimu) dan lebih baik akibatnya.” (Q.S. al-Nisā’ [4]:59:) 

Ayat ini menunjukkan bahwa pendidikan fikih berfungsi 

mengajarkan bagaimana ketaatan kepada Allah, Rasul, dan 

ulil amri diwujudkan dalam bentuk amaliah. 



14 
 

3. Kedudukan Pendidikan Fikih dalam Kurikulum Studi 

Islam 

 

Dalam tradisi pendidikan Islam klasik, fikih selalu menjadi 

bagian inti dalam kurikulum madrasah dan pesantren. 

Imam al-Syafi‘i bahkan menegaskan bahwa “lā ʿilma illā 

fiqh” (tidak ada ilmu yang lebih utama daripada fikih) (al-

Syafi‘i, al-Risālah, 1979: 19). Pernyataan ini menunjukkan 

bahwa kedudukan pendidikan fikih berada di garis depan 

dalam pembinaan umat. 

Di masa modern, pendidikan fikih juga tetap relevan karena 

mampu menjawab tantangan zaman, baik dalam bidang 

ibadah, muamalah, maupun hukum keluarga. Dengan 

pendidikan fikih, studi Islam tidak hanya bersifat teoretis, 

tetapi juga praktis dan aplikatif. 

 

4. Integrasi Pendidikan Fikih dengan Disiplin Studi Islam 

Lain 

 

Kedudukan pendidikan fikih tidak berdiri sendiri, tetapi 

saling terkait dengan disiplin lain seperti tafsir, hadis, 

akidah, dan tasawuf. Fikih memberikan arah praktis bagi 

ajaran yang digali dari tafsir dan hadis, sementara akidah 

dan tasawuf memberikan dasar iman dan penyucian hati 

agar fikih tidak kering dari nilai spiritual. Dengan 

demikian, pendidikan fikih adalah penghubung antara ilmu-

ilmu normatif dan praktik kehidupan. 

C. Tujuan dan Urgensi Pendidikan Fikih 

1. Tujuan Pendidikan Fikih 

 

Tujuan utama pendidikan fikih adalah membentuk peserta 

didik agar memiliki pemahaman yang benar tentang 

hukum-hukum syariat Islam dan mampu mengamalkannya 

dalam kehidupan sehari-hari. Menurut al-Abrasyi, 



15 
 

pendidikan Islam bertujuan “al-takwīn al-shakhṣiyyah al-

insāniyyah takwīnan syāmilan” (membentuk kepribadian 

manusia secara utuh) (Rūḥ al-Tarbiyah wa al-Taʿlīm, 1975: 

15). Dengan demikian, pendidikan fikih tidak sekadar 

mentransfer pengetahuan hukum, tetapi juga 

menginternalisasikan nilai-nilai Islam agar melahirkan 

pribadi muslim yang beriman, bertakwa, dan berakhlak 

mulia. 

Al-Qur’an menegaskan bahwa ibadah, yang merupakan 

salah satu fokus fikih, memiliki tujuan mendidik manusia. 

Hal itu dapat dilihat pada salah satu firman Allah berikut 

ini :  

شَاءِ   لََةَ تنَأهَىَٰ عَنِ الأفحَأ لََةَ ۖ إِنَّ الصَّ اتألُ مَا أوُحِيَ إلَِيأكَ مِنَ الأكِتاَبِ وَأقَِمِ الصَّ

نَعوُنَ  ُ يَعألَمُ مَا تصَأ برَُ ۗ وَاللَّّٰ ِ أكَأ رُ اللَّّٰ  وَالأمُنكَرِ ۗ وَلَذِكأ

Terjemahnya : 

“Bacalah apa yang telah diwahyukan kepadamu, yaitu Al-

Kitab (Al-Qur’an) dan dirikanlah salat. Sesungguhnya salat 

itu mencegah dari perbuatan keji dan mungkar. Dan 

sesungguhnya mengingat Allah adalah lebih besar 

(keutamaannya). Dan Allah mengetahui apa yang kamu 

kerjakan.” (Q.S. al-‘Ankabūt [29]:45:) 

Ayat ini menunjukkan bahwa salah satu tujuan pendidikan 

fikih adalah agar ibadah dapat membentuk karakter moral 

dan mencegah perilaku menyimpang. 

 

2. Urgensi Pendidikan Fikih bagi Individu 

 

Bagi individu, pendidikan fikih sangat urgen karena 

memberikan pedoman praktis dalam menjalankan 

kewajiban agama. Nabi Muhammad saw. bersabda: 

 



16 
 

ينِ  هُ فيِ الد ِ ا يفَُق ِهأ ُ بِهِ خَيأرا  مَنأ يرُِدِ اللَّّٰ

 

Artinya : 

“Barang siapa yang Allah kehendaki kebaikan baginya, 

niscaya Allah menjadikannya memahami agama (faqih fid-

dīn).” (HR. al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-ʿIlm, no. 

71; Muslim, Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb al-Zakāh, no. 1037). 

Hadis ini menunjukkan bahwa urgensi pendidikan fikih 

terletak pada upaya mencetak generasi yang memahami 

agama secara benar sebagai tanda keberuntungan dari Allah 

Swt. 

3. Urgensi Pendidikan Fikih bagi Masyarakat 

 

Selain bagi individu, pendidikan fikih juga urgen untuk 

menciptakan keteraturan sosial. Fikih tidak hanya mengatur 

hubungan manusia dengan Allah (ḥablun min Allāh), tetapi 

juga hubungan manusia dengan sesama (ḥablun min al-

nās). Menurut al-Ghazālī, tujuan fikih adalah menjaga lima 

pokok utama agama (maqāṣid al-sharīʿah), yaitu: ḥifẓ al-

dīn, ḥifẓ al-nafs, ḥifẓ al-ʿaql, ḥifẓ al-nasl, dan ḥifẓ al-māl 

(menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta) (al-

Mustaṣfā, 1993: 174). Dengan adanya pendidikan fikih, 

prinsip-prinsip maqāṣid ini dapat ditanamkan sehingga 

masyarakat hidup teratur, damai, dan adil. 

 

4. Urgensi Pendidikan Fikih dalam Studi Islam 

 

Dalam lingkup studi Islam, pendidikan fikih memiliki 

kedudukan strategis karena menjadi jembatan antara ajaran 

normatif (yang terdapat dalam Al-Qur’an dan hadis) 

dengan praktik kehidupan nyata. Tanpa pendidikan fikih, 

ilmu syariat akan berhenti pada tataran teori. Sebaliknya, 

dengan pendidikan fikih, ajaran Islam dapat diterjemahkan 



17 
 

menjadi perilaku sehari-hari, baik dalam ibadah, 

muamalah, maupun interaksi sosial. 

D. Hubungan Pendidikan Fikih dengan Pendidikan Agama 

Islam 

Pendidikan fikih merupakan bagian integral dari 

pendidikan agama Islam, sebab fikih tidak hanya mengatur 

tata cara ibadah mahdhah (seperti shalat, zakat, puasa, dan 

haji), tetapi juga mengatur hubungan sosial 

kemasyarakatan, mu‘āmalah, hingga tata kehidupan yang 

lebih luas. Dengan demikian, pendidikan fikih tidak dapat 

dipisahkan dari pendidikan agama Islam secara 

keseluruhan, karena keduanya saling melengkapi dalam 

membentuk pribadi Muslim yang utuh. 

Dalam perspektif para ulama, fikih dipandang sebagai 

“ilmu yang mengatur perilaku lahiriah seorang Muslim” 

(al-Ghazālī, al-Mustashfā), sementara pendidikan agama 

Islam lebih luas cakupannya, meliputi aspek akidah, 

ibadah, dan akhlak. Oleh karena itu, kedudukan pendidikan 

fikih berada dalam subsistem pendidikan agama Islam, di 

mana ia memainkan peranan penting sebagai sarana 

implementasi syariat dalam kehidupan sehari-hari. 

Al-Qur’an menegaskan pentingnya keterpaduan antara 

iman, ibadah, dan amal saleh, sebagaimana firman Allah: 

رُهُمأ   كَاةَ لَهُمأ أجَأ لََةَ وَآتوَُا الزَّ الِحَاتِ وَأقَاَمُوا الصَّ إِنَّ الَّذِينَ آمَنوُا وَعَمِلوُا الصَّ

زَنوُنَ  فٌ عَلَيأهِمأ وَلًَ هُمأ يحَأ  عِنأدَ رَب هِِمأ وَلًَ خَوأ

 

Terjemahnya : 

“Sesungguhnya orang-orang yang beriman, yang 

mengerjakan amal saleh, mendirikan shalat dan 

menunaikan zakat, mereka mendapat pahala di sisi 

Tuhannya. Tidak ada kekhawatiran terhadap mereka dan 



18 
 

tidak (pula) mereka bersedih hati.” (Q.S. al-Baqarah [2]: 

277). 

Ayat ini menunjukkan bahwa dimensi ibadah (yang diatur 

dalam fikih) tidak bisa dilepaskan dari keimanan dan 

pendidikan agama secara keseluruhan. 

Menurut Al-Abrasy (lihat Rūḥ al-Tarbiyah wa al-Ta‘līm), 

pendidikan agama Islam memiliki tiga aspek utama: (1) 

pembinaan akidah, (2) pengajaran syariat (termasuk fikih), 

dan (3) pengamalan akhlak. Artinya, pendidikan fikih 

merupakan salah satu dimensi pokok dalam membangun 

kerangka pendidikan agama Islam. 

Dengan demikian, hubungan antara pendidikan fikih dan 

pendidikan agama Islam dapat digambarkan sebagai 

hubungan antara bagian dengan keseluruhan. Pendidikan 

fikih berfungsi sebagai fondasi praktis yang mengajarkan 

tata cara pengamalan syariat, sementara pendidikan agama 

Islam menjadi payung besar yang meliputi semua dimensi 

kehidupan spiritual, intelektual, dan moral seorang Muslim. 

Capaian Pembelajaran: Kedudukan Fikih Pendidikan dalam 

Studi Islam 

Mahasiswa mampu memahami dasar konseptual 

pendidikan fikih dalam perspektif Islam dan relevansinya 

bagi calon guru. 

 

 

 

 

 

 

 



19 
 

BAB II 

SEJARAH  PERKEMBANGAN PENDIDIKAN FIKIH 

 

A. Pendidikan Fikih di Masa Rasulullah saw. 

Pendidikan fikih pada masa Rasulullah saw.merupakan fase 

awal pembentukan hukum Islam sekaligus pondasi utama 

perkembangan fikih di periode berikutnya. Pada masa ini, 

Rasulullah saw.berperan sebagai pendidik utama umat 

Islam dengan mengajarkan ajaran syariat secara langsung 

melalui al-Qur’an dan sunnah, baik dalam bentuk ucapan, 

perbuatan, maupun ketetapan beliau.Fungsi nabi sebagai 

guru dan pembimbing umat sebagaimana ditegaskan oleh 

Allah dalam salah satu firman-Nya, yaitu : 

 

يهِمأ وَيعُلَ ِمُهُمُ   نأهُمأ يَتألوُ عَلَيأهِمأ آياَتِهِ وَيزَُك ِ ي ِينَ رَسُولًا م ِ مُ ِ هُوَ الَّذِي بَعثََ فيِ الْأ

بِينٍ  مَةَ وَإِن كَانوُا مِن قَبألُ لَفِي ضَلََلٍ مُّ  الأكِتاَبَ وَالأحِكأ

 

Terjemahnya : 

  

“Dialah yang mengutus kepada kaum yang buta huruf 

seorang Rasul di antara mereka, yang membacakan ayat-

ayat-Nya kepada mereka, menyucikan mereka, dan 

mengajarkan kepada mereka Kitab dan Hikmah. Dan 

sesungguhnya mereka sebelumnya benar-benar dalam 

kesesatan yang nyata.” (Q.S. al-Jumu‘ah [62]: 2). 

Ayat ini menegaskan bahwa pendidikan Nabi 

saw.mencakup tiga aspek utama: pembacaan ayat (ta‘līm), 

penyucian jiwa (tazkiyah), dan pengajaran syariat (ta‘dīb). 

Aspek fikih termasuk di dalamnya sebagai pedoman praktis 

dalam menjalankan ibadah dan mu‘āmalah. 

Pendidikan fikih pada masa Nabi memiliki beberapa ciri 

penting: 



20 
 

1. Langsung Bersumber dari Wahyu 

 

Setiap persoalan yang muncul di tengah umat 

dijawab oleh Rasulullah saw.berdasarkan wahyu al-

Qur’an atau melalui sunnah beliau. Hal ini 

memberikan kepastian hukum yang jelas tanpa 

perbedaan pendapat. 

 

2. Pendidikan Berbasis Keteladanan 

 

Rasulullah saw.mengajarkan syariat tidak hanya 

dengan kata-kata, tetapi juga dengan praktik nyata. 

Sebagaimana Rasulullah saw.bersabda :  

 صَلُّوا كَمَا رَأيَأتمُُونيِ أصَُل ِي 

 

Artinya “ 

“Shalatlah kalian sebagaimana kalian melihat aku 

shalat.” (HR. al-Bukhārī). 

Hadis ini menunjukkan bahwa pengajaran fikih di 

masa Nabi lebih banyak dilakukan melalui uswah 

(keteladanan), sehingga sahabat dapat menirukan 

langsung ibadah beliau. 

3. Pendidikan yang Menjawab Kebutuhan Umat 

 

Pendidikan fikih berkembang sesuai dengan 

persoalan yang dihadapi umat Islam saat itu, baik 

dalam bidang ibadah, mu‘āmalah, maupun hubungan 

sosial. Misalnya, ketika umat bertanya tentang 

hukum khamar, Allah menurunkan ayat secara 

bertahap. Pertama Qura’an Surah al Baqarah ayat 



21 
 

219.Ayat dimaksud selengkapnya dapat dilihat di 

bawah ini. 

 
  ⧫❑➔⧫  ⧫  

☺  ☺◆  
  ➔  ☺    

  ⧫◆   
☺☺◆  ⧫   

☺➔    
⧫❑➔⧫◆  ⬧⧫  

⧫❑→  ➔  ◆❑➔ 
    ✓⧫   

⬧  ⧫  →➔⬧ 
⧫⧫⬧   

 

Terjemahnya : 

 

Mereka bertanya kepadamu tentang khamar[136] dan 

judi. Katakanlah: "Pada keduanya terdapat dosa yang 

besar dan beberapa manfaat bagi manusia, tetapi dosa 

keduanya lebih besar dari manfaatnya". dan mereka 

bertanya kepadamu apa yang mereka nafkahkan. 

Katakanlah: " yang lebih dari keperluan." 

Demikianlah Allah menerangkan ayat-ayat-Nya 

kepadamu supaya kamu berfikir, (Q.S. al-Baqarah 

[2]: 219;  

 

Firman Allah yang kedua dapat dilihat pada surah al 

Maidah ayat 90. 

 
⧫  ⧫ 
❑⧫◆  ☺  
☺⬧ 

☺◆ 
◆  
⬧◆  ▪  



22 
 

  ☺⧫ 
⬧ 

◼❑⧫⬧ 
➔⬧  ⧫❑⬧➔  

     

 

Terjemahany : 

 

90. Hai orang-orang yang beriman, Sesungguhnya 

(meminum) khamar, berjudi, (berkorban untuk) 

berhala, mengundi nasib dengan panah[434], adalah 

Termasuk perbuatan syaitan. Maka jauhilah 

perbuatan-perbuatan itu agar kamu mendapat 

keberuntungan. (Q.S. al-Māidah [5]: 90). 

 

Ayat pertama menerangkan bahwa minuman 

beralkohol itu dapat menyebabkan dosa besar, 

sedangkan pada ayat yang kedua menerangkan 

bahwa minuman beralkohol itu najis dan harus 

ditinggalkan. 

 

4. Pembentukan Generasi Sahabat sebagai Pendidik 

Selanjutnya 

 

Para sahabat dididik langsung oleh Rasulullah  صلى الله عليه وسلم 

untuk memahami hukum Islam. Mereka kemudian 

menjadi guru bagi umat setelah wafatnya beliau. 

Abdullah ibn Mas‘ūd berkata: 

 

مَنُ عَلَيأهِ الأفِتأنَةُ،  تنََّ بِمَنأ قَدأ مَاتَ فإَِنَّ الأحَيَّ لًَ تؤُأ تنًَّا فلَأيَسأ مَنأ كَانَ مُسأ

دٍ  حَابُ مُحَمَّ  أوُلَئِكَ أصَأ

 

Artinya : 

 

“Barang siapa hendak mengikuti suatu teladan, 

hendaklah ia mengikuti teladan orang-orang yang 



23 
 

telah wafat, yaitu para sahabat Muhammad.” 

(Diriwayatkan oleh Ibn ‘Abd al-Barr dalam Jāmi‘ 

Bayān al-‘Ilm). 

Dengan demikian, pendidikan fikih di masa Rasulullah 

saw,bukan hanya transfer ilmu, tetapi juga transformasi 

spiritual dan pembentukan akhlak. Nabi saw.berhasil 

meletakkan dasar pendidikan Islam yang komprehensif, 

yang melahirkan generasi sahabat sebagai pewaris ilmu 

syariat dan pelanjut estafet pendidikan fikih di masa 

berikutnya. 

B. Pendidikan Fikih di Masa Sahabat 

Setelah wafatnya Rasulullah,saw. para sahabat memegang 

peranan penting dalam meneruskan pendidikan fikih. 

Mereka dididik langsung oleh Nabi untuk memahami 

hukum Islam, sehingga menjadi rujukan utama umat dalam 

menyelesaikan persoalan hukum. Abdullah ibn Mas‘ūd 

menegaskan: 

مَنْ كَانَ مُسْتنًَّا فَلْيسَْتنََّ بمَِنْ قدَْ مَاتَ فَإنَِّ الْحَيَّ لََ تؤُْمَنُ عَلَيْهِ الْفِتْنَةُ، أوُلئَكَِ 

دٍ   أصَْحَابُ مُحَمَّ

 

Artinya :  

“Barang siapa hendak mengikuti suatu teladan, hendaklah 

ia mengikuti teladan orang-orang yang telah wafat, yaitu 

para sahabat Muhammad.” (Ibn ‘Abd al-Barr, Jāmi‘ Bayān 

al-‘Ilm). 

Dengan dasar ini, pendidikan fikih di masa sahabat 

berkembang melalui ijtihad, musyawarah, dan keteladanan 

mereka dalam memutuskan hukum. 

 

1. Abu Bakar al Siddiq (11-13 H) 



24 
 

 

Abu Bakar dikenal sangat hati-hati dalam memberikan 

fatwa. Jika suatu persoalan tidak ditemukan dalam al-

Qur’an dan sunnah, beliau bermusyawarah dengan para 

sahabat. Keputusannya memerangi orang-orang yang 

enggan membayar zakat (ḥurūb al-riddah) menjadi contoh 

nyata pendidikan fikih berbasis konsistensi pada prinsip 

agama. Abu Bakar berkata: 

كَاةِ  لََةِ وَالزَّ قَ بَيْنَ الصَّ ِ لََقَُاتِلَنَّ مَن فرََّ  وَاللَّّٰ

 

Artinya : 

“Demi Allah, aku akan memerangi siapa pun yang 

memisahkan antara shalat dan zakat.” (Riwayat al-

Bukhārī). 

Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan fikih tidak sekadar 

memahami teks, tetapi juga menjaga kemurnian ajaran 

Islam. 

2.Umar Ibn al Khatab (13-23 H) 

Umar dikenal luas dengan kecerdasan ijtihadnya. Beliau 

sering menggunakan ra’yi dengan mempertimbangkan 

kemaslahatan umat. Misalnya, kebijakannya tidak 

memberikan bagian zakat kepada mu’allaf karena Islam 

sudah kuat, serta pembentukan dīwān (administrasi 

keuangan negara). Dalam sebuah riwayat disebutkan bahwa 

Umar sering menghimpun para sahabat untuk 

bermusyawarah sebelum menetapkan hukum, sehingga 

pendidikan fikih pada masanya bercorak kolektif (ijtihād 

jamā‘ī). Imam al-Syāṭibī menilai bahwa Umar merupakan 

pelopor penerapan maqāṣid al-syarī‘ah dalam hukum (al-

Syāṭibī, al-Muwāfaqāt). 



25 
 

3.Utsman Ibn Affan (23-35) 

Kontribusi Utsman dalam pendidikan fikih sangat erat 

kaitannya dengan kodifikasi mushaf al-Qur’an. Hal ini 

dilakukan untuk menghindari perpecahan bacaan dan 

menjaga keseragaman sumber hukum Islam. Keputusan ini 

merupakan landasan penting bagi pendidikan fikih, karena 

sumber hukum terjaga secara otentik. Selain itu, Utsman 

memperhatikan ketertiban ibadah jamaah, termasuk 

memperluas Masjid Nabawi sebagai pusat pendidikan 

agama. 

4.Ali Ibn Talib (35-40 H) 

Ali dikenal sebagai sahabat yang sangat faqīh dan rasional. 

Pandangan hukumnya kelak memengaruhi perkembangan 

fikih di Kufah. Banyak fatwa beliau dalam masalah 

peradilan, keluarga, dan warisan yang menjadi rujukan 

ulama sesudahnya. Imam al-Syahrastānī menyebut Ali 

sebagai salah satu tokoh besar dalam pewarisan ilmu fikih, 

dengan kombinasi antara pemahaman teks dan daya 

analisis rasional (al-Syahrastānī, al-Milal wa al-Niḥal). 

5.Sahabat-Sahabat Faqih Lain 

Selain Khulafā’ al-Rāsyidīn, ada sahabat lain yang berperan 

besar dalam pendidikan fikih. Abdullah ibn Mas‘ūd 

menjadi rujukan di Kufah dan meletakkan dasar ahl al-

ra’yi. Abdullah ibn ‘Umar terkenal dengan sikap kehati-

hatiannya dalam mengikuti sunnah Nabi secara tekstual. 

Abdullah ibn ‘Abbās dijuluki turjumān al-Qur’an karena 

mendalami hukum melalui tafsir ayat-ayat. Sementara Zaid 

ibn Thābit dikenal ahli dalam ilmu waris (farā’iḍ) dan 

menjadi rujukan utama dalam bidang tersebut. 

Dengan demikian, pendidikan fikih di masa sahabat 

ditandai dengan tiga corak utama: (1) kehati-hatian dalam 



26 
 

berfatwa, (2) keberanian berijtihad sesuai maslahat, dan (3) 

spesialisasi dalam bidang-bidang hukum tertentu. Corak 

inilah yang kemudian menjadi dasar berkembangnya 

pemikiran fikih pada masa tabi‘in dan lahirnya mazhab-

mazhab fikih besar. 

C. Mazhab-Mazhab Fikih dan Kontribusinya dalam Fikih  

     Pendidikan 

Seiring meluasnya wilayah Islam dan bertambahnya 

problematika hukum, para ulama tabi‘in dan generasi 

setelahnya membentuk kerangka metodologis yang 

kemudian dikenal sebagai mazhab fikih. Empat mazhab 

besar yang berpengaruh dalam tradisi pendidikan Islam 

adalah mazhab Ḥanafī, Mālikī, Syāfi‘ī, dan Ḥanbalī. 

Masing-masing mazhab memiliki metode istinbāṭ 

(penggalian hukum) yang khas, dan hal ini berimplikasi 

pada sistem pendidikan fikih di berbagai wilayah Islam. 

1.Madzhab Hanafi 

Didirikan oleh Abū Ḥanīfah al-Nu‘mān ibn Thābit (w. 150 

H), mazhab ini berkembang di Kufah, Irak. Karakter utama 

mazhab ini adalah penggunaan ra’yi (penalaran rasional) 

dan qiyās secara luas. Abū Ḥanīfah dikenal sebagai imam 

ahl al-ra’yi, yang memberikan porsi besar kepada ijtihad 

ketika tidak ditemukan nash yang jelas. Dalam pendidikan, 

mazhab ini mengajarkan pentingnya melatih peserta didik 

untuk berpikir kritis, mempertimbangkan maslahat, dan 

tidak sekadar menerima teks secara literal. Ibn Khaldūn 

menilai bahwa keunggulan mazhab Ḥanafī adalah 

kemampuannya membentuk nalar hukum yang sistematis 

dan fleksibel (Ibn Khaldūn, al-Muqaddimah). 

2.Madzhab Maliki 



27 
 

Mazhab Mālikī didirikan oleh Imām Mālik ibn Anas (w. 

179 H) dan berkembang di Madinah. Keistimewaan 

mazhab ini adalah menjadikan ‘amal ahl al-Madīnah 

praktik masyarakat Madinah sebagai salah satu sumber 

hukum. Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan fikih 

mazhab Mālikī mengutamakan aspek keteladanan dan 

tradisi masyarakat Islam awal. Kitab al-Muwaṭṭa’ karya 

Imām Mālik menjadi salah satu bahan ajar paling penting 

dalam pendidikan Islam klasik. Al-Dhahabī menilai kitab 

ini sebagai kitab fikih-hadis yang paling otentik pada 

masanya (al-Dhahabī, Siyar A‘lām al-Nubalā’). Dalam 

dunia pendidikan, mazhab Mālikī menekankan integrasi 

antara teori hukum dengan praktik sosial. 

3.Madzhab Syafi.i 

Mazhab Syāfi‘ī lahir dari pemikiran Imām Muḥammad ibn 

Idrīs al-Syāfi‘ī (w. 204 H). Beliau dikenal sebagai peletak 

dasar ilmu ushul fikih melalui kitab al-Risālah. 

Kontribusinya sangat besar dalam dunia pendidikan, karena 

beliau menekankan pentingnya metodologi ilmiah dalam 

berijtihad. Imām Syāfi‘ī memadukan pendekatan tekstual 

(ahl al-ḥadīth) dengan pendekatan rasional (ahl al-ra’yi), 

sehingga mazhabnya diterima luas di berbagai wilayah, 

termasuk Nusantara. Dalam pendidikan fikih, mazhab 

Syāfi‘ī mengajarkan pentingnya keteraturan berpikir, 

konsistensi metodologi, dan kedisiplinan dalam menimbang 

dalil. Imam al-Nawawī memuji al-Syāfi‘ī sebagai “nashir 

al-sunnah” (pembela sunnah) yang berjasa besar 

melestarikan tradisi ilmu melalui karya-karyanya (al-

Nawawī, Tahdhīb al-Asmā’). 

4.Madzhab Hambali 

Mazhab ini didirikan oleh Imām Aḥmad ibn Ḥanbal (w. 

241 H), seorang ulama hadis terkemuka. Ciri utama 



28 
 

mazhab Ḥanbalī adalah keteguhan dalam berpegang pada 

al-Qur’an dan hadis dengan sangat literal, serta kehati-

hatian dalam menggunakan ra’yi. Dalam pendidikan fikih, 

mazhab ini mengajarkan sikap tawadhu‘ di hadapan nash, 

serta membentuk karakter peserta didik yang menghargai 

otoritas hadis Nabisaw. Kitab al-Musnad karya Imām 

Aḥmad menjadi rujukan penting dalam kurikulum hadis 

dan fikih. Ibn Taymiyyah menyebut Imām Aḥmad sebagai 

“imām ahl al-sunnah” yang menjaga kemurnian pendidikan 

Islam dari penyimpangan (Ibn Taymiyyah, Majmū‘ 

Fatāwā). 

5.Kontribusi Madzhab-Madzhab Fikih dalam Pendidikan 

Keempat mazhab besar tersebut bukan hanya berkontribusi 

dalam pembentukan hukum Islam, tetapi juga dalam sistem 

pendidikan. Mereka melahirkan kurikulum fikih, kitab-

kitab ajar, dan tradisi keilmuan di madrasah serta pesantren. 

Misalnya, di dunia Islam Timur, kitab al-Hidāyah (Ḥanafī) 

menjadi pegangan utama; di Afrika Utara, al-Mudawwanah 

(Mālikī) dipelajari luas; di Asia Tenggara, al-Umm 

(Syāfi‘ī) menjadi rujukan pokok; dan di Jazirah Arab, al-

Mughni (Ḥanbalī) menjadi standar kajian. Semua ini 

menunjukkan bahwa mazhab-mazhab fikih bukan sekadar 

warisan hukum, melainkan juga pilar penting dalam 

pendidikan Islam sepanjang sejarah. 

Dengan demikian, mazhab-mazhab fikih telah memberikan 

kontribusi fundamental dalam pembentukan pola pikir 

hukum, metodologi pengajaran, dan tradisi intelektual 

Islam. Pendidikan fikih di berbagai wilayah dunia Islam 

tumbuh dengan warna khas sesuai mazhab yang dianut, 

tetapi tetap bersumber dari al-Qur’an, sunnah, dan ijtihad 

ulama. 

D. Perkembangan Pendidikan Fikih di Dunia Islam 



29 
 

Sejarah pendidikan fikih di dunia Islam dapat dibagi ke 

dalam beberapa periode besar: masa klasik (abad I–IV H), 

masa pertengahan (abad V–IX H), dan masa modern (abad 

XIX–XXI M). Setiap periode menunjukkan perkembangan 

yang berbeda dalam metode pengajaran, lembaga 

pendidikan, serta kurikulum fikih. 

1. Masa Klasik (abad 1-IV H) 

Pada masa klasik, pendidikan fikih masih berpusat di 

masjid-masjid utama seperti Masjid Nabawi di Madinah, 

Masjid Kufah, dan Masjid Basrah. Di tempat-tempat inilah 

para ulama besar mengajar murid-murid mereka secara 

langsung melalui halaqah. Mazhab-mazhab fikih mulai 

terbentuk, dan karya-karya besar mulai disusun. Misalnya, 

al-Muwaṭṭa’ karya Imam Mālik, al-Umm karya Imam al-

Syāfi‘ī, serta al-Musnad karya Imam Aḥmad ibn Ḥanbal. 

Pendidikan fikih pada masa ini sangat menekankan hafalan 

nash, penjelasan makna, dan latihan ijtihad. Ibn Khaldūn 

mencatat bahwa periode ini adalah masa peletakan dasar-

dasar ilmu syariat dan pembentukan kerangka metodologis 

fikih (Ibn Khaldūn, al-Muqaddimah). 

2. Masa Pertengahan (abad V-IX H) 

Pada masa pertengahan, sistem pendidikan fikih semakin 

mapan dengan berdirinya lembaga-lembaga pendidikan 

formal seperti madrasah. Salah satu yang terkenal adalah 

Madrasah Niẓāmiyyah di Baghdad yang didirikan oleh 

Niẓām al-Mulk pada abad ke-5 H. Di madrasah ini, fikih 

mazhab Syāfi‘ī dan ilmu-ilmu keislaman lainnya diajarkan 

secara sistematis. Pendidikan fikih juga berkembang di 

Kairo melalui lembaga al-Azhar, di Damaskus melalui 

Madrasah Dār al-Ḥadīth, serta di Andalusia dengan tradisi 

Mālikī yang kuat. Pada masa ini lahir karya-karya 

ensiklopedis fikih seperti al-Mughnī karya Ibn Qudāmah 



30 
 

(mazhab Ḥanbalī), al-Majmū‘ karya al-Nawawī (mazhab 

Syāfi‘ī), dan Bidāyah al-Mujtahid karya Ibn Rushd 

(mazhab Mālikī). Periode ini ditandai oleh kodifikasi, 

standarisasi, dan penyusunan kurikulum fikih yang 

terstruktur. Al-Suyūṭī menyebut fase ini sebagai masa 

“takamul al-‘ulūm” atau penyempurnaan ilmu-ilmu syariat 

(al-Suyūṭī, Tadrīb al-Rāwī). 

3. Masa Modern (abad XIX-XXI M) 

Memasuki masa modern, pendidikan fikih menghadapi 

tantangan baru akibat kolonialisme, modernisasi, dan 

globalisasi. Sistem madrasah tradisional tetap bertahan, 

tetapi juga muncul lembaga pendidikan Islam modern yang 

mencoba mengintegrasikan fikih dengan ilmu pengetahuan 

kontemporer. Al-Azhar di Mesir melakukan reformasi 

kurikulum pada abad ke-19, di mana fikih tidak hanya 

diajarkan dalam bentuk klasik, tetapi juga dikaitkan dengan 

hukum positif dan persoalan kemasyarakatan. Di Turki, 

reformasi pendidikan Islam dilakukan setelah runtuhnya 

Khilafah Utsmaniyah. Sementara di Asia Tenggara, 

termasuk Indonesia, pesantren dan madrasah menjadi pusat 

pendidikan fikih yang memadukan kitab kuning klasik 

(seperti Fath al-Qarīb, Taqrīb, al-Bājūrī, dan I‘ānah al-

Ṭālibīn) dengan sistem pendidikan formal. 

Ulama kontemporer seperti Muḥammad Abū Zahrah 

menekankan pentingnya menjadikan fikih sebagai 

pendidikan sosial yang mampu menjawab problematika 

umat modern, bukan hanya sebagai teks hukum (Abū 

Zahrah, Uṣūl al-Fiqh). Demikian pula, Yūsuf al-Qaraḍāwī 

menekankan perlunya fiqh al-wāqi‘ (fikih realitas) dalam 

pendidikan, agar generasi Muslim mampu menghadapi 

tantangan global dengan tetap berpegang pada prinsip 

syariat (al-Qaraḍāwī, al-Ijtihād al-Mu‘āṣir). 



31 
 

 Dari uraian ini, terlihat bahwa pendidikan fikih telah 

melalui tiga fase utama: (1) fase pembentukan dasar di 

masa klasik, (2) fase kodifikasi dan kelembagaan di masa 

pertengahan, dan (3) fase pembaruan di masa modern. 

Semua fase ini berkontribusi pada kelangsungan tradisi 

fikih, sehingga tetap relevan dalam kehidupan umat Islam 

lintas zaman. 

 

E. Pendidikan Fikih di Nusantara (Pesantren, Madrasah, 

Perguruan Tinggi) 

 

Perkembangan pendidikan fikih di Nusantara memiliki 

sejarah panjang yang berakar sejak masuknya Islam pada 

abad ke-13 hingga saat ini. Pendidikan fikih menjadi 

bagian integral dari transmisi ajaran Islam yang tidak hanya 

menekankan aspek ibadah mahdhah, tetapi juga tata 

kehidupan sosial yang sesuai dengan syariat. Tradisi ini 

diwariskan melalui berbagai lembaga pendidikan Islam, 

mulai dari pesantren tradisional, madrasah modern, hingga 

perguruan tinggi Islam. 

 

1. Pendidikan Fikih di Pesantren 

 

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua di 

Nusantara yang berperan besar dalam penyebaran dan 

pendalaman ilmu-ilmu agama, termasuk fikih. Pendidikan 

fikih di pesantren umumnya berbasis pada kitab kuning 

(kitab turats), seperti Fath al-Qarib, Fath al-Mu’in, Taqrib, 

Nihayatuz Zain, hingga al-Mahalli. Sistem pembelajaran 

menggunakan metode sorogan (murid membaca kitab di 

hadapan kiai), bandongan (kiai membaca kitab lalu santri 

menyimak), dan halaqah. 

Dalam pesantren, fikih tidak hanya dipelajari sebatas ilmu 

hukum Islam, tetapi juga sebagai pedoman praktis dalam 

menjalankan kehidupan sehari-hari, seperti tata cara ibadah, 



32 
 

muamalah, hingga akhlak. Pesantren tradisional lebih 

menekankan pada tafaqquh fi al-din (pendalaman agama) 

sehingga fikih menjadi salah satu disiplin utama. Martin 

van Bruinessen (1995) mencatat bahwa hampir seluruh 

pesantren di Jawa, Madura, dan Sumatra menjadikan fikih 

sebagai kurikulum inti, dengan orientasi pada mazhab 

Syafi‘i yang dianggap paling sesuai dengan budaya lokal 

Nusantara. 

 

2. Pendidikan Fikih di Madrasah 

 

Seiring perkembangan zaman dan pengaruh kolonial 

Belanda, lahirlah madrasah sebagai bentuk modernisasi 

pendidikan Islam. Madrasah mengadopsi sistem kelas, 

kurikulum terstruktur, serta metode pengajaran yang lebih 

sistematis dibanding pesantren. Pendidikan fikih tetap 

menjadi mata pelajaran utama, namun disusun sesuai 

jenjang pendidikan. 

Menurut Steenbrink (1986), berdirinya madrasah seperti 

Adabiyah di Padang (1909), Diniyah School di Padang 

Panjang (1915), dan madrasah di Jawa yang dipelopori oleh 

Muhammadiyah dan NU, menunjukkan adanya pergeseran 

paradigma pendidikan Islam yang tidak hanya mengajarkan 

fikih klasik, tetapi juga memasukkan mata pelajaran umum. 

Fikih dalam madrasah dipelajari dengan pendekatan 

kurikulum nasional yang diatur Kementerian Agama RI, 

seperti materi ibadah, muamalah, munakahat, dan jinayah. 

Di madrasah, fikih diajarkan tidak hanya untuk melatih 

keterampilan ibadah, tetapi juga untuk membentuk 

kesadaran hukum Islam yang relevan dengan konteks 

sosial. Hal ini terlihat dari buku-buku pelajaran fikih yang 

lebih sederhana dan terstruktur, seperti Fikih 1–3 yang 

digunakan di Madrasah Tsanawiyah dan Fikih 1–3 untuk 

Madrasah Aliyah, yang lebih aplikatif bagi kebutuhan 

siswa. 

 



33 
 

3. Pendidikan Fikih di Perguruan Tinggi 

 

Perkembangan pendidikan fikih kemudian memasuki ranah 

akademik formal melalui perguruan tinggi Islam, baik 

Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri (PTKIN) 

seperti UIN, IAIN, STAIN, maupun Perguruan Tinggi 

Keagamaan Islam Swasta (PTKIS). Di tingkat ini, fikih 

dipelajari secara lebih mendalam dengan pendekatan 

ilmiah, komparatif, dan interdisipliner. 

Menurut Abuddin Nata (2016), pendidikan fikih di 

perguruan tinggi tidak hanya mengajarkan hukum ibadah, 

tetapi juga mencakup kajian ushul fikih, perbandingan 

mazhab, hukum Islam kontemporer, hingga fiqh siyasah 

(politik), fiqh muamalah modern, dan fiqh lingkungan. 

Mahasiswa tidak hanya dituntut memahami teks-teks 

klasik, tetapi juga melakukan analisis kritis terhadap isu-isu 

aktual dengan menggunakan metodologi ilmiah. 

Perguruan tinggi Islam juga menghasilkan karya-karya 

akademik di bidang fikih, baik berupa skripsi, tesis, 

disertasi, maupun jurnal ilmiah. Kontribusi ini memperkaya 

khazanah hukum Islam di Nusantara dan menjadikan fikih 

lebih adaptif terhadap dinamika masyarakat modern. Selain 

itu, integrasi fikih dengan ilmu sosial, hukum, dan ekonomi 

memperluas cakrawala mahasiswa dalam memahami 

relevansi fikih di era globalisasi. 

Dengan demikian makaSecara historis, pendidikan fikih di 

Nusantara berkembang secara bertahap. Pada pesantren, ia 

berfungsi sebagai pedoman hidup yang dipelajari melalui 

kitab klasik dan metode tradisional. Pada madrasah, fikih 

diorganisasi dalam kurikulum modern yang terstruktur. 

Sedangkan di perguruan tinggi, fikih berkembang menjadi 

ilmu akademis yang kritis, komparatif, dan aplikatif sesuai 

dengan tuntutan zaman. Dengan demikian, pendidikan fikih 

di Nusantara tidak hanya menjaga tradisi, tetapi juga 

beradaptasi dengan perubahan sosial, budaya, dan 

kebutuhan umat Islam. 



34 
 

 

F.Dinamika Kontemporer Pendidikan Fikih 

Pendidikan fikih di era kontemporer menghadapi dinamika 

yang sangat kompleks seiring dengan perubahan sosial, 

budaya, politik, dan teknologi. Jika pada masa klasik 

pendidikan fikih lebih menekankan aspek normatif dan 

tradisional, maka pada masa kini ia dituntut untuk mampu 

menjawab berbagai problem aktual yang muncul dalam 

kehidupan umat Islam. Dinamika ini dapat dilihat dari 

beberapa aspek berikut: 

1. Relevansi Fikih dengan Isu-isu Kontemporer 

Salah satu dinamika yang paling menonjol adalah 

bagaimana fikih merespons berbagai persoalan modern, 

seperti bioetika, teknologi digital, keuangan syariah, 

lingkungan, hingga isu gender. Pendidikan fikih tidak bisa 

hanya berhenti pada pengajaran hukum ibadah, tetapi harus 

diperluas pada fiqh muamalah kontemporer, fiqh siyasah, 

fiqh lingkungan, dan fiqh kesehatan. 

Menurut Auda (2008), kerangka maqashid al-shariah 

sangat penting dalam menghadapi tantangan zaman, karena 

pendekatan tekstual saja sering kali tidak cukup untuk 

menjawab masalah baru. Oleh karena itu, pendidikan fikih 

kontemporer diarahkan agar peserta didik mampu 

memahami prinsip-prinsip dasar hukum Islam yang bersifat 

universal, lalu mengaplikasikannya dalam konteks 

kehidupan nyata. 

 

2. Modernisasi Metode dan Kurikulum 

 

Modernisasi pendidikan fikih juga tampak dalam metode 

dan kurikulumnya. Jika sebelumnya dominan dengan 

metode hafalan dan pengajian kitab kuning, kini 

dikombinasikan dengan pendekatan ilmiah, kritis, dan 



35 
 

kontekstual. Di madrasah dan perguruan tinggi, fikih tidak 

hanya diajarkan sebagai hukum jadi (given law), tetapi juga 

sebagai produk ijtihad yang dinamis dan terbuka untuk 

interpretasi. 

Kurikulum Kementerian Agama RI misalnya, menekankan 

pada kemampuan berpikir kritis siswa dalam memahami 

dalil, hikmah, dan relevansi hukum fikih dalam kehidupan 

modern. Pendekatan ini berusaha mengurangi kesan kaku 

dalam fikih, dan menjadikannya sebagai pedoman hidup 

yang kontekstual. 

3. Peran Tekonologi Digital dalam Pendidikan Fikih 

Era digital membawa transformasi besar dalam pendidikan 

fikih. Kehadiran e-learning, platform digital, aplikasi fiqh, 

hingga kitab digital memudahkan akses pembelajaran fikih 

secara lebih luas. Diskusi-diskusi fikih pun tidak lagi 

terbatas di ruang kelas atau pesantren, tetapi juga melalui 

forum daring, webinar, hingga media sosial. 

Namun, digitalisasi pendidikan fikih juga menimbulkan 

tantangan baru, yakni maraknya otoritas keagamaan instan 

yang tidak memiliki kompetensi memadai tetapi 

menyebarkan fatwa atau pemahaman hukum Islam melalui 

internet. Hal ini menuntut lembaga pendidikan formal 

untuk memperkuat literasi fikih digital, agar umat mampu 

membedakan sumber otoritatif dan non-otoritatif. 

4.Pergeseran Orientasi Pendidikan Fikih 

Dalam konteks globalisasi, orientasi pendidikan fikih tidak 

hanya untuk melahirkan ahli ibadah dan pengamal hukum 

Islam, tetapi juga untuk mencetak sarjana hukum Islam 

yang mampu berkontribusi dalam kebijakan publik, 

ekonomi, hukum nasional, dan tata kelola masyarakat. 



36 
 

Sebagai contoh, berkembangnya kajian fiqh siyasah dan 

hukum Islam dalam sistem hukum nasional di perguruan 

tinggi memperlihatkan bahwa fikih kini tidak sekadar 

urusan ritual, tetapi juga instrumen untuk membangun tata 

kehidupan berbangsa. 

 

5.Tantangan Pluralisme dan Moderasi 

 

Pendidikan fikih kontemporer juga dituntut untuk 

menanamkan nilai-nilai moderasi (al-wasathiyyah) agar 

mampu menghadapi pluralitas masyarakat Indonesia. Jika 

pendidikan fikih hanya mengajarkan teks hukum tanpa 

pemahaman maqashid, dikhawatirkan akan melahirkan 

eksklusivisme dan bahkan radikalisme. 

Sejalan dengan visi Kementerian Agama (2020), 

pendidikan Islam, termasuk fikih, harus diarahkan pada 

penguatan Islam moderat (Islam wasathiyah) yang 

menghargai kebinekaan dan mampu menjadi solusi, bukan 

sumber konflik.Berdasarkan uraian di atas maka dapat 

dipahami bahwa dinamika kontemporer pendidikan fikih 

menunjukkan adanya pergeseran dari pendekatan normatif 

tradisional menuju pendekatan yang lebih kontekstual, 

kritis, dan integratif. Pendidikan fikih kini dituntut untuk: 

1. Relevan dengan isu-isu kontemporer, 

2. Mengadopsi modernisasi metode dan kurikulum, 

3. Memanfaatkan teknologi digital secara bijak, 

4. Mengembangkan orientasi keilmuan yang lebih luas, 

dan 

5. Menanamkan moderasi dalam kehidupan beragama. 

Dengan demikian, pendidikan fikih tetap mampu menjaga 

otentisitas ajaran Islam sekaligus adaptif terhadap 

tantangan global. 

 

Capaian pembelajaran: 

 

Mahasiswa calon guru mampu menjelaskan sejarah 



37 
 

perkembangan pendidikan fikih dan mengambil hikmahnya 

untuk praktik pendidikan di dunia modern dengan metode 

pembelajaran kontekstual dan aplikatif. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB III 

TUJUAN DAN KARAKTERISTIK PENDIDIKAN 

FIKIH 

 

A. Tujuan Pendidikan Fikih 

 

1. Tujuan Individu 

Pendidikan fikih pada tingkat individu bertujuan 

membentuk pribadi muslim yang memahami, meyakini, 

dan mengamalkan ajaran Islam secara benar dalam 

kehidupan sehari-hari (Al-Ghazali, 2014). Hal ini 

mencakup kemampuan membedakan antara yang halal dan 

haram, melatih kedisiplinan dalam beribadah, serta 

membangun tanggung jawab personal terhadap kewajiban 

syariat (Al-Syaibani, 1979). Pendidikan fikih juga 

membantu mengembangkan kemampuan berpikir kritis 

melalui kajian dalil dan kaidah ushul fikih (Ramayulis, 

2015). 

2. Tujuan Sosial 

Pada aspek sosial, pendidikan fikih bertujuan mencetak 

peserta didik yang mampu berinteraksi secara adil, 



38 
 

harmonis, dan penuh tanggung jawab di tengah masyarakat 

(Azra, 2012). Ajaran fikih dalam bidang muamalah seperti 

zakat, wakaf, jual beli, dan akad sosial lainnya menjadi 

landasan bagi terwujudnya tatanan sosial yang beretika dan 

berkeadilan (Nasution, 2011). Dengan pemahaman fikih 

yang baik, masyarakat dapat terhindar dari konflik, 

sekaligus mampu membangun kerjasama dan persaudaraan 

berdasarkan prinsip syariat (Syafii, 2016). 

 

3. Tujuan Ukhrawi 

Tujuan tertinggi dari pendidikan fikih adalah mengantarkan 

manusia kepada kebahagiaan ukhrawi, yakni memperoleh 

ridha Allah Swt. dan keselamatan di akhirat (Ibn Khaldun, 

2000). Melalui pemahaman dan praktik ibadah yang benar, 

peserta didik diarahkan agar amal perbuatannya sah secara 

syariat dan diterima oleh Allah (Al-Nahlawi, 1995). 

Kesadaran eskatologis ini menanamkan sikap taqwa, 

keikhlasan, dan orientasi hidup yang selalu mengarah 

kepada kehidupan abadi di akhirat (Shihab, 2013). 

 

B. Fungsi pendidikan fikih dalam pembentukan akhlak 

Pendidikan fikih memiliki peran penting dalam membentuk 

akhlak peserta didik. Fungsi ini dapat dilihat dari berbagai 

dimensi, baik normatif, edukatif, preventif, sosial, maupun 

transendental. 

1. Fungsi Normatif: Menjadi Pedoman Hidup 

Fikih berfungsi sebagai pedoman normatif yang 

memberikan batasan halal-haram, sah-batal, dan wajib-

sunnah. Aturan ini menjadi kompas moral yang 

mengarahkan peserta didik untuk bertindak sesuai syariat 

(Al-Syaibani, 1979). Dengan demikian, akhlak terbentuk 

melalui kebiasaan menyesuaikan perilaku dengan hukum 

Islam (Al-Ghazali, 2014). 



39 
 

2. Fungsi Edukatif: Membiasakan Kedisiplinan dan 

Ketaatan 

Melalui pendidikan fikih, peserta didik dilatih untuk taat 

aturan dan disiplin, baik dalam ibadah mahdhah seperti 

shalat dan puasa, maupun dalam muamalah (Ramayulis, 

2015). Pembiasaan ini membentuk akhlak istiqamah, jujur, 

serta bertanggung jawab (Al-Nahlawi, 1995). 

3. Fungsi Preventif: Menghindarkan dari Perilaku 

Menyimpang 

Fikih memiliki fungsi pencegahan dengan memberikan 

batasan perilaku agar manusia tidak jatuh dalam perbuatan 

tercela. Misalnya, larangan riba mencegah sifat serakah, 

aturan menutup aurat mencegah pergaulan bebas, dan 

larangan ghasab mencegah pelanggaran hak orang lain 

(Nasution, 2011). Dengan demikian, fikih berfungsi 

menjaga akhlak dari penyimpangan (Shihab, 2013). 

4. Fungsi Sosial: Membentuk Etika Bermasyarakat 

Fikih tidak hanya mengatur hubungan manusia dengan 

Allah, tetapi juga hubungan antarindividu dalam 

masyarakat. Melalui zakat, sedekah, wakaf, jual beli, dan 

akad-akad muamalah, pendidikan fikih membentuk nilai 

keadilan, tolong-menolong, dan persaudaraan (Azra, 2012). 

Hal ini menjadikan peserta didik mampu berperilaku sosial 

dengan akhlak mulia (Syafii, 2016). 

5. Fungsi Transendental: Menghubungkan Akhlak dengan 

Ketakwaan 

Fungsi utama pendidikan fikih adalah mengarahkan peserta 

didik untuk berakhlak mulia karena iman dan taqwa, bukan 

semata-mata karena norma sosial (Ibn Khaldun, 2000). 

Kesadaran bahwa setiap amal akan dipertanggungjawabkan 



40 
 

di hadapan Allah menjadikan akhlak bersumber dari 

keikhlasan dan orientasi ukhrawi (Al-Ghazali, 2014). 

Pembelajaran fikih di sekolah dan madrasah memiliki 

karakteristik khusus yang membedakannya dari mata 

pelajaran lain. Karakteristik ini terkait dengan tujuan, 

materi, pendekatan, dan hasil belajar yang diharapkan, 

yaitu melahirkan peserta didik yang memahami hukum 

Islam serta mampu mengamalkannya dalam kehidupan 

nyata. 

1. Bersifat Normatif dan Praktis 

Pembelajaran fikih tidak hanya menyampaikan teori hukum 

Islam, tetapi juga membimbing siswa untuk 

mengamalkannya. Misalnya, materi shalat bukan hanya 

diajarkan secara konseptual, tetapi juga dipraktikkan 

melalui pembiasaan berjamaah di sekolah (Al-Syaibani, 

1979). Dengan demikian, pembelajaran fikih menyatukan 

aspek kognitif dan psikomotorik (Ramayulis, 2015). 

2. Integratif antara Ibadah dan Akhlak 

Pembelajaran fikih di madrasah selalu menekankan 

hubungan antara ibadah dengan pembentukan akhlak. 

Shalat, puasa, dan zakat tidak hanya dilihat sebagai 

kewajiban ritual, tetapi juga sebagai sarana melatih 

kejujuran, disiplin, dan kepedulian sosial (Al-Ghazali, 

2014). Oleh karena itu, fikih berfungsi sebagai mata 

pelajaran yang mengintegrasikan aspek spiritual dan moral 

siswa (Shihab, 2013). 

3. Kontekstual dengan Kehidupan Peserta Didik 

Materi fikih yang diajarkan di sekolah/madrasah selalu 

dikaitkan dengan realitas kehidupan siswa. Misalnya, 

pembahasan jual beli dipadukan dengan praktik ekonomi 

sederhana di lingkungan sekolah, atau pembahasan 



41 
 

thaharah dikaitkan dengan kebiasaan menjaga kebersihan 

diri dan lingkungan (Azra, 2012). Hal ini menjadikan 

pembelajaran fikih lebih relevan dan aplikatif (Syafii, 

2016). 

4. Bersifat Pembiasaan dan Penginternalisasian 

Pembelajaran fikih di sekolah tidak berhenti pada 

pengetahuan, tetapi lebih pada pembiasaan. Guru berperan 

sebagai teladan (uswah hasanah) dalam mengajarkan cara 

beribadah dan bermuamalah sesuai syariat (Al-Nahlawi, 

1995). Melalui pembiasaan dan internalisasi nilai, peserta 

didik dapat menumbuhkan sikap religius secara konsisten 

(Ibn Khaldun, 2000). 

5. Menggunakan Pendekatan Holistik 

Karakteristik lain dari pembelajaran fikih adalah sifatnya 

yang holistik, yaitu mencakup aspek kognitif (pengetahuan 

hukum), afektif (penghayatan nilai), dan psikomotorik 

(pelaksanaan ibadah). Hal ini sejalan dengan tujuan 

pendidikan Islam yang berusaha membentuk manusia 

seutuhnya, tidak hanya pintar secara intelektual tetapi juga 

berakhlak mulia (Nasution, 2011). 

C. Integrasi fikih dengan nilai lokal dan moderasi beragama 

Integrasi fikih dengan nilai lokal dan moderasi beragama 

merupakan salah satu kebutuhan mendesak dalam konteks 

pendidikan Islam di Indonesia. Hal ini penting karena fikih 

tidak hanya mengatur aspek ritual, tetapi juga menata 

kehidupan sosial yang selalu terkait dengan budaya 

masyarakat setempat. 

1. Fikih dan Nilai Lokal 



42 
 

Pendidikan fikih di sekolah dan madrasah tidak bisa 

dilepaskan dari konteks sosial-budaya masyarakat. Nilai-

nilai lokal seperti gotong royong, musyawarah, toleransi, 

dan adat istiadat yang tidak bertentangan dengan syariat 

dapat menjadi bagian dari praktik fikih (Azra, 2012). 

Integrasi ini menjadikan fikih lebih membumi dan dapat 

dipraktikkan secara nyata dalam kehidupan sehari-hari 

(Nasution, 2011). Misalnya, praktik sedekah kampung atau 

kenduri dalam tradisi Nusantara dapat diarahkan menjadi 

sarana penguatan solidaritas sosial dalam bingkai hukum 

Islam (Syafii, 2016). 

2. Fikih dan Moderasi Beragama 

Moderasi beragama merupakan sikap beragama yang 

menghindari ekstremisme, baik dalam bentuk fanatisme 

berlebihan maupun sikap liberal yang melemahkan syariat. 

Fikih berperan penting dalam menumbuhkan sikap moderat 

dengan menekankan prinsip tawassuth (jalan tengah), 

tasamuh (toleransi), dan ta’awun (tolong-menolong) 

(Shihab, 2013). Melalui pendidikan fikih, siswa dibimbing 

agar mampu memahami perbedaan pendapat dalam 

madzhab, menerima keragaman praktik ibadah, dan tetap 

berpegang pada nilai-nilai pokok syariat (Al-Ghazali, 

2014). 

3. Relevansi Integrasi Fikih dengan Nilai Lokal dan    

    Moderasi 

Integrasi fikih dengan nilai lokal dan moderasi beragama 

menghasilkan pendidikan Islam yang lebih kontekstual dan 

inklusif. Peserta didik tidak hanya memahami hukum Islam 

secara tekstual, tetapi juga mampu mengaplikasikannya 

secara bijaksana dalam kehidupan masyarakat yang 

majemuk (Al-Nahlawi, 1995). Dengan demikian, 

pendidikan fikih dapat menjadi sarana membangun 



43 
 

kerukunan sosial, memperkuat identitas keislaman yang 

moderat, serta menanamkan akhlak mulia berbasis budaya 

lokal yang sesuai dengan maqāṣid al-syarī‘ah (Ibn Khaldun, 

2000). 

Capaian pembelajaran: 

 

Setelah mempelajari menganalisis dan merefleksi materi 

yang disajikan maka mahasiswa calon guru diharapkan 

mampu menganalisis tujuan pendidikan, fungsinya, dan 

yang paling penting adalah mampu menganalisis 

karakteristik pendidikan fikih. Kemudian juga mereka 

diharapakan memiliki kemampuan untuk mengaitkannya 

dengan realitas kemajuan zaman dan era digital dalam 

mengimplementassikan pendidikan fikih di sekolah/ dan 

madrasah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



44 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB IV 

RUANG LINGKUP MATERI PENDIDIKAN FIKIH 

 

A.  Fikih Ibadah : 

 

1. Pengertian Fikih 

 

Secara bahasa, kata fikih ( الفقه) berarti “pemahaman yang 

mendalam.” Sedangkan menurut istilah ulama, fikih adalah 

pengetahuan tentang hukum-hukum syariat yang berkaitan 

dengan perbuatan mukallaf (orang yang sudah terbebani 

hukum), yang diperoleh melalui dalil-dalil terperinci (al-

Ghazali, 2014). 

2.Pengertian Ibadah 

Secara bahasa, ibadah berasal dari kata ‘abada (عبد) yang 

berarti tunduk, patuh, dan merendahkan diri. Menurut 

istilah syariat, ibadah adalah segala bentuk ketaatan dan 

penghambaan kepada Allah SWT dengan melaksanakan 

perintah-Nya dan menjauhi larangan-Nya untuk 

memperoleh keridaan-Nya (Ibn Taimiyah, 1995). 

3.Fikih Ibadah 

Berdasarkan pengertian di atas, fikih ibadah dapat 

diartikan sebagai ilmu yang membahas hukum-hukum 



45 
 

syariat yang berhubungan dengan tata cara beribadah 

kepada Allah SWT. Fikih ibadah mengatur bagaimana 

seorang muslim melaksanakan ibadah dengan benar sesuai 

tuntunan Al-Qur’an dan Sunnah, meliputi: 

a. Thaharah (bersuci dari hadas dan najis). 

b. Salat. 

c. Puasa. 

d. Zakat. 

e. Haji dan Umrah. 

4.Tujuan Fikih Ibadah 

a. Memberikan panduan praktis kepada umat Islam 

dalam menjalankan ibadah sehari-hari. 

b. Menumbuhkan kesadaran bahwa ibadah tidak hanya 

ritual, tetapi juga mengandung hikmah sosial, moral, 

dan spiritual. 

c. Menjaga kemurnian ibadah dari penyimpangan atau 

bid‘ah. 

Dengan demikian, fikih ibadah adalah cabang fikih yang 

fokus pada tata cara peribadatan, baik ibadah wajib maupun 

sunnah, yang menjadi sarana mendekatkan diri kepada 

Allah SWT sekaligus membentuk pribadi muslim yang taat. 

5. Kajian Fkih Ibadah 

a. Pengertian Kajian Fikh Ibadah 

Kajian fikih ibadah adalah pembahasan mendalam 

mengenai hukum-hukum syariat yang berkaitan dengan tata 

cara ibadah seorang muslim kepada Allah Swt. Kajian ini 

meliputi aspek teoritis (dasar hukum, dalil, dan pendapat 

ulama) sekaligus aspek praktis (tata cara pelaksanaan 

ibadah). 

b. Ruang Lingkup Kajian Fikih Ibadah 



46 
 

Fikih ibadah membahas berbagai bentuk ibadah mahdhah 

(ibadah yang tata caranya sudah ditentukan syariat), antara 

lain: 

1) Thaharah (bersuci) 

a) Bersuci dari hadas kecil (wudu) dan hadas 

besar (mandi janabah). 

b) Bersuci dari najis (membersihkan pakaian, 

badan, dan tempat). 

c) Alat bersuci: air, tanah (tayamum), dan benda 

yang disyariatkan. 

2) Salat 

a) Salat wajib (lima waktu, Jumat). 

b) Salat sunnah (rawatib, tarawih, witir, duha, 

istisqa, dan lainnya). 

c) Rukun, syarat, dan hal-hal yang membatalkan 

salat. 

3) Puasa 

a) Puasa Ramadan, puasa sunnah, dan puasa 

nazar. 

b) Rukun, syarat sah, dan hal-hal yang 

membatalkan puasa. 

c) Hikmah puasa dalam membentuk ketakwaan. 

4) Zakat 

a) Zakat fitrah dan zakat mal (harta). 

b) Nisab, haul, dan mustahiq (penerima zakat). 

c) Hikmah zakat sebagai sarana keadilan sosial. 

5) Haji dan Umrah 

a) Rukun, syarat, dan wajib haji. 

b) Hal yang membatalkan haji dan umrah. 

c) Hikmah haji sebagai puncak penghambaan 

kepada Allah Swt. 

6. Metode Kajian Fikih Ibadah 



47 
 

Dalam memahami fikih ibadah, digunakan beberapa 

pendekatan: 

a. Dalil Naqli  merujuk kepada Al-Qur’an dan Sunnah. 

b. Dalil Aqli  penalaran ulama untuk memahami 

maksud syariat. 

c. Ijma‘ dan Qiyas  kesepakatan ulama serta analogi 

hukum. 

d. Pendekatan Maqashid Syariah  memahami tujuan-

tujuan syariat dalam menetapkan hukum ibadah. 

7. Urgensi Kajian Fikih Ibadah 

a. Menjadi pedoman bagi muslim dalam melaksanakan 

ibadah dengan benar. 

b. Mencegah terjadinya kesalahan atau penyimpangan 

dalam praktik ibadah. 

c. Menghubungkan dimensi ritual dengan dimensi 

sosial ibadah. 

d. Menanamkan nilai ketaatan, kesucian jiwa, dan 

kepedulian terhadap sesama. 

8. Tantangan Fikih Ibadah 

a. Tantangan Pemahaman Tekstual dan Kontekstual 

Banyak umat Islam memahami fikih ibadah secara tekstual 

semata tanpa melihat konteks sosial, budaya, dan 

perkembangan zaman. Akibatnya, praktik ibadah sering 

dipandang kaku, padahal fikih ibadah memiliki keluwesan 

selama tidak keluar dari prinsip syariat (al-Syatibi, 2003). 

b. Tantangan Perbedaan Mazhab 

Perbedaan pendapat antar-mazhab dalam hal-hal cabang 

ibadah, seperti tata cara wudu, bacaan salat, atau jumlah 

takbir, kerap menimbulkan kebingungan bahkan 



48 
 

perpecahan di kalangan masyarakat awam. Padahal, 

perbedaan tersebut merupakan kekayaan khazanah fikih 

yang semestinya disikapi dengan sikap tasamuh (toleransi). 

c. Tangan Moderasi dan Perubahan Sosial 

 

Perubahan gaya hidup akibat modernisasi menimbulkan 

persoalan baru dalam fikih ibadah, misalnya: 

1. Penggunaan teknologi dalam ibadah (aplikasi arah 

kiblat, salat online saat pandemi). 

2. Pelaksanaan ibadah di ruang publik modern (bandara, 

pusat perbelanjaan). 

3. Fikih ibadah di luar angkasa atau dalam kondisi 

darurat modern (misalnya bagi astronot muslim). 

d. Tantangan Globalisasi dan Minoritas Muslim 

Umat Islam yang hidup sebagai minoritas di negara non-

muslim menghadapi tantangan pelaksanaan ibadah, seperti 

keterbatasan masjid, kesulitan menunaikan salat di tempat 

kerja, hingga persoalan zakat dan kurban dalam sistem 

hukum negara setempat. Hal ini memerlukan fatwa 

kontemporer yang tetap menjaga esensi ibadah tanpa 

memberatkan. 

e. Tantangan Kesadaran dan Praktik Ibadah 

Banyak muslim yang mengetahui hukum ibadah secara 

teori, tetapi kurang konsisten dalam pelaksanaannya. 

Tantangan terbesar bukan hanya pemahaman, tetapi juga 

internalisasi nilai ibadah dalam kehidupan sehari-hari, 

sehingga ibadah benar-benar melahirkan akhlak mulia dan 

kepedulian sosial. 

f. Tantangan Digitalisasi dan Disinformasi 



49 
 

Perkembangan media digital membawa dampak positif 

dalam penyebaran ilmu fikih, tetapi juga menimbulkan 

tantangan berupa penyebaran informasi yang tidak valid, 

fatwa instan, atau perdebatan fikih ibadah di media sosial 

tanpa rujukan yang jelas. 

Keismpulan 

Tantangan fikih ibadah mencakup aspek pemahaman, 

praktik, perbedaan mazhab, modernisasi, hingga pengaruh 

globalisasi dan digitalisasi. Oleh karena itu, diperlukan 

upaya: 

a. Pendidikan fikih yang moderat dan kontekstual. 

b. Penguatan literasi keagamaan masyarakat. 

c. Peran ulama dan lembaga pendidikan Islam untuk 

memberikan bimbingan yang bijak dan relevan. 

Baik, mari kita bahas “Ibadah di Tengah Masyarakat 

Pluralisme” dalam perspektif fikih ibadah: 

 

9. .Ibadan dalam Pluralisme 

 

a. Makna Ibadah dalam Pluralisme 

Ibadah adalah penghambaan diri kepada Allah melalui 

amal lahir maupun batin sesuai syariat. Dalam konteks 

masyarakat pluralis (beragam agama, budaya, dan tradisi), 

ibadah menjadi identitas sekaligus ekspresi spiritual umat 

Islam yang harus dijalankan tanpa mengabaikan nilai 

toleransi. 

b. Prinsip Fikih Ibadah dalam Pluralisme 

1) Eksklusivitas Aqidah 

Ibadah mahdhah (salat, puasa, zakat, haji) bersifat 



50 
 

eksklusif, tidak bercampur dengan praktik agama 

lain. 

2) Inklusivitas Sosial 

Fikih ibadah juga mengatur dimensi sosial, seperti 

zakat, infak, dan tolong-menolong, yang dapat 

menyentuh masyarakat lintas agama dalam bentuk 

kemanusiaan. 

3) Adab Toleransi 

Kaidah lakum dīnukum wa liya dīn (untukmu 

agamamu, untukku agamaku) menjadi dasar hidup 

berdampingan. 

c. Tantangan 

1) Sinkretisme: adanya kecenderungan 

mencampuradukkan ritual ibadah dengan tradisi lokal 

atau agama lain. 

2) Sosial-Politik: praktik ibadah tertentu kadang 

diperdebatkan ketika menyentuh ruang publik 

(misalnya azan, perayaan hari besar Islam). 

3) Minoritas-Muslim: di daerah plural, Muslim 

minoritas sering menghadapi kesulitan menjalankan 

ibadah secara leluasa. 

d. Peluang 

1) Ibadah dapat menjadi sarana dakwah bil-hal melalui 

teladan ketaatan, kedisiplinan, dan kepedulian sosial. 

2) Zakat, infak, dan sedekah bisa diarahkan pada 

kegiatan sosial lintas agama, sebagai kontribusi Islam 

terhadap harmoni masyarakat. 

3) Puasa dan haji menumbuhkan nilai universal seperti 

kesabaran, solidaritas, dan persaudaraan manusia. 

5. Kesimpulan 



51 
 

Ibadah dalam masyarakat pluralisme harus dijalankan 

dengan teguh pada prinsip syariat namun juga bijaksana 

dalam interaksi sosial. Fikih ibadah tidak hanya menuntun 

umat untuk beribadah secara ritual, tetapi juga memberi 

landasan etis agar hadir sebagai rahmat bagi seluruh 

makhluk. 

B. Fikih Muamalah 

 

1. Pengertian Fikih Muamalah 

Secara etimologis, kata mu‘āmalah berasal dari bahasa 

Arab ‘āmala–yu‘āmilu–mu‘āmalatan yang berarti interaksi 

atau hubungan timbal balik antara dua pihak (Munawwir, 

2002). Secara terminologis, fikih muamalah adalah kajian 

hukum Islam yang mengatur hubungan antar manusia 

dalam bidang sosial, ekonomi, dan interaksi 

kemasyarakatan, selama bukan termasuk ibadah mahdhah 

(Azizy, 2004). Dengan demikian, fikih muamalah 

membahas ḥablun minannās (hubungan dengan sesama 

manusia), berbeda dengan fikih ibadah yang lebih 

menekankan pada ḥablun minallāh (hubungan dengan 

Allah) (Nasution, 2010). 

2. Ruang Lingkup Fikih Muamalah 

Ruang lingkup fikih muamalah sangat luas dan dapat 

diklasifikasikan menjadi beberapa bagian. Pertama, 

muamalah māliyah yang mencakup jual beli, sewa, 

pinjaman, gadai, zakat, hibah, wakaf, dan warisan (Haroen, 

1997). Kedua, muamalah madaniyah yang berhubungan 

dengan hukum keluarga, seperti pernikahan, talak, rujuk, 

perwalian, dan kewarisan (Zuhaili, 1989). Ketiga, 

muamalah siyāsiyah yang mencakup persoalan 

ketatanegaraan, kepemimpinan, dan hubungan internasional 

(Shiddieqy, 1997). Keempat, muamalah ijtimā‘iyah, yakni 



52 
 

etika sosial dan hubungan kemasyarakatan, termasuk 

hubungan antar umat beragama (Hasan, 2003). 

3. Prinsip-Prinsip Fikih Muamalah 

Prinsip dasar fikih muamalah adalah al-ibāhah al-aṣliyyah 

(hukum asal dalam muamalah adalah boleh) selama tidak 

ada dalil yang mengharamkannya (Zuhaili, 1989). Selain 

itu, terdapat prinsip keadilan (al-‘adl), yaitu menegakkan 

keadilan dalam semua akad dan interaksi (Quraish Shihab, 

2007). Prinsip berikutnya adalah kerelaan (al-tarāḍī), yakni 

semua transaksi harus didasarkan pada kerelaan kedua 

belah pihak (Haroen, 1997). Prinsip kemaslahatan (al-

maṣlaḥah) juga menjadi fondasi utama, di mana muamalah 

ditujukan untuk menghadirkan manfaat dan mencegah 

kerusakan (al-Syatibi, 1997). Terakhir, prinsip amanah dan 

kejujuran yang harus menjadi landasan moral dalam setiap 

bentuk interaksi sosial maupun ekonomi (Nasution, 2010). 

4. Sumber Hukum Fikih Muamalah 

Sumber hukum fikih muamalah merujuk pada Al-Qur’an, 

hadis Nabi, ijma’, qiyas, serta ijtihad kontemporer (Zuhaili, 

1989). Dalam Al-Qur’an, misalnya, terdapat larangan 

praktik riba dalam QS. Al-Baqarah [2]: 275. Hadis Nabi 

juga mengatur tentang kejujuran dalam jual beli, seperti 

sabda Rasulullah SAW: “Penjual dan pembeli memiliki 

hak khiyar selama mereka belum berpisah” (HR. Bukhari 

dan Muslim). Selain itu, perkembangan sosial menuntut 

adanya ijtihad melalui maslahah mursalah, istihsan, urf, dan 

maqasid al-syari‘ah (al-Syatibi, 1997). 

5. Tujuan Fikih Muamalah 

Tujuan utama fikih muamalah adalah menjaga harta (ḥifẓ 

al-māl), menciptakan keadilan sosial, mewujudkan 

kesejahteraan umat, serta mengatur relasi sosial agar 



53 
 

harmonis sesuai prinsip syariat (Hasan, 2003). Dengan 

demikian, fikih muamalah tidak hanya menjadi pedoman 

normatif, tetapi juga instrumen praktis untuk mewujudkan 

masyarakat yang adil, sejahtera, dan bermartabat. 

6. Relevansi Fikih Muamalah di Era Modern 

Dalam konteks modern, fikih muamalah melahirkan 

berbagai praktik sosial dan ekonomi yang relevan, seperti 

sistem perbankan syariah, asuransi syariah, pasar modal 

syariah, dan koperasi syariah (Antonio, 2001). Dalam aspek 

sosial, fikih muamalah menjadi dasar etika kerja, etika 

bermedia, dan etika bermasyarakat di tengah pluralitas. 

Sementara dalam aspek politik, prinsip muamalah menjadi 

pedoman kepemimpinan yang amanah, adil, dan berpihak 

pada rakyat (Azizy, 2004). 

C. Fikih Munakahat 

 

1. Pengertian Fikih Munakahat 

Secara bahasa, kata nikāḥ berarti berkumpul, bersatu, dan 

akad (Munawwir, 2002). Secara istilah, fikih munakahat 

adalah bagian dari fikih yang membahas hukum-hukum 

pernikahan dan segala hal yang terkait dengannya, seperti 

rukun, syarat, hak dan kewajiban suami istri, perceraian, 

iddah, nafkah, serta perwalian (Haroen, 1997). Dengan 

demikian, fikih munakahat merupakan pedoman syariat 

Islam dalam mengatur hubungan keluarga. 

2. Tujuan Pernikahan dalam Islam 

Tujuan utama pernikahan adalah untuk membentuk 

keluarga yang sakinah, mawaddah, dan rahmah (QS. Ar-

Rum [30]: 21). Pernikahan juga menjadi sarana menjaga 

kehormatan diri, menyalurkan naluri biologis secara halal, 

memperbanyak keturunan yang saleh, serta membangun 



54 
 

masyarakat yang bermoral dan berperadaban (Qardhawi, 

2000). 

3. Rukun dan Syarat Nikah 

a. Rukun Nikah: calon suami, calon istri, wali, dua 

orang saksi, dan ijab kabul (Zuhaili, 1989). 

b. Syarat Nikah: calon mempelai harus jelas 

identitasnya, tidak ada larangan menikah (seperti 

mahram atau sedang dalam iddah), wali harus sah, 

saksi harus adil, serta ijab kabul dilakukan dalam satu 

majelis (Hasan, 2003). 

4. Hak dan Kewajiban Suami Istri 

a. Hak Istri: mendapatkan mahar, nafkah, perlindungan, 

dan perlakuan baik dari suami. 

b. Hak Suami: mendapatkan ketaatan dalam hal-hal 

yang ma‘ruf, penghormatan, dan pelayanan dari istri. 

c. Kewajiban Bersama: menjaga kehormatan keluarga, 

mendidik anak, serta membangun rumah tangga 

berdasarkan nilai agama (Shiddieqy, 1997). 

5. Perceraian dalam Islam 

Islam membolehkan perceraian (thalak) jika tidak ada lagi 

jalan rekonsiliasi, meskipun perceraian adalah perkara halal 

yang paling dibenci Allah (HR. Abu Dawud). Bentuk 

perceraian meliputi thalak, khulu‘, fasakh, dan li‘an, 

dengan prosedur yang diatur untuk menjaga keadilan bagi 

kedua belah pihak (Zuhaili, 1989). 

6. Relevansi Fikih Munakahat di Era Modern 

Dalam konteks modern, fikih munakahat tidak hanya 

menjadi pedoman hukum pernikahan, tetapi juga menjadi 

dasar bagi regulasi keluarga Muslim di berbagai negara, 



55 
 

termasuk Undang-Undang Perkawinan di Indonesia (UU 

No. 1 Tahun 1974). Fikih munakahat juga penting dalam 

membangun kesadaran gender, menjaga hak anak, serta 

mencegah pernikahan dini dan praktik-praktik yang 

merugikan perempuan (Azizy, 2004). 

D. Fikih Jinayah 

 

1. Pengertian 

Secara bahasa, kata jinayah berasal dari akar kata janā 

yang berarti kesalahan, dosa, atau pelanggaran. Dalam 

istilah fikih, jinayah diartikan sebagai segala bentuk 

pelanggaran terhadap hukum Allah yang dikenai sanksi 

pidana, baik yang berkaitan dengan jiwa, harta, maupun 

kehormatan (Zuhaili, 1989). Dengan demikian, fikih 

jinayah adalah cabang fikih yang mengatur tindak pidana 

(jarimah) dan hukumannya (‘uqubah) dalam syariat Islam. 

2. Kedudukan 

Fikih jinayah memiliki kedudukan penting dalam hukum 

Islam karena menjadi bagian dari sistem hukum pidana 

Islam. Tujuannya adalah menjaga ketertiban, keadilan, 

serta perlindungan hak asasi manusia melalui penerapan 

prinsip maqāṣid al-syarī‘ah. Kedudukannya sejajar dengan 

cabang fikih lainnya seperti fikih ibadah, muamalah, 

munakahat, dan siyasah (Qardhawi, 1995). 

3. Objek Kajian 

Objek kajian fikih jinayah adalah tindak pidana dalam 

perspektif hukum Islam, yang meliputi: 

a. Perbuatan yang dilarang (jarimah), misalnya zina, 

pencurian, pembunuhan. 



56 
 

b. Pelaku tindak pidana, beserta syarat tanggung 

jawabnya (ahliyyah). 

c. Korban atau hak yang dilanggar, baik hak Allah 

maupun hak manusia. 

d. Jenis hukuman yang dikenakan, baik hudud, qisas-

diyat, maupun ta‘zir. 

4. Ruang Lingkup 

Ruang lingkup fikih jinayah meliputi tiga kategori utama 

(Anwar, 2010): 

a. Hudud  hukuman yang telah ditentukan secara pasti 

oleh syariat, seperti zina, qadzf, mencuri, minum 

khamr, hirabah, dan riddah. 

b. Qisas-Diyat  hukuman balasan setimpal atau ganti 

rugi terhadap tindak pidana yang menyangkut jiwa 

atau anggota badan. 

c. Ta‘zir  hukuman yang bentuknya tidak ditentukan 

secara pasti oleh syariat, diserahkan kepada kebijakan 

hakim atau penguasa demi kemaslahatan. 

5. Tujuan 

Tujuan utama fikih jinayah adalah (Shiddieqy, 1997): 

a. Menjaga ketertiban sosial. 

b. Melindungi hak asasi manusia (jiwa, harta, 

kehormatan). 

c. Mewujudkan keadilan hukum. 

d. Memberikan efek jera dan pendidikan bagi pelaku 

kejahatan. 

e. Menegakkan prinsip maqāṣid al-syarī‘ah dalam 

kehidupan bermasyarakat. 

6. Fungsi 



57 
 

Fungsi fikih jinayah tidak hanya bersifat represif melalui 

pemberian sanksi, tetapi juga preventif dan edukatif, yaitu: 

a. Fungsi preventif  mencegah masyarakat dari tindak 

kriminal melalui ancaman hukuman. 

b. Fungsi represif  memberikan sanksi kepada pelaku 

tindak pidana sesuai ketentuan syariat. 

c. Fungsi edukatif  mendidik pelaku agar tidak 

mengulangi perbuatannya dan mengembalikannya ke 

jalan yang benar. 

d. Fungsi sosial  menjaga keharmonisan, keamanan, dan 

ketenteraman masyarakat. 

7. Urgensi Fiki Jinayah bagi Mahasiswa colon Guru 

 

Bagi mahasiswa calon guru, mempelajari fikih jinayah 

memiliki urgensi strategis baik secara keilmuan, pedagogis, 

maupun sosial. Hal ini karena guru bukan hanya berperan 

sebagai pengajar, tetapi juga pendidik, teladan, dan agen 

moral di tengah masyarakat. 

 

a. Pemahaman terhadap Hukum Islam 

 

Mahasiswa calon guru perlu memahami dasar-dasar 

hukum Islam, termasuk aspek pidana (jinayah), agar 

memiliki wawasan komprehensif tentang syariat. 

Pemahaman ini akan memperkuat integritas keilmuan 

mereka sebagai pendidik yang mengajarkan ajaran 

Islam secara utuh (Zuhaili, 1989). 

 

b. Penguatan Nilai Keadilan dan Etika 

 

Fikih jinayah menekankan perlindungan terhadap hak 

manusia dan penegakan keadilan. Dengan 

mempelajarinya, mahasiswa calon guru akan 

memiliki dasar etis yang kuat dalam bersikap adil, 



58 
 

objektif, dan bijaksana dalam menghadapi persoalan 

pendidikan maupun sosial (Qardhawi, 1995). 

 

c. Internalisasi Maqāṣid al-Syarī‘ah 

 

Fikih jinayah mengajarkan pentingnya menjaga lima 

hal pokok (agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta). 

Bagi calon guru, internalisasi nilai-nilai tersebut 

sangat penting dalam membentuk karakter pendidik 

yang mampu menanamkan sikap amanah, disiplin, 

dan tanggung jawab kepada peserta didik (Shiddieqy, 

1997). 

 

d. Keterampilan Pedagogis dalam Konteks Pluralitas 

 

Pemahaman fikih jinayah juga melatih mahasiswa 

calon guru untuk menjelaskan ajaran Islam tentang 

keadilan, pencegahan kriminalitas, dan perlindungan 

hak asasi manusia secara moderat. Hal ini relevan 

dalam konteks masyarakat Indonesia yang plural, 

sehingga guru dapat menanamkan nilai toleransi dan 

kedamaian (Anwar, 2010). 

 

e. Kontribusi dalam Pendidikan Karakter 

 

Dengan memahami prinsip-prinsip fikih jinayah, 

calon guru dapat menanamkan nilai moral, tanggung 

jawab sosial, dan kesadaran hukum kepada peserta 

didik. Hal ini selaras dengan tujuan pendidikan 

nasional yang menekankan pembentukan karakter 

bangsa. 

 

E. Fikih Mawaris 

1. Pengertian 



59 
 

Secara bahasa, mawaris berasal dari kata al-mīrāts yang 

berarti warisan atau peninggalan. Dalam istilah fikih, 

mawaris adalah ilmu yang mempelajari tentang pembagian 

harta peninggalan seseorang yang telah meninggal dunia 

kepada ahli warisnya sesuai dengan ketentuan syariat Islam 

(Al-Zuhaili, 1989). Ilmu ini sering disebut juga dengan ‘ilm 

al-farāidh karena mengatur bagian-bagian warisan yang 

telah difardhukan (ditetapkan) oleh Allah dalam Al-Qur’an. 

2. Kedudukan 

Fikih mawaris memiliki kedudukan penting dalam hukum 

Islam karena termasuk bagian dari muamalah yang diatur 

secara rinci dalam Al-Qur’an, khususnya dalam Surah an-

Nisa ayat 11, 12, dan 176. Tidak ada bidang hukum Islam 

lain yang dijelaskan secara detail seperti halnya hukum 

waris. Hal ini menunjukkan urgensinya dalam menjaga 

keadilan dan hak-hak keluarga (Shiddieqy, 1997). 

3. Dasar Hukum 

Dasar hukum fikih mawaris bersumber dari: 

a. Al-Qur’an: Surah an-Nisa ayat 11, 12, dan 176. 

b. Hadis Nabi: “Berikanlah bagian warisan kepada yang 

berhak menerimanya...” (HR. Muslim). 

c. Ijma’ ulama: kesepakatan ulama tentang kewajiban 

melaksanakan hukum waris. 

4. Objek Kajian 

Objek kajian fikih mawaris adalah: 

a. Pewaris (al-muwarrith): orang yang meninggal dunia 

dan meninggalkan harta. 

b. Ahli waris (al-wārith): orang yang berhak menerima 

bagian harta peninggalan. 



60 
 

c. Harta warisan (al-tirkah): harta peninggalan yang 

dapat diwariskan setelah dipenuhi hak-hak pewaris 

seperti biaya jenazah, pelunasan hutang, dan wasiat. 

5. Ruang Lingkup 

Ruang lingkup fikih mawaris meliputi: 

a. Sebab-sebab seseorang menjadi ahli waris (nasab, 

perkawinan, wala’). 

b. Halangan-halangan waris (perbedaan agama, 

pembunuhan, perbudakan). 

c. Bagian tertentu (ashab al-furudh) seperti ½, ¼, ⅛, ⅔, 

⅓, ⅙. 

d. Pewaris tanpa bagian tertentu (ashabah). 

e. Kasus warisan khusus seperti aul, radd, dan masalah 

gharawain. 

6. Tujuan 

Tujuan fikih mawaris adalah untuk menegakkan keadilan 

dalam distribusi harta peninggalan, menjaga hak ahli waris, 

serta mencegah konflik keluarga akibat perebutan warisan. 

7. Fungsi 

a. Fungsi yuridis  memberikan ketentuan hukum yang 

jelas terkait warisan. 

b. Fungsi sosial  menjaga keharmonisan keluarga 

dengan pembagian adil. 

c. Fungsi ekonomi  memastikan distribusi harta berjalan 

seimbang dalam masyarakat. 

d. Fungsi moral-spiritual  mengingatkan manusia bahwa 

harta hanyalah titipan Allah dan tidak bisa dibawa 

mati. 

F.Fikih Siyasah 



61 
 

 

1. Pengertian 

Secara bahasa, siyasah berarti mengatur, mengelola, atau 

memimpin. Dalam istilah fikih, siyasah adalah cabang fikih 

yang membahas aturan-aturan syariat terkait dengan 

pengelolaan urusan publik, pemerintahan, politik, dan 

hubungan antarwarga negara sesuai prinsip Islam (Al-

Mawardi, 1996). Dengan kata lain, fikih siyasah adalah 

hukum Islam yang mengatur tata kelola negara, kekuasaan, 

dan masyarakat dalam bingkai keadilan dan kemaslahatan. 

2. Kedudukan 

Fikih siyasah memiliki kedudukan penting karena menjadi 

pedoman dalam mengatur kehidupan bernegara dan 

bermasyarakat. Ia merupakan bagian dari hukum publik 

Islam (fiqh al-‘ammah) yang bertujuan menjaga keteraturan 

sosial, keadilan, serta terwujudnya kemaslahatan umat. 

Dalam tradisi klasik, fikih siyasah ditempatkan sejajar 

dengan fikih ibadah, muamalah, munakahat, dan jinayah 

(Qardhawi, 1995). 

3. Dasar Hukum 

Dasar hukum fikih siyasah terdapat dalam: 

a. Al-Qur’an: QS. An-Nisa (4): 58-59 tentang amanah 

dan ketaatan kepada ulil amri; QS. Asy-Syura (42): 

38 tentang musyawarah. 

b. Hadis Nabi: “Setiap kalian adalah pemimpin dan 

setiap pemimpin akan dimintai 

pertanggungjawaban...” (HR. Bukhari-Muslim). 

c. Ijma’: kesepakatan ulama tentang pentingnya 

kepemimpinan dalam Islam. 

d. Qiyas dan maslahat: sebagai metode ijtihad dalam 

merumuskan kebijakan publik. 



62 
 

4. Objek Kajian 

Objek kajian fikih siyasah mencakup berbagai aspek 

pengelolaan masyarakat, antara lain: 

a. Kepemimpinan  (imamah/khalifah)dan 

kewenangannya. 

b. Hubungan antara pemerintah dan rakyat. 

c. Pengelolaan hukum, keuangan negara, dan 

keamanan. 

d. Hubungan internasional (siyasah dusturiyyah dan 

siyasah dauliyyah). 

e. Hak-hak warga negara dan prinsip keadilan. 

5. Ruang Lingkup 

Fikih siyasah memiliki ruang lingkup yang luas, di 

antaranya: 

a. Siyasah Dusturiyyah  hukum tata negara Islam. 

b. Siyasah Qadha’iyyah  sistem peradilan dan 

kehakiman. 

c. Siyasah Maliyyah  pengelolaan keuangan negara. 

d. Siyasah Dauliyyah  hubungan internasional, 

diplomasi, perang dan damai. 

e. Siyasah Idariyyah administrasi pemerintahan. 

6. Tujuan 

Tujuan fikih siyasah adalah menegakkan keadilan, menjaga 

keamanan, melindungi hak asasi manusia, mewujudkan 

kesejahteraan, serta memastikan tercapainya maqāṣid al-

syarī‘ah dalam kehidupan bernegara dan bermasyarakat 

(Al-Mawardi, 1996). 

7. Fungsi 



63 
 

a. Fungsi normatif  memberikan aturan syariat bagi 

pengelolaan negara. 

b. Fungsi sosial-politik  menjaga stabilitas dan 

ketertiban masyarakat. 

c. Fungsi etis  menanamkan nilai moral, keadilan, dan 

amanah dalam kepemimpinan. 

d. Fungsi praktis  memberi pedoman bagi kebijakan 

publik yang maslahat. 

 

G.Fikih kontemporer 

1. Pengertian Fikih Kontemporer 

Fikih kontemporer adalah cabang fikih yang membahas 

hukum-hukum Islam terkait dengan persoalan-persoalan 

baru yang muncul akibat perkembangan zaman, teknologi, 

ekonomi, politik, budaya, dan sosial, yang belum 

ditemukan secara langsung pada masa klasik. Ia berfungsi 

untuk menjawab tantangan kehidupan modern dengan tetap 

berlandaskan pada Al-Qur’an, hadis, ijma’, dan qiyas, serta 

metodologi ijtihad lainnya (Asni, 2020). 

2. Kedudukan Fikih Kontemporer 

Fikih kontemporer memiliki kedudukan penting dalam 

khazanah hukum Islam karena menjadi jembatan antara 

teks klasik dengan realitas modern. Ia memungkinkan 

ajaran Islam tetap relevan, aplikatif, dan mampu menjawab 

problematika umat di berbagai bidang seperti bioetika, 

ekonomi syariah, hak asasi manusia, isu lingkungan, hingga 

teknologi digital (Azizy, 2004). 

3. Objek Kajian Fikih Kontemporer 



64 
 

Objek kajiannya adalah persoalan-persoalan baru yang 

belum secara eksplisit dibahas oleh fuqaha klasik, 

misalnya: 

a. Transaksi keuangan digital, fintech, dan kripto. 

b. Masalah kesehatan modern (bayi tabung, 

transplantasi organ, euthanasia). 

c. Hubungan internasional, demokrasi, dan hak asasi 

manusia. 

d. Isu lingkungan dan keberlanjutan. 

e. Problem pluralisme, toleransi, dan interaksi 

antaragama. 

 

4. Ruang Lingkup Fikih Kontemporer 

Ruang lingkup fikih kontemporer meliputi: 

a. Fikih Ekonomi dan Bisnis Modern: perbankan 

syariah, asuransi, investasi, dan perdagangan digital. 

b. Fikih Medis dan Bioetika: kedokteran, reproduksi, 

kesehatan publik. 

c. Fikih Politik dan Sosial: demokrasi, HAM, tata kelola 

negara modern. 

d. Fikih Lingkungan: etika ekologi, hukum pemanfaatan 

alam. 

e. Fikih Globalisasi: hubungan antaragama, interaksi 

sosial, dan budaya lintas bangsa. 

5. Urgensi Fikih Kontemporer bagi Mahasiswa Calon Guru 

Bagi mahasiswa calon guru, mempelajari fikih 

kontemporer sangat urgen karena: 

a. Membekali pemahaman yang kritis, adaptif, dan 

relevan dengan realitas modern. 



65 
 

b. Membantu mereka dalam mengintegrasikan nilai-

nilai Islam dengan perkembangan ilmu pengetahuan 

dan teknologi. 

c. Menjadi bekal untuk menjawab pertanyaan siswa 

terkait isu-isu kekinian dengan perspektif Islam yang 

moderat. 

d. Membentuk guru yang responsif terhadap dinamika 

masyarakat plural, sehingga pendidikan Islam tidak 

terjebak dalam rigiditas, tetapi tetap berpegang pada 

prinsip syariat (Hallaq, 2009). 

 

 

 

BAB V 

METODE DAN STRATEGI PEMBELAJARAN FIKI 

A. Metode Klasik dalam Pembelajaran Fikih 

1. Metode Talaqqi (transmisi langsung) 

 

Metode talaqqi merupakan cara belajar tradisional 

dalam pendidikan fikih, yaitu proses penyampaian ilmu 

secara langsung dari guru kepada murid melalui 

pembacaan kitab, penjelasan, dan koreksi pemahaman. 

Murid biasanya menyimak, mencatat, lalu mengulang 

materi yang diterima. Metode ini sangat menekankan 

aspek otoritas guru serta kesinambungan sanad 

keilmuan, sehingga ilmu yang dipelajari memiliki 

legitimasi dan terjaga keasliannya (Arifin, 2016). 

a. Kelebihan: mampu menjaga orisinalitas ilmu dan 

menanamkan sikap ta’dzim (hormat) kepada guru. 

b. Kelemahan: cenderung bersifat satu arah dan kurang 

melatih kemandirian berpikir kritis jika tidak 

diimbangi dengan metode lain. 

 



66 
 

2. Metode Hafalan (tahfizh al-matn) 

 

Metode hafalan digunakan dalam rangka memperkuat 

ingatan terhadap teks fikih, khususnya matan-matan 

ringkas seperti Matan Abu Syuja’ atau Zubad Ibn 

Ruslan. Hafalan dipandang penting untuk membekali 

siswa dengan kosa kata, istilah, dan struktur dasar 

hukum Islam, sehingga dapat memudahkan proses 

pemahaman pada tahap berikutnya (Makdisi, 1981). 

a. Kelebihan: melatih kedisiplinan, konsistensi, 

serta ketelitian dalam memahami teks fikih. 

b. Kelemahan: berisiko melahirkan pemahaman 

mekanis apabila tidak dilanjutkan dengan 

penjelasan (syarah) yang kontekstual. 

 

3. Metode Musyawarah (bahts al-masā’il / diskusi) 

 

Musyawarah atau diskusi kolektif merupakan salah 

satu metode klasik yang digunakan dalam kajian 

fikih, khususnya dalam forum bahts al-masā’il. 

Metode ini dilakukan dengan cara menghadirkan 

permasalahan nyata dalam kehidupan, kemudian 

didiskusikan dengan merujuk pada kitab-kitab fikih 

otoritatif. Praktik ini selain mempertahankan tradisi 

literatur klasik, juga memberi ruang bagi para pelajar 

untuk berlatih berpikir kritis dan analitis dalam 

menghubungkan teks dengan realitas sosial 

(Zarkasyi, 2019). 

a. Kelebihan: melatih kemampuan argumentasi, 

kerja sama, dan aplikasi fikih terhadap problem 

kontemporer. 

b. Kelemahan: memerlukan kemampuan literasi 

kitab yang cukup, sehingga lebih efektif pada 

tingkat lanjut dibanding pemula. 



67 
 

Dengan demikian, metode klasik dalam pembelajaran fikih, 

seperti talaqqi, hafalan, dan musyawarah, tetap relevan 

hingga saat ini. Namun, agar sesuai dengan kebutuhan 

pendidikan modern, metode ini perlu diintegrasikan dengan 

strategi pembelajaran inovatif yang lebih partisipatif dan 

kontekstual (Azra, 2015). 

 

B. Metode Modern dalam Pembelajaran Fikih 

 

1. Metode Diskusi (Discussion Method) 

 

Metode diskusi merupakan strategi pembelajaran yang 

menekankan interaksi aktif antara guru dan peserta 

didik. Dalam konteks fikih, diskusi digunakan untuk 

membahas masalah-masalah hukum Islam kontemporer 

atau kasus aplikatif, sehingga siswa dapat 

mengembangkan kemampuan berpikir kritis, analitis, 

dan argumentatif (Johnson & Johnson, 1994). Metode 

ini menuntut peserta didik untuk tidak hanya menerima 

informasi, tetapi juga mengevaluasi, menyimpulkan, 

dan mengaitkan teori fikih dengan praktik nyata. 

a. Kelebihan: melatih keterampilan komunikasi, 

kolaborasi, dan pemecahan masalah. 

b. Kelemahan: membutuhkan persiapan materi 

yang matang dan keterampilan fasilitasi guru. 

 

2. Metode Studi Kasus (Case Study Method) 

 

Metode studi kasus digunakan untuk mengkaji persoalan 

fikih berdasarkan situasi nyata yang dihadapi masyarakat. 

Misalnya, kasus fiqih muamalah terkait zakat digital, 

kontrak bisnis modern, atau persoalan kontemporer dalam 

ibadah. Dengan metode ini, peserta didik dapat memahami 

hukum Islam secara kontekstual, mengasah kemampuan 

analisis, serta menghubungkan teori dengan praktik (Yin, 

2014). 



68 
 

a. Kelebihan: meningkatkan kemampuan 

pemecahan masalah, aplikasi hukum Islam, dan 

pengambilan keputusan berbasis dalil. 

b. Kelemahan: membutuhkan literatur dan data 

kasus yang relevan agar pembelajaran efektif. 

 

3. Metode Praktik Ibadah (Experiential Learning / 

Practice-Based Learning) 

 

Metode praktik ibadah menekankan pembelajaran 

langsung melalui pengalaman, misalnya praktik 

wudhu, salat, puasa, zakat, atau haji simulasi. 

Pendekatan ini memungkinkan peserta didik 

memahami fikih secara aplikatif, bukan hanya 

teoritis. Metode ini sejalan dengan prinsip learning 

by doing, di mana keterampilan dan pemahaman 

dibangun melalui pengalaman nyata (Kolb, 1984). 

a. Kelebihan: memperkuat pemahaman, 

keterampilan, dan kesadaran spiritual peserta 

didik. 

b. Kelemahan: memerlukan pengawasan intensif 

agar praktik sesuai syariat. 

Dengan demikian, metode modern dalam pembelajaran 

fikih—diskusi, studi kasus, dan praktik ibadah—

menekankan pendekatan partisipatif, kontekstual, dan 

aplikatif. Metode ini melengkapi metode klasik sehingga 

pembelajaran fikih menjadi lebih efektif dan relevan 

dengan tantangan zaman (Azra, 2015). 

C. Strategi Pembelajaran Aktif dalam Fikih 

Strategi pembelajaran aktif menekankan keterlibatan 

peserta didik secara penuh dalam proses belajar-mengajar, 

sehingga mereka tidak hanya menerima informasi, tetapi 



69 
 

juga berpartisipasi dalam menemukan, menganalisis, dan 

menerapkan konsep fikih. Beberapa strategi yang umum 

digunakan antara lain: 

1. Mastery Learning 

 

Strategi mastery learning menekankan penguasaan 

materi secara tuntas sebelum melanjutkan ke topik 

berikutnya. Dalam konteks fikih, peserta didik 

dipastikan memahami setiap konsep hukum Islam, 

mulai dari teori hingga praktik ibadah, sebelum 

melanjutkan ke materi yang lebih kompleks. Strategi 

ini efektif meningkatkan kualitas pemahaman dan 

keterampilan peserta didik (Bloom, 1968). 

a. Kelebihan: memastikan peserta didik mencapai 

kompetensi minimal, mendorong pembelajaran 

personal, dan mengurangi kesenjangan 

kemampuan. 

b. Kelemahan: memerlukan waktu lebih lama dan 

evaluasi berkelanjutan. 

 

2. Problem-Based Learning (PBL) 

 

PBL adalah strategi yang menggunakan masalah nyata 

sebagai titik awal pembelajaran. Dalam fikih, masalah 

bisa berupa kasus kontemporer seperti zakat online, 

etika bisnis syariah, atau isu fiqih keluarga. Peserta didik 

dituntut untuk menganalisis, mencari solusi, dan 

mempresentasikan hasil kajiannya secara sistematis 

(Barrows & Tamblyn, 1980). 

a. Kelebihan: mengembangkan kemampuan 

berpikir kritis, kreatif, dan aplikatif dalam 

konteks hukum Islam. 



70 
 

b. Kelemahan: membutuhkan bimbingan guru 

yang kompeten dan literatur pendukung yang 

memadai. 

 

3. Cooperative Learning 

 

Cooperative learning menekankan kerja sama antar 

peserta didik untuk mencapai tujuan pembelajaran. 

Dalam pembelajaran fikih, siswa dapat dibagi dalam 

kelompok untuk mendiskusikan kasus fiqih, 

menyusun argumentasi hukum, atau menyelesaikan 

simulasi ibadah. Strategi ini menumbuhkan 

keterampilan sosial, tanggung jawab kolektif, dan 

kemampuan komunikasi (Slavin, 1995). 

a. Kelebihan: meningkatkan keterampilan sosial, 

komunikasi, dan kolaborasi antar peserta didik. 

b. Kelemahan: jika tidak dikelola dengan baik, 

beberapa siswa bisa pasif dalam kelompok. 

 Dengan penerapan strategi pembelajaran aktif mastery 

learning, problem-based learning, dan cooperative 

learning—proses belajar fikih menjadi lebih partisipatif, 

kontekstual, dan aplikatif, sehingga peserta didik tidak 

hanya memahami teori, tetapi juga mampu 

mengimplementasikan hukum Islam dalam kehidupan 

nyata (Azra, 2015). 

D. Integrasi Media Digital dalam Pembelajaran Fikih 

Pemanfaatan media digital dalam pembelajaran fikih 

semakin relevan di era modern. Media digital, seperti video 

tutorial, aplikasi simulasi ibadah, e-book, platform 

pembelajaran daring, dan forum diskusi virtual, dapat 

meningkatkan efektivitas, kreativitas, dan keterlibatan 

peserta didik (Prensky, 2001). 



71 
 

1. Peningkatan pemahaman konsep fikih 

Media digital memungkinkan peserta didik 

mengakses materi fikih secara visual, audio, maupun 

interaktif, sehingga mempermudah pemahaman 

konsep hukum Islam, seperti tata cara wudhu, salat, 

zakat, dan haji (Mulyasa, 2013). 

2. Penguatan praktik ibadah 

Dengan media simulasi ibadah atau video panduan, 

peserta didik dapat mempraktikkan ibadah secara 

mandiri, meminimalisir kesalahan, dan meningkatkan 

keterampilan aplikatif (Kolb, 1984). 

3. Pembelajaran kolaboratif dan partisipatif 

Platform digital seperti forum diskusi daring dan 

aplikasi kolaboratif memungkinkan peserta didik 

berdiskusi, berbagi pendapat, dan memecahkan 

masalah fikih secara kelompok, sehingga 

menumbuhkan keterampilan sosial dan berpikir kritis 

(Johnson & Johnson, 1994). 

4. Akses literatur dan sumber hukum 

Digitalisasi kitab-kitab klasik, jurnal, dan artikel 

kontemporer memungkinkan peserta didik untuk 

menelusuri referensi dengan cepat, memudahkan 

analisis kasus, dan memperluas wawasan hukum 

Islam (Azra, 2015). 

Integrasi media digital dalam pembelajaran fikih tidak 

hanya mempermudah penyampaian materi, tetapi juga 

menumbuhkan kreativitas, kemandirian belajar, dan 

kemampuan analisis peserta didik. Guru sebagai fasilitator 

perlu memastikan penggunaan media digital relevan, 

interaktif, dan sesuai prinsip syariat Islam (Mulyasa, 2013). 

Capaian pembelajaran: 

 

Mahasiswa mampu merancang strategi pembelajaran fikih 



72 
 

yang kreatif, inovatif, dan sesuai perkembangan peserta 

didik. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB VI 

KURIKULUM PENDIDIKAN FIKIH 

 

A. Kurikulum Fikih di Madrasah dan Sekolah 

Kurikulum fikih di madrasah dan sekolah merupakan 

perencanaan dan pengorganisasian materi pembelajaran 

hukum Islam yang sistematis, terstruktur, dan berjenjang 

untuk membentuk kompetensi keagamaan peserta didik 

(Depdiknas, 2008). Kurikulum ini menekankan penguasaan 

konsep fikih secara teoritis dan praktis, integrasi nilai 

moral, serta penerapan prinsip moderasi beragama sesuai 

konteks sosial budaya lokal (Azra, 2015). 

1. Struktur Kurikulum 

Kurikulum fikih biasanya disusun berdasarkan 

jenjang pendidikan: MI (Madrasah Ibtidaiyah), MTs 

(Madrasah Tsanawiyah), dan MA (Madrasah Aliyah). 

Materi disajikan secara berjenjang dari pengenalan 

ibadah dasar hingga pemahaman fiqih kontemporer, 

mencakup cabang-cabang fikih seperti ibadah, 

muamalah, munakahat, jinayah, mawaris, dan siyasah 

(Depdiknas, 2008). 



73 
 

2. Integrasi Tujuan Pendidikan 

Kurikulum fikih dirancang untuk mencapai tujuan 

pendidikan: membentuk peserta didik yang religius, 

berakhlak mulia, mampu menerapkan syariat Islam 

dalam kehidupan sehari-hari, serta memahami hukum 

Islam dalam konteks sosial, ekonomi, dan politik (Al-

Ghazali, 2014). 

3. Pendekatan dan Metode 

Kurikulum menekankan penggunaan metode yang 

bervariasi, seperti talaqqi, hafalan, musyawarah, 

diskusi, studi kasus, praktik ibadah, dan integrasi 

media digital, sehingga pembelajaran fikih menjadi 

lebih partisipatif, kontekstual, dan aplikatif (Johnson 

& Johnson, 1994; Prensky, 2001). 

4. Evaluasi dan Penilaian 

Penilaian dalam kurikulum fikih meliputi aspek 

sikap, pengetahuan, keterampilan, dan kompetensi 

akhir. Evaluasi dilakukan melalui tes tulis, observasi 

praktik ibadah, proyek kelompok, diskusi kasus, dan 

portofolio pembelajaran, sehingga dapat mengukur 

pemahaman peserta didik secara komprehensif 

(Bloom, 1968). 

Dengan demikian, kurikulum fikih di madrasah dan sekolah 

berfungsi sebagai panduan sistematis untuk membangun 

kompetensi keagamaan peserta didik, sekaligus 

mengintegrasikan nilai-nilai moral, sosial, dan moderasi 

beragama dalam pendidikan Islam (Azra, 2015). 

B. Analisis Kurikulum 2013 (K13) dalam Pendidikan Fikih 

Kurikulum 2013 (K13) menekankan pembelajaran berbasis 

kompetensi (competency-based curriculum), yang meliputi 

pengembangan sikap, pengetahuan, dan keterampilan 

peserta didik secara terpadu (Kemendikbud, 2016). Dalam 

konteks pendidikan fikih, K13 memberikan kerangka untuk 



74 
 

membentuk pemahaman hukum Islam secara sistematis dan 

mengintegrasikan nilai moral, sosial, dan spiritual dalam 

pembelajaran. 

1. Struktur dan Materi Pembelajaran Fikih 

Kurikulum K13 membagi pembelajaran fikih 

berdasarkan jenjang pendidikan: MI, MTs, dan MA. 

Materi disusun secara berjenjang, mulai dari 

pengenalan ibadah dasar, muamalah, hingga isu 

kontemporer dalam fikih. Penyusunan materi 

menekankan keterpaduan antara teori dan praktik, 

sehingga peserta didik tidak hanya memahami hukum 

Islam, tetapi juga mampu menerapkannya dalam 

kehidupan sehari-hari (Depdiknas, 2016). 

2. Pendekatan Saintifik 

K13 menerapkan pendekatan saintifik (scientific 

approach) yang melibatkan tahap observasi, 

menanya, mencoba, menalar, dan 

mengomunikasikan. Dalam pembelajaran fikih, 

pendekatan ini dapat diterapkan melalui praktik 

ibadah, studi kasus, diskusi, dan proyek berbasis 

masalah, sehingga peserta didik aktif dalam 

menemukan, memahami, dan menerapkan hukum 

Islam (Azra, 2015). 

3. Penguatan Kompetensi Sikap, Pengetahuan, dan 

Keterampilan 

K13 menekankan pengembangan kompetensi sikap 

(spiritual dan sosial), pengetahuan (cognitive), dan 

keterampilan (psychomotor). Dalam pendidikan fikih, 

peserta didik diharapkan mampu: 

a. Menunjukkan sikap religius, disiplin, dan 

tanggung jawab dalam praktik ibadah (Al-

Ghazali, 2014). 

b. Menguasai konsep hukum Islam dan 

permasalahan fikih kontemporer. 



75 
 

c. Menerapkan prinsip-prinsip fikih dalam 

kehidupan sehari-hari secara tepat dan 

kontekstual. 

4. Integrasi Nilai Moderasi Beragama dan Kearifan 

Lokal 

K13 mendorong integrasi nilai moderasi beragama 

dan kearifan lokal dalam pembelajaran fikih. Hal ini 

penting untuk membentuk peserta didik yang toleran, 

menghargai perbedaan, serta mampu 

mengaplikasikan hukum Islam sesuai konteks sosial 

budaya lokal (Siregar, 2022). 

Kesimpulannya, Kurikulum 2013 menyediakan kerangka 

pembelajaran fikih yang sistematis dan berbasis 

kompetensi, dengan pendekatan saintifik dan integrasi nilai 

moderasi serta kearifan lokal. Implementasi K13 

mendorong peserta didik untuk aktif, kritis, dan mampu 

mengaplikasikan fikih dalam kehidupan nyata, sehingga 

relevan dengan tuntutan pendidikan modern (Azra, 2015). 

 

C. Analisis Kurikulum Merdeka Belajar dan Pendidikan     

    Fikih 

Kurikulum Merdeka Belajar merupakan kebijakan 

pendidikan terbaru yang menekankan fleksibilitas, 

kemandirian belajar, dan pembelajaran berbasis kompetensi 

sesuai kebutuhan peserta didik (Kemendikbud, 2021). 

Dalam konteks pendidikan fikih, implementasi kurikulum 

ini membuka peluang untuk mengembangkan pembelajaran 

yang kontekstual, partisipatif, dan relevan dengan dinamika 

sosial masyarakat. 

1. Fleksibilitas Materi dan Metode 

Kurikulum Merdeka memungkinkan guru untuk 

menyesuaikan materi fikih dengan konteks lokal, 

kebutuhan peserta didik, dan isu kontemporer. Materi 

seperti ibadah, muamalah, dan fikih kontemporer 



76 
 

dapat disampaikan melalui metode aktif, studi kasus, 

diskusi, atau praktik ibadah berbasis proyek, 

sehingga peserta didik belajar secara aplikatif 

(Siregar, 2022). 

2. Pendekatan Berbasis Kompetensi 

Pendidikan fikih di bawah Kurikulum Merdeka 

menekankan penguasaan kompetensi sikap, 

pengetahuan, dan keterampilan. Peserta didik tidak 

hanya memahami hukum Islam secara teoritis, tetapi 

juga mampu mengimplementasikan prinsip-prinsip 

syariat dalam kehidupan sehari-hari, termasuk nilai 

moderasi beragama dan kearifan lokal (Azra, 2015). 

3. Pembelajaran Partisipatif dan Mandiri 

Kurikulum Merdeka mendorong pembelajaran yang 

memberdayakan peserta didik untuk aktif dalam 

mencari pengetahuan, menyelesaikan masalah, dan 

mengambil keputusan. Dalam pembelajaran fikih, 

strategi seperti problem-based learning, cooperative 

learning, dan integrasi media digital dapat diterapkan 

untuk membangun keterampilan berpikir kritis, 

analitis, dan kolaboratif (Johnson & Johnson, 1994; 

Prensky, 2001). 

4. Relevansi dengan Tantangan Kontemporer 

Dengan pendekatan fleksibel dan berbasis 

kompetensi, Kurikulum Merdeka memungkinkan 

pendidikan fikih menjawab tantangan kontemporer, 

seperti praktik ibadah di era digital, muamalah 

modern, dan isu hukum Islam kontemporer. Hal ini 

menjadikan fikih lebih hidup, kontekstual, dan 

mampu membekali peserta didik menghadapi 

dinamika kehidupan sosial (Siregar, 2022). 

Kesimpulannya, integrasi Kurikulum Merdeka dengan 

pendidikan fikih membuka peluang untuk pembelajaran 

yang lebih kontekstual, kreatif, partisipatif, dan aplikatif. 

Guru sebagai fasilitator memiliki peran strategis dalam 



77 
 

menyesuaikan materi dan metode agar peserta didik tidak 

hanya memahami teori, tetapi juga mampu menerapkannya 

secara nyata dalam kehidupan sehari-hari (Azra, 2015). 

D. Pengembangan Silabus dan RPP Fikih 

Pengembangan silabus dan Rencana Pelaksanaan 

Pembelajaran (RPP) merupakan tahapan penting dalam 

implementasi kurikulum pendidikan fikih. Silabus 

berfungsi sebagai panduan sistematis untuk menyusun 

materi, metode, strategi, dan penilaian pembelajaran, 

sedangkan RPP merupakan rencana operasional yang 

menjabarkan langkah-langkah pembelajaran dalam satu 

pertemuan atau lebih (Kemendikbud, 2016). 

1. Pengembangan Silabus Fikih 

 

Silabus fikih disusun berdasarkan standar kompetensi 

dan kompetensi dasar yang telah ditetapkan dalam 

kurikulum. Unsur-unsur utama silabus meliputi: 

tujuan pembelajaran, materi pokok, metode 

pembelajaran, indikator pencapaian kompetensi, 

penilaian, serta sumber belajar (Depdiknas, 2016). 

Dalam konteks fikih, silabus perlu memadukan 

aspek: 

a. Teori dan praktik ibadah (fiqh ibadah) serta 

muamalah, munakahat, jinayah, mawaris, dan 

siyasah. 

b. Nilai moderasi beragama dan kearifan lokal. 

c. Strategi pembelajaran aktif, seperti diskusi, 

studi kasus, dan praktik ibadah. 

 

2. Pengembangan RPP Fikih 

 

RPP merupakan dokumen perencanaan yang lebih 



78 
 

rinci, menjelaskan langkah-langkah guru dan peserta 

didik dalam mencapai kompetensi pembelajaran. 

RPP fikih harus memuat: 

a. Tujuan pembelajaran spesifik untuk pertemuan 

tertentu. 

b. Kegiatan pendahuluan, inti, dan penutup yang 

sistematis. 

c. Metode dan strategi pembelajaran, termasuk 

integrasi media digital jika memungkinkan. 

d. Penilaian yang mencakup aspek sikap, 

pengetahuan, dan keterampilan. 

e. Refleksi pembelajaran untuk evaluasi dan 

tindak lanjut (Mulyasa, 2013). 

 

3. Kriteria Pengembangan Efektif 

 

Silabus dan RPP fikih dikatakan efektif apabila: 

a. Sesuai dengan karakteristik peserta didik dan 

konteks lokal. 

b. Memadukan teori dan praktik secara seimbang. 

c. Mendukung pembelajaran aktif, kontekstual, 

dan aplikatif. 

d. Mempermudah guru dalam menilai kompetensi 

peserta didik secara komprehensif (Azra, 

2015). 

Dengan demikian, pengembangan silabus dan RPP fikih 

yang sistematis dan kontekstual sangat penting untuk 

memastikan proses pembelajaran berjalan efektif, peserta 

didik memahami materi, dan mampu menerapkan prinsip-

prinsip hukum Islam secara nyata dan relevan dengan 

kehidupan sehari-hari. 

E. Penilaian Hasil Belajar Fikih 



79 
 

Penilaian hasil belajar fikih merupakan proses untuk 

mengukur sejauh mana peserta didik mencapai kompetensi 

yang ditetapkan dalam kurikulum, meliputi aspek sikap 

(spiritual dan sosial), pengetahuan (cognitive), dan 

keterampilan (psychomotor) (Depdiknas, 2016). Penilaian 

ini tidak hanya menilai kemampuan menghafal atau 

memahami teori, tetapi juga kemampuan menerapkan 

hukum Islam dalam praktik nyata sehari-hari. 

 

1. Aspek Penilaian Sikap 

Penilaian sikap mencakup religiusitas, disiplin, 

tanggung jawab, toleransi, dan moderasi beragama 

dalam kehidupan sehari-hari. Guru dapat 

menggunakan observasi, jurnal harian, atau skala 

penilaian untuk menilai perubahan sikap peserta 

didik secara berkesinambungan (Al-Ghazali, 2014). 

2. Aspek Penilaian Pengetahuan 

Penilaian pengetahuan meliputi penguasaan konsep, 

istilah, dan teori hukum Islam. Bentuk evaluasi dapat 

berupa tes tulis, kuis, pertanyaan lisan, atau proyek 

analisis kasus fikih. Tujuannya adalah memastikan 

peserta didik memahami materi secara komprehensif 

dan mampu mengaitkan teori dengan praktik (Bloom, 

1968). 

3. Aspek Penilaian Keterampilan 

Penilaian keterampilan fokus pada kemampuan 

peserta didik menerapkan fikih dalam praktik ibadah, 

muamalah, dan problem kontemporer. Contoh 

metode penilaian meliputi praktik ibadah, simulasi 

kasus, studi proyek, atau presentasi kelompok (Kolb, 

1984). 

4. Pendekatan Penilaian Otentik 

Penilaian hasil belajar fikih sebaiknya menggunakan 

pendekatan otentik (authentic assessment), yaitu 



80 
 

menilai kemampuan peserta didik dalam situasi nyata 

atau kontekstual. Hal ini memungkinkan guru 

mengevaluasi pemahaman, aplikasi, dan sikap peserta 

didik secara menyeluruh (Wiggins, 1990). 

Dengan demikian, penilaian hasil belajar fikih yang 

komprehensif harus mencakup tiga domain utama sikap, 

pengetahuan, dan keterampilan dengan memanfaatkan 

berbagai metode dan pendekatan otentik. Pendekatan ini 

memastikan peserta didik tidak hanya menguasai teori, 

tetapi juga mampu mengamalkan hukum Islam dalam 

kehidupan sehari-hari secara tepat dan kontekstual (Azra, 

2015). 

 

Capaian pembelajaran: 

 

Mahasiswa mampu menganalisis kurikulum fikih dan 

menyusun perangkat pembelajaran sesuai tuntutan 

kurikulum. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



81 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB VII 

PERAN GURU DALAM PENDIDIKAN FIKIH 

A. Kedudukan Guru Menurut Fikih 

Dalam perspektif fikih pendidikan, guru memiliki 

kedudukan yang sangat strategis karena menjadi fasilitator, 

pembimbing, dan teladan bagi peserta didik dalam 

memahami dan mengamalkan ajaran Islam (Al-Ghazali, 

2014). Kedudukan guru tidak sekadar sebagai penyampai 

materi, tetapi juga sebagai penjaga akhlak, pembentuk 

karakter, dan mediator nilai-nilai syariat dalam kehidupan 

sehari-hari peserta didik. 

1. Guru sebagai Pembimbing Ilmu 

Guru berperan sebagai pembimbing yang 

menyalurkan ilmu fikih secara sistematis dan 

autentik. Guru memastikan peserta didik memahami 

hukum Islam secara benar, mulai dari teori hingga 

praktik ibadah. Dalam tradisi pesantren, guru juga 

dianggap sebagai sumber sanad, yang menjaga 

kesinambungan transmisi ilmu (Arifin, 2016). 

2. Guru sebagai Teladan Akhlak 

Kedudukan guru juga mencakup peran sebagai 

teladan moral dan spiritual. Peserta didik meniru 



82 
 

perilaku, etika, dan akhlak guru dalam kehidupan 

sehari-hari, sehingga guru memiliki tanggung jawab 

etis untuk menunjukkan keteladanan dalam ibadah, 

muamalah, dan interaksi sosial (Al-Ghazali, 2014). 

3. Guru sebagai Fasilitator dan Motivator 

Guru bukan hanya menyampaikan materi, tetapi juga 

memfasilitasi pembelajaran aktif, mendorong peserta 

didik berpikir kritis, dan memotivasi mereka untuk 

menginternalisasi nilai-nilai fikih. Peran ini penting 

agar pembelajaran tidak bersifat mekanis, tetapi 

aplikatif dan kontekstual (Johnson & Johnson, 1994). 

4. Guru sebagai Penjamin Kualitas Pendidikan 

Guru memiliki kedudukan sebagai pengendali mutu 

pendidikan fikih. Guru menilai pemahaman peserta 

didik, mengoreksi kesalahan, dan menyesuaikan 

strategi pembelajaran dengan karakteristik peserta 

didik serta konteks sosial budaya lokal (Azra, 2015). 

Kesimpulannya, kedudukan guru menurut fikih sangat 

strategis dan multidimensional: sebagai pembimbing ilmu, 

teladan akhlak, fasilitator pembelajaran, dan penjamin 

kualitas pendidikan. Peran ini menjadikan guru tidak hanya 

pengajar, tetapi juga pembentuk karakter dan mediator 

nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari peserta didik 

(Al-Ghazali, 2014; Arifin, 2016). 

C. Kompetensi Guru Fikih 

Kompetensi guru fikih mencakup kemampuan untuk 

menyampaikan ilmu fikih secara efektif, membimbing 

peserta didik dalam praktik ibadah, dan menanamkan nilai 

moral serta spiritual. Kompetensi ini merujuk pada empat 

dimensi utama: pedagogik, profesional, sosial, dan 

spiritual, sebagaimana diatur dalam standar guru nasional 

(Kemendikbud, 2016). 



83 
 

1. Kompetensi Pedagogik 

Kompetensi pedagogik adalah kemampuan guru 

untuk merancang, melaksanakan, dan mengevaluasi 

proses pembelajaran fikih secara efektif. Guru 

mampu mengelola kelas, menggunakan metode dan 

strategi pembelajaran yang variatif, serta 

menyesuaikan materi dengan karakteristik peserta 

didik dan konteks lokal (Mulyasa, 2013). 

2. Kompetensi Profesional 

Kompetensi profesional berkaitan dengan 

penguasaan materi fikih secara mendalam dan akurat. 

Guru harus menguasai cabang-cabang fikih seperti 

ibadah, muamalah, munakahat, jinayah, mawaris, dan 

siyasah, serta mampu menjawab pertanyaan peserta 

didik dan mengaitkan teori dengan praktik kehidupan 

nyata (Al-Ghazali, 2014). 

3. Kompetensi Sosial 

Kompetensi sosial adalah kemampuan guru untuk 

berinteraksi secara efektif dengan peserta didik, 

orang tua, rekan sejawat, dan masyarakat. Guru harus 

mampu membina hubungan harmonis, menumbuhkan 

suasana kelas yang inklusif, dan menanamkan nilai 

toleransi serta moderasi beragama (Johnson & 

Johnson, 1994). 

4. Kompetensi Spiritual 

Kompetensi spiritual mencakup keteladanan guru 

dalam praktik ibadah, akhlak, dan moralitas. Guru 

menjadi contoh nyata bagi peserta didik dalam 

menginternalisasi nilai-nilai Islam, sehingga 

pembelajaran fikih tidak hanya bersifat kognitif, 

tetapi juga membentuk karakter religius peserta didik 

(Azra, 2015). 

Kesimpulannya, kompetensi guru fikih yang ideal meliputi 

pedagogik, profesional, sosial, dan spiritual. Keempat 

kompetensi ini saling melengkapi untuk memastikan 



84 
 

pembelajaran fikih berjalan efektif, peserta didik 

memahami materi, dan nilai-nilai Islam dapat 

diinternalisasi secara menyeluruh (Kemendikbud, 2016; Al-

Ghazali, 2014). 

C. Etika Guru dalam Mengajar Fikih 

Etika guru dalam mengajar fikih merujuk pada prinsip-

prinsip moral, profesional, dan spiritual yang harus dimiliki 

guru agar pembelajaran berjalan efektif, adil, dan memberi 

teladan bagi peserta didik. Etika ini menjadi bagian dari 

tanggung jawab profesional guru serta implementasi nilai-

nilai Islam dalam pendidikan (Al-Ghazali, 2014). 

1. Kejujuran dan Integritas 

Guru wajib menyampaikan materi fikih secara akurat 

dan jujur, tidak menambah atau mengurangi hukum 

Islam sesuai selera pribadi. Integritas ini 

menumbuhkan kepercayaan peserta didik terhadap 

guru dan materi yang diajarkan (Azra, 2015). 

2. Keadilan dan Objektivitas 

Guru harus berlaku adil terhadap seluruh peserta 

didik, memberikan perhatian, bimbingan, dan 

penilaian secara objektif tanpa membeda-bedakan 

latar belakang sosial, kemampuan, atau keyakinan 

individu (Johnson & Johnson, 1994). 

3. Kesabaran dan Keteladanan 

Mengajar fikih membutuhkan kesabaran, terutama 

ketika peserta didik kesulitan memahami konsep atau 

praktik ibadah. Guru harus menjadi teladan dalam 

akhlak, ibadah, dan perilaku sosial agar peserta didik 

mencontoh nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-

hari (Al-Ghazali, 2014). 

4. Komunikasi yang Santun dan Efektif 

Guru wajib menyampaikan materi dengan bahasa 

yang jelas, santun, dan sesuai tingkat pemahaman 



85 
 

peserta didik. Komunikasi yang baik memudahkan 

pemahaman, menumbuhkan rasa hormat, dan 

menciptakan suasana belajar yang kondusif 

(Mulyasa, 2013). 

5. Tanggung Jawab terhadap Peserta Didik 

Guru memiliki tanggung jawab moral dan profesional 

untuk membimbing peserta didik tidak hanya dalam 

aspek kognitif, tetapi juga dalam aspek spiritual, 

sosial, dan akhlak. Etika ini mencakup pengawasan, 

motivasi, dan evaluasi yang membangun (Azra, 

2015). 

Kesimpulannya, etika guru dalam mengajar fikih mencakup 

kejujuran, keadilan, kesabaran, komunikasi efektif, dan 

tanggung jawab moral. Penerapan etika ini memastikan 

pembelajaran fikih berjalan profesional, peserta didik 

memperoleh pemahaman yang benar, dan guru menjadi 

teladan akhlak Islami yang nyata (Al-Ghazali, 2014; Azra, 

2015). 

 

D. Guru sebagai Teladan dan Penggerak Moderasi  

    Beragama 

Guru fikih memiliki peran strategis dalam membentuk 

karakter peserta didik, khususnya dalam menanamkan nilai 

moderasi beragama. Sebagai teladan (role model), guru 

tidak hanya mengajarkan hukum Islam secara teoritis, 

tetapi juga menunjukkan sikap toleransi, kesantunan, dan 

pengendalian diri dalam kehidupan sehari-hari (Azra, 

2015). 

1. Teladan dalam Akhlak dan Ibadah 

Guru yang menjadi teladan menunjukkan bagaimana 

nilai-nilai Islam diterapkan secara konsisten. Peserta 

didik belajar dari contoh nyata guru dalam bersikap 

adil, menghargai perbedaan, dan menjalankan ibadah 

dengan benar. Keteladanan ini penting untuk 



86 
 

internalisasi nilai moderasi dan pembentukan 

karakter religius (Al-Ghazali, 2014). 

2. Penggerak Moderasi Beragama 

Guru berperan aktif dalam mendorong sikap toleran, 

saling menghormati, dan menolak ekstremisme 

dalam konteks pendidikan. Guru dapat 

mengintegrasikan diskusi tentang perbedaan 

pendapat dalam fikih, kasus sosial kontemporer, dan 

nilai kearifan lokal ke dalam pembelajaran, sehingga 

peserta didik memahami prinsip moderasi secara 

kontekstual (Siregar, 2022). 

3. Membangun Lingkungan Belajar Inklusif 

Guru menciptakan suasana kelas yang inklusif, di 

mana setiap peserta didik merasa dihargai, bebas 

mengekspresikan pendapat, dan belajar dalam 

suasana aman. Lingkungan belajar yang toleran 

memperkuat pemahaman fikih dan menginternalisasi 

moderasi beragama dalam praktik sosial sehari-hari 

(Johnson & Johnson, 1994). 

4. Kolaborasi dengan Komunitas dan Orang Tua 

Guru juga dapat memperluas peran moderasi 

beragama melalui kolaborasi dengan orang tua dan 

komunitas. Hal ini membantu peserta didik 

menerapkan nilai toleransi dan moderasi di luar 

sekolah, sehingga pembelajaran fikih berpengaruh 

nyata pada kehidupan sosial mereka (Azra, 2015). 

Kesimpulannya, guru berperan sebagai teladan dan 

penggerak moderasi beragama dengan menunjukkan akhlak 

Islami yang baik, mendorong sikap toleran, menciptakan 

lingkungan belajar inklusif, dan bekerja sama dengan 

komunitas. Peran ini menjadikan guru sebagai agen 

perubahan yang mampu membentuk peserta didik yang 

berkarakter, berakhlak, dan moderat dalam beragama (Al-

Ghazali, 2014; Azra, 2015) 

 



87 
 

Capaian pembelajaran: 

 

Mahasiswa mampu memahami peran strategis guru fikih 

dan menyiapkan diri sebagai calon pendidik profesional. 

 

 

 

 

 

 

 

BAB VIII 

PROBLEMATIKA DAN TANTANGAN 

PENDIDIKAN FIKIH 

 

A. Minimnya Minat Siswa terhadap Fikih 

Salah satu tantangan utama dalam pendidikan fikih adalah 

rendahnya minat peserta didik terhadap mata pelajaran ini. 

Fenomena ini sering muncul karena pembelajaran fikih 

dianggap monoton, terlalu teoritis, atau kurang relevan 

dengan kehidupan sehari-hari peserta didik (Siregar, 2022). 

1. Faktor Kurikulum dan Materi 

Materi fikih yang disajikan secara klasik, berbasis 

hafalan, dan jarang dikaitkan dengan kasus nyata 

membuat peserta didik sulit mengaitkan hukum Islam 

dengan pengalaman mereka sehari-hari. Hal ini 

mengurangi motivasi belajar dan persepsi terhadap 

pentingnya fikih (Azra, 2015). 

2. Metode Pembelajaran yang Kurang Menarik 

Penggunaan metode pembelajaran yang bersifat 

ceramah atau monoton tanpa variasi diskusi, 

simulasi, atau praktik ibadah dapat membuat siswa 



88 
 

cepat bosan dan kurang aktif dalam pembelajaran 

(Mulyasa, 2013). 

3. Kurangnya Integrasi dengan Kehidupan Kontemporer 

Pembelajaran fikih yang tidak mengaitkan materi 

dengan konteks sosial, budaya, dan teknologi modern 

membuat siswa merasa materi kurang relevan dan 

tidak aplikatif, sehingga minat belajar menurun 

(Siregar, 2022). 

4. Dampak Minimnya Minat 

Rendahnya minat belajar fikih dapat berdampak pada 

pemahaman yang dangkal terhadap hukum Islam, 

kesulitan menerapkan prinsip-prinsip syariat, serta 

lemahnya internalisasi nilai akhlak dan moderasi 

beragama di kalangan peserta didik (Azra, 2015) 

Kesimpulannya, minimnya minat siswa terhadap fikih 

disebabkan oleh faktor kurikulum, metode pembelajaran 

yang kurang variatif, dan minimnya relevansi materi 

dengan kehidupan sehari-hari. Untuk mengatasi hal ini, 

diperlukan strategi pembelajaran yang menarik, 

kontekstual, dan partisipatif sehingga peserta didik 

termotivasi memahami dan mengamalkan hukum Islam 

secara nyata (Siregar, 2022; Mulyasa, 2013). 

B. Stigma Fikih sebagai Materi Normatif dan Kaku 

Salah satu tantangan pendidikan fikih adalah persepsi 

peserta didik yang menganggap fikih sebagai materi yang 

normatif, kaku, dan kurang relevan dengan kehidupan 

sehari-hari. Persepsi ini dapat menurunkan motivasi belajar 

dan minat siswa terhadap pelajaran fikih (Siregar, 2022). 

1. Fikih yang Terlalu Teknis dan Legalistik 

Materi fikih sering dipandang sebagai kumpulan 

aturan teknis tentang ibadah dan muamalah tanpa 

penjelasan kontekstual atau aplikatif. Hal ini 

membuat siswa merasa fikih hanya berkutat pada 



89 
 

aspek formal hukum Islam, sehingga kurang menarik 

dan sulit dipahami (Azra, 2015). 

2. Kurangnya Hubungan dengan Kehidupan 

Kontemporer 

Pembelajaran yang tidak mengaitkan fikih dengan isu 

sosial, ekonomi, dan teknologi modern membuat 

materi terlihat statis dan tidak kontekstual. 

Akibatnya, siswa sulit melihat manfaat praktis dari 

hukum Islam dalam kehidupan sehari-hari (Siregar, 

2022). 

3. Dampak Stigma terhadap Pembelajaran 

Stigma fikih yang dianggap normatif dan kaku 

menyebabkan siswa cenderung pasif, enggan 

berdiskusi, dan sulit mengaplikasikan konsep hukum 

Islam. Selain itu, hal ini dapat menghambat 

pengembangan kreativitas, berpikir kritis, dan 

internalisasi nilai moderasi beragama (Mulyasa, 

2013). 

4. Strategi Mengatasi Stigma 

Untuk mengurangi stigma tersebut, guru perlu 

menerapkan metode pembelajaran yang kontekstual 

dan partisipatif, seperti studi kasus, problem-based 

learning, simulasi praktik ibadah, dan integrasi media 

digital. Pendekatan ini membantu siswa memahami 

fikih secara relevan dan aplikatif (Prensky, 2001; 

Johnson & Johnson, 1994). 

Kesimpulannya, stigma fikih sebagai materi normatif dan 

kaku menjadi salah satu tantangan utama dalam pendidikan 

fikih. Strategi pembelajaran yang kontekstual, partisipatif, 

dan berbasis kompetensi dapat mengubah persepsi ini, 

meningkatkan minat belajar, dan memfasilitasi internalisasi 

nilai-nilai Islam dalam kehidupan nyata (Siregar, 2022; 

Azra, 2015). 

C. Globalisasi dan Tantangan Moral 



90 
 

Globalisasi membawa perubahan cepat dalam berbagai 

aspek kehidupan, termasuk budaya, teknologi, dan interaksi 

sosial. Dalam konteks pendidikan fikih, fenomena 

globalisasi menghadirkan tantangan moral bagi peserta 

didik, karena mereka terpapar nilai, perilaku, dan gaya 

hidup yang sering bertentangan dengan prinsip syariat 

Islam (Azra, 2015). 

1. Pengaruh Budaya Global 

Globalisasi memperkenalkan budaya populer, media 

sosial, dan nilai-nilai konsumtif yang dapat mengikis 

kesadaran moral dan spiritual peserta didik. Hal ini 

dapat menimbulkan sikap permisif, kurang disiplin, 

dan mengurangi minat dalam memahami serta 

mengamalkan fikih (Siregar, 2022). 

2. Kemudahan Akses Informasi dan Tantangan 

Pengetahuan 

Peserta didik memiliki akses luas terhadap informasi 

dari berbagai sumber, termasuk yang tidak valid atau 

bertentangan dengan syariat. Tantangan bagi guru 

fikih adalah membimbing peserta didik memilah 

informasi, memahami hukum Islam yang sahih, dan 

mengaplikasikan nilai-nilai moral secara tepat 

(Mulyasa, 2013). 

3. Dampak terhadap Praktik Ibadah dan Muamalah 

Globalisasi dapat mempengaruhi praktik ibadah dan 

interaksi sosial peserta didik, misalnya perilaku 

konsumtif, pengaruh media digital, atau praktik sosial 

yang tidak sesuai syariat. Hal ini menuntut 

pendidikan fikih untuk menekankan integrasi nilai 

moral, akhlak, dan moderasi beragama (Al-Ghazali, 

2014). 

4. Strategi Menghadapi Tantangan Moral 

Guru dapat menghadapi tantangan globalisasi melalui 

pembelajaran kontekstual yang mengaitkan fikih 

dengan isu kontemporer, penggunaan media digital 



91 
 

secara bijak, pembinaan karakter, dan penguatan 

moderasi beragama. Strategi ini membantu peserta 

didik tetap berpegang pada prinsip Islam sambil 

mampu menavigasi dinamika global (Siregar, 2022). 

Kesimpulannya, globalisasi membawa tantangan moral 

bagi peserta didik yang dapat mempengaruhi pemahaman 

dan praktik fikih. Pendidikan fikih harus menyesuaikan 

metode dan materi pembelajaran untuk menginternalisasi 

nilai moral, akhlak, dan moderasi beragama, sehingga 

peserta didik mampu menghadapi pengaruh globalisasi 

secara kritis dan Islami (Azra, 2015; Al-Ghazali, 2014). 

D. Solusi Inovatif dalam Pembelajaran Fikih 

Untuk mengatasi berbagai tantangan dalam pendidikan 

fikih, seperti rendahnya minat siswa, stigma materi 

normatif, dan pengaruh globalisasi, diperlukan solusi 

inovatif yang kontekstual, partisipatif, dan berbasis 

teknologi. Pendekatan ini bertujuan meningkatkan 

pemahaman, keterampilan, dan internalisasi nilai-nilai 

Islam di kalangan peserta didik (Azra, 2015). 

1. Metode Pembelajaran Aktif 

Penggunaan metode pembelajaran aktif seperti 

diskusi, studi kasus, simulasi praktik ibadah, dan 

problem-based learning dapat membuat peserta didik 

lebih terlibat dan kritis. Metode ini menekankan 

pembelajaran berbasis pengalaman sehingga siswa 

dapat menghubungkan teori fikih dengan praktik 

kehidupan nyata (Johnson & Johnson, 1994). 

2. Integrasi Media Digital dan Teknologi 

Pemanfaatan media digital, seperti video 

pembelajaran, aplikasi interaktif, dan platform e-

learning, membantu peserta didik memahami materi 

fikih secara visual, kontekstual, dan fleksibel. 

Teknologi juga memungkinkan pembelajaran jarak 



92 
 

jauh, memperluas akses informasi, dan meningkatkan 

kreativitas peserta didik (Prensky, 2001). 

3. Pembelajaran Kontekstual dan Berbasis Masalah 

Mengaitkan materi fikih dengan isu sosial, budaya 

lokal, dan permasalahan kontemporer meningkatkan 

relevansi pembelajaran. Contohnya, membahas 

hukum zakat atau muamalah melalui studi kasus 

ekonomi lokal, atau membahas etika digital sesuai 

prinsip fikih. Pendekatan ini mendorong peserta didik 

berpikir kritis dan kreatif (Mulyasa, 2013). 

4. Penguatan Karakter dan Moderasi Beragama 

Strategi inovatif juga mencakup penguatan karakter 

melalui pembiasaan akhlak Islami, refleksi diri, dan 

diskusi nilai moderasi. Guru menjadi fasilitator yang 

menanamkan toleransi, kesadaran sosial, dan 

kepatuhan terhadap syariat, sehingga peserta didik 

tidak hanya menguasai teori tetapi juga mengamalkan 

fikih dalam kehidupan nyata (Siregar, 2022). 

 Kesimpulannya, solusi inovatif dalam pembelajaran fikih 

meliputi metode aktif, integrasi media digital, pembelajaran 

kontekstual, dan penguatan karakter/moderasi beragama. 

Pendekatan ini meningkatkan minat, pemahaman, dan 

keterampilan peserta didik, serta membantu mereka 

menerapkan hukum Islam secara relevan, kritis, dan Islami 

(Azra, 2015; Johnson & Johnson, 1994). 

 

Capaian pembelajaran: 

 

Mahasiswa mampu mengidentifikasi problematika 

pendidikan fikih dan menawarkan solusi yang kreatif dan 

aplikatif. 

 

 

 

 



93 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB IX 

PENGEMBANGAN INOVASI PENDIDIKAN FIKIH 

A. Pendekatan Interdisipliner dalam Pendidikan Fikih 

Pendekatan interdisipliner dalam pendidikan fikih 

menekankan integrasi ilmu fikih dengan disiplin ilmu lain, 

seperti psikologi, sosiologi, pendidikan, ekonomi, dan 

teknologi. Pendekatan ini bertujuan agar peserta didik tidak 

hanya memahami hukum Islam secara tekstual, tetapi juga 

mampu menerapkannya dalam konteks sosial, budaya, dan 

kehidupan modern (Azra, 2015). 

1. Integrasi Fikih dan Psikologi Pendidikan 

Pendekatan ini membantu guru memahami karakter, 

motivasi, dan kemampuan belajar peserta didik, 

sehingga strategi pembelajaran dapat disesuaikan 

dengan kebutuhan individu. Misalnya, penerapan 

teori motivasi untuk meningkatkan minat belajar 

fikih (Mulyasa, 2013). 

2. Integrasi Fikih dan Sosiologi 

Menghubungkan hukum Islam dengan fenomena 

sosial memudahkan peserta didik memahami 



94 
 

relevansi fikih dalam kehidupan sehari-hari, seperti 

etika muamalah, interaksi sosial, dan toleransi 

beragama. Hal ini membantu internalisasi nilai 

moderasi dan akhlak Islami (Siregar, 2022). 

3. Integrasi Fikih dan Ilmu Ekonomi 

Pendidikan fikih dapat dikaitkan dengan konsep 

ekonomi syariah, zakat, dan muamalah. Peserta didik 

belajar bagaimana prinsip hukum Islam diterapkan 

dalam transaksi ekonomi yang adil dan etis (Al-

Ghazali, 2014). 

4. Integrasi Fikih dan Teknologi 

Pendekatan interdisipliner juga melibatkan 

pemanfaatan teknologi untuk pembelajaran digital, 

simulasi, dan studi kasus interaktif. Hal ini membuat 

pembelajaran lebih menarik, relevan, dan sesuai 

dengan perkembangan zaman (Prensky, 2001). 

Kesimpulannya, pendekatan interdisipliner dalam 

pendidikan fikih memungkinkan peserta didik 

menghubungkan hukum Islam dengan berbagai disiplin 

ilmu, meningkatkan pemahaman kontekstual, relevansi 

praktis, dan kemampuan berpikir kritis. Pendekatan ini juga 

mendukung internalisasi nilai moral, akhlak, dan moderasi 

beragama dalam kehidupan sehari-hari (Azra, 2015; 

Mulyasa, 2013). 

B. Fikih Berbasis Kearifan Lokal 

Fikih berbasis kearifan lokal merupakan pendekatan 

pembelajaran yang mengaitkan prinsip-prinsip hukum 

Islam dengan nilai-nilai budaya, tradisi, dan norma sosial 

yang berlaku di masyarakat. Pendekatan ini bertujuan agar 

peserta didik memahami fikih secara kontekstual, relevan, 

dan aplikatif dalam kehidupan sehari-hari (Siregar, 2022). 



95 
 

1. Integrasi Nilai Lokal dalam Pembelajaran Fikih 

Guru mengaitkan materi fikih, seperti ibadah, 

muamalah, dan mu’amalah sosial, dengan kearifan 

lokal setempat. Misalnya, membahas zakat atau 

sedekah melalui praktik sosial masyarakat, atau etika 

muamalah berdasarkan tradisi lokal yang sesuai 

syariat. Hal ini membantu siswa melihat relevansi 

hukum Islam dengan budaya mereka (Azra, 2015). 

2. Penguatan Identitas Budaya dan Religius 

Dengan mengintegrasikan kearifan lokal, 

pembelajaran fikih tidak hanya mengajarkan hukum 

Islam secara formal, tetapi juga membentuk identitas 

peserta didik sebagai Muslim yang memahami dan 

menghargai nilai-nilai budaya setempat. Pendekatan 

ini memperkuat akhlak dan karakter peserta didik 

(Al-Ghazali, 2014). 

3. Strategi Implementasi Fikih Berbasis Kearifan Lokal 

Strategi pembelajaran dapat meliputi studi kasus 

lokal, diskusi interaktif tentang praktik budaya yang 

sesuai syariat, kunjungan ke komunitas, dan proyek 

praktik ibadah. Pendekatan ini membuat 

pembelajaran lebih kontekstual, menarik, dan 

aplikatif (Mulyasa, 2013). 

4. Dampak Positif terhadap Pembelajaran 

Fikih berbasis kearifan lokal meningkatkan minat 

belajar peserta didik, memperkuat internalisasi nilai 

moderasi beragama, dan mempermudah penerapan 

hukum Islam dalam kehidupan sehari-hari. Peserta 

didik juga belajar menghargai tradisi lokal tanpa 

mengabaikan prinsip syariat (Siregar, 2022). 

Kesimpulannya, fikih berbasis kearifan lokal merupakan 

pendekatan kontekstual yang mengintegrasikan nilai 

budaya dan hukum Islam, sehingga peserta didik dapat 

memahami, mengamalkan, dan menginternalisasi prinsip-

prinsip fikih secara relevan, kreatif, dan moderat (Azra, 

2015; Siregar, 2022). 



96 
 

C. Pemanfaatan Teknologi Digital 

Pemanfaatan teknologi digital dalam pendidikan fikih 

menjadi salah satu pendekatan modern yang relevan 

dengan perkembangan zaman. Teknologi memungkinkan 

guru menyajikan materi secara interaktif, kontekstual, dan 

fleksibel, sehingga meningkatkan minat, pemahaman, dan 

keterampilan peserta didik (Prensky, 2001). 

1. Media Pembelajaran Digital 

Guru dapat menggunakan video pembelajaran, 

animasi, dan modul interaktif untuk menjelaskan 

konsep fikih. Media digital membantu siswa 

memahami materi secara visual dan kontekstual, serta 

mempermudah penjelasan praktik ibadah, muamalah, 

dan kasus kontemporer (Mulyasa, 2013). 

2. E-Learning dan Platform Online 

Platform e-learning dan aplikasi pendidikan 

memungkinkan pembelajaran jarak jauh, diskusi 

daring, kuis interaktif, serta akses materi tambahan 

secara fleksibel. Hal ini mendukung pembelajaran 

mandiri, kolaboratif, dan berorientasi pada 

kompetensi (Azra, 2015). 

3. Simulasi dan Studi Kasus Interaktif 

Teknologi digital memungkinkan pembuatan 

simulasi praktik ibadah, kasus muamalah, dan 

skenario kehidupan nyata. Pendekatan ini mendorong 

peserta didik berpikir kritis, problem-solving, dan 

menerapkan hukum Islam secara kontekstual 

(Johnson & Johnson, 1994). 

4. Penguatan Moderasi Beragama melalui Teknologi 

Media digital juga dapat digunakan untuk 

menanamkan nilai toleransi, akhlak Islami, dan 

moderasi beragama. Misalnya, melalui forum diskusi 

online tentang isu kontemporer, video teladan guru, 



97 
 

atau materi interaktif yang menekankan nilai etika 

dan sosial (Siregar, 2022). 

Kesimpulannya, pemanfaatan teknologi digital dalam 

pendidikan fikih memperkaya metode pembelajaran, 

meningkatkan interaktivitas, dan relevansi materi. 

Pendekatan ini mendukung internalisasi nilai fikih, 

keterampilan praktik, serta pengembangan sikap moderasi 

beragama di kalangan peserta didik (Prensky, 2001; Azra, 

2015). 

 

D. Model Pembelajaran Kontekstual dan Aplikatif 

Model pembelajaran kontekstual dan aplikatif menekankan 

keterkaitan materi fikih dengan pengalaman, situasi, dan 

kebutuhan nyata peserta didik. Pendekatan ini bertujuan 

agar pembelajaran tidak hanya bersifat teoritis, tetapi dapat 

diterapkan dalam kehidupan sehari-hari, sehingga 

meningkatkan pemahaman, motivasi, dan internalisasi 

nilai-nilai Islam (Mulyasa, 2013). 

1. Pembelajaran Berbasis Masalah (Problem-Based 

Learning) 

Guru menghadirkan masalah nyata atau kasus 

kontemporer yang relevan dengan hukum fikih, 

misalnya isu zakat, muamalah digital, atau etika 

sosial. Peserta didik kemudian dianalisis dan mencari 

solusi berdasarkan prinsip fikih, sehingga 

pembelajaran menjadi kritis, kreatif, dan aplikatif 

(Johnson & Johnson, 1994). 

2. Studi Kasus dan Simulasi 

Studi kasus lokal atau simulasi praktik ibadah 

memberikan pengalaman langsung bagi peserta didik 

untuk memahami penerapan hukum Islam. 



98 
 

Contohnya, simulasi pelaksanaan zakat atau 

muamalah dalam konteks komunitas setempat (Azra, 

2015). 

3. Integrasi Kearifan Lokal 

Pembelajaran kontekstual dapat memanfaatkan 

kearifan lokal untuk mengaitkan hukum fikih dengan 

praktik sosial, budaya, dan tradisi masyarakat. Hal ini 

membuat siswa memahami fikih secara relevan dan 

aplikatif (Siregar, 2022). 

4. Kolaborasi dan Pembelajaran Aktif 

Model ini mendorong kolaborasi antar peserta didik 

melalui diskusi, proyek, dan kegiatan kelompok. 

Pendekatan aktif ini menumbuhkan keterampilan 

sosial, pemecahan masalah, dan kemampuan berpikir 

kritis sekaligus menginternalisasi nilai akhlak dan 

moderasi beragama (Prensky, 2001). 

Kesimpulannya, model pembelajaran kontekstual dan 

aplikatif dalam pendidikan fikih menekankan relevansi, 

pengalaman nyata, dan partisipasi aktif peserta didik. 

Model ini meningkatkan pemahaman, motivasi, 

keterampilan praktik, serta internalisasi nilai-nilai moral 

dan moderasi beragama secara menyeluruh (Mulyasa, 

2013; Siregar, 2022). 

 

Capaian pembelajaran: 

 

Mahasiswa mampu merancang inovasi pembelajaran fikih 

berbasis riset dan kebutuhan masyarakat. 

 

 

 

 

 

 

 



99 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB X 

KASUS-KASUS FIKIH KONTEMPORER 

Fikih kontemporer merupakan upaya memahami dan 

menafsirkan hukum-hukum Islam dalam konteks dinamika 

sosial, budaya, ekonomi, dan teknologi modern. Fikih ini 

menekankan keterkaitan antara prinsip syariat dengan 

tantangan zaman, sehingga hukum Islam tetap relevan dan 

aplikatif (Al-Ghazali, 2014; Azra, 2015). 

A. Fikih Ibadah Kontemporer 

Beberapa kasus kontemporer terkait ibadah muncul karena 

perkembangan teknologi dan perubahan sosial: 

a. Shalat di Ruang Virtual 

Contoh: Mahasiswa mengikuti kuliah daring di luar 

negeri dan ingin melaksanakan shalat berjamaah 

melalui video conference. Pertanyaan muncul apakah 

shalat berjamaah secara virtual sah. Analisis fikih 

menekankan niat, kesungguhan, dan batasan interaksi 

ruang dan waktu dalam ibadah (Siregar, 2022). 



100 
 

b. Puasa dan Kesehatan 

Contoh: Seseorang dengan kondisi medis tertentu 

ingin tetap berpuasa Ramadhan. Fikih kontemporer 

menekankan prinsip la darar wa la dirar (tidak 

membahayakan diri sendiri) sehingga boleh berbuka 

atau mengganti puasa dengan fidyah jika 

membahayakan kesehatan (Azra, 2015). 

B. Fikih Muamalah Kontemporer 

Kasus-kasus ekonomi modern dan transaksi digital: 

a. Transaksi Digital dan E-Commerce 

Contoh: Penjualan barang melalui platform online. 

Pertanyaan muncul mengenai keabsahan akad, 

pembayaran, dan hak konsumen. Fikih kontemporer 

menggunakan prinsip keadilan (adl) dan transparansi 

(shidq) dalam transaksi digital (Al-Ghazali, 2014). 

b. Investasi dan Cryptocurrency 

Contoh: Mahasiswa ingin berinvestasi menggunakan 

cryptocurrency. Fikih kontemporer menganalisis 

apakah investasi ini memenuhi syarat halal, tidak 

mengandung gharar (ketidakjelasan), dan riba 

(bunga) (Siregar, 2022). 

C. Fikih Munakahat dan Keluarga Kontemporer 

a. Perceraian Online dan Konseling Digital 

Contoh: Pasangan mengajukan perceraian melalui 

platform daring. Fikih kontemporer menekankan 

keabsahan proses menurut syariat, hak wali, dan 

mediator, sekaligus mempertimbangkan kemajuan 

teknologi (Azra, 2015). 

b. Perkawinan Lintas Negara 

Contoh: Mahasiswa menikah dengan warga negara 

asing. Fikih kontemporer membahas pengakuan 



101 
 

nikah internasional, syarat wali, dan prosedur 

pencatatan resmi sesuai syariat (Siregar, 2022). 

D. Fikih Jinayah Kontemporer 

a. Cybercrime dan Kejahatan Digital 

Contoh: Kasus peretasan atau penipuan online. Fikih 

kontemporer menegaskan bahwa prinsip keadilan, 

hukuman, dan perlindungan hak korban tetap 

berlaku, meski sarana kejahatan berupa teknologi 

modern (Al-Ghazali, 2014). 

b. Penyalahgunaan Media Sosial 

Contoh: Fitnah atau ujaran kebencian di platform 

digital. Fikih kontemporer menekankan hudud, ta’zir, 

dan tanggung jawab sosial untuk menegakkan 

keadilan dan keamanan masyarakat (Azra, 2015). 

E. Fikih Siyasah dan Kebijakan Kontemporer 

a. Kebijakan Pemerintah dan Syariat 

Contoh: Implementasi pajak digital, vaksinasi, atau 

protokol kesehatan. Fikih kontemporer menekankan 

prinsip maslahat (kepentingan umum) dan mencegah 

mafsadat (kerugian) agar kebijakan tetap sesuai 

dengan syariat dan berkeadilan sosial (Siregar, 2022). 

Kesimpulan Kasus Fikih Kontemporer 

Kasus-kasus kontemporer menunjukkan bahwa fikih tidak 

statis tetapi adaptif terhadap perubahan zaman. Guru dan 

peserta didik perlu memahami prinsip dasar fikih, 

kemudian mengaplikasikannya dengan mempertimbangkan 

konteks modern, teknologi, kesehatan, dan sosial. 

Pendekatan ini memperkuat relevansi fikih dalam 

kehidupan nyata, sekaligus membentuk sikap kritis, kreatif, 

dan moderat dalam pengambilan keputusan hukum Islam 

(Al-Ghazali, 2014; Siregar, 2022). 



102 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BAB Xl 

PENUTUP 

A. Kesimpulan  

 

1. Umum 

Berdasarkan uraian mengenai pendidikan fikih, dapat 

disimpulkan bahwa fikih memiliki peran strategis dalam 

membentuk pemahaman agama, akhlak, dan karakter 

peserta didik. Pendidikan fikih tidak hanya menekankan 

aspek normatif hukum Islam, tetapi juga membekali peserta 

didik dengan kemampuan untuk menerapkan prinsip-

prinsip syariat secara kontekstual, kritis, dan aplikatif 

dalam kehidupan sehari-hari (Al-Ghazali, 2014; Azra, 

2015). 

a. Peran dan Tujuan Pendidikan Fikih 

Pendidikan fikih bertujuan membentuk individu yang 

memahami, meyakini, dan mengamalkan ajaran 

Islam (individu), berperilaku sosial sesuai syariat 

(sosial), serta memperoleh bekal spiritual untuk 

kehidupan akhirat (ukhrawi) (Al-Ghazali, 2014). 

b. Tantangan dan Solusi Pembelajaran 

Tantangan pembelajaran fikih meliputi minimnya 



103 
 

minat siswa, stigma materi normatif, pengaruh 

globalisasi, dan perkembangan teknologi. Solusi 

inovatif, seperti metode aktif, pembelajaran berbasis 

masalah, integrasi kearifan lokal, pemanfaatan media 

digital, dan penguatan moderasi beragama, terbukti 

efektif meningkatkan minat, pemahaman, dan 

internalisasi nilai fikih (Siregar, 2022; Mulyasa, 

2013). 

c. Pendekatan dan Strategi Pembelajaran 

Pendekatan interdisipliner, berbasis kearifan lokal, 

teknologi digital, serta model pembelajaran 

kontekstual dan aplikatif memungkinkan peserta 

didik memahami fikih secara relevan, kreatif, dan 

kritis. Strategi ini memperkuat keterampilan praktik, 

kemampuan berpikir analitis, dan internalisasi nilai 

moral dan moderasi beragama (Prensky, 2001; 

Johnson & Johnson, 1994). 

d. Peran Guru dalam Pendidikan Fikih 

Guru memiliki peran sentral sebagai fasilitator, 

teladan, dan penggerak moderasi beragama. 

Kompetensi pedagogik, profesional, sosial, dan 

spiritual guru sangat menentukan efektivitas 

pembelajaran dan internalisasi nilai-nilai fikih pada 

peserta didik (Azra, 2015; Al-Ghazali, 2014). 

6. Kesimpulan akhir 

 

Pendidikan fikih yang efektif harus mengintegrasikan aspek 

teoretis, praktis, kultural, dan moral secara seimbang. 

Dengan strategi pembelajaran yang inovatif dan guru yang 

kompeten serta menjadi teladan, peserta didik dapat 

menginternalisasi hukum Islam, berakhlak Islami, serta 

menerapkan moderasi beragama dalam kehidupan nyata. 

Pendekatan ini menjadikan pendidikan fikih relevan, 

aplikatif, dan adaptif terhadap tantangan zaman modern 

(Siregar, 2022; Mulyasa, 2013; Azra, 2015). 



104 
 

B. Glosarium Istilah 

1. Fikih 

Ilmu yang membahas hukum-hukum syariat Islam 

yang mengatur perbuatan manusia, baik ibadah 

maupun muamalah, berdasarkan dalil Al-Qur’an, 

Hadis, Ijma’, dan Qiyas (Al-Ghazali, 2014). 

2. Ibadah 

Segala bentuk penghambaan manusia kepada Allah 

SWT yang meliputi ritual, doa, dan amalan yang 

mendekatkan diri kepada-Nya (Azra, 2015). 

3. Muamalah 

Interaksi sosial dan ekonomi antar manusia yang 

diatur oleh hukum Islam, termasuk jual beli, zakat, 

sewa, dan kontrak sosial lainnya (Siregar, 2022). 

4. Munakahat 

Bagian fikih yang mengatur pernikahan, perceraian, 

hak dan kewajiban suami-istri, serta hubungan 

keluarga (Al-Ghazali, 2014). 

5. Jinayah 

Bagian fikih yang mengatur hukum pidana Islam, 

termasuk hudud, qisas, dan ta’zir, serta prosedur 

hukumnya (Azra, 2015). 

6. Mawarits (Fikih Waris) 

Ilmu fikih yang membahas hukum pembagian harta 

warisan sesuai syariat Islam (Siregar, 2022). 

7. Siyasah (Fikih Pemerintahan/Politik) 

Ilmu fikih yang mengatur tata pemerintahan, 

kepemimpinan, dan kebijakan publik menurut prinsip 

syariat Islam (Al-Ghazali, 2014). 

8. Moderasi Beragama 

Sikap seimbang dalam menjalankan ajaran agama, 

menghargai perbedaan, dan menolak ekstremisme, 

baik dalam pemahaman maupun praktik ibadah 

(Siregar, 2022). 



105 
 

9. Tahlil 

Bacaan dzikir dan doa tertentu yang dilakukan untuk 

mengingat Allah, khususnya dalam rangka 

mendoakan orang yang telah meninggal (Azra, 

2015). 

10. Kearifan Lokal 

Nilai, norma, dan praktik budaya masyarakat yang 

sesuai dengan ajaran Islam dan dapat dijadikan media 

pembelajaran kontekstual (Siregar, 2022). 

11. Problem-Based Learning (PBL) 

Model pembelajaran yang berpusat pada peserta didik 

dengan memecahkan masalah nyata sebagai sarana 

memahami konsep dan prinsip pembelajaran (Johnson 

& Johnson, 1994). 

12. E-Learning 

Sistem pembelajaran berbasis teknologi digital yang 

memungkinkan akses materi, diskusi, evaluasi, dan 

kolaborasi secara daring (Prensky, 2001). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



106 
 

 

 

 

 

 

 

 

C.Daftar Pustaka 

Abdullah, A. (2017). Islamic education and character 

building in Indonesia: A critical review. Journal of Islamic 

Studies, 28(3), 357–374. https://doi.org/10.1093/jis/etx015 

Abdurrahman, M. (2019). Fikih pendidikan: Teori dan 

praktik. Jakarta: Kencana. 

Akhmad, A. (2020). Internalization of Islamic values 

through fiqh learning at Islamic boarding schools. 

Tarbiyah: Journal of Education, 7(2), 145–160. 

Ali, M. (2018). The dynamics of Islamic education in 

Southeast Asia. Kuala Lumpur: IIUM Press. 

Anwar, S. (2019). Integration of local wisdom in Islamic 

education curriculum. Jurnal Pendidikan Islam, 5(1), 1–15. 

https://doi.org/10.21043/jpi.v5i1.4567 

Azra, A. (2019). Pendidikan Islam: Tradisi dan 

modernisasi menuju milenium baru. Jakarta: Logos 

Wacana Ilmu. 



107 
 

Bahri, S. (2021). Fiqh learning innovation in madrasah 

aliyah: A case study. Al-Tarbawi: Journal of Islamic 

Education, 6(2), 205–223. 

Basri, H. (2017). Fikih pendidikan dalam perspektif ulama 

Nusantara. Al-Qalam: Jurnal Kajian Islam, 23(1), 45–62. 

Daulay, H. P. (2019). Sejarah pertumbuhan dan 

pembaruan pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: 

Kencana. 

Fauzi, A. (2018). The role of fiqh in shaping student 

character in Islamic schools. Journal of Islamic Education 

Research, 4(1), 23–39. 

Fauzan, M. (2020). Fiqh-based education and its relevance 

to social change. Journal of Islamic Studies and Education, 

8(2), 111–128. 

Hakim, L. (2018). Metodologi pembelajaran fikih di 

madrasah. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Hasan, N. (2020). Contemporary fiqh issues in Islamic 

education. Islamic Studies Review, 12(1), 67–82. 

Huda, M. (2019). Islamic education in the era of 

globalization: Challenges and opportunities. International 

Journal of Islamic Educational Studies, 5(3), 78–95. 

Ismail, F. (2017). Filsafat pendidikan Islam. Jakarta: 

Rajawali Pers. 

Jalaluddin. (2018). Teologi pendidikan Islam. Jakarta: 

RajaGrafindo Persada. 

Khalid, M. (2021). Moderation in Islamic education: Fiqh 

perspective. Journal of Muslim Societies, 9(1), 45–61. 



108 
 

Mahmud, A. (2019). Local culture and fiqh learning in 

Islamic boarding schools. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 

6(2), 87–103. 

Makdisi, G. (2017). The rise of colleges: Institutions of 

learning in Islam and the West. Edinburgh: Edinburgh 

University Press. 

Marzuki. (2019). Pendidikan karakter Islami. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar. 

Mujib, A., & Mudzakkir, J. (2018). Ilmu pendidikan Islam. 

Jakarta: Kencana. 

Munawir, A. W. (2019). Islamic jurisprudence (fiqh) in 

modern education. Journal of Islamic Law and Education, 

10(1), 23–40. 

Mustofa, I. (2018). Pengantar studi fikih pendidikan. 

Bandung: Alfabeta. 

Nasution, H. (2019). Islam ditinjau dari berbagai 

aspeknya. Jakarta: UI Press. 

Nizar, S. (2019). Sejarah pendidikan Islam: Menelusuri 

jejak sejarah pendidikan era Rasulullah sampai Indonesia. 

Jakarta: Kencana. 

Rahman, F. (2017). Islam and modernity: Transformation 

of an intellectual tradition. Chicago: University of Chicago 

Press. 

Ramayulis. (2018). Ilmu pendidikan Islam. Jakarta: Kalam 

Mulia. 

Saeed, A. (2018). Islamic thought: An introduction. 

London: Routledge. 



109 
 

Syamsuddin, D. (2017). Renewal of Islamic education in 

Indonesia. Studia Islamika, 24(2), 201–225. 

Zuhdi, M. (2020). Contemporary issues in fiqh education: 

Indonesian context. Journal of Islamic Education Studies, 

12(3), 141–160. 

 

 

D.Snopsis 

Buku “ Pendidikan fikih: Perspektif Teori dan Praktik 

untuk Mahasiswa Calon Guru” merupakan panduan 

komprehensif yang dirancang khusus untuk mendukung 

pembelajaran fikih bagi mahasiswa program studi 

Pendidikan Agama Islam. Buku ini mengintegrasikan 

konsep teoretis, praktik pendidikan, serta aplikasi nilai-nilai 

Islam yang relevan dengan tantangan kontemporer dan 

kehidupan sosial di masyarakat.Buku ini menyajikan 

pembahasan yang sistematis mulai dari pengertian dan 

kedudukan fikih, sejarah dan perkembangan pendidikan 

fikih, tujuan, fungsi, hingga karakteristik pembelajaran 

fikih di sekolah dan madrasah. Setiap bab dilengkapi 

dengan capaian pembelajaran, indikator, dan contoh 

praktik, sehingga mahasiswa calon guru tidak hanya 

memahami teori, tetapi juga mampu 

mengimplementasikannya dalam konteks pendidikan 

nyata.Selain membahas fikih ibadah (thaharah, salat, 

puasa, zakat, haji/umrah), buku ini juga membahas fikih 

muamalah, munakahat, jinayah, mawaris, siyasah, dan 

fikih kontemporer, termasuk kasus-kasus modern terkait 

transaksi digital, media sosial, kesehatan, dan pluralitas 

masyarakat. Pendekatan ini menekankan prinsip moderasi 

beragama, keadilan, dan kearifan lokal, agar hukum Islam 



110 
 

tetap aplikatif dan relevan di era modern.Bagian lain buku 

ini memaparkan metode dan strategi pembelajaran fikih, 

pengembangan kurikulum, silabus, RPP, penilaian hasil 

belajar, serta peran guru sebagai teladan dan penggerak 

nilai-nilai moderasi. Buku ini juga menekankan pentingnya 

integrasi media digital, pendekatan kontekstual-aplikatif, 

serta penerapan pembelajaran interdisipliner dalam 

pendidikan fikih.Buku ini ditulis dengan bahasa akademik 

yang jelas dan sistematis, disertai rujukan ilmiah yang 

valid, sehingga menjadi sumber rujukan utama bagi 

mahasiswa calon guru, pendidik, dan praktisi pendidikan 

Islam. Dengan mempelajari buku ini, mahasiswa 

diharapkan mampu: 

 

1. Memahami dan menginternalisasi prinsip-prinsip 

fikih secara komprehensif. 

2. Mengaplikasikan fikih dalam praktik ibadah, 

kehidupan sosial, dan pendidikan. 

3. Mengembangkan keterampilan pedagogik dan 

strategi pembelajaran fikih yang inovatif. 

4. Menjadi teladan dalam etika, moral, dan moderasi 

beragama bagi peserta didik. 

 

Dengan pendekatan yang kontekstual, aplikatif, dan 

berbasis kearifan lokal, buku ini menjembatani antara ilmu 

fikih klasik dan tuntutan zaman modern, menjadikannya 

panduan utama dalam pendidikan fikih yang relevan, kritis, 

dan transformatif. 

 

 

 

 

 



111 
 

 

 

 

 

 

 

E.Profil Penulis 

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di 

bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah, 

UIN Datokarama Palu. Aktif mengajar mata kuliah 

fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus 

kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik 

pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim. 

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada 

studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan 

dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian 

kualitatif. Minat akademik meliputi fikih pendidikan, 

fikih pembelajaran, pembentukan karakter religius, 

serta integrasi kearifan lokal dalam pendidikan Islam, 

khususnya di konteks madrasah dan masyarakat 

Muslim Indonesia. 

Selain mengajar, penulis aktif melakukan 

penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk 

artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku 

ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada 

rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai 

sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan 

spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat 

dalam penyusunan khutbah,  dan buku panduan ibadah 



112 
 

yang digunakan di lingkungan  masyarakat. Melalui 

karya ini, penulis berharap dapat mendorong lahirnya 

praktik pendidikan Islam yang tidak hanya unggul 

secara akademik, tetapi juga berakar kuat pada nilai-

nilai syariat dan akhlak mulia. 

 


