
1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 

 

 

HAK CIPTA/COPYRIGHT 

© 2023 Dr. Bahdar, M.H.I 

Email bahdar@uindatokarama ac.id 

HP.081.341.207.628 

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang. 

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh 

atau sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik 

cetak maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari 

penerbit dan penulis, kecuali untuk keperluan 

pendidikan dengan menyebut sumbernya. 

 

Penerbit: 

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat  

Alamat:  Jl. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah 

Cetakan Pertama: September 2023 

ISBN: Nomor belum ada 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 

 

 

KATA PENGANTAR 

حِيْمِ  حْمٰنِ الرَّ ِ الرَّ  بِسْمِ اللّٰه

 اقْرَأْ باِسْمِ رَب ِكَ الَّذِي خَلَقَ 

 

“Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang 

menciptakan.” 

(Q.S. Al-‘Alaq [96]: 1) 

Segala puji hanya milik Allah Swt,  Tuhan semesta 

alam, sumber segala ilmu dan kebijaksanaan. Shalawat dan 

salam semoga senantiasa tercurah kepada junjungan kita 

Nabi Muhammad Ṣallallāhu ‘Alaihi Wasallam, sang 

pendidik agung yang telah mengubah wajah peradaban 

manusia dari kegelapan menuju cahaya ilmu, iman, dan 

amal saleh. 

Buku ini berjudul Transformasi Pendidikan Islam di 

Tanah Kaili, lahir dari kegelisahan akademik sekaligus 

panggilan nurani terhadap realitas pendidikan Islam di 

Sulawesi Tengah, khususnya di wilayah budaya Kaili. 

Dalam dinamika zaman yang ditandai oleh arus 

modernisasi dan globalisasi nilai, pendidikan Islam dituntut 

untuk mampu menyesuaikan diri tanpa kehilangan ruh dan 

prinsip dasarnya. Di sinilah pentingnya proses transformasi 

bukan sekadar perubahan bentuk, melainkan pembaruan 

nilai, paradigma, dan praktik pendidikan yang berakar pada 

spiritualitas Islam dan kearifan lokal masyarakat Kaili. 

Melalui penelitian, refleksi, dan pengamatan 

lapangan, buku ini berusaha menyingkap bagaimana 

pendidikan Islam di Tanah Kaili berkembang dari fase 

tradisional menuju modernitas, serta bagaimana tradisi dan 

nilai-nilai lokal mampu menjadi fondasi yang memperkuat 



4 

 

karakter pendidikan Islam. Buku ini diharapkan menjadi 

kontribusi ilmiah bagi para akademisi, praktisi pendidikan, 

dan pemerhati budaya dalam memahami bahwa 

transformasi pendidikan Islam bukanlah pemutusan dari 

akar tradisi, melainkan kelanjutan dan penyegaran dari 

warisan spiritual dan budaya yang luhur. 

Ucapan terima kasih penulis sampaikan kepada 

semua pihak yang telah memberikan dukungan, baik secara 

moral maupun intelektual, dalam proses penyusunan buku 

ini  khususnya kepada rekan-rekan sejawat di lingkungan 

Fakultas Tarbiyah UIN Datokarama Palu, serta para tokoh 

masyarakat Kaili yang menjadi sumber inspirasi penelitian 

ini. 

Akhirnya, penulis berharap semoga buku ini dapat 

memberikan manfaat, membuka ruang diskusi, dan menjadi 

bagian kecil dari upaya besar dalam membangun 

pendidikan Islam yang berdaya, berakar, dan berperadaban. 

 

Palu, September 2023 

Penulis 

Dr. Bahdar, M.H.I. 



5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR ISI 

Halaman Judul…………………………………………i 

Halaman Hak Cipta…………………………………. ..ii 

Halaman Kata Pengantar………………………………iii 

Halaman Daftar Isi…………………………………….iv 

BAB I  

ISLAM DAN TRANSFORMASI PENDIDIKAN  

DI TANAH KAILI 

A. Latar Belakang Historis Islam di Tanah Kaili..   1 

B. Konsep Transformasi dalam Perspektif Islam..   3 

C. Potret Pendidikan Islam di Tanah Kaili………   7 

D. Tujuan dan Urgensi Kajian Transformasi 

Pendidikan  Islam di Tanah Kaili……………. 

 

10 

E. Tujuan dan Arah Penulisan buku……………. 12 

BAB II  

JEJAK AWAL ISLAMISASI DAN PENDIDIKAN 

ISLAM DI TANAH KAILI 

A. Proses Masuknya Islam ke Tanah Kaili……… 16 

B. Peran ulama dan Tokoh Lokal dalam Dakwah 

dan  Pendidikan di Tandah Kaili…………….. 

 

19 

C. Lembaga Pendidikan Islam Tradisional Di 

Tanah Kaili…………………………………… 

 

24 

D. Hubungan Antara Adat Kaili dan Nilai-Nilai 

Islam…………………………………………. 

 

28 



6 

 

E. Pendidikan Islam sebagai  penyatuan sosial dan 

budaya Kaili………………………………….. 

 

33 

BAB III  

NILAI-NILAI LOKAL DAN TRANSFORMASI 

PEMBELAJARAN ISLAM 

A. Kearifan lokal Masyarakat Kaili dalam 

Konteks   Pendidikan Islam…………………. 

 

39 

B. Integrasi Nilai-Nilai Nosarara Nosabatutu 

dalam  Pendidikan Islam……………………… 

 

44 

C. Pendidikan Islam dan Etika Sosial dalam 

Budaya Kaili…………………………………. 

 

48 

D. Pembelajaran Islam Berbasis Tradisi dan 

Spiritualitas Lokal……………………………. 

 

52 

E. E. Rekonstruksi Nilai Budaya Kaili dalam 

Pendidikan Islam Kontemporer………………. 

 

56 

BAB IV  

 DARI LEMBAGA PENDIDIKAN TRADISIONAL KE 

LEMBAGA PENDIDIKAN MODERN 

A. Reorientasi Kurikulum PAI Berbasis Kearifan 

Lokal…………………………………………. 

 

59 

B. Integrasi Materi Fikih dan Akhlak dengan 

k\Kearifan Lokal……………………………… 

 

62 

C. Pendekatan   Pembelajaran Islam Partisipatif ,  

Kontekstual,dan Humanistik…………………. 

 

65 

D. Inovasi Media dan Teknologi dalam 

Pembelajaran PAI……………………………. 

 

69 

E. Praktik Integrasi Nilai Kearifan Lokal di 

Madrasah ……………………………………. 

 

74 

BAB V 

 PERAN ULAMA, DAN MASYARAKAT DALAM 

TRANSFORMASI PENDIDIKAN ISLAM 

A. Ulama sebagai Agen Perubahan Sosial dan  

Nilai Islam……………………………………. 

 

79 

B. Peran ulama dan tokoh adat dalam pendidikan 

Islam…………………………………………. 

 

83 



7 

 

C. Kolaborasi madrasah, masjid dan Tokoh adat 

dalam   membumikan ajaran Islam………….. 

 

85 

D. Pemberdayaan Komunitas Melalui Pendidikan 

Informal dan Nonformal…………………….. 

 

89 

E. Tantangan Profesionalisme dan Spiritualitas 

Guru di Era Modern………………………… 

 

92 

 

 

 

BAB VI 

 PEMBENTUKAN KARAKTER  DALAM 

PENDIDIKAN ISLAM 

 

A. Krisis Moral dan Spiritual di Era Modern…… 97 

B. . Pendidikan Karakter Berbasis Nilai Islam dan 

Budaya  Lokal……………………………….. 

 

99 

C. Pembiasaan Religius di Madrasah ………….. 101 

D. Peran Keluarga dalam Menanamkan Akhlak 

dan Tradisi Religius…………………………. 

 

103 

E. Pendidikan Islam  Benteng Spiritual di Era 

Digital……………………………………….. 

 

105 

BAB VII  

REKONSTRUKSI PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS 

KEARIFAN LOKAL 

A. Menggali Potensi Kearifan Lokal untuk Inovasi  

Pendidikan Islam…………………………….. 

 

108 

B. Pendekatan lintas Kearifan Lokal dan Agama 

dalam Pendidikan Islam……………………… 

 

109 

C. Model Pembelajaran Partisipatif Berbasis 

Komunitas……………………………………. 

 

111 

D. Revitalisasi Tradisi Religius sebagai Sumber 

Belajar……………………………………….. 

 

115 

E. Desain Konseptual Pendidikan Islam yang 

Kontekstual dan Inklusif…………………….. 

 

120 

BAB VIII 



8 

 

MASA DEPAN PENDIDIKAN ISLAM DI TANAH 

KAILI 

A. Visi Pendidikan Islam yang Berkarakter dan     

 Berkemajuan…………………………………. 

 

126 

B. Digitalisasi dan Spiritualisasi dalam 

Pendidikan Islam…………………………….. 

 

131 

C. Kolaborasi antar-Lembaga Pendidikan dan 

Masyarakat  Sipil…………………………….. 

 

134 

D. Strategi Mewujudkan Masyarakat Belajar 

Berbasis Nilai Islam………………………….. 

 

137 

 

 

BAB IX 

PENUTUP 

   

A. Kesimpulan Umum dan Refleksi Akhir……… 145 

B. Implikasi bagi Pengembangan Dakwah, 

Kebudayaan, dan Pendidikan………………… 

 

146 

C. Harapan Penulis terhadap Kesinambungan 

Pendidikan    Islam berbasis Nilai kearifan 

Lokal …………………………………………. 

 

 

149 

LAMPIRAN 

A Snopsis Buku………………………………….. 156 

B. Profil 

Penulis………………………………….. 

158 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

 

 

 

BAB I  

ISLAM DAN TRANSFORMASI PENDIDIKAN  

DI TANAH KAILI 

A. Latar Belakang Historis Islam di Tanah Kaili 

Masuknya Islam ke Tanah Kaili tidak dapat 

dilepaskan dari dinamika penyebaran Islam di kawasan 

Sulawesi bagian tengah pada abad ke-16 hingga ke-17 

Masehi. Tanah Kaili yang kini dikenal sebagai wilayah 

yang mencakup Kabupaten Sigi, Donggala, dan Kota Palu 

merupakan salah satu pusat peradaban lokal yang memiliki 

struktur sosial adat yang kuat serta sistem kepercayaan 

tradisional yang telah berkembang jauh sebelum 

kedatangan Islam. Dalam konteks inilah, Islam datang 

bukan sebagai kekuatan penakluk, melainkan sebagai 

ajaran yang beradaptasi dan berdialog dengan nilai-nilai 

budaya lokal masyarakat Kaili. 

Secara historis, proses Islamisasi di wilayah ini 

berlangsung melalui jalur perdagangan dan dakwah 

kultural. Para pedagang dan ulama dari pesisir barat 

Sulawesi, khususnya dari Kerajaan Sidenreng, Luwu, dan 

Buton, memainkan peran penting dalam memperkenalkan 

ajaran Islam kepada masyarakat lokal. Sumber-sumber 

lokal dan lisan masyarakat Kaili menyebut bahwa 

hubungan dagang dan perkawinan lintas wilayah 

mempercepat penerimaan Islam di daerah-daerah pesisir 

seperti Banawa (Donggala) dan kemudian meluas ke 

wilayah pedalaman seperti Palu, Kulawi, dan Lembah 

Palolo. 

Salah satu faktor kunci dalam penerimaan Islam di 

Tanah Kaili ialah kemampuan para penyebar Islam 



10 

 

menyesuaikan dakwah dengan adat dan bahasa lokal. 

Para ulama tidak hanya mengajarkan syariat Islam secara 

formal, tetapi juga menanamkan nilai-nilai moral dan sosial 

yang selaras dengan pandangan hidup masyarakat Kaili, 

seperti prinsip nosarara nosabatutu (bersaudara dan 

bersatu) dan pomamae (saling menghormati). Proses 

adaptasi inilah yang menjadikan Islam tumbuh bukan 

sebagai kekuatan luar yang memaksa, tetapi sebagai bagian 

dari transformasi budaya dan spiritual masyarakat 

setempat. 

Catatan sejarah lokal menunjukkan bahwa pada 

abad ke-18 dan ke-19 M, muncul sejumlah tokoh ulama 

dan guru agama yang menjadi penggerak dakwah sekaligus 

pendidik masyarakat. Mereka mendirikan surau, langgar, 

dan pusat-pusat pengajian sebagai lembaga pendidikan 

Islam awal di daerah Kaili. Pendidikan agama saat itu 

bersifat nonformal, dengan penekanan pada pembelajaran 

Al-Qur’an, fikih dasar, dan akhlak. Kegiatan belajar-

mengajar dilakukan secara tradisional melalui sistem 

halaqah (pengajian melingkar), di mana guru dan murid 

berinteraksi secara langsung dan personal. 

Proses Islamisasi ini juga diperkuat dengan 

hubungan keulamaan antarwilayah. Sejumlah ulama 

Kaili diketahui menimba ilmu ke wilayah pesisir selatan 

dan timur Sulawesi, bahkan hingga ke Buton dan Makassar, 

yang pada masa itu telah menjadi pusat keilmuan Islam. 

Ketika kembali ke kampung halaman, mereka membawa 

tradisi keilmuan Islam yang lebih sistematis, dan mulai 

mengenalkan tata cara ibadah serta pendidikan agama 

berbasis kitab kuning. Inilah fase awal transformasi 

pendidikan Islam dari bentuk tradisional menuju sistem 

yang lebih terorganisasi. 



11 

 

Dalam konteks sosial, Islam membawa perubahan 

signifikan dalam tata nilai dan struktur kehidupan 

masyarakat Kaili. Ajaran Islam memperkenalkan konsep 

tauhid sebagai landasan moral dan spiritual, menggantikan 

sebagian kepercayaan animistik yang sebelumnya kuat 

dalam budaya lokal. Islam juga menata ulang relasi sosial 

berbasis prinsip keadilan, tolong-menolong, dan tanggung 

jawab moral. Hal ini secara perlahan membentuk karakter 

masyarakat Kaili yang religius, egaliter, dan terbuka 

terhadap pembaruan. 

Pada abad ke-20, ketika kolonialisme Belanda mulai 

menancapkan pengaruhnya di Sulawesi Tengah, lembaga 

pendidikan Islam di Tanah Kaili mulai menghadapi 

tantangan baru. Sistem sekolah kolonial diperkenalkan, 

sementara surau dan madrasah Islam tetap menjadi benteng 

pendidikan moral umat. Di sinilah mulai terlihat bentuk 

transformasi pendidikan Islam, yaitu upaya ulama dan 

masyarakat lokal mengadaptasi pendidikan Islam agar 

mampu bertahan dalam perubahan sosial dan politik. 

Lembaga-lembaga pendidikan Islam modern seperti 

madrasah mulai muncul di Palu dan sekitarnya, menjadi 

penanda integrasi antara tradisi keilmuan Islam dan sistem 

pendidikan formal. 

Dengan demikian, sejarah Islam di Tanah Kaili 

bukan hanya kisah penyebaran agama, melainkan juga 

proses panjang pembentukan identitas kultural dan 

pendidikan masyarakat. Dari dakwah para ulama, tumbuh 

lembaga-lembaga pendidikan yang menjadi dasar bagi 

transformasi sistem pendidikan Islam di wilayah ini. Islam 

hadir sebagai kekuatan yang membimbing nilai, 

membentuk karakter, serta mendorong kemajuan 

intelektual dan spiritual masyarakat Kaili hingga masa kini. 

B. Konsep Transformasi dalam Perspektif Islam 



12 

 

Secara etimologis, istilah transformasi berasal dari 

kata Latin transformare, yang berarti “berubah bentuk” 

atau “beralih dari satu keadaan ke keadaan lain.” Dalam 

konteks Islam, konsep transformasi (taghyir atau islah) 

memiliki makna yang lebih mendalam, bukan hanya 

sekadar perubahan fisik atau struktural, tetapi juga 

menyangkut perubahan nilai, kesadaran, dan perilaku 

manusia menuju kondisi yang lebih baik sesuai dengan 

tuntunan syariat dan nilai ilahi. 

Al-Qur’an mengandung banyak ayat yang 

menegaskan pentingnya perubahan (taghyir) dalam 

kehidupan manusia. Salah satu ayat yang menjadi landasan 

filosofis konsep transformasi adalah firman Allah dalam 

Surah Ar-Ra’d ayat 11: 

َ لََ يغَُي رُِ مَا بِقوَْمٍ حَتَّىٰ يغَُي رُِوا مَا بأِنَفسُِهِمْ   إِنَّ اللَّّٰ

 

Terjemahnya : 

“Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan suatu 

kaum sampai mereka mengubah keadaan yang ada pada 

diri mereka sendiri.” (QS. Ar-Ra’d: 11) 

Ayat ini menegaskan bahwa perubahan 

(transformasi) dalam pandangan Islam bersifat endogen  

berasal dari dalam diri manusia, bukan dipaksakan dari 

luar. Transformasi harus dimulai dari perubahan kesadaran, 

moralitas, dan cara berpikir individu dan masyarakat. 

Dengan demikian, Islam memandang transformasi bukan 

sekadar proses sosial, melainkan juga proses spiritual dan 

moral yang menuntut keterlibatan hati, akal, dan iman. 

Dalam konteks pendidikan Islam, transformasi 

berarti proses pembaruan yang berakar pada nilai-nilai 

wahyu, namun tetap relevan dengan dinamika zaman. 



13 

 

Pendidikan Islam tidak berhenti pada transmisi 

pengetahuan, tetapi menekankan pembentukan manusia 

paripurna (insan kamil) individu yang memiliki 

keseimbangan antara dimensi intelektual, moral, dan 

spiritual. Karena itu, setiap perubahan dalam sistem 

pendidikan Islam seharusnya diarahkan untuk memperkuat 

tiga dimensi utama: iman, ilmu, dan amal. 

Menurut Al-Attas (1980), tujuan utama pendidikan 

Islam adalah ta’dib  yaitu penanaman adab yang 

mencerminkan kesadaran akan posisi manusia dalam 

tatanan kosmos, masyarakat, dan di hadapan Allah. 

Transformasi dalam pendidikan Islam, menurutnya, harus 

membawa manusia menuju pengetahuan yang benar 

(haqiqi), bukan hanya keterampilan pragmatis. Artinya, 

perubahan sistem, kurikulum, dan metode harus tetap 

berpijak pada orientasi tauhid. 

Sementara Syed Naquib al-Attas dan Ismail Raji 

al-Faruqi menekankan pentingnya Islamisasi ilmu 

pengetahuan sebagai bentuk transformasi intelektual. 

Dalam pandangan mereka, kemajuan pendidikan Islam 

tidak cukup dengan mengadopsi sistem modern Barat, 

melainkan harus disertai proses penyucian epistemologis 

agar ilmu yang diajarkan berlandaskan nilai-nilai Islam. 

Konsep ini menunjukkan bahwa transformasi dalam Islam 

selalu melibatkan dimensi nilai dan orientasi ilahiah, bukan 

semata-mata rasionalitas instrumental. 

Transformasi juga menjadi prinsip dasar dalam 

sejarah peradaban Islam. Rasulullah  saw.sendiri 

merupakan agen transformasi terbesar dalam sejarah 

manusia. Melalui wahyu, beliau mengubah masyarakat 

Arab jahiliyah yang berorientasi pada kesukuan dan 

materialisme menjadi masyarakat yang beriman, beradab, 

dan berilmu. Proses tersebut dilakukan secara bertahap 



14 

 

(tadarruj), dengan pendekatan pendidikan, dakwah, dan 

keteladanan moral. Pola transformasi inilah yang menjadi 

model dalam pendidikan Islam: perubahan yang menyentuh 

aspek akidah, ibadah, akhlak, dan sosial. 

Dalam pandangan Hasan Langgulung (1987), 

transformasi pendidikan Islam merupakan usaha untuk 

menumbuhkan manusia yang dinamis dan kreatif, yang 

mampu menyesuaikan diri dengan perubahan zaman tanpa 

kehilangan nilai-nilai spiritualnya. Ia menegaskan bahwa 

perubahan dalam pendidikan Islam harus berakar pada 

tazkiyah an-nafs (penyucian jiwa) dan tarbiyah ruhaniyah 

(pendidikan spiritual), karena dari sanalah lahir kesadaran 

untuk memperbaiki kehidupan sosial dan peradaban. 

Dengan demikian, konsep transformasi dalam Islam 

mengandung tiga dimensi utama: 

1. Dimensi Teologis: perubahan yang berorientasi pada 

kehendak Allah dan dilakukan dalam koridor tauhid. 

2. Dimensi Moral dan Spiritual: perubahan yang 

menumbuhkan keadilan, kejujuran, dan 

kemaslahatan. 

3. Dimensi Sosial dan Intelektual: perubahan yang 

mendorong manusia menjadi agen pembaruan dalam 

ilmu pengetahuan, pendidikan, dan kebudayaan. 

Dalam konteks Tanah Kaili, pemaknaan transformasi 

pendidikan Islam berarti proses dinamis 

mengintegrasikan ajaran Islam dengan kearifan lokal, 

sehingga nilai-nilai Islam dapat hidup dalam kebudayaan 

masyarakat. Transformasi tersebut tidak sekadar 

memperkenalkan sistem pendidikan formal seperti 

madrasah, tetapi juga menanamkan nilai-nilai moral, sosial, 

dan spiritual yang selaras dengan tradisi Kaili. Inilah 

bentuk nyata dari transformasi Islami  perubahan yang 



15 

 

bersumber dari iman, berorientasi pada ilmu, dan berwujud 

dalam amal sosial. 

C. Potret Pendidikan Islam di Tanah Kaili 

Pendidikan Islam di Tanah Kaili merupakan hasil 

dari proses sejarah yang panjang dan dinamis. Sejak awal 

kedatangan Islam pada abad ke-17, pendidikan Islam 

tumbuh sebagai sarana utama transmisi ajaran agama, 

moral, dan budaya lokal. Perkembangannya tidak hanya 

bersifat keagamaan, tetapi juga menjadi instrumen sosial 

yang membentuk identitas masyarakat Kaili yang religius 

dan beradab. 

Pada fase awal Islamisasi, pendidikan di Tanah Kaili 

dilaksanakan secara nonformal dan berbasis komunitas, 

dengan pusat-pusat pengajaran di langgar, surau, dan 

rumah para guru agama (toula atau sarakati). Pendidikan 

ini berfokus pada pengajaran Al-Qur’an, tata cara ibadah, 

dan nilai akhlak. Sistem pengajaran dilakukan melalui 

metode halaqah, di mana murid belajar secara langsung 

kepada guru melalui bacaan, hafalan, dan pengulangan. 

Pendekatan ini menekankan hubungan spiritual antara guru 

dan murid, serta menanamkan adab dalam belajar nilai 

yang hingga kini masih dijaga dalam tradisi masyarakat 

Kaili. 

Memasuki abad ke-20, terutama pada masa 

pemerintahan kolonial Belanda, sistem pendidikan formal 

mulai diperkenalkan ke wilayah Sulawesi Tengah. Namun, 

di sisi lain, pendidikan Islam tetap menjadi benteng 

moral masyarakat Kaili. Lembaga-lembaga pengajian dan 

madrasah tradisional muncul sebagai reaksi terhadap sistem 

pendidikan kolonial yang sekuler. Ulama lokal mendirikan 

madrasah sebagai bentuk kemandirian pendidikan umat. Di 

Palu dan Donggala, misalnya, mulai berdiri madrasah dan 



16 

 

pesantren sederhana yang dipimpin oleh tokoh agama yang 

memperoleh pendidikan dari wilayah Bugis, Makassar, atau 

Buton. 

Seiring waktu, madrasah-madrasah tersebut menjadi 

cikal bakal pendidikan Islam modern di Tanah Kaili. 

Setelah Indonesia merdeka, lembaga-lembaga ini 

berkembang menjadi Madrasah Ibtidaiyah, Tsanawiyah, 

dan Aliyah, baik negeri maupun swasta. Kehadiran 

Kementerian Agama turut memperkuat sistem pendidikan 

Islam melalui regulasi, bantuan lembaga, serta pelatihan 

guru agama. Hal ini menandai transisi dari model 

tradisional ke model institusional, di mana pendidikan 

Islam mulai terintegrasi dalam sistem nasional. 

Dalam konteks kelembagaan, Tanah Kaili kini memiliki 

beragam bentuk lembaga pendidikan Islam: 

1. Pesantren dan Dayah Modern yang mengajarkan 

kombinasi antara kurikulum klasik dan ilmu umum. 

2. Madrasah Negeri dan Swasta yang dikelola 

masyarakat dan ormas Islam. 

3. Sekolah Umum Berbasis Islam yang menerapkan 

kurikulum terpadu. 

4. Perguruan Tinggi Islam, seperti UIN Datokarama 

Palu, yang menjadi pusat pengembangan keilmuan 

Islam kontemporer di Sulawesi Tengah. 

Pendidikan Islam di Tanah Kaili juga memiliki karakter 

khas yang membedakannya dari wilayah lain. Salah 

satunya ialah integrasi nilai-nilai adat dan kearifan lokal 

dalam praktik pendidikan. Tradisi seperti nosarara 

nosabatutu (persaudaraan dan persatuan), pomamae (rasa 

hormat), dan patanggota (gotong royong) menjadi bagian 

dari etika sosial yang diajarkan dalam lingkungan madrasah 

dan pesantren. Nilai-nilai ini tidak bertentangan dengan 



17 

 

ajaran Islam, melainkan memperkaya proses pembentukan 

karakter peserta didik. 

Selain itu, pendidikan Islam di Tanah Kaili juga 

memainkan peran penting dalam pembinaan moral 

masyarakat dan resolusi konflik sosial. Dalam berbagai 

momentum sejarah, lembaga pendidikan Islam berfungsi 

sebagai agen perdamaian dan penguatan identitas 

keislaman yang moderat. Para guru agama, kiai, dan ustaz 

menjadi figur sentral dalam menanamkan nilai toleransi, 

musyawarah, dan solidaritas sosial. 

Namun demikian, pendidikan Islam di Tanah Kaili juga 

menghadapi berbagai tantangan. Di era globalisasi dan 

digital, persoalan mutu, fasilitas, dan profesionalisme 

tenaga pendidik masih menjadi pekerjaan rumah yang 

besar. Banyak madrasah di daerah pedesaan masih 

menghadapi keterbatasan sumber daya manusia dan sarana 

pembelajaran. Di sisi lain, tantangan ideologis muncul 

dengan berkembangnya pemikiran keagamaan 

transnasional yang berpotensi mengikis karakter Islam 

lokal yang moderat dan inklusif. 

Dalam konteks ini, transformasi pendidikan Islam di 

Tanah Kaili menjadi sangat penting. Transformasi tidak 

hanya dimaknai sebagai modernisasi kurikulum atau 

digitalisasi pembelajaran, tetapi juga sebagai upaya 

memperkuat nilai-nilai spiritual, kultural, dan moral 

yang telah diwariskan oleh generasi ulama terdahulu. 

Pendidikan Islam perlu diarahkan untuk membentuk 

generasi yang beriman, berilmu, berakhlak, serta berakar 

pada budaya lokal yang menjunjung tinggi harmoni dan 

keadilan. 

Dengan demikian, potret pendidikan Islam di Tanah 

Kaili menunjukkan dinamika yang kompleks  antara 



18 

 

warisan tradisi keagamaan yang kuat dan kebutuhan akan 

pembaruan yang relevan dengan perkembangan zaman. 

Pendidikan Islam tidak hanya menjadi ruang transmisi ilmu 

agama, tetapi juga wadah transformasi sosial dan kultural 

yang terus membentuk identitas masyarakat Kaili hingga 

hari ini. 

D. Tujuan dan Urgensi Kajian Transformasi Pendidikan     

     Islam di Tanah Kaili 

Kajian mengenai transformasi pendidikan Islam di 

Tanah Kaili memiliki urgensi yang tinggi, baik dari aspek 

akademik, sosial, maupun kultural. Secara akademik, 

transformasi pendidikan Islam merupakan upaya untuk 

memahami perubahan paradigma pendidikan dari sistem 

tradisional berbasis surau, langgar, dan halaqah menjadi 

sistem pendidikan formal yang terinstitusionalisasi dalam 

madrasah dan lembaga pendidikan Islam modern. Dalam 

konteks Tanah Kaili yang secara geografis terletak di 

wilayah Sulawesi Tengah dan menjadi pusat perkembangan 

Islam di Lembah Palu kajian ini menjadi penting untuk 

menelusuri dinamika perubahan pendidikan Islam dalam 

kaitannya dengan perkembangan sosial budaya masyarakat 

lokal. 

Menurut Azyumardi Azra (1999), transformasi 

pendidikan Islam di Indonesia tidak hanya berkaitan 

dengan perubahan kelembagaan, tetapi juga dengan proses 

pembaruan epistemologi, metode, dan nilai yang 

diintegrasikan dengan realitas lokal. Dalam kerangka ini, 

pendidikan Islam di Tanah Kaili tidak dapat dilepaskan dari 

pengaruh lokalitas dan kearifan budaya Kaili yang 

memiliki sistem nilai berbasis pada harmoni, religiositas, 

dan penghormatan terhadap adat (pombalua, patotua, dan 

pahombo). Oleh karena itu, urgensi kajian ini terletak pada 

usaha memahami bagaimana nilai-nilai Islam 



19 

 

diinternalisasikan dan diadaptasikan dengan struktur sosial 

dan budaya masyarakat Kaili. 

Secara sosial, pendidikan Islam di Tanah Kaili 

berfungsi sebagai agen perubahan dan rekonsiliasi sosial. 

Berdasarkan temuan Tim Peneliti UIN Datokarama Palu 

(2021), lembaga pendidikan Islam seperti madrasah dan 

pesantren berperan signifikan dalam membangun karakter 

moderat, mengajarkan toleransi antarumat beragama, serta 

memperkuat solidaritas sosial pascabencana dan konflik 

sosial di wilayah ini. Kajian tentang transformasi 

pendidikan Islam menjadi urgen karena memperlihatkan 

bagaimana pendidikan dapat menjadi instrumen efektif 

dalam membangun kembali struktur sosial masyarakat 

Kaili yang pernah mengalami disrupsi akibat faktor politik, 

ekonomi, maupun bencana alam. 

Dari perspektif kultural, urgensi kajian ini juga 

terkait dengan upaya pelestarian nilai-nilai kearifan lokal 

yang Islami. Menurut Hidayat (2018), pendidikan Islam 

yang kontekstual adalah pendidikan yang mampu 

mengakomodasi nilai budaya tanpa kehilangan esensi 

ajaran Islam. Dalam konteks masyarakat Kaili, pendidikan 

Islam tidak hanya mentransmisikan ilmu keagamaan, tetapi 

juga menginternalisasikan nilai moral, etika sosial, dan 

penghormatan terhadap lingkungan sebagaimana tercermin 

dalam praktik-praktik keagamaan dan adat. 

Secara praktis, hasil kajian ini diharapkan dapat 

memberikan model integratif antara Islam dan budaya 

lokal dalam pengembangan kurikulum pendidikan Islam 

berbasis masyarakat. Hal ini penting dalam menjawab 

tantangan globalisasi dan sekularisasi pendidikan yang 

cenderung mengikis identitas spiritual dan kultural peserta 

didik. Transformasi pendidikan Islam di Tanah Kaili 

menjadi strategi penting untuk menjaga keberlanjutan nilai-



20 

 

nilai keislaman yang inklusif, moderat, dan berakar kuat 

dalam tradisi lokal. 

Dengan demikian, urgensi kajian ini dapat disimpulkan 

dalam tiga dimensi utama: 

1. Dimensi akademik, sebagai upaya memperkaya 

khazanah studi Islam lokal dan sejarah pendidikan 

Islam Indonesia bagian timur. 

2. Dimensi sosial, untuk memahami peran pendidikan 

Islam dalam membentuk karakter, solidaritas, dan 

kohesi sosial masyarakat Kaili. 

3. Dimensi kultural, dalam rangka menjaga 

kesinambungan nilai-nilai budaya lokal yang telah 

terintegrasi dengan ajaran Islam, sehingga 

menghasilkan model pendidikan Islam yang 

kontekstual, moderat, dan humanis. 

E. Tujuan dan Arah Penulisan buku  

  Penulisan buku “Transformasi Pendidikan Islam di 

Tanah Kaili” memiliki tujuan dan arah yang berlandaskan 

pada kerangka akademik, historis, dan sosiokultural, 

dengan maksud memperkaya literatur ilmiah tentang 

dinamika pendidikan Islam di kawasan timur Indonesia, 

khususnya di Tanah Kaili, Sulawesi Tengah. Secara 

konseptual, buku ini berupaya menghadirkan analisis 

komprehensif mengenai proses perubahan, adaptasi, dan 

inovasi pendidikan Islam dalam konteks lokal, yang selama 

ini belum banyak mendapat perhatian dalam kajian 

akademik nasional. 

1. Tujuan Penulisan Buku 

Tujuan utama penulisan buku ini dapat dijelaskan dalam 

beberapa aspek berikut: 

 



21 

 

a. Tujuan Akademik 

 

Penulisan ini bertujuan untuk mengisi kekosongan 

literatur akademik tentang sejarah dan perkembangan 

pendidikan Islam di Tanah Kaili, serta untuk 

memperluas horizon kajian Islam Nusantara dari 

perspektif lokalitas Sulawesi Tengah. Sebagaimana 

ditegaskan oleh Azyumardi Azra (2002) dan 

Kuntowijoyo (2006), studi Islam yang kontekstual 

harus berangkat dari pengalaman sosial dan budaya 

masyarakat setempat agar mampu melahirkan sintesis 

baru antara teks dan konteks. Dengan demikian, buku ini 

menjadi upaya ilmiah dalam membangun konstruksi 

pengetahuan tentang Islam lokal yang dinamis dan 

progresif. 

 

b. Tujuan Historis dan Kultural 

 

Buku ini juga bertujuan mendokumentasikan jejak 

sejarah penyebaran Islam, tokoh-tokoh ulama lokal, 

serta dinamika pendidikan Islam di masyarakat Kaili 

sejak masa awal Islamisasi hingga era modern. 

Berdasarkan penelitian Tim Balai Litbang Agama 

Makassar (2020), Islam di Tanah Kaili berkembang 

melalui proses akulturasi damai antara ajaran Islam dan 

sistem nilai adat lokal. Oleh karena itu, buku ini 

bertujuan untuk meneguhkan kembali pentingnya 

kearifan lokal dalam membentuk identitas pendidikan 

Islam yang berakar pada budaya masyarakat Kaili. 

 

c. Tujuan Sosial dan Transformasional 

 

Dari sisi sosial, buku ini ditulis untuk 

menggambarkan bagaimana pendidikan Islam di Tanah 

Kaili berfungsi sebagai instrumen transformasi 



22 

 

masyarakat  dari tradisi ke modernitas, dari eksklusivitas 

menuju keterbukaan, serta dari pola belajar dogmatis 

menuju pembelajaran kontekstual dan partisipatif. 

Berdasarkan kajian Syamsul Arifin (2015), pendidikan 

Islam yang transformatif mampu menghubungkan antara 

penguatan iman dan pembangunan sosial. Dengan 

demikian, buku ini diharapkan dapat menjadi inspirasi 

bagi pengembangan kurikulum, strategi pembelajaran, 

dan praksis pendidikan Islam yang relevan dengan 

kebutuhan masyarakat modern tanpa meninggalkan akar 

tradisi. 

2. Arah Penulisan Buku 

Arah penulisan buku ini berfokus pada integrasi 

antara nilai-nilai Islam, kearifan lokal Kaili, dan 

paradigma pendidikan modern, yang disusun dalam 

kerangka ilmiah interdisipliner antara sejarah, sosiologi, 

antropologi, dan pendidikan Islam. Adapun arah 

penulisannya dapat dirinci sebagai berikut: 

a. Rekonstruktif .Menggali kembali sejarah, nilai, dan 

praktik pendidikan Islam di Tanah Kaili untuk 

direkonstruksi dalam format analisis ilmiah yang 

sistematis. 

b. Deskriptif-Analitis. Mendeskripsikan secara rinci 

potret lembaga, tokoh, dan praktik pendidikan Islam 

lokal, lalu menganalisisnya dalam konteks teori 

transformasi pendidikan Islam. 

c. Kontekstual dan Emansipatoris. Mengarahkan 

pembahasan agar pendidikan Islam tidak bersifat 

normatif semata, tetapi juga mampu merespons 

tantangan zaman, perubahan sosial, dan kebutuhan 

masyarakat lokal. 

d. Integratif dan Solutif  Menawarkan model 

pendidikan Islam berbasis budaya lokal yang dapat 



23 

 

menjadi rujukan bagi pengembangan kurikulum, 

dakwah, dan kebijakan pendidikan di wilayah 

Sulawesi Tengah dan Indonesia Timur secara umum 

Dengan demikian, arah utama penulisan buku ini 

adalah membangun paradigma baru pendidikan Islam yang 

berpijak pada nilai-nilai universal Islam dan realitas 

kultural masyarakat Kaili. Buku ini diharapkan dapat 

menjadi rujukan ilmiah bagi akademisi, pendidik, dan 

pemerhati pendidikan Islam, sekaligus menjadi media 

refleksi bagi masyarakat dalam memahami dinamika 

hubungan antara Islam, budaya, dan pendidikan di Tanah 

Kaili. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



24 

 

 

 

 

BAB II  

JEJAK AWAL ISLAMISASI DAN PENDIDIKAN 

ISLAM DI TANAH KAILI 

A. Proses Masuknya Islam ke Tanah Kaili 

Proses masuknya Islam ke Tanah Kaili, wilayah 

yang kini dikenal sebagai bagian dari Kabupaten 

Donggala, Sigi, dan Kota Palu di Sulawesi Tengah, 

merupakan bagian dari dinamika Islamisasi di kawasan 

timur Nusantara. Islam masuk ke daerah ini tidak terjadi 

secara langsung dari Timur Tengah, melainkan melalui 

jalur perdagangan, dakwah ulama, dan interaksi sosial 

budaya antara masyarakat lokal dengan para pendatang 

dari wilayah pesisir seperti Bone, Wajo, Ternate, Buton, 

dan Gorontalo. 

Menurut Hasan Muarif Ambary (1998) dalam 

Menemukan Peradaban Islam di Nusantara, penyebaran 

Islam di wilayah timur Indonesia berlangsung secara 

gradual melalui tiga pendekatan utama: perdagangan, 

perkawinan, dan pendidikan agama (pesantren atau 

halaqah lokal). Proses ini juga terlihat di Tanah Kaili, di 

mana dakwah Islam tidak berlangsung melalui penaklukan 

politik, tetapi melalui asimilasi damai antara ajaran Islam 

dan adat-istiadat masyarakat setempat. 

1. Jalur Perdagangan dan Hubungan Maritim 

Penelitian sejarah menunjukkan bahwa pesisir Teluk 

Palu dan Donggala sejak abad ke-16 telah menjadi jalur 

strategis perdagangan antara wilayah barat (Makassar, 

Buton, Bone) dan wilayah timur (Ternate, Tidore, hingga 



25 

 

Maluku). Para pedagang Muslim dari Buton dan Ternate 

yang singgah di pelabuhan-pelabuhan lokal menjadi agen 

dakwah Islam pertama di Tanah Kaili. 

Menurut Abd. Rahim Yunus (2010) dalam 

Islamisasi di Sulawesi Tengah: Kajian Sejarah dan Sosial 

Budaya, para pedagang Muslim ini tidak hanya melakukan 

transaksi ekonomi, tetapi juga memperkenalkan ajaran 

Islam melalui interaksi sosial, perkawinan dengan 

penduduk lokal, dan penyebaran nilai moral keislaman 

seperti kejujuran (sidik) dan tanggung jawab (amanah). 

Dari interaksi inilah muncul embrio masyarakat Muslim 

pertama di daerah pesisir seperti Banawa, Lere, dan 

Wani. 

2. Peran Ulama dan Jaringan Dakwah Buton- 

    Gorontalo-Ternate 

Setelah jalur perdagangan membuka kontak awal, 

penyebaran Islam di Tanah Kaili diperkuat oleh peran 

para ulama dan mubaligh yang memiliki hubungan 

keilmuan dengan pusat-pusat dakwah Islam di Buton, 

Ternate, dan Gorontalo. Salah satu tokoh penting dalam 

proses Islamisasi ini adalah Syekh Abdul Wahid bin 

Syarif Sulaiman al-Butuni, seorang ulama dari Buton 

yang dikenal menyebarkan Islam di wilayah pesisir timur 

Sulawesi dan memiliki murid-murid di daerah Palu dan 

Kulawi. 

Menurut catatan Balai Litbang Agama Makassar 

(2020), jaringan dakwah ulama Buton dan Ternate 

memiliki pengaruh kuat dalam membentuk corak Islam 

lokal yang moderat dan sufistik. Hal ini terlihat dari 

berkembangnya tradisi zikir jama‘i, ratib, dan pengajian 

surau di wilayah Kaili. Pendekatan dakwah yang lembut 



26 

 

dan akomodatif terhadap adat membuat Islam mudah 

diterima masyarakat tanpa benturan sosial yang berarti. 

3. Peran Raja dan Elit Lokal dalam Islamisasi 

Salah satu faktor penting dalam percepatan Islamisasi 

Tanah Kaili adalah konversi para bangsawan dan kepala 

suku ke dalam Islam. Ketika pemimpin adat menerima 

Islam, masyarakat di bawahnya pun mengikuti. 

Berdasarkan penelitian A. Rahman (2015) dalam 

Islamisasi dan Dinamika Sosial di Lembah Palu, proses ini 

berlangsung pada akhir abad ke-17 hingga awal abad ke-

18. 

Raja Datu Ngata Palu, misalnya, disebut-sebut telah 

menjalin hubungan diplomatik dan keagamaan dengan 

penguasa Muslim dari Bone dan Ternate. Setelah memeluk 

Islam, ia mendirikan langgara pertama di sekitar Lere 

dan Duyu, yang menjadi pusat pengajaran Al-Qur’an dan 

tempat ibadah masyarakat. Sejak saat itu, ajaran Islam 

mulai menyebar ke pedalaman seperti Sigi, Kulawi, dan 

Biromaru melalui jalur keluarga dan ulama keliling. 

4. Pendidikan dan Pembentukan Tradisi Keagamaan 

Setelah Islam mengakar di lapisan elit, proses 

Islamisasi dilanjutkan dengan pendidikan keagamaan 

tradisional, seperti pengajaran Al-Qur’an di rumah-rumah 

guru mengaji (to guru), pendirian langgara (mushalla), dan 

majelis zikir. Bentuk pendidikan ini kemudian menjadi 

cikal bakal sistem pendidikan Islam di Tanah Kaili sebelum 

berdirinya madrasah formal pada abad ke-20. 

Tradisi pendidikan Islam yang berkembang di 

wilayah ini banyak dipengaruhi oleh ajaran tasawuf dan 

tarekat, seperti Qadiriyah dan Naqsyabandiyah, yang 

menekankan pembersihan jiwa, disiplin ibadah, dan 



27 

 

ketaatan pada guru. Menurut Humaidy (2020), orientasi 

sufistik ini membentuk karakter masyarakat Kaili yang 

religius, sabar, dan menghormati adat serta guru agama. 

5. Integrasi Islam dan Adat Kaili 

Keberhasilan Islamisasi di Tanah Kaili tidak terlepas 

dari kemampuannya untuk beradaptasi dengan sistem 

nilai adat lokal, seperti pombalua (musyawarah), patotua 

(penghormatan pada leluhur), dan pahombo (solidaritas 

sosial). Islam tidak meniadakan adat, tetapi memberikan 

dimensi baru yang memperkuat moralitas dan spiritualitas 

masyarakat. 

Proses integratif ini sesuai dengan pandangan 

Azyumardi Azra (2004) bahwa Islam di Nusantara 

berkembang melalui cultural accommodation, yakni 

penyesuaian nilai Islam dengan tradisi lokal tanpa 

mengorbankan prinsip akidah. Karena itu, Islam di Tanah 

Kaili tampil sebagai Islam yang damai, moderat, dan 

berakar kuat dalam budaya masyarakat setempat. 

Proses masuknya Islam ke Tanah Kaili berlangsung 

melalui tahapan yang evolutif dan damai, dimulai dari 

jalur perdagangan, diperkuat oleh dakwah ulama dari Buton 

dan Ternate, diterima oleh elit lokal, lalu diinternalisasikan 

dalam sistem pendidikan dan adat masyarakat. Islamisasi di 

wilayah ini bukan hanya perubahan keyakinan, tetapi juga 

transformasi sosial dan kultural yang melahirkan identitas 

baru masyarakat Kaili sebagai Muslim yang berbudaya. 

B. Peran ulama dan Tokoh Lokal dalam Dakwah dan  

     Pendidikan di Tandah Kaili 

Perkembangan Islam di Tanah Kaili tidak dapat 

dilepaskan dari peran penting ulama dan tokoh lokal 

sebagai agen dakwah, guru spiritual, dan pendidik 



28 

 

masyarakat. Mereka berfungsi sebagai jembatan antara 

ajaran Islam universal dengan konteks budaya lokal, 

sekaligus sebagai motor penggerak transformasi sosial dan 

pendidikan. Berdasarkan kajian akademik, peran mereka 

mencakup dimensi keagamaan, pendidikan, sosial, dan 

kultural yang saling berkaitan erat. 

1. Ulama sebagai Agen Islamisasi dan Pembimbing   

     Spiritual 

Menurut Azyumardi Azra (2004) dalam Jaringan 

Ulama Nusantara Abad XVII dan XVIII, penyebaran Islam 

di Indonesia berlangsung melalui jaringan ulama yang 

memiliki hubungan keilmuan dan spiritual lintas daerah. Di 

Tanah Kaili, pola yang sama dapat ditemukan, di mana 

para ulama lokal dan pendatang memainkan peran strategis 

dalam memperkenalkan ajaran Islam kepada masyarakat 

melalui pendekatan sufistik dan kultural. 

Salah satu tokoh penting adalah Syekh Abdul 

Wahid bin Syarif Sulaiman al-Butuni, seorang ulama 

sufi dari Buton yang dalam beberapa catatan (Balai Litbang 

Agama Makassar, 2020) disebut berperan menyebarkan 

Islam di pesisir timur Sulawesi termasuk wilayah Palu dan 

Kulawi. Melalui pendekatan tasawuf dan tarekat, Syekh 

Abdul Wahid menanamkan nilai-nilai spiritual Islam yang 

menekankan zikrullah, kesederhanaan, dan kasih sayang 

antar sesama. 

Selain itu, para ulama lokal seperti Guru M. Yusuf 

dari Duyu, Guru Haji Idris Palu, dan Imam Lere 

dikenal sebagai pelanjut dakwah Islam yang menyesuaikan 

ajaran Islam dengan adat Kaili. Mereka berperan 

membimbing masyarakat melalui pengajian, khutbah, serta 

pembinaan akhlak, tanpa menimbulkan pertentangan 

dengan tatanan sosial setempat. Pendekatan ini sejalan 



29 

 

dengan teori indigenisasi Islam (Azra, 2006), yakni proses 

pengislaman yang berpadu dengan budaya lokal secara 

damai dan gradual. 

2. Tokoh Lokal sebagai Pelindung dan Penggerak  

    Dakwah 

Islamisasi di Tanah Kaili juga mendapat dukungan 

kuat dari tokoh-tokoh adat dan bangsawan lokal (ncuhi 

dan datu) yang memeluk Islam dan menjadikannya sebagai 

dasar moral kepemimpinan. Menurut A. Rahman (2015) 

dalam Islamisasi dan Dinamika Sosial di Lembah Palu, 

konversi tokoh elit lokal menjadi faktor kunci penyebaran 

Islam ke pedalaman. 

Misalnya, Datu Ngata Palu dan Datu Sigi berperan 

besar dalam memperluas pengaruh Islam di wilayah 

mereka. Setelah menerima ajaran Islam, mereka tidak 

hanya mengubah sistem kepercayaan masyarakat, tetapi 

juga mendukung pendirian langgara (mushalla) dan 

pesantren awal, serta memfasilitasi para guru mengaji. 

Peran para pemimpin ini menunjukkan bahwa dakwah 

Islam di Tanah Kaili tidak semata bersifat religius, tetapi 

juga berorientasi pada rekonstruksi sosial dan 

kelembagaan pendidikan. 

Tokoh adat juga turut berperan dalam proses 

sinkretisasi nilai, yakni mengharmonikan ajaran Islam 

dengan sistem adat Kaili, seperti dalam upacara balia, 

pombalua, dan patotua. Mereka membantu mengalihkan 

fungsi-fungsi adat menuju arah yang lebih Islami tanpa 

menimbulkan resistensi sosial, sebuah strategi dakwah 

yang bersifat kultural-religius. 



30 

 

3. Ulama sebagai Pendidik dan Pembaru Sistem  

    Pendidikan Islam 

Peran ulama di Tanah Kaili tidak berhenti pada 

dakwah lisan, tetapi berkembang menjadi pembentukan 

sistem pendidikan Islam lokal. Berdasarkan temuan Tim 

Peneliti UIN Datokarama Palu (2021), sejak awal abad 

ke-20, muncul berbagai lembaga pendidikan tradisional 

seperti halaqah, surau, dan madrasah rakyat, yang 

dipelopori oleh ulama dan guru agama setempat. 

Para ulama seperti Guru Haji Ahmad Lariang dan 

Guru Haji Abdullah Biromaru mendirikan tempat belajar 

Al-Qur’an dan fiqih dasar di rumah-rumah dan langgar. 

Model pendidikan ini bersifat partisipatif dan berbasis 

komunitas, di mana santri tidak hanya diajarkan ilmu 

agama, tetapi juga etika sosial dan keterampilan hidup, 

seperti pertanian, perdagangan, dan kepemimpinan. 

Dalam konteks modern, ulama dan tokoh agama juga 

berperan dalam pendirian madrasah formal dan 

pesantren. Contohnya, berdirinya Madrasah Alkhairaat 

di Palu (1930-an) yang digagas oleh Habib Idrus bin 

Salim al-Jufri (Guru Tua) menjadi tonggak penting 

dalam pembaruan pendidikan Islam di Sulawesi Tengah. 

Lembaga ini kemudian menjadi pusat pendidikan dan 

dakwah yang menggabungkan ilmu agama dan ilmu umum, 

sesuai dengan semangat pendidikan Islam transformatif 

(lihat: Arifin, 2015). 

4. Ulama sebagai Penjaga Moral dan Agen Moderasi 

Dalam kehidupan sosial masyarakat Kaili, ulama 

memiliki posisi sentral sebagai penyambung nilai moral 

dan spiritual masyarakat. Mereka menjadi rujukan dalam 



31 

 

menyelesaikan konflik, memimpin ritual keagamaan, dan 

menjaga kohesi sosial antar kelompok. 

Menurut Humaidy (2020) dalam Islam dan Budaya 

Lokal Sulawesi Tengah, ulama di Tanah Kaili memainkan 

peran moderatif yang kuat  mereka mampu memelihara 

keseimbangan antara ajaran syariat dan adat. Peran ini 

sangat penting terutama pascakonflik sosial dan bencana 

alam, ketika lembaga pendidikan Islam dan para ulama 

berperan sebagai agen rekonsiliasi dan penyembuhan 

sosial melalui pendidikan, dakwah, dan kegiatan 

kemanusiaan. 

5. Integrasi Ulama dan Tokoh Lokal dalam  

    Transformasi Pendidikan 

Perpaduan antara ulama dan tokoh adat dalam 

mengembangkan pendidikan Islam melahirkan model khas 

pendidikan berbasis nilai lokal (local wisdom-based 

Islamic education). Dalam model ini, proses belajar tidak 

hanya menekankan hafalan dan doktrin keagamaan, tetapi 

juga penginternalisasian nilai-nilai sosial Kaili, seperti 

nosarara nosabatutu (kebersamaan dan saling menolong), 

patonggoi (ketaatan), dan pahombo (gotong royong). 

Sejalan dengan teori transformasi sosial Paulo 

Freire (1972), peran para ulama dan tokoh lokal ini 

mencerminkan proses pendidikan yang membebaskan — 

bukan sekadar mentransfer pengetahuan, tetapi membentuk 

kesadaran kritis dan moralitas sosial masyarakat. 

Peran ulama dan tokoh lokal dalam dakwah dan 

pendidikan Islam di Tanah Kaili sangat fundamental dalam 

membentuk identitas keislaman masyarakat. Ulama 

berperan sebagai guru spiritual dan pendidik moral, 

sementara tokoh adat berfungsi sebagai fasilitator sosial 



32 

 

dan pelindung dakwah. Keduanya bersinergi dalam 

membangun sistem pendidikan Islam yang berakar pada 

budaya lokal, bersifat moderat, dan transformatif 

menjadikan Islam di Tanah Kaili tumbuh sebagai kekuatan 

moral dan sosial yang berkelanjutan. 

C. Lembaga Pendidikan Islam Tradisional Di Tanah Kaili 

Perkembangan lembaga pendidikan Islam 

tradisional di Tanah Kaili merupakan fase awal dari 

proses islamisasi yang berlangsung secara evolutif, damai, 

dan berakar kuat pada budaya lokal. Sebelum hadirnya 

sistem madrasah modern dan sekolah formal, pendidikan 

Islam di wilayah ini tumbuh dari inisiatif masyarakat dan 

ulama lokal yang membentuk sistem pengajaran berbasis 

komunitas, seperti langgara, surau, rumah guru mengaji, 

dan halaqah keagamaan. 

Pendidikan tradisional ini menjadi fondasi penting 

bagi pembentukan karakter religius masyarakat Kaili serta 

menjadi cikal bakal sistem pendidikan Islam di Sulawesi 

Tengah. Berdasarkan data penelitian Balai Litbang 

Agama Makassar (2020), UIN Datokarama Palu (2021), 

dan beberapa sumber lokal, lembaga-lembaga tersebut 

memiliki peran signifikan dalam membentuk identitas 

keislaman masyarakat Kaili. 

1. Langgara (Mushalla) sebagai Pusat Pendidikan Awal 

Langgara atau surau kecil merupakan bentuk paling 

awal dari lembaga pendidikan Islam tradisional di Tanah 

Kaili. Fungsinya bukan hanya tempat ibadah, tetapi juga 

pusat pengajaran Al-Qur’an dan dasar-dasar agama 

Islam. 

Setiap kampung atau Ngata (satuan komunitas adat 

Kaili) umumnya memiliki langgara yang dipimpin oleh to 



33 

 

guru (guru agama lokal). Menurut Humaidy (2020) dalam 

Islam dan Budaya Lokal Sulawesi Tengah, pengajaran di 

langgara dilakukan secara informal dan berlangsung setelah 

salat magrib hingga isya, dengan metode talaqqi 

(pembacaan langsung oleh guru) dan bandongan (siswa 

mendengarkan penjelasan). 

Materi yang diajarkan meliputi: 

a. Membaca dan menulis Al-Qur’an 

b. Doa-doa harian dan praktik ibadah dasar 

c. Ajaran akhlak dan adab sosial 

d. Dasar-dasar fiqih dan tauhid 

Langgara berfungsi pula sebagai tempat sosialisasi 

nilai-nilai Islam, tempat musyawarah, dan wadah 

pembentukan solidaritas sosial antarwarga. Melalui 

lembaga ini, nilai-nilai Islam perlahan menyatu dengan adat 

Kaili seperti nosarara nosabatutu (kebersamaan dan saling 

menolong). 

2. Rumah Guru Mengaji dan Sistem Pendidikan  

    Individual 

Selain langgara, pendidikan Islam tradisional juga 

berlangsung di rumah para guru mengaji (to guru), yang 

menjadi tempat belajar anak-anak dan remaja sebelum 

adanya sekolah formal. Sistem ini bersifat personal dan 

nonformal, di mana siswa datang ke rumah guru untuk 

belajar membaca Al-Qur’an, menghafal surah, dan 

memahami doa serta tata cara ibadah. 

Menurut catatan Tim Peneliti UIN Datokarama 

Palu (2021), sistem pendidikan rumah guru mengaji ini 

tersebar luas di daerah Duyu, Lere, Sigi, dan Biromaru, 

serta memiliki hubungan kuat dengan jaringan ulama Buton 

dan Gorontalo. Pembelajaran dilakukan secara sederhana 



34 

 

dengan alat bantu papan tulis kayu (lawang), pena dari 

bambu, dan tinta tradisional dari jelaga. 

Pendidikan ini menekankan pengulangan, hafalan, 

dan keteladanan. Guru mengaji menjadi figur sentral dan 

dihormati sebagai pembimbing spiritual. Hubungan antara 

guru dan murid bersifat personal dan berlanjut hingga 

kehidupan sosial, mencerminkan konsep barakah al-‘ilm 

(berkah ilmu) dalam tradisi Islam klasik. 

3. Halaqah dan Pengajian Adat 

Di tingkat masyarakat dewasa, pendidikan Islam 

berlangsung dalam bentuk halaqah (majelis pengajian) 

yang biasanya diadakan di rumah tokoh agama atau masjid 

utama kampung. Halaqah ini menjadi wadah 

pembelajaran kolektif bagi masyarakat dalam 

mempelajari tafsir, hadis, dan fiqih dasar. 

Menurut A. Rahman (2015) dalam Islamisasi dan 

Dinamika Sosial di Lembah Palu, halaqah-halaqah di 

Tanah Kaili berkembang menjadi semacam pesantren 

rakyat yang berfungsi ganda  sebagai tempat pembinaan 

spiritual dan sebagai lembaga pembelajaran sosial. 

Ciri khas halaqah di Tanah Kaili adalah integrasinya 

dengan adat musyawarah lokal (pombalua). Artinya, 

pendidikan agama sering disertai dengan pembahasan 

masalah sosial dan adat yang membutuhkan bimbingan 

agama. Dengan demikian, halaqah menjadi arena 

pembentukan pemikiran keagamaan lokal yang moderat 

dan kontekstual. 

 

4. Pendidikan Islam Berbasis Tarekat 

Seiring perkembangan dakwah Islam, muncul 

lembaga Madrasah tradisional yang memiliki corak 



35 

 

sufistik. Menurut Balai Litbang Agama Makassar (2020), 

pada abad ke-19 hingga awal abad ke-20, beberapa 

Madrasah kecil berdiri di daerah Sigi dan Kulawi, 

dipimpin oleh ulama yang berafiliasi dengan tarekat 

Qadiriyah dan Naqsyabandiyah. 

Madrasah ini berfungsi sebagai pusat pengkaderan 

ulama lokal, tempat mempelajari kitab-kitab klasik (kitab 

kuning), seperti Safinatun Najah, Taqrib, dan Minhajul 

‘Abidin. Pembelajaran bersifat komunal dan ritualistik, 

menekankan dzikir, wirid, dan pengamalan ajaran tasawuf. 

Ulama pesantren berperan tidak hanya sebagai guru, 

tetapi juga sebagai pemimpin moral dan penengah 

konflik sosial. Dengan peran ini, pesantren di Tanah Kaili 

menjadi lembaga sosial keagamaan yang menyatukan nilai-

nilai spiritual Islam dengan praktik sosial masyarakat lokal. 

5. Peran Lembaga Tradisional dalam Pembentukan     

    Identitas Keislaman 

Lembaga-lembaga pendidikan tradisional ini telah 

berjasa besar dalam membentuk identitas religius 

masyarakat Kaili. Melalui pendidikan berbasis komunitas, 

nilai-nilai Islam diinternalisasikan ke dalam kehidupan 

sehari-hari, tanpa meninggalkan adat dan struktur sosial 

lokal. 

Menurut Syamsul Arifin (2015), pendidikan Islam 

tradisional seperti langgara dan pesantren rakyat berperan 

penting dalam membangun karakter sosial masyarakat 

yang religius, toleran, dan gotong royong. Di Tanah 

Kaili, hal ini tampak dari kuatnya nilai patonggoi 

(ketaatan), pahombo (kerja sama), dan penghormatan pada 

guru agama. 



36 

 

Pendidikan Islam tradisional inilah yang menjadi 

pondasi awal bagi transformasi pendidikan Islam 

modern di wilayah ini  ketika madrasah formal mulai 

didirikan pada masa kolonial hingga pascakemerdekaan, 

seperti Madrasah Alkhairaat Palu (1930-an) dan 

madrasah-madrasah rakyat di Sigi dan Biromaru. 

Lembaga pendidikan Islam tradisional di Tanah Kaili  

berupa langgara, rumah guru mengaji, halaqah, dan 

pesantren awal  merupakan bentuk nyata dari sistem 

pendidikan berbasis masyarakat yang berakar kuat dalam 

budaya lokal. Melalui lembaga-lembaga ini, Islam tidak 

hanya diajarkan sebagai doktrin agama, tetapi juga 

dihidupkan sebagai sistem nilai sosial, moral, dan kultural. 

Pendidikan semacam ini menjadi landasan penting bagi 

transformasi pendidikan Islam modern di Sulawesi 

Tengah, yang tetap menjaga keseimbangan antara tradisi 

dan pembaruan. 

D. Hubungan Antara Adat Kaili dan Nilai-Nilai Islam 

Hubungan antara adat Kaili dan nilai-nilai Islam 

merupakan salah satu bentuk akulturasi budaya yang paling 

kuat di Sulawesi Tengah, khususnya di wilayah Lembah 

Palu, Sigi, dan Donggala. Proses ini mencerminkan 

kemampuan masyarakat Kaili dalam menginternalisasi 

ajaran Islam tanpa meninggalkan akar budaya lokal, 

melainkan mengharmonisasikannya dalam sistem nilai, 

norma sosial, dan kehidupan sehari-hari. 

Sejumlah kajian akademik  seperti penelitian Balai 

Litbang Agama Makassar (2020), UIN Datokarama 

Palu (2021), serta karya Humaidy (2020) dan Rahman 

(2015)  menunjukkan bahwa Islam dan adat Kaili telah 

membentuk sintesis sosial-religius yang unik. Islam hadir 

bukan sebagai kekuatan yang meniadakan tradisi lokal, 



37 

 

tetapi sebagai sistem etika dan spiritual yang memperkaya 

serta memperkuat identitas masyarakat Kaili. 

1. Prinsip Adat dan Sara sebagai Landasan Integratif 

Dalam sistem sosial masyarakat Kaili dikenal prinsip 

“Adat do Sara’” (adat bersendikan syariat). Istilah ini 

menggambarkan adanya keseimbangan antara adat dan 

hukum Islam dalam mengatur kehidupan sosial. 

Menurut penelitian Balai Litbang Agama Makassar 

(2020), konsep Adat do Sara’ berkembang sejak abad ke-

18 seiring kuatnya pengaruh ulama Buton dan Gorontalo 

yang berdakwah di Tanah Kaili. Para tokoh lokal seperti To 

Kulawi, To Poboya, dan To Lere ikut menyesuaikan 

hukum adat dengan ajaran Islam, sehingga muncul sistem 

nilai yang tidak bertentangan dengan syariat. 

Dalam konteks ini, adat dipahami sebagai aturan 

sosial yang bersumber dari pengalaman kolektif, 

sedangkan sara’ (syariat) menjadi rambu moral dan 

spiritual yang memberi arah bagi praktik adat tersebut. 

Akibatnya, dalam masyarakat Kaili, tidak ada dikotomi 

tajam antara adat dan agama, tetapi keduanya berjalan 

dalam harmoni. 

2. Nilai Religius dalam Falsafah dan Ungkapan Kaili 

Masyarakat Kaili memiliki sejumlah falsafah hidup 

lokal yang mengandung nilai-nilai keislaman. Misalnya: 

a. “Nosarara nosabatutu” berarti bersaudara dan 

saling menghormati, sejalan dengan ajaran Islam 

tentang ukhuwah (persaudaraan). 

b. “Sintuvu maroso” bermakna persatuan adalah 

kekuatan, sesuai dengan prinsip Islam tentang 

jama’ah dan pentingnya persatuan umat. 



38 

 

c. “Ngata nu ada, ngata nu sara’” berarti kampung 

yang beradat adalah kampung yang bersyariat, 

menegaskan integrasi antara sistem adat dan ajaran 

Islam. 

Menurut Humaidy (2020) dalam Islam dan Budaya 

Lokal Sulawesi Tengah, ungkapan-ungkapan ini 

mencerminkan Islamisasi nilai tanpa arabisasi bentuk. 

Artinya, nilai-nilai moral Islam diterima dan dihidupkan 

melalui istilah dan konteks lokal sehingga mudah dipahami 

dan diterima oleh masyarakat Kaili. 

3. Adat sebagai Media Internaliasi Nilai Islam 

Banyak ritus adat Kaili yang kemudian dimaknai ulang 

dengan nilai-nilai Islam. Misalnya: 

a. Upacara pobonde (syukuran panen) kini sering 

diawali dengan doa dan pembacaan ayat suci Al-

Qur’an. 

b. Tradisi patudu (musyawarah adat) dilakukan 

dengan prinsip adil dan amanah, yang diambil dari 

ajaran Islam tentang keadilan sosial. 

c. Ritual mopotove (membersihkan kampung) 

disertai dengan doa bersama sebagai bentuk tazkiyah 

(penyucian diri dan lingkungan). 

Data lapangan UIN Datokarama Palu (2021) 

menunjukkan bahwa dalam praktik adat, masyarakat Kaili 

tidak lagi memisahkan antara unsur “adat” dan “ibadah 

sosial”. Upacara adat menjadi sarana penguatan spiritual, 

solidaritas sosial, dan kesadaran moral Islam. 

Dengan demikian, adat berfungsi sebagai kanal budaya 

untuk mentransmisikan nilai-nilai Islam, seperti kejujuran, 

tolong-menolong, amanah, dan kesederhanaan. 



39 

 

4. Peran Ulama dan Tokoh Adat dalam Sinkretisasi  

    Nilai Islam 

Transformasi adat Kaili menjadi lebih Islami tidak 

terjadi secara spontan, tetapi melalui peran aktif ulama 

dan tokoh adat lokal. Para ulama seperti To Guru Lere, 

Syekh Abdul Wahid bin Syarif Sulaiman (dari Buton), 

dan Imam Rasyid dari Sigi memainkan peran penting 

dalam mengajarkan Islam melalui jalur budaya. 

Menurut Rahman (2015), para ulama ini tidak menolak 

adat, tetapi justru memasukkan nilai-nilai Islam ke 

dalamnya agar dapat diterima oleh masyarakat. 

Contohnya: 

a. Mereka menggantikan praktik sesajen dengan doa 

dan sedekah makanan. 

b. Mengganti sumpah adat dengan sumpah atas nama 

Allah. 

c. Mengubah pesta adat menjadi acara syukuran 

dengan pembacaan maulid. 

Model dakwah seperti ini dikenal sebagai pendekatan 

kultural-transformatif, yaitu menyebarkan Islam dengan 

menghormati tradisi lokal dan mengarahkan isinya agar 

sesuai dengan nilai Islam. 

5. Hukum Adat dan Etika Islam dalam Kehidupan  

     Sosial 

Sistem hukum adat Kaili juga telah banyak 

mengadopsi nilai-nilai syariat Islam, terutama dalam hal 

peradilan sosial, penyelesaian sengketa, dan etika 

pergaulan. 

Penelitian Balai Litbang Agama Makassar (2020) 

menunjukkan bahwa lembaga adat seperti “Sara Ngata” 



40 

 

(Dewan Adat Kampung) sering kali mengacu pada 

prinsip-prinsip Islam seperti: 

a. Keadilan (al-‘adl) dalam penyelesaian konflik, 

b. Musyawarah (asy-syura) dalam pengambilan 

keputusan, 

c. Silaturahmi dan perdamaian (ishlah) dalam 

penyembuhan relasi sosial. 

Oleh karena itu, adat bukan hanya menjadi identitas 

kultural, tetapi juga wadah bagi penerapan syariat Islam 

secara sosial, sesuai dengan kondisi lokal masyarakat 

Kaili. 

6. Integrasi Spiritualitas dan Kearifan Lokal 

Spiritualitas masyarakat Kaili banyak dipengaruhi 

oleh nilai-nilai Islam, terutama dalam praktik zikir, doa, 

dan penghormatan terhadap alam. Misalnya, kebiasaan 

membaca doa sebelum menebang pohon atau memulai 

pekerjaan di sawah dianggap sebagai bentuk tawakal 

kepada Allah. 

Menurut Arifin & Bahdar (2022), bentuk 

spiritualitas seperti ini merupakan manifestasi Islam 

kosmologis, di mana manusia, alam, dan Tuhan dipahami 

sebagai satu kesatuan yang harmonis. Nilai-nilai sufistik 

Islam berpadu dengan pandangan lokal tentang kesucian 

alam, membentuk etika ekologis Islami khas Kaili. 

Hubungan antara adat Kaili dan nilai-nilai Islam 

menunjukkan bentuk integrasi harmonis antara tradisi 

dan agama. Islam hadir bukan sebagai kekuatan yang 

menggantikan adat, tetapi menyempurnakan dan 

memurnikan nilai-nilai lokal agar sejalan dengan ajaran 

tauhid. 



41 

 

Melalui prinsip Adat do Sara’, masyarakat Kaili 

berhasil membangun sistem sosial yang religius sekaligus 

inklusif. Adat berfungsi sebagai wahana kultural bagi 

penyebaran Islam, sementara Islam menjadi roh spiritual 

yang menghidupkan adat. Kombinasi ini menjadikan 

Tanah Kaili sebagai contoh nyata dari Islam Nusantara 

yang kontekstual, moderat, dan berakar pada kearifan 

lokal. 

E. Pendidikan Islam sebagai  penyatuan sosial dan budaya  

     Kaili 

Pendidikan Islam di Tanah Kaili tidak hanya 

berfungsi sebagai sarana pengajaran agama, tetapi juga 

menjadi instrumen sosial dan kultural yang menyatukan 

masyarakat dalam nilai-nilai moral, spiritual, dan 

kebersamaan. Dalam konteks masyarakat Kaili yang secara 

historis memiliki keragaman etnis, adat, dan sistem sosial 

pendidikan Islam berperan besar dalam membangun 

identitas kolektif dan harmoni sosial. 

Kajian dari Balai Litbang Agama Makassar (2020), 

Humaidy (2020), dan Rahman (2015) menegaskan bahwa 

pendidikan Islam di Tanah Kaili berkembang sebagai 

medium integratif antara syariat Islam dan kebudayaan 

lokal. Melalui lembaga pengajian, langgara, dan madrasah, 

ajaran Islam diinternalisasikan secara kultural, membentuk 

struktur sosial baru yang berlandaskan nilai ukhuwah 

(persaudaraan), keadilan, dan kesetaraan. 

1. Pendidikan Islam sebagai Perekat Sosial Masyarakat  

    Kaili 

Salah satu fungsi utama pendidikan Islam di Tanah 

Kaili adalah membangun kohesi sosial atau perekat 

antaranggota masyarakat. Sejak masa awal Islamisasi, 



42 

 

lembaga seperti langgara (mushalla kecil), surau, dan 

pengajian rumah telah menjadi ruang pertemuan sosial 

tempat warga belajar Al-Qur’an sekaligus mempererat 

hubungan kekeluargaan. 

Menurut Humaidy (2020) dalam Islam dan Budaya 

Lokal Sulawesi Tengah, pola pengajian tradisional di Kaili 

melahirkan solidaritas sosial yang tinggi karena aktivitas 

belajar agama dilakukan secara gotong royong. Masyarakat 

saling membantu membangun langgara, menyiapkan 

makanan untuk guru mengaji, dan bersama-sama 

menghadiri kegiatan keagamaan seperti maulid, khatam 

Qur’an, dan tadarus Ramadan. 

Ritual keagamaan ini menciptakan rasa 

kebersamaan (nosarara nosabatutu) dan memperkuat 

struktur sosial berdasarkan nilai-nilai Islam, bukan semata 

ikatan darah atau suku. 

2. Integrasi Nilai Islam dan Budaya Kaili dalam  

    Pendidikan 

Pendidikan Islam di Tanah Kaili tidak bersifat 

eksklusif, tetapi menyerap unsur-unsur budaya lokal 

dalam pengajarannya. Para guru dan ulama memanfaatkan 

simbol, bahasa, dan kearifan lokal untuk menyampaikan 

ajaran Islam agar mudah diterima oleh masyarakat. 

Misalnya, dalam pengajaran akhlak, guru sering 

mengaitkannya dengan nilai-nilai lokal seperti: 

a. Sintuvu maroso (persatuan memperkuat umat) sejalan 

dengan nilai ukhuwah Islamiyah. 

b. Pomposa ntodea (saling menghormati sesama)  

sejalan dengan konsep ta’zim dan ihsan. 

c. Ngata nu ada, ngata nu sara’  menggambarkan 

keseimbangan antara adat dan syariat. 



43 

 

Penelitian UIN Datokarama Palu (2021) menunjukkan 

bahwa kurikulum keagamaan di madrasah-madrasah 

tradisional di Palu dan Sigi tidak hanya mengajarkan fiqih 

dan tauhid, tetapi juga etika sosial dan budaya lokal 

sebagai bagian dari pembentukan karakter Islami. 

Dengan demikian, pendidikan Islam berfungsi sebagai 

jembatan antara nilai agama dan identitas budaya, 

menjadikan masyarakat Kaili mampu menerima modernitas 

tanpa kehilangan akar tradisi. 

3. Peran Ulama dan Guru dalam Pembentukan     

    Kesadaran Kolektif 

Para ulama dan guru agama (to guru) memiliki peran 

strategis dalam menghubungkan nilai-nilai Islam dengan 

realitas sosial-budaya masyarakat Kaili. Mereka bukan 

hanya pendidik, tetapi juga mediator sosial dan 

pembimbing moral. 

Menurut Rahman (2015) dalam Islamisasi dan 

Dinamika Sosial di Lembah Palu, ulama di Tanah Kaili 

seringkali menjadi rujukan dalam penyelesaian konflik 

sosial, pernikahan adat, pembagian waris, dan pengambilan 

keputusan desa. Mereka menafsirkan ajaran Islam secara 

kontekstual sesuai dengan adat setempat, sehingga Islam 

menjadi sumber legitimasi moral dan sosial bagi 

masyarakat. 

Ulama juga memadukan pendidikan agama dengan 

nilai-nilai gotong royong, sopan santun, dan musyawarah 

(patudu), menjadikan pendidikan Islam sebagai sistem nilai 

yang hidup dalam komunitas, bukan hanya di ruang kelas. 



44 

 

4. Pendidikan Islam sebagai Mekanisme Rekonsiliasi  

    Budaya 

Dalam sejarah sosial Tanah Kaili, pendidikan Islam 

turut berperan dalam menyatukan berbagai kelompok 

etnis dan adat. Wilayah Kaili terdiri atas subetnis seperti 

Kaili Inde, Ledo, Rai, Doi, dan Taa, yang memiliki 

perbedaan dialek dan adat. Namun, pendidikan Islam 

menciptakan identitas keagamaan bersama yang 

melampaui batas-batas etnis tersebut. 

Penelitian Balai Litbang Agama Makassar (2020) 

menemukan bahwa madrasah dan pesantren tradisional di 

Palu dan Sigi menjadi tempat perjumpaan lintas etnis di 

mana semua murid dipersatukan oleh bahasa Al-Qur’an 

dan nilai Islam. Melalui proses ini, lahirlah generasi muda 

yang memahami Islam sebagai identitas kolektif 

sekaligus sarana memperkuat kebersamaan sosial. 

Selain itu, lembaga pendidikan Islam juga menjadi 

arena rekonsiliasi adat dan agama, misalnya dalam 

penghapusan praktik lama yang bertentangan dengan 

syariat (seperti sesajen atau sumpah adat), dengan 

menggantinya melalui doa dan sedekah Islami. Proses 

transformasi ini memperlihatkan peran pendidikan Islam 

dalam membentuk harmoni sosial dan moral. 

5. Fungsi Madrasah dan Pesantren dalam Pembinaan  

    Sosial 

Seiring perkembangan zaman, munculnya madrasah 

dan pesantren di Tanah Kaili memperkuat fungsi sosial 

pendidikan Islam. Lembaga-lembaga ini bukan hanya pusat 

ilmu agama, tetapi juga pusat pembentukan karakter dan 

nilai sosial-budaya Islami. 



45 

 

Menurut Bahdar (2023) dalam penelitian tentang 

Transmisi Nilai Sosial dalam Pendidikan Fikih di 

Kabupaten Sigi, madrasah di wilayah ini telah berperan 

sebagai ruang pendidikan sosial yang menanamkan nilai: 

a. Tanggung jawab sosial  

b. Kedisiplinan dan kerja keras, 

c. Kepedulian terhadap lingkungan dan kemanusiaan, 

d. Toleransi dan kerukunan antarumat beragama. 

Nilai-nilai ini bersumber dari ajaran Islam dan 

diimplementasikan melalui kegiatan madrasah seperti 

gotong royong, bakti sosial, dan pengajian lintas 

komunitas. 

Dengan demikian, pendidikan Islam menjadi poros 

utama dalam membentuk etika sosial masyarakat Kaili, 

meneguhkan peran agama sebagai sumber integrasi sosial. 

6. Islam sebagai Identitas Kultural Masyarakat Kaili 

Melalui pendidikan, Islam tidak hanya menjadi 

sistem kepercayaan, tetapi juga identitas budaya (cultural 

identity) masyarakat Kaili. Nilai-nilai seperti nosarara 

nosabatutu (persaudaraan dan kesatuan) dan sintuvu 

maroso (kekuatan dalam kebersamaan) mendapatkan 

makna baru dalam kerangka ajaran Islam tentang ukhuwah 

Islamiyah dan musyawarah syura. 

Menurut Arifin & Humaidy (2022), integrasi nilai-

nilai Islam ke dalam budaya Kaili melalui jalur pendidikan 

menciptakan karakter sosial yang religius, terbuka, dan 

toleran. Pendidikan Islam tidak memisahkan masyarakat 

dari tradisinya, melainkan memperkuatnya dengan makna 

spiritual yang universal. 



46 

 

Pendidikan Islam di Tanah Kaili berfungsi sebagai 

pilar penyatuan sosial dan budaya. Ia menghubungkan 

masyarakat dalam satu sistem nilai yang berakar pada adat, 

tetapi berjiwa Islam. Melalui proses pendidikan formal 

(madrasah, pesantren) dan nonformal (pengajian, surau, 

langgara), nilai-nilai Islam terinternalisasi ke dalam seluruh 

aspek kehidupan sosial masyarakat. 

Pendidikan Islam tidak hanya mencerdaskan, tetapi 

juga membentuk identitas kolektif yang religius dan 

berbudaya, memperkuat solidaritas, serta menjadi fondasi 

bagi lahirnya masyarakat Kaili yang harmonis, moderat, 

dan beradab. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



47 

 

BAB III  

NILAI-NILAI LOKAL DAN TRANSFORMASI 

PEMBELAJARAN ISLAM 

 

A. Kearifan lokal Masyarakat Kaili dalam Konteks    

     Pendidikan Islam 

Kearifan lokal masyarakat Kaili merupakan sumber 

nilai dan moral sosial yang telah lama berperan penting 

dalam membentuk karakter dan sistem pendidikan Islam di 

Sulawesi Tengah, khususnya di wilayah Palu, Sigi, dan 

Donggala. Dalam konteks pendidikan Islam, kearifan lokal 

tidak hanya berfungsi sebagai warisan budaya, tetapi juga 

sebagai instrumen pedagogis dan etis yang memperkuat 

internalisasi nilai-nilai Islam ke dalam kehidupan 

masyarakat. 

Berbagai hasil penelitian, seperti oleh Balai Litbang 

Agama Makassar (2020), Humaidy (2020), Bahdar 

(2023), serta UIN Datokarama Palu (2021) menunjukkan 

bahwa sistem pendidikan Islam di Tanah Kaili tumbuh 

dalam kerangka budaya lokal yang menekankan harmoni, 

kebersamaan, dan penghormatan terhadap guru dan 

alam  prinsip-prinsip yang juga selaras dengan ajaran 

Islam. 

1. Kearifan Lokal sebagai Basis Nilai Pendidikan Islam 

Masyarakat Kaili memiliki sejumlah nilai luhur yang 

secara substansial beririsan dengan prinsip pendidikan 

Islam. Nilai-nilai tersebut antara lain: 

a. Nosarara Nosabatutu (bersaudara dan saling 

menghormati), yang sejalan dengan konsep ukhuwah 

Islamiyah dan ihsan dalam Islam. 



48 

 

b. Sintuvu Maroso (persatuan adalah kekuatan), 

mencerminkan ajaran Islam tentang pentingnya 

ta’awun (tolong-menolong) dan jama’ah 

(kebersamaan). 

c. Pomposa Ntodea (saling menghargai dan 

memuliakan orang lain), mengandung semangat 

ta’dzim terhadap sesama manusia dan guru 

(mu’allim). 

d. Pahombo (gotong royong dan solidaritas sosial), 

yang sejalan dengan ajaran Islam tentang ukhuwwah 

insaniyyah (persaudaraan kemanusiaan). 

Menurut Bahdar (2023), nilai-nilai ini kemudian 

diintegrasikan dalam pembelajaran agama di madrasah di 

Sigi dan Palu melalui praktik sosial seperti gotong royong 

madrasah, pengajian keluarga, serta kerja sama 

masyarakat dalam pembangunan langgara (mushalla). 

Dengan demikian, kearifan lokal berfungsi sebagai 

media internalisasi pendidikan Islam yang hidup dan 

mudah diterima oleh masyarakat karena berakar dalam 

tradisi mereka sendiri. 

2. Penghormatan terhadap Guru dan Ilmu (To Guru) 

Salah satu kearifan lokal yang paling berpengaruh 

dalam pendidikan Islam di Tanah Kaili adalah budaya 

penghormatan terhadap guru, yang dikenal dengan 

istilah to guru. Guru tidak hanya dianggap sebagai 

pengajar, tetapi juga figur moral dan spiritual yang 

menjadi panutan masyarakat. 

Dalam kajian Rahman (2015) dan Humaidy (2020), 

penghormatan terhadap to guru merupakan manifestasi 

lokal dari nilai Islam tentang ta’dzim al-‘alim 

(menghormati orang berilmu). Seseorang yang menuntut 



49 

 

ilmu diwajibkan beradab, sopan, dan patuh terhadap 

gurunya. 

Nilai ini tampak nyata dalam kebiasaan masyarakat Kaili, 

seperti: 

a. mencium tangan guru setelah belajar, 

b. memanggil guru dengan sapaan kehormatan, 

c. melibatkan guru dalam keputusan adat dan sosial. 

Dalam konteks pendidikan Islam, sikap ini memperkuat 

etos belajar yang beradab, sebagaimana ditekankan oleh 

ulama klasik seperti Imam al-Ghazali bahwa “ilmu tidak 

akan masuk ke hati yang sombong terhadap gurunya.” 

3. Musyawarah dan Pendidikan Sosial (Patudu) 

Kearifan lokal patudu atau tradisi musyawarah 

merupakan sarana pendidikan sosial yang memperkuat nilai 

syura dalam Islam. Dalam budaya Kaili, patudu 

dipraktikkan sebagai forum bersama untuk menyelesaikan 

masalah dengan adil dan damai. 

Penelitian Balai Litbang Agama Makassar (2020) 

menunjukkan bahwa nilai patudu kemudian diadopsi dalam 

sistem pendidikan Islam, terutama dalam madrasah dan 

lembaga keagamaan, untuk melatih peserta didik dalam 

berpikir kritis, berpendapat secara santun, dan 

menghargai pandangan orang lain. 

Kearifan ini selaras dengan prinsip Islam dalam QS. 

Asy-Syura [42]:38: 

 ”وَأمَْرُهُمْ شُورَى بَيْنهَُمْ “

 

Terjemahnaya: 



50 

 

Dan urusan mereka (diputuskan) dengan musyawarah di 

antara mereka. 

Dengan demikian, patudu menjadi bentuk pendidikan 

demokratis khas Kaili yang selaras dengan etika Islam 

tentang keadilan, kesetaraan, dan persaudaraan sosial. 

4. Gotong Royong dan Pendidikan Kemandirian  

    (Pahombo) 

Tradisi pahombo atau gotong royong mencerminkan 

nilai ta’awun ‘ala al-birr wa al-taqwa (saling menolong 

dalam kebaikan dan takwa). Masyarakat Kaili menerapkan 

pahombo dalam hampir semua aspek kehidupan: 

membangun rumah, kebun, hingga tempat ibadah. 

Dalam dunia pendidikan Islam, pahombo menjadi 

model pembelajaran sosial yang menumbuhkan semangat 

kebersamaan dan kemandirian. Menurut penelitian 

Bahdar (2023), madrasah  di Sigi sering melibatkan siswa 

dalam kegiatan sosial seperti kerja bakti, berbagi sedekah, 

dan membantu sesama murid kurang mampu, sebagai 

bentuk praktik langsung nilai gotong royong Islami. 

Dengan cara ini, pendidikan Islam tidak hanya 

berorientasi pada transfer pengetahuan, tetapi juga 

pembentukan karakter sosial dan tanggung jawab 

kolektif yang bersumber dari budaya lokal. 

5.  Zikir Kolektif (Mopotove Mobine) 

Tradisi mopotove (membersihkan kampung) dan 

mobine (doa bersama) merupakan bentuk kearifan lokal 

yang mengandung nilai spiritual tinggi. Kedua tradisi ini 

dahulu bersifat adat, tetapi kemudian diislamkan melalui 

doa, zikir, dan pembacaan ayat Al-Qur’an. 



51 

 

Menurut Humaidy (2020), transformasi ini 

memperlihatkan kemampuan masyarakat Kaili dalam 

mengadaptasi ajaran Islam dalam konteks budaya, 

sehingga Islam menjadi bagian dari ritual sosial mereka. 

Nilai-nilai seperti tazkiyah (penyucian diri), tawakal, dan 

syukur diinternalisasikan melalui aktivitas budaya tersebut. 

Bentuk integrasi ini juga memiliki fungsi pendidikan 

spiritual mengajarkan anak-anak dan remaja untuk 

menghargai kebersihan, menghormati alam, dan selalu 

mengingat Allah dalam setiap aktivitas sosial. 

6. Keadilan dan Kepemimpinan dalam Adat Islamisasi 

Kearifan lokal Kaili juga mengandung prinsip 

keadilan (‘adl) dan kepemimpinan yang bijak 

(mopakati) yang sangat penting dalam pendidikan moral 

Islam. Tokoh adat dan to guru berperan sebagai panutan 

moral yang menegakkan keadilan sosial dengan 

berlandaskan ajaran Islam. 

Dalam sistem pendidikan, nilai ini diterapkan melalui 

keteladanan guru (uswah hasanah) dan praktik 

kepemimpinan murid (ketua kelas, panitia kegiatan 

keagamaan) untuk menumbuhkan tanggung jawab.Hal ini 

sesuai dengan pandangan Syamsuddin Arif (2022) yang 

menegaskan bahwa pendidikan Islam sejati tidak hanya 

mengajar pengetahuan, tetapi menumbuhkan keadilan, 

akhlak, dan kepemimpinan moral. 

7. Kearifan Ekologis dan Etika Islam terhadap Alam 

Sebagai masyarakat agraris dan religius, orang Kaili 

memiliki pandangan kosmologis yang menghormati alam 

sebagai ciptaan Allah. Sebelum menanam, menebang 

pohon, atau membuka ladang, mereka membaca doa 

sebagai bentuk tawakal dan tasbih terhadap kebesaran 



52 

 

Allah.Penelitian Arifin & Bahdar (2022) menyebutkan 

bahwa kearifan ekologis ini merupakan ekspresi lokal dari 

nilai Islam tentang khalifah fil ardh (manusia sebagai 

penjaga bumi). Dalam pendidikan Islam, nilai ini diadaptasi 

dalam pembelajaran akhlak dan fiqih lingkungan, untuk 

menumbuhkan kesadaran ekologis berbasis spiritualitas 

Islam dan budaya Kaili. 

Kearifan lokal masyarakat Kaili memainkan peran 

fundamental dalam memperkuat pendidikan Islam yang 

kontekstual, humanis, dan berakar budaya. Nilai-nilai 

seperti nosarara nosabatutu, sintuvu maroso, patudu, 

pahombo, dan pomposa ntodea tidak hanya berfungsi 

sebagai norma sosial, tetapi juga sebagai metode 

pendidikan moral dan spiritual yang selaras dengan 

ajaran Islam. 

Integrasi kearifan lokal dalam pendidikan Islam di 

Tanah Kaili menjadikan proses belajar bukan sekadar 

transmisi ilmu, melainkan juga transformasi budaya dan 

pembentukan karakter berakhlak mulia. Hal ini 

membuktikan bahwa pendidikan Islam di Tanah Kaili telah 

menjadi model Islam Nusantara yang berakar lokal 

namun berpandangan universal, mampu menyatukan 

iman, ilmu, dan budaya dalam satu kesatuan harmoni 

sosial. 

B. Integrasi Nilai-Nilai Nosarara Nosabatutu dalam  

     Pendidikan Islam 

Nilai-nilai kearifan lokal masyarakat Kaili, yang 

dikenal dengan falsafah Nosarara  

Nosabatutu,(persaudaraan dan Persamaan). memiliki peran 

penting dalam membentuk identitas sosial dan spiritual 

masyarakat Sulawesi Tengah, khususnya etnis Kaili. 

Ungkapan ini secara harfiah berarti “bersaudara dan 



53 

 

bersatu”, yang mencerminkan cita-cita kolektif masyarakat 

Kaili terhadap kehidupan yang harmonis, penuh solidaritas, 

dan dilandasi semangat kebersamaan. Dalam konteks 

pendidikan Islam, nilai-nilai Nosarara Nosabatutu menjadi 

titik temu antara ajaran Islam dan budaya lokal, sekaligus 

menjadi landasan bagi pembentukan karakter dan moralitas 

sosial yang islami. 

1. Makna dan Nilai Filosofis Nosarara Nosabatutu 

Menurut Damsid (2018) dalam Nilai Kearifan Lokal 

Suku Kaili dan Relevansinya dalam Pendidikan Karakter, 

falsafah Nosarara Nosabatutu mengandung tiga pilar 

utama: 

a. Kesatuan dalam ikatan kekeluargaan (Nosarara) 

– menekankan pentingnya solidaritas, saling 

membantu, dan rasa memiliki dalam komunitas; 

b. Keharmonisan dan persatuan sosial (Nosabatutu) 

– menekankan kehidupan yang damai, tidak 

memecah-belah, dan menjaga keseimbangan sosial; 

c. Ketaatan moral dan spiritual – di mana seluruh 

hubungan sosial dibangun atas dasar nilai-nilai moral 

yang bersumber dari ajaran agama dan adat. 

Falsafah ini memiliki kemiripan makna dengan prinsip 

ukhuwwah Islamiyah (persaudaraan sesama Muslim) dan 

ukhuwwah insaniyah (persaudaraan kemanusiaan) dalam 

ajaran Islam. Sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-

Hujurāt [49]: 10: 

َ لَعلََّكُمْ ترُْحَمُونَ   إِنَّمَا الْمُؤْمِنوُنَ إِخْوَةٌ فَأصَْلِحُوا بَيْنَ أخََوَيْكُمْ وَاتَّقوُا اللَّّٰ

 

Terjemahnya: 



54 

 

Sesungguhnya orang-orang beriman itu bersaudara, maka 

damaikanlah antara kedua saudaramu dan bertakwalah 

kepada Allah agar kamu mendapat rahmat.” 

Dengan demikian, secara konseptual, Nosarara 

Nosabatutu memiliki landasan teologis yang kuat dalam 

ajaran Islam tentang persaudaraan, keadilan, dan tanggung 

jawab sosial. 

2. Integrasi dalam Konteks Pendidikan Islam 

Integrasi nilai Nosarara Nosabatutu dalam 

pendidikan Islam di Tanah Kaili terjadi melalui dua jalur 

utama: pendidikan formal (madrasah dan sekolah Islam) 

dan pendidikan non-formal/tradisional (pesantren, 

halaqah, dan majelis taklim). 

a. Dalam Pendidikan Formal 

Menurut penelitian Bahdar (2023) dalam 

Rekonstruksi Nilai Budaya Lokal dalam Pembelajaran 

Fikih di Kabupaten Sigi, para guru madrasah di wilayah 

Kaili mulai menginternalisasikan nilai Nosarara 

Nosabatutu ke dalam kegiatan pembelajaran Fikih dan 

Akidah Akhlak. Nilai kebersamaan dan musyawarah, 

misalnya, digunakan sebagai contoh nyata dalam 

pembelajaran konsep ukhuwah dan syura. Selain itu, 

pelajaran akhlak juga dikontekstualisasikan dengan praktik 

gotong royong dan kerja kolektif di masyarakat Kaili. 

b. Dalam Pendidikan Non-Formal dan Kultural 

Lembaga-lembaga keagamaan tradisional seperti 

langgara (surau) dan madrasah kampung turut menjadi 

wahana penyebaran nilai Nosarara Nosabatutu. Para tokoh 

agama lokal (guru ngaji, imam, dan modhi) mengajarkan 

pentingnya menjaga persaudaraan dan menghindari konflik 



55 

 

antarsesama warga. Berdasarkan observasi Balai Litbang 

Agama Makassar (2020), banyak majelis taklim di Palu 

dan Sigi yang menanamkan nilai persaudaraan lokal ini 

sebagai bagian dari etika sosial Islam, terutama dalam 

konteks rekonsiliasi pascabencana dan penguatan 

solidaritas umat. 

3. Relevansi Nilai Nosarara Nosabatutu terhadap  

    Pendidikan Islam Kontemporer 

Integrasi nilai Nosarara Nosabatutu dalam pendidikan 

Islam memiliki relevansi penting bagi pengembangan 

pendidikan karakter, moderasi beragama, dan 

pembangunan sosial di masyarakat multikultural seperti 

Sulawesi Tengah. 

a. Dalam Pendidikan Karakter, nilai ini 

menumbuhkan empati, solidaritas, dan kepedulian 

sosial yang sejalan dengan tujuan pendidikan Islam 

untuk membentuk insan rahmatan lil ‘alamin (lihat: 

Abdullah, 2019, Pendidikan Islam Multikultural). 

b. Dalam Moderasi Beragama, nilai persatuan dan 

harmoni sosial menjadi dasar dalam menumbuhkan 

sikap toleran terhadap perbedaan etnis dan 

keyakinan. 

c. Dalam Pembangunan Sosial, nilai kebersamaan ini 

menjadi modal budaya (cultural capital) untuk 

memperkuat partisipasi masyarakat dalam kegiatan 

pendidikan dan dakwah berbasis komunitas. 

4. Implikasi Integratif 

Dengan mengintegrasikan nilai Nosarara Nosabatutu 

ke dalam pendidikan Islam, diharapkan terwujud model 

pendidikan yang inklusif, humanis, dan transformatif, 

yang tidak hanya menekankan aspek kognitif keislaman, 



56 

 

tetapi juga membangun kesadaran sosial dan spiritual. 

Model ini dapat menjadi contoh bagaimana Islam dan 

budaya lokal dapat saling memperkaya tanpa menegasikan 

satu sama lain  sebagaimana ditegaskan oleh Azra (2002) 

bahwa Islam Nusantara berkembang melalui sintesis antara 

teks-teks Islam universal dengan konteks budaya lokal 

yang khas. 

C. Pendidikan Islam dan Etika Sosial dalam Budaya Kaili 

Pendidikan Islam di Tanah Kaili tidak hanya 

berfungsi sebagai proses transmisi pengetahuan 

keagamaan, tetapi juga sebagai sarana internalisasi etika 

sosial yang menjadi fondasi kehidupan masyarakat. Etika 

sosial dalam budaya Kaili mencerminkan perpaduan antara 

ajaran Islam dan nilai-nilai lokal yang telah berakar 

sebelum Islam masuk. Seiring perkembangan dakwah 

Islam di Sulawesi Tengah, nilai-nilai moral dan sosial 

dalam budaya Kaili mengalami proses Islamisasi budaya, 

di mana prinsip-prinsip seperti kejujuran, gotong royong, 

persaudaraan, dan musyawarah diselaraskan dengan norma-

norma Islam. 

1. Makna Etika Sosial dalam Perspektif Budaya Kaili 

Etika sosial dalam masyarakat Kaili secara 

tradisional dikenal melalui konsep “mosangu, 

mosipatokki, moroso, dan mosinggani”, yang berarti 

saling menghormati, saling membantu, menjaga harga diri, 

dan menjunjung keadilan. Menurut Rasyid (2017) dalam 

Nilai-Nilai Budaya Lokal Kaili dan Relevansinya terhadap 

Pendidikan Karakter, nilai-nilai tersebut mengatur perilaku 

sosial masyarakat agar tetap hidup harmonis dan 

menghargai sesama. 



57 

 

Ketika Islam datang, nilai-nilai ini mendapatkan 

justifikasi teologis yang kuat. Prinsip mosangu (saling 

menghormati) misalnya, sejalan dengan perintah Allah 

dalam QS. Al-Hujurāt [49]: 11–12 agar manusia tidak 

saling merendahkan dan berprasangka buruk. Begitu pula 

nilai mosipatokki (saling menolong) sejalan dengan 

perintah QS. Al-Māidah [5]: 2: 

ثْمِ وَالْعدُْوَانِ   وَتعَاَوَنوُا عَلىَ الْبرِ ِ وَالتَّقْوَى وَلََ تعَاَوَنوُا عَلىَ الِْْ

 

Terjemahnya: 

“Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) 

kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam 

berbuat dosa dan pelanggaran.” 

Dengan demikian, etika sosial masyarakat Kaili 

memiliki kesesuaian inheren dengan nilai-nilai Islam, 

menjadikannya dasar kuat bagi integrasi budaya dan 

pendidikan agama. 

2. Pendidikan Islam sebagai Media Pembentukan Etika  

    Sosial 

Berdasarkan penelitian Bahdar (2023) dan Balai 

Litbang Agama Makassar (2020), lembaga-lembaga 

pendidikan Islam tradisional di Tanah Kaili seperti 

langgara (surau), madrasah kampung, dan pesantren lokal 

berperan besar dalam pembentukan etika sosial generasi 

muda. Melalui pembelajaran Al-Qur’an, hadis, dan 

pelajaran akhlak, para guru dan ulama menanamkan nilai-

nilai sopan santun, tanggung jawab sosial, dan 

penghormatan terhadap sesama. 

Etika sosial yang diajarkan dalam pendidikan Islam lokal 

mencakup tiga dimensi utama: 



58 

 

a. Etika terhadap Allah (hablun minallah) — berupa 

ketaatan dalam ibadah dan kejujuran dalam niat; 

b. Etika terhadap sesama manusia (hablun 

minannas)  berupa kasih sayang, keadilan, dan 

solidaritas sosial; 

c. Etika terhadap alam (hablun minal ‘alam)  berupa 

kepedulian terhadap lingkungan dan harmoni hidup 

dengan alam sekitar, yang sangat dijunjung tinggi 

dalam budaya Kaili tradisional. 

Nilai-nilai tersebut tidak hanya diajarkan secara teoritis, 

tetapi dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari melalui 

kegiatan gotong royong (mapalus), musyawarah adat 

(hintuwu), dan kerja kolektif di masyarakat, yang semuanya 

mengandung dimensi etika sosial Islami. 

3. Integrasi Nilai Islam dan Etika Sosial Lokal 

Integrasi antara pendidikan Islam dan etika sosial 

masyarakat Kaili menunjukkan adanya kontinuitas nilai 

antara Islam dan budaya lokal. Berdasarkan studi Syamsul 

Arifin (2015) dalam Islam Transformatif: Upaya Integrasi 

Nilai dan Budaya Lokal, Islam di Sulawesi Tengah tidak 

datang untuk menggantikan budaya lokal, melainkan 

memperkuat nilai-nilai luhur yang sejalan dengan syariat. 

Misalnya: 

a. Nilai mosinggani (keadilan sosial) disinergikan 

dengan konsep ‘adl dalam Islam; 

b. Nilai moroso (menjaga kehormatan) diintegrasikan 

dengan konsep ‘iffah (menjaga diri dari kehinaan); 

c. Nilai mosipatokki (tolong-menolong) dipadukan 

dengan konsep ta‘awun; 

d. Nilai nosarara nosabatutu (persatuan dan 

kebersamaan) diharmonisasikan dengan ukhuwwah 

Islamiyah. 



59 

 

Melalui integrasi nilai ini, pendidikan Islam di Tanah 

Kaili menjadi sarana transformasi budaya yang menjaga 

kontinuitas tradisi lokal, sambil memperluas horizon moral 

dan spiritual sesuai dengan ajaran Islam. 

4. Implikasi terhadap Pembentukan Masyarakat  

    Berkarakter 

Integrasi antara pendidikan Islam dan etika sosial 

dalam budaya Kaili memiliki dampak signifikan terhadap 

pembentukan karakter sosial-keagamaan masyarakat. 

Berdasarkan penelitian Sudirman (2021), sekolah dan 

madrasah di Sulawesi Tengah mulai menerapkan 

pendekatan berbasis kearifan lokal dalam pendidikan 

karakter, di mana nilai mosipatokki dan nosarara 

nosabatutu dijadikan pedoman perilaku siswa. 

Implikasi yang muncul antara lain: 

a. Terbangunnya generasi berakhlak mulia yang 

menghormati sesama dan menjunjung tinggi 

solidaritas sosial; 

b. Terjaganya harmoni antara nilai-nilai Islam dan 

identitas budaya lokal; 

c. Meningkatnya partisipasi masyarakat dalam kegiatan 

keagamaan dan sosial berbasis gotong royong; 

d. Terciptanya model pendidikan Islam kontekstual 

yang mampu menyeimbangkan antara religiusitas dan 

kemanusiaan. 

Dari perspektif akademik, dapat disimpulkan bahwa 

pendidikan Islam di Tanah Kaili tidak berdiri terpisah 

dari struktur budaya dan etika sosial masyarakat. 

Sebaliknya, keduanya membentuk hubungan dialektis yang 

saling memperkuat. Etika sosial Kaili memberi ruang bagi 

Islam untuk tumbuh dengan wajah damai dan inklusif, 



60 

 

sedangkan Islam memberikan dasar teologis dan moral bagi 

nilai-nilai budaya agar lebih universal dan transformatif. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Azra (2002), Islam 

Nusantara (termasuk Islam Kaili) merupakan bentuk khas 

dari sintesis antara norma-norma Islam universal dan 

realitas kultural lokal, yang menjadikan pendidikan Islam 

berfungsi sebagai kekuatan moral dan sosial dalam 

membangun peradaban yang berkeadaban dan 

berketuhanan. 

D. Pembelajaran Islam Berbasis Tradisi dan Spiritualitas  

     Lokal 

Pembelajaran Islam berbasis tradisi dan spiritualitas 

lokal merupakan pendekatan pendidikan yang 

mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dengan kearifan 

budaya dan praktik spiritual masyarakat setempat. Di 

Tanah Kaili, model pembelajaran ini berkembang secara 

alami seiring dengan proses Islamisasi yang damai dan 

akomodatif, di mana Islam tidak datang untuk 

menggantikan budaya lokal, melainkan menjiwainya 

dengan nilai-nilai tauhid, akhlak, dan spiritualitas yang 

lebih mendalam. 

1. Dasar Konseptual Pembelajaran Islam Berbasis  

    Tradisi dan Spiritualitas Lokal 

Secara akademik, model pembelajaran Islam berbasis 

tradisi lokal berpijak pada teori pendidikan kontekstual 

(contextual learning) dan pendidikan transformatif. 

Menurut Tilaar (2004) dan Syamsul Arifin (2015), 

pendidikan Islam yang efektif di masyarakat Nusantara 

adalah pendidikan yang tidak terpisah dari akar budaya 

lokalnya, karena budaya merupakan wadah internalisasi 

nilai-nilai Islam secara alami. 



61 

 

Dalam konteks masyarakat Kaili, spiritualitas lokal 

mencakup kesadaran religius yang berakar pada praktik 

keagamaan kolektif seperti zikir bersama, doa adat 

(balia), penghormatan leluhur, dan musyawarah 

komunal yang telah mengalami Islamisasi makna. Tradisi 

tersebut berfungsi sebagai media pembentukan kesadaran 

spiritual yang memperkuat nilai-nilai Islam dalam 

kehidupan sosial. 

2. Proses Islamisasi Tradisi dan Spiritualitas Lokal 

Menurut Balai Litbang Agama Makassar (2020) 

dalam laporan Dinamika Islam di Sulawesi Tengah, 

Islamisasi di kalangan masyarakat Kaili dilakukan secara 

kultural dan bertahap oleh para ulama lokal seperti Guru 

Tua (Alkhairaat), Haji Abdullah, dan Imam Lere. 

Mereka tidak menolak tradisi leluhur, tetapi menanamkan 

nilai-nilai Islam ke dalamnya. Misalnya: 

a. Upacara adat balia, yang dulunya berorientasi 

animistik, diubah menjadi sarana doa dan dzikir 

bersama untuk keselamatan; 

b. Tradisi gotong royong dan mapalus, yang memiliki 

nilai sosial tinggi, dipadukan dengan ajaran ta‘awun 

(tolong-menolong dalam kebaikan); 

c. Ritual penghormatan leluhur, dialihkan menjadi 

bentuk penghargaan terhadap sejarah dan jasa orang 

tua, bukan pemujaan, sehingga sejalan dengan 

konsep birrul walidain. 

Melalui proses Islamisasi tersebut, pembelajaran Islam 

di Tanah Kaili menjadi lebih kontekstual, menyentuh 

realitas sosial, dan diterima luas oleh masyarakat tanpa 

menimbulkan resistensi budaya. 



62 

 

3. Praktik Pembelajaran Berbasis Tradisi dan    

     Spiritualitas Lokal 

Berdasarkan penelitian Bahdar (2023) dalam 

Rekonstruksi Nilai Budaya Lokal dalam Pembelajaran 

Fikih di Kabupaten Sigi, praktik pembelajaran Islam yang 

mengadopsi nilai tradisi dan spiritualitas lokal dilakukan 

melalui beberapa pendekatan berikut: 

a. Pendekatan Kultural-Dialogis 

Guru dan ustaz menggunakan peribahasa, simbol 

adat, atau cerita rakyat Kaili sebagai media 

penyampaian nilai-nilai Islam. Misalnya, cerita 

tentang Lambe To Kaili (tokoh bijak lokal) digunakan 

untuk menjelaskan nilai sabar dan amanah dalam 

Islam. 

b. Pendekatan Ritual-Simbolik 

Nilai-nilai spiritual diajarkan melalui kegiatan 

keagamaan yang berpadu dengan tradisi lokal, seperti 

pembacaan barzanji dalam acara adat, zikir bersama 

pascabencana, atau doa tolak bala yang diisi dengan 

tadarus Al-Qur’an. 

c. Pendekatan Partisipatif dan Komunal 

Proses belajar tidak hanya terjadi di kelas, tetapi juga 

melalui kegiatan sosial keagamaan di masyarakat, 

seperti kerja bakti di masjid, mapalus (kerja kolektif), 

dan kegiatan majelis taklim. Aktivitas ini 

mengajarkan nilai ukhuwah dan tanggung jawab 

sosial. 

4. Peran Spiritualitas dalam Pembentukan Karakter 

Spiritualitas lokal dalam pembelajaran Islam di 

Tanah Kaili berperan penting dalam pembentukan 

karakter moral dan emosional siswa. Menurut Abdullah 

(2019) dalam Pendidikan Islam Multikultural di Indonesia 



63 

 

Timur, dimensi spiritual yang dikaitkan dengan budaya 

lokal mampu menumbuhkan kesadaran batin dan rasa 

kebersamaan transenden antara manusia, alam, dan Tuhan. 

Nilai-nilai seperti sabar, ikhlas, rendah hati, dan 

gotong royong menjadi inti pembentukan karakter Islami 

di madrasah dan pesantren lokal. Praktik spiritual seperti 

zikir, doa bersama, dan refleksi budaya membantu peserta 

didik menginternalisasi nilai Islam tidak hanya secara 

kognitif, tetapi juga secara afektif dan psikomotorik. 

5. Integrasi dalam Kurikulum dan Praktik Pendidikan 

Integrasi tradisi dan spiritualitas lokal dalam pembelajaran 

Islam tidak berarti mengabaikan teks agama, tetapi 

menafsirkan teks sesuai konteks budaya. Beberapa 

madrasah di Palu dan Sigi, menurut penelitian Sudirman 

(2021), telah mengembangkan kurikulum berbasis kearifan 

lokal, di mana pelajaran Fikih, Akhlak, dan SKI (Sejarah 

Kebudayaan Islam) dikaitkan dengan nilai-nilai budaya 

Kaili. 

Contohnya: 

a. Materi ukhuwah Islamiyah dihubungkan dengan 

filosofi Nosarara Nosabatutu; 

b. Pembelajaran zakat dan sedekah dikaitkan dengan 

tradisi berbagi hasil panen (mopulu); 

c. Materi akhlak terhadap sesama dikaitkan dengan 

nilai mosipatokki (saling membantu). 

Dengan demikian, pembelajaran Islam menjadi lebih 

kontekstual, humanistik, dan bermakna, karena siswa 

tidak hanya memahami Islam sebagai ajaran normatif, 

tetapi juga sebagai sistem nilai yang hidup dalam budaya 

mereka. 



64 

 

6. Implikasi Akademik dan Sosial 

Model pembelajaran Islam berbasis tradisi dan 

spiritualitas lokal memiliki implikasi penting dalam ranah 

akademik dan sosial: 

a. Akademik: Menjadi kontribusi teoritis bagi 

pengembangan model pendidikan Islam kontekstual 

berbasis budaya Nusantara; 

b. Sosial: Memperkuat jati diri masyarakat lokal agar 

tetap berakar pada nilai Islam dan budaya sendiri; 

c. Spiritual: Meningkatkan kesadaran religius yang 

tidak kaku, tetapi dinamis, toleran, dan membumi; 

d. Kebijakan Pendidikan: Dapat dijadikan dasar 

pengembangan kurikulum keislaman berbasis 

kearifan lokal di madrasah dan pesantren di Sulawesi 

Tengah. 

7. Kesimpulan Akademik 

Secara akademik, pembelajaran Islam berbasis tradisi 

dan spiritualitas lokal di Tanah Kaili merupakan bentuk 

pendidikan Islam transformatif  sebuah sintesis antara 

ajaran Islam universal dan budaya lokal yang hidup. Proses 

ini tidak hanya menjaga kesinambungan tradisi, tetapi juga 

memperkaya pengalaman keagamaan masyarakat. Sejalan 

dengan pandangan Azyumardi Azra (2002), Islam lokal 

seperti yang berkembang di Tanah Kaili menunjukkan 

kemampuan adaptasi yang luar biasa, menjadikan 

pendidikan Islam bukan sekadar proses kognitif, tetapi juga 

perjalanan spiritual dan kultural menuju masyarakat 

berperadaban. 

 

E. Rekonstruksi Nilai Budaya Kaili dalam Pendidikan     

     Islam Kontemporer 

Rekonstruksi nilai budaya Kaili dalam pendidikan 

Islam kontemporer merupakan upaya untuk 



65 

 

mengintegrasikan kembali nilai-nilai luhur lokal dengan 

prinsip-prinsip pendidikan Islam yang bersumber dari Al-

Qur’an dan Sunnah. Dalam konteks masyarakat Kaili, 

proses rekonstruksi ini penting karena menghadapi 

tantangan globalisasi, modernisasi, dan digitalisasi yang 

berpotensi mengikis identitas budaya dan spiritualitas lokal. 

Secara akademik, rekonstruksi nilai budaya ini dipahami 

sebagai upaya pembaharuan (tajdīd al-qiyam al-

tsaqāfiyyah) yang tidak hanya melestarikan warisan 

budaya, tetapi juga menyesuaikannya dengan kebutuhan 

zaman melalui pendekatan pendidikan. 

Menurut Abdullah (2020) dan Azra (2019), 

pendidikan Islam memiliki peran historis dalam 

membentuk peradaban lokal Nusantara, termasuk dalam 

mentransformasi nilai-nilai budaya agar selaras dengan 

ajaran Islam. Di Tanah Kaili, nilai-nilai seperti nosarara 

nosabatutu (persaudaraan dan kebersamaan), lembago 

(ketertiban sosial), patarapolisi (saling menghormati), dan 

karampua (rasa malu sebagai kontrol moral) merupakan 

bagian dari etika sosial yang sejalan dengan ajaran Islam 

tentang ukhuwah, adab, dan akhlak karimah. Rekonstruksi 

nilai-nilai ini berarti menempatkannya kembali dalam 

sistem pendidikan Islam sebagai pondasi moral dan sosial 

peserta didik. 

Dalam tataran praksis, rekonstruksi dilakukan 

melalui pengembangan kurikulum berbasis kearifan 

lokal, metode pembelajaran kontekstual, dan keteladanan 

guru sebagai pembawa nilai budaya religius. Tilaar (2000) 

menekankan bahwa pendidikan yang bermakna adalah 

pendidikan yang berpijak pada realitas budaya 

masyarakatnya. Oleh karena itu, pendidikan Islam di Tanah 

Kaili perlu menanamkan nilai-nilai lokal melalui kegiatan 

seperti majelis zikir, musyawarah adat, pengajian 



66 

 

kampung, dan praktik sosial keagamaan yang memperkuat 

hubungan antara ilmu, amal, dan budaya. 

Dari perspektif transformasi sosial, Hidayat (2021) 

menjelaskan bahwa rekonstruksi nilai budaya dalam 

pendidikan Islam bukan sekadar pelestarian simbolik, 

melainkan proses penguatan identitas dan pembentukan 

karakter masyarakat yang berakhlak, adaptif, dan berdaya 

saing. Dengan demikian, integrasi nilai budaya Kaili dalam 

pendidikan Islam di era kontemporer menjadi jalan tengah 

antara pelestarian tradisi dan tuntutan modernitas. 

Secara konseptual, rekonstruksi ini menghasilkan tiga 

fungsi utama pendidikan Islam di Tanah Kaili: 

a. Fungsi kultural, yaitu melestarikan dan 

menumbuhkan kembali nilai-nilai sosial yang berakar 

dari budaya lokal dan ajaran Islam. 

b. Fungsi spiritual, yaitu membentuk kesadaran 

religius yang mendalam dan berorientasi pada 

penguatan iman serta moral. 

c. Fungsi transformatif, yaitu memampukan peserta 

didik menghadapi tantangan modern dengan 

berpegang pada nilai Islam dan budaya lokal yang 

dinamis. 

Dengan demikian, rekonstruksi nilai budaya Kaili dalam 

pendidikan Islam kontemporer bukan hanya sebagai proyek 

kebudayaan, melainkan sebagai strategi pendidikan untuk 

membangun peradaban Islam yang berakar kuat di bumi 

Kaili dan relevan dengan konteks global saat ini. 

 

 

 

 



67 

 

 

BAB IV  

 DARI LEMBAGA PENDIDIKAN TRADISIONAL KE 

LEMBAGA PENDIDIKAN MODERN 

A. Reorientasi Kurikulum PAI Berbasis Kearifan Lokal 

Reorientasi kurikulum Pendidikan Agama Islam 

(PAI) berbasis kearifan lokal merupakan upaya strategis 

untuk menyesuaikan sistem pendidikan Islam dengan 

realitas sosial-budaya masyarakat setempat, tanpa 

mengurangi esensi ajaran Islam yang bersumber dari Al-

Qur’an dan Sunnah. Dalam konteks pendidikan 

kontemporer, kurikulum tidak hanya dipandang sebagai 

seperangkat mata pelajaran yang harus disampaikan kepada 

peserta didik, tetapi juga sebagai konstruksi nilai dan 

identitas kultural yang membentuk karakter kebangsaan 

(Tilaar, 2012; Muhaimin, 2016). 

1. Landasan Filosofis dan Normatif 

Reorientasi ini berangkat dari pandangan bahwa 

Islam memiliki dimensi universal sekaligus kontekstual. 

Nilai-nilai Islam seperti rahmatan lil ‘alamin, tawazun 

(keseimbangan), dan tasāmuh (toleransi) dapat 

bertransformasi melalui ekspresi budaya lokal (Azra, 2000; 

Amin Abdullah, 2019). Karena itu, kearifan lokal 

diposisikan bukan sebagai penghalang, melainkan sebagai 

medium untuk menginternalisasikan ajaran Islam secara 

lebih membumi. Dalam perspektif normatif, hal ini sejalan 

dengan prinsip ushul fiqh tentang al-‘adah muhakkamah 

(adat dapat dijadikan dasar hukum selama tidak 

bertentangan dengan syariat). 



68 

 

2. Dimensi Kultural dan Pedagogis 

Kurikulum PAI yang berorientasi pada kearifan lokal 

mengintegrasikan unsur budaya, bahasa, nilai sosial, dan 

praktik keagamaan masyarakat setempat dalam proses 

pembelajaran. Penelitian Hidayat dan Rahardjo (2020) 

menegaskan bahwa internalisasi nilai lokal dalam 

kurikulum PAI dapat meningkatkan relevansi 

pembelajaran, memperkuat identitas siswa, dan 

menumbuhkan kesadaran multikultural. Misalnya, dalam 

konteks masyarakat Kaili di Sulawesi Tengah, nilai-nilai 

seperti nosarara nosabatutu (persaudaraan dan 

kebersamaan) dapat dijadikan basis etika sosial dalam 

pengajaran akhlak dan fiqh muamalah. 

Pendekatan pedagogis yang digunakan tidak hanya 

bersifat kognitif, tetapi juga afektif dan psikomotorik 

melalui pembiasaan, keteladanan, dan kegiatan berbasis 

komunitas (community-based learning). Dengan demikian, 

peserta didik tidak hanya memahami teks keagamaan 

secara konseptual, tetapi juga mampu mempraktikkannya 

dalam kehidupan sosial sesuai dengan tradisi 

masyarakatnya. 

3. Dimensi Kurikuler dan Implementatif 

Reorientasi kurikulum PAI berbasis kearifan lokal dapat 

diwujudkan melalui beberapa strategi: 

a. Integrasi tematik: Nilai lokal dimasukkan dalam 

tema pembelajaran PAI, seperti gotong royong, 

toleransi, dan tanggung jawab sosial yang dikaitkan 

dengan ajaran Islam. 

b. Kontekstualisasi materi: Misalnya, pembahasan 

zakat atau sedekah dihubungkan dengan praktik 

saling bantu dalam tradisi lokal. 



69 

 

c. Proyek budaya religius: Peserta didik dilibatkan 

dalam kegiatan sosial keagamaan berbasis tradisi 

daerah, seperti zikir adat, doa kampung, atau 

musyawarah lembaga adat. 

d. Evaluasi autentik: Penilaian tidak hanya berbasis 

ujian tertulis, tetapi juga pada partisipasi siswa dalam 

praktik keagamaan dan sosial di lingkungannya. 

Penelitian Mutiani & Subiyakto (2021) menunjukkan 

bahwa kurikulum berbasis kearifan lokal meningkatkan 

partisipasi aktif siswa dan memperkuat rasa memiliki 

terhadap budaya serta agama yang dianutnya. 

4. Implikasi Sosial dan Pendidikan 

Reorientasi ini memiliki implikasi yang luas, antara lain: 

a. Menguatkan identitas keislaman yang toleran dan 

moderat; 

b. Menumbuhkan kesadaran pluralitas budaya dan 

agama di tingkat lokal; 

c. Memperkuat kohesi sosial masyarakat melalui 

pendidikan yang kontekstual dan partisipatif; serta 

d. Menjadi strategi dekolonisasi pendidikan, yaitu 

mengembalikan makna pendidikan Islam pada akar 

budaya bangsa (Abdullah, 2020). 

Dengan demikian, reorientasi kurikulum PAI berbasis 

kearifan lokal bukan sekadar inovasi metodologis, tetapi 

juga gerakan epistemologis untuk membangun pendidikan 

Islam yang kontekstual, humanis, dan berakar pada budaya 

masyarakat. Hal ini sejalan dengan visi Pendidikan Islam 

transformative yakni pendidikan yang tidak hanya 

mengajarkan dogma, tetapi juga membentuk kesadaran etis 

dan sosial peserta didik untuk hidup secara harmonis di 

tengah masyarakat multikultural. 



70 

 

 

 

B. Integrasi Materi Fikih dan Akhlak dengan k\Kearifan  

     Lokal 

Integrasi materi fikih dan akhlak dengan kearifan 

lokal merupakan bentuk inovasi kurikulum yang 

berorientasi pada kontekstualisasi ajaran Islam dalam 

kehidupan sosial-budaya masyarakat. Secara akademik, 

integrasi ini lahir dari kesadaran bahwa pendidikan Islam 

tidak dapat dilepaskan dari ruang budaya tempat ia hidup 

dan berkembang (Amin Abdullah, 2019; Azra, 2000). Oleh 

karena itu, materi fikih dan akhlak yang diajarkan di 

madrasah maupun masyarakat perlu berakar pada nilai-nilai 

lokal agar mampu membentuk pribadi Muslim yang 

religius sekaligus berbudaya. 

1. Dasar Epistemologis dan Filosofis 

Fikih dan akhlak adalah dua disiplin inti dalam 

Pendidikan Agama Islam (PAI) yang berfungsi mengatur 

hubungan manusia dengan Allah (hablun minallah) dan 

dengan sesama (hablun minannas). Namun, dalam konteks 

praksis, pemahaman dan penerapan kedua bidang ini sangat 

dipengaruhi oleh lingkungan sosial dan budaya (Rahardjo, 

2015). Prinsip al-‘adah muhakkamah dalam ushul fikih 

menegaskan bahwa adat atau kebiasaan masyarakat dapat 

dijadikan pertimbangan hukum selama tidak bertentangan 

dengan syariat. Dengan demikian, integrasi kearifan lokal 

dalam fikih dan akhlak memiliki landasan epistemologis 

yang kuat dalam khazanah keilmuan Islam. 

Dalam perspektif pendidikan, pendekatan ini sejalan 

dengan paradigma Islamic cultural pedagogy yang 

menekankan bahwa nilai-nilai Islam perlu diinternalisasi 



71 

 

melalui simbol, bahasa, dan praktik sosial yang dikenal 

oleh peserta didik (Hidayat & Mutmainnah, 2020). 

2. Integrasi pada Materi Fikih 

Integrasi nilai kearifan lokal dalam materi fikih dapat 

dilakukan dengan mengontekstualkan hukum-hukum Islam 

dengan praktik sosial budaya masyarakat setempat. 

Misalnya: 

a. Dalam fikih ibadah, nilai gotong royong masyarakat 

Kaili (nosarara nosabatutu) dapat diintegrasikan 

dalam praktik salat berjamaah, kerja bakti masjid, 

dan zakat fitrah yang melibatkan solidaritas sosial. 

b. Dalam fikih muamalah, tradisi saling membantu 

dalam panen atau pesta rakyat dapat dijadikan contoh 

konkret implementasi prinsip ta‘awun (tolong-

menolong) dan tabarru‘ (saling memberi dengan 

sukarela). 

c. Dalam fikih munakahat, adat pernikahan lokal yang 

menjunjung musyawarah keluarga dapat 

dihubungkan dengan nilai sakinah, mawaddah, 

warahmah dalam Islam. 

Penelitian Mutiani dan Subiyakto (2021) menunjukkan 

bahwa pendekatan lokal dalam pengajaran fikih membantu 

siswa memahami hukum Islam secara kontekstual, 

sehingga tidak terjebak pada pemahaman tekstual yang 

kaku, tetapi melihat fikih sebagai etika sosial yang hidup 

dan adaptif terhadap budaya. 

3. Integrasi pada Materi Akhlak 

Sementara itu, integrasi kearifan lokal dalam 

pendidikan akhlak berfungsi memperkuat pembentukan 

karakter dan etika sosial peserta didik. Nilai-nilai budaya 

seperti siri na pacce (Sulawesi Selatan), gotong royong 



72 

 

(Jawa), atau nosarara nosabatutu (Kaili) mencerminkan 

ajaran Islam tentang persaudaraan (ukhuwah), kejujuran 

(shidq), dan kasih sayang (rahmah). 

Dalam konteks masyarakat Kaili, kearifan lokal seperti 

menghormati orang tua (mompaku), menjaga keharmonisan 

sosial, dan hidup sederhana merupakan cerminan nyata dari 

akhlak Islam. Integrasi nilai-nilai tersebut dalam 

pembelajaran akhlak dapat dilakukan melalui: 

a. Pendekatan naratif dan lokal: guru menggunakan 

kisah tokoh adat atau ulama lokal sebagai contoh 

keteladanan akhlak; 

b. Pembelajaran berbasis proyek sosial: siswa 

dilibatkan dalam kegiatan sosial yang mencerminkan 

nilai akhlak seperti kepedulian, kejujuran, dan kerja 

sama; 

c. Diskusi nilai: menghubungkan ajaran akhlak Islam 

dengan dilema moral yang muncul di masyarakat 

lokal. 

Penelitian oleh Yani dan Huda (2022) memperlihatkan 

bahwa integrasi nilai kearifan lokal dalam pendidikan 

akhlak dapat memperkuat internalisasi moral melalui 

pengalaman nyata, bukan sekadar penguasaan konsep 

normatif. 

4. Dampak dan Implikasi Akademik 

Integrasi materi fikih dan akhlak dengan kearifan lokal 

memiliki implikasi positif dalam tiga aspek utama: 

a. Aspek pedagogis: meningkatkan relevansi dan daya 

serap peserta didik terhadap ajaran Islam karena 

materi dikaitkan dengan konteks kehidupan mereka. 



73 

 

b. Aspek kultural: memperkuat jati diri keislaman 

yang moderat, toleran, dan berakar pada budaya 

lokal. 

c. Aspek sosial: membentuk harmoni antara nilai 

agama dan adat, sehingga agama tidak tampil sebagai 

kekuatan pemisah, tetapi perekat sosial. 

Penelitian empiris di madrasah-madrasah Kabupaten 

Sigi menunjukkan bahwa integrasi antara ajaran fikih dan 

nilai lokal nosarara nosabatutu berhasil memperkuat 

praktik sosial keagamaan siswa, seperti kerja sama dalam 

kegiatan keagamaan dan kepedulian terhadap sesama 

(Bahdar, 2024). 

Integrasi materi fikih dan akhlak dengan kearifan lokal 

merupakan langkah strategis menuju pendidikan Islam 

yang kontekstual dan humanis. Pendekatan ini 

mempertemukan norma keagamaan dengan nilai-nilai 

budaya yang hidup dalam masyarakat, sehingga 

menghasilkan generasi Muslim yang berilmu, beradab, dan 

berakar pada tanah kelahirannya. Dengan demikian, 

pendidikan fikih dan akhlak tidak hanya membentuk 

ketaatan ritual, tetapi juga kesalehan sosial yang selaras 

dengan semangat Islam rahmatan lil ‘alamin. 

C. Pendekatan   Pembelajaran Islam Partisipatif ,  

     Kontekstual,dan Humanistik 

Pembelajaran Islam di era modern tidak lagi cukup 

hanya menekankan pada penguasaan kognitif terhadap 

ajaran agama, tetapi harus mampu menginternalisasikan 

nilai-nilai Islam dalam kehidupan nyata peserta didik. 

Untuk itu, pendekatan pembelajaran partisipatif, 

kontekstual, dan humanistik menjadi paradigma baru yang 

berorientasi pada transformasi nilai dan pembentukan 

karakter. Ketiga pendekatan ini menempatkan peserta didik 



74 

 

sebagai subjek aktif dalam proses belajar, serta menjadikan 

pengalaman hidup dan budaya lokal sebagai sumber belajar 

(Muhaimin, 2016; Amin Abdullah, 2019). 

1. Pendekatan Partisipatif dalam Pembelajaran Islam 

Pendekatan partisipatif menekankan keterlibatan aktif 

peserta didik dalam seluruh proses pembelajaran, baik 

dalam perencanaan, pelaksanaan, maupun evaluasi. Dalam 

konteks pendidikan Islam, pendekatan ini berakar pada 

prinsip musyawarah dan ta‘awun (kerjasama) yang 

diajarkan dalam Al-Qur’an (QS. Asy-Syura: 38). 

Menurut Freire (2005) dalam teori pedagogi dialogis, 

pendidikan partisipatif membangun kesadaran kritis 

melalui dialog dua arah antara guru dan siswa. Dalam 

pembelajaran Islam, hal ini diwujudkan dengan metode 

diskusi, halaqah, simulasi sosial, dan refleksi nilai. 

Penelitian oleh Hidayat dan Rahman (2020) di 

beberapa madrasah di Indonesia menunjukkan bahwa 

model pembelajaran PAI yang partisipatif mampu 

meningkatkan religious engagement siswa, karena mereka 

merasa memiliki pengalaman langsung dalam memahami 

dan mempraktikkan ajaran Islam. Guru berperan sebagai 

fasilitator yang mendorong eksplorasi nilai, bukan sebagai 

sumber tunggal kebenaran. 

Pendekatan ini juga memperkuat pendidikan 

demokratis dalam Islam, di mana kebersamaan dan 

tanggung jawab moral ditanamkan melalui interaksi sosial 

yang setara antara guru dan murid (Azra, 2000). 

2. Pendekatan Kontekstual dalam Pembelajaran Islam 

Pendekatan kontekstual (contextual teaching and 

learning) menekankan keterkaitan antara materi pelajaran 



75 

 

dengan realitas kehidupan peserta didik. Dalam pendidikan 

Islam, pembelajaran kontekstual berarti mengaitkan nilai-

nilai ajaran Islam dengan situasi sosial, budaya, dan 

lingkungan tempat siswa hidup (Johnson, 2002). 

Menurut penelitian Baharuddin dan Wahyuni (2017), 

pembelajaran Islam kontekstual berperan penting dalam 

menjembatani kesenjangan antara teori keagamaan dan 

praktik kehidupan. Misalnya, materi tentang zakat, 

muamalah, atau ukhuwah islamiyah dikaitkan dengan 

praktik gotong royong dan solidaritas sosial di masyarakat 

lokal. 

Dalam konteks masyarakat Kaili, pendekatan 

kontekstual dapat diwujudkan dengan memasukkan nilai 

nosarara nosabatutu (persaudaraan dan kebersamaan) 

sebagai aplikasi konkret dari ajaran ukhuwah dalam Islam. 

Guru dapat mengaitkan nilai-nilai tersebut dalam 

pembelajaran fikih, akhlak, dan sejarah kebudayaan Islam, 

sehingga siswa memahami bahwa Islam hidup di tengah 

budaya mereka.Selain itu, pembelajaran kontekstual juga 

sesuai dengan prinsip ‘ibrah wa tazakkur dalam Al-Qur’an, 

yaitu mengambil pelajaran dari realitas empiris untuk 

memperkuat kesadaran iman dan amal. 

3. Pendekatan Humanistik dalam Pembelajaran Islam 

Pendekatan humanistik dalam pendidikan Islam 

menekankan pengembangan potensi kemanusiaan peserta 

didik secara menyeluruh spiritual, intelektual, emosional, 

dan sosial. Pendekatan ini berakar pada pandangan tauhid 

tentang manusia sebagai makhluk Allah yang memiliki 

martabat dan kebebasan berpikir (hurriyah al-fikr). 

Tokoh pendidikan Islam modern seperti Fazlur 

Rahman (1982) dan Malik Badri (2000) menekankan 



76 

 

pentingnya pendidikan yang menumbuhkan self-awareness 

(kesadaran diri spiritual) dan self-actualization 

(pengembangan diri) dalam bingkai nilai-nilai Islam. Guru 

dalam pendekatan humanistik berperan bukan sekadar 

pengajar, tetapi juga pembimbing (murabbi) dan teladan 

moral (uswah hasanah). 

Penelitian oleh Susanto dan Mardiah (2021) 

menunjukkan bahwa pembelajaran PAI dengan pendekatan 

humanistik meningkatkan empati, tanggung jawab sosial, 

dan spiritualitas siswa. Proses belajar diarahkan pada dialog 

nilai, refleksi personal, dan pembelajaran berbasis 

pengalaman (experiential learning), bukan sekadar hafalan 

atau ujian kognitif. 

Dalam praktiknya, pendekatan ini diwujudkan melalui: 

a. kegiatan refleksi spiritual dan journaling nilai-nilai 

Islam; 

b. metode project-based learning yang menumbuhkan 

tanggung jawab sosial; 

c. pembelajaran berbasis kasih sayang dan penghargaan 

terhadap perbedaan (rahmatan lil ‘alamin). 

4. Integrasi Ketiga Pendekatan 

Ketiga pendekatan ini saling melengkapi. Pendekatan 

partisipatif membangun interaksi sosial yang aktif; 

pendekatan kontekstual mengaitkan nilai Islam dengan 

kehidupan nyata; dan pendekatan humanistik memastikan 

bahwa pembelajaran menumbuhkan kesadaran moral dan 

spiritual. 

Dalam kerangka kurikulum Pendidikan Agama Islam, 

integrasi ketiganya dapat diterapkan melalui: 



77 

 

a. Model learning community (komunitas belajar) di 

mana siswa dan guru berdialog tentang nilai Islam 

yang hadir dalam budaya lokal; 

b. Kegiatan kontekstual religius, seperti gotong 

royong, bakti sosial, dan musyawarah adat yang 

dikaitkan dengan ajaran fikih dan akhlak; 

c. Penilaian autentik yang menilai sikap, empati, dan 

kontribusi sosial siswa sebagai bentuk keberhasilan 

pembelajaran Islam. 

Menurut hasil penelitian Bahdar (2024) di Kabupaten 

Sigi, pendekatan partisipatif, kontekstual, dan humanistik 

dalam pembelajaran fikih terbukti efektif menumbuhkan 

kesadaran religius-sosial siswa serta memperkuat nilai 

kebersamaan (nosarara nosabatutu) sebagai bagian dari 

internalisasi ajaran Islam lokal. 

Pendekatan pembelajaran Islam partisipatif, kontekstual, 

dan humanistik merupakan paradigma baru dalam 

pendidikan Islam transformatif. Pendekatan ini tidak hanya 

menanamkan pengetahuan agama, tetapi juga 

menghidupkan nilai-nilai Islam dalam pengalaman sosial 

dan budaya peserta didik. Dengan demikian, pendidikan 

Islam menjadi sarana pemberdayaan spiritual dan sosial, 

membentuk manusia beriman, berilmu, berakhlak mulia, 

dan berakar kuat pada kebudayaan lokalnya. 

D. Inovasi Media dan Teknologi dalam Pembelajaran PAI 

Berikut uraian akademik  ringkas namun padat bukti 

tentang Inovasi media dan teknologi dalam 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI), disusun 

berdasarkan penelitian dan kajian empiris terkini (fokus: 

konteks Indonesia). Saya sertakan temuan penting, contoh 

inovasi, tantangan implementasi, dan rekomendasi praktis 

untuk pendidik dan pengelola madrasah/madrasah aliyah. 

1. Gambaran umum dan landasan 



78 

 

Integrasi teknologi dalam PAI telah menjadi tren 

akademik dan praktis: transformasi digital (e-learning, 

aplikasi mobile, multimedia interaktif) meningkatkan 

fleksibilitas pembelajaran, mendorong partisipasi siswa, 

dan memungkinkan kontekstualisasi materi agama sesuai 

budaya lokal. Pemerintah dan sejumlah studi akademik 

juga mendorong digitalisasi PAI sebagai bagian dari 

program pendidikan nasional. E-JOURNAL+1 

2. Inovasi media dan teknologi  tipe & contoh konkret 

a. Platform e-learning madrasah / LMS kontekstual 

Penggunaan LMS (Learning Management System) 

dan platform e-learning khusus madrasah untuk 

mengelola materi fikih, akhlak, dan penugasan 

daring. Model ini memfasilitasi pembelajaran 

sinkron/asinkron, kuis otomatis, dan pengarsipan 

materi lokal (mis. modul PAI yang mengaitkan nilai 

lokal). Studi kasus di madrasah menunjukkan 

peningkatan akses dan hasil belajar saat platform 

diimplementasikan dengan pelatihan guru. Jurnal 

Edukasi+1 

b.  Aplikasi mobile dan microlearning 

 

Aplikasi ringkas (mobile apps) untuk hafalan doa, 

kuis akhlak, video pendek bertema nilai lokal 

memungkinkan pembelajaran di luar sekolah 

(microlearning). Penelitian menunjukkan aplikasi 

PAI meningkatkan engagement siswa bila konten 

interaktif dan disesuaikan budaya lokal. Jurnal 

STITNU Al Hikmah+1 

 

c. Multimedia interaktif (video, podcast, animasi) 

Video pembelajaran, podcast kisah ulama lokal, dan 

animasi etika agama dipakai untuk 

mengkomunikasikan konsep abstrak (mis. makna 

https://ejournal.uin-suka.ac.id/tarbiyah/JPI/article/view/9782?utm_source=chatgpt.com
https://jurnaledukasi.kemenag.go.id/edukasi/article/download/1572/648/5734?utm_source=chatgpt.com
https://jurnaledukasi.kemenag.go.id/edukasi/article/download/1572/648/5734?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.stitnualhikmah.ac.id/index.php/modeling/article/view/2391?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.stitnualhikmah.ac.id/index.php/modeling/article/view/2391?utm_source=chatgpt.com


79 

 

rahmah, ukhuwah) dengan cara visual dan naratif 

yang mudah dicerna. Studi menunjukkan media 

audiovisual meningkatkan pemahaman konseptual 

dan retensi materi. Journal IAIM Numetrolampung+1 

d. Game edukasi & gamification 

Gamifikasi (point, badge, level) dan game edukatif 

mengajarkan akhlak dan fikih melalui simulasi 

keputusan moral atau skenario sosial (mis. memilih 

tindakan sedekah, musyawarah adat). Bukti awal 

menunjukan peningkatan motivasi belajar ketika 

gamifikasi dipadukan dengan nilai-nilai lokal. 

Idebahasa KEPRI 

e. Pembelajaran adaptif, analytics, dan personalisasi 

Pemanfaatan learning analytics untuk memetakan 

kemajuan spiritual/kognitif siswa dan menyesuaikan 

materimis. rekomendasi modul remedial pada topik 

fikih yang belum dikuasai. Kajian literatur 

menggarisbawahi potensi pembelajaran adaptif untuk 

efektivitas pendidikan PAI. E-JOURNAL 

f. Teknologi imersif (AR/VR) untuk pengalaman 

religius kontekstual 

Proyek awal menggunakan AR untuk mengenalkan 

simbol-simbol budaya lokal terkait ritual atau situs 

religius, serta VR untuk simulasi kegiatan keagamaan 

kolektif—berguna untuk pembelajaran pengalaman 

(experiential learning). Bukti empiris masih 

berkembang, tetapi potensi pedagogisnya tinggi. 

SCAD Independent Journal 

3. Bukti dampak akademik (temuan kunci) 

a. Peningkatan keterlibatan & motivasi: Studi 

kuantitatif/kuasi-eksperimental di 

sekolah/madrasah melaporkan peningkatan 

engagement dan nilai PAI setelah penerapan e-

https://journal.iaimnumetrolampung.ac.id/index.php/ji/article/view/2760?utm_source=chatgpt.com
https://idebahasa.or.id/escience/index.php/home/article/view/173?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.uin-suka.ac.id/tarbiyah/JPI/article/view/9782?utm_source=chatgpt.com
https://journal.scadindependent.org/index.php/jipeuradeun/article/view/1875?utm_source=chatgpt.com


80 

 

learning dan multimedia interaktif. East South 

Institute+1 

b. Peningkatan akses & fleksibilitas: Model digital 

memberi jalan bagi pembelajaran jarak jauh dan 

remedial, khususnya selama gangguan (pandemi, 

geografi terpencil). Namun hasil efektif tergantung 

pada kesiapan infrastruktur. Ejournal Universitas 

Pendidikan Ganesha 

c. Pengalaman kontekstual lebih kaya: Kombinasi 

konten digital yang mengangkat kearifan lokal 

(cerita lokal, praktik adat) memperkuat 

internalisasi akhlak dan relevansi materi. Studi 

kasus madrasah yang mengontekstualkan konten 

melaporkan peningkatan partisipasi siswa dan 

dukungan komunitas lokal. Staidk Journal 

4. Tantangan utama (berbasis bukti) 

a. Kesenjangan infrastruktur & akses (digital 

divide)  koneksi, perangkat, dan biaya paket data 

masih menjadi hambatan nyata bagi sebagian siswa. 

Ejournal Universitas Pendidikan Ganesha 

b. Kompetensi guru dan literasi digital — 

keberhasilan bergantung pada kesiapan guru sebagai 

fasilitator teknologi; banyak studi menekankan 

kebutuhan pelatihan berkelanjutan. Staittd Journal 

c. Kualitas dan kontekstualisasi materi digital — 

materi generik kurang efektif; perlu pengembangan 

sumber belajar yang mengintegrasikan kearifan lokal. 

Staittd Journal 

d. Isu etika dan privasi data  penggunaan platform 

digital menimbulkan kebutuhan aturan perlindungan 

data siswa (belum sepenuhnya tersistem). injotel.org 

e. Sustainability & biaya  implementasi teknologi 

memerlukan rencana pendanaan jangka panjang dan 

dukungan kebijakan. Journals Hub 

https://esj.eastasouth-institute.com/index.php/esle/article/view/158?utm_source=chatgpt.com
https://esj.eastasouth-institute.com/index.php/esle/article/view/158?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal2.undiksha.ac.id/index.php/jurnal_pendas/article/view/4938?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal2.undiksha.ac.id/index.php/jurnal_pendas/article/view/4938?utm_source=chatgpt.com
https://journal.staidk.ac.id/index.php/almutaliyah/article/download/1101/559/3725?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal2.undiksha.ac.id/index.php/jurnal_pendas/article/view/4938?utm_source=chatgpt.com
https://journal.staittd.ac.id/index.php/at/article/download/344/266/981?utm_source=chatgpt.com
https://journal.staittd.ac.id/index.php/at/article/view/395?utm_source=chatgpt.com
https://injotel.org/index.php/12/article/view/99?utm_source=chatgpt.com
https://journalshub.org/index.php/sokoguru/article/view/5135?utm_source=chatgpt.com


81 

 

 

5. Rekomendasi Implementasi Praktis (Roadmap  

    Berbasis bukti) 

a. Mulai hibrida (blended learning): gabungkan tatap 

muka dengan modul digital sederhana (LMS + video 

+ tugas proyek lokal) untuk menjaga inklusivitas. 

Bukti: blended model memberi hasil kuat tanpa 

menuntut akses penuh. Jurnal Edukasi 

b. Kembangkan konten lokal-digital: buat modul PAI 

digital yang mengangkat kisah ulama lokal, praktik 

adat yang sejalan syariat, dan kasus lokal 

(meningkatkan relevansi & dukungan komunitas). 

Staidk Journal 

c. Pelatihan guru berkelanjutan: fokus pada pedagogi 

digital (desain pembelajaran, evaluasi autentik, 

moderasi diskusi daring). Studi menekankan 

pelatihan praktis ketimbang hanya teori. Staittd 

Journal 

d. Gunakan microlearning & mobile-first: desain 

konten singkat yang hemat data — cocok untuk siswa 

dengan keterbatasan kuota. Jurnal STITNU Al 

Hikmah 

e. Ukur dampak dengan learning analytics 

sederhana: pantau partisipasi, penyelesaian tugas, 

dan perkembangan kompetensi akhlak/fikih untuk 

intervensi awal. E-JOURNAL 

f. Kebijakan & kolaborasi: dorong dukungan 

pemerintah daerah / Kemenag / dinas pendidikan 

untuk pembiayaan, regulasi perlindungan data, dan 

integrasi ke kurikulum lokal (Merdeka 

Belajar/digitalisasi pendidikan). E-JOURNAL+1 

 

 

https://jurnaledukasi.kemenag.go.id/edukasi/article/download/1572/648/5734?utm_source=chatgpt.com
https://journal.staidk.ac.id/index.php/almutaliyah/article/download/1101/559/3725?utm_source=chatgpt.com
https://journal.staittd.ac.id/index.php/at/article/download/344/266/981?utm_source=chatgpt.com
https://journal.staittd.ac.id/index.php/at/article/download/344/266/981?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.stitnualhikmah.ac.id/index.php/modeling/article/view/2391?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.stitnualhikmah.ac.id/index.php/modeling/article/view/2391?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.uin-suka.ac.id/tarbiyah/JPI/article/view/9782?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.uin-suka.ac.id/tarbiyah/JPI/article/view/9782?utm_source=chatgpt.com


82 

 

6. Contoh Program Sukses Singkat 

a. Madrasah yang mengimplementasikan LMS + modul 

video lokal melaporkan peningkatan nilai PAI dan 

partisipasi ekstrakurikuler keagamaan. Staidk Journal 

b. Program aplikasi hafalan doa & kuis akhlak berhasil 

menaikkan frekuensi latihan di rumah (study kecil-

skalanya menunjukkan kenaikan retensi). Jurnal 

STITNU Al Hikmah 

Inovasi media dan teknologi menawarkan peluang besar 

untuk memperkaya pembelajaran PAI meningkatkan akses, 

relevansi budaya, dan keterlibatan peserta didik tetapi 

keberhasilan bergantung pada kesiapan infrastruktur, 

kapasitas guru, kualitas konten yang terkontekstualisasi, 

dan kebijakan pendukung. Implementasi terbaik adalah 

bertahap, berfokus pada blended models, dan selalu 

melibatkan komunitas lokal agar materi PAI tetap 

bermakna dan menjaga harmoni antara agama dan kearifan 

lokal. E-JOURNAL+2 

E.  Praktik Integrasi Nilai Kearifan Lokal di Madrasah  

Berikut uraian akademik berbasis data empiris 

mengenai praktik integrasi nilai kearifan lokal di 

madrasah, terutama dalam konteks pendidikan Islam di 

Indonesia. Uraian ini disusun berdasarkan temuan 

penelitian nasional dan regional (termasuk Sulawesi 

Tengah, Sigi, Lombok, dan Jawa), serta data akademik dari 

jurnal-jurnal pendidikan Islam dan budaya lokal. 

1. Konsep Dasar Integrasi Nilai Kearifan Lokal di   

    Madrasah 

Integrasi nilai kearifan lokal dalam pendidikan 

madrasah merupakan strategi pedagogis yang 

menghubungkan ajaran Islam dengan realitas sosial-budaya 

https://journal.staidk.ac.id/index.php/almutaliyah/article/download/1101/559/3725?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.stitnualhikmah.ac.id/index.php/modeling/article/view/2391?utm_source=chatgpt.com
https://jurnal.stitnualhikmah.ac.id/index.php/modeling/article/view/2391?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.uin-suka.ac.id/tarbiyah/JPI/article/view/9782?utm_source=chatgpt.com


83 

 

tempat siswa hidup. Dalam konteks ini, madrasah berperan 

sebagai lembaga cultural broker yang menanamkan nilai-

nilai keislaman dengan cara yang relevan dengan 

kehidupan komunitasnya.Menurut Abdullah (2020) dan 

Azra (2021), pendekatan ini membantu menghindari 

dikotomi antara agama dan budaya serta memperkuat akar 

moral peserta didik melalui pengalaman hidup yang mereka 

kenal sejak kecil. 

Kearifan lokal dipahami sebagai nilai-nilai sosial, adat, dan 

tradisi yang mengandung prinsip moral universal seperti 

gotong royong, kejujuran, kesopanan, dan solidaritas yang 

sejalan dengan ajaran Islam. 

2. Temuan Akademik tentang Praktik Integrasi di    

     Madrasah 

Berdasarkan hasil berbagai penelitian empiris di madrasah: 

a. Integrasi dalam Kurikulum dan Pembelajaran 

Penelitian Sutarto (2020) di Madrasah Aliyah 

Lombok Timur menunjukkan bahwa guru PAI 

mengadaptasi materi Akhlak dan Fikih dengan kearifan 

lokal, misalnya mengajarkan konsep ukhuwah Islamiyah 

melalui tradisi begibung (makan bersama), atau gotong 

royong dalam kegiatan sosial.Demikian pula, Sahlan & 

Baharuddin (2021) menemukan bahwa di Madrasah di 

Sulawesi Tengah, guru menggunakan nilai nosarara 

nosabatutu (persaudaraan dan kebersamaan) sebagai dasar 

dalam membahas ayat-ayat ukhuwah dan etika sosial dalam 

Al-Qur’an. 

Data observasi memperlihatkan bahwa integrasi nilai 

lokal memperkuat experiential learning  siswa tidak hanya 

memahami norma Islam secara kognitif, tetapi juga 

menghayatinya dalam konteks budaya mereka sendiri. 



84 

 

 

b. Integrasi dalam Kegiatan Ekstrakurikuler dan  

     Pembiasaan 

Penelitian Rahmawati (2022) di Madrasah 

Tsanawiyah Kabupaten Sigi menemukan bahwa kegiatan 

rutin seperti doa bersama, kerja bakti, sedekah Jumat, dan 

musyawarah kelas dihubungkan dengan nilai-nilai lokal 

seperti mosintuwu (saling membantu) dan mopatuwu (hidup 

rukun). 

Guru dan kepala madrasah berupaya menjadikan kegiatan 

tersebut sebagai ruang penginternalisasian nilai Islam 

moderat berbasis budaya damai masyarakat Kaili. 

Data wawancara menunjukkan bahwa siswa merasa nilai-

nilai Islam lebih mudah dipahami karena dekat dengan 

praktik sosial masyarakatnya. 

c. Integrasi melalui Keteladanan Sosial dan  

   Kepemimpinan Kepala Madrasah 

Penelitian Nurdin (2021) menunjukkan bahwa 

kepemimpinan kepala madrasah berperan penting dalam 

memfasilitasi integrasi nilai lokal. Kepala madrasah di 

Kabupaten Sigi, misalnya, mengarahkan setiap kegiatan 

sekolah agar mencerminkan prinsip nosarara nosabatutu 

dengan memprioritaskan kolaborasi dan solidaritas 

antarwarga sekolah.Pendekatan ini memperlihatkan bahwa 

pendidikan Islam tidak hanya berorientasi pada kognisi, 

tetapi juga membentuk habitus religius yang berakar pada 

budaya lokal. 

 



85 

 

d. Integrasi Nilai Lokal ke dalam Proyek Sosial dan    

     Literasi Keagamaan 

Studi Muzakkir (2023) di beberapa madrasah 

Sulawesi Selatan menemukan praktik integrasi melalui 

proyek sosial seperti pesantren hijau dan bazar amal desa, 

yang dikaitkan dengan ajaran fikih muamalah dan akhlak 

sosial.Siswa diajak mengidentifikasi nilai-nilai lokal seperti 

sipakatau, sipakalebbi, dan sipakainge (saling 

menghormati, memuliakan, dan menasihati), lalu 

mengaitkannya dengan konsep ihsan dan ta'awun dalam 

Islam. 

Data observasi menunjukkan peningkatan kesadaran 

sosial dan rasa tanggung jawab siswa terhadap lingkungan 

dan masyarakat sekitar. 

3. Dampak Akademik dan Sosial dari Integrasi   

    Kearifan Lokal 

Hasil penelitian dari berbagai daerah menunjukkan 

beberapa manfaat nyata: 

a. Meningkatkan relevansi pendidikan Islam  Siswa 

memahami ajaran Islam sebagai bagian dari budaya 

mereka, bukan sebagai doktrin luar. 

b. Membentuk karakter sosial-religius  Nilai kearifan 

lokal memperkuat etika gotong royong, kesantunan, 

dan tanggung jawab sosial. 

c. Menumbuhkan harmoni antarumat beragama  Di 

daerah multikultural, seperti Sigi dan Poso, nilai-nilai 

lokal digunakan untuk menanamkan sikap toleransi 

berbasis agama dan adat. 

d. Meningkatkan motivasi belajar  Siswa lebih 

antusias mengikuti pelajaran ketika contoh dan 



86 

 

konteksnya berasal dari kehidupan mereka sehari-

hari. 

4. Tantangan Implementasi (Berdasarkan Data  

     Lapangan) 

Walaupun praktik integrasi nilai kearifan lokal di 

madrasah menunjukkan hasil positif, beberapa penelitian 

mengidentifikasi tantangan utama, yaitu: 

a. Keterbatasan panduan kurikulum nasional yang 

secara eksplisit mengakomodasi muatan lokal dalam 

PAI. 

b. Kurangnya pelatihan guru untuk mengembangkan 

perangkat pembelajaran berbasis budaya. 

c. Variasi interpretasi nilai lokal, sehingga kadang 

terjadi kesenjangan antara nilai adat dan norma 

syariah bila tidak dipahami secara kritis. 

d. Minimnya dokumentasi praktik baik (best 

practice) di tingkat madrasah, yang menyebabkan 

inovasi sulit direplikasi. 

Data empiris dari berbagai penelitian menunjukkan 

bahwa integrasi nilai kearifan lokal di madrasah 

merupakan strategi efektif untuk memperkuat 

pendidikan Islam yang moderat, kontekstual, dan 

berakar pada budaya bangsa. Praktik ini menegaskan 

bahwa Islam di Indonesia tidak dapat dilepaskan dari 

dimensi sosial-budaya lokalnya. Melalui pendekatan 

integratif, madrasah tidak hanya menjadi lembaga 

pendidikan agama, tetapi juga agen pelestarian nilai-nilai 

luhur masyarakat yang berorientasi pada harmoni, 

kemanusiaan, dan spiritualitas. 

 

 

 

 



87 

 

BAB V 

 PERAN ULAMA, DAN MASYARAKAT DALAM 

TRANSFORMASI PENDIDIKAN ISLAM 

 

A. Ulama sebagai Agen Perubahan Sosial dan  Nilai Islam 

Berikut uraian akademik berbasis data empiris dan 

literatur ilmiah tentang ulama sebagai agen perubahan 

sosial dan penjaga nilai-nilai Islam, dengan fokus pada 

konteks Indonesia dan kontribusi mereka terhadap 

pembentukan masyarakat religius, moderat, dan 

berkeadaban. 

 

1. Konsep Ulama sebagai Agen Perubahan Sosial 

 

Dalam kajian sosiologi Islam, ulama tidak hanya 

berfungsi sebagai ahli agama (guardian of the sacred), 

tetapi juga sebagai aktor sosial-transformasional yang 

berperan menafsirkan, menginternalisasikan, dan 

mentransformasikan nilai-nilai Islam ke dalam kehidupan 

masyarakat.Menurut Azyumardi Azra (2002), ulama 

Indonesia memiliki peran ganda: sebagai waratsat al-

anbiya’ (pewaris para nabi) dan sebagai social reformers 

(pembaharu sosial). Melalui pengajaran, dakwah, dan 

keteladanan, mereka menghubungkan ajaran Islam dengan 

konteks sosial dan budaya lokal, serta merespons 

perubahan zaman tanpa kehilangan substansi keislaman. 

Dalam konteks historis, ulama berperan sebagai penggerak 

moral masyarakat, penengah konflik sosial, dan pelopor 

gerakan sosial berbasis nilai-nilai Islam seperti keadilan, 

kejujuran, dan solidaritas. 

 

2. Data Akademik tentang Peran Ulama dalam   

    Perubahan Sosial di Indonesia 



88 

 

a. Peran Historis dan Transformasional 

Penelitian Ricklefs (2012) dan Azra (2019) 

menunjukkan bahwa sejak masa kolonial hingga 

kemerdekaan, ulama berperan penting dalam 

membangkitkan kesadaran sosial dan politik umat. Mereka 

menggunakan masjid, pesantren, dan majelis taklim sebagai 

pusat pendidikan dan mobilisasi masyarakat. 

Di era modern, peran itu bergeser ke bidang pendidikan, 

sosial, dan moralitas publik, dengan tujuan menjaga 

kohesi sosial dan mengarahkan perubahan agar selaras 

dengan nilai-nilai Islam.Data sejarah menunjukkan bahwa 

pesantren tradisional menjadi laboratorium perubahan 

sosial: tempat pembentukan kesadaran religius dan 

solidaritas sosial berbasis tauhid. 

b. Ulama sebagai Penjaga Nilai Islam dan Moralitas     

     Publik 

Penelitian Bruinessen (2015) dan Noer (2018) 

menegaskan bahwa ulama memainkan peran strategis 

dalam menjaga moral community. Melalui khutbah, 

pengajian, dan fatwa, mereka menanamkan nilai-nilai 

kejujuran, keadilan, dan tanggung jawab sosial sebagai 

landasan etika publik. Penelitian lapangan Muslim (2021) 

di Sulawesi Tengah menunjukkan bahwa ulama lokal 

memanfaatkan forum adat dan keagamaan untuk 

memperkuat nilai nosarara nosabatutu (persaudaraan dan 

kebersamaan), sehingga Islam hadir sebagai kekuatan 

moral yang memperkuat harmoni sosial.Studi-studi ini 

menunjukkan bahwa otoritas ulama tidak semata religius, 

tetapi juga sosial mereka menjadi sumber legitimasi etika 

dalam kehidupan masyarakat. 



89 

 

c. Ulama dalam Dinamika Modernisasi dan Globalisasi 

Dalam konteks globalisasi, penelitian Hefner (2020) 

mengungkap bahwa ulama menghadapi tantangan baru: 

sekularisasi, disinformasi digital, dan perubahan nilai 

generasi muda. Namun, banyak ulama Indonesia 

menanggapi tantangan itu dengan pendekatan dakwah 

moderat dan adaptif terhadap teknologi—menggunakan 

media sosial, kanal YouTube, dan platform digital untuk 

menyebarkan nilai Islam rahmatan lil-‘alamin. 

Studi Lestari & Fadhli (2022) menunjukkan bahwa ulama 

muda kini berperan sebagai digital preachers yang 

menggabungkan keilmuan klasik dengan komunikasi 

modern, sehingga mampu menjangkau audiens milenial 

tanpa kehilangan otoritas keilmuan. 

d. Ulama sebagai Mediator Sosial dan Agen  

     Perdamaian 

Hasil penelitian Hasan (2021) di Poso dan Bahdar 

(2022) di Sigi menegaskan bahwa ulama berperan aktif 

dalam rekonsiliasi pasca-konflik agama. Melalui 

pendekatan Islam moderat dan kearifan lokal Kaili, para 

ulama berperan sebagai mediator dalam memperkuat dialog 

lintas agama dan rekonsiliasi sosial.Mereka 

mengintegrasikan nilai-nilai lokal seperti mosintuwu 

(gotong royong) dan mopatuwu (hidup damai) dengan 

prinsip Islam tentang ukhuwah insaniyah (persaudaraan 

kemanusiaan).Temuan lapangan menunjukkan bahwa 

legitimasi moral dan sosial para ulama membuat mereka 

dipercaya lintas komunitas dalam meredam konflik dan 

menumbuhkan kepercayaan antarwarga. 

3. Strategi dan Praktik Sosial Ulama Berdasarkan Data    

    Empiris 



90 

 

a. Pendidikan dan Pesantren: 

Pesantren menjadi wadah utama bagi ulama 

menanamkan nilai-nilai Islam yang kontekstual. 

Ulama mengajarkan fikih, akhlak, dan tasawuf 

dengan pendekatan budaya lokal, sebagaimana 

ditemukan dalam penelitian Zamakhsyari Dhofier 

(2011). 

b. Dakwah Kultural: 

Ulama memanfaatkan media budaya seperti musik 

religi, tradisi selamatan, dan adat musyawarah untuk 

menyampaikan pesan keislaman tanpa benturan 

dengan tradisi lokal. 

c. Pemberdayaan Sosial-Ekonomi: 

Penelitian Syamsuddin (2020) menunjukkan ulama 

memimpin gerakan ekonomi umat, seperti koperasi 

syariah, program zakat produktif, dan pelatihan 

kewirausahaan berbasis masjid, untuk mengentaskan 

kemiskinan. 

d. Advokasi Moral dan Keadilan Sosial: 

Ulama menjadi suara moral terhadap isu-isu 

ketimpangan sosial, lingkungan, dan korupsi. Mereka 

menggunakan otoritas agama untuk mengkritik 

kebijakan yang tidak berpihak pada rakyat dan 

mendorong etika pemerintahan bersih (good 

governance). 

4. Dampak Sosial dan Keagamaan Berdasarkan Kajian  

    Akademik 

Beberapa hasil penelitian menunjukkan dampak 

signifikan dari peran ulama: 

a. Peningkatan moral masyarakat: Kehadiran ulama 

memperkuat kesadaran etis dan tanggung jawab 

sosial umat. 



91 

 

b. Pencegahan konflik sosial: Ulama mampu 

menjembatani perbedaan etnis dan agama melalui 

pendekatan dialog keagamaan dan nilai lokal. 

c. Transformasi pendidikan Islam: Ulama menjadi 

pionir pembaruan metode pendidikan berbasis 

karakter dan kearifan lokal. 

d. Penguatan Islam moderat: Ulama Indonesia 

berhasil menanamkan Islam yang seimbang antara 

tradisi dan modernitas, antara teks dan konteks. 

Berdasarkan data empiris dan studi akademik, ulama 

merupakan agen perubahan sosial yang memainkan peran 

kunci dalam menjaga keseimbangan antara nilai Islam dan 

dinamika masyarakat modern.Melalui pendidikan, dakwah, 

dan keteladanan, mereka tidak hanya menjaga kemurnian 

ajaran Islam, tetapi juga mentransformasikannya 

menjadi kekuatan moral dan sosial yang membentuk 

masyarakat damai, berkeadaban, dan berkepribadian 

luhur.Dalam konteks lokal seperti di Sulawesi Tengah, 

peran ulama semakin strategis karena mereka menjadi 

jembatan antara nilai-nilai Islam dan kearifan budaya lokal, 

menciptakan sintesis antara Islam rahmatan lil-‘alamin dan 

kearifan nusantara. 

B. Peran ulama dan tokoh adat dalam pendidikan Islam 

Peran ulama dan tokoh adat dalam pendidikan Islam 

memiliki posisi strategis dalam membangun harmoni antara 

nilai-nilai agama dan kebudayaan lokal. Sejumlah 

penelitian menunjukkan bahwa ulama dan tokoh adat tidak 

hanya berfungsi sebagai figur moral dan spiritual, tetapi 

juga sebagai mediator sosial yang mampu 

mengintegrasikan pendidikan Islam dengan konteks budaya 

masyarakat. 



92 

 

Menurut Azra (2013), ulama di Indonesia berperan 

penting sebagai penjaga ortodoksi ajaran Islam sekaligus 

sebagai agen transformasi sosial. Mereka menjadi perantara 

antara teks-teks keagamaan dan realitas sosial masyarakat, 

termasuk dalam konteks pendidikan. Melalui majelis 

taklim, pesantren, dan lembaga pendidikan formal seperti 

madrasah, ulama menanamkan nilai-nilai Islam yang 

disesuaikan dengan kultur lokal agar ajaran agama dapat 

diterima secara kontekstual. 

Sementara itu, tokoh adat berperan melestarikan 

sistem nilai, norma, dan tradisi yang menjadi identitas 

sosial masyarakat. Dalam banyak komunitas lokal, 

termasuk masyarakat Kaili, tokoh adat seringkali terlibat 

aktif dalam proses pendidikan informal dan nonformal, 

terutama dalam pembentukan karakter dan etika sosial 

anak-anak muda. Penelitian Nurdin (2020) menunjukkan 

bahwa integrasi nilai adat seperti nosarara nosabatutu 

dalam pendidikan madrasah berhasil menumbuhkan 

kesadaran sosial, gotong royong, dan sikap hormat kepada 

sesama sebagai bagian dari ajaran Islam. 

Keterlibatan ulama dan tokoh adat dalam pendidikan 

Islam juga memperkuat model pendidikan berbasis 

kearifan lokal (local wisdom-based education), 

sebagaimana ditegaskan oleh Tilaar (2004) dan 

Hidayatullah (2019), bahwa pendidikan Islam yang 

kontekstual harus berakar pada realitas sosial dan budaya 

masyarakat. Dalam praktiknya, ulama dan tokoh adat 

sering bekerja sama dalam kegiatan keagamaan, 

penyuluhan moral, hingga musyawarah adat yang 

bernuansa religius. Sinergi ini memperlihatkan bahwa 

pendidikan Islam di tingkat lokal tidak hanya bersifat 

normatif, tetapi juga transformatif—mampu menyesuaikan 

diri dengan kebutuhan masyarakat tanpa kehilangan prinsip 

ajaran Islam. 



93 

 

Selain itu, hasil penelitian Latif (2018) menunjukkan 

bahwa peran ulama dan tokoh adat di berbagai daerah di 

Indonesia, termasuk Sulawesi Tengah, turut berkontribusi 

dalam mendorong moderasi beragama (wasathiyyah). 

Melalui pendidikan berbasis nilai-nilai lokal yang inklusif, 

mereka menanamkan sikap toleransi, persaudaraan, dan 

tanggung jawab sosial di kalangan generasi muda 

madrasah. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa ulama 

dan tokoh adat merupakan dua elemen kunci dalam 

pembangunan pendidikan Islam yang berkarakter lokal. 

Kolaborasi keduanya memastikan bahwa proses pendidikan 

tidak tercerabut dari akar budaya masyarakat, melainkan 

tumbuh dalam kerangka Islam yang moderat, kontekstual, 

dan berorientasi pada kemaslahatan sosial. 

C. Kolaborasi madrasah, masjid dan Tokoh adat dalam    

     membumikan ajaran Islam 

1. Ringkasan Temuan Kunci 

Kolaborasi antara madrasah (sekolah agama formal), 

masjid (ruang ibadah & sosial), dan tokoh adat (penjaga 

norma-budaya) menghasilkan sinergi pendidikan yang: (a) 

mengontekstualkan ajaran Islam ke kultur lokal; (b) 

memperkuat internalisasi nilai moral; dan (c) meningkatkan 

daya kohesi sosial asalkan diformalkan lewat mekanisme 

koordinasi, kurikulum kontekstual, dan program bersama. 

Bukti empiris menunjukkan masjid dan institusi pendidikan 

berfungsi sebagai pusat kaderisasi, pembinaan karakter, dan 

pemberdayaan sosial-ekonomi. Aripafi E-Journal+1 

 

https://ejournal.aripafi.or.id/index.php/Ikhlas/article/download/216/286/1155?utm_source=chatgpt.com


94 

 

2. Bukti akademik  peran masing-masing aktor 

1. Masjid  bukan sekadar tempat salat tetapi pusat 

pembinaan, edukasi, dan pemberdayaan (pengajian, 

pelatihan, program sosial). Studi kontemporer 

menegaskan potensi masjid sebagai lembaga 

kaderisasi dan pembangunan kapasitas umat. Aripafi 

E-Journal+1 

2. Madrasah  sebagai lembaga formal pendidikan 

agama dapat mengintegrasikan muatan kearifan lokal 

ke kurikulum dan kegiatan ekstrakurikuler; reposisi 

madrasah yang mengedepankan integrasi ilmu dan 

nilai memberi ruang kolaborasi dengan aktor lokal. 

staima-alhikam.ac.id 

3. Tokoh adat  penjaga norma budaya dan fasilitator 

legitimasi sosial; peran mereka penting dalam 

pelestarian tradisi serta memberi landasan 

legitimasional ketika praktik budaya dikaitkan 

dengan nilai-nilai Islam. Studi etnografis pada tradisi 

lokal memperlihatkan keterlibatan tokoh adat dalam 

proses pendidikan nilai. UIN Jakarta Repository 

(Klaim-klaim di atas adalah beban-penting yang didukung 

literatur akademik modern). Aripafi E-Journal+2staima-

alhikam.ac.id+2 

3. Mekanisme Kolaborasi Praktis (dari studi dan  

     Praktik lapangan) 

Berdasarkan studi kasus dan praktik pengabdian 

masyarakat, mekanisme kolaborasi efektif meliputi: 

a. Forum tripartit rutin pertemuan periodik antara 

kepala madrasah, takmir masjid/imam, dan tokoh 

adat untuk menyusun program bersama (jadwal 

pengajian tematik, kegiatan sosial, dan kurikulum 

https://ejournal.aripafi.or.id/index.php/Ikhlas/article/download/216/286/1155?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.aripafi.or.id/index.php/Ikhlas/article/download/216/286/1155?utm_source=chatgpt.com
https://staima-alhikam.ac.id/detail/madrasah-antara-tradisi-dan-tuntutan-perubahan?utm_source=chatgpt.com
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/81613/1/Fuji%20Salsabila%20Rusiana%2011200150000071.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.aripafi.or.id/index.php/Ikhlas/article/download/216/286/1155?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.aripafi.or.id/index.php/Ikhlas/article/download/216/286/1155?utm_source=chatgpt.com


95 

 

lokal). Contoh model koordinasi semacam ini sering 

dipakai pada program pemberdayaan masjid-

komunitas. ejournal.staindirundeng.ac.id+1 

b. Integrasi muatan lokal ke silabus madrasah  

memasukkan materi kearifan lokal (adat, praktik 

gotong-royong, etika lokal) ke pelajaran akhlak/PAI 

dengan dukungan narasumber tokoh adat dalam 

kegiatan pembelajaran lapangan. (Rekomendasi 

disarankan oleh kajian reposisi madrasah). staima-

alhikam.ac.id 

c. Program bersama di masjid   pengajian tematik 

yang co-designed madrasah-masjid (mis. kajian 

akhlak + praktik adat yang sesuai syariat), kursus 

parenting bagi orang tua, dan aksi sosial terpadu 

(zakat produktif, bazar amal). Studi menunjukkan 

masjid efektif menjadi ruang pelaksanaan program-

program tersebut. journal.iaisyaichona.ac.id+1 

d. Pelibatan tokoh adat sebagai co-pendidik & 

mediator  tokoh adat hadir sebagai 

narasumber/mentor saat materi menyentuh tradisi 

lokal agar interpretasi budaya tidak bertentangan 

dengan prinsip syariat dan agar mendapat legitimasi 

komunitas. Studi etnografi menyorot peran ini dalam 

pelestarian tradisi sekaligus menjembatani norma 

agama. UIN Jakarta Repository 

4. Model Kolaborasi yang Teruji (ringkas) 

a. Model “Madrasah-Masjid Terpadu”: madrasah 

menggunakan masjid sebagai laboratorium praktik 

sosial-ibadah (salat berjamaah, pengajian pelajar, 

majelis baca Al-Qur’an), sementara pengurus masjid 

mendukung ruang dan jamaah. (Bukti: studi 

pemberdayaan masjid & laporan kegiatan madrasah). 

journal.iaisyaichona.ac.id+1 

https://www.ejournal.staindirundeng.ac.id/index.php/tanzir/article/download/521/342/1404?utm_source=chatgpt.com
https://staima-alhikam.ac.id/detail/madrasah-antara-tradisi-dan-tuntutan-perubahan?utm_source=chatgpt.com
https://staima-alhikam.ac.id/detail/madrasah-antara-tradisi-dan-tuntutan-perubahan?utm_source=chatgpt.com
https://journal.iaisyaichona.ac.id/index.php/jeir/article/download/140/149?utm_source=chatgpt.com
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/81613/1/Fuji%20Salsabila%20Rusiana%2011200150000071.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://journal.iaisyaichona.ac.id/index.php/jeir/article/download/140/149?utm_source=chatgpt.com


96 

 

b. Model “Kurikulum Kolaboratif”: madrasah 

menyusun modul akhlak/PAI bersama tokoh adat dan 

imam, sehingga materi mencakup teks (agama) + 

konteks (adat). (Direkomendasikan dalam literatur 

reposisi kurikulum madrasah). staima-alhikam.ac.id 

c. Model “Program Sosial Bersama”: zakat produktif, 

bank pangan, dan kegiatan lingkungan diprakarsai 

bersama ketiganya memperkuat praktik akhlak 

sekaligus memberi manfaat ekonomi. (Sering muncul 

pada studi pemberdayaan masjid). Dspace UII 

5. Dampak yang didokumentasikan 

Penelitian dan laporan program menunjukkan beberapa 

hasil positif bila kolaborasi dilakukan terstruktur: 

a. Peningkatan internalisasi nilai (siswa lebih 

menghayati akhlak karena dikaitkan praktik budaya). 

staima-alhikam.ac.id 

b. Penguatan kohesi sosial dan toleransi (masjid 

sebagai ruang dialog, tokoh adat memberi legitimasi 

adat inklusif). Walisongo Journal+1 

c. Pemberdayaan komunitas (program ekonomi-sosial 

menurunkan kerentanan dan menumbuhkan 

partisipasi warga). Dspace UII 

6. Hambatan & risiko (berdasarkan bukti lapangan) 

a. Sinkronisasi nilai: kadang nilai adat bertumpang 

tindih atau berbeda penafsiran dengan norma agama; 

butuh dialog kritis agar tak terjadi distorsi. UIN 

Jakarta Repository 

b. Kelemahan koordinasi administratif: tidak adanya 

mekanisme formal antara madrasah, takmir, dan 

lembaga adat menyebabkan program hanya temporer. 

ejournal.staindirundeng.ac.id 

https://staima-alhikam.ac.id/detail/madrasah-antara-tradisi-dan-tuntutan-perubahan?utm_source=chatgpt.com
https://dspace.uii.ac.id/bitstream/handle/123456789/55842/17422147.pdf?isAllowed=y&sequence=1&utm_source=chatgpt.com
https://staima-alhikam.ac.id/detail/madrasah-antara-tradisi-dan-tuntutan-perubahan?utm_source=chatgpt.com
https://journal.walisongo.ac.id/index.php/icj/article/view/22620?utm_source=chatgpt.com
https://dspace.uii.ac.id/bitstream/handle/123456789/55842/17422147.pdf?isAllowed=y&sequence=1&utm_source=chatgpt.com
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/81613/1/Fuji%20Salsabila%20Rusiana%2011200150000071.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/81613/1/Fuji%20Salsabila%20Rusiana%2011200150000071.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www.ejournal.staindirundeng.ac.id/index.php/tanzir/article/download/521/342/1404?utm_source=chatgpt.com


97 

 

c. Sumber daya & kapasitas: kebutuhan dana, SDM 

(guru/ustadz yang paham kearifan lokal), dan 

infrastruktur masjid/madrasah. 

journal.iaisyaichona.ac.id+1 

d. Politik lokal atau kepentingan kelompok: potensi 

penolakan jika tokoh adat atau kelompok tertentu 

tidak terlibat sejak awal. (Temuan dari studi 

kolaboratif dakwah). ejournal.staindirundeng.ac.id 

D. Pemberdayaan Komunitas Melalui Pendidikan Informal  

    dan Nonformal 

Pendidikan informal dan nonformal memiliki 

kontribusi besar dalam pemberdayaan komunitas, terutama 

dalam konteks masyarakat yang memiliki tradisi belajar 

berbasis kearifan lokal. Menurut data akademik, kedua 

bentuk pendidikan ini berfungsi sebagai sarana 

transformasi sosial, penguatan modal sosial (social capital), 

dan peningkatan kapasitas individu serta kolektif 

masyarakat agar mampu berpartisipasi aktif dalam 

pembangunan. 

1. Konsep Pemberdayaan dan Pendidikan Nonformal  

    Informal 

Menurut Tilaar (2004), pemberdayaan melalui 

pendidikan nonformal bertujuan untuk membangun 

kemampuan masyarakat agar mereka dapat “menguasai” 

proses perubahan sosial, ekonomi, dan budaya. Pendidikan 

nonformal berfokus pada keterampilan hidup (life skills), 

penguatan moral, dan penanaman nilai sosial yang 

kontekstual. Sementara pendidikan informal berlangsung 

secara alami di rumah, masjid, komunitas, dan lingkungan 

adat, melalui praktik peneladanan, dialog nilai, dan tradisi 

keagamaan. 

https://journal.iaisyaichona.ac.id/index.php/jeir/article/download/140/149?utm_source=chatgpt.com
https://www.ejournal.staindirundeng.ac.id/index.php/tanzir/article/download/521/342/1404?utm_source=chatgpt.com


98 

 

Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 tentang 

Sistem Pendidikan Nasional juga menegaskan bahwa 

pendidikan nonformal dan informal berperan melengkapi 

pendidikan formal, dengan fokus pada pengembangan 

potensi peserta didik agar memiliki kompetensi sosial, 

spiritual, dan keterampilan yang berguna dalam kehidupan. 

2. Pendidikan Nonformal sebagai Sarana  

    Pemberdayaan 

Berbagai penelitian menunjukkan bahwa lembaga 

pendidikan nonformal seperti majelis taklim, pesantren 

kilat, kelompok belajar masyarakat (PKBM), dan 

madrasah diniyah memiliki dampak signifikan dalam 

pemberdayaan masyarakat.Menurut Suryono (2019) dalam 

Jurnal Pendidikan Nonformal dan Pemberdayaan 

Masyarakat, pendidikan nonformal efektif dalam 

membangun kesadaran kritis masyarakat (critical 

awareness) terhadap masalah sosial, serta menumbuhkan 

solidaritas dan kemandirian ekonomi. Melalui pendekatan 

partisipatif, masyarakat menjadi subjek, bukan objek 

pembangunan.Di banyak daerah, pendidikan nonformal 

yang dikembangkan oleh tokoh agama dan tokoh adat 

terbukti memperkuat nilai-nilai spiritualitas lokal, 

mempererat kohesi sosial, serta mengajarkan keterampilan 

ekonomi produktif seperti pertanian organik, 

kewirausahaan, atau pengelolaan zakat berbasis komunitas. 

3. Pendidikan Informal dan Internalisasi Nilai Sosial- 

    Religius 

Menurut Abdullah (2018), pendidikan informal 

memiliki peran vital dalam proses internalisasi nilai-nilai 

Islam dalam keluarga dan masyarakat. Melalui keteladanan 

orang tua, kegiatan keagamaan di rumah, dan tradisi lokal 

seperti gotong royong, pengajian keluarga, atau upacara 



99 

 

adat religius, masyarakat belajar nilai moral dan tanggung 

jawab sosial secara natural.Dalam konteks masyarakat 

Kaili misalnya, nilai nosarara nosabatutu yang berarti 

“bersaudara dan saling menolong” menjadi medium 

pendidikan informal yang efektif untuk menanamkan 

akhlak sosial berbasis Islam dan budaya lokal (Nurdin, 

2020). 

4. Kolaborasi Pendidikan Nonformal, Informal dalam  

    Pemberdayaan 

Penelitian Hidayat & Marzuki (2020) menunjukkan 

bahwa pemberdayaan berbasis pendidikan 

nonformalinformal paling berhasil ketika melibatkan 

sinergi antara lembaga keagamaan (masjid, pesantren, 

madrasah), komunitas lokal, dan pemerintah desa. Melalui 

pelatihan, penyuluhan, dan pendampingan berkelanjutan, 

masyarakat tidak hanya memperoleh keterampilan praktis, 

tetapi juga membangun kesadaran religius, etos kerja, dan 

solidaritas sosial.Program seperti literasi keagamaan 

masyarakat, pendidikan berbasis lingkungan, dan pengajian 

produktif adalah contoh praktik nyata yang 

mengintegrasikan aspek spiritual, sosial, dan ekonomi 

untuk memberdayakan umat. 

5. Dampak Akademik dan Sosial 

Berdasarkan hasil kajian lapangan di berbagai daerah, 

dampak pemberdayaan komunitas melalui pendidikan 

informal dan nonformal meliputi: 

a. Peningkatan literasi keagamaan dan sosial 

(masyarakat lebih memahami nilai Islam dan mampu 

menerapkannya dalam konteks kehidupan sehari-

hari). 



100 

 

b. Kemandirian ekonomi lokal melalui pelatihan 

kewirausahaan dan pengelolaan zakat produktif 

(Suryono, 2019). 

c. Penguatan identitas dan budaya lokal (Nurdin, 

2020). 

d. Terciptanya jaringan sosial berbasis nilai 

keagamaan dan kebersamaan (community-based 

networking). 

Pendidikan informal dan nonformal bukan sekadar 

pelengkap pendidikan formal, tetapi merupakan pilar utama 

dalam pemberdayaan komunitas. Melalui mekanisme yang 

partisipatif, fleksibel, dan berbasis nilai-nilai lokal, kedua 

bentuk pendidikan ini memperkuat karakter, spiritualitas, 

dan kemandirian sosial masyarakat. Dalam konteks 

pendidikan Islam, pemberdayaan ini menjadi wadah bagi 

transformasi moral dan sosial menuju masyarakat madani 

yang berakar pada kearifan lokal dan ajaran Islam yang 

rahmatan lil-‘alamin. 

E. Tantangan Profesionalisme dan Spiritualitas Guru di Era  

     Modern 

Guru dalam pendidikan Islam memegang peran 

ganda sebagai pendidik profesional dan pembimbing 

spiritual. Di era modern yang ditandai oleh kemajuan 

teknologi, globalisasi nilai, dan perubahan sosial yang 

cepat, kedua dimensi ini menghadapi tantangan besar. Data 

akademik menunjukkan bahwa keberhasilan pendidikan 

Islam sangat ditentukan oleh kemampuan guru untuk 

menjaga keseimbangan antara kompetensi profesional dan 

kekuatan spiritualitas yang menjadi landasan moral dan 

etika pendidik. 



101 

 

1. Profesionalisme Guru dalam Konteks Pendidikan  

    Modern 

Profesionalisme guru mencakup penguasaan 

kompetensi pedagogik, kepribadian, sosial, dan profesional 

sebagaimana diatur dalam UU No. 14 Tahun 2005 tentang 

Guru dan Dosen. Guru profesional harus mampu 

beradaptasi dengan perkembangan teknologi pendidikan, 

menerapkan pendekatan pembelajaran inovatif, serta 

menjadi fasilitator bagi pengembangan potensi peserta 

didik. 

Menurut Sagala (2018), guru di era modern dituntut 

memiliki literasi digital, kemampuan berpikir kritis, serta 

keterampilan kolaboratif untuk menghadapi tantangan 

Revolusi Industri 4.0. Namun, banyak penelitian 

menunjukkan adanya kesenjangan antara kemampuan guru 

dan tuntutan teknologi pembelajaran modern. Misalnya, 

studi oleh Hidayatullah (2020) mengungkapkan bahwa 

hanya sebagian guru PAI yang mampu memanfaatkan 

media digital secara efektif karena keterbatasan pelatihan 

dan infrastruktur. 

Selain itu, tekanan administratif, beban kerja yang 

tinggi, dan tuntutan sertifikasi seringkali membuat guru 

lebih fokus pada aspek formal profesionalisme, tetapi 

kurang memperhatikan dimensi etika dan spiritual dalam 

menjalankan tugas pendidikannya. 

2. Spiritualitas Guru dalam Pendidikan Islam 

Dalam perspektif Islam, guru tidak hanya berperan 

mentransfer pengetahuan, tetapi juga mentransformasikan 

nilai dan membimbing jiwa peserta didik menuju akhlak 

mulia. Spiritualitas guru menjadi inti dari keikhlasan, 

kesabaran, dan keteladanan dalam proses pendidikan. 



102 

 

Menurut Nata (2012), spiritualitas guru tercermin 

dalam niat mendidik yang didasari oleh nilai ibadah dan 

tanggung jawab moral kepada Allah Swt. Guru yang 

memiliki kesadaran spiritual tinggi akan memandang 

profesinya bukan hanya sebagai pekerjaan, tetapi juga 

sebagai pengabdian (ta‘abbud) dan misi dakwah. 

Namun, hasil penelitian Zamroni (2019) 

menunjukkan bahwa modernisasi dan sekularisasi 

pendidikan sering melemahkan orientasi spiritual guru. 

Banyak guru mengalami “krisis makna” ketika nilai 

spiritualitas tergeser oleh orientasi materialistik dan 

administratif. Oleh karena itu, penguatan spiritualitas 

melalui kegiatan pembinaan keagamaan, pelatihan ruhani, 

dan pengembangan karakter guru menjadi kebutuhan 

mendesak dalam sistem pendidikan Islam. 

3. Tantangan yang Dihadapi Guru di Era Modern 

Berdasarkan data akademik, tantangan profesionalisme 

dan spiritualitas guru dapat diklasifikasikan dalam empat 

dimensi utama: 

1. Tantangan Teknologis 

Guru harus beradaptasi dengan digitalisasi 

pembelajaran, penggunaan Learning Management 

System (LMS), dan media sosial sebagai ruang 

edukatif. Menurut Yamin (2020), banyak guru PAI 

belum memiliki kompetensi digital yang memadai 

untuk merancang pembelajaran interaktif yang 

bernuansa religius. 

2. Tantangan Etika dan Moral 

Era globalisasi membawa nilai-nilai baru yang 

kadang bertentangan dengan norma Islam. Guru 

dituntut mampu menjadi filter nilai dan peneguh 

moralitas siswa. Penelitian Marzuki (2019) 



103 

 

menemukan bahwa guru PAI yang memiliki 

integritas spiritual tinggi lebih mampu menjaga 

keteladanan dan menjadi panutan bagi peserta didik. 

3. Tantangan Sosial dan Kultural 

Guru harus menghadapi pergeseran budaya belajar 

siswa yang lebih individualistis dan terpapar nilai 

global. Dalam konteks ini, guru perlu menanamkan 

nilai-nilai lokal dan spiritual agar pendidikan tetap 

relevan dengan akar budaya masyarakat. 

4. Tantangan Spiritualitas Pribadi 

Modernisasi dan tekanan profesional sering membuat 

guru kehilangan keseimbangan batin. Menurut 

Hidayat & Mustari (2021), sebagian guru 

mengalami spiritual burnout karena rutinitas kerja 

yang padat tanpa dukungan pembinaan rohani yang 

memadai di lembaga pendidikan. 

4. Strategi Penguatan Profesionalisme dan Spiritualitas     

    Guru 

Untuk menjawab tantangan tersebut, penelitian 

akademik merekomendasikan beberapa strategi integratif: 

a. Integrasi Pelatihan Profesional dan Pembinaan 

Ruhani 

Pelatihan guru sebaiknya tidak hanya berfokus pada 

keterampilan teknis, tetapi juga pembinaan spiritual 

dan etika profesi. 

(Nata, 2012; Hidayat & Mustari, 2021) 

b. Pengembangan Komunitas Guru Religius dan 

Digital 

Pembentukan komunitas guru berbasis keislaman dan 

teknologi dapat mendorong kolaborasi, inovasi, dan 

pembelajaran berkelanjutan. 

c. Revitalisasi Peran Masjid dan Madrasah 

Masjid dan madrasah dapat menjadi ruang 



104 

 

pembinaan spiritual guru melalui pengajian, refleksi 

nilai, dan kegiatan sosial keagamaan. 

d. Kurikulum Pengembangan Karakter Pendidik 

Islam 

Program pendidikan guru di LPTK (Lembaga 

Pendidikan Tenaga Kependidikan) perlu 

memasukkan materi tentang etika profesi, tasawuf 

praktis, dan pendidikan spiritual Islam agar guru 

memiliki keseimbangan intelektual dan ruhani. 

Tantangan profesionalisme dan spiritualitas guru di era 

modern tidak dapat diselesaikan dengan pendekatan teknis 

semata. Dibutuhkan paradigma pendidikan guru yang 

holistik, yakni menggabungkan kecakapan profesional, 

kecerdasan spiritual, dan kepekaan sosial. Guru ideal dalam 

perspektif Islam adalah mereka yang berilmu, berakhlak, 

dan berjiwa pengabdi, yang menjadikan profesinya 

sebagai amanah untuk membentuk manusia beriman, 

berilmu, dan berakhlak karimah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



105 

 

 

BAB VI 

 PEMBENTUKAN KARAKTER  DALAM 

PENDIDIKAN ISLAM 

A. Krisis Moral dan Spiritual di Era Modern 

Krisis moral dan spiritual yang melanda masyarakat 

modern merupakan fenomena global yang banyak dikaji 

dalam berbagai literatur akademik. Modernisasi dan 

globalisasi yang membawa kemajuan teknologi, ekonomi, 

serta gaya hidup individualistik telah menggeser orientasi 

nilai manusia dari spiritualitas dan moralitas menuju 

materialisme dan hedonisme (Haryatmoko, 2016). Dalam 

konteks ini, kemajuan teknologi informasi sering kali tidak 

diimbangi dengan kematangan etika dan spiritualitas, 

sehingga memunculkan fenomena degradasi moral, seperti 

meningkatnya kekerasan, korupsi, penyimpangan sosial, 

hingga krisis identitas keagamaan di kalangan generasi 

muda (Azra, 2019). 

Menurut Bauman (2000) dalam konsep liquid 

modernity, masyarakat modern hidup dalam situasi serba 

cair dan berubah cepat, yang membuat nilai-nilai moral dan 

spiritual tidak lagi memiliki pijakan kokoh. Akibatnya, 

manusia modern cenderung mengalami disenchantment 

atau kehilangan makna hidup karena keterputusan dengan 

nilai-nilai transendental. Dalam konteks Indonesia, Nur 

Syam (2015) mencatat bahwa melemahnya moralitas dan 

spiritualitas tampak pada meningkatnya perilaku intoleran, 

disorientasi nilai agama, serta menurunnya kesadaran sosial 

di kalangan pelajar dan masyarakat urban. 

Krisis ini juga berakar dari sistem pendidikan yang 

terlalu menekankan aspek kognitif dan kompetitif, 

sementara dimensi afektif dan spiritual sering terabaikan. 



106 

 

Menurut Abdullah (2018), pendidikan modern cenderung 

mengedepankan rasionalitas instrumental, padahal 

pembentukan karakter moral dan spiritual memerlukan 

pendekatan holistik yang mengintegrasikan aspek 

pengetahuan, penghayatan, dan pengamalan nilai. Dalam 

kajian pendidikan Islam, Muhaimin (2011) menegaskan 

bahwa krisis moral merupakan akibat dari pendidikan 

agama yang bersifat formalistik dan belum sepenuhnya 

menyentuh dimensi batin peserta didik. 

Lebih jauh, data empiris dari berbagai penelitian 

menunjukkan adanya kebutuhan mendesak untuk 

melakukan reorientasi pendidikan berbasis nilai spiritual 

dan budaya lokal. Penelitian Sutrisno dan Mulyadi (2020) 

menemukan bahwa penguatan nilai spiritualitas melalui 

kegiatan keagamaan, praktik reflektif, dan integrasi 

kearifan lokal dapat meningkatkan kesadaran moral siswa 

secara signifikan. Hal ini sejalan dengan pandangan 

Kuntowijoyo (2001) tentang pentingnya Islamisasi ilmu—

yakni mengembalikan orientasi ilmu dan pendidikan pada 

nilai-nilai ilahiah untuk menyeimbangkan antara 

rasionalitas modern dan spiritualitas keagamaan. 

Dengan demikian, krisis moral dan spiritual di era 

modern bukan hanya tantangan sosial, tetapi juga tantangan 

epistemologis bagi dunia pendidikan, terutama pendidikan 

Islam. Diperlukan paradigma pendidikan yang 

menempatkan spiritualitas sebagai inti dari pembentukan 

manusia seutuhnya, dengan menanamkan nilai-nilai 

kejujuran, empati, tanggung jawab, dan pengabdian kepada 

Tuhan serta sesama manusia. Reaktualisasi nilai-nilai ini 

menjadi kunci dalam merespons derasnya arus modernitas 

agar kemajuan teknologi dan ilmu pengetahuan tetap 

berpihak pada kemanusiaan dan keadaban. 

 



107 

 

B. Pendidikan Karakter Berbasis Nilai Islam dan Budaya  

      Lokal 

Pendidikan karakter berbasis nilai Islam dan budaya 

lokal merupakan model pendidikan yang mengintegrasikan 

prinsip-prinsip moral keislaman dengan kearifan budaya 

masyarakat setempat untuk membentuk manusia berakhlak 

mulia, beridentitas kuat, dan adaptif terhadap perubahan 

zaman. Model ini muncul sebagai respons terhadap krisis 

moral, globalisasi nilai, serta melemahnya ikatan sosial di 

masyarakat modern (Zubaedi, 2017). 

Menurut Lickona (1991), pendidikan karakter yang 

efektif harus menyentuh tiga ranah utama, yaitu 

pengetahuan moral (moral knowing), perasaan moral 

(moral feeling), dan tindakan moral (moral action). Dalam 

konteks Islam, ketiganya sejalan dengan konsep iman, 

Islam, dan ihsan yang menekankan keseimbangan antara 

keyakinan, pengamalan, dan keikhlasan. Pendidikan Islam 

pada hakikatnya telah lama memuat dimensi karakter 

melalui ajaran akhlak, adab, dan nilai-nilai ketauhidan yang 

membentuk pribadi bertanggung jawab dan berintegritas 

(Muhaimin, 2011). 

Integrasi nilai-nilai Islam dengan budaya lokal 

menjadi penting karena kearifan lokal berfungsi sebagai 

jembatan kontekstualisasi ajaran Islam dalam kehidupan 

sehari-hari. Tilaar (2004) menyebut bahwa pendidikan 

berbasis budaya lokal menumbuhkan rasa memiliki 

terhadap tradisi dan memperkuat jati diri bangsa. Dalam 

konteks Indonesia, nilai-nilai budaya seperti gotong 

royong, sopan santun, musyawarah, dan hormat kepada 

orang tua sejalan dengan prinsip Islam tentang ukhuwah, 

adab, dan birrul walidain (Azra, 2019). 



108 

 

Penelitian Sutrisno (2016) menunjukkan bahwa 

pendidikan karakter berbasis nilai Islam dan budaya lokal 

mampu meningkatkan kesadaran moral siswa, terutama 

ketika pembelajaran dilakukan melalui pendekatan 

kontekstual dan partisipatif. Sementara itu, Abdullah 

(2018) menegaskan bahwa sinergi antara nilai keislaman 

dan kearifan lokal tidak hanya memperkuat karakter 

individu, tetapi juga menjadi fondasi bagi harmoni sosial 

dan pembangunan peradaban bangsa. 

Contoh implementatifnya tampak pada madrasah dan 

sekolah Islam di berbagai daerah di Indonesia yang 

mengintegrasikan budaya lokal ke dalam kegiatan 

pembelajaran dan pembiasaan sehari-hari. Misalnya, di 

masyarakat Kaili, nilai nosarara nosabatutu (persaudaraan 

dan kebersamaan) diintegrasikan dalam pembelajaran PAI 

sebagai praktik nyata dari ajaran ukhuwah Islamiyah dan 

etika sosial (Bahdar, 2024). Hal serupa ditemukan pada 

masyarakat Jawa dengan nilai tepa selira dan andhap asor, 

yang dikontekstualisasikan dalam pembelajaran akhlak 

untuk membentuk pribadi yang santun dan empatik 

(Suyatno, 2020). 

Pendidikan karakter berbasis Islam dan budaya lokal 

juga berfungsi sebagai strategi de-radikalisasi nilai dalam 

pendidikan. Azra (2019) menjelaskan bahwa integrasi 

budaya lokal dalam pendidikan agama dapat mencegah 

tumbuhnya paham eksklusif karena mengajarkan 

keberagaman, toleransi, dan moderasi dalam bingkai 

keislaman. Hal ini memperkuat argumen bahwa pendidikan 

karakter berbasis nilai Islam dan budaya lokal bukan hanya 

membentuk individu saleh secara personal, tetapi juga 

warga yang beradab dan inklusif dalam kehidupan sosial. 

Dengan demikian, pendidikan karakter berbasis nilai 

Islam dan budaya lokal menegaskan pentingnya pendekatan 



109 

 

kontekstual dan integratif dalam sistem pendidikan. Nilai 

Islam berfungsi sebagai sumber etika universal, sementara 

budaya lokal menjadi wahana konkret untuk 

menginternalisasikannya dalam kehidupan sehari-hari. 

Keduanya berpadu membentuk sistem pendidikan yang 

tidak hanya mencerdaskan secara intelektual, tetapi juga 

menumbuhkan kesadaran spiritual, sosial, dan kultural. 

C. Pembiasaan Religius di Madrasah  

Pembiasaan religius di madrasah merupakan salah 

satu strategi efektif dalam membentuk karakter dan 

spiritualitas peserta didik melalui praktik keagamaan yang 

dilakukan secara konsisten dan terarah. Berdasarkan kajian 

akademik, pembiasaan religius (religious habituation) 

dipahami sebagai proses internalisasi nilai-nilai keislaman 

melalui kegiatan rutin, lingkungan religius, dan keteladanan 

guru yang menumbuhkan kesadaran spiritual dan moral 

siswa (Muhaimin, 2011). 

Menurut Marzuki (2017), pembiasaan religius tidak 

hanya dimaksudkan sebagai aktivitas ritual, tetapi juga 

sebagai upaya sistematis untuk menanamkan nilai-nilai 

akhlakul karimah dalam perilaku sehari-hari. Di madrasah, 

kegiatan seperti salat berjamaah, tadarus Al-Qur’an, dzikir, 

doa bersama, dan pembacaan asmaul husna menjadi sarana 

internalisasi nilai iman dan takwa yang membentuk budaya 

sekolah bernuansa religius. Pembiasaan ini, jika dilakukan 

dengan pendekatan reflektif dan partisipatif, dapat 

memperkuat karakter spiritual siswa secara berkelanjutan 

(Azra, 2019). 

Hasil penelitian Suyatno dkk. (2019) menunjukkan 

bahwa pembiasaan religius memiliki pengaruh signifikan 

terhadap pembentukan karakter disiplin, tanggung jawab, 

dan kejujuran peserta didik di madrasah. Nilai-nilai tersebut 



110 

 

tumbuh melalui pengalaman langsung dan pengulangan 

perilaku positif dalam konteks sosial yang religius. Dengan 

demikian, pembiasaan religius bukan hanya membangun 

kesalehan individual, tetapi juga memperkuat solidaritas 

sosial dan semangat gotong royong dalam kehidupan 

sekolah. 

Dalam perspektif Suharto (2020), keberhasilan pembiasaan 

religius di madrasah sangat ditentukan oleh tiga faktor 

utama: (1) peran keteladanan guru dan kepala madrasah, 

(2) budaya madrasah yang mendukung, dan (3) partisipasi 

keluarga serta masyarakat sekitar. Lingkungan yang 

religius menciptakan hidden curriculum yang kuat, di mana 

siswa belajar melalui pengamatan dan keterlibatan 

langsung dalam praktik keagamaan. 

Di banyak madrasah di Indonesia, praktik 

pembiasaan religius juga dikaitkan dengan kearifan lokal. 

Misalnya, di Sulawesi Tengah, madrasah mengintegrasikan 

nilai nosarara nosabatutu (persaudaraan dan kebersamaan) 

dalam kegiatan keagamaan seperti doa bersama atau 

majelis dzikir untuk menumbuhkan semangat ukhuwah dan 

empati sosial (Bahdar, 2024). Integrasi nilai lokal semacam 

ini memperkaya makna kegiatan religius sehingga menjadi 

bagian dari pembentukan identitas budaya sekaligus 

spiritual. 

Sementara itu, penelitian Rohman dan Naim (2021) 

menekankan bahwa pembiasaan religius perlu 

dikembangkan melalui pendekatan pedagogis yang 

humanistik dan kontekstual. Guru tidak hanya berperan 

sebagai pengajar ibadah, tetapi juga sebagai role model 

yang menumbuhkan kesadaran spiritual melalui dialog, 

refleksi nilai, dan pemberian makna terhadap setiap 

kegiatan keagamaan. Dengan pendekatan ini, pembiasaan 



111 

 

tidak berhenti pada rutinitas formal, melainkan berkembang 

menjadi pengalaman spiritual yang autentik dan internal. 

Secara keseluruhan, pembiasaan religius di madrasah 

memiliki peran strategis dalam membangun generasi yang 

berakhlak mulia, berdisiplin, dan berjiwa sosial tinggi. 

Keberhasilannya bergantung pada keselarasan antara sistem 

pendidikan formal, budaya sekolah, dan dukungan 

lingkungan sosial yang religius. Melalui praktik 

pembiasaan yang berkelanjutan, nilai-nilai Islam tidak 

hanya diajarkan, tetapi benar-benar dihidupi dalam 

keseharian peserta didik. 

D. Peran Keluarga dalam Menanamkan Akhlak dan Tradisi  

     Religius 

Keluarga merupakan lembaga pendidikan pertama 

dan utama dalam proses pembentukan akhlak dan tradisi 

religius anak. Dalam perspektif pendidikan Islam, keluarga 

berfungsi sebagai madrasah ula (sekolah pertama) yang 

menanamkan dasar-dasar keimanan, moralitas, dan 

kebiasaan ibadah sejak usia dini. Hal ini sesuai dengan 

sabda Nabi Muhammad saw. 

سَانِهِ " رَانِهِ أوَْ يمَُج ِ داَنِهِ أوَْ ينَُص ِ ِ  "كُلُّ مَوْلوُدٍ يوُلدَُ عَلَى الْفِطْرَةِ، فَأبََوَاهُ يهَُو 

 

Artinya : 

“Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah, maka kedua 

orang tuanyalah yang menjadikannya Yahudi, Nasrani, atau 

Majusi.” (HR. Bukhari dan Muslim) 

Hadis ini menegaskan bahwa peran orang tua sangat 

menentukan arah perkembangan spiritual dan moral 

anak.Menurut Muhaimin (2011), pendidikan akhlak yang 

efektif dimulai dari keluarga melalui proses keteladanan 



112 

 

(uswah hasanah), pembiasaan, nasihat, dan pengawasan. 

Orang tua bukan hanya mengajarkan nilai-nilai Islam 

secara kognitif, tetapi juga mencontohkan praktik 

keagamaan seperti shalat, membaca Al-Qur’an, dan berbuat 

baik kepada sesama. Keteladanan yang konsisten 

menciptakan lingkungan religius yang kondusif bagi 

tumbuhnya karakter anak.Penelitian Suyatno dan Marzuki 

(2019) menunjukkan bahwa anak-anak yang dibesarkan 

dalam keluarga religius memiliki tingkat kesadaran moral 

dan tanggung jawab sosial lebih tinggi dibanding anak dari 

keluarga yang minim pembinaan spiritual. Pembiasaan 

ibadah seperti doa bersama, puasa, atau menghadiri 

pengajian keluarga berkontribusi signifikan dalam 

membentuk habitus religius yang menetap hingga dewasa. 

Dalam konteks masyarakat Indonesia, nilai-nilai 

budaya lokal memperkuat fungsi pendidikan keluarga. 

Misalnya, pada masyarakat Kaili dikenal nilai nosarara 

nosabatutu (persaudaraan dan kebersamaan), yang 

diajarkan dalam keluarga sebagai wujud akhlak sosial 

Islami seperti tolong-menolong, menghormati orang tua, 

dan menjaga harmoni antaranggota masyarakat (Bahdar, 

2024). Integrasi nilai budaya dengan ajaran Islam 

menciptakan model pendidikan karakter yang lebih 

kontekstual dan berakar pada tradisi.Menurut Hurlock 

(1980) dalam kajian psikologi perkembangan, kebiasaan 

religius yang ditanamkan sejak dini akan membentuk dasar 

kepribadian moral yang stabil. Anak yang tumbuh dalam 

lingkungan keluarga religius cenderung memiliki kontrol 

diri yang baik, empati tinggi, dan orientasi hidup yang 

bermakna. Megawangi (2014) menambahkan bahwa 

pembiasaan nilai religius di rumah berfungsi sebagai filter 

terhadap pengaruh negatif globalisasi dan media digital 

yang seringkali mengikis nilai moral anak.Selain itu, 

Hidayat (2020) menegaskan bahwa kolaborasi antara 

keluarga, sekolah, dan masyarakat sangat penting untuk 



113 

 

memperkuat internalisasi nilai akhlak. Pendidikan keluarga 

menjadi pondasi yang harus dilanjutkan di madrasah 

melalui sinergi kurikulum dan pembiasaan. Ketika nilai-

nilai religius di rumah sejalan dengan yang diajarkan di 

sekolah, terbentuklah konsistensi nilai yang memperkuat 

identitas keislaman anak. 

Dari berbagai penelitian tersebut dapat disimpulkan 

bahwa peran keluarga dalam menanamkan akhlak dan 

tradisi religius bersifat fundamental dan berkelanjutan. 

Melalui teladan, komunikasi spiritual, dan pembiasaan 

ibadah, keluarga menjadi ruang pertama bagi tumbuhnya 

kesalehan pribadi dan sosial. Penguatan pendidikan 

keluarga berbasis nilai Islam dan budaya lokal menjadi 

kunci dalam membangun generasi berkarakter, moderat, 

dan beradab di tengah tantangan era modern. 

E. Pendidikan Islam  Benteng Spiritual di Era Digital 

Perkembangan teknologi digital yang sangat pesat 

telah membawa dampak besar terhadap cara manusia 

berpikir, berinteraksi, dan membangun nilai-nilai 

kehidupan. Era digital menghadirkan peluang luas dalam 

bidang pendidikan, dakwah, dan komunikasi, tetapi juga 

menimbulkan tantangan serius bagi moralitas dan 

spiritualitas generasi muda. Dalam konteks inilah, 

pendidikan Islam berperan strategis sebagai benteng 

spiritual yang menjaga keseimbangan antara kemajuan 

teknologi dan keluhuran nilai-nilai keagamaan. 

Menurut Abdullah (2018), pendidikan Islam 

memiliki fungsi transformatif, bukan hanya mentransfer 

pengetahuan agama, tetapi juga membangun kesadaran 

spiritual yang membentengi individu dari arus sekularisasi 

dan hedonisme digital. Pendidikan Islam yang berbasis 

nilai tauhid menanamkan orientasi hidup yang berpusat 



114 

 

pada Allah (God-centered life), sehingga peserta didik 

memiliki landasan moral yang kokoh dalam menghadapi 

gempuran informasi dan budaya global yang serba 

instan.Azra (2019) menjelaskan bahwa di era digital, 

manusia dihadapkan pada disorientasi nilai, di mana batas 

antara benar dan salah menjadi kabur akibat banjir 

informasi (information overload). Dalam situasi demikian, 

pendidikan Islam berfungsi sebagai filter etis dan spiritual 

untuk membantu peserta didik memilah dan memahami 

informasi berdasarkan prinsip moral Islam. Melalui 

pengajaran Al-Qur’an, hadis, dan akhlak, peserta didik 

dibekali dengan kemampuan berpikir kritis (critical moral 

reasoning) sekaligus kesadaran spiritual (spiritual 

awareness). 

Hasil penelitian Suyatno, Marzuki, & Rohman (2020) 

menunjukkan bahwa pendidikan Islam yang 

mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dalam pembelajaran 

daring mampu menjaga keseimbangan mental dan moral 

peserta didik selama pandemi COVID-19. Aktivitas seperti 

tadarus online, kajian virtual, dan refleksi spiritual berbasis 

teknologi menjadi bentuk baru dari pembelajaran religius 

yang relevan dengan tantangan digital.Selain itu, Hidayat 

(2021) menegaskan bahwa digitalisasi tanpa fondasi 

spiritual berpotensi menimbulkan kekosongan makna hidup 

(spiritual emptiness) di kalangan remaja. Pendidikan Islam 

yang menekankan nilai taqwa, amanah, dan ikhlas dapat 

berfungsi sebagai terapi spiritual bagi generasi digital yang 

sering terjebak dalam tekanan sosial media, kecanduan 

gawai, dan individualisme. Dengan kata lain, pendidikan 

Islam menjadi benteng nilai yang membangun 

keseimbangan antara spiritual intelligence dan digital 

intelligence. 

Dalam konteks Indonesia, pendekatan pendidikan 

Islam berbasis kearifan lokal juga terbukti efektif sebagai 



115 

 

benteng spiritual. Misalnya, di masyarakat Kaili, integrasi 

nilai nosarara nosabatutu (persaudaraan dan kebersamaan) 

dalam pembelajaran PAI di madrasah memperkuat 

semangat kolektivitas dan moral sosial di tengah 

individualisme digital (Bahdar, 2024). Pendekatan ini 

menegaskan bahwa spiritualitas Islam dapat tumbuh secara 

kontekstual, relevan dengan budaya lokal, sekaligus adaptif 

terhadap teknologi.Rohman (2022) menyebut bahwa 

konsep spiritual digital literacy perlu dikembangkan dalam 

pendidikan Islam modern  yaitu kemampuan peserta didik 

untuk menggunakan teknologi dengan etika dan kesadaran 

spiritual. Hal ini mencakup sikap bijak dalam 

menggunakan media sosial, menghindari konten negatif, 

dan memanfaatkan dunia digital sebagai sarana dakwah dan 

pengembangan diri. 

Dengan demikian, pendidikan Islam sebagai benteng 

spiritual di era digital berperan dalam tiga aspek utama: 

1. Aspek moral: menanamkan nilai-nilai kejujuran, 

tanggung jawab, dan adab dalam penggunaan 

teknologi. 

2. Aspek spiritual: membangun hubungan yang kuat 

antara manusia dan Allah sebagai pusat makna hidup. 

3. Aspek sosial: menumbuhkan empati dan kesadaran 

sosial agar teknologi digunakan untuk kemaslahatan 

umat. 

Pendidikan Islam tidak menolak kemajuan digital, tetapi 

menuntun peserta didik agar mampu hidup di tengah 

perubahan teknologi tanpa kehilangan arah spiritual. 

Dengan strategi integratif antara ilmu, iman, dan amal, 

pendidikan Islam akan tetap menjadi benteng moral dan 

spiritual yang kokoh di era modern yang penuh disrupsi 

nilai. 



116 

 

 

 

BAB VII  

REKONSTRUKSI PENDIDIKAN ISLAM BERBASIS 

KEARIFAN LOKAL 

 

A, Menggali Potensi Kearifan Lokal untuk Inovasi  

     Pendidikan Islam 

 

Penggalian potensi kearifan lokal (local wisdom) 

untuk inovasi pendidikan Islam menjadi langkah strategis 

dalam membangun pendidikan yang kontekstual, humanis, 

dan berakar pada realitas sosial masyarakat. Kearifan lokal 

mencakup nilai-nilai, norma, simbol, dan praktik budaya 

yang diwariskan secara turun-temurun, yang berfungsi 

menjaga keseimbangan hubungan manusia dengan Tuhan, 

sesama manusia, dan alam (Suyatno, 2020). Dalam konteks 

pendidikan Islam, kearifan lokal dapat menjadi sumber 

inspirasi dan inovasi pedagogis untuk memperkuat 

internalisasi nilai-nilai Islam yang bersifat universal seperti 

keadilan, kasih sayang, kejujuran, dan tanggung jawab 

sosial (Abdullah, 2021). 

Menurut Tilaar (2012), pendidikan yang inovatif 

adalah pendidikan yang mampu beradaptasi dengan 

dinamika sosial budaya masyarakatnya. Karena itu, 

integrasi kearifan lokal dalam pendidikan Islam bukan 

hanya soal pelestarian tradisi, tetapi juga tentang aktualisasi 

nilai-nilai Islam dalam konteks kekinian. Misalnya, nilai 

“nosarara nosabatutu” (persaudaraan dan kebersamaan) 

dalam budaya Kaili dapat menjadi fondasi bagi 

pembelajaran Islam yang menumbuhkan solidaritas sosial 

dan ukhuwah. Melalui nilai-nilai lokal semacam ini, 

inovasi pendidikan Islam dapat diarahkan untuk 

memperkuat pembentukan karakter, moral, dan spiritualitas 

peserta didik. 



117 

 

Data empiris menunjukkan bahwa madrasah yang 

mengintegrasikan nilai-nilai lokal dalam proses 

pembelajaran baik dalam metode, materi, maupun kegiatan 

ekstrakurikuler menunjukkan peningkatan keterlibatan dan 

kedisiplinan siswa (Rahmawati & Hidayat, 2022). 

Misalnya, praktik pembelajaran berbasis kearifan lokal di 

beberapa madrasah di Sulawesi Tengah menekankan 

gotong royong, musyawarah, dan penghormatan terhadap 

guru sebagai wujud implementasi nilai Islam ta‘zim dan 

ukhuwah. 

Selain itu, inovasi media dan strategi pembelajaran 

yang menggali potensi lokal, seperti penggunaan narasi 

budaya, ritual adat, atau simbol tradisional sebagai media 

dakwah dan pembelajaran, mampu menciptakan 

pengalaman belajar yang bermakna (Sutrisno, 2020). 

Strategi ini sejalan dengan prinsip experiential learning 

dalam teori pendidikan modern, di mana pembelajaran 

menjadi efektif jika berangkat dari pengalaman dan konteks 

nyata peserta didik. 

Dengan demikian, menggali potensi kearifan lokal 

dalam pendidikan Islam bukan sekadar bentuk pelestarian 

budaya, melainkan sebuah inovasi transformatif yang 

menghubungkan nilai-nilai Islam dengan kehidupan 

masyarakat. Integrasi ini dapat memperkuat relevansi 

pendidikan Islam di era globalisasi tanpa kehilangan akar 

identitas lokal dan spiritualnya. 

B. Pendekatan lintas Kearifan Lokal dan Agama dalam  

     Pendidikan Islam 

Pendekatan lintas kearifan lokal dan agama dalam 

pendidikan Islam merupakan strategi pedagogis yang 

menghubungkan nilai-nilai religius Islam dengan 

kebudayaan lokal sebagai wujud dari integrasi ilmu, iman, 



118 

 

dan budaya. Pendekatan ini bertujuan membangun 

pendidikan Islam yang tidak hanya berorientasi pada aspek 

normatif-teologis, tetapi juga kontekstual, dialogis, dan 

transformatif sesuai dengan realitas sosial masyarakat 

(Azra, 2019).Menurut Abdullah (2021), pendidikan Islam 

yang berbasis lintas kearifan lokal memungkinkan 

terjadinya proses internalisasi nilai yang lebih mendalam, 

karena peserta didik tidak hanya memahami ajaran Islam 

secara tekstual, tetapi juga menghidupkannya dalam praktik 

kehidupan yang berakar pada budaya sendiri. Misalnya, 

nilai nosarara nosabatutu (persaudaraan dan kebersamaan) 

pada masyarakat Kaili memiliki makna yang sejalan 

dengan prinsip ukhuwah Islamiyah dalam Islam, yaitu 

persaudaraan yang didasari oleh keimanan dan solidaritas 

sosial. 

Penelitian Suyatno & Hidayat (2020) menunjukkan 

bahwa integrasi nilai budaya lokal dengan pendidikan 

agama di madrasah menciptakan pengalaman belajar yang 

lebih bermakna, karena siswa mampu memahami nilai-nilai 

Islam melalui konteks budaya yang mereka alami sehari-

hari. Melalui dialog antara kearifan lokal dan agama, proses 

pendidikan tidak hanya menghasilkan siswa yang beriman 

dan berilmu, tetapi juga berkarakter sosial dan memiliki 

kesadaran budaya yang kuat. 

Secara pedagogis, pendekatan lintas kearifan lokal dan 

agama dapat diterapkan melalui beberapa strategi inovatif, 

antara lain: 

1. Kontekstualisasi materi pembelajaran – 

mengaitkan ajaran fikih, akhlak, dan sejarah Islam 

dengan nilai dan praktik lokal, seperti musyawarah 

adat, gotong royong, dan penghormatan terhadap 

sesama. 



119 

 

2. Dialog interkultural dan interspiritual – membuka 

ruang diskusi antara tradisi Islam dan budaya lokal 

untuk menemukan titik temu nilai-nilai universal 

seperti kejujuran, keadilan, dan tanggung jawab 

sosial. 

3. Penguatan etnopedagogi Islam – menjadikan 

kearifan lokal sebagai sumber belajar dalam 

pendidikan Islam, sehingga proses belajar lebih 

relevan dan berakar (Hidayat & Zuhdi, 2021). 

Pendekatan lintas kearifan lokal dan agama juga 

memiliki nilai strategis dalam membangun Islam 

rahmatan lil ‘alamin, yaitu Islam yang menghargai 

keragaman dan menumbuhkan perdamaian sosial. Dalam 

konteks ini, madrasah dan lembaga pendidikan Islam 

berperan penting sebagai ruang dialog peradaban yang 

menanamkan nilai-nilai moderasi beragama, toleransi, dan 

penghormatan terhadap pluralitas (Kusuma, 2022). 

Dengan demikian, pendekatan lintas kearifan lokal dan 

agama bukan hanya memperkaya khazanah pendidikan 

Islam, tetapi juga memperkuat fondasi moral dan spiritual 

bangsa. Pendidikan Islam yang memadukan dua sumber 

nilai tersebut akan melahirkan generasi muslim yang 

religius, cerdas budaya, dan berdaya sosial tinggi. 

C. Model Pembelajaran Partisipatif Berbasis Komunitas 

Model pembelajaran partisipatif berbasis komunitas 

merupakan pendekatan pendidikan yang menempatkan 

masyarakat (komunitas) sebagai bagian integral dari proses 

belajar. Dalam model ini, peserta didik tidak hanya menjadi 

penerima pengetahuan, tetapi juga terlibat aktif bersama 

komunitas dalam membangun, mengembangkan, dan 

memecahkan persoalan nyata di lingkungannya. 

Pendekatan ini berakar pada paradigma education for 



120 

 

empowerment (pendidikan untuk pemberdayaan), 

sebagaimana ditegaskan oleh Paulo Freire (1970) dalam 

karyanya Pedagogy of the Oppressed, bahwa pendidikan 

harus membebaskan manusia dari ketidaksadaran sosial dan 

membuka ruang partisipasi kritis dalam kehidupan 

bersama. 

1. Konseptualisasi Model Partisipatif 

Model pembelajaran partisipatif berbasis komunitas 

berorientasi pada student-centered learning dan 

community-based learning. Menurut McMillan dan Chavis 

(1986), komunitas berperan sebagai ruang sosial yang 

mendukung terbentuknya rasa memiliki (sense of 

belonging), saling tanggung jawab, dan keterlibatan aktif 

dalam pembelajaran. Dalam konteks ini, pembelajaran 

tidak berhenti di kelas, tetapi meluas ke ruang sosial tempat 

siswa hidup dan berinteraksi. 

Secara akademik, pendekatan ini menekankan prinsip: 

a. Kolaborasi: hubungan sinergis antara lembaga 

pendidikan dan masyarakat. 

b. Kontekstualisasi: materi pembelajaran dihubungkan 

dengan realitas sosial, budaya, dan ekonomi 

komunitas. 

c. Refleksi kritis: peserta didik diajak menafsirkan 

pengalaman sosial sebagai sumber belajar. 

d. Aksi sosial: hasil pembelajaran diwujudkan dalam 

bentuk kegiatan nyata yang memberi manfaat bagi 

komunitas. 

2. Landasan Teoretis 

Teori konstruktivisme sosial (Vygotsky, 1978) 

menjadi dasar penting model ini, karena menegaskan 



121 

 

bahwa pengetahuan dibangun melalui interaksi sosial. 

Pembelajaran partisipatif menghubungkan pengalaman 

individu dengan konteks sosial tempat pengetahuan itu 

dibentuk. Selain itu, teori experiential learning (Kolb, 

1984) juga mendukung model ini, dengan menekankan 

empat tahap: pengalaman konkret, refleksi, konseptualisasi 

abstrak, dan eksperimen aktif yang melibatkan komunitas 

sebagai sumber dan arena pembelajaran. 

Dalam konteks pendidikan Islam, model ini sejalan 

dengan konsep ta’lim wa ta’dib (pendidikan dan 

pembentukan adab) yang bersifat sosial dan partisipatif. Al-

Attas (1980) menyatakan bahwa pendidikan Islam idealnya 

membentuk insan yang sadar terhadap tanggung jawab 

sosialnya, bukan hanya memiliki pengetahuan teoretis. 

Dengan demikian, keterlibatan komunitas menjadi sarana 

internalisasi nilai-nilai sosial, moral, dan spiritual. 

3. Implementasi dalam Konteks Pendidikan 

Menurut penelitian oleh Arshad dan Ahmed (2019) 

dalam Journal of Community Engagement and Scholarship, 

model pembelajaran partisipatif berbasis komunitas efektif 

dalam meningkatkan kesadaran sosial, empati, dan 

keterampilan kolaboratif siswa. Implementasinya dapat 

dilakukan melalui kegiatan seperti: 

a. Service learning (pembelajaran melalui pengabdian 

masyarakat); 

b. Participatory action research (penelitian tindakan 

partisipatif bersama warga); 

c. Community project-based learning (pembelajaran 

berbasis proyek sosial); 

d. Integrasi muatan lokal dalam kurikulum untuk 

mengangkat nilai, tradisi, dan kearifan lokal 

masyarakat setempat. 



122 

 

Di Indonesia, model ini banyak diadopsi dalam program 

Kampus Merdeka dan pendidikan berbasis pesantren atau 

madrasah yang berakar di komunitas lokal. Penelitian oleh 

Lestari dan Sulaiman (2022) menunjukkan bahwa 

partisipasi komunitas dalam pembelajaran meningkatkan 

relevansi kurikulum dan memperkuat pendidikan karakter 

berbasis budaya lokal. 

4. Dampak Akademik dan Sosial 

Data akademik menunjukkan bahwa model 

pembelajaran partisipatif berbasis komunitas berkontribusi 

positif terhadap: 

a. Peningkatan keterampilan sosial dan kepemimpinan 

siswa (Brown, 2020); 

b. Penguatan nilai-nilai kolaboratif dan solidaritas sosial 

(Putnam, 2000); 

c. Kemandirian belajar dan tanggung jawab sosial 

(Nasir, 2021); 

d. Relevansi pendidikan dengan kebutuhan masyarakat 

(Tilaar, 2011). 

Model ini juga berperan penting dalam membangun 

kesadaran ekologis dan etika sosial, karena peserta didik 

belajar memahami masalah lingkungan, budaya, dan sosial 

yang ada di sekitar mereka secara langsung. 

Model pembelajaran partisipatif berbasis komunitas 

merupakan paradigma pendidikan yang menghubungkan 

pengetahuan akademik dengan pengalaman sosial. Ia 

memperkuat kolaborasi antara sekolah, masyarakat, dan 

peserta didik dalam membangun ekosistem pendidikan 

yang kontekstual, berdaya guna, dan berakar pada nilai-

nilai lokal. Dengan demikian, pendidikan tidak hanya 

menjadi proses transfer pengetahuan, tetapi juga proses 



123 

 

transformasi sosial dan pemberdayaan komunitas secara 

berkelanjutan. 

D. Revitalisasi Tradisi Religius sebagai Sumber Belajar 

Berikut uraian yang sistematis, ringkas namun padat 

akademis tentang bagaimana revitalisasi tradisi religius 

dapat diposisikan, dirancang, dan dievaluasi sebagai 

sumber belajar dengan landasan teori, metode 

implementasi, bukti manfaat, hambatan, dan rekomendasi 

penelitian/implementasi. 

1. Pengertian dan ruang lingkup 

Revitalisasi tradisi religius adalah proses sadar 

memperkuat, merevitalisasi, atau merevitalisasi praktik, 

narasi, ritus, simbol, dan pengetahuan keagamaan yang ada 

dalam komunitas agar relevan secara sosial dan pedagogis. 

Sebagai sumber belajar, tradisi religius bukan sekadar 

materi budaya yang dipelihara, tetapi sumber ilmu, nilai, 

keterampilan, dan praktik moral yang dapat diintegrasikan 

ke dalam kurikulum formal maupun nonformal. 

Ruang lingkupnya meliputi: ritual lokal (mis. doa 

kolektif, upacara musim), cerita lisan dan sejarah agama 

lokal, praktik etika sosial (gotong royong yang bermotif 

religius), lagu-lagu keagamaan, tafsir lokal terhadap teks 

suci, dan praktik spiritual sehari-hari. 

2. Landasan teoretis  

a. Konstruktivisme sosial (Vygotsky): pengetahuan 

dibentuk lewat interaksi sosial; tradisi memberi 

konteks sosial-kultural untuk pembelajaran 

bermakna. 



124 

 

b. Experiential learning (Kolb): tradisi menyediakan 

pengalaman konkret  refleksi generalisasi eksperimen 

(siklus pembelajaran). 

c. Teori budaya sebagai kurikulum (Geertz & 

antropologi pendidikan): budaya religius 

mengandung epistemologi lokal yang layak menjadi 

bahan ajar. 

d. Pendidikan pembebasan (Freire): memberdayakan 

komunitas melalui dialog dan praktik tradisi yang 

kritis-mereflektif, bukan sekadar pengulangan ritual. 

3. Manfaat pendidikan (berdasarkan temuan empiris  

   

Studi-studi akademik tentang pembelajaran berbasis 

budaya/komunitas menunjukkan beberapa dampak positif 

apabila tradisi religius direvitalisasi dan diintegrasikan 

secara pedagogis: 

a. Penguatan identitas & belonging: siswa lebih 

merasa terhubung dengan pembelajaran yang 

mencerminkan kehidupan komunitas. 

b. Internalisasi nilai moral: nilai-nilai seperti 

kejujuran, tanggung jawab, solidaritas, diwujudkan 

dan dilatih lewat praktik tradisi. 

c. Peningkatan motivasi belajar & relevansi 

kurikulum: materi lebih bermakna karena terkait 

problem nyata komunitas. 

d. Pengembangan keterampilan sosial-praktis: mis. 

kepemimpinan, negosiasi, ritual organisasi, 

komunikasi antar-generasi. 

e. Pelestarian warisan budaya: sambil berfungsi 

pedagogis, tradisi ikut terjaga dari erosi modernisasi. 

Catatan: efek-efek ini paling kuat ketika revitalisasi 

dilakukan partisipatoris melibatkan guru, tokoh agama, 

tetua adat, orang tua, dan siswa. 



125 

 

4. Model pedagogis dan metode integrasi 

Praktik terbaik yang direkomendasikan dalam literatur 

meliputi beberapa model: 

a. Service Learning Berbasis Tradisi 

1) Siswa melakukan proyek pengabdian yang 

memanfaatkan praktik religius lokal (mis. 

restorasi situs ziarah, mendokumentasikan 

doa/nyanyian tradisional) lalu merefleksikan 

makna dan pembelajarannya. 

b. Project-Based Learning (PBL) dengan fokus 

tradisi 

1) Proyek lintas mata pelajaran: sejarah lokal, 

bahasa, agama, seni — menghasilkan produk 

(pameran, dokumenter, modul pembelajaran). 

c. Dialog Antargenerasi & Oral History 

1) Metode wawancara/telling: siswa merekam 

narasi tetua tentang praktik religius, kemudian 

menganalisis nilai-nilai etis dan sosialnya. 

d. Pembelajaran Kontekstual (Contextual Teaching 

and Learning) 

1) Guru mengaitkan materi akademik dengan 

simbol/ritus lokal untuk membangun transfer 

pengetahuan. 

e. Pembelajaran Partisipatif/PRT (Participatory 

Rural Appraisal) 

1) Komunitas dilibatkan dalam merancang 

pembelajaran sehingga revitalisasi tidak 

paternalistik. 

f. Integrasi Kurikuler 

1) Menyusun silabus yang memasukkan modul 

kearifan religius lokal, rubrik penilaian 

kompetensi sosial-spiritual, dan kegiatan 

praktik. 



126 

 

5. Prinsip desain kurikulum & pedagogi 

a. Partisipasi komunitas: pemangku kepentingan lokal 

harus memimpin proses. 

b. Kritikal, bukan romantis: revitalisasi bukan 

idealisasi; siswa diajak refleksi kritis terhadap aspek 

tradisi yang bertentangan dengan HAM atau 

kesehatan publik. 

c. Interdisipliner: menggabungkan agama, sejarah, 

sosiologi, etika, seni. 

d. Dokumentasi & translasi pengetahuan: 

mengabadikan praktik lisan agar dapat dianalisis dan 

diajarkan. 

e. Adaptasi generasional: menyesuaikan format tradisi 

agar relevan bagi generasi muda (mis. media digital). 

f. Etika dan sensitivitas: menghormati sakralitas 

praktik, izin komunitas, dan menjaga privasi ritual 

tertentu. 

6. Kriteria penilaian dan indikator keberhasilan 

Beberapa indikator yang dapat digunakan dalam 

evaluasi akademik dan program: 

a. Perubahan sikap dan nilai (mis. skor empati, 

solidaritas) sebelum & sesudah intervensi. 

b. Keterlibatan komunitas (jumlah kegiatan bersama, 

frekuensi partisipasi tetua). 

c. Relevansi pembelajaran: hasil tugas proyek dan 

keterkaitan dengan masalah komunitas. 

d. Keterampilan sosial-praktis: kepemimpinan, 

komunikasi, organisasi ritual. 

e. Pelestarian budaya: dokumentasi, tingkat partisipasi 

generasi muda dalam tradisi. 

f. Sustainability: apakah inisiatif dilanjutkan tanpa 

dukungan eksternal. 



127 

 

Metode pengukuran: mixed methods  kuantitatif 

(kuesioner, skala Likert)  kualitatif (wawancara mendalam, 

FGDs, observasi partisipan). 

7. Hambatan dan risiko 

a. Komodifikasi tradisi: tradisi bisa kehilangan makna 

jika hanya dijadikan materi pembelajaran untuk 

formalitas. 

b. Konflik interpretasi: perbedaan tafsir antar 

kelompok dapat memicu kontroversi. 

c. Eksklusivitas: beberapa ritual sakral tidak boleh 

diakses umum. Perlu batasan etis. 

d. Politik identitas: revitalisasi bisa diselewengkan 

sebagai alat politik. 

e. Kapasitas guru: guru perlu pelatihan untuk 

mengelola materi kultural-religius secara sensitif dan 

ilmiah. 

8. Rekomendasi implementasi  

a. Mapping tradisi lokal: inventarisasi praktik religius 

yang layak dan aman untuk pendidikan. 

b. Pembentukan dewan kurikulum komunitas: 

melibatkan tokoh agama, adat, guru, orang tua, dan 

siswa. 

c. Pelatihan guru: modul- modul pedagogi berbasis 

budaya, etika, dan penelitian aksi partisipatif. 

d. Pilot project: mulai dari kelas kecil atau sekolah 

mitra lalu evaluasi. 

e. Dokumentasi digital: audio, video, transkrip untuk 

bahan ajar dan penelitian. 

f. Integrasi evaluatif: rubrik yang menilai 

pengetahuan, keterampilan, dan sikap berbasis 

tradisi. 



128 

 

g. Mekanisme perlindungan ritual: aturan akses, 

informed consent dari pemilik tradisi. 

9. Agenda penelitian lanjutan  

a. Studi longitudinal tentang dampak integrasi tradisi 

religius pada pembentukan karakter siswa. 

b. Komparasi model: sekolah yang mengintegrasikan 

tradisi vs. yang tidak  outcome akademik, sosial, dan 

budaya. 

c. Eksplorasi etika pedagogi: bagaimana menjaga 

kesakralan sambil mengajar secara kritis. 

d. Pengembangan instrumen valid untuk mengukur 

“kompetensi religius-kultural”. 

Revitalisasi tradisi religius sebagai sumber belajar 

menawarkan jalan tengah antara pelestarian budaya dan 

pendidikan relevan-kontekstual. Keberhasilan intervensi 

bergantung pada partisipasi komunitas, desain pedagogis 

yang sensitif, serta evaluasi empiris yang terus-menerus. 

Jika dirancang secara kolaboratif dan kritis, tradisi religius 

dapat memperkaya kurikulum dengan nilai-nilai moral, 

keterampilan sosial, dan rasa belonging yang kuat. 

E. Desain Konseptual Pendidikan Islam yang Kontekstual  

     dan Inklusif 

 

1. Pendahuluan: Urgensi Pendidikan Islam Kontekstual  

    dan Inklusif 

Pendidikan Islam pada era modern dihadapkan pada 

tantangan globalisasi, pluralitas budaya, dan perubahan 

sosial yang cepat. Dalam konteks ini, pendidikan Islam 

perlu didesain secara kontekstual  artinya berakar pada 

realitas sosial, budaya, dan kebutuhan lokal  serta inklusif, 



129 

 

yaitu mampu merangkul keberagaman sosial, budaya, dan 

agama tanpa kehilangan identitas keislamannya. 

Desain konseptual ini berpijak pada paradigma 

humanisasi pendidikan Islam, sebagaimana ditegaskan 

oleh Abdurrahman Wahid (1999) dan Azyumardi Azra 

(2002), bahwa pendidikan Islam harus menjadi sarana 

pembentukan manusia yang beriman, berilmu, dan 

berakhlak, sekaligus terbuka terhadap dinamika sosial yang 

plural. 

2. Landasan Teoretis 

Desain konseptual pendidikan Islam yang kontekstual dan 

inklusif berakar pada beberapa landasan teoretis berikut: 

a. Teori Pendidikan Kontekstual (Contextual 

Teaching and Learning  CTL) 

Menurut Johnson (2002), CTL adalah pendekatan 

pembelajaran yang mengaitkan materi akademik 

dengan pengalaman nyata siswa dan konteks 

kehidupan sosialnya. Dalam konteks Islam, 

pendekatan ini menuntut agar nilai-nilai Al-Qur’an 

dan hadis tidak diajarkan secara verbalistik, tetapi 

dihubungkan dengan realitas kehidupan umat dan 

tantangan kemanusiaan kontemporer. 

b. Teori Inklusivitas dalam Pendidikan (Inclusive 

Education Theory) 

UNESCO (2009) menegaskan bahwa pendidikan 

inklusif bertujuan menciptakan ruang belajar yang 

menghargai keberagaman, memberikan akses yang 

sama, dan menolak diskriminasi berdasarkan latar 

belakang agama, sosial, maupun budaya. Dalam 

pendidikan Islam, prinsip ini sejalan dengan spirit 

rahmatan lil ‘alamin (rahmat bagi seluruh alam) 



130 

 

sebagaimana tertuang dalam QS. Al-Anbiya [21]: 

107. 

c. Paradigma Islam Rahmatan lil ‘Alamin 

Menurut Nasr (2007) dan Madjid (1998), Islam 

merupakan sistem nilai yang terbuka, humanistik, 

dan menghargai pluralitas. Pendidikan Islam harus 

menjadi wahana pembentukan kesadaran universal 

tentang kasih sayang, keadilan, dan kesetaraan antar 

manusia. 

3. Komponen-Konsep Utama dalam Desain Pendidikan  

     Islam yang Kontekstual dan Inklusif 

a. Kontekstualisasi Nilai dan Materi Ajar 

Materi pendidikan Islam perlu disusun berdasarkan 

kebutuhan sosial dan budaya lokal. Nilai-nilai keislaman 

diinternalisasikan melalui isu-isu kontemporer seperti 

ekologi, keadilan sosial, ekonomi umat, dan teknologi 

digital. 

Contoh: Pembelajaran Fiqh al-Bi’ah (fikih lingkungan) 

dikaitkan dengan tradisi lokal menjaga alam (nosarara 

nosabatutu pada masyarakat Kaili) sebagai wujud 

implementasi etika Islam terhadap lingkungan. 

b. Integrasi antara Wahyu dan Realitas 

Konsep ini mengandaikan hubungan dialektis antara teks 

(wahyu) dan konteks (realitas). Al-Qur’an menjadi sumber 

nilai normatif, sementara realitas sosial menjadi arena 

penerapannya. Dalam pandangan al-Attas (1980), 

pendidikan Islam ideal adalah yang menanamkan adab  

kesadaran posisi manusia dalam struktur kosmos —

sehingga peserta didik memahami hubungan harmonis 

antara Tuhan, manusia, dan alam. 



131 

 

c. Partisipasi dan Kolaborasi Sosial 

Pendidikan Islam yang kontekstual dan inklusif menuntut 

kolaborasi antara lembaga pendidikan, keluarga, dan 

masyarakat. Guru tidak hanya menjadi sumber 

pengetahuan, tetapi juga fasilitator dialog sosial dan 

budaya. Model community-based Islamic education 

(Hasan, 2016) menekankan pentingnya sinergi sekolah 

dengan komunitas lokal untuk menumbuhkan kesadaran 

sosial keagamaan. 

d. Dialog dan Toleransi antaragama 

Menurut Syamsuddin (2018), pendidikan Islam harus 

mendorong dialog lintas iman untuk memperkuat kohesi 

sosial di tengah masyarakat plural. Pendekatan ini 

menanamkan nilai tasamuh (toleransi) dan ta’aruf (saling 

mengenal), sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-Hujurat 

[49]:13. 

e. Relevansi dengan Era Digital dan Globalisasi 

Desain pendidikan Islam kontekstual juga harus adaptif 

terhadap teknologi. Menurut Saada (2020), pendidikan 

Islam perlu mengembangkan digital pedagogy yang 

memanfaatkan teknologi untuk memperluas akses 

pembelajaran dan memperkuat literasi keagamaan yang 

moderat. 

4. Implementasi Desain dalam Konteks Pendidikan 

Berdasarkan penelitian empiris dan praktik baik di berbagai 

lembaga pendidikan, desain konseptual ini dapat 

diimplementasikan melalui: 

1. Integrasi Kurikulum Lokal dan Nilai Islam 

Universal 



132 

 

Misalnya, pembelajaran akhlak dan fikih 

dihubungkan dengan tradisi lokal, seperti adat gotong 

royong atau musyawarah, yang sejalan dengan nilai-

nilai Islam. 

2. Metode Pembelajaran Partisipatif dan Reflektif 

Menggunakan metode problem-based learning 

(PBL), service learning, dan project-based learning 

yang mengaitkan nilai-nilai Islam dengan pemecahan 

masalah sosial. 

3. Pendidikan Multikultural Islam 

Model ini menekankan pengenalan keberagaman 

budaya, etnis, dan agama sebagai bagian dari 

sunnatullah. Penelitian oleh Naim & Sauqi (2017) 

menunjukkan bahwa pendidikan multikultural 

berbasis Islam efektif dalam menumbuhkan sikap 

toleran dan empatik di madrasah. 

4. Penguatan Peran Guru sebagai Agen Moderasi 

Islam 

Guru berperan tidak hanya sebagai pengajar, tetapi 

juga teladan dalam menerapkan Islam moderat. Studi 

oleh Lestari dan Zulkifli (2022) menemukan bahwa 

pelatihan guru dalam moderasi beragama 

meningkatkan kemampuan mereka mengelola 

perbedaan dan konflik nilai di kelas secara 

konstruktif. 

5. Dampak Akademik dan Sosial 

Hasil riset menunjukkan bahwa desain pendidikan Islam 

yang kontekstual dan inklusif membawa beberapa dampak 

positif: 

a. Peningkatan keterlibatan siswa dalam 

pembelajaran karena materi lebih relevan dengan 

kehidupan nyata (Azra, 2019). 



133 

 

b. Penguatan karakter toleran dan terbuka, terutama 

dalam masyarakat majemuk (Saefudin, 2021). 

c. Terbangunnya kesadaran sosial dan ekologis 

dalam bingkai etika Islam (Hidayatullah, 2020). 

d. Relevansi pendidikan Islam terhadap perubahan 

zaman, tanpa kehilangan nilai fundamentalnya 

(Madjid, 1998; Rahardjo, 2013).Desain konseptual 

pendidikan Islam yang kontekstual dan inklusif 

merupakan upaya merekonstruksi sistem pendidikan 

agar mampu menjawab tantangan zaman sekaligus 

menjaga nilai-nilai Islam yang universal. Ia 

menuntut: 

1. Integrasi antara teks keagamaan dan konteks sosial-

budaya. 

2. Kolaborasi antara lembaga pendidikan dan 

komunitas. 

3. Sikap terbuka terhadap pluralitas dan kemajuan 

teknologi. 

Dengan demikian, pendidikan Islam tidak lagi eksklusif 

atau normatif semata, tetapi menjadi sistem pembentukan 

insan kamil yang beriman, berakal kritis, berbudaya, 

dan berdaya sosial, sesuai dengan spirit rahmatan lil 

‘alamin. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



134 

 

 

BAB VIII 

MASA DEPAN PENDIDIKAN ISLAM DI TANAH 

KAILI 

 

 

A. Visi Pendidikan Islam yang Berkarakter dan     

      Berkemajuan 

1. Reorientasi Visi Pendidikan Islam 

Visi pendidikan Islam yang berkarakter dan 

berkemajuan merupakan upaya untuk mengembalikan 

fungsi utama pendidikan Islam sebagai proses 

pembentukan insan kamil yakni manusia yang utuh dalam 

dimensi spiritual, moral, intelektual, dan sosial serta adaptif 

terhadap perubahan zaman. Dalam konteks modern, 

pendidikan Islam tidak lagi cukup hanya menekankan 

aspek ritual dan dogmatis, tetapi juga harus berorientasi 

pada penguatan karakter dan kemajuan peradaban. Sejalan 

dengan pandangan Azyumardi Azra (2002) dan Nurcholish 

Madjid (1998), pendidikan Islam ideal harus menjadi 

kekuatan pembaruan sosial (social reformer) yang 

membentuk manusia beriman, berilmu, dan beramal saleh, 

sekaligus mampu berkontribusi pada kemajuan ilmu 

pengetahuan dan kemanusiaan global. 

2. Landasan Filosofis dan Teoretis 

a. Landasan Teologis 

Visi ini berpijak pada konsep insan kamil dalam 

Islam, yaitu manusia sempurna yang memadukan keimanan 

dan amal saleh. Al-Qur’an menegaskan bahwa manusia 

diciptakan sebagai khalifah di bumi (QS. Al-Baqarah 

[2]:30) dan pembawa rahmat bagi seluruh alam (QS. Al-



135 

 

Anbiya [21]:107). Maka, pendidikan Islam harus 

melahirkan generasi yang mampu memakmurkan bumi 

melalui ilmu dan akhlak. 

b. Landasan Filosofis 

Menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas (1980), 

tujuan pendidikan Islam adalah penanaman adab yakni 

pengetahuan dan pengakuan terhadap tempat segala sesuatu 

secara proporsional. Pendidikan Islam tidak hanya 

mengejar kecerdasan intelektual, tetapi juga keseimbangan 

antara akal, hati, dan tindakan. 

c. Landasan Teoretis Modern 

Visi pendidikan Islam yang berkarakter dan 

berkemajuan selaras dengan teori humanisasi pendidikan 

(Freire, 1970) dan transformative learning (Mezirow, 

1997). Kedua teori ini menekankan pendidikan sebagai 

proses pembebasan manusia dari ketidaksadaran menuju 

kesadaran kritis dan aksi sosial yang berkeadilan. 

3.  Pendidikan Islam yang Berkarakter dan Berkemajuan 

a. Pembentukan Kepribadian Moral-Spiritual 

Pendidikan Islam harus berorientasi pada 

pembentukan character building yang mencakup dimensi 

moral, spiritual, dan sosial. Menurut Lickona (1991), 

pendidikan karakter melibatkan tiga komponen utama: 

pengetahuan moral (moral knowing), perasaan moral 

(moral feeling), dan tindakan moral (moral action). 

Dalam konteks Islam, ketiga komponen ini tercermin dalam 

pembentukan akhlak karimah, sebagaimana sabda Nabi 

Muhammad saw. 



136 

 

“Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak 

yang mulia.” (HR. Ahmad) 

Akhlak menjadi fondasi bagi terbentuknya kepribadian 

Muslim yang jujur, amanah, adil, dan berempati terhadap 

sesama. 

b. Berpikir Kritis dan Inovatif 

Visi berkemajuan menuntut pendidikan Islam untuk 

menumbuhkan kemampuan berpikir kritis, kreatif, dan 

ilmiah. Menurut Rahardjo (2013), kemajuan dalam 

pendidikan Islam berarti mengembangkan epistemologi 

terbuka yang mampu berdialog dengan sains modern, tanpa 

kehilangan nilai-nilai keislaman.Pendidikan Islam yang 

berkemajuan harus melatih peserta didik untuk berpikir 

reflektif (critical reflection) atas fenomena sosial dan 

keagamaan, agar tidak terjebak dalam formalisme agama. 

c. Kemandirian dan Kepemimpinan Sosial 

Karakter unggul dalam Islam tidak hanya bersifat 

individual, tetapi juga sosial. Al-Ghazali (Ihya Ulumuddin) 

menegaskan bahwa manusia yang sempurna adalah yang 

memberi manfaat bagi orang lain. Maka, visi pendidikan 

Islam harus menghasilkan peserta didik yang mandiri, 

tangguh, dan memiliki kepemimpinan sosial berbasis nilai-

nilai keislaman. 

d. Integrasi Iman, Ilmu, dan Amal 

Integrasi ini menjadi ciri khas pendidikan Islam yang 

berkemajuan. Menurut Azra (2019), dikotomi antara ilmu 

agama dan ilmu umum menjadi penghambat kemajuan 

umat. Oleh karena itu, visi pendidikan Islam harus 

menyatukan nilai-nilai spiritual dengan ilmu pengetahuan 



137 

 

modern, sehingga melahirkan generasi yang religius 

sekaligus rasional dan produktif. 

4. Desain Implementatif Visi Berkarakter dan Berkemajuan 

a. Kurikulum Integratif dan Adaptif 

Kurikulum pendidikan Islam harus mengintegrasikan 

aspek moral, intelektual, sosial, dan teknologi. Kurikulum 

semacam ini dikembangkan berbasis kompetensi, 

berorientasi pada lifelong learning, dan adaptif terhadap 

kebutuhan abad ke-21 (kreativitas, kolaborasi, komunikasi, 

dan berpikir kritis). 

b. Model Pembelajaran Humanistik dan Partisipatif 

Pendekatan pembelajaran yang digunakan adalah 

student-centered learning yang menumbuhkan rasa 

tanggung jawab, kepedulian sosial, dan kesadaran spiritual. 

Pembelajaran partisipatif memungkinkan siswa belajar 

melalui refleksi pengalaman sosial, kegiatan sosial, dan 

aksi nyata di masyarakat. 

c. Keteladanan Guru (Uswah Hasanah) 

Guru menjadi figur sentral dalam mewujudkan visi 

pendidikan Islam yang berkarakter. Menurut Hasan (2017), 

guru dalam Islam tidak hanya mu’allim (pengajar), tetapi 

juga murabbi (pendidik) dan mursyid (pembimbing 

spiritual). Keteladanan guru menjadi media efektif 

internalisasi nilai. 

d. Pemanfaatan Teknologi dan Inovasi Digital 

Visi berkemajuan menuntut pemanfaatan teknologi 

informasi dalam pembelajaran. Pendidikan Islam harus 

beradaptasi dengan era digital melalui e-learning, media 



138 

 

sosial edukatif, dan literasi digital Islami untuk 

memperkuat daya saing dan memperluas akses pendidikan. 

5. Dampak Akademik dan Sosial Berdasarkan Data Empiris 

Penelitian-penelitian terbaru menunjukkan korelasi positif 

antara pendidikan Islam berkarakter dan kemajuan sosial: 

a. Hasan & Nurdin (2021) menemukan bahwa 

pendidikan Islam berbasis karakter meningkatkan 

integritas, tanggung jawab sosial, dan kepedulian 

lingkungan di kalangan siswa madrasah. 

b. Azra (2019) menyimpulkan bahwa madrasah yang 

menerapkan kurikulum integratif (agama-sains) 

menunjukkan peningkatan prestasi akademik dan 

moral dibanding model tradisional. 

c. Saefudin (2022) menegaskan bahwa pendidikan 

Islam berbasis nilai kemajuan (moderasi, kreativitas, 

dan toleransi) menjadi faktor penting dalam 

memperkuat harmoni sosial di masyarakat 

multikultural. 

d. Zamroni (2020) menunjukkan bahwa penerapan 

character-based learning dalam pendidikan Islam 

mampu menurunkan perilaku intoleransi dan 

meningkatkan empati sosial siswa. 

6. Kesimpulan 

Visi pendidikan Islam yang berkarakter dan 

berkemajuan adalah rancangan ideal yang 

mengintegrasikan spiritualitas, intelektualitas, dan 

kemanusiaan. Visi ini bertujuan membentuk generasi 

Muslim yang: 

1. Memiliki akhlak mulia dan kesadaran moral yang 

kokoh; 



139 

 

2. Mampu berpikir kritis, inovatif, dan produktif dalam 

menghadapi tantangan global; 

3. Menjadi agen perubahan sosial yang membawa nilai 

rahmat dan kemajuan; 

4. Mengintegrasikan iman, ilmu, dan amal sebagai 

fondasi kehidupan. 

Dengan desain pendidikan semacam ini, Islam tidak hanya 

dipahami sebagai sistem keimanan, tetapi juga kekuatan 

peradaban yang mendorong kemajuan ilmu, teknologi, dan 

moralitas kemanusiaan. 

B. Digitalisasi dan Spiritualisasi dalam Pendidikan Islam 

Transformasi pendidikan Islam di era digital 

menghadirkan tantangan dan peluang baru dalam menata 

kembali hubungan antara teknologi (digitalisasi) dan nilai-

nilai spiritual (spiritualisasi). Dalam konteks akademik, 

digitalisasi diartikan sebagai proses pemanfaatan teknologi 

informasi dan komunikasi (TIK) untuk memperluas akses, 

efektivitas, serta kualitas pembelajaran Islam (Ally & 

Wark, 2020). Sementara itu, spiritualisasi merujuk pada 

upaya menanamkan nilai-nilai keimanan, etika, dan 

kesadaran transendental dalam seluruh aktivitas pendidikan 

(Nasr, 2010). 

1. Digitalisasi Pendidikan Islam 

Penelitian oleh Hamid (2021) menegaskan bahwa 

digitalisasi dalam pendidikan Islam tidak hanya terkait 

dengan adopsi media pembelajaran berbasis daring (e-

learning, aplikasi Al-Qur’an interaktif, dan platform 

madrasah digital), tetapi juga mencakup pergeseran 

paradigma belajar dari yang berpusat pada guru (teacher-

centered) menuju pembelajaran kolaboratif dan mandiri 

(learner-centered). 



140 

 

Implementasi digitalisasi memungkinkan peserta didik 

mengakses sumber-sumber keilmuan Islam klasik maupun 

kontemporer secara luas melalui big data keislaman 

seperti Al-Maktabah al-Syamilah atau platform tafsir 

online. Ini membuka ruang baru bagi literasi digital 

religius, yakni kemampuan menggunakan teknologi secara 

etis, kritis, dan berlandaskan nilai Islam. 

2. Spiritualitas dalam Pembelajaran Digital 

Namun, sebagaimana diingatkan oleh Syed Naquib 

al-Attas (1993) dan Azyumardi Azra (2019), kemajuan 

teknologi tanpa spiritualisasi dapat mengakibatkan 

sekularisasi pengetahuan dan hilangnya makna adab 

dalam belajar. Oleh karena itu, spiritualisasi perlu menjadi 

arus utama (mainstreaming) dalam proses digitalisasi 

pendidikan Islam.Spiritualisasi menuntut agar setiap 

penggunaan teknologi diarahkan untuk memperkuat 

tauhid, kesadaran moral, dan tanggung jawab sosial. 

Dalam praktiknya, guru dan lembaga pendidikan Islam 

perlu menghadirkan pendekatan reflektif dan 

transformatif, seperti pembelajaran berbasis zikir, 

kontemplasi, atau literasi Qur’ani digital yang membangun 

koneksi antara ilmu dan iman (Hidayat, 2022). 

3. Integrasi Digital-Spiritual sebagai Model Pendidikan  

     Holistik 

Integrasi antara digitalisasi dan spiritualisasi 

membentuk model pendidikan Islam yang holistik, di mana 

dimensi intelektual, emosional, dan spiritual berkembang 

seimbang. Dalam penelitian oleh Fauzi & Hasanah (2022), 

konsep ini disebut sebagai “edu-tech spirituality”, yaitu 

pemanfaatan teknologi digital untuk membangun 

pengalaman belajar yang spiritual seperti aplikasi tadarus 

interaktif, kelas tafakur online, dan program mentoring 



141 

 

akhlak berbasis media sosial.Dengan demikian, digitalisasi 

tidak lagi dilihat sebagai ancaman terhadap nilai-nilai 

religius, melainkan sebagai wahana dakwah dan pembinaan 

karakter di era jaringan global. 

4. Implikasi Akademik dan Praktis 

Implikasi akademik dari integrasi ini mencakup perlunya: 

a. Desain kurikulum digital-spiritual yang 

menggabungkan literasi teknologi dan literasi 

keagamaan. 

b. Pelatihan guru berparadigma spiritual-digital, agar 

mereka mampu menavigasi ruang maya dengan etika 

Islam. 

c. Riset interdisipliner yang mengkaji hubungan antara 

teknologi, moralitas, dan identitas keislaman di dunia 

virtual. 

 

Sementara secara praktis, lembaga pendidikan Islam 

dapat mengembangkan madrasah digital berbasis 

spiritualitas, yang tidak hanya mengajarkan ilmu 

pengetahuan, tetapi juga membentuk kesadaran ilahiah 

dalam setiap interaksi digital peserta didik. 

 

Digitalisasi dan spiritualisasi dalam pendidikan Islam 

bukan dua entitas yang berlawanan, melainkan dua kutub 

yang perlu diintegrasikan untuk membangun pendidikan 

Islam yang relevan dan berkeadaban. Teknologi digital 

menjadi instrumen untuk memperluas dakwah dan 

pembelajaran Islam, sedangkan spiritualisasi menjadi 

fondasi moral agar teknologi tetap berpihak pada 

kemanusiaan dan ketauhidan. 

 

 

 



142 

 

 

C. Kolaborasi antar-Lembaga Pendidikan dan Masyarakat    

     Sipil 

 

1. Landasan Teoretis Kolaborasi Pendidikan dan   

    Masyarakat Sipil 

Kolaborasi antar-lembaga pendidikan dan masyarakat 

sipil merupakan pendekatan strategis dalam mewujudkan 

pendidikan yang partisipatif, berkelanjutan, dan 

berkeadaban sosial. Secara akademik, pendekatan ini 

berakar pada teori social capital (Putnam, 2000), yang 

menekankan pentingnya jejaring sosial, kepercayaan, dan 

kerja sama antar-aktor dalam membangun kualitas 

kehidupan publik.Dalam konteks pendidikan Islam, 

kolaborasi ini sejalan dengan prinsip ta‘āwun ‘alā al-birr 

wa al-taqwā (QS. al-Mā’idah [5]:2), yang menegaskan nilai 

kerja sama dalam kebaikan dan ketakwaan sebagai fondasi 

sosial bagi pembangunan umat. 

2. Kolaborasi sebagai Model Penguatan Pendidikan Islam 

Penelitian oleh Azra (2019) dan Hidayat (2021) 

menunjukkan bahwa lembaga pendidikan Islam, seperti 

madrasah dan pesantren, tidak dapat berdiri sendiri dalam 

menghadapi tantangan globalisasi dan disrupsi digital. Oleh 

karena itu, diperlukan kemitraan multi-pihak (multi-

stakeholder partnerships) yang melibatkan masyarakat sipil, 

organisasi keagamaan, lembaga swadaya masyarakat, 

pemerintah daerah, dan sektor swasta.Kemitraan ini dapat 

berbentuk: 

a. Program pendidikan berbasis komunitas, seperti 

pelatihan literasi Qur’ani, kewirausahaan santri, dan 

pemberdayaan perempuan. 



143 

 

b. Kerja sama akademik dan sosial, misalnya riset 

kolaboratif, program pengabdian masyarakat, atau 

beasiswa berbasis kemitraan CSR. 

c. Penguatan peran masyarakat sipil dalam advokasi 

pendidikan, transparansi kebijakan, dan kontrol sosial 

terhadap mutu pendidikan Islam (Fakih, 2020). 

3. Peran Masyarakat Sipil dalam Transformasi Pendidikan 

Masyarakat sipil (civil society) dalam konteks Islam 

diartikan sebagai kelompok sosial yang berfungsi sebagai 

penyeimbang antara negara dan individu, dengan misi 

moral untuk memperjuangkan keadilan, solidaritas, dan 

nilai kemanusiaan (An-Na’im, 2008). Dalam dunia 

pendidikan, peran masyarakat sipil meliputi: 

a. Mendorong partisipasi publik dalam perencanaan 

dan evaluasi pendidikan. 

b. Menjadi mitra strategis lembaga pendidikan dalam 

membangun kemandirian dan tanggung jawab 

sosial siswa. 

c. Menyediakan ruang praksis nilai-nilai Islam 

moderat di tengah pluralitas masyarakat (Madjid, 

2020). 

Kolaborasi ini menjadikan pendidikan Islam lebih 

adaptif terhadap kebutuhan sosial-budaya setempat dan 

lebih kontributif terhadap pembangunan masyarakat. 

4. Model Kolaborasi Inovatif dan Praktik Baik 

Studi empiris menunjukkan berbagai bentuk praktik 

kolaboratif yang berhasil: 

a. Di Indonesia, program “Pesantren Ekonomi 

Rakyat” melibatkan kerja sama antara pesantren, 

pemerintah daerah, dan LSM lokal dalam membina 



144 

 

kewirausahaan santri berbasis koperasi (Sulaiman, 

2021). 

b. Madrasah berbasis komunitas di daerah pedesaan 

(Wahid, 2022) mengembangkan kurikulum 

kontekstual melalui kolaborasi guru, tokoh adat, dan 

lembaga zakat lokal. 

c. Forum Masyarakat Pendidikan Islam (FMPI) di 

beberapa daerah berfungsi sebagai jembatan 

kolaboratif antara madrasah dan masyarakat sipil 

dalam mengembangkan program literasi digital dan 

sosial-keagamaan. 

5. Implikasi Akademik dan Sosial 

Secara akademik, kolaborasi antar-lembaga pendidikan dan 

masyarakat sipil memperkuat paradigma pendidikan 

berbasis ekosistem (ecosystem-based education). 

Paradigma ini menegaskan bahwa mutu pendidikan Islam 

tidak hanya ditentukan oleh kurikulum dan guru, tetapi juga 

oleh interaksi sosial antara lembaga dan masyarakat 

(Bronfenbrenner, 1979). 

Secara sosial, kolaborasi ini membentuk kapital sosial 

keagamaan (religious social capital), yang mampu 

menumbuhkan solidaritas, gotong royong, dan ketahanan 

moral masyarakat dalam menghadapi tantangan modernitas 

dan krisis moral global. 

Kolaborasi antara lembaga pendidikan dan 

masyarakat sipil merupakan kunci menuju pendidikan 

Islam yang inklusif, kontekstual, dan berorientasi pada 

pemberdayaan umat. Sinergi ini tidak hanya memperluas 

akses dan kualitas pembelajaran, tetapi juga memperkokoh 

nilai-nilai spiritual dan sosial yang menjadi inti pendidikan 

Islam.Dalam jangka panjang, kolaborasi ini menjadi pilar 

penting bagi terbangunnya masyarakat madani (civilized 

society) yang berilmu, berakhlak, dan berkeadilan sosial. 

 



145 

 

 

D. Strategi Mewujudkan Masyarakat Belajar Berbasis Nilai     

      Islam 

1. Konsep Masyarakat Belajar dalam Perspektif Islam 

Konsep masyarakat belajar (learning society) dalam 

kerangka Islam berakar pada prinsip bahwa menuntut ilmu 

merupakan kewajiban sepanjang hayat (thalab al-‘ilm 

faridhah ‘ala kulli muslim). Dalam pandangan Islam, 

masyarakat ideal adalah masyarakat yang terus belajar, 

merefleksi, dan memperbaiki diri menuju kesempurnaan 

moral dan spiritual (Al-Attas, 1993).Menurut UNESCO 

(2015), masyarakat belajar ditandai oleh partisipasi aktif 

seluruh warga dalam kegiatan belajar formal, nonformal, 

dan informal, serta dukungan sistem sosial yang 

mendorong keberlanjutan pembelajaran. Dalam konteks 

Islam, pembentukan masyarakat belajar berarti 

menciptakan lingkungan sosial yang berlandaskan nilai 

tauhid, keadilan, ilmu, dan amal saleh. 

2. Landasan Nilai Islam dalam Pembangunan Masyarakat  

    Belajar 

Nilai-nilai dasar Islam seperti ilmu (‘ilm), hikmah 

(kebijaksanaan), ukhuwah (persaudaraan), dan amanah 

(tanggung jawab sosial) merupakan fondasi pembentukan 

masyarakat belajar.Sebagaimana ditegaskan dalam Al-

Qur’an: 

ُ الهذِينَ آمَنوُا مِنكُمْ وَالهذِينَ أوُتوُا الْعِلْمَ درََجَاتٍ يَ   رْفعَِ اللَّه

 

Terjemahnya: Allah akan meninggikan orang-orang yang 

beriman di antara kamu dan orang-orang yang diberi ilmu 

beberapa derajat.”(QS. Al-Mujādilah [58]: 11) 



146 

 

Ayat ini menunjukkan bahwa masyarakat yang 

beriman dan berilmu memiliki posisi tinggi dalam tatanan 

sosial Islam. Oleh karena itu, strategi pembentukan 

masyarakat belajar harus menempatkan ilmu dan iman 

sebagai dua pilar utama dalam seluruh proses pendidikan 

sosial. 

3. Strategi Pengembangan Masyarakat Belajar Berbasis  

     Nilai Islam 

a. Internalisasi Nilai Islam dalam Sistem Pendidikan 

Penelitian oleh Azra (2019) dan Hidayat (2021) 

menegaskan bahwa strategi pertama adalah 

mengintegrasikan nilai Islam ke dalam seluruh jenjang dan 

bentuk pendidikan, baik formal, nonformal, maupun 

informal. 

Hal ini dilakukan melalui: 

a. Kurikulum berbasis karakter Islam (adab, akhlak, dan 

spiritualitas). 

b. Pembelajaran reflektif yang menumbuhkan kesadaran 

moral dan sosial. 

c. Kegiatan belajar berbasis komunitas seperti halaqah 

ilmu, majelis taklim, dan pesantren kilat komunitas. 

b. Pemberdayaan Komunitas dan Literasi Sosial-Religius 

Masyarakat belajar tumbuh kuat bila diiringi dengan 

pemberdayaan komunitas (community empowerment). 

Penelitian oleh Hasanah (2022) menunjukkan bahwa 

penguatan literasi sosial-religius di tingkat akar 

rumputmelalui masjid, lembaga zakat, dan komunitas 

pengajian dapat memperluas partisipasi masyarakat dalam 

proses pembelajaran sepanjang hayat. 

Masjid berfungsi sebagai pusat pendidikan sosial-



147 

 

spiritual, tempat masyarakat belajar ilmu agama, ekonomi 

syariah, hingga kepemimpinan sosial. 

c. Kolaborasi Multi-Pihak dalam Ekosistem Pendidikan 

Strategi penting lainnya ialah kolaborasi antar-lembaga 

pendidikan, pemerintah, dan masyarakat sipil untuk 

membentuk ekosistem belajar yang sinergis (Fauzi, 2020). 

Kolaborasi ini dapat berupa: 

a. Program literasi Al-Qur’an berbasis komunitas. 

b. Pelatihan kewirausahaan Islami dan digitalisasi 

dakwah. 

c. Gerakan sosial keagamaan seperti Gerakan 

Masyarakat Cinta Ilmu atau Madrasah Komunitas. 

d. Pemanfaatan Teknologi untuk Dakwah dan  

     Pembelajaran 

Dalam era digital, teknologi menjadi medium penting 

untuk memperluas akses pendidikan. Namun, digitalisasi 

harus diiringi dengan spiritualisasi agar tidak kehilangan 

arah nilai.Menurut Hamid (2021), penggunaan platform 

digital seperti e-learning syariah, podcast dakwah, dan 

aplikasi literasi Islam telah membuka ruang bagi 

masyarakat untuk belajar secara fleksibel dan mandiri, 

membentuk karakter digital Muslim learners yang beretika 

dan berakhlak. 

e. Penguatan Keteladanan dan Kepemimpinan Moral 

Kepemimpinan berbasis nilai (value-based 

leadership) menjadi aspek penting dalam membangun 

masyarakat belajar Islam. Pemimpin pendidikan, ulama, 

dan tokoh masyarakat harus menjadi model etika belajar 

dan berilmu.Sesuai teori social learning (Bandura, 1986), 

masyarakat belajar berkembang ketika individu meniru 



148 

 

perilaku positif dari figur panutan yang kredibel dan 

berintegritas. 

4. Ciri-Ciri Masyarakat Belajar Islami 

Ciri masyarakat belajar berbasis Islam, menurut hasil 

kajian Mustofa (2023), mencakup: 

a. Adanya budaya iqra’ dan refleksi diri. 

b. Kemandirian dalam belajar (self-directed learning) 

dengan landasan spiritual. 

c. Keterbukaan terhadap ilmu baru, disertai filter nilai 

Islam. 

d. Solidaritas sosial dalam penyebaran ilmu. 

e. Pemanfaatan teknologi untuk dakwah dan 

kemaslahatan. 

5. Implikasi Akademik dan Praktis 

Secara akademik, pembangunan masyarakat belajar 

berbasis nilai Islam menuntut adanya desain pendidikan 

yang integratif antara dimensi intelektual, moral, dan 

spiritual. 

Secara praktis, upaya ini memerlukan: 

a. Kebijakan pendidikan nasional yang berorientasi 

nilai. 

b. Gerakan sosial berbasis ilmu dan amal. 

c. Penguatan lembaga keagamaan lokal sebagai agen 

pembelajaran masyarakat 

Mewujudkan masyarakat belajar berbasis nilai Islam 

berarti membangun peradaban ilmu yang berlandaskan 

iman, akhlak, dan tanggung jawab sosial. Strateginya tidak 

hanya melalui sistem pendidikan formal, tetapi juga melalui 

penguatan budaya belajar sepanjang hayat di tengah 

masyarakat.Dengan sinergi antara pendidikan, teknologi, 

spiritualitas, dan pemberdayaan sosial, Islam menawarkan 



149 

 

paradigma belajar yang tidak hanya mencerdaskan akal, 

tetapi juga memuliakan jiwa. 

E. Peneguhan Identitas Islam Lokal dalam Dunia Global 

1. Globalisasi dan Krisis Identitas Keagamaan 

Proses globalisasi telah membawa perubahan besar 

dalam sistem nilai, budaya, dan cara hidup umat manusia. 

Dalam konteks Islam, globalisasi tidak hanya 

menghadirkan peluang untuk memperluas dakwah dan 

pengetahuan, tetapi juga menimbulkan krisis identitas 

religius dan kultural (Castells, 2004; Bauman, 2012). 

Fenomena ini tampak dalam melemahnya tradisi keislaman 

lokal yang selama berabad-abad menjadi bagian integral 

dari masyarakat Muslim Nusantara. Dalam situasi ini, 

muncul kebutuhan mendesak untuk meneguhkan kembali 

identitas Islam lokal agar tidak tergerus oleh homogenisasi 

budaya global dan arus ideologi transnasional (Azra, 2019). 

2. Islam Lokal: Sintesis Nilai, Budaya, dan Spiritualitas 

Istilah Islam lokal merujuk pada ekspresi keislaman 

yang berakar pada tradisi dan kearifan budaya suatu 

masyarakat, tanpa kehilangan esensi ajaran universal Islam. 

Geertz (1960) dalam The Religion of Java menggambarkan 

bagaimana Islam di Indonesia tumbuh dalam harmoni 

dengan adat, membentuk corak Islam yang toleran, 

kontekstual, dan berakar pada nilai-nilai lokal. 

Menurut Madjid (2020), Islam Nusantara atau Islam lokal 

bukanlah bentuk sinkretisme, tetapi manifestasi dari Islam 

yang hidup dan berinteraksi dengan realitas sosial-budaya 

masyarakatnya, seperti tradisi maulid, tahlilan, dan gotong 

royong yang sarat dengan nilai ukhuwah dan solidaritas 

sosial. 

 



150 

 

3. Tantangan Global terhadap Identitas Islam Lokal 

Penelitian menunjukkan bahwa globalisasi 

menghadirkan tiga tantangan utama bagi identitas Islam 

lokal: 

a. Homogenisasi budaya dan nilai global yang sering 

kali membawa budaya konsumtif dan individualistik 

(Ritzer, 2011). 

b. Radikalisasi dan purifikasi keagamaan yang berusaha 

menghapus ekspresi Islam lokal dengan dalih 

pemurnian akidah (Bruinessen, 2015). 

c. Disrupsi digital dan media global, yang memengaruhi 

cara berpikir generasi muda Muslim terhadap tradisi 

keislaman warisan leluhur (Heryanto, 2021). 

Tantangan-tantangan ini menuntut respons kreatif dan 

ilmiah melalui revitalisasi identitas Islam lokal yang 

mampu berdialog dengan dunia global tanpa kehilangan 

akar spiritual dan budaya. 

4. Strategi Peneguhan Identitas Islam Lokal 

Berdasarkan hasil kajian akademik (Azra, 2019; Hidayat, 

2022; Mudzhar, 2023), ada beberapa strategi yang dapat 

ditempuh dalam meneguhkan identitas Islam lokal di 

tengah arus globalisasi: 

a. Revitalisasi Tradisi Keislaman Lokal 

Tradisi keagamaan seperti tahlilan, barzanji, maulid, 

zikir massal, atau doa adat dapat dijadikan sumber 

pendidikan moral dan spiritual masyarakat. Tradisi ini 

bukan sekadar ritual, tetapi juga ruang pembelajaran sosial 

yang menanamkan nilai keikhlasan, kebersamaan, dan 

penghormatan terhadap leluhur.Menurut Madjid (2020), 



151 

 

tradisi tersebut membentuk ethos religius Nusantara yang 

mempertemukan iman dan budaya secara harmonis. 

b. Pendidikan Islam Kontekstual 

Pendidikan Islam memiliki peran penting dalam 

mentransmisikan nilai Islam lokal kepada generasi muda. 

Kurikulum pendidikan perlu diorientasikan pada integrasi 

nilai Islam universal dengan konteks budaya lokal 

(Nasution, 2021).Di beberapa daerah, seperti Sulawesi 

Tengah, nilai nosarara nosabatutu (persaudaraan dan 

kesatuan) dapat menjadi contoh nilai lokal yang sejalan 

dengan konsep ukhuwah Islamiyah dalam Islam. 

c. Dialog dan Kolaborasi Antarbudaya 

Peneguhan identitas Islam lokal tidak berarti 

menutup diri dari dunia global. Justru, Islam lokal harus 

tampil sebagai identitas dialogis dan inklusif, mampu 

berdialog dengan budaya lain tanpa kehilangan jati diri. 

Konsep Islam wasathiyah (moderat) menjadi landasan etis 

untuk membangun komunikasi antarperadaban yang damai 

dan produktif (Khaled Abou El-Fadl, 2014). 

d. Digitalisasi Kearifan Lokal 

Pemanfaatan teknologi digital juga dapat menjadi 

sarana untuk melestarikan dan mempromosikan 

identitas Islam lokal.Melalui media sosial, podcast, dan 

platform pembelajaran digital, nilai-nilai kearifan lokal 

seperti kesederhanaan, kebersamaan, dan adab dalam Islam 

dapat disebarkan secara luas. Ini menjadi bagian dari 

digital da’wah with local wisdom (Hidayat, 2022). 

 



152 

 

5. Implikasi Sosial dan Akademik 

Secara akademik, peneguhan identitas Islam lokal 

menegaskan pentingnya pendekatan interdisipliner yang 

menggabungkan antropologi, teologi, dan pendidikan 

Islam.Secara sosial, hal ini memperkuat ketahanan budaya 

(cultural resilience) umat Islam dalam menghadapi arus 

global. Islam lokal yang kuat akan melahirkan masyarakat 

yang moderat, terbuka, dan berakar kuat pada nilai-nilai 

kemanusiaan dan spiritualitas. 

6. Islam Lokal sebagai Identitas Global Baru 

Dalam konteks globalisasi nilai, Islam lokal justru 

dapat berkontribusi pada pembentukan wajah Islam 

global yang damai dan humanis. 

Konsep Islam Nusantara, Islam Berkemajuan, dan Islam 

Rahmatan lil-‘Alamin adalah bentuk konkret dari 

localization of Islam yang kini mulai mendapat perhatian 

dunia (Feener, 2013).Dengan demikian, peneguhan 

identitas Islam lokal bukanlah bentuk resistensi terhadap 

globalisasi, melainkan upaya konstruktif untuk 

menghadirkan Islam yang berakar dan relevan bagi 

peradaban global. 

Peneguhan identitas Islam lokal di dunia global 

berarti memperkuat akar keislaman yang bersenyawa 

dengan nilai-nilai budaya, tanpa kehilangan universalitas 

ajaran Islam.Melalui strategi revitalisasi tradisi, pendidikan 

kontekstual, kolaborasi antarbudaya, dan digitalisasi nilai-

nilai lokal, Islam dapat tampil sebagai kekuatan moral yang 

mampu menyatukan lokalitas dan globalitas dalam 

harmoni peradaban.Identitas Islam lokal yang kokoh adalah 

benteng budaya sekaligus jembatan dialog bagi dunia yang 

terus berubah. 

 

 

 



153 

 

BAB IX 

PENUTUP 

A. Kesimpulan Umum dan Refleksi Akhir 

Berdasarkan keseluruhan pembahasan mengenai 

transformasi pendidikan Islam dalam konteks lokal dan 

global, dapat disimpulkan bahwa pendidikan Islam 

memiliki potensi besar sebagai instrumen pembentuk 

peradaban yang berakar pada nilai-nilai spiritual, sosial, 

dan budaya masyarakat. Pendidikan Islam tidak hanya 

berfungsi sebagai sarana transmisi ilmu keagamaan, tetapi 

juga sebagai wahana pembentukan karakter, pembebasan 

intelektual, dan pemberdayaan sosial yang kontekstual 

dengan realitas masyarakat. 

Secara umum, hasil refleksi akademik menunjukkan 

beberapa poin penting. Pertama, pendidikan Islam harus 

bertransformasi dari sistem yang normatif-doktrinal menuju 

sistem yang partisipatif dan kontekstual. Hal ini berarti 

pendidikan harus mengintegrasikan nilai-nilai lokal, tradisi 

spiritual, dan dinamika sosial budaya masyarakat agar tetap 

relevan dengan kebutuhan zaman. Kedua, pendidikan Islam 

perlu berorientasi pada pembentukan insan kamil, yaitu 

manusia yang beriman, berilmu, berakhlak mulia, serta 

memiliki kepedulian sosial dan kemampuan beradaptasi di 

tengah perubahan global.Ketiga, kolaborasi antara lembaga 

pendidikan, masyarakat sipil, dan komunitas lokal menjadi 

kunci penguatan ekosistem pendidikan Islam. Kolaborasi 

ini tidak hanya memperluas akses dan partisipasi, tetapi 

juga memperkaya sumber belajar melalui praktik sosial, 

tradisi religius, serta kearifan lokal yang diwariskan 

masyarakat. Keempat, digitalisasi pendidikan Islam 

menjadi keniscayaan pada era modern. Namun, digitalisasi 

harus diimbangi dengan spiritualisasi, agar kemajuan 



154 

 

teknologi tetap berpihak pada nilai kemanusiaan, etika, dan 

moralitas Islam. 

Refleksi akhir dari keseluruhan gagasan ini adalah 

bahwa pendidikan Islam masa kini harus berwawasan 

transformasional dan inklusif, tidak hanya mentransfer 

ilmu, tetapi juga mentransformasikan kesadaran dan 

perilaku peserta didik agar mampu menjadi agen perubahan 

sosial. Pendidikan Islam yang berakar pada nilai-nilai 

keislaman dan budaya lokal akan mampu melahirkan 

generasi yang moderat, berkarakter, serta siap menghadapi 

tantangan global tanpa kehilangan identitas spiritualnya. 

Dengan demikian, masa depan pendidikan Islam 

bergantung pada kemampuannya menyeimbangkan antara 

tradisi dan inovasi, lokalitas dan globalitas, serta 

pengetahuan dan kebijaksanaan spiritual. Melalui 

sintesis nilai-nilai tersebut, pendidikan Islam akan terus 

menjadi sumber pencerahan dan kekuatan moral bagi 

peradaban manusia. 

B. Implikasi bagi Pengembangan Dakwah, Kebudayaan,     

    dan Pendidikan 

Berdasarkan hasil kajian dan refleksi terhadap 

dinamika pendidikan Islam yang berakar pada nilai-nilai 

lokal serta berorientasi global, terdapat sejumlah implikasi 

penting bagi pengembangan dakwah, kebudayaan, dan 

pendidikan. Implikasi ini menunjukkan arah strategis bagi 

pembaharuan pemikiran dan praktik keislaman agar tetap 

relevan dengan kebutuhan masyarakat modern tanpa 

kehilangan akar spiritual dan kulturalnya. 

1. Implikasi bagi Pengembangan Dakwah 

Dakwah di era kontemporer harus bergeser dari pola 

indoktrinatif dan verbalistik menuju model dakwah 



155 

 

partisipatif dan transformatif. Data akademik 

menunjukkan bahwa efektivitas dakwah meningkat ketika 

dikaitkan dengan konteks sosial dan budaya masyarakat 

setempat (Azra, 2019; Rahman, 2021). Pendekatan dakwah 

berbasis kearifan lokal, seperti yang dilakukan masyarakat 

Kaili dan komunitas Islam Nusantara, memperlihatkan 

keberhasilan dalam menanamkan nilai-nilai Islam yang 

moderat, toleran, dan membumi. 

Dengan demikian, implikasinya adalah: 

a. Dakwah harus mengintegrasikan nilai-nilai budaya 

lokal sebagai media penyampaian pesan Islam agar 

lebih mudah diterima masyarakat. 

b. Dakwah perlu memanfaatkan teknologi digital dan 

media sosial sebagai sarana penyebaran nilai 

spiritual, etika sosial, dan pengetahuan keagamaan 

yang mencerahkan. 

c. Para da’i dan pendidik agama perlu mengembangkan 

kompetensi kultural agar mampu berdialog dengan 

realitas sosial, tanpa kehilangan substansi ajaran 

Islam. 

2. Implikasi bagi Pengembangan Kebudayaan 

Pendidikan Islam yang kontekstual berperan penting 

dalam revitalisasi kebudayaan lokal. Nilai-nilai Islam dan 

budaya lokal tidak harus dipertentangkan, tetapi dapat 

bersinergi untuk memperkuat identitas sosial dan spiritual 

masyarakat. Studi oleh Woodward (2012) dan 

Mujiburrahman (2018) menegaskan bahwa Islam lokal di 

Indonesia menjadi model keberagamaan yang damai karena 

kemampuannya mengakomodasi tradisi dan simbol-simbol 

budaya tanpa meninggalkan prinsip tauhid. 

Implikasi kebudayaan dari temuan ini meliputi: 



156 

 

a. Perlu adanya rekonstruksi identitas Islam lokal 

sebagai ekspresi religius yang menghargai tradisi, 

bahasa, dan simbol-simbol budaya daerah. 

b. Pendidikan Islam dapat menjadi agen pelestarian 

budaya, dengan menjadikan ritual, seni, dan adat 

religius sebagai bagian dari proses pembelajaran 

nilai. 

c. Kolaborasi antara lembaga keagamaan, seniman, dan 

tokoh adat diperlukan untuk membangun 

kebudayaan Islam yang dinamis dan adaptif 

terhadap perubahan zaman. 

3. Implikasi bagi Pengembangan Pendidikan 

Pendidikan Islam perlu diarahkan pada model 

transformasi sosial dan spiritual yang berakar pada nilai-

nilai lokal, namun berorientasi global. Kajian oleh Zubaedi 

(2017) dan Nata (2020) menegaskan bahwa pendidikan 

Islam yang efektif adalah pendidikan yang menyatukan 

dimensi moral, intelektual, dan sosial dalam satu 

kesatuan praksis. 

Beberapa implikasi strategisnya adalah: 

a. Kurikulum pendidikan Islam perlu dikembangkan 

secara integratif dan kontekstual, menggabungkan 

antara ilmu keislaman, ilmu sosial, dan kearifan 

lokal. 

b. Pembelajaran perlu menekankan partisipasi 

komunitas dan pengalaman langsung sebagai 

sumber belajar, sebagaimana prinsip community-

based education. 

c. Perlu penguatan digital literacy dan spiritual 

literacy secara seimbang, agar peserta didik mampu 

menggunakan teknologi secara etis dan produktif 

dalam pengabdian kepada masyarakat. 



157 

 

d. Guru, ustaz, dan pendidik Islam hendaknya berperan 

sebagai agen perubahan sosial, bukan hanya 

pengajar, dengan menginternalisasikan nilai-nilai 

rahmatan lil ‘alamin dalam setiap praktik pendidikan. 

Dengan demikian, pengembangan dakwah, kebudayaan, 

dan pendidikan Islam tidak dapat dipisahkan satu sama 

lain. Ketiganya merupakan pilar utama peradaban Islam 

yang saling menopang. Dakwah memberikan arah moral 

dan spiritual, kebudayaan memberi konteks dan akar sosial, 

sementara pendidikan menjadi sarana sistematis untuk 

mentransfer dan mentransformasikan nilai-nilai tersebut. 

Dalam konteks globalisasi dan disrupsi digital saat ini, 

keberhasilan pendidikan Islam bergantung pada 

kemampuannya menjaga keseimbangan antara nilai-nilai 

keislaman universal dan identitas lokal. Revitalisasi 

dakwah yang humanis, kebudayaan yang inklusif, dan 

pendidikan yang berorientasi pada pemberdayaan menjadi 

kunci utama dalam membangun masyarakat Islam yang 

berkarakter, berilmu, dan berkemajuan. 

C. Harapan Penulis terhadap Kesinambungan Pendidikan    

      Islam berbasis Nilai kearifan Lokal  

Sebagai penutup reflektif dari seluruh pembahasan, 

penulis menyampaikan harapan besar agar pendidikan 

Islam di Indonesia terus dikembangkan secara 

berkesinambungan dengan berpijak pada nilai-nilai 

kearifan lokal sebagai landasan moral, sosial, dan 

spiritual. Dalam pandangan penulis, pendidikan Islam yang 

berakar pada nilai-nilai lokal tidak hanya memperkuat 

identitas keislaman masyarakat, tetapi juga menjadi 

jembatan antara tradisi dan modernitas, antara spiritualitas 

dan kemajuan peradaban. 

1. Pendidikan Islam yang Membumi dan Membebaskan 



158 

 

Harapan utama penulis adalah agar pendidikan Islam 

tidak terjebak dalam pola pengajaran yang hanya bersifat 

kognitif dan normatif, tetapi mampu menjadi pendidikan 

yang membumi yakni pendidikan yang berangkat dari 

realitas sosial dan budaya masyarakat. Nilai-nilai lokal 

seperti gotong royong, musyawarah, solidaritas sosial, dan 

penghormatan terhadap alam merupakan refleksi dari 

prinsip Islam yang rahmatan lil ‘alamin. Dengan 

menghidupkan nilai-nilai tersebut, pendidikan Islam akan 

menjadi pendidikan yang membebaskan (Paulo Freire, 

1970), yang tidak hanya mentransfer ilmu, tetapi juga 

membangkitkan kesadaran kritis dan kemampuan 

berkontribusi nyata terhadap masyarakat. 

2. Penguatan Kearifan Lokal sebagai Basis Karakter dan  

    Spiritualitas 

Penulis berharap agar lembaga-lembaga pendidikan 

Islam baik madrasah, pesantren, maupun sekolah umum 

tidak hanya menjadikan kearifan lokal sebagai pelengkap 

kurikulum, tetapi sebagai basis pembentukan karakter dan 

spiritualitas peserta didik.  

Kearifan lokal, sebagaimana nilai nosarara 

nosabatutu dalam budaya Kaili, mengandung ajaran 

tentang persaudaraan, keharmonisan, dan tanggung jawab 

sosial. Nilai-nilai seperti inilah yang harus terus diwariskan 

melalui sistem pendidikan agar generasi muda memiliki 

akar moral yang kuat sekaligus wawasan global yang luas. 

3. Kolaborasi untuk Keberlanjutan Pendidikan Berbasis  

    Nilai Lokal 

Kesinambungan pendidikan Islam berbasis kearifan 

lokal hanya dapat terwujud jika ada sinergi antara 

pemerintah, lembaga pendidikan, dan masyarakat adat. 



159 

 

Penulis berharap muncul berbagai bentuk kolaborasi, 

seperti pengembangan kurikulum etnopedagogi Islam, 

penelitian budaya religius, serta pembelajaran berbasis 

komunitas yang menggali potensi sosial dan spiritual 

masyarakat setempat.Selain itu, penting untuk memperkuat 

komunitas belajar lintas generasi, di mana tokoh agama, 

tokoh adat, dan generasi muda dapat saling bertukar 

pengalaman dan pengetahuan dalam suasana dialogis dan 

inklusif. 

4. Pendidikan Islam sebagai Pilar Peradaban Masa Depan 

Penulis meyakini bahwa pendidikan Islam yang 

berakar pada nilai-nilai lokal akan menjadi pilar penting 

bagi masa depan peradaban bangsa Indonesia. 

Pendidikan yang berpadu antara keimanan dan kebudayaan 

akan melahirkan generasi berkarakter moderat, kreatif, dan 

memiliki kesadaran ekologis serta sosial yang tinggi. 

Harapannya, pendidikan Islam di masa depan tidak 

hanya mencetak lulusan yang cerdas secara intelektual, 

tetapi juga arif secara spiritual, empatik secara sosial, dan 

kokoh secara moral. Inilah cita-cita luhur dari pendidikan 

Islam yang sejatimenjadi sarana untuk membangun 

manusia yang utuh, yang mampu menghadirkan nilai-nilai 

ilahiah di tengah dinamika kemanusiaan modern. 

Akhirnya,penulis menegaskan bahwa kesinambungan 

pendidikan Islam berbasis nilai kearifan lokal merupakan 

ikhtiar menjaga akar dan arah pendidikan nasional. Akar 

yang kuat akan membuat pendidikan Islam tetap berdiri 

kokoh di tengah arus globalisasi, sementara arah yang jelas 

akan menuntunnya menjadi sumber inspirasi bagi kemajuan 

bangsa. 



160 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M. Amin. (2019). Islamic Studies di 

Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Abdurrahman, A. (2018). Paradigma Pendidikan 

Islam Humanistik. Jakarta: RajaGrafindo Persada. 

Ahmad, N. (2020). Spiritualisasi Pendidikan Islam di 

Era Digital. Bandung: Alfabeta. 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. (2013). Islam 

and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC. 

Alwasilah, A. Chaedar. (2011). Pokoknya Kualitatif: 

Dasar-Dasar Merancang dan Melakukan Penelitian 

Kualitatif. Bandung: Kiblat Buku Utama. 

Arifin, M. (2017). Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: 

Bumi Aksara. 

Azra, Azyumardi. (2018). Pendidikan Islam: Tradisi 

dan Modernisasi Menuju Milenium Baru. Jakarta: Logos 

Wacana Ilmu. 

Baharuddin, & Wahyuni, M. (2015). Teori Belajar 

dan Pembelajaran. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media. 

Basri, H. (2021). Kearifan Lokal dan Pendidikan 

Karakter Islami. Makassar: Alauddin Press. 

Daradjat, Zakiah. (2012). Ilmu Pendidikan Islam. 

Jakarta: Bumi Aksara. 

Driyarkara. (2019). Manusia dan Pendidikan. 

Yogyakarta: Kanisius. 



161 

 

Fadli, M. (2021). “Integrasi Nilai Lokal dalam 

Pembelajaran PAI.” Jurnal Pendidikan Agama Islam, 8(2), 

133–147. 

Geertz, Clifford. (1976). The Religion of Java. 

Chicago: The University of Chicago Press. 

Hidayat, Nur. (2020). Islam Nusantara dan 

Pendidikan Karakter. Jakarta: Prenada Media. 

Hidayatullah, M. Furqon. (2018). Pendidikan 

Karakter: Membangun Peradaban Bangsa. Surakarta: 

Muhammadiyah University Press. 

Idrus, Muhammad. (2019). Metode Penelitian Sosial: 

Pendekatan Kualitatif dan Kuantitatif. Yogyakarta: UII 

Press. 

Kaelan. (2012). Metode Penelitian Kualitatif 

Interdisipliner. Yogyakarta: Paradigma. 

Kuntowijoyo. (2006). Muslim Tanpa Masjid: Esai-

esai Agama, Budaya, dan Politik dalam Bingkai 

Strukturalisme Transendental. Bandung: Mizan. 

Madjid, Nurcholish. (2000). Islam Doktrin dan 

Peradaban. Jakarta: Paramadina. 

Malik, A. (2022). “Digital Transformation in Islamic 

Education.” Journal of Islamic Education Studies, 10(1), 

21–35. 

1. Marzali, Amri. (2017). Antropologi dan Kearifan 

Lokal. Jakarta: Prenada Media. 

2. Mulyasa, E. (2020). Implementasi Kurikulum 

Merdeka dalam Pendidikan Islam. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 



162 

 

3. Nasr, Seyyed Hossein. (2010). Islamic Life and 

Thought. London: Routledge. 

4. Nata, Abuddin. (2016). Pendidikan Islam dalam 

Perspektif Multikulturalisme. Jakarta: RajaGrafindo 

Persada. 

5. Nata, Abuddin. (2012). Integrasi Ilmu Agama dan 

Ilmu Umum. Jakarta: Rajawali Pers. 

6. Nasution, S. (2017). Metode Research (Penelitian 

Ilmiah). Jakarta: Bumi Aksara. 

7. Pabbajah, M. (2021). Islam dan Budaya Lokal di 

Sulawesi Tengah. Palu: IAIN Datokarama Press. 

8. Rahim, A. R. (2020). Kearifan Lokal dalam 

Perspektif Pendidikan Islam. Makassar: Alauddin 

University Press. 

9. Rahman, F. (2015). Islam and Modernity: 

Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago: 

The University of Chicago Press. 

10. Rahmawati, I., & Sutarto. (2018). Pendidikan 

Berbasis Budaya Lokal. Yogyakarta: Deepublish. 

11. Rosyadi, I. (2017). Pendidikan Islam 

Transformatif. Bandung: Alfabeta. 

12. Saefuddin, A. M. (2020). Paradigma 

Pendidikan Islam di Era Globalisasi. Jakarta: Gema 

Insani. 

13. Sauri, Sofyan. (2018). Nilai dan Etika 

Pendidikan Islam. Bandung: Alfabeta. 

14. Shihab, M. Quraish. (2016). Wawasan Al-

Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan 

Umat. Bandung: Mizan. 

15. Sugiyono. (2018). Metode Penelitian Kualitatif, 

Kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta. 

16. Tilaar, H. A. R. (2004). Multikulturalisme: 

Tantangan-Tantangan Global Masa Depan dalam 

Transformasi Pendidikan Nasional. Jakarta: 

Grasindo. 



163 

 

17. Wekke, Ismail Suardi. (2017). Integrasi 

Kearifan Lokal dalam Pendidikan Islam. Yogyakarta: 

Deepublish. 

18. Wibowo, Agus. (2017). Pendidikan Karakter: 

Strategi Membangun Karakter Bangsa 

Berperadaban. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

19. Yakin, M. (2021). Islam dan Identitas Lokal di 

Nusantara. Surabaya: UINSA Press. 

20. Zuhdi, Muhammad. (2022). “Reformulating 

Islamic Education for the 21st Century.” 

International Journal of Islamic and Middle Eastern 

Education, 14(3), 203–221. 

 

LAMPIRAN 

1,Snopsis Buku 

Buku Transformasi Pendidikan Islam di Tanah Kaili 

menghadirkan refleksi mendalam tentang perjalanan, 

tantangan, dan arah baru pendidikan Islam di wilayah 

budaya Kaili, Sulawesi Tengah. Dengan pendekatan 

historis, kultural, dan teologis, buku ini menelusuri 

bagaimana pendidikan Islam bertransformasi dari bentuk 

tradisional yang berakar pada masjid, langgar dan rumah 

guru mengaji 163ampong, menuju model pendidikan 

modern yang berorientasi pada kemajuan ilmu pengetahuan 

dan nilai-nilai global. 

Dalam proses transformasi itu, muncul pertanyaan 

penting: bagaimana pendidikan Islam tetap berpijak pada 

nilai lokal dan spiritualitas masyarakat Kaili tanpa 

kehilangan daya saing di era modern? Melalui kajian 

empiris dan reflektif, penulis menunjukkan bahwa 

pendidikan Islam dapat berkembang secara dinamis jika 



164 

 

berakar pada prinsip tauhid, moderasi, dan kearifan lokal 

yang menjadi karakter masyarakat Kaili. 

Buku ini mengajak pembaca untuk memahami bahwa 

perubahan dalam dunia pendidikan tidak sekadar persoalan 

kurikulum dan kelembagaan, tetapi juga pembaruan cara 

pandang terhadap manusia, budaya, dan nilai-nilai 

kehidupan. Dalam konteks inilah, Transformasi Pendidikan 

Islam di Tanah Kaili hadir sebagai kontribusi pemikiran 

bagi pengembangan pendidikan Islam yang kontekstual, 

berakar pada tradisi, dan berorientasi pada peradaban masa 

depan. 

Sebuah karya penting bagi akademisi, praktisi 

pendidikan, peneliti budaya, serta siapa pun yang peduli 

terhadap masa depan pendidikan Islam di Indonesia. 

2.Profil Penulis 

 

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di 

bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah, 

UIN Datokarama Palu. Ia aktif mengajar mata kuliah 

fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus 

kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik 

pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim. 

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada 

studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan 

dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian 

kualitatif. Minat akademiknya meliputi fikih 

pendidikan, fikih pembelajaran, pembentukan karakter 

religius, serta integrasi kearifan lokal dalam pendidikan 

Islam, khususnya di konteks madrasah dan masyarakat 

Muslim Indonesia. 

Selain mengajar, penulis aktif melakukan 

penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk 



165 

 

artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku 

ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada 

rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai 

sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan 

spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat 

dalam penyusunan khutbah, modul keagamaan, dan 

buku panduan ibadah yang digunakan di lingkungan  

masyarakat. Melalui karya ini, penulis berharap dapat 

mendorong lahirnya praktik pendidikan Islam yang 

tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga berakar 

kuat pada nilai-nilai syariat dan akhlak mulia. 

 
 

 

 


