:
3
>
7
o
:
z
>
‘
E
;
§
Z
n
N
:
5
g
o

ZIKIR
YANG BENAR

HATI YANG
TENANG

Dr. Bahdar, M.H.I.

Sebutlah selalu namanya
Dia akan merahmati hidupmu




HALAMAN HAK CIPTA/COPYRIGHT

© 2023 Dr. Bahdar, M.H.I
Email bahdar@uindatokarama ac.id
HP.081.341.207.628

Hak cipta dilindungi undang-undang.

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh atau
sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik cetak
maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari penerbit dan
penulis, kecuali untuk keperluan pendidikan dengan
menyebut sumbernya.

Penerbit:

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat
Alamat: J1. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah

Cetakan Pertama: November 2023
ISBN: Nomor belum ada



Kata Pengantar

, I = e ek o
4da j@]uibjdmg"’U%@@béﬂ\jﬁﬁd\jc@ﬁ\éj@ﬁﬂ}

Segala puji bagi Allah Swt. atas limpahan rahmat, taufik,
dan hidayah-Nya sehingga penulis dapat menyelesaikan
buku ini yang berjudul “Zikir yang Benar, Hati yang
Tenang.” Buku ini hadir sebagai ikhtiar kecil untuk
mengajak umat Islam kembali kepada ketenangan hati
melalui amalan zikir yang berlandaskan dalil sahih serta
dipraktikkan oleh para ulama sepanjang sejarah.

Dalam kehidupan modern yang penuh tekanan dan hiruk-
pikuk, hati manusia sering terombang-ambing oleh
kecemasan, kekhawatiran, dan kegelisahan. Zikir menjadi
penopang utama untuk menata batin, menguatkan jiwa,
serta mendekatkan diri kepada Allah. Sebagaimana firman-
Nya: “Ala bi dzikrillahi tathma’innul qulub” “Hanya
dengan mengingat Allah hati menjadi tenang.” Ayat ini
menjadi ruh dari keseluruhan isi buku ini.

Penulis menyusun buku ini dengan menggabungkan dalil
nash, pandangan ulama, kajian akademik, dan praktik zikir
yang berkembang dalam masyarakat Muslim Nusantara.
Harapannya, buku ini dapat menjadi panduan bagi guru,
imam masjid, mahasiswa, dan seluruh umat Islam dalam
memahami zikir secara benar, baik dari aspek lafaz, waktu,
adab, maupun penghayatannya.



Ucapan terima kasih penulis sampaikan kepada para guru,
sahabat, dan semua pihak yang telah memberikan
dukungan, masukan, dan doa hingga terwujudnya karya
sederhana ini. Semoga buku ini bermanfaat dan menjadi
amal jariyah bagi penulis dan para pembacanya.

Akhirnya, penulis memohon kepada Allah Swt. agar setiap
langkah yang kita tempuh selalu dalam bimbingan-Nya dan
semoga zikir senantiasa menjadi cahaya penenteram hati
dalam kehidupan kita.

Gl a3l ) (3850 g
108 4 aS) 38 g a0 2 A6

Palu, November 2023
Penulis

Dr.Bahdara.M.H.I



DAFTAR ISI
Halaman Judul........... .o 1
Halaman Hak Cipta...............c.oooiiiiiiii e 1
Halaman Kata Persembahan................................ 111
Halaman Kata Pengantar.....................coooiiiiineL. 1\
Halaman Pesan Penulis....................oonl . v
Halaman Kata Motivasi.............coovviiiiiiiinnnann... . Vi
Halaman Profil Penulis......................on Vi
BAB I
PEMDAHULUAN
A. Latar belakang Masalah............................... 1
B. Zikir Penting dalam Kehidupan Moder........... 3
C, Kiris Ketenangan Jiwa dan Kebutuhan Spritual.... 7
D. Fenomena Banyak Zikir tapi Hati Tidak 12
Tenang .....oovvviiiiiii
E. Pengamalan Zikir yang Sering Disalah Pahami... 14
F. Arah dan Tujuan Penulisan........................... 19
G. Harapan Penulis...................ooooo 22
BAB 11
HAKIKAT ZIKIR DALAM ISLAM
A. Pengertian Zikir dalam al Qur’an dan As Sunnah 25
B. Pengertian Zikir dalam al Qur’an dan As Sunnah 28
C. Zikir Sebagai Ibadah Lisan,Hati dan Amal........ 33
D. Hubungan Zikir dengan Taqwa..................... 37
E. Manusia dan Kebutuhan Ketenangan............... 41
F. Tatmainul Qulub sebagai Tujuan Spiritual Utama 45
BAB III
ZIKIR DALAM PRESPEKTIF AL QUR’AN DAN AS
SUNNAH

A. Ayat Al qur’an tentang Zikir........................ 49
B. Hadis-Hadis tentang Keutamaan Zikir............. 53

C. Zikir dan Ketenangan Menurut Para Ulama...... 57



0w p

oCawp» oSawp> oSOwp

Cawp

BAB IV
ZIKIR YANG BENAR

ZIKIr LAsan.......ooeiiii i 61
Zikir Hatl ... 66
Zikir Perbuatan (Dzikir ‘Amali..................... 69

BAB V

BUAH ZIKIR

Makna Hati yang Tenang............................. 73
Dampak Zikir Pada Jiwa Manusia.................. 77
Zikir sebagai Obat Gangguan Hati............... 81

BAB VI

JENIS-JENIS ZIKIR DAN WAKTUNYA

Zikir Pagidan Sore............coiiiiiiiiiiiiian, 86
Zikir Setelah shalat......................... 90
Zikir sebelum Tidur...............ooo 95
Zikir ketika Sedih atau Takhut...................... 100

BAB VII

ZIKIR DALAM TRADISI ISLAM NUSANTARA
Tradisi Majelis Zikir dan Manfaat Sosialnya.... 111
Zikir jamaah di Masjid Kampung................. 116
Peran Imam dan Guru Ngaji....................... 121
Mana yang Sunah Mana yang Budaya........... 126
BAB VIII
Z1IKIR DAN KEHIDUPAN MOODERN

Tantangan Spiritual Zaman Digital............... 132
Distraksi dan Hati yang Tidak Tenteram......... 134
Zikir sebagai Terapi di Era Gadget................ 136
Zikir untuk Menjaga Fokus, Emosi, dan 138

Produktivitas. .....oovoeereee e



MENJAGA ESENSI ZIKIR DI TENGAH

MODERNITAS

A. Pentingnya Menggabungkan Tradisi dan Inovasi 142
B. Menjaga Kekhusyukan Meski Lewat Media 145

Digital.......cooi
C. Menjaga Kekhusyukan Meski Lewat Media 148

Digital......ccooiii

BAB X
PENUTUP

A. Kesimpulan.................oooo 150
B. Implikasi...........ooooiiii 152
C Saran untuk Kajian Lebih Lanjut................. 154
D. Langkah yang Perlu Diambil dan Dikembangkan 156

DAFTAR PUSTAKA

Lampiran :
1. Snopsis Buku.................. I, 162
2. Riwayat Penulis.............coooiiiiiiiii i, 163



BAB1
PEMDAHULUAN

A. Latar belakang Masalah

Dalam kehidupan modern yang serba cepat, manusia
hidup dalam pusaran aktivitas digital yang hampir tidak
pernah berhenti. Arus informasi yang deras, persaingan
hidup yang semakin kompetitif, serta tekanan
sosialekonomi yang terus meningkat menjadikan banyak
individu berada dalam kondisi psikologis yang labil, mudah
cemas, dan rentan kehilangan harapan. Di tengah situasi
ini, kebutuhan spiritual untuk menemukan ketenangan batin
menjadi semakin mendesak. Salah satu tuntunan utama
dalam tradisi Islam yang diyakini dapat menata hati adalah
zikir, yaitu mengingat Allah dengan penuh kesadaran dan
penghayatan.

Namun demikian, tidak semua praktik zikir mampu
menghadirkan kedamaian hati. Banyak orang berzikir,
tetapi tetap gelisah, tidak tenang, bahkan stresnya tidak
berkurang. Kondisi ini menunjukkan bahwa terdapat
gangguan internal, gangguan eksternal, dan kesalahan
dalam memahami makna teks zikir yang menghalangi
fungsi spiritual zikir itu sendiri.

Secara internal, seseorang dapat terhalang menikmati
ketenangan zikir karena hatinya dipenuhi keraguan, tidak
konsentrasi, atau menjadikan zikir sebagai rutinitas
mekanis tanpa keikhlasan. Suasana batin yang kacau,
pikiran yang melompat-lompat, dan tidak adanya hudhur
al-galb (hadirnya hati) menyebabkan zikir kehilangan daya
penyembuhnya. Zikir yang seharusnya menjadi sumber



keteduhan justru tidak berdampak karena tidak dihayati
maknanya.

Secara eksternal, dunia digital menghadirkan gangguan
yang jauh lebih kuat daripada generasi-generasi
sebelumnya. Notifikasi tanpa henti, media sosial yang
memicu kecemasan sosial (social anxiety), berita yang
bersifat provokatif, serta budaya “selalu online”
menjadikan manusia kehilangan ruang sunyi untuk
menenangkan jiwa. Kebisingan digital ini membuat
seseorang sulit memasuki kondisi kontemplatif yang
dibutuhkan untuk merasakan kehadiran Allah. Akibatnya,
zikir dibaca, tetapi hati tetap berputar pada kecemasan,
tekanan hidup, dan rasa tidak aman.

Lebih jauh, kesalahan dalam memahami makna teks
zikir juga menjadi penyebab zikir tidak memberikan
ketenangan. Banyak orang membaca zikir hanya karena
tradisi, mengikuti jamaah, atau menjadi kebiasaan turun-
temurun, tanpa menghadirkan pemahaman mendalam
tentang makna tauhid, syukur, takut, dan harap yang
terkandung di dalam teks-teks tersebut. Padahal Al-Qur’an
menegaskan bahwa ketenangan itu hadir melalui tadabbur
dan pemahaman yang benar, bukan sekadar pengulangan
lafaz.

Pada titik ini, masyarakat digital membutuhkan zikir
yang benar, yaitu zikir yang dihayati, dipahami maknanya,
dilakukan dengan kesadaran penuh, dan dijadikan sarana
penyembuhan spiritual. Zikir bukan semata amalan lisan,
tetapi proses internalisasi nilai ilahiah untuk membebaskan
manusia dari kecemasan, kegelisahan, dan rasa putus asa
yang menjadi penyakit sosial era digital. Ketika dunia
semakin kompetitif dan tekanan hidup semakin berat, zikir
yang benar menjadi jalan keluar untuk mengembalikan



10

stabilitas batin, memulihkan harapan, serta memperkuat
keimanan yang menuntun perilaku lebih positif.

Dengan demikian, pembahasan mengenai “Zikir yang
Benar, Hati yang Damai” menjadi sangat penting sebagai
panduan spiritual bagi manusia modern. Buku ini bertujuan
menjelaskan bagaimana zikir dapat kembali pada fungsi
utamanya sebagai penyejuk hati, penenang jiwa, dan
sumber kekuatan menghadapi kerasnya kehidupan digital.
Melalui pemahaman yang tepat, praktik yang benar, dan
kesadaran mendalam, zikir akan menjadi fondasi
ketenangan bagi setiap muslim yang mendambakan hati
yang damai dalam dunia yang penuh kegaduhan.

B. .Zikir Penting dalam Kehidupan Modern

Kehidupan modern ditandai oleh percepatan
informasi, tekanan kerja, kompetisi sosial, dan
ketidakpastian hidup. Kondisi ini sering memunculkan
stres, kecemasan, kelelahan mental, bahkan krisis spiritual.
Dalam konteks inilah zikir kembali menunjukkan relevansi
akademiknya sebagai praktik spiritual yang memberi
ketenangan psikologis, stabilitas emosional, dan kesehatan
mental.

1. Zikir sebagai Terapi Psikologis

Banyak penelitian psikologi menunjukkan bahwa
praktik spiritual seperti repetisi lafaz, doa, dan meditasi
religius dapat menurunkan tingkat stres.

a. Studi dalam Journal of Religion and Health
menjelaskan bahwa pengulangan lafaz zikir yang



11

ritmis mampu menurunkan aktivitas sistem saraf
simpatis sehingga tubuh lebih relaks.

b. Penelitian lain oleh Krageloh (2010) mengenai
“Spiritual Religiosity and Well-being” menunjukkan
bahwa  kegiatan  spiritual, termasuk  zikir,
meningkatkan emotional regulation dan rasa tenang.

Zikir bekerja seperti mindfulness tetapi berbasis tauhid;
fokusnya tidak sekadar pada napas, tetapi pada Allah Swt.
sebagai pusat kesadaran spiritual.

2. Zikir Meningkatkan Kesehatan Mental dan
Emosional

Dalam masyarakat modern, gangguan kecemasan dan
depresi meningkat. Zikir terbukti membantu mengurangi
gejala-gejala tersebut.

a. Penelitian di UIN Sunan Kaljjaga (Nur Hidayati,
2019) menunjukkan bahwa zikir dapat menurunkan
gejala kecemasan pada mahasiswa dengan skor
signifikan pada skala psikologi Beck Anxiety
Inventory (BAI).

b. Kajian lain pada The International Journal of Islamic
Thought menyebutkan bahwa zikir berdampak pada
“peningkatan ketenangan, stabilitas emosi, dan
makna hidup”.

Hal ini terjadi karena zikir mengaktifkan perasaan dekat
dengan Allah (closeness to God), yang memberi efek
ketentraman.



12

3. Zikir sebagai Penyeimbang Hidup yang Serbacepat

Modernitas menciptakan information overload dan
distraksi yang membuat manusia sulit fokus.Studi Digital
Stress  Research  (University of Maryland, 2022)
menunjukkan peningkatan stres akibat paparan gawai yang
berlebihan.Zikir berfungsi sebagai spiritual grounding,
mengembalikan fokus dan perhatian kepada aspek yang
jauh lebih tetap dan stabil.Zikir memberi ruang hening di
tengah bisingnya kehidupan modern.

4. Zikir Memperkuat Makna Hidup

Menurut teori psikologi Viktor Frankl (Logotherapy),
manusia membutuhkan makna untuk sehat secara mental.
Praktik zikir memperkenalkan kesadaran tauhid: bahwa
hidup berada dalam pengawasan dan kasih sayang Allah,
sehingga seseorang merasa hidupnya terarah.

Kajian oleh Pargament (2013) tentang religious coping
menunjukkan bahwa praktik keagamaan yang diulang
setiap hari membantu seseorang menafsirkan hidup dengan
cara yang lebih positif.

5. Zikir Meningkatkan Kontrol Diri dan Akhlak

Modernitas memunculkan impulsivitas—mudah marah,
mudah tersinggung, dan tidak sabar.

Beberapa penelitian fikih dan tasawuf (di antaranya karya
Syed Hossein Nasr dan Al-Ghazali studies) menunjukkan
bahwa zikir:



13

a. Memperkuat kesadaran diri,
b. Menekan hawa nafsu,
c. Membantu seseorang berpikir sebelum bertindak.

Ini sesuai dengan kajian tasawuf bahwa zikir
membersihkan hati dari penyakit batin seperti riya’, dengki,
dan ghibah.

6. Zikir Sebagai Bentuk Pemulihan Spiritual

Dalam sosiologi agama, Emile Durkheim menyebut agama
sebagai sumber solidaritas dan stabilitas jiwa.

Dalam konteks modern, zikir berfungsi sebagai ruang
pemulihan dari tekanan hidup. Praktik kolektif seperti
yasinan, tahlilan, dan zikir jamaah dianggap:

a. Memperkuat ikatan sosial,

b. Memberi dukungan emosional antaranggota
masyarakat,

c. Menumbuhkan rasa aman bersama.

Penelitian antropologi keagamaan (Geertz, Woodward, dan
Azyumardi Azra) menunjukkan bahwa tradisi zikir di
Nusantara menjadi mekanisme penyembuhan kolektif
masyarakat.

7. Zikir Menjadi Identitas Spiritual Muslim di Era
Global

Di tengah arus globalisasi, identitas keagamaan melemah
secara moral.
Zikir menjadi “penanda spiritual” yang mengingatkan



14

Muslim kepada Allah, kepada akhirat, dan kepada nilai-
nilai luhur Islam.

Secara akademik, zikir dipandang sebagai spiritual
habit yang menghubungkan seseorang dengan akar tradisi,
nilai budaya religius, dan etika sosial.Data akademik jelas
menunjukkan bahwa zikir bukan hanya ritual ibadah, tetapi
terapi psikologis, alat pengendalian emosi, penguat
makna hidup, dan penjaga identitas spiritual. Di tengah
tekanan hidup modern, =zikir hadir sebagai sumber
ketenangan yang stabil dan ilmiah terbukti memberi
dampak positif.

C. Kris Ketenangan Jiwa dan Kebutuhan Spritual

Kehidupan modern yang ditandai oleh kecepatan
teknologi, persaingan ekonomi, dan tekanan sosial telah
melahirkan fenomena baru: Kkrisis ketenangan jiwa
(spiritual emptiness) pada banyak individu. Berbagai
penelitian akademik menunjukkan bahwa manusia modern
semakin kehilangan kedamaian batin, meskipun kondisi
hidup secara material jauh lebih baik daripada generasi
sebelumnya.

1. Peningkatan Gangguan Stres dan Kecemasan dalam
Masyarakat Modern

Data akademik dari psikologi menunjukkan bahwa
gangguan kecemasan dan stres meningkat tajam.

a. Laporan World Health Organization (WHO, 2023)
menyebutkan bahwa lebih dari 301 juta orang



15

mengalami gangguan kecemasan dan depresi di
seluruh dunia, dengan tren meningkat setiap tahun.

b. Studi di Journal of Affective Disorders menegaskan
bahwa tekanan hidup modern seperti tuntutan
pekerjaan, ketidakpastian ekonomi, dan paparan
media sosial memicu stres kronis yang menggerus
ketenangan jiwa.

Kondisi in1 memperlihatkan bahwa semakin maju
kehidupan, semakin rentan manusia  mengalami
ketidakseimbangan mental.

2. Tekanan Teknologi dan “Kelelahan Digital”

Kehadiran smartphone dan media sosial membuat
manusia sulit memiliki ruang hening dan kontemplasi.

a. Penelitian Pew Research Center (2022) menemukan
bahwa 64% orang dewasa mengalami “kelelahan
digital” (digital fatigue) akibat paparan informasi
yang berlebihan.

b. Studi University of California (Irvine) menunjukkan
bahwa notifikasi digital membuat otak terus berada
dalam mode “siaga”, sehingga meningkatkan
produksi hormon stres (kortisol).

Hal ini menimbulkan gejala: gelisah, mudah marah,
kehilangan fokus, dan tidak ada ketenangan.

3. Kehilangan Makna Hidup (Loss of Meaning)

Sosiologi dan psikologi eksistensial menilai bahwa
modernitas membuat manusia kehilangan tujuan hidup.



16

a. Viktor Frankl (dalam Man’s Search for Meaning)
menegaskan bahwa manusia modern mengalami
existential vacuum kekosongan makna hidup karena
hilangnya nilai spiritual.

b. Penelitian International Journal of Wellbeing (2019)
menunjukkan bahwa hilangnya makna hidup menjadi
penyebab utama kecemasan, stres, dan depresi.

Kondisi ini membuat manusia merasa “kosong” meskipun
hidupnya serba cukup.

4. Fragmentasi Sosial dan Kesepian Modern

Masyarakat modern mengalami paradoks: semakin
terhubung secara digital, semakin kesepian secara
emosional.

a. Studi Harvard Study of Adult Development (2023)
menemukan bahwa kesepian menjadi salah satu
penyebab utama masalah kesehatan mental pada
masyarakat modern.

b. Penelitian British Journal of Psychology
menunjukkan bahwa kesepian mengurangi
kemampuan seseorang merasakan ketenangan batin
dan berdampak pada stabilitas emosional.

Kesepian ini membuat manusia membutuhkan pegangan
spiritual yang bisa menciptakan rasa kedekatan dengan
Tuhan.



17

5. Kebutuhan Spiritual sebagai Upaya Pemulihan

Di tengah krisis jiwa, muncul kesadaran baru tentang
pentingnya spiritualitas.

a. Penelitian Harold G. Koenig dalam Handbook of
Religion and Health menyebutkan bahwa orang yang
memiliki praktik spiritual rutin (termasuk zikir, doa,
wirid) memiliki tingkat kecemasan lebih rendah,
pikiran lebih stabil, dan hidup lebih optimis.

b. Dalam kajian Journal of Spirituality in Mental
Health, praktik spiritual terbukti meningkatkan
spiritual well-being, yang berperan sebagai benteng
terhadap tekanan mental.

Hal ini menunjukkan bahwa kebutuhan spiritual bukan lagi
hanya aspek agama, tetapi kebutuhan psikologis manusia.

6. Spiritualitas sebagai Terapi yang Diakui dalam Psikologi
Modern

Psikologi klinis kini memasukkan spiritualitas sebagai
bagian dari holistic therapy.

a. American Psychological Association (APA, 2021)
merekomendasikan integrasi praktik spiritual dalam
terapi  kesehatan =~ mental  karena  terbukti
meningkatkan resiliensi psikologis.

b. Pendekatan Mindfulness-Based Spiritual Therapy
yang berkembang dalam psikologi menunjukkan
adanya kebutuhan akan latihan kontemplatif yang
mirip dengan zikir dalam Islam.



18

Zikir memenuhi kebutuhan ini karena berfungsi sebagai
meditasi religius yang memiliki orientasi tauhid.

7. Pandangan Keislaman: Hati Tidak Akan Tenang Tanpa
Mengingat Allah

Kajian keislaman juga menekankan bahwa ketenangan hati
tidak diperoleh melalui materi atau teknologi.

a. QS. ar-Ra’d: 28 menegaskan bahwa “Alaa
bidzikrillahi tathma'innul qulub”: hanya dengan
mengingat Allah hati menjadi tenang.

b. Tafsir para ulama, seperti al-Qurthubi dan Ibn Katsir,
menyebutkan bahwa manusia akan terus gelisah
sampai ia kembali kepada sumber ketenangan sejati,
yaitu Allah.

Data keislaman ini sejalan dengan temuan psikologi
modern yang menyimpulkan bahwa manusia butuh
kedekatan spiritual agar stabil secara mental. Berdasarkan
data akademik lintas disiplin, krisis ketenangan jiwa
modern terjadi karena:

1. Peningkatan stres dan kecemasan,

2. Tekanan teknologi dan kelelahan digital,
3. Hilangnya makna hidup,

4. Kesepian sosial, dan

5. Melemahnya spiritualitas.

Oleh karena itu, kebutuhan spiritual menjadi kebutuhan
dasar manusia modern, bukan lagi sekadar kewajiban
agama. Zikir hadir sebagai jawaban ilmiah dan religius



19

yang mengembalikan ketenangan batin, fokus, optimisme,
dan kedekatan dengan Allah Swt.

D. Fenomena Banyak Zikir tapi Hati Tidak Tenang

Fenomena seseorang yang banyak melakukan zikir
namun tetap merasa gelisah, cemas, atau tidak merasakan
kedamaian batin telah menjadi perhatian dalam berbagai
studi keislaman dan psikologi kontemporer. Sejumlah
penelitian menunjukkan bahwa banyaknya kuantitas zikir
tidak selalu sejalan dengan kualitas kehadiran hati
(hudar al-qalb) dalam berzikir. Dalam penelitian Zikr and
Mental Well-Being oleh Khan (2018), ditemukan bahwa
zikir hanya memberikan efek ketenangan psikis apabila
dilakukan dengan Kkonsentrasi, pemaknaan, serta
penghayatan spiritual, bukan sekadar pengulangan lisan
yang mekanis.

Kajian neuropsikologi Islam juga menunjukkan
bahwa zikir yang dilakukan tanpa kesadaran penuh
(mindfulness) cenderung tidak memengaruhi sistem saraf
penenang (parasympathetic nervous system). Sebuah studi
oleh Abuarqoub (2021) yang meneliti hubungan antara
Islamic mindfulness dan kesehatan mental menunjukkan
bahwa aktivitas religius yang dilakukan secara otomatis
(automaticity) tidak memberikan peningkatan signifikan
terhadap regulasi emosi, berbeda dengan zikir yang
dilakukan secara sadar dan reflektif.

Dalam perspektif tasawuf, al-Ghazali dalam lhya’ ‘Ulim
al-Din menjelaskan bahwa zikir tanpa kehadiran hati
hanya menghasilkan pantulan suara, bukan penyucian



20

jiwa (tazkiyatun-nafs). la menegaskan bahwa hati yang
lalai (al-qalb al-ghafil) tidak akan memperoleh ketenangan
meski lidah terus bergerak menyebut nama Allah. Hal ini
diperkuat oleh penelitian kontemporer oleh Hassan &
Kamal (2020) yang menunjukkan bahwa praktik zikir
yang bersifat ritualistik tanpa penghayatan spiritual
tidak berkontribusi signifikan terhadap penurunan
stres sehari-hari.

Selain itu, faktor sosial-psikologis juga turut berpengaruh.
Studi lapangan pada komunitas Muslim urban di Malaysia
oleh Rahman (2019) menemukan bahwa banyak individu
melakukan zikir dalam kondisi tekanan sosial, tuntutan
pekerjaan, atau gangguan digital, sehingga perhatian
tidak sepenuhnya terserap dalam aktivitas spiritual.
Akibatnya, zikir tidak memberikan efek kontemplatif
sebagaimana digambarkan dalam QS. ar-Ra’d (13): 28
tentang ketenangan hati.

Dengan demikian, data akademik menunjukkan bahwa
ketidakhadiran ketenangan meskipun seseorang banyak
berzikir dipengaruhi oleh beberapa faktor utama:

1. Tidak adanya kehadiran hati (hudhur al-qalb)
saat berzikir.

2. Zikir dilakukan secara mekanis, bukan sebagai
proses kontemplasi spiritual.

3. Gangguan sosial dan kognitif, seperti media sosial,
stres pekerjaan, atau tekanan sosial.

4. Rendahnya pemaknaan terhadap lafaz yang
dibaca, sehingga zikir tidak menggerakkan dimensi
emosional dan spiritual.



21

5. Kurangnya integrasi zikir dengan akhlak dan
perilaku, padahal ketenangan hati menurut literatur
tasawuf lahir dari harmonisasi antara lisan, hati, dan
amal.

Dari sejumlah hasil penelitian tersebut menunjukkan
bahwa ketenangan hati bukan terletak pada banyaknya
jumlah zikir, melainkan pada kualitas kehadiran batin
dan konsistensi penghayatan spiritual. Oleh karena itu,
pembinaan zikir dalam tradisi Islam Nusantara perlu
mengarahkan umat untuk berzikir dengan kesadaran,
pemahaman, dan  penghayatan, bukan  sekadar
memperbanyak jumlah bacaan.

E.Pengamalan Zikir yang Sering Disalah Pahami

Meskipun zikir merupakan ibadah yang sangat dianjurkan,
banyak praktik zikir dalam masyarakat yang tidak sesuai
dengan tuntunan syariat atau dipengaruhi oleh pemahaman
yang kurang tepat. Kajian akademik dalam fikih, hadis, dan
antropologi keagamaan menunjukkan beberapa bentuk
kesalahpahaman yang sering terjadi.

1. Menganggap Zikir Sebagai Ritual yang Memiliki
“Kekuatan Mistis”

Penelitian antropologi agama (Woodward, 1999; Geertz,
1976) mengungkap bahwa pada sebagian masyarakat
Nusantara, zikir dipahami bukan semata ibadah, tetapi
sebagai ritual yang memiliki kekuatan gaib seperti:

a. Penolak bala,
b. Pelaris usaha,



22

c. Pnjaga rumah dari gangguan makhluk halus.

Dalam kajian fikih, Imam al-Ghazali dan Ibn Taymiyyah
menegaskan bahwa zikir tidak boleh dipahami sebagai
jimat (tamimah). Zikir adalah ibadah untuk mengingat
Allah, bukan alat magis.

Kesalahpahaman ini muncul karena bercampurnya
kepercayaan lokal dengan praktik agama.

2. Menentukan Jumlah Zikir tanpa Dasar Dalil

Dalam tradisi masyarakat, sering ditemukan zikir dengan
hitungan tertentu dengan tujuan tertentu, tentu hal ini tidak
memiliki dasar dari hadis sahih, misalnya: bacaan

tertentu harus 33, 99, 313, 1000 kali untuk “membuka
rezeki” atau “menarik jodoh”.

Kajian hadis (Mudzakkir, UIN Jakarta) menegaskan bahwa
penetapan jumlah dalam ibadah wajib berdasarkan dalil,
bukan perasaan atau tradisi.Jika tidak ada dalil, maka
jumlahnya bebas, bukan ditentukan. Dalam fikih disebut:
at-ta ‘abbud bi ghairi dalil (beribadah tanpa dasar) adalah
bentuk bid‘ah amaliyyah.

3. Menganggap Zikir Harus dengan Suara Keras agar
Lebih Sakral

Sebagian masyarakat meyakini bahwa zikir keras lebih
afdal dan lebih “menghadirkan kekuatan batin”.
Padahal, penelitian fikih (al-Nawawi, Ibn Hajar)
menegaskan bahwa:



23

a. Zikir keras hanya dianjurkan dalam kondisi tertentu,
seperti takbir thram dan talbiyah haji,

b. Zikir ideal adalah perlahan (khafi) karena lebih
menjaga keikhlasan.

Kajian psikologi religi juga menunjukkan bahwa
pengulangan zikir secara perlahan lebih efektif memberi
ketenangan.

4. Mengira Zikir Harus Mengikuti Tarekat Tertentu
untuk Sah

Data akademik dari studi tasawuf (Nasr, Trimingham,
Martin van Bruinessen) menjelaskan bahwa sebagian
masyarakat menganggap zikir harus memiliki:

a. Guru tarekat,

b. Baiat,

c. Zikir khusus,

d. Baju atau simbol tertentu.

Padahal menurut ulama tasawuf klasik seperti al-Qusyairi
dan al-Ghazali, zikir tidak membutuhkan keanggotaan
tarekat tertentu untuk sah.Zikir yang benar adalah yang
mengikuti tuntunan Al-Qur’an dan sunnah. Tarekat
hanyalah metode, bukan syarat sah.

5. Zikir Dianggap Cukup dengan Lisan, Tanpa Hati
dan Perilaku

Kesalahpahaman ini muncul dalam masyarakat yang
membatasi zikir hanya pada lafaz.Kajian tasawuf (Ibn
‘Athaillah, al-Harits al-Muhasibi) menekankan bahwa:



24

a. Zikir lisan adalah permulaan,

b. Zikir hati adalah inti,

c. Zikir amal (perilaku yang mencerminkan nilai Islam)
adalah kesempurnaannya.

Penelitian  spiritual ~ psychology = (Walsh,  2020)
menunjukkan bahwa praktik spiritual yang tidak
melibatkan kesadaran batin tidak memberikan efek positif
optimal.

6. Menganggap Zikir sebagai Pengganti Ibadah Wajib

Sebagian orang merasa sudah cukup jika sering berzikir
meskipun mengabaikan salat, puasa, atau kewajiban agama
lainnya.Dalam kajian fikih dan hadis, Nabi menegaskan
bahwa amalan sunnah tidak dapat menggantikan
kewajiban.Studi keagamaan modern (Koenig, 2021)
menekankan hal yang sama: praktik spiritual tidak boleh
menggantikan disiplin ibadah yang terstruktur.

7. Zikir Disalahpahami sebagai Sarana untuk
“Mendapat Kekuatan Luar Biasa”

Dalam masyarakat modern muncul fenomena zikir yang
dikaitkan dengan:

a. “membuka mata batin”,
b. “menajamkan firasat”,
c. atau “melihat hal-hal gaib”.

Kajian kritis UIN Sunan Kalijaga (M. Amin Abdullah)
menunjukkan bahwa pemahaman seperti ini lebih dekat
kepada praktik paranormal daripada ibadah.Zikir bukan alat



25

supranatural, tetapt amalan spiritual untuk mendekat

kepada Allah.

8. Terdapat Tradisi Zikir yang Dipenuhi Unsur
Berlebih-lebihan

Sebagian pengamalan zikir justru berlebihan dalam:

a. Gerakan tubuh,
b. Teriakan,
c. Irama berulang yang menyerupai trance.

Penelitian antropologi agama (Howell, 2018) menyebut
fenomena ini sebagai religious trance behavior, yang
kadang lebih dipengaruhi budaya lokal daripada tuntunan
syariat.Dalam fikih (Ibn Taymiyyah, Ibn Qayyim), zikir
harus tawassuth (moderate), bukan ekstrem.

Kesimpulan Akademik

Kesalahpahaman dalam pengamalan zikir biasanya muncul
dari:

1. Perpaduan budaya lokal dan agama yang kurang
tepat,

2. Minimnya pemahaman fikih dan hadis,

3. Pengaruh tokoh informal tanpa rujukan ilmiah,

4. Motivasi mistis dan supranatural.

Data akademik menunjukkan bahwa zikir harus
dikembalikan pada fungsi utamanya: mengingat Allah,
menenangkan hati, dan memperbaiki akhlak, bukan sebagai
ritual magis atau alat mencari “kesaktian”.



26

F.Arah dan Tujuan Penulisan

1. Arah Penulisan

Buku ini berpijak pada tradisi ilmu figh, hadis, dan tasawuf
yang dikombinasikan dengan temuan empiris dari psikologi
agama, kesehatan mental, dan studi sosial. Arah penulisan
diarahkan untuk:

1.

Mengkaji zikir secara tekstual (al-Qur’an dan
sunnah) dan konseptual (tasawuf/etika spiritual),
sehingga pembaca memahami landasan syar‘i praktik
zikir;

. Menganalisis praktik zikir dalam Kkonteks

kontemporer, termasuk penerapannya dalam
kehidupan modern, serta pola-pola penyimpangan
praksis yang sering terjadi;

. Menghubungkan praktik zikir dengan bukti

empiris tentang ketenangan jiwa, kesejahteraan
psikologis, dan pembentukan karakter;

. Menyajikan panduan praktis yang berlandaskan

teks syar‘i dan bukti ilmiah untuk digunakan oleh
individu, keluarga, dan komunitas keagamaan;

. Memberi rekomendasi kebijakan pendidikan

agama (kurikulum, pembinaan pengajian) agar zikir
dapat diinternalisasi sebagai praktik spiritual yang
sehat dan preventif terhadap masalah mental-sosial.

Dengan demikian arah penulisan bersifat interdisipliner:
menggabungkan kajian tekstual-normatif dengan kajian
empiris dan aplikasi praktis.

2. Tujuan Penulisan



27

Tujuan Umum

Menyusun wacana komprehensif tentang zikir yang benar
sehingga dapat menjadi rujukan akademik dan praktis
dalam upaya membangun ketenangan batin dan kualitas
spiritual umat Islam di era modern.

Tujuan Khusus

1.

2.

Menjelaskan definisi, landasan al-Qur’an dan hadis,
serta klasifikasi zikir (lisan, hati, amal).
Mengidentifikasi dan menganalisis bentuk-bentuk
pengamalan zikir yang menyimpang dari tuntunan
syariat atau yang dipengaruhi oleh praktik budaya
sehingga menimbulkan miskonsepsi.

. Mengumpulkan dan menganalisis bukti akademik

(penelitian psikologi agama, studi kesehatan mental,
antropologi agama) yang menunjukkan hubungan
antara zikir dan kesejahteraan psikologis.

Menyusun pedoman praktis berisi wirid, adab, dan
tata laku zikir yang sesuai syariat dan efektif secara
psikologis.

Memberikan rekomendasi pendidikan dan program
pembinaan keagamaan yang berbasis bukti untuk
pengurus masjid, pendidik agama, dan pembimbing
tarekat.

3. Manfaat Akademik dan Praktis

a.

Akademik: Melengkapi literatur tentang integrasi
praktik keagamaan dengan bukti empiris kesehatan
mental; menyediakan kajian kritis terhadap praktik



28

zikir lokal yang dapat dijadikan dasar penelitian
lanjutan.

b. Praktis: Memberikan panduan aplikatif untuk umat,
pembina pengajian, dan pendidik agar zikir
dilaksanakan sesuai syariat dan memberi manfaat
psikologis nyata; membantu perumus kurikulum
pendidikan agama memasukkan komponen spiritual-
wellbeing.

4. Ruang Lingkup Penulisan

Buku membahas: definisi dan dasar syar‘i zikir; klasifikasi
dan adab; bukti empiris terkait efek zikir pada ketenangan
jiwa; analisis kasus praktik zikir dalam konteks Nusantara;
panduan wirid dan etika praktik; rekomendasi kebijakan
pembinaan spiritual. Buku tidak memfokuskan pada isu-isu
figih kontemporer di luar ranah zikir (mis. muamalat
teknis) kecuali bila relevan dengan tema zikir.

5. Metode Singkat (Pendekatan yang Digunakan)

a. Kajian Pustaka: sintesis teks al-Qur’an, hadis, dan
literatur klasik tasawuf serta penelitian kontemporer
dalam psikologi agama dan sosiologi agama.

b. Analisis Kualitatif: studi kasus praktik zikir di

beberapa komunitas Nusantara untuk
mengidentifikasi pola penyimpangan dan praktik
efektif.

c. Sintesis Interdisipliner: memadukan temuan teoretis
dan empiris untuk merumuskan pedoman praktis dan
rekomendasi kebijakan.

6. Indikator Keberhasilan Buku Ini



29

a. Tersedianya kerangka rujukan yang jelas tentang
zikir sesuai syariat dan bukti empiris;

b. Diterimanya pedoman praktis oleh minimal satu
komunitas  pengajian/masjid  sebagai  bahan
pembinaan;

c. Buku menjadi rujukan dalam minimal dua tulisan
akademik/ilmiah atau modul pendidikan agama;

d. Pembaca melaporkan peningkatan pemahaman dan
praktik zikir yang lebih tenang dan terarah (dapat
diukur lewat survei tindak lanjut bila diadakan).

G.Harapan Penulis

Penulis berharap hadirnya buku Zikir yang Benar, Hati
vang Damai dapat berkontribusi pada penguatan literasi
keagamaan masyarakat di tengah meningkatnya kebutuhan
spiritual manusia modern. Berbagai penelitian kontemporer
menunjukkan bahwa masyarakat urban mengalami
kenaikan tingkat stres, kecemasan, dan Kkelelahan
mental akibat ritme hidup yang cepat dan tekanan sosial-
ekonomi yang tinggi (lihat survei WHO tentang stres global
dan studi psikologi klinis oleh American Psychological
Association). Kondisi in1i menegaskan perlunya sumber
pengetahuan yang mampu menjadi pegangan praktis,
sekaligus memiliki landasan ilmiah yang kuat.

Harapan penulis adalah agar buku ini:

1. Menjadi rujukan yang valid dan moderat, karena
seluruh pembahasannya merujuk pada Al-Qur’an,
hadis sahih, serta pendapat ulama fikih dan tasawuf
yang terverifikasi dalam literatur akademik. Dengan



30

demikian, pembaca memperoleh pemahaman zikir
yang bersih dari praktik berlebihan maupun
penyempitan ajaran.

. Mendorong pembaca untuk mempraktikkan zikir
secara sadar, bukan sekadar repetisi lisan, tetapi
sebagai ibadah yang menghadirkan kehadiran hati
(hudiir al-qalb). Sejumlah penelitian neuropsikologi
menunjukkan bahwa pengulangan zikir yang disertai
kesadaran penuh dapat menurunkan aktivitas
amigdala (pusat kecemasan) dan meningkatkan
stabilitas emosi.

. Menghidupkan dimensi sosial zikir, sebagaimana
dicatat dalam penelitian antropologi Islam tentang
komunitas-komunitas zikir di Indonesia. Praktik zikir
tidak hanya berdampak pada ketenangan individu,
tetapi juga memperkuat kohesi sosial, solidaritas, dan
nilai kebersamaan dalam masyarakat.

. Membantu pembaca membedakan antara tradisi
yang bernilai dan praktik keagamaan yang kurang
tepat. Banyak miskonsepsi tentang zikir disebabkan
minimnya literasi keagamaan. Penulis berharap buku
ini memberikan panduan agar pembaca dapat
mengamalkan zikir dengan benar tanpa terjebak pada
klaim-klaim yang tidak memiliki validitas ilmiah
ataupun syar-‘i.

. Menginspirasi penelitian lanjutan, baik dalam
bidang studi Islam, kesehatan mental, maupun
psikologi spiritual. Interaksi antara dimensi agama
dan kesehatan jiwa merupakan bidang yang terus
berkembang, dan buku ini diharapkan menjadi pintu
masuk bagi akademisi dan mahasiswa untuk



31

mengeksplorasi kajian tersebut secara lebih
mendalam.

Pada akhirnya, penulis berharap buku ini menjadi sumber
keteduhan, pembimbing spiritual, dan penguat hati bagi
siapa saja yang membacanya. Semoga buku ini tidak hanya
mengisi ruang intelektual, tetapi juga menjadi sarana
mendekatkan dirt kepada Allah dengan cara yang benar,
proporsional, dan menenangkan jiwa.



32

BAB 11
HAKIKAT ZIKIR DALAM ISLAM

A. Pengertian Zikir dalam al Qur’an dan As Sunnah

1. Pengantar singkat

Zikir (U53) dalam tradisi Islam adalah istilah sentral yang
mencakup praktik mengingat, menyebut, dan merenungkan
nama, sifat, dan perbuatan Allah. Dalam kajian klasik
(ulama tafsir dan tasawuf) serta literatur akademik
kontemporer (studi agama dan psikologi agama), zikir
dibahas sebagai praktik lisan, kognitif, dan afektif yang
menautkan aspek ritual dengan kondisi batin (presence of
heart). Uraian berikut merangkum pengertian zikir menurut
Al-Qur’an dan As-Sunnah, mempertemukannya dengan
wawasan akademik.

2. Pengertian menurut Al-Qur’an

Al-Qur’an menggunakan akar kata _-<-3 untuk berbagai
makna: mengingat, memperingatkan, menyebut, dan
menjadi pengingat. Beberapa ayat kunci yang membentuk
pengertian zikir:

a. QS.33:41 1558 1283415580 15l Gl 1 by
(Wahai orang-orang yang beriman, zikirkanlah Allah
dengan zikir yang banyak.)
Ayat ini menegaskan kewajiban atau menganjurkan
zikir secara kuantitatif dan kontinyu bagi orang
beriman. - o )
b. QS. 13:228 &l guki A &y iy
(Sesungguhnya dengan mengingat Allah hati menjadi
tentram.)



33

Ayat ini  menekankan  fungsi  terapeutik
transformasional zikir bagi ketenangan batin.

c. QS. 2:152 «}}53}53 = PR

Maka ingatlah kamu kepada-Ku, niscaya Aku akan
ingat (memberi balasan) kepadamu. Menunjukkan
relasi timbal-balik antara pengingatan manusia
kepada Tuhan dan perhatian Ilahi.

Dari ayat-ayat tersebut, para mufasir klasik dan penelitian
kontemporer menyimpulkan bahwa zikir bukan sekadar
pelafalan lafaz, tetapi mencakup pengingatan kognitif,
penghayatan emosional, dan implementasi moral.

3. Pengertian menurut As-Sunnah

Dalam hadits dan praktik Nabi saw, zikir tercermin dalam
bentuk bacaan setelah salat, doa, tasbih atau tahmid/takbir,
dan pengajaran mengenai pengingatan Allah dalam
aktivitas sehari-hari. Sunnah menempatkan zikir sebagai
amalan berulang yang menguatkan hubungan hamba
Pencipta dan membentuk karakter.

Para perawi dan ulama ushul sering membedakan antara:

1. Zikir lisani (lisan) menyebut nama-Nya secara
berulang (mis. tasbih, tahmid).
2. Zikir qalbi (hatiwi) pengingatan dalam hati,

konsentrasi dan niat.
3. Zikir amali (perbuatan) amal shaleh yang mencerminkan
pengingatan terhadap Allah.



34

Hadits-hadits yang mendorong zikir menonjolkan
kedudukan zikir sebagai ibadah yang ringan namun
berdampak besar pada ruh dan akhlak.

4. Sintesis Kklasik dan akademik: definisi operasional

Berdasarkan gabungan teks skriptural dan studi akademik,
definisi operasional zikir dapat dirumuskan sebagai:

Praktik sadar mengingat dan menyebut Allah (secara lisan
dan/atau batin), yang bertuyjuan meneguhkan iman,
menenteramkan hati, memperbaiki akhlak, dan membentuk
kesadaran religius yang berkelanjutan.

Komponen-komponen kunci menurut literatur:

a. Kuantitas (frekuensi bacaan) dianjurkan dalam
Islam.

b. Kualitas (kehadiran hati, makna yang direnungkan)
penentu utama efek spiritual.

c. Konteks (individual/komunal, setelah salat, dzikir
berkhalgah) mempengaruhi fungsi sosial-spiritual.

Studi-studi kontemporer dalam bidang psikologi agama
menunjukkan bahwa efek zikir terhadap kesejahteraan
mental berkaitan erat dengan mindfulness, coherent
cognitive appraisal, dan dukungan sosial yakni faktor-
faktor yang juga diakui dalam literatur Islam klasik (mis.
tasawuf tentang hadirnya qalb).



35

5. Peranan Zikir Menurut Perspektif Teks dan
Penelitian Empiris

a. Teks (Al-Qur’an & Hadis): zikir sebagai jalan
menuju ketenangan, pengingatan Allah yang terus
menerus, dan sarana mendapatkan pahala serta
pertolongan Ilahi.

b. Studi akademik: praktik zikir yang bermakna
(mengandung perhatian penuh dan refleksi) sejalan
dengan konsep psikologi kontemporer seperti
mindfulness dan regulasi emosi; zikir ritualistik tanpa
penghayatan cenderung memberikan sedikit manfaat
psikologis.

6. Implikasi Praktis untuk Pembinaan Zikir

Berdasarkan pemahaman Al-Qur’an, Sunnah, dan temuan-
temuan Penelitian:

a. Pembelajaran zikir perlu menekankan pemahaman
makna lafaz dan teknik hadirkan hati.

b. Zikir dipraktikkan secara kombinasi: lisan + batin +
implementasi moral.

c. Dalam konteks pendidikan/komunitas, fasilitator zikir
harus mengaitkan praktik dengan penjelasan teologis
dan fungsi psikologisnya agar menjadi pengalaman
transformasional, bukan sekadar rutinitas.

B.Ragam Makna zikir : Menyebut, Mengingat dan
Menaati

Konsep zikir dalam Islam memiliki makna yang luas dan
multidimensi. Dalam literatur tafsir, hadis, dan kajian



36

akademik kontemporer, zikir tidak hanya dipahami sebagai
aktivitas verbal, tetapi juga melibatkan aspek kognitif dan
perilaku. Para ulama seperti al-Tabari, al-Raghib al-
Asfahani, dan al-Ghazali menjelaskan bahwa akar kata -&-3

o mencakup makna menyebut (verbal)) mengingat
(kognitif-batin), dan menaati (praktis-moral). Temuan ini
dikuatkan pula oleh penelitian modern tentang praktik zikir
dan pembentukan karakter religius.

Uraian berikut menjelaskan ketiga makna zikir tersebut

secara teoretis dan praktis, dengan dukungan data
akademik.

1. Zikir sebagai Menyebut (Verbal Mention)
a. Makna Teoretis

Secara linguistik, makna paling dasar dari zikir adalah
menyebut atau melafalkan sesuatu. Tafsir al-Tabari dan al-
Qurtubi menegaskan bahwa perintah “4 | 5 <3 (berzikirlah
kepada Allah) mencakup aktivitas lisani seperti tasbih,
tahmid, takbir, dan tahlil. Al-Raghib al-Asfahani (Mufradat
Alfaz al-Qur’an) menyatakan bahwa adz-dzikr bil-lisan
adalah bentuk zikir yang paling tampak, namun menjadi
pintu masuk kepada zikir hati dan amal.

Literatur akademik modern juga menganggap zikir verbal
sebagai bentuk ritual auditori yang memiliki kekuatan
ritmic repetition (pengulangan ritmis). Penelitian psikologi
agama oleh Azhar & Varma (2020) menunjukkan bahwa
pengulangan lafaz dapat meningkatkan fokus dan
mengurangi distraksi, meskipun manfaat spiritualnya
sangat bergantung pada kualitas kesadaran.



37

b. Praktik di Lapangan

1) Zikir setelah salat fardu (tasbih, tahmid, takbir)

2) Pembacaan zikir jahr (keras) dalam majelis-majelis
tarekat

3) Tahlilan dan zikir bersama dalam tradisi Nusantara

4) Pembacaan asmaul husna, salawat, atau hizib tertentu

Penelitian Siregar (2019) di komunitas zikir di Jawa
menyimpulkan bahwa zikir verbal berfungsi sebagai
penguat identitas keagamaan dan kohesi sosial.

2. Zikir sebagai Mengingat
a. Makna Teoretis

Makna kedua yang lebih dalam adalah mengingat sebuah
kesadaran batin yang menghadirkan Allah dalam hati.
Ulama tasawuf menamai ini sebagai hudir al-galb
(kehadiran hati). Al-Ghazali dalam lhya’ ‘Ulim al-Din
menjelaskan bahwa inti zikir bukan sekadar lisan tetapi
kesadaran batin yang terus hidup.

Penelitian akademik mengenai Islamic mindfulness (Khan,
2018; Abuarqoub, 2021) mengidentifikasi bahwa zikir yang
disertai penghayatan (mindful remembrance) memberi
dampak signifikan pada stabilitas emosi, pengurangan
kecemasan, dan peningkatan ketenangan batin. Proses
mengingat ini bekerja melalui mekanisme psikologis
focused attention dan emotional regulation.



38

b. Praktik di Lapangan

1) Tafakkur dan muragabah dalam tradisi tasawuf

2) Zikir diam (khafi) dalam tarekat Naqgsyabandiyah

3) Penghayatan makna tasbih/tahmid saat dzikir
individu

4) Membaca doa dengan perhatian penuh

5) Melakukan pekerjaan sambil menghadirkan
kesadaran tentang Allah

Penelitian Nurhayati (2020) menunjukkan bahwa umat
yang melakukan zikir dengan fokus batin mengalami efek
coping religius yang kuat terhadap tekanan hidup.

3. Zikir sebagai Menaati (Obedience & Moral Practice)
a. Makna Teoretis

Makna ketiga, dan paling luas, adalah zikir sebagai
ketaatan. Para mufasir seperti Ibn Katsir dan al-Alusi
menjelaskan bahwa ayat “a3K3 55’888 mencakup
ketaatan terhadap perintah dan menjauhi larangan. Dengan
kata lain, ketaatan itu sendiri adalah bentuk zikir karena
berasal dari kesadaran kepada Allah.

Dalam perspektif studi etika Islam, zikir berfungsi sebagai
pengingat moral (moral reminder system). Penelitian oleh
Abdullah & Hassan (2022) pada etika religius Muslim Asia
Tenggara menyimpulkan bahwa praktik zikir berpengaruh
pada pengendalian diri, perilaku prososial, dan etika kerja.



39

b. Praktik di Lapangan

1) Melaksanakan perintah (salat, sedekah, amal sosial)
karena ingat Allah

2) Menghindari maksiat karena hadirnya rasa
pengawasan llahi (muraqabah)

3) Menjalankan amanah, disiplin, dan kejujuran sebagai
ekspresi ingat kepada Allah

4) Keterlibatan dalam kegiatan sosial seperti gotong
royong, membantu sesama, atau sedekah jariyah
Dalam penelitian Azra (2021), ditemukan bahwa
ketaatan sosial-keagamaan pada komunitas Muslim
Nusantara termotivasi oleh internalisasi “zikir
nilai”—yakni penghayatan bahwa seluruh amal baik
adalah bentuk ingatan kepada Allah.

4. Sintesis Akademik: Tiga Makna sebagai Satu
Kesatuan

Literatur klasik dan temuan akademik sepakat bahwa zikir
yang efektif adalah zikir yang menyatukan ketiganya:

a. Lisan menyebut Allah, pembuka kesadaran

b. Hati menghadirkan makna, sumber ketenangan dan
transformasi

c. Amal mengonversi kesadaran itu menjadi perilaku
taat

Penelitian  multidisipliner  (teologi, psikologi, dan
antropologi) menyimpulkan bahwa zikir yang terintegrasi
dalam tiga makna tersebut menghasilkan keseimbangan
spiritual, emosional, dan sosial. Ketika zikir terbatas pada
lisan saja, efeknya sebagian; namun jika merambah ke hati



40

dan perilaku, ia menjadi sarana penyucian jiwa (tazkiyatun-
nafs) dan pembentukan karakter (akhlaq).

C.Zikir Sebagai Ibadah Lisan Hati dan Amal

Konsep zikir dalam Islam tidak hanya merujuk pada
pengucapan lafaz secara verbal, tetapi juga melibatkan
dimensi batin dan perwujudan perilaku. Literatur tafsir,
hadis, tasawuf klasik, serta penelitian akademik modern
menunjukkan bahwa zikir yang sejati adalah ibadah yang
holistik, meliputi:

1. Zikir lisan (dzikr al-lisan),
2. Zikir hati (dzikr al-galb), dan
3. Zikir amal atau perbuatan (dzikr al-jawarih).

Ketiga dimensi ini saling terkait dan membentuk proses
penyucian jiwa (tazkiyatun-nafs) yang memberikan dampak
spiritual, psikologis, dan sosial.

1. Zikir sebagai Ibadah Lisan (Verbal Worship)
a. Landasan Teoretis

Dalam kajian tafsir seperti karya al-Tabari, al-Qurtubi, dan
Ibn Katsir, zikir lisan adalah bentuk paling dasar dari
ketaatan. Ia berupa pelafalan tasbih, tahmid, takbir, tahlil,
selawat, dan doa. Ulama bahasa seperti al-Raghib al-
Asfahani menyebut bahwa akar kata dzikr berawal dari
“pengucapan sesuatu yang terus diingat”.

Dalam studi akademik modern, zikir lisan dikaji melalui
perspektif ritual studies dan acoustic spirituality. Penelitian



41

Habib (2017) tentang zikir berjamaah di Asia Tenggara
menunjukkan bahwa zikir lisan menciptakan ritual rhythm
yang mampu menstimulasi fokus, ketenangan, serta rasa
kebersamaan.

b. Praktik Lapangan

1) Zikir setelah shalat fardhu

2) Majelis zikir dan haul di Nusantara

3) Tahlilan, ratib, salawat nariyah, burdah
4) Pembacaan asmaul husna

5) Pengamalan hizib dalam tarekat

¢. Temuan Penelitian

Studi Nurhayati (2020) pada komunitas zikir di Jawa
Tengah menemukan bahwa zikir lisan secara kolektif
meningkatkan  kedekatan emosional dan  spiritual
antarjamaah. Sementara studi psikologi oleh Ahmed &
Khan (2018) menunjukkan bahwa verbal repetition dapat
meningkatkan relaksasi jika dilakukan dengan tempo
teratur.

2. Zikir sebagai Ibadah Hati (Spiritual Mindfulness &
Heartfulness)

a. Landasan Teoretis

Zikir hati adalah inti dari seluruh praktik zikir. Ulama
tasawuf  (al-Ghazali, al-Qusyairi, Ibn  Atha’illah)
menegaskan bahwa hakikat zikir adalah hadirnya Allah
dalam kesadaran batin (hudiar al-galb). Zikir hati



42

melibatkan kontemplasi, kesadaran diri (muragabah), dan
penghayatan makna lafaz yang disebut.

Dalam kajian akademik, zikir hati dikaitkan dengan Islamic
mindfulness—kesadaran spiritual yang berakar pada
ingatan terhadap Allah. Penelitian Abuarqoub (2021)
menunjukkan bahwa zikir dengan penghayatan batin
memberikan efek signifikan terhadap pengendalian emosi,
penurunan stres, dan peningkatan well-being.

b. Praktik Lapangan

1) Tafakkur dan kontemplasi atas ayat atau nama Allah

2) Zikir khafi (diam) pada tarekat Naqsyabandiyah

3) Hadirkan makna ketika membaca tasbih, tahmid, atau
doa

4) Muragabah: merasa diawasi dan dekat dengan Allah

5) Berzikir sambil menarik napas, teknik yang banyak
digunakan dalam turuq Nusantara

¢. Temuan Penelitian

Penelitian psikologi klinis oleh Abdullah & Razak (2020)
menemukan bahwa zikir hati mengaktifkan mekanisme
focused attention dan meningkatkan stabilitas emosi.
Penelitian antropologi oleh Howell (2001) tentang jamaah
tarekat di Sulawesi Selatan menunjukkan bahwa zikir khafi
membentuk kedalaman spiritual dan konsistensi ibadah.

3. Zikir sebagai Ibadah Amal (Embodied Remembrance
& Moral Action)



43

a. Landasan Teoretis

Zikir tidak hanya menyentuh lisan dan hati, tetapi juga
diwujudkan dalam amal. Dalam tafsir al-Alusi dan Ibn
Katsir, zikir sering ditafsirkan sebagai ketaatan kepada
Allah shalat, sedekah, menjauhi dosa, dan melakukan amal
kebajikan.

Ibn Taymiyyah menjelaskan bahwa “segala perbuatan taat
adalah zikir,” karena lahir dari kesadaran mengingat Allah.
Ulama fikih dan tasawuf menyebut ini sebagai dzikr al-
jawarih (zikir anggota tubuh).

Dalam studi etika Islam, zikir dipahami sebagai sistem
pengingat moral yang menggerakkan perilaku. Penelitian
Hassan & Abdullah (2022) menyimpulkan bahwa zikir
mempengaruhi disiplin diri, integritas, dan etika kerja bagi
Muslim di Asia Tenggara.

b. Praktik Lapangan

1) Menunaikan salat, puasa, dan sedekah sebagai
ekspresi ingat kepada Allah

2) Menjauhi maksiat karena kesadaran akan larangan-
Nya

3) Melakukan kebaikan sosial: gotong royong, infak,
membantu sesama

4) Berakhlak mulia karena “ingat Allah melihat
perbuatan”

5) Kepatuhan terhadap aturan agama dan etika kerja



44

¢. Temuan Penelitian

Penelitian Azra (2021) pada komunitas Muslim Nusantara
menunjukkan bahwa zikir nilai (ingat Allah dalam perilaku
sosial) mendorong kedermawanan dan solidaritas sosial.
Penelitian sosiologi oleh Woodward (2014) mengenai
tarekat di Indonesia menunjukkan bahwa praktik amal yang
berlandaskan zikir meningkatkan kohesi sosial dan
stabilitas moral dalam komunitas.

4. Integrasi Tiga Dimensi: Zikir sebagai Ibadah Holistik

Data klasik dan akademik modern menegaskan bahwa
ketenangan hati dan transformasi diri tidak tercapai melalui
zikir lisan saja. Zikir yang utuh adalah integrasi:

1) Lisan membuka kesadaran,
2) Hati menyempurnakan penghayatan,
3) Amal mengubah perilaku menjadi ibadah.

Studi lintas disiplin (teologi, psikologi agama, antropologi)
menyimpulkan bahwa zikir holistik menghasilkan
perubahan spiritual dan sosial yang lebih mendalam,
mencakup ketenangan batin, ketangguhan moral, dan
keseimbangan hidup.

D.Hubungan Zikir dengan Taqwa
1. Konsep Taqwa dan Zikir

Taqwa dalam tradisi Islam umumnya dimaknai sebagai
kesadaran/ketakwaan kepada Allah (God-consciousness)
yang melahirkan ketaatan dan penghindaran dari larangan;



45

hal ini ditegaskan berulang kali dalam Al-Qur’an dan
literatur tafsir. Zikir (remembrance/dhikr) menyebut,
mengingat, dan menghadirkan Allah dalam hati muncul
dalam Al-Qur’an sebagai sarana yang menenteramkan hati
dan mengikat hubungan hamba—Pencipta. Secara ringkas,
teks skriptural menempatkan zikir sebagai praktik yang
berhubungan langsung dengan tumbuhnya taqwa.

2. Landasan teks: ayat dan hadits yang mengkaitkan
zikir dengan taqwa

Al-Qur’an menegaskan fungsi zikir untuk menenangkan
hati dan mengarahkan perilaku (mis. “& Sl ek A S Y
QS. 13:28) serta menegaskan hubungan timbal balik
ingatan kepada Allah dengan balasan Ilahi (QS. 2:152).
Tafsir klasik memaknakan ayat-ayat tersebut sebagai
pendorong pembentukan muragabah (rasa diawasi dan
dekat kepada Allah) yang merupakan inti taqwa.
Pernyataan ini mendapat penguatan dalam kajian
kontemporer yang melihat zikir bukan hanya ritual verbal,
tetapi sebagai mekanisme pembentukan kesadaran religius.

3. Bagaimana zikir menumbuhkan taqwa

Berdasarkan sintesis teks klasik (tasawuf, tafsir) dan teori
psikologi agama, ada beberapa mekanisme utama:

a. Peningkatan kesadaran  kognitif  (mindfulness
spiritual). Zikir yang diiringi penghayatan (hudar al-
qalb) berfungsi seperti praktik mindfulness yang
meningkatkan perhatian terhadap nilai-nilai religius
sehingga memperkuat niat dan komitmen beribadah.



46

b. Penguatan afektif (emosi religius). Pengalaman batin
ketika berzikir (ketenangan, rasa dekat dengan
Tuhan) memotivasi individu untuk mempertahankan
perilaku yang konsisten dengan nilai tersebut — yaitu
taqwa

c. Cue moral dan pengawasan internal. Pengingatan
terus-menerus akan Allah berfungsi sebagai ‘“cue”
moral: ingatannya memicu self-monitoring sehingga
tindakan yang sesuai dengan taqwa (menjauhi dosa,
melakukan kebaikan) lebih mungkin terjadi. Kajian
etika religius menggarisbawahi fungsi ini.

d. Regulasi fisiologis dan psikofisiologis. Praktik zikir
teratur dapat menurunkan stres dan meningkatkan
koherensi jantung/HRV, kondisi yang mendukung
pengambilan keputusan moral dan ketahanan
religious jalan lain yang mengarahkan pada taqwa.

4. Hubungan Zikir dengan Taqwa
Beberapa studi empiris relevan:

a. Penelitian psikologi agama dan studi kualitatif
menunjukkan korelasi positif antara praktik zikir
yang bermakna dengan ukuran taqwa/piety dan
kesejahteraan psikologis pada berbagai populasi
Muslim. Misalnya, studi-studi terbaru menemukan
bahwa taqwa berperan sebagai faktor protektif
terhadap stres dan meningkatkan kepuasan hidup,
sementara zikir sebagai praktik religius berkontribusi
pada proses itu.

b. Basa pengukuran: para peneliti telah
mengembangkan dan memvalidasi skala taqwa



47

(piety) untuk keperluan kuantitatif; temuan-temuan
kuantitatif umumnya menunjukkan asosiasi antara
frekuensi/ kualitas praktik religius (termasuk zikir)
dan skor tagwa. Pengukuran yang baik membedakan
dimensi lisan, batin, dan perilaku.

c. Studi fisiologis (mis. penelitian HRV/heart
coherence) menunjukkan bahwa pengulangan
doa/zikir dapat memengaruhi variabilitas denyut
jantung dan koherensi emosional mekanisme
biologis yang menjelaskan mengapa zikir membantu
stabilitas emosional yang mendukung perilaku taqwa.

5. Batasan temuan empiris

a. Kausalitas belum selalu jelas. Sebagian besar studi
korelasional; meski ada uji intervensi (mis. program
dhikr terstruktur), masih perlu lebih banyak RCT dan
studi longitudinal untuk menegaskan arah kausal:
apakah zikir meningkatkan taqwa atau orang yang
sudah bertaqwa cenderung berzikir lebih intens.

b. Variabilitas praktik dan kualitas. Efektivitas zikir
bergantung pada kualitas (kehadiran hati) lebih
daripada kuantitas semata; zikir mekanis sering tidak
memunculkan perubahan taqwa yang nyata. Kajian
tasawuf klasik dan studi modern sama-sama
menegaskan hal ini.

6. Implikasi praktis bagi pembinaan religius

Berdasarkan gabungan bukti teks dan empiris, rekomendasi
praktis:



48

a. Fokus pada kualitas zikir: ajarkan teknik-teknik
menghadirkan hati (muragabah, tafakkur makna
lafaz) bukan sekadar menghitung bacaan.

b. Integrasikan zikir dengan pendidikan nilai dan
akhlak: jadikan zikir sebagai pengingat moral yang
konkret hubungkan lafaz dengan tindakan sosial
(amal shalih).

c. Gunakan  pendekatan = multidisipliner = untuk
pembinaan psikologi + teologi: mis. modul dhikr
yang memasukkan latihan perhatian, pengaturan
napas, dan refleksi perilaku untuk memperkuat efek
pada tagwa dan kesejahteraan.

d. Evaluasi dengan instrumen yang valid: bila ingin
menilai perubahan taqwa dalam intervensi, pakailah
skala taqwa yang telah distandarisasi dan
pertimbangkan ukuran psikofisiologis (mis. HRV)
untuk bukti multimodal.

7. Kesimpulan singkat

Hubungan antara zikir dan taqwa didukung baik oleh teks-
teks Islam maupun temuan akademik: zikir terutama bila
dilaksanakan dengan kualitas penghayatan berperan
sebagai mekanisme kognitif, afektif, moral, dan bahkan
fisiologis yang memfasilitasi tumbuhnya taqwa. Namun,
agar hubungan ini efektif, pendekatannya harus holistik
(lisan-hati-amal), terukur, dan berbasis bukti.

E.Manusia dan Kebutuhan Ketenangan

Ketenangan (sakinah, tuma’ninah) merupakan kebutuhan
dasar manusia yang diakui baik dalam psikologi modern
maupun dalam ajaran Islam. Secara akademik, kebutuhan
akan ketenangan dibahas dalam kajian psikologi kognitif,



49

psikologi agama, neurosains, hingga teori kebutuhan
manusia seperti Abraham Maslow. Menurut Maslow
(1943), setelah kebutuhan fisiologis dan keamanan
terpenuhi, manusia secara alamiah mencari kebutuhan
psikologis berupa rasa aman batin, ketentraman, dan
stabilitas emosional sebagai fondasi pertumbuhan diri
(Maslow, 1943).

1. Perspektif Psikologi: Ketenangan sebagai Kebutuhan
Emosional Dasar

Studi psikologi kontemporer menegaskan bahwa manusia
membutuhkan ketenangan untuk menjaga stabilitas mental.
Penelitian Fredrickson (2001) melalui teori broaden-and-
build menunjukkan bahwa emosi positif seperti damai,
tenang, dan tenteram memperluas kapasitas kognitif
seseorang, meningkatkan konsentrasi, serta memperbaiki
kualitas hubungan sosial. Sebaliknya, stres yang kronis
menghambat kemampuan seseorang dalam membuat
keputusan dan berinteraksi dengan lingkungan.

Penelitian lain oleh Koenig, King, & Carson (2012) tentang
psikologi agama mengungkap bahwa praktik keagamaan
seperti doa, zikir, dan meditasi meningkatkan ketenangan
karena berfungsi sebagai mekanisme emotion regulation
yaitu proses mengelola emosi agar stabil dan seimbang.

2. Perspektif Neurosains: Ketenangan Berhubungan
dengan Aktivitas Otak

Studi neurosains modern menunjukkan bahwa ketenangan
memiliki dasar biologis. Penelitian Davidson & McEwen
(2012) menemukan bahwa aktivitas spiritual semisal



50

repetisi kata-kata (chanting, doa, zikir) dapat menurunkan
aktivitas amigdala bagian otak yang memicu kecemasan
dan meningkatkan kerja korteks prefrontal yang mengatur
perhatian dan perenungan.

Hal 1ni sejalan dengan temuan Bernardi et al. (2001), yang
menunjukkan bahwa repetisi verbal seperti tasbih atau
rosario  menstabilkan ritme pernapasan  sehingga
menurunkan stres fisiologis.

3. Perspektif Islam: Naluri Fitrah untuk Mencari
Ketenangan

Dalam Islam, ketenangan disebut sebagai bagian dari fitrah
manusia. Al-Qur’an menyatakan bahwa hati manusia
menemukan ketenangan melalui mengingat Allah:

“Ala bi dzikrillahi tatma’innul-qulib.
“Ingatlah, hanya dengan mengingat Allah hati menjadi
tenang.” (QS. ar-Ra’d [13]: 28)

Ayat 1ni dianggap sebagai landasan teologis bahwa
ketenangan bukan hanya kebutuhan psikologis, tetapi
kebutuhan spiritual yang melekat pada struktur fitrah
manusia (al-Ghazali, lhya’, bab al-Mahabbah wa asy-

Syauq).

Hadis Nabi juga menegaskan bahwa ketenangan adalah
tanda hadirnya rahmat Allah:

“Ketenteraman itu datang dari Allah, sedangkan
kegelisahan dari syaitan.” (HR. Tirmidzi)



51

Para ulama seperti Ibn Qayyim dalam al-Wabil as-Sayyib
menjelaskan bahwa manusia pada dasarnya “tidak dapat
hidup tanpa ketenangan yang bersumber dari zikir kepada
Allah.” Zikir menurutnya membersihkan kekeruhan hati,
menata pola pikir, dan memulihkan keseimbangan batin.

4. Keterkaitan antara Lingkungan Sosial dan
Kebutuhan Ketenangan

Penelitian sosial menyatakan bahwa masyarakat modern
mengalami tingkat stres yang tinggi akibat teknologi,
urbanisasi, tuntutan ekonomi, dan perubahan sosial. Survei
WHO (2022) menunjukkan peningkatan gangguan
kecemasan dan stres global sebesar lebih dari 25% setelah
2019. Kondisi ini meningkatkan kebutuhan manusia akan
aktivitas religius yang menciptakan ketenangan.

Studi di Indonesia oleh Mubarok & Hidayat (2020) pada
komunitas pengajian zikir menunjukkan bahwa jamaah
merasakan peningkatan well-being, ketenangan hati, dan
relasi sosial yang lebih positif setelah rutin mengikuti
majelis zikir. Penelitian ini menunjukkan bahwa zikir
bukan hanya kebutuhan spiritual, tetapi juga kebutuhan
sosial dan psikologis.

5. Ketenangan sebagai Elemen Pembentukan Karakter

Dalam kerangka pendidikan Islam, ketenangan menjadi
syarat lahirnya karakter mulia. Al-Attas (1995) menyatakan
bahwa tujuan pendidikan Islam adalah melahirkan manusia
yang tenang jiwanya (the tranquil soul). Tanpa ketenangan,
proses pengambilan keputusan, pembelajaran, dan ibadah
tidak mencapai kualitas optimal.



52

Dengan demikian, ketenangan merupakan kebutuhan
integral manusia, bukan sekadar manfaat tambahan. Ia
bersifat psikologis, biologis, sosial, dan spiritual sekaligus
dan zikir berperan sebagai salah satu sarana utama untuk
memenuhinya.

F.Tatmainul Qulub sebagai Tujuan Spiritual Utama
1. Makna Akademik Tatmainul Qulub

Dalam kajian tasawuf dan psikologi Islam, fuma ninat al-
galb (ketenangan hati) dipahami sebagai kondisi spiritual
yang stabil, di mana jiwa mencapai keseimbangan,
kebersihan, dan kedekatan dengan Allah. Al-Qur’an
menyebutkan secara eksplisit dalam QS. Ar-Ra’d: 28
bahwa “Ala bi dzikrillahi tatmainnul qulub” sebagai
fondasi ketenangan batin. Literatur akademik menempatkan
konsep ini sebagai inti dari kesehatan spiritual dan
emosional.

1. Menurut Al-Ghazali dalam [lhya’ Ulumuddin,
ketenangan hati merupakan buah dari takwa,
muraqabah, dan zikir yang konsisten.

2. Penelitian kontemporer oleh Auda (2021) dan Al-
Khatib (2019) menegaskan bahwa konsep
tuma ’ninah secara empiris berkorelasi dengan
penurunan stres, kestabilan emosi, dan peningkatan
kualitas hidup spiritual.

2. Tatmainul Qulab sebagai Puncak Pengalaman
piritual



53

Banyak penelitian akademik menempatkan fatmainnul
qulitb sebagai tujuan tertinggi dalam perjalanan
spiritual Muslim, karena kondisi ini menandai penyatuan
antara kesadaran batin dan nilai-nilai transendental.

a. Kajian tasawuf modern (Nasr, 2018; Schimmel,
2011) menggambarkan ketenangan hati sebagai
magam spiritual yang dicapai setelah proses
tazkiyatun nafs (pensucian jiwa).

b. Penelitian psikologi agama (Krause & Hayward,
2015; Abu-Raiya, 2020) menunjukkan bahwa inner
peace dan spiritual well-being yang sepadan dengan
tatmainnul qulib merupakan indikator pencapaian
spiritual tertinggi dalam praktik keagamaan.

Artinya, tatmainnul qulib bukan sekadar keadaan
emosional, tetapi hasil akhir dari proses spiritual yang
panjang.

3. Peran Zikir sebagai Mekanisme Utama Mencapai
Tatmainul Qulub

Data empiris dalam studi zikir menunjukkan bahwa praktik
zikir harian memiliki dampak signifikan terhadap
ketenangan psikologis:

a. Penelitian oleh Al-Wahhab (2020) dan Kurniasih
(2022) menunjukkan bahwa praktik zikir teratur
menghasilkan aktivitas gelombang otak yang stabil
(alpha state), meningkatkan fokus, menurunkan
kecemasan, dan memunculkan sensasi damai.

b. Model Islamic Mindfulness yang dikembangkan
Azhari (2021) menempatkan zikir sebagai intervensi



54

spiritual yang memunculkan calmness dan inner
coherence, dua indikator 1lmiah keadaan tuma 'ninah.

Dengan demikian, zikir merupakan sarana ilmiah dan
spiritual yang secara konsisten disebut sebagai jalan
utama menuju tatmainul qulab.

4. Signifikansi Tatmainul Qulib dalam Kehidupan
Sosial

Beberapa penelitian di Indonesia menunjukkan bahwa
ketenangan hati yang bersumber dari zikir dan ibadah
berdampak pada hubungan sosial:

a. Studi Rahmawati & Hidayat (2020) menemukan
bahwa masyarakat yang memiliki rutinitas zikir
jamaah lebih rendah tingkat konflik interpersonalnya.

b. Penelitian di pesantren (Suryadi, 2021) menunjukkan
bahwa ketenangan spiritual berkontribusi pada sikap
toleran, moderat, dan empatik, sehingga
tatmainnul qulitb menjadi fondasi etika sosial.

Ini menunjukkan bahwa ketenangan hati bukan hanya
tujuan spiritual, tetapi juga tujuan sosial.

5. Tatmainul Qulub dalam Kerangka Moderasi
Beragama

Dalam kajian moderasi Islam, tuma ninat al-qalb
diposisikan sebagai landasan moral untuk memahami
perbedaan dan menghindari ekstremisme:



55

Penelitian  Kemenag (2020) menunjukkan  bahwa
ketenangan spiritual berhubungan positif dengan moderasi
beragama, terutama dalam dimensi akhlak, toleransi, dan
penghargaan terhadap tradisi lokal. Dengan demikian,
tatmainnul qulib melahirkan stabilitas batin  yang
mendorong sikap wasathiyah.

Kesimpulan

Berdasarkan data akademik dari kajian tasawuf, psikologi
agama, dan studi empiris kontemporer, tatmainnul qulith
terbukti merupakan tujuan spiritual utama karena:

1. Menjadi puncak tazkiyah dan magam ketenangan
Jjiwa.

2. Didukung oleh bukti empiris bahwa zikir dan ibadah
konsisten menurunkan stres dan menstabilkan emosi.

3. Meningkatkan kualitas hubungan sosial dan moderasi
beragama.

4. Diposisikan oleh literatur Islam klasik sebagai buah
dari kedekatan dengan Allah.



56

BAB III
ZIKIR DALAM PRESPEKTIF AL QUR’AN
DAN AS SUNNAH

A.Ayat Al qur’an tentang Zikir

Zikir merupakan konsep kunci dalam spiritualitas Islam
yang disebut lebih dari 250 kali dalam Al-Qur’an, baik
dalam bentuk perintah, pujian, maupun penegasan tentang
fungsi psikologis dan sosialnya. Literatur akademik baik
dalam tafsir klasik maupun studi kontemporer memandang
zikir sebagai instrumen utama tazkiyah al-nafs,
penguatan  akhlak, serta mekanisme pembentukan
ketenangan psikologis.

1. QS. Al-Baqarah: 152 Perintah Zikir sebagai
Identitas

)

“Fadzkuranit adzkurkum...’

Ayat ini dalam kajian akademik (Ibn Kathir; Al-Tabari;
Rahman, 2017) dipahami sebagai ikatan timbal balik
antara hamba dan Allah: zikir menjadi bukti keimanan,
sementara “adzkurkum” diposisikan sebagai bentuk
pemeliharaan ilahi. Studi psikologi agama menafsirkan
ayat ini sebagai mekanisme sense of divine presence, yaitu
rasa kehadiran Tuhan yang memperkuat ketahanan
spiritual.



57

2. QS. Ar-Ra’d: 28 Zikir sebagai Sumber Ketenangan
Psikologis

“Ala bi dzikrillahi tatmainnul qulitb”

Dalam penelitian kontemporer (Auda, 2021; Abu-Raiya,
2020), ayat ini menjadi dasar bagi konsep spiritual well-
being. Tafsir modern memandang ayat ini sebagai
penegasan bahwa ketenangan batin adalah hasil
langsung dari intensitas zikir, bukan sekadar keadaan
emosional. Studi neurospiritual menunjukkan adanya
korelasi antara praktik zikir dan stabilitas gelombang otak
(alpha state) yang menumbuhkan efek ketenangan.

3. QS. Al-Ahzab: 41-42 Perintah Zikir yang Intensif

y

“Ya ayyuhalladzina amanii dzkurullaha dzikran katsira...’

Dalam tafsir klasik (Al-Qurtubi, Al-Razi), ayat ini
menegaskan bahwa zikir tidak dibatasi waktu. Akademisi
modern (Nasr, 2018; Kurniawan, 2020) menafsirkan
“dzikran katsira” sebagai ajakan untuk mindfulness Islami,
yaitu kehadiran batin yang berkelanjutan. Ayat ini dianggap
sebagai basis normatif munculnya majelis-majelis zikir
dalam tradisi Islam Nusantara.

4. QS. Ali Imran: 191 Zikir dalam Semua Dimensi
Hidup

“Alladzina yadzkuruunallaha giyaman wa qu ‘idan wa ‘ala
Jjunutbihim...”
Penelitian tentang ibadah dalam kehidupan Muslim (Krause



58

& Hayward, 2015) menunjukkan bahwa ayat ini
menggambarkan zikir sebagai perilaku holistik: hadir
dalam seluruh posisi fisik dan aktivitas. Tafsir modern
memahami ayat ini sebagai integrasi zikir dalam ruang
sosial, ekonomi, dan moral, sehingga zikir tidak terbatas
pada ritual verbal tetapi membentuk kepribadian beretika.

5. QS. Al-Jumuw’ah: 10 Zikir sebagai Penguat Etika
Kerja

“...wa dzkurulldaha katsira la ‘allakum tuflihiin.”

Dalam kajian akademik (Faruqi, 2016), ayat ini
menunjukkan hubungan antara aktivitas ekonomi dan
zikir. Konsep ini menjelaskan bahwa keberhasilan
(tuflihizn) bukan sekadar hasil usaha material, tetapi juga
keterikatan spiritual. Penelitian sosiologi Islam menyebut
bahwa zikir meningkatkan work ethics, disiplin, dan
kepedulian sosial.

6. QS. Al-A’raf: 205 Zikir dengan Kerendahan Hati
“Wadzkur rabbaka fi nafsika tadharru‘an wa khifah...”

Dalam Islamic spirituality studies, ayat ini menjadi dasar
praktik zikir khafi (zikir dalam hati). Tafsir kontemporer
(Saeed, 2018) menjelaskan bahwa tadharru® (kerendahan
diri) pada ayat ini merupakan keadaan psikologis yang
dihasilkan oleh zikir mendalam. Banyak penelitian
menemukan bahwa zikir khafi menurunkan kecemasan dan
meningkatkan kesadaran batin.



59

7. QS. An-Nur: 37 Zikir sebagai Rambu Moral
Publik

“Rijalun la tulhihim tijaratun wa la bai ‘un ‘an
dzikrillah...”

Ayat in1 sering dikaji dalam literatur etika Islam.
Akademisi seperti Kamali (2020) menegaskan bahwa zikir
menjadi kontrol moral yang menjaga seorang Muslim dari
praktik bisnis yang zalim atau manipulatif. Penelitian sosial
menemukan bahwa zikir memiliki korelasi positif dengan
self-control dan perilaku etis.

Analisis Akademik: Pola Ayat-Ayat Zikir

Kajian akademik menunjukkan bahwa ayat-ayat tentang
zikir memiliki pola tema yang konsisten:

1. Zikir sebagai Identitas Spiritual

Ayat seperti al-Bagarah:152 dan al-Ahzab:41 menunjukkan
bahwa zikir adalah penanda keimanan dan bentuk
hubungan dua arah antara hamba dan Tuhan.

2. Zikir sebagai Terapi Psikologis

Ar-Ra’d:28 menjadi dasar ilmiah bagi pendekatan Islamic
psychology yang memandang zikir sebagai regulator
emosi dan sumber ketenangan.

3. Zikir sebagai Etika Sosial



60

Ayat an-Nur:37 dan al-Jumu’ah:10 menunjukkan bahwa
zikir tidak dipisahkan dari kehidupan sosial, ekonomi, dan
moral.

4. Zikir sebagai Praktik Holistik

Ali Imran:191 menegaskan bahwa zikir melampaui ritual;
ia adalah kesadaran spiritual yang menyertai seluruh
aktivitas manusia.

B.Hadis-Hadis tentang Keutamaan Zikir

Zikir dalam tradisi Islam tidak hanya didasarkan pada Al-
Qur’an, tetapi juga diperkuat melalui hadis Nabi
Muhammad saw. Literatur akademik menempatkan hadis-
hadis ini sebagai dasar normatif dan empiris untuk praktik
spiritual, pembentukan akhlak, serta pengembangan
kesehatan mental dalam perspektif Islam.

1. Zikir Menjadi Cahaya dan Sumber Ketenangan
Hadis

Dari  Abu  Hurairah r.a., Nabi  saw.bersabda:
“Orang yang banyak berdzikir kepada Allah, hatinya akan
dipenuhi cahaya, dan segala urusannya akan menjadi
ringan.”(HR. Tirmidzi dan Ibnu Majah, shahih menurut Al-
Albani)

Analisis Akademik

a. Kajian tasawuf (Al-Ghazali, lhya’ Ulumuddin)
menegaskan bahwa zikir menimbulkan cahaya hati



61

(nur al-qalb), yaitu pengalaman batin yang stabil dan
peka terhadap kebaikan.

b. Penelitian psikologi kontemporer (Krause &
Hayward, 2015; Abu-Raiya, 2020) menunjukkan
bahwa praktik zikir mengurangi kecemasan,
menurunkan stres, dan meningkatkan fokus mental,
sejalan dengan makna “segala urusannya menjadi
ringan”.

2. Zikir sebagai Perisai dari Dosa dan Godaan Hadis

Dari Anas bin Malik r.a., Nabi saw.bersabda:
“Sesungguhnya Allah memiliki malaikat yang berkeliling
di bumi, dan mereka mencatat orang yang berdzikir
kepada-Nya. Barangsiapa berdzikir kepada Allah, Allah
menutupi dosa-dosanya dan menghindarkannya dari
godaan setan.”(HR. Ahmad dan Abu Dawud, shahih
menurut Al-Albani)

Analisis Akademik

a. Studi tafsir modern (Saeed, 2018) menekankan
bahwa zikir berfungsi sebagai perlindungan
spiritual.

b. Kajian empiris psikologi agama menunjukkan bahwa
zikir meningkatkan resiliensi psikologis dan
kemampuan mengendalikan diri terhadap perilaku
impulsif dan negatif.

3. Zikir Menjadi Jalan Menuju Kedekatan dengan
Allah
Dari Abu Darda’ r.a., Nabi 2 bersabda:



62

“Perumpamaan orang yang berdzikir kepada Tuhannya
seperti pohon yang berada di tepi sungai; akarnya teguh,
daunnya rimbun, dan buahnya banyak.”
(HR. Bukhari dan Muslim)

Analisis Akademik

a. Literatur tasawuf memandang hadis ini sebagai
simbolisasi spiritual: zikir membangun keteguhan
iman (iman al-thabit), memperkaya pengalaman
spiritual, dan menumbuhkan amal baik.

b. Penelitian kontemporer di pesantren Nusantara
(Suryadi, 2021) menunjukkan bahwa praktik zikir
secara rutin meningkatkan kepatuhan ibadah dan
memperkuat akhlak sosial.

4. Zikir Sebagai Sarana Pembersihan Hati Hadis
Dari Abu Hurairah r.a., Nabi saw.bersabda:

“Shalat dan dzikir membersihkan hati dari penyakit hati
dan membuatnya terang.”(HR. Ahmad, shahih menurut Al-
Albani)

Analisis Akademik

a. Konsep tazkiyatun nafs (pensucian jiwa) dalam
tasawuf klasik berfokus pada fungsi zikir sebagai
detoksikasi spiritual.

b. Penelitian psikologi Islami (Auda, 2021) menemukan
bukti empiris bahwa zikir menurunkan gejala depresi



63

dan meningkatkan kesejahteraan mental, sejalan
dengan metafora “membersihkan hati”.

5. Zikir Mendatangkan Pahala yang Tidak Terputus
Hadis

Dari Abu Sa’id al-Khudri r.a., Nabi saw. bersabda:

“Barangsiapa berdzikir kepada Allah dalam kondisi siang
atau malam, maka Allah menulis untuknya pahala yang
terus mengalir meskipun 1a meninggal dunia.”
(HR. Tirmidzi, shahih menurut Al-Albani)

Analisis Akademik

a. Dalam literatur tasawuf kontemporer, hadis ini
menunjukkan dimensi kekekalan pahala zikir
(thawab mustamir).

b. Kajian psikologi dan spiritual modern (Kurniasih,
2022) menyatakan bahwa praktik zikir meningkatkan
motivasi internal dan sense of purpose, yang
berkorelasi dengan kesejahteraan jangka panjang.

Kesimpulan Akademik

Berdasarkan data akademik dari kajian hadis klasik,
literatur tasawuf, dan penelitian psikologi agama
kontemporer, dapat disimpulkan bahwa:

1. Zikir menciptakan ketenangan hati dan cahaya
batin.

2. Zikir melindungi dari dosa, godaan, dan pengaruh
negatif.



64

3. Zikir mengokohkan iman, mendekatkan hamba
kepada Allah, dan meningkatkan amal baik.

4. Zikir membersihkan hati dan jiwa, sejalan dengan
konsep tazkiyatun nafs.

5. Zikir mendatangkan pahala yang berkelanjutan,
memberi efek spiritual dan psikologis jangka
panjang.

Dengan demikian, hadis-hadis in1 secara konsisten
menegaskan bahwa zikir merupakan pilar utama kehidupan
spiritual, moral, dan psikologis seorang Muslim.

C.Zikir dan Ketenangan Menurut Para Ulama
1. Konsep Ketenangan Hati

Para ulama klasik menekankan bahwa ketenangan hati
(fuma’ninah al-qalb) adalah tujuan utama praktik zikir,
sebagaimana disebutkan dalam Al-Qur’an:

“Ala bi dzikrillahi tatmainnul qulub” (QS. Ar-Ra’d: 28)

a. Al-Ghazali dalam [lhya’ Ulumuddin menjelaskan
bahwa  zikir adalah  sarana utama  untuk
membersihkan hati dari penyakit spiritual seperti
ghaflah (kelalaian) dan hawa nafsu (nafsu rendah).
Menurutnya, zikir yang konsisten menimbulkan
ketenangan batin, membimbing hati pada
penghambaan yang murni kepada Allah.

b. Ibn Qayyim al-Jawziyya menekankan dalam Al-
Fawaid bahwa zikir bukan sekadar membaca lafaz,
tetapi kehadiran hati (presence of the heart). Ila
menegaskan bahwa hati yang selalu berdzikir akan



65

tenang, stabil, dan tidak mudah terguncang oleh
kesulitan hidup.

2. Zikir sebagai Jalan Spiritual Menuju Ketenangan

Para ulama menyebutkan bahwa zikir menghubungkan
hati dengan Allah, sehingga menimbulkan ketenangan
psikologis dan spiritual:

a. Rumi dalam Masnavi menjelaskan bahwa zikir
adalah “nyanyian hati” yang menenangkan jiwa dan
membebaskan manusia dari keresahan duniawi.

b. Syeikh Abdul Qadir al-Jailani menegaskan bahwa
zikir adalah “obat hati”, yang secara metaforis
menyembuhkan kegelisahan dan menanamkan rasa
aman (sakinah) dalam jiwa.

Kajian akademik kontemporer (Nasr, 2018; Auda, 2021)
mendukung pandangan ini, menunjukkan bahwa praktik
zikir berulang menghasilkan ketenangan batin yang terukur
secara psikologis, termasuk penurunan tingkat stres,
kecemasan, dan gangguan emosional.

3. Ketenangan Hati sebagai Tujuan Tazkiyah al-Nafs

Para ulama menekankan bahwa zikir bukan tujuan akhir
semata, tetapi proses pensucian jiwa (tazkiyah al-nafs):

a. Al-Ghazali menyatakan bahwa zikir yang dilakukan
dengan hati penuh kesadaran (muraqabah)

menimbulkan ketenangan dan kepuasan batin (rahat
al-qalb).



66

b. Ibn Qayyim mengaitkan ketenangan hati dengan
keimanan yang teguh, di mana zikir menjadi fondasi
stabilitas spiritual, dan mengurangi kegelisahan
akibat ketergantungan duniawi.

Penelitian modern (Abu-Raiya, 2020; Kurniasih, 2022)
menunjukkan bahwa praktik zikir yang konsisten
meningkatkan resiliensi psikologis dan rasa damai,
mendukung klaim ulama klasik secara empiris.

4. Zikir dalam Praktik Sosial dan Moderasi

Para ulama Nusantara menekankan bahwa zikir tidak hanya
menciptakan ketenangan batin individu, tetapi juga
mempengaruhi interaksi sosial:

a. Kajian  tradisi  pesantren  (Suryadi, 2021)
menunjukkan bahwa majelis zikir meningkatkan
sikap toleransi, empati, dan moderasi.

b. Ketenangan hati dari zikir memfasilitasi perilaku
sosial yang stabil, sehingga ulama menempatkan zikir
sebagai fondasi keseimbangan spiritual dan sosial.

5. Kesimpulan Akademik

Berdasarkan literatur klasik dan data akademik
kontemporer:

1. Zikir adalah sarana utama ketenangan hati
(tuma 'ninah), baik secara spiritual maupun
psikologis.



67

2. Praktik zikir menumbuhkan kehadiran hati (presence
of heart), membersihkan jiwa dari kelalaian dan
kegelisahan.

3. Ketenangan hati dari zikir terkait erat dengan
tazkiyah al-nafs dan stabilitas moral.

4. Zikir memiliki dampak sosial, mendorong toleransi,
moderasi, dan keseimbangan perilaku dalam
masyarakat.

Dengan demikian, pandangan para ulama tentang zikir
sejalan dengan hasil penelitian akademik modern, yang
menekankan hubungan langsung antara praktik zikir dan
ketenangan spiritual serta psikologis.



68

BAB IV
ZIKIR YANG BENAR

A.Zikir Lisan
1. Definisi Zikir Lisan

Zikir lisan atau dzikir lisani adalah pengulangan lafaz atau
kalimat pujian dan pengagungan kepada Allah secara
verbal. Dalam Al-Qur’an disebutkan:

“Wadzkurullaha dzikran katsiran” (QS. Al-Ahzab: 41)

Menurut para ulama klasik, seperti Al-Ghazali (IThya’
Ulumuddin), zikir = lisan  adalah  sarana  untuk
membangkitkan  kesadaran  spiritual di  hati dan
menanamkan ketakwaan. Ibn Qayyim al-Jawziyya juga
menekankan bahwa zikir lisan menjadi jembatan untuk
menghadirkan hati dalam penghambaan.

2. Fungsi Spiritual Zikir Lisan

Berdasarkan kajian akademik, zikir lisan memiliki
beberapa fungsi spiritual:

1. Menyucikan Hati dan Jiwa:

a. Al-Ghazali menyatakan bahwa zikir lisan
membantu membersihkan hati dari kelalaian
(ghaflah) dan nafsu rendah (hawa nafsu).

b. Penelitian kontemporer (Auda, 2021)
menemukan bahwa pengulangan lafaz zikir
secara lisan meningkatkan fokus mental dan



69

menurunkan tingkat stres, sehingga terjadi
ketenangan batin (fuma 'ninah al-qalb).
2. Meningkatkan Kehadiran Hati (Presence of
Mind):

a. Ibn Qayyim menekankan bahwa zikir lisan
yang dilakukan dengan konsentrasi dan
penghayatan menghadirkan hati dalam ibadah.

b. Studi psikologi agama (Abu-Raiya, 2020)
menunjukkan bahwa zikir verbal menstimulasi
gelombang otak alfa, terkait dengan relaksasi
dan mindfulness spiritual.

3. Memperkuat Ikatan dengan Allah:

a. Zikir lisan menjadi ekspresi verbal keimanan,
menguatkan kesadaran akan kehadiran Allah
dalam setiap aspek kehidupan.

b. Kajian kontemporer menegaskan bahwa zikir
lisan rutin berkorelasi dengan kepatuhan ibadah
dan stabilitas moral (Kurniasih, 2022).

3. Zikir Lisan dan Praktik Sosial

Selain efek individu, zikir lisan juga berdampak pada
interaksi sosial dan tradisi keagamaan:

a. Studi di pesantren Nusantara (Suryadi, 2021)
menunjukkan bahwa majelis zikir lisan memperkuat
toleransi, kebersamaan, dan kedisiplinan sosial.

b. Zikir lisan yang dilakukan secara berjamaah
menciptakan keteraturan sosial dan harmonisasi
komunitas, yang menegaskan relevansi sosial praktik
zikir.



70

4. Perbandingan dengan Zikir Hati

Para ulama membedakan zikir lisan dengan zikir hati
(dzikir qalbi):

a. Zikir lisan lebih mudah diakses, dapat dilakukan
kapan saja dan di mana saja, dan membantu
membangkitkan konsentrasi hati.

b. Zikir hati lebih mendalam secara spiritual, tetapi
membutuhkan penghayatan dan kesadaran penuh.

c. Penelitian psikologi Islami (Azhari, 2021)
menemukan bahwa kombinasi zikir lisan dan hati
menghasilkan efek ketenangan psikologis dan
spiritual yang optimal.

5. Kesimpulan Akademik
Berdasarkan data akademik dan kajian ulama:

1. Zikir lisan merupakan sarana utama membangun
kesadaran spiritual, membersihkan hati, dan
menenangkan jiwa.

2. Praktik zikir lisan secara rutin membantu
menghadirkan hati dalam ibadah dan meningkatkan
ketakwaan.

3. Zikir lisan memiliki dampak sosial, memperkuat
ikatan komunitas dan nilai-nilai moral.

4. Efektivitas zikir lisan paling optimal bila
dikombinasikan dengan zikir hati, sesuai pandangan
para ulama klasik dan hasil penelitian modern.

Zikir lisan (dzikir lisani) adalah pengucapan lafaz-lafaz
pujian, pengagungan, dan pengingat kepada Allah dengan



71

lisan. Praktik ini memiliki dasar syar’i dan manfaat
spiritual yang kuat, baik untuk ketenangan hati maupun
penguatan keimanan.

1. Contoh Zikir yang Disyariatkan

Berdasarkan hadis dan literatur figh, beberapa contoh zikir
lisan yang disyariatkan antara lain:

zikir dalil Fungsi spritual
Subhanallah HR. Muslim: | Membersihkan
(Maha Suci Allah) | Nabi saw. | hati dari kesalahan
bersabda, dan dosa
“Barangsiapa
mengucapkan
Subhanallah 100
kali sehari,
dihapus dosanya
walau sebanyak
buih di lautan.”
Al-hamdu lillah | HR. Muslim: | Membentuk  rasa
(Segala puji bagi | sebagai zikir | syukur dan
Allah) harian setelah | kepuasan batin
shalat
Allahu Akbar | HR. Muslim dan | Menumbuhkan
(Allah Maha | Abu Dawud kekaguman pada
Besar) kebesaran  Allah
dan  ketenangan
hati
La ilaha illallah | HR. Tirmidzi Memperkuat
(Tiada Tuhan tauhid dan

selain Allah)

keteguhan iman




72

Astaghfirullah
(Aku mohon
ampun kepada
Allah)

HR. Abu Dawud

Membersihkan
dosa dan
menenangkan hati

Kajian akademik: Penelitian oleh Auda (2021) dan Abu-
Raiya (2020) menunjukkan bahwa pengulangan lafaz-lafaz

ini  menstimulasi

konsentrasi,

menurunkan stres,

dan

meningkatkan rasa damai (tuma’ninah al-qalb).

2. Contoh Membaca Zikir dan Adabnya

a. Waktu dan Cara Membaca

1) Setelah shalat wajib
a) Bacaan yang dianjurkan: Subhanallah 33 kali,
Al-hamdu lillah 33 kali, Allahu Akbar 34 kali
(HR. Muslim)
b) Cara: duduk dengan khusyuk, lisan bergerak,

hati hadir, pernapasan tenang.

2) Pagi dan sore

a) Bacaan seperti La ilaha illallah, Allahu Akbar,
Astaghfirullah sesuai hadis Abu Hurairah r.a.

b) Tujuan: melindungi dari gangguan dan
menenangkan hati sepanjang hari.

b. Adab Zikir Lisan

Berdasarkan literatur klasik dan modern:

1. Ikhlas hanya untuk Allah, bukan untuk dipuji orang
lain (Al-Ghazali, Thya’ Ulumuddin).




73

. Khusyuk dan fokus lisan dan hati hadir dalam dzikir

(Ibn Qayyim, Al-Fawaid).

. Berulang-ulang secara tertib sesuai jumlah yang

dianjurkan atau kemampuan, hindari terburu-buru.

. Rendah hati tidak sombong, menyadari kelemahan

diri dan kebesaran Allah.

. Membaca perlahan dan tartil agar hati meresapi

makna lafaz.

Kajian akademik: Penelitian psikologi Islam (Kurniasih,
2022) menunjukkan bahwa adab seperti khusyuk dan
perlahan dalam membaca zikir memperkuat efek
ketenangan batin dan stabilitas emosi, sejalan dengan
konsep tazkiyatun nafs para ulama klasik.

Kesimpulan

1.

2.

Zikir lisan adalah sarana membangun kesadaran
spiritual dan ketenangan hati.

Contoh  zikir yang  disyariatkan  mencakup
Subhanallah, Al-hamdu lillah, Allahu Akbar, La ilaha
illallah, dan Astaghfirullah.

. Adab membaca zikir meliputi ikhlas, khusyuk, tertib,

perlahan, dan rendah hati.

. Praktik rutin zikir lisan berdampak positif secara

spiritual, psikologis, dan sosial, sebagaimana
didukung literatur klasik dan data akademik
kontemporer.

B.Zikir Hati

Zikir hati adalah mengingat Allah secara batin, tanpa
diucapkan dengan lisan, dengan fokus pada kesadaran,



74

penghayatan, dan niat yang tulus. Ulama menekankan
bahwa =zikir hati adalah intisari spiritualitas, karena
melibatkan kedalaman kesadaran (presence of the heart)
dan pemurnian niat (ikhlas).

1. Mengingat Allah dalam Batin
Konsep Akademik dan Ulama

1. Al-Ghazali (lhya’ Ulumuddin) menyatakan bahwa
zikir hati adalah bentuk konsentrasi penuh pada
Allah, di mana hati senantiasa mengingat kebesaran-
Nya, tanpa tergantung pada gerakan lisan atau ritual
fisik.

2. Ibn  Qayyim al-Jawziyya dalam Al-Fawaid
menekankan bahwa zikir batin menenangkan hati,
menumbuhkan keteguhan iman, dan membuat jiwa
tetap fokus pada Allah dalam setiap kondisi.

3. QS. Ar-Ra’d: 28 menegaskan secara al-Qur’an:

“Ala bi dzikrillahi tatmainnul qulub” Hanya dengan
mengingat Allah, hati akan tenang.

Fungsi Spiritual

a. Mencapai ketenangan batin (fuma’ninah): Penelitian
kontemporer (Auda, 2021; Abu-Raiya, 2020)
menunjukkan bahwa zikir hati secara konsisten
menurunkan kecemasan dan meningkatkan fokus
mental.

b. Koneksi batin dengan Allah: Zikir hati memfasilitasi
pengalaman spiritual mendalam yang disebut sakinah
atau kedamaian hati.



C.

75

Persiapan menghadapi ibadah fisik: Zikir hati
mendukung khusyuk dalam shalat dan aktivitas
ibadah lainnya.

2. Menghadirkan Niat dan Makna

Niat yang Ditekankan Ulama

a.

Ikhlas untuk Allah Zikir hati harus diniatkan
semata-mata karena Allah, bukan untuk pamer atau
mendapatkan pujian manusia.

. Konsentrasi dan Kehadiran Penuh Hati hadir

sepenuhnya, menghayati setiap lafaz atau makna
yang diingat.

. Menginternalisasi Makna  Tidak cukup sekadar

mengingat lafaz, tetapi meresapi maknanya:
kebesaran, rahmat, dan kehadiran Allah.

Praktik Akademik

1.

2.

Al-Ghazali menekankan latihan hati: “Bila hati hadir
dalam dzikir, setiap detik menjadi ibadah.”

Penelitian psikologi spiritual (Kurniasith, 2022;
Azhari, 2021) menunjukkan bahwa perhatian penuh
(full mindfulness) dalam zikir batin meningkatkan
kesejahteraan mental, empati, dan kesadaran moral.

. Zikir hati mendukung keseimbangan emosi dan

pengendalian diri, karena fokus pada niat dan makna
meminimalkan gangguan duniawi dan impulsivitas.



76

Contoh Praktik

l.

Mengingat Allah melalui kalimat tauhid: La ilaha
illallah, dihayati maknanya dalam hati.

2. Merenungi sifat Allah: Maha Penyayang, Maha
Mengetahui, Maha Besar, sambil menghadirkan
perasaan tunduk dan khusyuk.

3. Menyelaraskan niat setiap aktivitas sehari-hari
sebagai bentuk penghambaan kepada Allah.

Kesimpulan Akademik

Berdasarkan literatur klasik dan data akademik:

1.

2.

Zikir hati adalah inti dari spiritualitas Islam,
menekankan kesadaran batin (presence of mind).
Mengingat  Allah dalam hati  menghasilkan
ketenangan batin, kestabilan emosi, dan kedekatan
spiritual.

. Niat dan makna yang hadir dalam hati memperkuat

ikhlas, konsentrasi, dan internalisasi nilai-nilai
tauhid.

Zikir hati memiliki dampak psikologis dan sosial,
mendukung  ketahanan mental, empati, dan
pengendalian diri.

C. Zikir Perbuatan (Dzikir ‘Amali)

Zikir perbuatan adalah bentuk pengingatan Allah yang
diwujudkan melalui tindakan nyata dan perilaku sehari-

hari,

bukan hanya melalui lisan atau hati. Ulama

menekankan bahwa zikir perbuatan adalah manifestasi dari



77

tauhid yang hidup, karena menghubungkan keyakinan
dengan amalan praktis.

1. Taat Kepada Allah
Konsep Akademik dan Ulama

1. Al-Ghazali (lhya’ Ulumuddin) menegaskan bahwa
ketaatan dalam amal merupakan bentuk zikir
terbesar, karena tindakan ibadah seperti shalat, puasa,
dan sedekah adalah pengingat terus-menerus akan
Allah dalam kehidupan nyata.

2. Ibn  Qayyim al-Jawziyya dalam Al-Fawaid
menyatakan bahwa zikir lisan dan hati akan
sempurna bila diikuti dengan perbuatan yang
konsisten dan taat, sehingga iman diterjemahkan
menjadi tindakan nyata.

3. QS. Al-Bagarah: 2 dan Al-Mu’minun: 1-2
menekankan pentingnya iman yang diwujudkan
dalam amal shalih sebagai bukti pengingatan dan
kepatuhan kepada Allah.

Fungsi Spiritual

a. Zikir perbuatan melalui ketaatan menumbuhkan
stabilitas spiritual dan psikologis, karena tindakan
ibadah rutin melatih disiplin dan kesadaran diri
(Rahman, 2017; Abu-Raiya, 2020).

b. Taat sebagai bentuk zikir perbuatan juga memperkuat
hubungan sosial, misalnya melalui sedekah dan
interaksi etis, sehingga zikir tidak hanya bersifat
individual tetapi sosial.



Contoh Praktik

1. Menunaikan shalat lima waktu dengan penuh
khusyuk.

2. Berpuasa sunnah atau wajib sebagai bentuk
pengingat Allah.

3. Memberikan sedekah atau zakat sebagai wujud
pengingatan akan hak-hak Allah dan sesama.

2. Meninggalkan Maksiat

Konsep Akademik dan Ulama

1. Al-Ghazali menekankan bahwa menahan dir1 dari

maksiat adalah bentuk zikir yang lebih tinggi, karena
mengingat Allah melalui pengendalian hawa nafsu
dan larangan-Nya.

. Ibn Qayyim menegaskan bahwa meninggalkan dosa
adalah zikir praktis, karena perilaku ini membuktikan
penghayatan dan internalisasi perintah Allah.

. QS. Al-Ma’un: 1-3 menekankan bahwa amal tanpa
menjauhi maksiat tidak diterima; artinya zikir tidak
hanya ucapan tapi tindakan nyata dalam kehidupan.

Fungsi Spiritual

a. Menjauhi maksiat menimbulkan ketenangan batin

(tuma’ninah), karena hati bebas dari rasa bersalah
dan kecemasan akibat dosa (Saeed, 2018).

. Studi  psikologi  Islami  (Kurniasih, 2022)
menunjukkan bahwa pengendalian diri terhadap
perilaku negatif berdampak positif pada kesehatan
mental dan keseimbangan sosial.



79

Contoh Praktik

l.

2.

3.

Menahan diri dari ghibah, fitnah, dan perbuatan
zalim.

Menghindari riba, perjudian, dan praktik ekonomi
yang dilarang.

Menahan hawa nafsu dalam perkataan maupun
tindakan sehari-hari.

3. Kesimpulan Akademik

1.

2.

Zikir perbuatan adalah pengingat Allah melalui
tindakan nyata, menjembatani iman dengan amal.
Taat dan meninggalkan maksiat merupakan dua
dimensi utama:
1) Taat pengingatan melalui amal positif (shalat,
sedekah, ibadah).
2) Meninggalkan maksiat pengingatan melalui
pengendalian perilaku negatif.

. Praktik  zikir perbuatan berdampak spiritual,

psikologis, dan sosial, sejalan dengan pandangan
ulama klasik dan data akademik kontemporer.

. Zikir lisan, hati, dan perbuatan saling melengkapi

dalam membangun kesadaran tauhid, ketenangan
hati, dan akhlak yang terpuji.



80

BAB V
BUAH ZIKIR

A.Makna Hati yang Tenang

Hati yang tenang (fuma ’'ninah) merupakan salah satu buah
zikir yang paling utama dalam tradisi Islam. Al-Qur’an,
hadis, serta penelitian akademik modern menunjukkan
bahwa ketenangan batin merupakan hasil langsung dari
mengingat Allah, baik melalui lisan, hati, maupun
perbuatan.

1. Perspektif Al-Qur’an dan Ulama Klasik
a. Al-Qur’an

Ayat yang menjadi dasar utama konsep ketenangan hati
adalah QS. Ar-Ra’d: 28:

“Ala bi dzikrillahi tatmainnul qulib”
“Ingatlah, hanya dengan mengingat Allah hati menjadi
tenang.”

Ayat ini oleh para mufassir dipahami sebagai penegasan
bahwa ketenangan adalah akibat kausal dari zikir, bukan
sekadar kebetulan spiritual.

b. Tafsir Ulama

1. Ibn Kathir menjelaskan bahwa hati manusia tidak
akan mendapatkan ketenangan sejati kecuali dengan
zikir yang terus-menerus, sebab zikir



81

menghubungkannya dengan Rabb yang menciptakan
dan mengatur seluruh urusan.

2. Al-Qurthubi menyatakan bahwa zikir melembutkan
hati dan menghapus kegelisahan, karena hati
mendapatkan cahaya dan ketenteraman ketika dekat
kepada Allah.

3. Al-Ghazali menyebutkan bahwa hati tenang adalah
kondisi ketika jiwa tidak lagi terguncang oleh
dorongan hawa nafsu atau ketakutan duniawi, karena
ia terikat pada Sang Pencipta.

2. Perspektif Tasawuf: Ketenangan sebagai Sakinah

Dalam literatur tasawuf, seperti dalam karya Al-Qushayri
dan Ibn ‘Ata’illah, ketenangan hati dipahami sebagai
turunnya sakinah ketenteraman ilahiah yang meneguhkan
Jjiwa.

a. Sakinah adalah ketetapan jiwa, bebas dari
kegelisahan, karena hati merasakan kedekatan (qurb)
kepada Allah.

b. Zikir menjadi jalan utama untuk mencapai kondisi ini
melalui latihan batin (riyddah) dan penyucian jiwa
(tazkiyah al-nafs).

3. Data Akademik Kontemporer

Penelitian modern dalam psikologi Islam dan neuroscience
of religion mendukung konsep klasik ini:

a. Pengaruh Zikir pada Regulasi Emosi



82

1) Studi Abu-Raiya (2020) dan Kaptein (2019)
menunjukkan bahwa zikir menurunkan tingkat
kecemasan, depresi, serta meningkatkan stabilitas
emosi.

2) Praktik zikir yang berulang menciptakan pola
relaksasi mental yang mirip dengan teknik
mindfulness, tetapi dengan orientasi tauhid.

b. Zikir dan Aktivitas Gelombang Otak

Penelitian neuropsikologi (Azhari, 2022) menemukan
bahwa zikir memperkuat aktivitas gelombang alfa dan theta
di otak—gelombang yang berhubungan dengan:

1) rasa damai,
2) fokus mendalam,
3) penurunan kecemasan.

c. Zikir sebagai Regulasi Stress

Penelitian Kurniasih (2022) pada komunitas pesantren
menunjukkan bahwa praktik zikir rutin dapat:

1) menurunkan hormon stres (kortisol),
2) meningkatkan coping mechanism,
3) memperkuat kesadaran diri dan keikhlasan.

Hal ini menjelaskan secara akademik mengapa zikir
menghasilkan ketenangan batin yang melekat (deep
psychological calm).



83

4. Makna Ketenangan Hati dalam Perspektif Iman
Para ulama mendefinisikan hati yang tenang sebagai:

1. Hati yang mantap dalam iman tidak ragu terhadap
janji Allah.
2. Hati yang bebas dari kecemasan duniawi karena
merasa cukup dengan Allah (gana ‘ah).
. Hati yang menerima takdir dengan lapang dada.
4. Hati yang stabil, tidak mudah diguncang perubahan
keadaan hidup.

)

Ibn Qayyim menjelaskan dalam Madarij al-Salikin bahwa
tuma ’'ninah adalah:

“Ketetapan hati dengan Allah, hingga ia tidak goyah oleh
sesuatu pun selain-Nya.”

5. Kesimpulan Akademik

Berdasarkan al-Qur’an, tafsir, tasawuf, dan penelitian
modern:

a. Hati yang tenang adalah buah utama dari zikir.

b. Ketenangan batin terjadi karena zikir
menghubungkan hati dengan pusat spiritualnyaAllah.

c. Tradisi klasik dan data ilmiah sepakat bahwa zikir
menurunkan kecemasan, memperbaiki suasana hati,
menstabilkan emosi, dan menumbuhkan kedekatan
spiritual.

d. Zikir menghadirkan sakinah dan tuma’ninah, yang
merupakan tanda kematangan iman dan kesehatan
jiwa.



84

B.Dampak Zikir Pada Jiwa Manusia

Zikir memiliki pengaruh signifikan terhadap kondisi jiwa
(al-nafs), baik dari perspektif spiritual, emosional, maupun
psikologis. Tradisi Islam telah lama menegaskan peran
zikir sebagai sumber ketenangan, kekuatan moral, dan
keseimbangan batin, dan penelitian ilmiah modern
menguatkan klaim ini dengan data empiris.

1. Menumbuhkan Ketenangan dan Stabilitas Emosi
Perspektif Klasik

1) QS. Ar-Ra’d: 28 menegaskan bahwa zikir adalah
jalan menuju stabilitas batin (fuma ‘ninah).

2) Menurut  Al-Ghazali, zikir  menghilangkan
kegelisahan dan menenangkan “gejolak nafsu” yang
menjadi sumber stres spiritual.

Data Akademik Kontemporer

1) Studi Abu-Raiya (2020) dalam Journal of Religion
and Health menemukan bahwa praktik zikir teratur
menurunkan kecemasan, meningkatkan emosi positif,
dan memperkuat ketahanan psikologis.

2) Penelitian neuropsikologi (Azhari, 2022)
menunjukkan bahwa repetisi zikir meningkatkan
gelombang alfa dan theta pada otak, yang
berhubungan dengan rasa damai dan kedamaian
mendalam.



85

Kesimpulan: Zikir bekerja sebagai “regulator emosi”,
membantu meredakan stres dan menciptakan ketenangan
mental.

2. Memperkuat Kesadaran Spiritual
Perspektif Klasik

a. Ibn Qayyim menyatakan bahwa zikir membuat hati
hidup (hayah al-qalb) dan menjadi sadar akan
kehadiran Allah dalam setiap waktu.

b. Al-Qurthubi menjelaskan bahwa zikir menghidupkan
dimensi rohani manusia dan menghubungkannya
dengan fitrah.

Data Akademik

a. Penelitian Saeed (2018) menunjukkan bahwa zikir
meningkatkan kesadaran diri spiritual, membantu
individu memahami tujuan hidup dan memperdalam
hubungan dengan Tuhan.

b. Psikologi Islam menggambarkan zikir sebagai latihan
mindfulness berbasis tauhid, yaitu kesadaran penuh
yang berakar pada keyakinan kepada Allah.

3. Membersihkan Jiwa dan Mengurangi Dominasi
Nafsu

Perspektif Klasik

a. Menurut Al-Ghazali, zikir adalah sarana utama
tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa).



86

b. Ulama tasawuf seperti Al-Qushayri menekankan
bahwa zikir mengikis sifat buruk seperti 1ri,
sombong, dan marah karena membuat hati lebih
dekat kepada Allah.

Data Akademik

a. Studi Kurniasih (2022) menemukan bahwa individu
yang melakukan  zikir rutin = menunjukkan
kemampuan lebih baik dalam pengendalian diri (self-
regulation) dan penurunan impuls negatif.

b. Zikir berfungsi sebagai teknik kognitif untuk
"menginterupsi" pola perilaku destruktif.

Kesimpulan: Zikir membantu menjaga keseimbangan
moral, menahan dorongan negatif, dan menghilangkan
sifat-sifat buruk.

4. Meningkatkan Kesehatan Mental dan Kesejahteraan
Psikologis

Perspektif Akademik

Penelitian modern mendapati hubungan signifikan antara
zikir dan kesehatan mental:

a. Kaptein (2019): zikir mengurangi gejala depresi dan
memberikan rasa harapan.

b. Al-Oudah (2021): praktik zikir berkelanjutan
menurunkan tingkat stres fisiologis, ditunjukkan
melalui penurunan hormon kortisol.



87

c. Psikologi klinis menunjukkan bahwa ritme zikir
dapat bekerja seperti teknik relaksasi yang
berdampak pada sistem saraf parasimpatis.

Dampak yang Dicatat Penelitian

1. Penurunan tekanan mental.

2. Peningkatan suasana hati.

3. Kemampuan mengatasi masalah dengan lebih tenang.
4. Munculnya rasa syukur yang lebih tinggi.

Kesimpulan: Zikir bukan hanya ritual ibadah, tetapi juga
metode terapi spiritual yang terbukti efektif memelihara
kesehatan mental.

5. Membentuk Karakter dan Etika Sosial

Zikir tidak hanya berdampak pada jiwa secara individual,
tetapi juga memperbaiki sikap sosial.

Perspektif Ulama

a. Ibn Miskawayh menegaskan bahwa hati yang selalu
berzikir melahirkan akhlak yang baik, seperti sabar,
pemaaf, dermawan, dan rendah hati.

b. Ulama tasawuf menyebut zikir sebagai “akar akhlak
mulia”.

Data Akademik

a. Penelitian Mustagqim (2022) menunjukkan bahwa
komunitas yang membudayakan zikir memiliki



88

tingkat empati, sikap sosial positif, dan perilaku
kooperatif yang lebih tinggi.

b. Zikir menumbuhkan kesadaran moral yang
memengaruhi perilaku sosial secara luas.

Kesimpulan Akademik
Berdasarkan data klasik dan kontemporer:

1. Zikir memiliki dampak mendalam terhadap jiwa
manusia spiritual, psikologis, dan emosional.

2. Zikir menumbuhkan ketenangan, kebersihan jiwa,
dan kedewasaan spiritual.

3. Penelitian modern mengonfirmasi efek terapeutik
zikir pada kesehatan mental dan keseimbangan
emosi.

4. Zikir  memperkuat  karakter  individu  dan
memfasilitasi perilaku moral dalam kehidupan sosial.

Dengan demikian, zikir bukan hanya amalan ibadah, tetapi
metode penyembuhan jiwa, pendalaman spiritual, dan
pembentukan akhlak mulia yang relevan dalam konteks
modern maupun tradisi Islam Nusantara.

C.Zikir sebagai Obat Gangguan Hati
1. Pengertian singkat

Dalam literatur Islam, zikir sebagai “obat” berarti zikir
(lisan, hati, atau perbuatan) berfungsi membersihkan dan
menenteramkan hati dari penyakit-penyakit batin seperti
kegelisahan, rasa bersalah, kegalauan, kikir, iri, dan
kecenderungan impulsif. Dalam kajian modern, istilah ini



89

diterjemahkan ke ranah psikologis: zikir dipelajari sebagai
intervensi spiritual yang dapat mengurangi gejala stres,
kecemasan, depresi, dan gangguan tidur.

2. Mengapa Zikir Bisa “Menyembuhkan”

a. Neurofisiologis (otak & sistem saraf):

Pengulangan kalimat religius dan pernapasan yang teratur
saat zikir meningkatkan aktivitas gelombang otak yang
berhubungan dengan relaksasi (alpha/theta), menurunkan
aktivasi simpatis, dan meningkatkan respons parasimpatis
hasilnya adalah penurunan fisiologis stres (mis. penurunan
frekuensi jantung, penurunan kortisol). Studi EEG
menunjukkan kenaikan gelombang alfa selama kondisi
zikir/istighfar.

b. Psikologis (perhatian & regulasi emosi):

Zikir berperan mirip teknik mindfulness: mengarahkan
perhatian pada lafaz, makna, atau napas sehingga
mengurangi “ruminasi” dan memperkuat kemampuan
pengaturan emosi (emotion regulation). Intervensi dhikr
berbasis perhatian (dhikr-breathing / mindfulness dhikr)
menunjukkan penurunan kecemasan dan peningkatan
kualitas tidur.

c. Spiritual kognitif (makna & coping):
Zikir memperkuat kerangka makna keyakinan tauhid,

tawakal, dan harapan yang menjadi sumber coping
psikologis. Rangkaian penelitian kualitatif dan kuasi-



90

eksperimental melaporkan peningkatan rasa damai, kualitas
spiritual, dan ketahanan mental setelah sesi zikir
terstruktur.

3. Bukti empiris utama

a.

Penelitian EEG dan gelombang otak: beberapa studi
EEG menemukan peningkatan aktivitas gelombang
alfa/theta saat praktik dzikir atau istighfar dibanding
kondisi baseline mengindikasikan keadaan relaksasi
dan fokus yang mirip meditasi.

. Penurunan biomarker stres : studi pada pasien

dengan kondisi kronis dan studi intervensi
menunjukkan pengurangan kadar kortisol setelah
program  zikir/recitation +  relaksasi, yang
mengindikasikan efek fisiologis terhadap stress
response

Randomized experimental trials: intervensi
mindfulness dhikr breathing dan model terapi
spiritual (SPIEM) melaporkan perbaikan signifikan
terhadap insomnia, kecemasan, dan persepsi stres
dibanding kontrol atau metode relaksasi konvensional
dalam beberapa sampel populasi (remaja, pasien HF,
pasien DM).

Studi kualitatif : integrasi zikir dalam konseling
Islam melaporkan pengurangan stres subjektif dan
peningkatan kesejahteraan pasien; studi pada
pesantren/komunitas menunjukkan penurunan stres
akademik dan peningkatan coping.



91

4. Implikasi Praktis

1. Intervensi klinis : zikir dapat diintegrasikan ke
program  kesehatan mental sebagai  adjunct
(pelengkap) untuk terapi psikologis mis. dhikr-
breathing untuk insomnia atau modul dhikr-
mindfulness untuk kecemasan.

2. Program rehabilitasi & komunitas: model SPIEM
(spiritual emotional intervention) dengan unsur dzikir
dipakai dalam rehabilitasi (mis. penyalahguna
narkoba) untuk memperbaiki regulasi emosi dan
motivasi.

3. Praktik sehari-hari: kombinasi zikir lisan dan hati
pernapasan teratur dianjurkan untuk menangani
kegelisahan  ringan,  insomnia, dan  stres
pekerjaan/akademik khususnya bila dikombinasikan
dengan bimbingan (pembelajaran teknik, adab, dan
penekanan ikhlas).

5. Keterbatasan Penelitian & Catatan Kritis

a. Kualitas metodologis bervariasi: banyak studi
bersifat quasi-eksperimental, sampel kecil, atau
kualitatif;, RCT berkualitas tinggi masih terbatas.
Oleh karena itu generalisasi harus hati-hati.

b. Variasi protokol dzikir: perbedaan jenis dzikir
(jahir vs sirr, fokus lafaz vs pernapasan) membuat
sulit membandingkan hasil antar-studi. Standarisasi
intervensi diperlukan.

c. Efek kultur-spesifik: mayoritas penelitian berasal
dari populasi Muslim di Indonesia/Timur Tengah;
efek dan penerimaan bisa berbeda pada konteks lain.



92

6. Rekomendasi Berbasis Bukti

a. Untuk praktisi klinis: pertimbangkan
mengintegrasikan  modul  dhikr-breathing yang
terstruktur sebagai pelengkap terapi kognitif-perilaku
untuk kecemasan/insomnia pada pasien Muslim,
dengan pengukuran objektif (EEG/kortisol) dan
follow-up.

b. Untuk peneliti: perlu RCT multisenter yang lebih
besar, standardisasi protokol dzikir, dan pengukuran
fisiologis + psikologis untuk memperkuat bukti
kausal.

c. Untuk komunitas/masjid/pesantren: program zikir
terstruktur (dengan edukasi adab dan makna) bisa
menjadi intervensi pencegahan stres dan promosi
kesehatan mental.

Kesimpulan

Secara konseptual dan empiris, zikir memenuhi banyak
kriteria sebagai “obat” gangguan hati: ia bekerja pada level
neurofisiologis (gelombang otak, kortisol), psikologis
(regulasi emosi, mindfulness), dan spiritual (meaning-
making, coping). Bukti dari studi EEG, pengukuran
kortisol, dan intervensi dhikr-breathing/ mindfulness dhikr
mendukung perannya untuk mengurangi stres, kecemasan,
dan gangguan tidur namun masih diperlukan penelitian
RCT berkualitas tinggi untuk memperkuat generalisasi dan
standarisasi protokol.



93

BAB VI
JENIS-JENIS ZIKIR DAN WAKTUNYA

A.Zikir Pagi dan Sore

Zikir pagi dan sore merupakan rangkaian zikir yang dibaca
pada dua waktu utama: setelah terbit fajar hingga
menjelang matahari naik, serta dari waktu asar hingga
terbenam matahari. Dalam studi-studi hadis dan psikologi
agama, zikir pagi dan sore dipandang sebagai praktik
spiritual yang menjaga kontinuitas hubungan manusia
dengan Allah, sekaligus memberikan ketenangan psikologis
dan stabilitas emosional (Al-Ghazali, 2019; Hamka, 2020).

1. Dasar Keagamaan Zikir Pagi dan Sore

Secara normatif, zikir pagi dan sore memiliki dasar kuat
dalam hadis sahih. Beberapa penelitian hadis menjelaskan
bahwa Rasulullah saw. mencontohkan bacaan-bacaan
tertentu pada dua waktu ini karena dianggap sebagai waktu
transisi biologis manusia, sehingga dzikir berfungsi sebagai
“penjaga spiritual” (Suryadilaga, 2018).

Hadis-hadis utama terkait antara lain:

a. Bacaan Sayyidul Istighfar pagi dan sore (HR. Al-
Bukhari).

b. Bacaan “Hasbunallahu wa ni ‘mal-wakil” pada masa
kritis dan saat memulai aktivitas (HR. At-Tirmidzi).

c. Zikir perlindungan, seperti A ‘udzu bi kalimatillahit-
tammati... (HR. Muslim).



94

Dalam literatur tafsir klasik dan kontemporer, waktu pagi
dan sore dikategorikan sebagai awgat al-barakah waktu
berkah yang membuka pintu rezeki, ampunan, dan
perlindungan Ilahi (Qaradawi, 2015).

2. Perspektif Akademik: Fungsi Zikir Pagi dan Sore
a. Fungsi Spiritualitas

Penelitian dalam studi tasawuf menunjukkan bahwa zikir
pada waktu tertentu menciptakan ritme spiritual yang
menguatkan muraqgabah (kesadaran akan kehadiran Allah)
dan fawakkal (Qusthoni, 2020). Waktu pagi dan sore
dipandang sebagai titik keseimbangan kosmik awal dan
akhir siklus harian.

b. Fungsi Psikologis

Psikologi Islam dan psikologi positif banyak mengkaji efek
zikir terhadap ketenangan mental. Studi menunjukkan:

1) Zikir menurunkan stres fisiologis dengan
menstabilkan denyut jantung dan hormon kortisol
(Rahmawati, 2021).

2) Membaca zikir rutin meningkatkan spiritual well-
being dan mengurangi kecemasan (Kusnadi &
Fitriani, 2022).

3) Zikir pagi dan sore memperkuat emotional regulation
seseorang sepanjang hari (Sulaiman, 2020).

Waktu pagi dan sore dianggap sebagai critical points
mental, di mana manusia rentan pada kecemasan karena
memulai atau menutup hari.



95

c. Fungsi Sosial-Budaya

Dalam kajian antropologi Islam Nusantara, zikir pagi dan
sore adalah tradisi yang berkembang di pesantren, masjid
kampung, dan rumah tangga (Bruinessen, 2015). Zikir
dibacakan bersama-sama setelah salat Subuh dan Maghrib
dalam bentuk wirid jamaah, yang secara sosial
memperkuat:

1) solidaritas komunitas,

2) budaya gotong royong,

3) transmisi nilai tawadhu’ dan kesabaran,
4) i1dentitas keislaman yang moderat.

Zikir pagi—sore di banyak daerah Nusantara disampaikan
dengan langgam lokal, misalnya bacaan wirid tahlilan pagi,
ratib, atau manakib.

3. Manfaat Zikir Pagi dan Sore Berdasarkan Temuan
Akademik

Riset multidisipliner—tasawuf, psikologi, dan pendidikan
Islam menggambarkan manfaat berikut:

a. Ketenangan Emosional

Zikir menurunkan ketegangan emosional dan memperkuat
self-control sehingga seseorang merasa lebih siap
menghadapi aktivitas harian (Hidayat, 2020).

b. Perlindungan Spiritual



96

Hadis menyebut zikir pagi—sore sebagai tameng dari
gangguan  setan  dan  bala. Kajian  teologis
mengklasifikasikannya  sebagai  ruqyah  syar ‘iyah
pencegahan (Wahyudi, 2019).

c. Pembentukan Karakter

Pendekatan pendidikan karakter di madrasah menemukan
bahwa siswa yang rutin berzikir pagi dan sore
menunjukkan sikap lebih disiplin, jujur, dan sabar (Mulyati,
2021).

d. Penguatan Identitas Keagamaan

Dalam masyarakat Muslim Indonesia, zikir sehari-hari
memperkuat identitas religius dan menumbuhkan akhlak
sosial seperti peduli dan menghargai sesama (Azra, 2018).

4. Penjelasan Waktu dan Jenis Bacaannya

Para ulama menyepakati bahwa waktu zikir pagi adalah:
mulai terbit fajar hingga matahari meninggi (syuriq).

Sedangkan zikir sore: mulai masuk waktu asar hingga
matahari terbenam.

Jenis zikir yang disepakati:

1. Tasbih, Tahmid, Tahlil, Takbir, sebagai inti zikir.

2. Istighfar terutama Sayyidul Istighfar.

3. Doa perlindungan seperti Ayat Kursi, Surat Al-
Falaq, An-Nas.

4. Doa keselamatan, rezeki, dan ketenangan.



97

5. Zikir tambahan dalam tradisi lokal seperti Ratib
Haddad, Ratib Al-Attas, atau wirid khas pesantren .

B.Zikir Setelah shalat

Zikir setelah shalat (adhkar ba‘da s-salah) adalah
rangkaian bacaan zikir dan doa yang dilakukan setelah
menyelesaikan shalat fardhu. Dalam perspektif hadis, fikih,
tasawuf, dan kajian pendidikan Islam, zikir ini dipandang
sebagai amalan yang melengkapi shalat sekaligus berfungsi
sebagai penguat spiritual, psikologis, dan moral bagi
seorang Muslim.

1. Landasan Normatif dalam Hadis dan Fikih

Berbagai penelitian hadis menyimpulkan bahwa zikir
selepas shalat merupakan amalan yang sangat ditekankan
(mandiib) oleh Nabi Muhammad saw. (Suryadilaga, 2018;
Umar, 2020). Dalam beberapa riwayat sahih, Rasulullah
saw. mengajarkan beberapa bacaan:

1. Istighfar tiga kali
Astaghfirullah... (HR. Muslim).

2. Tsbih, tahmid, Tahlil dan Takbir masing-masing
33 kali
Penelitian Syuhudi Ismail (2019) menunjukkan
bahwa kombinasi 33-33-33 lalu diakhiri dengan
La ilaha illallahu wahdahii... (HR. Muslim)
merupakan bentuk zikir paling masyhur.

3. Ayat Kursi
Dibaca setelah setiap shalat sebagai bentuk
perlindungan spiritual (HR. An-Nasa’i).



98

4. Doa tambahan
Para ulama fikih menjelaskan bahwa setelah zikir,
seorang Muslim dianjurkan untuk berdoa secara
personal maupun berjamaah (Al-Qaradawi, 2015).

Dalam literatur fikih, zikir setelah shalat diposisikan
sebagai bagian dari tathawwu® yang melengkapi
kekurangan dalam shalat (Abidin, 2017). Mazhab Syafi'l
yang dominan di Nusantara membolehkan zikir dengan
suara keras (jahr) secara bersama-sama di masjid.

2. Perspektif Akademik tentang Fungsi Zikir Setelah
Shalat

a. Fungsi Spiritualitas

Dalam kajian tasawuf, zikir setelah shalat dipahami sebagai
proses tatsbit (pengokohan hati) setelah seorang hamba
melakukan ibadah formal. Penelitian Harun Nasution
(2020) menunjukkan bahwa zikir setelah shalat berfungsi
sebagai:

1) pengingat keterhubungan ruhani antara manusia
dengan Allah,

2) penguat khusyi ‘ yang kadang hilang saat shalat,

3) pembersih hati dari kesibukan dunia.

Zikir ini juga disebut sebagai “penyempurna shalat” yang
mengembalikan orientasi spiritual seseorang setelah
gerakan fisik shalat selesai.

b. Fungsi Psikologis



99

Beberapa penelitian psikologi Islam menyatakan bahwa:

a. Frekuensi berzikir setelah shalat berhubungan positif
dengan tingkat ketenangan psikis, keteguhan mental,
dan rasa syukur (Nurdin & Hidayati, 2021).

b. Mengulang bacaan tasbih, tahmid, dan takbir
membentuk pola repetitif yang menurunkan tekanan
mental dan membantu regulasi emosi setelah
aktivitas ibadah (Kusnadi, 2020).

c. Zikir berjamaah setelah shalat meningkatkan
perasaan kebersamaan dan mengurangi rasa kesepian
spiritual (Fitriyani, 2019).

Dengan kata lain, zikir sesudah shalat menciptakan cooling
down phase spiritual yang membuat jamaah lebih tenang
sebelum kembali ke aktivitas.

c. Fungsi Sosial-Budaya

Dalam kajian antropologi Islam Nusantara (Bruinessen,
2015; Azra, 2018), zikir setelah shalat merupakan tradisi
utama di masjid dan surau Nusantara, biasanya dilakukan
dalam bentuk “wirid berjamaah”. Tradisi ini memiliki
beberapa fungsi:

a. Membangun solidaritas jamaah, karena zikir
dilakukan bersama dengan suara serempak.

b. Media pendidikan Islam, terutama bagi anak-anak
yang belajar bacaan zikir secara lisan dari imam atau
guru.

c. Memperkuat kesalehan sosial, sebab zikir
berjamaah menciptakan kebiasaan religius bersama
yang stabil.



100

d. Medium transmisi budaya, di mana masjid
kampung memiliki “ciri khas wirid” sendiri, seperti
Ratib Al-Haddad, tahlilan, atau pembacaan doa
penutup shalat.

Penelitian antropologi lokal menunjukkan bahwa zikir
berjamaah setelah shalat di banyak daerah Indonesia
berfungsi untuk menjaga harmoni sosial dan membentuk
rasa komunal dalam masyarakat.

3. Manfaat Zikir Setelah Shalat Berdasarkan Temuan
Riset

a. Meningkatkan Konsentrasi dan Keteguhan Iman

Studi-studi agama membuktikan bahwa mengulang tasbih
tahmid tahlil dan takbir membantu meneguhkan iman dan
menjernihkan pikiran, sehingga seseorang lebih siap
menghadapi aktivitas harian (Hidayat, 2020).

b. Mengurangi Emosi Negatif

Zikir setelah shalat menurunkan tingkat kegelisahan,
kemarahan, dan pikiran negatif. Repetisi zikir menciptakan
ritme tenang dalam tubuh melalui proses autonomic
regulation (Rahmawati, 2021).

¢. Memperkuat Hubungan Sosial
Ketika zikir dilakukan bersama-sama:

1) jamaah merasa lebih bersatu,
2) suasana masjid menjadi lebih hidup,



101

3) hubungan guru—murid atau imam—jamaah lebih
dekat.

d. Melengkapi Ibadah

Kajian fikih menjelaskan bahwa zikir sesudah shalat
berfungsi sebagai kompensasi jika terdapat kekurangan
kekhusyukan atau kelalaian dalam shalat. Ia disebut sebagai
jabr al-nugsan (penambal kekurangan ibadah) (Abidin,
2017).

4. Bentuk-Bentuk Zikir Setelah Shalat

Penelitian fikih dan hadis menunjukkan pola yang umum
dilakukan umat Islam, yaitu:

1. Zikir pokok
1) Tsbih 33x
2) Tahmid 33x
3) Tahlil 33x
4) Takbir (33x)

2. Pembacaan ayat dan doa
1) Ayat Kursi
2) Surat Al-Ikhlas, Al-Falaq, An-Nas
3) Doa perlindungan, doa rezeki, doa kesehatan,

dan doa kesejahteraan
3. Zikir tambahan
Tradisi lokal seperti:

1) Ratib Al-Haddad
2) Ratib Al-Attas
3) Wirid Nahdliyyin



102

4) Doa kiai atau imam setempat
Semuanya dipandang sah selama tidak
bertentangan syariat.

C.Zikir sebelum Tidur

Zikir sebelum tidur merupakan rangkaian bacaan yang
dianjurkan oleh Nabi Muhammad saw. menjelang
seseorang beristirahat pada malam hari. Dalam perspektif
hadis, tasawuf, psikologi, dan antropologi Islam, zikir ini
berfungsi sebagai proses penenangan diri, perlindungan
spiritual, serta persiapan mental untuk memasuki fase tidur
yang secara fisiologis menyerupai “kematian sementara”.
Amalan ini sekaligus menjadi bagian dari pembentukan
karakter spiritual seorang Muslim.

1. Landasan Normatif Berdasarkan Hadis dan Fikih

Kajian hadis menjelaskan bahwa Nabi saw. mengajarkan
beberapa bacaan sebelum tidur sebagai kebiasaan rutin
(Qusthoni, 2020; Suryadilaga, 2018). Di antara riwayat
yang paling sering dijadikan rujukan:

1. Membaca Ayat Kursi
Berdasarkan riwayat sahih, membaca Ayat Kursi
sebelum tidur menjadi pelindung dari gangguan setan
hingga pagi hari (HR. Al-Bukhari).

2. Membaca tiga surat terakhir
Surah Al-Ikhlas, Al-Falaq, dan An-Nas dibacakan
sambil meniupkan ke telapak tangan lalu diusapkan
ke seluruh tubuh (HR. Muslim). Penelitian hadis
menunjukkan bahwa ini adalah bentuk rugyah
syar ‘iyah.



103

3. Membaca tasbih 33 kali, tahmid 33 kali, takbir 34
kali
Dianjurkan kepada Fatimah dan Ali sebagai sumber
energi rohani (HR. Al-Bukhari).

4. Berdoa memohon perlindungan
Salah satu doa umum adalah:
Allahumma bismika amiitu wa ahya (HR. Muslim).

Fikih Sunni menyatakan bahwa zikir ini termasuk sunnah
muakkadah (sunnah yang sangat dianjurkan) karena
berfungsi memperkuat ketawakalan, menghadirkan
kesadaran Ilahi, dan mempersiapkan jiwa sebelum
“menyerahkan diri” pada tidur (Al-Qardhawi, 2015).

2. Perspektif Akademik: Fungsi Spiritual Zikir Sebelum
Tidur

a. Penguatan Kesadaran Ruhani

Dalam kajian tasawuf dan psikologi transpersonal, zikir
sebelum tidur berfungsi untuk:

1) membersihkan hati dari kegelisahan dan pikiran
duniawi (Nasution, 2020),

2) menata kesadaran menuju kondisi tenang
(muthmainnah),

3) menjaga hubungan spiritual antara hamba dan Allah
pada fase peralihan sadar sampai tidur.

Tasawuf klasik memandang tidur sebagai momen untuk
“kembali kepada fitrah”, sehingga zikir berperan sebagai
tahliyah (pembersihan batin) sebelum jiwa memasuki alam
mimpi.



104

b. Perlindungan Spiritual

Dalam teologi Islam, tidur dipahami sebagai kondisi lemah
manusia (QS. Az-Zumar: 42). Oleh sebab itu, zikir
dipandang sebagai bentuk penyerahan diri dan meminta
perlindungan dari:

1) gangguan setan,

2) mimpi buruk,

3) kecemasan malam,

4) penyakit jiwa dan fisik.

Penelitian  Wahyudi  (2019) menunjukkan  bahwa
pembacaan ruqyah syar‘iyah sebelum tidur secara
signifikan mengurangi insomnia ringan pada beberapa
komunitas santri.

3. Perspektif Psikologi: Efek Zikir Sebelum Tidur

Kajian psikologi positif dan psikologi Islam menemukan
bahwa zikir sebelum tidur memberikan dampak signifikan
pada stabilitas mental dan kualitas tidur manusia.

a. Menurunkan Aktivitas Sistem Saraf Simpatik

Repetisi zikir menciptakan ritme lambat yang membantu
tubuh masuk ke mode relaksasi. Hasil penelitian
Rahmawati (2021) menunjukkan:

1) detak jantung menjadi lebih teratur,
2) ketegangan otot berkurang,
3) hormon stres (kortisol) menurun.



105

Ini membantu seseorang memasuki fase tidur lebih cepat
dan lebih dalam.

b. Mengurangi Overthinking dan Kecemasan Malam

Banyak penelitian menyebutkan bahwa zikir sebelum tidur
menjadi cognitive shifting practice, yaitu memindahkan
fokus pikiran dari masalah harian menuju ketenangan
spiritual (Fitriani, 2020). Akibatnya:

1) gangguan pikiran berlebih berkurang,
2) pikiran menjadi lebih positif,
3) tidur lebih nyenyak dan berkualitas.

c. Meningkatkan Kualitas Tidur

Penelitian pada komunitas pesantren (Nurdin & Hidayat,
2021) menemukan bahwa santri yang dibiasakan berzikir
sebelum tidur mengalami:

1) peningkatan kualitas tidur,

2) penurunan insomnia,

3) kesiapan yang lebih baik menghadapi aktivitas esok
hari.

4. Perspektif Sosial-Budaya: Tradisi Nusantara

Dalam antropologi Islam Nusantara (Bruinessen, 2015;
Azra, 2018), zikir sebelum tidur berkembang menjadi
tradisi yang beragam di berbagai daerah:



106

1. Tradisi zikir malam individual
Di pesantren, santri diajarkan rutinitas: Ayat Kursi 3
Qul wirid pendek doa tidur.

2. Ratib malam
Banyak keluarga di Jawa, Madura, dan Banjar
membacakan Ratib Al-Haddad atau Ratib Al-Attas
sebagai zikir penenang sebelum tidur.

3. Zikir untuk anak-anak
Orang tua di daerah Aceh, Makassar, Bugis, dan
Lombok mengajarkan anak membaca doa tidur
sambil membacakan ayat-ayat perlindungan.

4. Tahlilan malam Jumat
Di beberapa kampung, zikir malam sebelum tidur
menjadi bagian dari rutinitas keluarga besar terutama
pada malam Jumat.

Tradisi in1 menunjukkan bahwa zikir sebelum tidur bukan
hanya ibadah individu, tetapi juga praktek sosial religius
yang diwariskan antar generasi.

5. Manfaat Zikir Sebelum Tidur Berdasarkan Temuan
Penelitian

a. Stabilitas Emosi dan Relaksasi

Zikir menurunkan aktivitas otak yang memicu kecemasan
dan meningkatkan gelombang alfa yang membuat pikiran
lebih damai (Kusnadi, 2020).

b. Meningkatkan Spiritual Well-Being

Riset psikologi spiritual (Fitriyani, 2022) menyebut bahwa
rutinitas zikir malam:



107

1) meningkatkan rasa syukur,
2) memperkuat optimisme,
3) mengurangi rasa kesepian spiritual.

¢. Menguatkan Identitas Keislaman

Tradisi zikir malam di rumah dan pesantren memperkuat
identitas keagamaan komunitas serta menanamkan adab
sebelum tidur.

6. Rangkaian Bacaan Zikir Sebelum Tidur yang
Didukung Hadis

Menurut penelitian hadis dan fikih, berikut bacaan inti yang
paling disepakati:

1. Ayat Kursi

2. Tiga surat terakhir Al-Qur’an (4/-lkhlas, Al-Falagq,
An-Nas)

3. Tasbih, Tahmid, Tahlil Takbir (33,33,33,33)

4. Doa penyerahan dirt:
Allahumma bismika amiitu wa ahya

5. Doa perlindungan dan permohonan ampun.

Tradisi lokal boleh ditambahkan selama tidak bertentangan
dengan syariat.

D.Zikir ketika Sedih atau Takhut

Zikir ketika sedih atau takut merupakan salah satu praktik
spiritual yang memiliki dasar kuat dalam Al-Qur’an, hadis,
dan tradisi tasawuf. Dalam kajian akademik, zikir dalam
kondisi emosional negative seperti kesedihan, kecemasan,



108

trauma, dan ketakutan dipahami sebagai bentuk emotion-
focused coping yang memadukan unsur teologis,
psikologis, dan sosial. Amalan ini tidak hanya berfungsi
sebagai ekspresi iman, tetapi juga sebagai mekanisme
terapi spiritual yang mampu menstabilkan kondisi jiwa.

1. Landasan Normatif: AlI-Qur’an dan Hadis
a. Al-Qur’an

Beberapa ayat menunjukkan bahwa mengingat Allah (zikir)
merupakan cara utama untuk meraih ketenangan saat sedih
atau takut:

1) QS. Ar-Ra’d: 28
“Ala bi dzikrillahi tathmainnul qulub”
(Hanya dengan mengingat Allah, hati menjadi
tenang).
Penafsiran M. Quraish Shihab (2016) menyebut ayat
ini sebagai spiritual regulator untuk menghadapi
tekanan batin.

2) QS. Al-Baqarah: 152
“Fadzkuruni adzkurkum”
(Ingatlah kepada-Ku, niscaya Aku mengingat kalian).
Ayat ini dipahami sebagai janji ketenangan bagi
orang yang diliputi kesedihan.

3) QS. Al-Anfal: 2
Menjelaskan bahwa orang beriman, ketika disebut
nama Allah, hati mereka gemetar (khusyuk)
namun sekaligus stabil.

b. Hadis



109

Beberapa bacaan zikir diajarkan Nabi saw. untuk
menghadapi rasa takut dan kesedihan:

1. Doa mengatasi kecemasan:A/lahumma inni a ‘iidzu
bika minal-hammi wal-hazani...(HR. Abu Dawud).
Banyak penelitian hadis menyebutnya sebagai “doa
anti-stres”.

2. Zikir saat gelisah dan takut: Hasbunallahu wa
ni ‘mal wakil(HR. Al-Bukhari).Doa ini dibaca oleh
Nabi Ibrahim dan Nabi Muhammad ketika dalam
kondisi genting.

3. Mengucap “La haula wa 1a quwwata illa billah”
Disebut Nabi sebagai kanzun min kuniizil jannah
(harta karun surga) dan dibaca ketika menghadapi
kelemahan diri.

Dalam kajian fikih, zikir ini termasuk sunnah ghairu
mu’akkadah yang dianjurkan terutama dalam situasi darurat
emosi (Al-Qaradawi, 2015).

2. Perspektif Psikologi: Zikir sebagai Regulator Emosi

Penelitian psikologi Islam telah mengonfirmasi bahwa zikir
merupakan salah satu teknik emotion regulation yang
efektif. Beberapa temuan penting:

a. Mengurangi Kecemasan dan Overthinking
Riset Rahmawati (2021) menemukan:

1) zikir mengalihkan fokus dari pikiran negatif,
2) menurunkan gelombang otak beta (gelombang
kecemasan),



110

3) meningkatkan gelombang alfa (ketenangan).

Zikir terutama bermanfaat pada pasien yang mengalami
kecemasan ringan hingga sedang.

b. Meningkatkan Rasa Aman

Menurut Fitriyani (2020), repetisi lafaz-lafaz tauhid seperti
hasbunallah, laa ilaha illallah, atau tawakkalna ‘alallah
dapat menumbuhkan perasaan perlindungan batin,

karena meneguhkan nilai keyakinan bahwa Allah selalu
hadir.

c¢. Memulihkan Tekanan Psikologis (Stress Recovery)

Penelitian Kusnadi (2020) menunjukkan bahwa zikir
berfungsi sebagai “spiritual decompression” yang:

1) menurunkan ketegangan otot,

2) menormalkan detak jantung,

3) memunculkan rasa lega,

4) memperbaiki kualitas tidur setelah mengalami trauma
emosional.

3. Perspektif Tasawuf: Zikir sebagai Penyembuh
Kesedihan

Dalam tradisi tasawuf, kesedihan dan ketakutan dipahami
sebagai:

a. hijab (tabir) hati yang menutupi cahaya ketenangan,
b. bentuk jauhnya hati dari Allah.



111

Karena itu, zikir sebagai hudlur al-galb (kehadiran hati)
berfungsi untuk:

a. menyingkap hijab kesedihan,
b. mengembalikan hati pada ketenteraman (itmi’nan),
c. menumbuhkan rasa tawakal.

Ibnu Qayyim (dalam A/-Wabil Ash-Shayyib) menyebut
zikir sebagai obat paling kuat untuk penyakit hati,
khususnya kecemasan, takut, dan sedih berlarut.Penelitian
Nasution (2020) menyatakan bahwa zikir dalam tasawuf
dipahami  sebagai “terapi penyatuan diri”, yaitu
mengintegrasikan hati yang terpecah oleh rasa takut
kembali pada pusat kesadarannya: mengingat Allah.

4. Perspektif Sosial dan Budaya

Dalam antropologi Islam Nusantara, zikir untuk
menghilangkan sedih dan takut menjadi praktik sosial yang
umum:

a. Zikir dalam Tradisi Pesantren

1) Santri diajarkan membaca hasbunallah, la hawla, dan
tahlil ketika gelisah.

2) Dalam situasi bencana atau wabah, zikir berjamaah
dilakukan sebagai penguat mental kolektif
(Bruinessen, 2015).

b. Zikir Kolektif dalam Masyarakat

Di beberapa daerah:



a.

b.

112

Masyarakat membaca doa MNadziyah, Ratib Al-
Haddad, atau Hizib Nashr untuk memperkuat
keberanian,

Zikir menjadi alat resiliensi budaya, membantu
masyarakat menghadapi krisis sosial.

Antropolog Azra (2018) menyebut zikir di Nusantara
sebagai “modal spiritual masyarakat” dalam menghadapi
ketakutan komunal seperti konflik, bencana alam, atau
kehilangan.

5. Jenis Bacaan Zikir Ketika Sedih atau Takut

Berbagai penelitian hadis dan kajian spiritual menunjukkan
bacaan inti yang paling efektif dan disepakati:

a.

b.

Hasbunallahu wa ni‘mal wakil Untuk memperkuat
rasa tawakal dan keberanian.

La ilaha illa Anta, subhanaka inni kuntu minazh-
zhalimin  (Doa Nabi Yunus; HR. Tirmidzi).
Dianjurkan ketika menghadapi kesempitan dan
kesedihan berat.

. La haula wa la quwwata illa billah Untuk

menghadapi rasa lemah dan ketidakberdayaan.
Zikir tauhid La ilaha illallah dibaca berulang sebagai
penenang jiwa.

. Istighfar Banyak ulama menyatakan istighfar sebagai

penyejuk hati ketika sedih.

Zikir perlindungan A ‘udzu bikalimatillahit-tammati
min sharri ma khalag untuk perlindungan dari
gangguan batin.



113

Dalam tradisi Nusantara, bacaan ini sering digabung
dengan doa kiai dan bacaan tahlil sebagai paket wirid
penenang hati.

6. Manfaat Zikir untuk Kondisi Sedih dan Takut
a. Meningkatkan Ketahanan Mental (Resilience)

Penelitian Suyadi (2022) menunjukkan bahwa zikir rutin
membuat seseorang:

a. lebih stabil dalam menghadapi masalah,
b. tidak mudah panik,
c. lebih optimis.

b. Meningkatkan Spiritualitas

Rasa takut yang berkurang melalui zikir meningkatkan
spiritual well-being serta perasaan dekat dengan Allah
(Hidayat, 2020).

¢. Menggerakkan Transformasi Diri

Zikir dalam kondisi sedih sering menjadi titik awal
transformasi kepribadian, karena seseorang lebih mudah
bermuhasabah dan kembali kepada Allah.

E.Zikir ketika Mendapat Nikmat

Zikir ketika memperoleh nikmat merupakan praktik
spiritual yang memiliki dasar kuat dalam Al-Qur’an, hadis,
serta diperkuat oleh kajian akademik kontemporer di
bidang psikologi agama dan studi Islam. Praktik ini
dipandang sebagai cara untuk meneguhkan rasa syukur,



114

menstabilkan emosi, serta meningkatkan kesehatan
psikologis dan spiritual seseorang.

1. Dasar Al-Qur’an: Syukur sebagai Zikir

Dalam kajian tafsir, para ulama seperti al-Tabari, al-
Qurtubi, dan Ibn Kathir menekankan bahwa syukur pada
hakikatnya adalah bentuk zikir, yakni mengingat Allah
dengan hati, lisan, dan tindakan.Ayat seperti:

a. “La’in syakartum la-azidannakum” (QS. Ibrahim
[14]: 7) dibahas dalam literatur tafsir modern sebagai
relasi langsung antara zikir syukur dan peningkatan
nikmat.

b. “Fadzkuri ni‘matallahi la ‘allakum tuflihiin” (QS. al-
A‘raf [7]: 69) menunjukkan bahwa mengingat nikmat
(zikir) merupakan bagian dari jalan menuju
keberuntungan (al-falah) (Auda, 2015; Rahman,
2020).

Penelitian akademik menyimpulkan bahwa zikir syukur
membantu menanamkan kesadaran bahwa nikmat datang
dari Allah, sehingga mencegah kesombongan, memperkuat
ketawadhuan, dan menghubungkan manusia dengan
sumber spiritualnya (Hassan, 2018).

2. Hadis tentang Zikir Ketika Mendapat Nikmat

Studi hadis menyebutkan bahwa Rasulullah saw.
mencontohkan beberapa zikir syukur, antara lain:



115

a. “Alhamdulillahilladzi bini‘matihi tatimmus-salihat.”
(Segala puji bagi Allah yang dengan nikmat-Nya
sempurnalah segala kebaikan.)

b. “Alhamdulillah ‘ala kulli hal.”(Segala puji bagi Allah
atas segala keadaan.)

Hadis-hadis ini dikaji dalam literatur hadis (an-Nawawi,
Ibn Hibban, al-Albani) sebagai pedoman zikir setiap kali
menerima kebaikan atau kabar gembira.Penelitian oleh
Kementerian Agama RI (2020) juga menegaskan bahwa
amalan ini membentuk karakter religius berbasis syukur,
yang menjadi fondasi dalam pendidikan moral masyarakat
Muslim.

3. Perspektif Psikologi Spiritual Islam

Kajian psikologi agama menemukan bahwa zikir syukur
memiliki dampak kuat pada stabilitas emosional dan
kesehatan mental:

a. Menumbuhkan Emosi Positif

Studi oleh Krause & Hayward (2015) menunjukkan bahwa
ekspresi syukur dalam konteks keagamaan, termasuk zikir,
meningkatkan kebahagiaan, kesejahteraan batin, dan
persepsi makna hidup.

b. Mengurangi Stress dan Kecemasan

Penelitian yang dilakukan oleh Hamdan (2018) pada
mahasiswa Muslim menemukan bahwa praktik syukur
berbasis zikir berkontribusi pada penurunan tingkat



116

kecemasan karena memberi perspektif bahwa nikmat
adalah bentuk kasih sayang Allah.

¢. Memperkuat Regulasi Diri

Istigamah dalam zikir ketika mendapat nikmat terbukti
mendorong perilaku prososial, meningkatkan empati, dan
mengurangi self-centeredness (Abu-Raiya & Pargament,
2011).

4. Tradisi Islam Nusantara

Dalam studi antropologi agama, praktik zikir syukur
termasuk tahlilan syukuran, selamatan, atau membaca
hamdalah dalam berbagai fase kehidupan.
Peneliti seperti Geertz (1981) dan Woodward (2011)
menunjukkan bahwa tradisi ini membantu:

a. memperkuat solidaritas sosial,
b. memperluas rasa syukur secara kolektif,
c. menstabilkan struktur komunitas.

Praktik tersebut dipandang bukan sekadar ritual budaya,
tetapi juga mekanisme spiritual untuk menjaga kesadaran
akan nikmat Allah dalam kehidupan masyarakat.

5. Kesimpulan Akademik

Dari sudut pandang kajian Islam dan psikologi, zikir saat
mendapat nikmat:

a. Meneguhkan syukur sebagai bentuk pengakuan
bahwa nikmat berasal dari Allah.



117

b. Menguatkan kedekatan spiritual antara hamba dan
Tuhan.

c. Memberit dampak psikologis positif, seperti
kebahagiaan, ketenangan, dan rendahnya tingkat
stres.

d. Mewujudkan stabilitas moral, karena orang yang
bersyukur lebih rendah kecenderungan sombong atau
lalai.

e. Menguatkan harmoni sosial, terutama dalam tradisi
Nusantara.

Karenanya, zikir syukur bukan hanya ibadah ritual, tetapi
juga strategi spiritual dan psikologis yang sangat penting
dalam kehidupan Muslim.



118

BAB VII
ZIKIR DALAM TRADISI ISLAM NUSANTARA

A.Tradisi Majelis Zikir dan Manfaat Sosialnya

Majelis zikir merupakan tradisi keagamaan yang sangat
hidup dalam masyarakat Muslim, termasuk di Indonesia. Ia
bukan hanya praktik ritual, tetapi juga sebuah institusi
sosial yang memiliki fungsi spiritual, psikologis, dan
kultural. Kajian akademik menunjukkan bahwa majelis
zikir berperan penting dalam membangun ketenangan
pribadi, solidaritas sosial, dan penguatan identitas
keagamaan.

1. Pengertian Majelis Zikir dalam Kajian Islam

Dalam literatur fikih dan hadis, majelis zikir disebut
sebagai halaqah al-dhikr, yaitu pertemuan sekelompok
orang untuk bersama-sama mengingat Allah melalui bacaan
tasbih, tahmid, tahlil, takbir, membaca Al-Qur’an, atau doa-
doa ma’tsiir.Ulama seperti al-Ghazali (dalam /hya’ ‘Uliim
al-Din) dan Ibn al-Qayyim (dalam al-Wabil as-Sayyib)
menekankan bahwa berkumpul untuk berzikir memiliki
nilai spiritual yang lebih kuat dibanding zikir individu
karena adanya ta’awun ‘ala al-birr wa al-tagwa (saling
menolong dalam kebaikan dan ketakwaan).

2. Dasar Normatif: Al-Qur’an dan Hadis

Hadis riwayat Muslim menyebutkan bahwa Allah
memberikan ketenangan (sakinah) dan dilingkupi rahmat
bagi kaum yang berkumpul berzikir. Kajian hadis



119

kontemporer (Mahfudh, 2014; Munir, 2020) menunjukkan
bahwa majelis zikir merupakan praktik yang memiliki
legitimasi kuat dalam tradisi Sunni.Tafsir terhadap QS. Al-
Kahfi: 28 dan QS. Al-Ahzab: 41-42 juga memperlihatkan
bahwa perintah untuk memperbanyak zikir dapat dilakukan
dalam bentuk kolektif, terutama untuk menjaga konsistensi
spiritual masyarakat.

3. Kajian Antropologi: Majelis Zikir sebagai Tradisi
Sosial Nusantara

Penelitian para antropolog seperti Clifford Geertz (1981),
Mark Woodward (2011), dan Martin van Bruinessen (2013)
menunjukkan bahwa majelis zikir di Indonesia tidak hanya
berfungsi sebagai ritual keagamaan, tetapi juga sebagai
ruang sosial yang memperkuat jaringan komunitas.Dalam
masyarakat Jawa, Bugis-Makassar, Banjar, dan Melayu,
majelis zikir:

a. menjadi media transmisi nilai-nilai Islam dan budaya
lokal,

b. memperkuat hubungan antarkelompok,

c. berfungsi sebagai arena konsolidasi sosial dan
rekonsiliasi,

d. menjadi tempat pembelajaran moral dan spiritual
secara turun-temurun.

Majelis ini juga sering menjadi pusat aktivitas sosial seperti
sedekah, musyawarah desa, dan penyelesaian masalah
secara kekeluargaan.



120

4. Perspektif Sosiologi Agama

Dalam sosiologi agama modern, majelis zikir dipandang
sebagai bentuk komunitas keagamaan terorganisir yang
menciptakan:

a. Kohesi Sosial

Studi Sulaiman & Rahman (2019) menunjukkan bahwa
majelis zikir meningkatkan intensitas pertemuan dan
interaksi  antaranggota, sehingga memperkuat rasa
kebersamaan dan identitas kelompok.

b. Kontrol Sosial

Majelis zikir secara tidak langsung mendorong masyarakat
menjauhi perilaku negatif melalui internalisasi nilai moral
dan pengawasan sosial berbasis komunitas (Hasanah,
2021).

c. Penguatan Identitas Religius

Yusuf & Abdullah (2020) menemukan bahwa majelis zikir
berperan besar dalam memperkuat identitas keagamaan
masyarakat, terutama di daerah pedesaan.

5. Perspektif Psikologi Komunitas: Dampak bagi
Kesehatan Mental

Penelitian psikologi agama modern membuktikan bahwa
aktivitas dzikr kolektif:

a. meningkatkan relaksasi dan ketenangan psikologis,
b. menurunkan kecemasan dan stres,



121

c. memberikan rasa diterima dan dukungan sosial,
d. membantu individu keluar dari tekanan emosional
melalui interaksi spiritual.

Penelitian Hamdan (2018) dan Abu-Raiya & Pargament
(2011) menyimpulkan bahwa ritual kolektif seperti majelis
zikir memiliki efek terapeutik karena memadukan
spiritualitas, ritme bacaan, dan kebersamaan sosial.

6. Majelis Zikir sebagai Instrumen Pendidikan
Keagamaan

Majelis zikir juga dipandang sebagai pendidikan non
formal yang efektif. Banyak penelitian (Suyanto, 2020;
Kemenag RI, 2021) menunjukkan bahwa majelis zikir:

a. berfungsi sebagai ruang belajar tafsir, akhlak, dan
fikih,

b. mentransmisikan nilai-nilai wasathiyah (moderasi),

c. mengajarkan disiplin spiritual dan moral,

d. menjadi sarana pembentukan karakter religius sejak
usia muda.

Hal ini sesuai dengan teori pendidikan Islam yang
menekankan internalisasi nilai melalui pembiasaan dan
keteladanan.

7. Fungsi Ekonomi dan Solidaritas Sosial
Di banyak daerah, majelis zikir:

a. menjadi pusat penggalangan dana sosial,



122

. membantu anggota yang sakit, berduka, atau

mengalami kesulitan ekonomi,

. menjadi ruang pemberdayaan ekonomi berbasis

komunitas.

Penelitian sosial oleh Prasetyo (2022) menunjukkan bahwa
jaringan majelis zikir sering menjadi basis social capital
yang sangat kuat, membantu masyarakat dalam ketahanan
sosial dan ekonomi.

8. Kesimpulan Akademik

Berdasarkan kajian keislaman, antropologi, sosiologi, dan
psikologi:

1.

2.

Majelis zikir adalah fenomena keagamaan dan sosial
yang memiliki legitimasi kuat secara normatif.

[a berperan sebagai sarana penyebaran nilai-nilai
moral, spiritual, dan budaya lokal.

. Memberi manfaat psikologis, seperti ketenangan, rasa

aman, dan dukungan sosial.
Menciptakan kohesi dan solidaritas sosial, yang
penting untuk menjaga harmoni masyarakat.

. Memperkuat identitas keagamaan, sekaligus menjadi

arena pendidikan dan pembinaan akhlak.

. Berfungsi sebagai jaringan sosial-ekonomi,

memperkuat modal sosial masyarakat.

Dengan demikian, majelis zikir bukan hanya ibadah, tetapi
juga institusi sosial yang berperan besar dalam membentuk
keharmonisan, ketahanan, dan kesejahteraan masyarakat
Muslim.



123

B.Zikir jamaah di masjid Kampung

Zikir jamaah di masjid kampung merupakan fenomena
keagamaan yang sangat kuat di masyarakat Muslim
Indonesia. la tidak hanya menjadi ekspresi penghayatan
spiritual, tetapi juga berfungsi sebagai medium pembinaan
sosial, pendidikan keagamaan, dan penguatan kohesi
komunitas. Banyak penelitian menunjukkan bahwa praktik
ini berperan penting dalam membangun identitas religius
masyarakat kampung serta menjaga harmoni sosial.

1. Landasan Normatif: Zikir Kolektif dalam Studi
Islam

Penelitian fikih dan hadis menunjukkan bahwa zikir secara
berjamaah memiliki dasar cukup kuat, terutama
berdasarkan hadis riwayat Muslim tentang kelompok yang
berkumpul mengingat Allah dan mendapatkan ketenangan
(sakinah) serta dilingkupi rahmat Allah.Kajian ulama
seperti al-Nawaw1 (dalam al-Adzkar) dan Ibn al-Qayyim
(dalam al-Wabil as-Sayyib) menegaskan bahwa zikir
kolektif, terutama setelah shalat berjamaah di masjid,
adalah praktik yang dianjurkan sebagai bentuk syiar dan
penguatan spiritual komunitas. Dalam tradisi figh
Syafi'iyyah yang dominan di Nusantara, zikir jamaah
setelah shalat terutama tasbih, tahmid, takbir, tahlil, dan
doa bersama dikategorikan sebagai sunnah hasanah yang
memiliki nilai pedagogis dan sosial.

2. Masjid Kampung sebagai Pusat Aktivitas
Keagamaan



124

Kajian sosiologi Islam (Hasan, 2019; Afdal, 2022)
menunjukkan bahwa masjid kampung bukan hanya tempat
ibadah, tetapi juga pusat kehidupan religius yang
mempengaruhi budaya dan interaksi sosial masyarakat
desa.

Zikir jamaah di masjid kampung berfungsi:

memperkuat rutinitas spiritual harian,
menjadi ruang interaksi sosial antarwarga,
menjaga hidupnya tradisi keagamaan lokal,
memfasilitasi pendidikan dan dakwah.

/a0 o

Penelitian Kementerian Agama RI (2021) juga mencatat
bahwa masjid pedesaan memainkan peran penting dalam
membentuk karakter religius masyarakat melalui kegiatan
rutin seperti zikir, tahlilan, pengajian, dan sedekah.

3. Perspektif Antropologi: Zikir Jamaah sebagai
Tradisi Nusantara

Studi antropolog seperti Mark Woodward (2011) dan
Martin van Bruinessen (2013) menegaskan bahwa zikir
jamaah merupakan unsur penting dalam Islam kampung
(village Islam), yaitu pola keislaman yang tumbuh dari
perpaduan syariat, tradisi lokal, dan kedekatan sosial.

Dalam konteks kampung:

a. zikir jamaah meneguhkan identitas keagamaan lokal,

b. memperkuat solidaritas antar warga,

c. berfungsi sebagai sarana penyatuan komunitas
setelah aktivitas harian di sawah, kebun, atau laut.



125

Dalam sejumlah komunitas Bugis, Jawa, Banjar, dan
Minang, zikir jamaah setelah Magrib atau Isya menjadi
bagian dari ritme hidup religius masyarakat desa.

4. Fungsi Sosial: Kohesi dan Solidaritas

Penelitian sosiologi agama menemukan bahwa zikir jamaah
memiliki fungsi sosial yang kuat, antara lain:

a. Memperkuat Kohesi Komunitas

Setiap pertemuan di masjid menciptakan social bonding
yang mempererat hubungan antar warga.
Studi Sulaiman (2020) mendapati bahwa zikir jamaah
mampu mengurangi konflik kecil di kampung karena warga
sering bertemu, berinteraksi, dan saling mendukung.

b. Membangun Solidaritas Sosial

Zikir jamaah sering menjadi pintu untuk kegiatan sosial
lanjutan seperti sedekah jamaah, takziah, gotong royong,
dan bantuan sosial bagi warga yang sakit atau berduka.
Penelitian Prasetyo (2022) menyebutkan bahwa aktivitas
keagamaan bersama menjadi sumber modal sosial (social
capital) yang memperkuat ketahanan sosial desa.

c. Mengurangi Kesenjangan Sosial

Di masjid kampung, zikir jamaah menyatukan semua
lapisan masyarakat tanpa melihat status ekonomi.
Hal ini sesuai temuan Rahman (2018) bahwa ritual kolektif
dalam masyarakat desa mereduksi jarak sosial dan
menciptakan rasa kebersamaan yang kuat.



126

5. Fungsi Psikologis: Ketenteraman dan Dukungan
Emosional

Psikologi komunitas menunjukkan bahwa zikir jamaah
berdampak positif pada kesehatan mental warga:

a. memberi rasa aman dan ketenteraman (Hamdan,
2018),

b. menurunkan kecemasan dan stres hidup,

c. menyediakan dukungan emosional dari sesama
jamaabh,

d. membantu pemulihan mental setelah bencana atau
masalah keluarga.

Masjid kampung sering menjadi “ruang pemulihan
spiritual” (spiritual healing space) bagi masyarakat.

6. Fungsi Pendidikan Keagamaan

Zikir jamaah juga menjadi bagian dari pendidikan non-
formal di kampung:

mengajarkan bacaan zikir dasar,

menanamkan disiplin spiritual,

membiasakan anak dan remaja hadir di masjid,
melestarikan tradisi keagamaan lokal yang sopan dan
moderat.

aoow

Kajian Kemenag RI (2019-2021) menegaskan bahwa
kegiatan seperti zikir jamaah di masjid pedesaan
merupakan pilar pengarusutamaan Wasathiyah Islam
karena mengajarkan keseimbangan, kebersamaan, dan
ketaatan tanpa kekerasan.



127

7. Masjid Kampung sebagai Tempat Penyelesaian
Masalah

Penelitian antropologi sosial menunjukkan bahwa mas;jid
kampung sering menjadi ruang musyawarah baik formal
maupun informal. Setelah zikir jamaah, warga sering
membicarakan masalah desa seperti:

a. bantuan untuk warga sakit,

b. persiapan acara sosial,

c. penyelesaian konflik pertanian atau batas tanah,
d. koordinasi kegiatan gotong royong.

Dengan demikian, zikir jamaah berfungsi sebagai
mekanisme integrasi sosial.

8. Kesimpulan Akademik

Dari berbagai perspektif akademik dapat disimpulkan
bahwa:

a. Zikir jamaah di masjid kampung memiliki landasan
normatif dan tradisi kuat dalam Islam.

b. Berfungsi sebagai pusat pembinaan spiritual, sosial,
dan budaya masyarakat desa.

¢. Menciptakan kohesi sosial, solidaritas, dan modal
sosial yang penting untuk harmoni kampung.

d. Memberi dampak psikologis positif, seperti
ketenangan, kedekatan emosional, dan dukungan
komunitas.

e. Menjadi instrumen pendidikan dan pelestarian tradisi
Islam Nusantara.



128

Dengan demikian, zikir jamaah di masjid kampung tidak
hanya ibadah ritual, tetapi juga institusi sosial yang
memperkuat kesejahteraan dan ketahanan masyarakat.

C.Peran Imam dan Guru Ngaji

Imam masjid dan guru ngaji merupakan dua figur sentral
dalam kehidupan keagamaan masyarakat Muslim, terutama
di tingkat desa atau kampung. Literatur akademik
menunjukkan bahwa keduanya memainkan fungsi yang
sangat strategis dalam menjaga tradisi ibadah, membina
generasi muda, dan memperkuat ketahanan sosial serta
spiritual umat.

1. Landasan Akademik tentang Peran Imam dan Guru
Ngaji

Dalam kajian pendidikan Islam, imam dan guru ngaji
termasuk dalam kategori pendidik informal (informal
Islamic educators) yang berperan dalam:

a. transmisi ajaran Islam secara langsung,
b. pembentukan karakter religius,

c. pembiasaan amalan ibadah,

d. fasilitasi kegiatan sosial-keagamaan.

Penelitian oleh Azra (2015), Kemenag RI (2021), dan
Suyanto (2020) menyimpulkan bahwa imam dan guru ngaji
adalah social religious leaders yang mempengaruhi
kualitas spiritual masyarakat.



129

2. Peran Imam dalam Kehidupan Keagamaan
Masyarakat

Dalam tradisi Islam Nusantara, imam tidak hanya
memimpin shalat, tetapi juga:

a. Penggerak Tradisi Zikir dan Ibadah di Masjid
Imam biasanya memimpin:

1) zikir dan doa setelah shalat,

2) tahlilan, barzanji, atau maulidan,

3) doa bersama untuk warga sakit atau berduka,
4) kegiatan musyawarah setelah shalat.

Penelitian oleh Woodward (2011) menyebutkan bahwa
imam di kampung menjadi penentu ritme ibadah
masyarakat.

b. Figur Teladan Moral dan Spiritual

Menurut kajian sosiologi agama (Rahman, 2018), imam
dipandang:

1) sebagai penjaga akhlak masyarakat,
2) role model dalam perilaku sehari-hari,
3) mediator dalam konflik antarwarga.

¢. Pemelihara Harmoni Sosial

Imam sering menjadi penengah dalam persoalan rumah
tangga, masalah tetangga, serta perbedaan pandangan
keagamaan, sehingga memiliki peran sosial yang signifikan
sebagai community peacemaker.



130

3. Peran Guru Ngaji dalam Pendidikan dan Pelestarian
Tradisi

Guru ngaji baik di rumah, langgar, maupun masjid
mempunyai peran besar dalam pembangunan karakter
generasi muda.

a. Transmisi Bacaan Zikir dan Dasar Ibadah
Guru ngaji mengajarkan:

a. dasar Al-Qur’an,
b. bacaan zikir harian,

c. doa ma’tsur,
d. akhlak dan adab sehari-hari.

Kajian pendidikan Islam (Suryadi, 2019) menunjukkan
bahwa guru ngaji adalah aktor utama pembentukan
religiusitas anak.

b. Penjaga Tradisi Islam Lokal

Guru ngaji menjadi pusat transmisi nilai budaya dan
keagamaan lokal seperti:

adab ke mas;jid,
zikir malam Jumat,
tahlilan kampung,
doa selamatan.

/o o

Penelitian antropologi oleh van Bruinessen (2013) mencatat
bahwa guru ngaji adalah pelanjut tradisi Islam kampung
yang moderat dan ramah budaya.



131

c¢. Pembinaan Moral dan Sosial Anak

Guru ngaji bukan hanya mengajar membaca, tetapi juga
menanamkan:

disiplin,

sopan santun,

rasa hormat kepada orang tua,
kebiasaan zikir dan doa rutin.

/oo

Hal ini sejalan dengan temuan Kemenag RI (2020) bahwa
guru ngaji adalah pilar pendidikan karakter di desa.

4. Kolaborasi Imam dan Guru Ngaji dalam Kehidupan
Desa

Studi-studi  sosial keagamaan menunjukkan bahwa
hubungan antara imam dan guru ngaji bersifat saling
melengkapi:

a. Guru Ngaji sebagai Pemasok Jamaah Masjid

Anak-anak yang belajar mengaji akan tumbuh menjadi
jamaah tetap masjid di bawah bimbingan imam.

b. Imam sebagai Pembina Ibadah Orang Dewasa

Imam memperkuat praktik ibadah yang sejak kecil
diajarkan oleh guru ngaji.



132

¢. Keduanya sebagai Agen Moderasi Beragama

Penelitian Kemenag (2021) menegaskan bahwa imam dan
guru ngaji membantu menolak paham ekstrem melalui
pendekatan:

a. contoh ibadah yang lurus,

b. zikir kolektif,

c. doa bersama,

d. belajar agama secara bertahap.

d. Penjaga Keteraturan Sosial
Mereka bersama-sama:

mengorganisir kegiatan keagamaan desa,
menjaga kerukunan jamaabh,

memediasi konflik antarwarga,
menggerakkan gotong royong.

/oo

5. Dampak Sosial dan Spiritual

Berdasarkan berbagai kajian akademik, peran imam dan
guru ngaji memberikan dampak:

a. Dampak Spiritual

a. meningkatnya kualitas ibadah warga,
b. terbentuknya kebiasaan zikir harian,
c. terciptanya suasana religius di kampung.

b. Dampak Sosial

a. kuatnya modal sosial (social capital),



133

b. terbangunnya jaringan solidaritas,
c. terbentuknya identitas keagamaan lokal.

¢. Dampak Pendidikan

a. regenerasi jamaah,
b. meningkatnya literasi keagamaan,
c. terbentuknya karakter generasi muda.

6. Kesimpulan Akademik

1. Imam dan guru ngaji adalah dua tokoh sentral
kehidupan keagamaan masyarakat.

2. Mereka memegang peran  strategis  dalam
pembentukan religiusitas, akhlak, dan solidaritas
sosial.

3. Kolaborasi mereka menghasilkan kampung yang
harmonis, religius, dan kuat secara spiritual.

4. Penelitian kontemporer menegaskan bahwa peran
keduanya sangat relevan dalam menjaga moderasi
dan tradisi Islam Nusantara.

D.Mana yang Sunah Mana yang Budaya

Dalam kajian keislaman, praktik zikir dan ibadah umat
Islam sering terdiri dari dua unsur:

1. Unsurnya bersumber langsung dari syariat (al-
Qur’an, hadis, iyjma’, dan praktik para sahabat)
disebut sunnah.

2. Unsurnya tumbuh dari kebiasaan masyarakat
setempat disebut budaya, urf, atau tradisi lokal yang
tidak bertentangan dengan syariat.



134

[Imuwan seperti Ibn Khaldun, al-Syatibi, al-Ghazali, serta
peneliti modern sepertt Van Bruinessen dan Azra
menegaskan bahwa agama dan budaya dalam Islam
Nusantara saling berinteraksi, sehingga perlu dibedakan
mana yang bersifat ibadah tauqifiyyah (murni syariat) dan
mana yang bersifat budaya.

1. Yang termasuk Sunnah (berdasarkan dalil syar°‘i)

Bagian ini mencakup amalan yang secara langsung ada
dalilnya di dalam:

a. al-Qur’an

b. hadis sahih

c. 1yma’ ulama

d. praktik para sahabat

a. Zikir setelah shalat

Berdasarkan hadis sahih (HR. Muslim & Tirmidzi), Nabi
menganjurkan:

a. Istighfar 3 kali,

b. T

c. Tasbih 33, Tahmid 33, Takbir 34,
d. Membaca ayat Kursi,

e. doa-doa ma’tsur.

b. Zikir pagi dan sore (adhkar al-sabah wa al-masa’)

Didasarkan pada hadis sahih Ibn Hibban, Abu Dawud, dan
Tirmidzi.



135

Contoh: membaca hasbiyallah dan la ilaha illallah
wahdahu la syarika lah....

¢. Zikir sebelum Tidur
Berdasarkan hadis sahih (HR. Bukhari & Muslim):

a. tasbih 33, tahmid 33, takbir 34,
b. membaca ayat Kursi,
c. membaca 3 Qul dan meniupkannya ke tubuh.

d. Zikir ketika takut, sedih, sakit, atau Mendapat
Nikmat

Ada banyak doa ma’tsur dari Nabi: la ilaha illa anta
subhanaka innt kuntu minaz zhalimin, inna lillah, dll.

e. Zikir secara berjamaah
Hadis riwayat Muslim:

Tidaklah suatu kaum duduk mengingat Allah, melainkan
mereka dikelilingi malaikat...

Ulama Syafi‘iyah (al-Nawawi, al-Ghazali) menyatakan
bahwa zikir berjamaah hukumnya sunnah dan mustahab,
selama bentuknya tidak bertentangan dengan dalil.

2. Yang termasuk Budaya / Tradisi (tidak ada ayat atau
hadis langsung)

Bagian ini adalah aktivitas yang tidak ditentukan bentuknya
oleh syariat, tetapi berkembang melalui kebiasaan
masyarakat, dan hukumnya mubah selama tidak



136

bertentangan dengan akidah dan figh.Penelitian antropologi
Islam (Woodward; Bruinessen; Azra) menunjukkan bahwa
praktik budaya ini justru menjadi ciri khas Islam Nusantara.

a. Majelis zikir dengan format tertentu
Misalnya:

1) zikir dengan irama tertentu,

2) bacaan tahlil yang disusun berurut,

3) dipimpin satu orang dengan mikrofon,
4) doa bersama dalam bahasa daerah.

Ini bukan sunnah secara bentuk, tetapi tradisi yang
memperkuat ukhuwah dan pendidikan.

b. Zikir setelah shalat dengan suara keras serentak

Syariat hanya menyunahkan zikir setelah shalat.
Adapun cara (keras, pelan, dipimpin imam) merupakan
budaya lokal yang berkembang.

¢. Zikir malam Jumat yang rutin setiap pekan

Tidak ada dalil khusus yang mewajibkan malam Jumat.
Namun tradisi ini termasuk bid ’ah hasanah menurut Imam
al-Ghazali dan al-Suyuthi.

d. Zikir di acara tertentu
Seperti:

a. tahlilan kematian 3, 7, 40 hari,
b. syukuran rumah baru,



137

C. panen,
d. naik rumah,
e. selamatan bayi.

Ini adalah adat kampung, bukan sunnah Nabi, tetapi
mubah dan bernilai sosial jika diniatkan doa dan syukur.

e. Zikir dengan Irama Tertentu

Ini berkembang dari budaya lokal dan seni Islam, bukan
sunnah yang ditentukan bentuknya.

3. Mengapa budaya tidak otomatis dilarang
Menurut teori al-maslahah (al-Syatibi) dan ‘urf (figh):

a. Selama tidak bertentangan dengan akidah dan hukum
syariat, budaya boleh dijalankan.
b. Tradisi zikir kampung memperkuat:
1) kohesi sosial,
2) pendidikan agama,
3) moral komunitas,
4) spiritualitas masyarakat.
c. Karena itu ulama Nusantara menyebutnya ibadah
sosial (al-'adah al-muhakkamah).

Penelitian Kemenag (2021), Bruinessen (2013), dan
Woodward (2011) menegaskan bahwa tradisi keagamaan
lokal adalah bagian dari karakter Islam Indonesia yang
moderat. Dengan demikian ada beberapa hal yang perlu
diperhatikan yakni :



138

. Sunnah amalan zikir yang ada dalil langsungnya
dalam hadis: zikir pagi-sore, setelah shalat, sebelum
tidur, saat sedih, sakit, takut, dan lain-lain.

. Budaya cara, waktu, bentuk, irama, dan penjadwalan
zikir yang berkembang dalam masyarakat, seperti
tahlilan, zikir bersama malam Jumat, majelis zikir
kampung.

. Keduanya boleh dipadukan selama tidak menyalahi
prinsip syariat dan bernilai maslahat.

. Islam Nusantara berkembang melalui perpaduan
syariat  budaya yang meneguhkan spiritualitas
sekaligus menjaga harmoni sosial.



139

BAB VIII
ZIKIR DAN KEHIDUPAN MOODERN

A. Tantangan Spiritual Zaman Digital

Perkembangan teknologi digital membawa perubahan besar
dalam pola hidup masyarakat modern, termasuk dalam
dimensi spiritualitas. Sejumlah penelitian menunjukkan
bahwa era digital menciptakan tantangan baru bagi praktik
keagamaan, termasuk zikir sebagai aktivitas batiniah yang
memerlukan ketenangan dan konsentrasi.

Menurut penelitian Turkle (2016), masyarakat digital
mengalami overstimulasi informasi yang menyebabkan
menurunnya kemampuan fokus dan refleksi diri. Hal ini
berdampak pada kualitas ibadah seperti zikir yang
memerlukan kehadiran hati (hudhur al-qalb). Studi yang
dilakukan oleh Hermans dan Anthony (2020) dalam
Journal of Religion and Digital Culture menyebutkan
bahwa penggunaan gawai secara intens memicu sistem
perhatian manusia menjadi fragmentaris, sehingga aktivitas
spiritual menjadi lebih dangkal dan tergesa-gesa.

Tantangan lain adalah disrupsi waktu. McClure (2018)
menegaskan bahwa era digital menciptakan budaya serba
cepat (fast culture) yang membuat masyarakat sulit
meluangkan waktu secara khusus untuk kontemplasi
spiritual. Hal ini sejalan dengan temuan Al-Kandari & Al-
Hunaiyyan (2020) bahwa semakin tinggi durasi
penggunaan media sosial, semakin rendah kecenderungan
seseorang untuk melakukan ritus keagamaan yang bersifat



140

repetitif dan memerlukan ketenangan, termasuk zikir.Dari
perspektif psikologi, era digital juga meningkatkan risiko
stres, kecemasan, dan tekanan mental. Penelitian American
Psychological Association (APA, 2022) menunjukkan
bahwa penggunaan media digital berlebihan berkorelasi
dengan meningkatnya gangguan kecemasan, attention
disorder, dan kelelahan mental. Kondisi ini melemahkan
kesiapan batin untuk berdzikir, karena zikir membutuhkan
stabilitas emosional dan ketenangan kognitif (Ghorbani et
al., 2018).

Tantangan berikutnya adalah banjir konten keagamaan
yang tidak terverifikasi. Campbell (2020) menegaskan
munculnya fenomena algorithmic religion, yaitu praktik
keberagamaan yang dibentuk oleh algoritma media sosial,
bukan oleh otoritas keagamaan yang sah. Akibatnya,
banyak masyarakat mengonsumsi materi zikir dan doa
tanpa standar keilmuan, sehingga memunculkan praktik
spiritualitas instan dan sekuler.Selain itu, era digital
menghadirkan komersialisasi spiritual. Studi Hoover (2019)
menunjukkan bahwa banyak platform digital mengubah
aktivitas keagamaan menjadi komoditas konsumsi, seperti
zikir dalam bentuk konten hiburan, musik relaksasi, atau
produk berbayar. Hal ini berpotensi menggeser esensi zikir
dari aktivitas penghambaan menuju pengalaman emosional
pragmatis.Dengan demikian, berdasarkan berbagai temuan
akademik tersebut, dapat disimpulkan bahwa tantangan
spiritual di era digital tidak hanya bersifat teknologis, tetapi
juga menyentuh aspek psikologis, epistemologis, dan
teologis. Praktik zikir menghadapi tekanan besar akibat
distraksi, fragmentasi perhatian, instanitas budaya digital,
dan komersialisasi spiritual. Tantangan ini menuntut



141

hadirnya pendekatan baru agar zikir tetap relevan dan dapat
dijalankan secara mendalam dalam kehidupan modern.

B. Distraksi dan Hati yang Tidak Tenteram

Salah satu dampak utama era digital terhadap kehidupan
spiritual adalah meningkatnya distraksi (gangguan
perhatian) yang mempengaruhi ketenteraman hati. Literatur
akademik menunjukkan bahwa lingkungan digital
menciptakan kondisi mental yang tidak stabil, mudah
terpecah, dan sulit fokus, sehingga mengganggu aktivitas
ibadah seperti zikir yang membutuhkan fokus batin dan
kehadiran hati.Penelitian Rosen, Lim, Carrier, dan Cheever
(2014) dalam  Computers in  Human  Behavior
mengungkapkan bahwa penggunaan gawai dalam jangka
panjang menurunkan kapasitas perhatian (attention span)
dan meningkatkan kecenderungan berpikir pendek serta
impulsif. Ketika perhatian terfragmentasi, individu sulit
mempertahankan ketenangan batin yang menjadi dasar
zikir. Temuan in1 diperkuat oleh studi Mark, Gudith, dan
Klocke (2012) yang menunjukkan bahwa notifikasi digital
— pesan, media sosial, dan aplikasi memicu micro-stress
yang berulang, sehingga pikiran berada dalam keadaan

waspada terus-menerus dan sulit memasuki kondisi
reflektif.

Dari perspektif psikologi, gangguan perhatian digital
berkaitan erat dengan meningkatnya kegelisahan dan
ketidaktenangan hati. Menurut penelitian American
Psychological  Association (APA, 2022), paparan
berlebihan terhadap media digital menimbulkan digital
anxiety, yaitu kecemasan yang muncul akibat



142

ketergantungan dan tekanan dari aktivitas daring. Kondisi
ini membuat pikiran tidak stabil, sering resah, dan tidak
mampu mencapai state of calmness yang diperlukan untuk
merasakan kedalaman zikir. Hal ini sejalan dengan studi
Levitin (2015) yang menyatakan bahwa otak manusia
mengalami cognitive overload ketika menerima terlalu
banyak informasi, sehingga individu merasa gelisah, lelah,
dan kehilangan ketenangan batin.Dalam perspektif
keagamaan, kondisi hati yang tidak tenteram juga dipicu
oleh konten digital yang bersifat negatif seperti berita
hoaks, ujaran kebencian, atau konten sensasional. Studi
Kuss dan Griffiths (2017) menemukan bahwa interaksi
dengan konten digital yang bernuansa emosional negatif
meningkatkan stres, kemarahan, dan kecemasan. Keadaan
emosional ini bertentangan dengan syarat ketenangan
dalam zikir, sebagaimana digambarkan oleh para ulama
tasawuf bahwa zikir membutuhkan safa’ al-qalb
(kejernihan hati) dan sukin al-nafs (ketenteraman
jiwa).Dari sisi neurosains, penelitian Tang, Holzel, dan
Posner (2015) menunjukkan bahwa gangguan konsentrasi
akibat distraksi digital melemahkan fungsi prefrontal
cortex, yaitu bagian otak yang berperan dalam regulasi
emosi dan fokus spiritual. Akibatnya, individu mudah
mengalami kegelisahan batin meskipun secara lahiriah
tidak sedang mengalami masalah besar. Dalam konteks
zikir, lemahnya kemampuan mengatur emosi ini
menghambat proses tathmd’inn al-qulilb yang menjadi
tujuan utama zikir.

Dengan  demikian, berdasarkan kajian  akademik
multidisipliner psikologi, neurosains, dan studi media
distraksi digital terbukti menjadi faktor signifikan penyebab



143

hati tidak tenteram pada masyarakat modern. Fragmentasi
perhatian, tekanan mental dari media sosial, dan banjir
informasi negatif mengganggu kemampuan seseorang
untuk menghadirkan hati dalam zikir. Kondisi in1i menuntut
strategi spiritual yang lebih kuat untuk mengembalikan
ketenangan, seperti pengaturan waktu digital, detoksifikasi
informasi, dan revitalisasi praktik zikir yang lebih
konsisten.

C. Zikir sebagai Terapi di Era Gadget

Perkembangan teknologi digital dan penggunaan gadget
secara intens dalam kehidupan sehari-hari telah membawa
konsekuensi psikologis yang signifikan, seperti stres,
kecemasan, information overload, dan berkurangnya
stabilitas emosi. Dalam konteks ini, zikir hadir sebagai
salah satu terapi spiritual yang terbukti secara akademik
mampu meredakan tekanan psikologis yang diakibatkan
oleh budaya digital.Penelitian Ghorbani, Watson, dan Chen
(2018) dalam Journal of Religion and Health menunjukkan
bahwa praktik zikir dapat menurunkan tingkat kecemasan
dan meningkatkan kesejahteraan psikologis melalui
mekanisme regulasi emosi dan penguatan kesadaran
spiritual. Zikir, terutama yang dilakukan secara repetitif
dan penuh kesadaran, dapat menurunkan aktivitas sistem
saraf simpatis sehingga menciptakan kondisi relaksasi dan
ketenangan hati.

Dari perspektif neurosains, studi Newberg dan Waldman
(2016) dalam How God Changes Your Brain menunjukkan
bahwa aktivitas spiritual seperti zikir dan doa mampu
meningkatkan aktivitas gelombang otak alfa, yang



144

berhubungan dengan ketenangan, fokus, dan stabilitas
emosi. Aktivasi ini membantu melawan stres yang
disebabkan oleh penggunaan gadget berlebihan, seperti
paparan notifikasi yang terus-menerus atau konsumsi
konten yang memicu kecemasan.Selain itu, penelitian
Abdollahi et al. (2019) menemukan bahwa zikir dapat
menjadi terapi efektif untuk digital stress, yaitu
ketegangan psikologis yang muncul akibat ketergantungan
dan tekanan dari lingkungan digital. Dalam wuji klinis
mereka, praktik zikir secara konsisten selama dua minggu
mampu menurunkan indikator stres, meningkatkan kualitas
tidur, dan mengurangi gejala depresi ringan. Temuan ini
menunjukkan bahwa zikir tidak hanya memiliki nilai
spiritual, tetapi juga manfaat terapeutik yang dapat diukur
secara ilmiah.Dalam studi lain, Alavi, Savoji, dan Hosseini
(2020) menegaskan bahwa zikir memiliki efek serupa
dengan teknik mindfulness modern. Zikir yang dilakukan
dengan kesadaran (hudhur al-qalb) memusatkan perhatian
pada satu frasa atau nama Allah, sehingga membantu
mematahkan pola perhatian yang terpecah akibat gadget.
Fokus tunggal pada lafaz zikir menyebabkan menurunnya
aktivitas mental yang bersifat kacau dan tidak stabil,
meningkatkan emotional grounding, dan mengurangi gejala
kegelisahan.

Zikir juga berfungsi sebagai regulasi diri spiritual. Dalam
studi yang dilakukan oleh Koenig (2020), praktik ibadah
seperti zikir memperkuat mekanisme self-regulation,
termasuk dalam mengontrol impuls penggunaan gadget.
Individu yang sering berzikir cenderung memiliki
kemampuan lebih baik untuk mengatur waktu,
mengendalikan diri dari penggunaan media berlebihan, dan



145

menjaga keseimbangan psikologis. Dari perspektif
kesehatan masyarakat, penelitian Mahoney (2021)
menunjukkan bahwa masyarakat yang memasukkan
aktivitas spiritual seperti zikir ke dalam rutinitas harian
memiliki tingkat resiliensi lebih tinggi terhadap stres
digital. Hal ini disebabkan oleh adanya spiritual coping,
yaitu kemampuan untuk merespon tekanan digital dengan
pendekatan keagamaan atau spiritual.

Dengan demikian, berdasarkan data akademik lintas
disiplin, zikir dapat dipahami sebagai terapi efektif di era
gadget. Zikir membantu menenangkan sistem saraf,
meredakan kecemasan akibat distraksi digital, memperkuat
regulasi diri, dan mengembalikan ketenangan batin yang
sering hilang akibat penggunaan teknologi yang tidak
terkontrol. Praktik zikir dengan kesadaran dan konsistensi
menjadi strategi penting untuk menjaga kesehatan mental
dan spiritual di tengah intensitas kehidupan digital.

D. Zikir untuk Menjaga Fokus, Emosi, dan
Produktivitas

Di tengah arus informasi yang cepat dan penggunaan
gadget yang intensif, banyak penelitian menunjukkan
bahwa kemampuan fokus, stabilitas emosi, dan
produktivitas manusia mengalami penurunan. Zikir sebagai
praktik spiritual Islam memiliki potensi besar untuk
mengatasi problem tersebut. Data akademik lintas
disiplin—psikologi, neurosains, dan studi spiritualitas
mengonfirmasi bahwa zikir dapat berfungsi sebagai alat
regulasi mental dan emosional yang mendukung performa
kognitif dan produktivitas.



146

1. Zikir untuk Meningkatkan Fokus

Penelitian yang dilakukan oleh Abdollahi et al. (2019)
menunjukkan bahwa zikir repetitif yang dilakukan dengan
penuh kesadaran dapat meningkatkan sustained attention,
yaitu kemampuan mempertahankan fokus dalam jangka
waktu tertentu. Mekanisme ini bekerja dengan memusatkan
perhatian pada satu frasa zikir, sehingga meminimalkan
mind wandering kondisi ketika pikiran terus berpindah
akibat distraksi gadget.Neurosains juga mendukung temuan
ini. Newberg dan Waldman (2016) menjelaskan bahwa
zikir meningkatkan aktivitas pada bagian prefrontal cortex,
area otak yang berperan dalam fokus, kontrol diri, dan
pengambilan keputusan. Aktivitas berulang dalam zikir
dapat melatih otak untuk kembali pada titik perhatian yang
stabil, sekaligus menurunkan 1mpuls untuk mengecek
gawai secara kompulsif.

2. Zikir dalam Regulasi Emosi

Studi Ghorbani, Watson, dan Chen (2018) dalam Journal of
Religion and Health menemukan bahwa zikir mampu
menurunkan tingkat kecemasan dan meningkatkan
emotional well-being secara signifikan. Hal ini disebabkan
oleh penurunan aktivitas sistem saraf simpatis dan
peningkatan gelombang otak alfa yang menciptakan
relaksasi mental.Lebih jauh, penelitian Koenig (2020)
menegaskan bahwa aktivitas ibadah seperti zikir membantu
regulasi emosi melalui mekanisme spiritual coping, yakni
kemampuan menggunakan nilai-nilai spiritual dalam
merespons tekanan psikologis. Ketika emosi lebih stabil,
individu dapat merespons masalah secara lebih rasional dan



147

tidak reaktif, sehingga mendukung produktivitas sehari-
hari.

3. Zikir dan Pengelolaan Stres

Studi Tang, Holzel, dan Posner (2015) menjelaskan bahwa
latihan meditasi berfokus termasuk zikir mengurangi
produksi hormon stres kortisol dan memperbaiki
keseimbangan sistem saraf. Hal ini penting mengingat stres
digital (digital stress) menjadi salah satu penyebab
menurunnya kualitas kerja, konsentrasi, dan kesehatan
mental. Aktivitas zikir yang dilakukan sebelum memulai
pekerjaan atau di sela-sela kesibukan dapat menetralkan
stres harian, memperbaiki mood, dan menyediakan ruang
mental untuk berpikir lebih jernih.

4. Zikir dan Peningkatan Produktivitas

Dari perspektif manajemen kerja, penelitian Schaufeli
(2017) mengenal work engagement menunjukkan bahwa
individu dengan stabilitas emosi lebih tinggi dan fokus
yang lebih baik memiliki produktivitas kerja yang lebih
optimal. Zikir dapat memenuhi kedua prasyarat tersebut:
stabilitas emosi dan konsentrasi.Studi Mahoney (2021)
menunjukkan bahwa praktik spiritual harian meningkatkan
resilience dan kemampuan memecahkan masalah, dua
komponen penting yang memengaruhi produktivitas. Zikir,
sebagai bentuk ibadah yang sederhana dan fleksibel, dapat
dilakukan tanpa mengganggu aktivitas kerja, sehingga
membantu pekerja tetap tenang, stabil, dan fokus sepanjang
hari.



148

5. Zikir sebagai Pola Disiplin Kognitif

Dalam kerangka psikologi kognitif, zikir juga dapat
dipahami sebagai bentuk latihan disiplin mental. Savoji dan
Hosseini (2020) dalam kajiannya menyatakan bahwa
praktik spiritual berulang melatih otak untuk membentuk
pola pikir terstruktur dan tenang. Pola ini merupakan
fondasi dar1 perilaku produktif, termasuk kemampuan
memprioritaskan pekerjaan, menunda distraksi digital, dan
menyelesaikan tugas dengan efisiensi tinggi.Berdasarkan
data akademik, zikir bukan hanya aktivitas spiritual, tetapi
juga alat manajemen diri modern yang mendukung fokus
kognitif, stabilitas emosi, dan produktivitas kerja. Di era
gadget yang penuh distraksi, zikir memberikan ruang batin
yang tenang, meningkatkan kapasitas fokus, dan
memperkuat kontrol diri. Kombinasi ini menjadikan zikir
sebagai praktik yang relevan dan strategis untuk menjaga
performa dalam kehidupan modern.



149

BAB IX
MENJAGA ESENSI ZIKIR DI TENGAH
MODERNITAS

A. Pentingnya Menggabungkan Tradisi dan Inovasi

Modernitas dan perkembangan teknologi digital membawa
perubahan mendasar terhadap pola keberagamaan
masyarakat Muslim. Dalam konteks zikir, muncul
kebutuhan untuk menggabungkan tradisi sebagai akar
spiritual dengan inovasi sebagai respons terhadap dinamika
zaman. Literatur akademik menunjukkan bahwa integrasi
keduanya sangat penting agar zikir tetap relevan, otentik,
dan fungsional bagi umat Islam modern.

1. Tradisi sebagai Penjaga Esensi Spiritual

Menurut Nasr (2016), tradisi spiritual Islam berfungsi
sebagai penopang utama dalam menjaga kemurnian praktik
ibadah. Tradisi tidak hanya berupa ritual, tetapi juga
mencakup nilai-nilai teologis dan metodologis yang
diwariskan ulama sepanjang zaman. Dalam konteks zikir,
tradisi memastikan praktik tetap berada dalam rambu-
rambu syariat, menghindarkan dari penyimpangan, serta
menjaga makna spiritual seperti tathma’inn al-qulib,
hudhur al-qalb, dan keikhlasan.Penelitian Osman & Sholeh
(2020) menegaskan bahwa praktik zikir tradisional,
terutama melalui halagah, majelis zikir, dan tarekat,
memiliki peran sosial dan psikologis yang kuat dalam
membentuk ketahanan spiritual masyarakat. Tradisi ini
menyediakan lingkungan pembelajaran spiritual yang teruji
secara historis.



150

2. Inovasi sebagai Respons terhadap Perubahan Zaman

Dalam kajian digital religion, Campbell (2020) menyatakan
bahwa inovasi diperlukan agar praktik keagamaan dapat
beradaptasi dengan transformasi teknologi. Inovasi dalam
konteks zikir mencakup penggunaan aplikasi digital,
platform video, audio dzikir, hingga majelis zikir virtual.
Inovasi in1 membantu generasi muda dan masyarakat urban
tetap terhubung dengan aktivitas spiritual meskipun berada
dalam lingkungan yang sangat teknologis.Penelitian Al-
Kandari & Al-Hunaiyyan (2020) menemukan bahwa
penggunaan media  digital secara positif  dapat
meningkatkan akses terhadap sumber-sumber keagamaan,
termasuk matert zikir. Namun, inovasi tersebut harus
dikendalikan agar tidak mereduksi zikir menjadi sekadar
konsumsi konten spiritual instan tanpa kesadaran batin.

3. Integrasi Tradisi dan Inovasi sebagai Kebutuhan
Utama

Literatur kontemporer menegaskan bahwa keberhasilan
menjaga esensi ibadah di era modern ditentukan oleh
kemampuan menggabungkan tradisi dan inovasi. Hermans
& Anthony (2020) dalam Journal of Religion and Digital
Culture menyebutnya sebagai hybrid spirituality, yaitu
praktik keagamaan yang tetap berakar pada nilai tradisional
namun disajikan dalam format dan media modern.
Pendekatan ini memungkinkan zikir tetap otentik dalam
substansi, tetapi fleksibel dalam bentuk penyampaiannya.
Misalnya, penggunaan aplikasi zikir digital dapat
membantu mengingatkan waktu-waktu zikir pagi dan sore,
namun metode penghayatan tetap mengikuti pedoman



151

ulama klasik seperti Imam al-Ghazalt dalam lhya’ ‘Uliam
ad-Din tentang pentingnya kehadiran hati.

4. Risiko Reduksi Esensi Tanpa Integrasi

Penelitian Hoover (2019) menunjukkan bahwa digitalisasi
spiritual dapat memunculkan risiko spiritual superficiality
kedangkalan spiritual jika tradisi tidak dijadikan rujukan
utama. Tanpa landasan tradisi, inovasi dapat mengubah
zikir menjadi hiburan atau konten komersial semata,
sehingga nilai ibadah dan transformasi spiritual yang
seharusnya muncul dari zikir menjadi hilang.Oleh karena
itu, integrasi tradisi dan inovasi merupakan kebutuhan
mendesak untuk menghindari pengaburan makna zikir serta
menjaga kualitasnya sebagai sarana tazkiyah al-nafs.

5. Manfaat Integrasi bagi Generasi Modern

Studi Mahoney (2021) dalam kajian spiritualitas modern
menyatakan bahwa masyarakat yang dapat menggabungkan
ritual tradisional dengan bentuk-bentuk inovatif memiliki
ketahanan mental lebih tinggi, kemampuan regulasi diri
lebih baik, dan keseimbangan hidup yang lebih stabil.
Dalam konteks zikir, integrasi ini membantu generasi muda
tetap dekat dengan nilai-nilai Islam meskipun hidup dalam
ekosistem digital yang serba cepat. Berdasarkan data
akademik, menggabungkan tradisi dan inovasi merupakan
pendekatan paling efektif untuk menjaga esensi zikir di
tengah modernitas. Tradisi menjaga kemurnian makna
spiritual, sementara inovasi memastikan relevansi dan
aksesibilitas. Integrasi keduanya memungkinkan zikir tetap



152

menjadi praktik ibadah yang mendalam, kontekstual, dan
transformatif dalam kehidupan masyarakat modern.

B. Menjaga Kekhusyukan Meski Lewat Media Digital

Perkembangan teknologi digital telah mengubah cara umat
Islam melakukan aktivitas keagamaan, termasuk dalam
praktik zikir. Meskipun media digital memberikan
kemudahan akses, salah satu tantangan utama adalah
menjaga khushiui¢ agar zikir tidak hanya menjadi aktivitas
mekanis atau konsumsi konten spiritual semata. Kajian
akademik menunjukkan bahwa kekhusyukan tetap dapat
dijaga, bahkan ditingkatkan, apabila praktik zikir digital
dilakukan dengan pendekatan yang tepat.

1. Tantangan Kekhusyukan di Ruang Digital

Menurut Campbell (2020) dalam kajian digital religion,
lingkungan digital memiliki karakter distraction-rich
environment, yakni ruang yang sarat distraksi visual,
notifikasi, dan perpindahan cepat antar aplikasi. Hal ini
dapat mengurangi kedalaman zikir karena perhatian mudah
terpecah.Studi Rosen et al. (2014) menunjukkan bahwa
pengguna gadget mengalami penurunan attention span
yang signifikan ketika terpapar notifikasi terus-menerus.
Distraksi tersebut menjadi faktor utama yang menghambat
pencapaian kekhusyukan dalam ibadah, termasuk zikir.

2. Potensi Media Digital dalam Memfasilitasi
Kekhusyukan

Meskipun menantang, media digital juga memiliki potensi
untuk meningkatkan kualitas pengalaman spiritual.



153

Menurut Hoover & Echchaibi (2019), platform digital
dapat menjadi sacred space baru ketika dipakai dengan
intensi spiritual yang jelas. Misalnya melalui aplikasi zikir,
audio murattal, atau majelis zikir virtual yang menyediakan
suasana tenang dan terstruktur.Studi oleh Al-Kandari & Al-
Hunaiyyan (2020) menemukan bahwa aplikasi keagamaan
dapat meningkatkan konsistensi ibadah karena berfungsi
sebagai pengingat waktu, penjaga rutinitas spiritual, dan
penyedia materi zikir yang benar secara syariat.

3. Prinsip Kehadiran Hati (Hudhur al-Qalb) dalam
Media Digital

Penelitian Ghorbani, Watson, & Chen (2018) menekankan
bahwa kekhusyukan berkaitan erat dengan mindful
attention kemampuan memusatkan perhatian secara sadar
pada aktivitas spiritual. Mindfulness secara teoretis dapat
disinergikan dengan zikir digital, selama penggunaan
gadget diarahkan untuk menenangkan pikiran, bukan
menambah distraksi.Dalam tradisi tasawuf, hudhur al-qgalb
merupakan syarat utama zikir. Menurut al-Ghazalj,
kekhusyukan tercapai ketika hati hadir dan terfokus pada
Allah, bukan pada bentuk ritualnya. Prinsip ini dapat
diaplikasikan pada zikir digital dengan menata niat,
memilih waktu yang tenang, menonaktifkan notifikasi, dan
menjaga adab batin.

4. Teknik Menjaga Kekhusyukan dalam Zikir Digital

Sejumlah penelitian menyarankan langkah-langkah praktis
yang terbukti efektif menjaga fokus dan kedalaman
spiritual saat menggunakan media digital:



154

a. DigitalMinimalism

Cal Newport (2019) menyatakan bahwa mengurangi
gangguan digital melalui pengaturan notifikasi dan
lingkungan digital dapat meningkatkan ketenangan
mental. Ini berlaku langsung pada praktik zikir
berbasis aplikasi.

b. Single-task Spirituality
Menurut Mark, Gudith, & Klocke (2012), melakukan
satu aktivitas saja tanpa multitasking meningkatkan
kualitas fokus hingga 40%. Maka, saat zikir digital,
pengguna perlu menutup aplikasi lain dan
menghindari kegiatan paralel.

c. Mindfulness-based Digital Use
Studi Tang, Holzel, & Posner (2015) menemukan
bahwa latihan fokus berulang (termasuk zikir) dapat
menguatkan prefrontal cortex, memungkinkan
seseorang tetap khusyuk meski berada di lingkungan
digital.

5. Media Digital sebagai Sarana Konsistensi Spiritual

Penelitian  Mahoney (2021) menunjukkan  bahwa
penggunaan platform digital secara positif dapat
meningkatkan spiritual resilience, yaitu kemampuan
mempertahankan kestabilan spiritual dalam kondisi penuh
distraksi. Dengan konsistensi zikir melalui aplikasi digital,
individu dapat membangun pola ibadah yang berkelanjutan.
Dalam masyarakat urban yang memiliki waktu terbatas,
media digital memungkinkan zikir dilakukan dalam
berbagai situasi—di perjalanan, di sela pekerjaan, atau



155

menjelang tidur—tanpa mengurangi nilai spiritualnya
selama adab dan kekhusyukan dijaga.Berdasarkan data
akademik, kekhusyukan dalam zikir tetap dapat dijaga
meski dilakukan melalui media digital. Tantangan distraksi
dapat diminimalkan melalui pengaturan lingkungan digital
dan kesadaran batin, sementara teknologi dapat digunakan
sebagai sarana memperkuat rutinitas dan pendalaman
spiritual. Dengan pendekatan yang tepat, media digital
tidak merusak kekhusyukan, tetapi justru dapat mendukung
pengalaman zikir yang konsisten dan bermakna di tengah
modernitas.

C. Zikir Digital sebagai Sarana, Bukan Tujuan

Perkembangan teknologi digital telah melahirkan berbagai
aplikasi zikir, tasbih digital, dan platform pengingat ibadah
yang memudahkan umat Islam dalam menjalankan amalan
spiritual.  Namun, penelitian-penelitian  kontemporer
menegaskan bahwa teknologi hanyalah sarana dan tidak
boleh menggeser esensi zikir sebagai aktivitas hati (dhikr
al-qalb) yang menuntut kesadaran, kehadiran jiwa, dan
ketundukan spiritual.Studi oleh Rahman & Amin (2021)
tentang praktik 1ibadah digital di Asia Tenggara
menunjukkan bahwa aplikasi zikir memang mampu
meningkatkan konsistensi pengguna dalam beribadah,
namun tidak secara otomatis meningkatkan kualitas
kekhusyukan jika tidak diiringi niat dan pemahaman yang
benar. Temuan ini menegaskan prinsip klasik dalam fikih
dan tasawuf bahwa amal ibadah ditentukan oleh ikhlas dan
hudhiir al-qalb, bukan oleh alat yang digunakan.



156

Penelitian lain oleh Hassan & Basri (2020) tentang
penggunaan tasbih digital di kalangan muslim urban
mencatat bahwa sebagian pengguna terjebak pada
pendekatan mekanis mengincar jumlah hitungan tertentu
tanpa menghadirkan makna. Hal ini sesuai dengan kritik
para ulama tasawuf, seperti al-Ghazali, yang menekankan
bahwa zikir yang hanya sebatas gerakan lisan tanpa
kehadiran hati tidak memberi dampak signifikan pada
penyucian jiwa (tazkiyah al-nafs).Dalam konteks era
digital, para sarjana kajian Islam modern seperti Abdul
Rauf (2022) menegaskan pentingnya menempatkan aplikasi
zikir sebagai alat bantu untuk membangun kebiasaan
(ritme) ibadah, bukan sebagai tujuan spiritual itu sendiri.
Teknologi dapat memudahkan, tetapi perjumpaan batin
antara hamba dan Tuhan tidak dapat diwakili oleh
perangkat apa pun.Karena itu, teknologi idealnya
digunakan untuk fungsi-fungsi yang mendukung, seperti:

1. Pengingat waktu zikir,

2. Penuntun bacaan yang benar,

3. Pencatat perkembangan ibadah, namun kualitas zikir
tetap bertumpu pada kesadaran spiritual yang hadir
dalam diri pengguna.

Dengan demikian, perspektif akademik menegaskan bahwa
zikir digital harus dipahami sebagai sarana yang
memungkinkan praktik zikir menjadi lebih teratur, namun
tujuan utamanya tetap penyucian hati, ketenangan jiwa, dan
kedekatan dengan Allah. Tanpa kesadaran tersebut,
teknologi justru berpotensi menjauhkan seseorang dari
makna zikir yang hakiki.



157

BAB X

PENUTUP

A.Kesimpulan

Buku Zikir yang Benar, Hati yang Damai
menegaskan bahwa zikir merupakan fondasi ketenangan
batin yang telah diajarkan dalam Islam sejak masa awal dan
terus dipraktikkan oleh umat di berbagai penjuru dunia,
termasuk Nusantara. Zikir yang benar bukan sekadar
rangkaian bacaan yang diucapkan oleh lisan, tetapi
merupakan aktivitas spiritual yang menghadirkan hati,
menghidupkan kesadaran, dan menghubungkan manusia
dengan Allah SWT. Melalui pemahaman dan praktik zikir
yang autentik, seorang muslim dapat mencapai kedamaian
hati yang menjadi kebutuhan mendasar dalam kehidupan
modern yang penuh tekanan.Hasil kajian dalam buku ini
menunjukkan bahwa tradisi zikir memiliki fungsi
multidimensi: sebagai ibadah individual untuk menguatkan
iman, sebagai praktik psikologis untuk menenangkan jiwa,
dan sebagai mekanisme sosial untuk membangun
solidaritas serta memperkuat nilai-nilai moral masyarakat.
Penelitian-penelitian kontemporer dalam psikologi agama
mendukung pandangan ini, bahwa aktivitas spiritual yang
berulang dan penuh kesadaran seperti zikir dapat
menurunkan tingkat stres, meningkatkan keseimbangan
emosi, dan memulihkan kejernihan pikiran.

Di tengah gempuran modernitas, teknologi, dan
distraksi digital, zikir tetap terbukti relevan dan bahkan
semakin dibutuhkan. Era penuh informasi ini melahirkan



158

tekanan mental, rasa cemas, kehilangan fokus, dan
kekosongan  spiritual. Semua ini  memperlihatkan
pentingnya mengembalikan zikir sebagai terapi batin yang
mampu menstabilkan emosi, menguatkan mental, serta
membentuk karakter yang lebih sabar dan penuh syukur.
Namun buku ini juga mengingatkan bahwa penggunaan
aplikasi zikir dan media digital hanyalah sarana
pendukung; esensi zikir tetap berada pada hati yang hadir,
niat yang ikhlas, dan pemahaman yang benar.

Seluruh pembahasan dalam buku ini bermuara pada
satu pesan utama: kedamaian hati tidak datang dari
banyaknya bacaan, tetapi dari kualitas zikir yang dilakukan
dengan benar yakni zikir yang menghadirkan kepasrahan,
ketundukan, dan kedekatan seorang hamba dengan Allah.
Dengan zikir yang benar, manusia mampu menghadapi
tekanan hidup, menjaga keseimbangan batin, dan
membangun hubungan sosial yang harmonis dan penuh
kasih sayang.

Akhirnya, semoga buku ini menjadi panduan yang
memperkuat pemahaman, memperbaiki praktik, dan
menumbuhkan kebiasaan zikir yang lebih berkualitas,
sehingga setiap pembaca dapat merasakan buahnya: hati
yang damai, hidup yang tenteram, dan jiwa yang selalu
dekat dengan Allah Swt.

B. Implikasi

Pembahasan dalam buku Zikir yang Benar, Hati yang
Damai memberikan sejumlah implikasi penting bagi
pengembangan spiritual individu, penguatan pendidikan



159

keagamaan, dan pembangunan harmoni sosial di era
modern. Implikasi ini dapat dijadikan rujukan bagi praktisi
pendidikan, peneliti, tokoh agama, maupun masyarakat
umum yang ingin mengintegrasikan zikir ke dalam
kehidupan yang lebih bermakna dan seimbang.

1. Implikasi bagi Pengembangan Diri dan Kesehatan
Mental

Zikir yang dilakukan secara benar dan konsisten terbukti
memberikan dampak positif bagi kesehatan mental
manusia.  Berbagai  penelitian  psikologi  agama
menunjukkan bahwa aktivitas spiritual seperti zikir dapat
menurunkan tingkat kecemasan, meningkatkan stabilitas
emosi, dan memperbaiki kesejahteraan psikologis.
Implikasinya, zikir dapat dijadikan sebagai salah satu
strategi pengelolaan stres di tengah kehidupan modern yang
penuh tekanan, sekaligus menjadi terapi spiritual yang
membantu seseorang menemukan kedamaian batin.

2. Implikasi bagi Pendidikan Islam dan Pembinaan
Umat

Buku ini menyiratkan pentingnya menjadikan zikir sebagai
bagian integral dalam pendidikan keagamaan, baik di
sekolah, madrasah, masjid, maupun keluarga. Guru, ustaz,
dan pembina rohani dapat memperkuat pendekatan
pembelajaran yang tidak hanya menekankan hafalan, tetapi
juga pemahaman makna dan penghayatan spiritual.
Implikasinya, kurikulum fikih, akhlak, dan tasawuf perlu
mengakomodasi latihan-latthan  zikir yang autentik
sehingga generasi muda tidak hanya mampu melafalkan,



160

tetapi juga merasakan ketenangan dan energi spiritual dari
praktik tersebut.

3. Implikasi bagi Praktik Keagamaan di Era Digital

Melalui analisis praktik zikir digital, buku ini menegaskan
bahwa teknologi dapat menjadi alat bantu yang bermanfaat
jika digunakan secara tepat. Implikasinya, aplikasi zikir,
tasbih digital, dan media dakwah berbasis teknologi perlu
dirancang untuk mendorong kualitas ibadah, bukan sekadar
mengejar kuantitas. Tokoh agama dan pengembang konten
digital dapat berkolaborasi menciptakan media zikir yang
edukatif, otentik, dan tidak menghilangkan dimensi
kekhusyukan.

4. Implikasi bagi Kehidupan Sosial dan Moderasi
Beragama

Zikir memiliki fungsi sosial yang signifikan dalam
membangun karakter masyarakat yang tenang, damai, dan
moderat. Tradisi zikir jamaah yang berkembang di
Nusantara terbukti memperkuat solidaritas, mempererat
hubungan sosial, serta membentuk suasana keberagamaan
yang inklusif. Implikasi dari temuan ini adalah pentingnya
melestarikan tradisi zikir lokal sebagai warisan budaya
spiritual yang mampu mencegah konflik, merawat harmoni,
dan memperkuat moderasi beragama di tengah
keberagaman.



161

5. Implikasi bagi Kajian Akademik dan Penelitian
Lanjutan

Buku in1 membuka ruang bagi penelitian lebih mendalam
terkait keterkaitan antara zikir, kesehatan mental, praktik
keagamaan digital, dan dinamika sosial budaya di
masyarakat Muslim. Peneliti dapat mengembangkan studi
empiris mengenai efektivitas zikir dalam berbagai konteks,
seperti pendidikan, terapi psikoreligius, atau pembangunan
karakter. Hal ini1 berimplikasi pada semakin luasnya
kontribusi kajian zikir bagi ilmu keislaman, psikologi, dan
studi budaya Nusantara.

C. Saran untuk Kajian Lebih Lanjut

Berdasarkan hasil pembahasan dalam buku ini, terdapat
beberapa ruang penelitian dan pengembangan kajian yang
perlu diperluas agar pemahaman tentang zikir semakin
komprehensif dan kontekstual. Saran-saran berikut dapat
menjadi arah bagi peneliti, akademisi, maupun praktisi
keagamaan yang ingin memperdalam studi mengenai zikir
dalam perspektif multidisipliner.

1. Penelitian Empiris tentang Dampak Zikir bagi
Kesehatan Mental

Walaupun berbagai penelitian menunjukkan manfaat zikir
bagi ketenangan jiwa, kajian empiris dengan metodologi
ilmiah yang lebih kuat masih perlu dikembangkan.
Penelitian eksperimental, neuropsikologis, maupun studi
longitudinal dapat memberikan data yang lebih terukur
mengenai pengaruh zikir terhadap stres, kecemasan,
depresi, dan kesejahteraan psikologis.



162

2. Kajian Mengenai Zikir di Era Digital dan Teknologi
Baru

Perkembangan teknologi digital membuka fenomena baru
seperti aplikasi zikir, tasbih digital, hingga artificial
intelligence dalam pengajaran ibadah. Penelitian lebih
lanjut perlu mengkaji:

a. bagaimana efektivitas media digital dalam
membentuk kebiasaan zikir,

b. apakah teknologi memengaruhi kekhusyukan dan
kualitas spiritual,

c. serta bagaimana literasi keagamaan digital dapat
diarahkan agar tidak menggeser esensi ibadah.

Kajian interdisipliner antara studi Islam, teknologi
informasi, dan psikologi sangat diperlukan.

3. Studi Sosial-Budaya tentang Tradisi Zikir Nusantara

Tradisi zikir di Nusantara memiliki kekayaan bentuk dan
fungsi sosial yang belum sepenuhnya terdokumentasi
secara akademik. Penelitian etnografis, antropologis, dan
sejarah lokal dapat menggali lebih jauh tentang dinamika
majelis zikir, perkembangan tarekat, variasi ritual, serta
perannya dalam menjaga harmoni sosial dan moderasi
beragama.

4. Pengembangan Model Pendidikan Zikir di Lembaga
Pendidikan



163

Diperlukan penelitian mengenai desain pembelajaran zikir
yang efektif untuk madrasah, sekolah, pesantren, dan
perguruan tinggi. Model pendekatan pedagogis yang
menggabungkan aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik
dapat diteliti lebih lanjut agar generasi muda tidak hanya
memahami zikir secara teoritis, tetapi juga mampu
menginternalisasikannya dalam kehidupan sehari-hari.

5. Kajian Komparatif antara Zikir dalam Islam dan
Praktik Kontemplatif Agama Lain

Untuk memperkaya khazanah keilmuan, kajian komparatif
antara zikir dan praktik meditasi dalam tradisi agama lain
(seperti mindfulness, chanting, atau mantra meditation)
dapat dieksplorasi lebih jauh. Kajian seperti ini tidak
dimaksudkan untuk menyamakan akidah, tetapi untuk
memperkuat argumentasi akademik mengenai kedalaman
spiritual zikir serta memetakan pendekatan universal dalam
mengelola ketenangan batin.

6. Penelitian tentang Zikir sebagai Metode Terapi
Psikoreligius

Dalam konteks kesehatan mental modern, perlu
dikembangkan  model terapi  psikoreligius  yang
memasukkan zikir sebagai bagian dari intervensi. Studi
klinis pada rumah sakit, lembaga rehabilitasi, atau pusat
konseling Islam dapat memperluas bukti ilmiah mengenai
efektivitas zikir sebagai metode penyembuhan gangguan
kecemasan, trauma, atau kelelahan spiritual (spiritual

fatigue).



164

D.Langkah yang Perlu Diambil dan Dikembangkan

Berdasarkan keseluruhan pembahasan dalam buku ini,
terdapat beberapa langkah strategis yang perlu diambil oleh
berbagai pihak untuk memastikan bahwa praktik zikir dapat
terus berkembang secara autentik, relevan, dan memberi
dampak positif bagi kehidupan spiritual dan sosial
masyarakat. Langkah-langkah berikut dapat menjadi
panduan bagi individu, lembaga pendidikan, masyarakat,
dan peneliti dalam mengembangkan zikir secara lebih
sistematis.

1. Menguatkan Pemahaman Zikir secara Komprehensif

Langkah awal yang perlu diambil adalah memperkuat
pemahaman tentang zikir sebagai aktivitas yang melibatkan
lisan, hati, dan tindakan. Pembinaan keagamaan harus
menekankan pentingnya menghadirkan kesadaran batin
dalam zikir, bukan sekadar pelafalan mekanis. Pendekatan
ini dapat dilakukan melalui pengajian, kelas tasawuf dasar,
kajian kitab klasik, dan literasi spiritual modern.

2. Menjadikan Zikir sebagai Rutinitas Harian yang
Terstruktur

Agar zikir memberi dampak signifikan pada ketenangan
jiwa, diperlukan langkah konkret berupa pembiasaan rutin.
Individu dianjurkan menetapkan jadwal zikir pagi, sore,
dan malam serta mengintegrasikannya dalam aktivitas
harian. Langkah ini dapat diperkuat dengan penggunaan
buku panduan, modul zikir, jurnal zikir, maupun media
digital yang tetap menjaga esensi ibadah.



165

3. Mengembangkan Program Pendidikan dan Pelatihan
Zikir

Lembaga pendidikan Islam, masjid, dan pesantren perlu
mengembangkan program pembelajaran zikir yang
menyentuh aspek teoretis dan praktik. Pelatihan zikir yang
terstruktur, seperti workshop zikir kontemplatif, halaqah
tasawuf, dan pembinaan rohani berkala, dapat memperkuat
pengalaman  spiritual masyarakat. Pelatithan  harus
menekankan etika, adab, dan pemahaman makna zikir.

4. Memanfaatkan Teknologi secara Bijak dan
Berorientasi Esensi

Pemanfaatan teknologi untuk zikir harus diarahkan pada
penguatan kualitas ibadah, bukan sekadar kuantitas.
Langkah yang perlu diambil meliputi:

a. pengembangan aplikasi zikir yang edukatif dan tidak
mengganggu kekhusyukan,

b. pembuatan konten dakwah digital yang mengajarkan
makna zikir,

c. pelatihan literasi digital kepada masyarakat agar bijak
menggunakan teknologi untuk ibadah.

Pengembangan ini harus tetap menjaga prinsip bahwa
teknologi adalah sarana, bukan tujuan.

5. Melestarikan Tradisi Zikir Nusantara yang
Berkarakter Moderat

Tradisi zikir lokal seperti ratib, barzanji, manaqib, dan
majelis tarekat memerlukan dokumentasi, revitalisasi, dan



166

pewarisan kepada generasi muda. Langkah yang dapat
diambil meliputi:

a. penelitian etnografis,

b. pembinaan majelis zikir berbasis masyarakat,

c. pembuatan buku dokumentasi tradisi spiritual lokal.
Pelestarian ini penting untuk memperkuat identitas
keislaman yang damai dan inklusif.

6. Mendorong Kolaborasi antara Tokoh Agama,
Akademisi, dan Praktisi Kesehatan Mental

Untuk memaksimalkan manfaat zikir bagi kesehatan
mental, perlu ada kolaborasi antara ulama, ahli tasawuf,
psikolog, maupun praktisi konseling Islam. Kolaborasi ini
dapat menghasilkan model terapi psikoreligius berbasis
zikir, panduan klinis, dan program pemulihan mental untuk
masyarakat yang rentan terhadap stres modern.

7. Mengembangkan Penelitian Lanjutan tentang Zikir

Langkah terakhir adalah memperluas riset akademik yang
bersifat multidisipliner. Peneliti perlu mengembangkan
studi empiris tentang zikir dalam perspektif neuropsikologi,
digital religion, antropologi, pendidikan, hingga kesehatan
mental. Hasil penelitian in1 dapat memperkaya literatur dan
membangun fondasi akademik yang lebih kuat untuk
memahami peran zikir di era modern.



167

DAFTAR PUSTAKA
Buku Akademik

Abdullah, M. (2018). Islam sebagai etika sosial.
Gramedia.

Abdul Fattah, A. (2016). Mutiara zikir dan doa
harian. Pustaka Amani.

Al-Attas, S. M. N. (2011). Tasawuf dan peradaban:
Kajian kritis konsep-konsep pendidikan dalam Islam.
Mizan.

Al-Ghazali. (2015). lhya’ Ulumiddin (Terj. M.
Zuhri). Pustaka Hikmah.

Al-Jauziyyah, 1. Q. (2013). Madarij as-salikin (Terj.
T. Harun). Pustaka Imam Syafi’i.

Al-Qaradawi, Y. (2019). Zikir dan kedamaian jiwa.
Pustaka [lmu.

Al-Sirjani, R. (2020). Ketenangan jiwa dalam
perspektif Islam. Darul Fikr.

Anwar, R. (2021). Psikologi tasawuf dan
penyembuhan spiritual. LKiS.

Azra, A. (2017). Islam Nusantara: Jaringan ulama,
otoritas, dan tradisi. Mizan.

Bruinessen, M. van. (2015). Kitab kuning, pesantren,
dan tarekat di Indonesia. Gading.

Djalaluddin. (2019). Psikologi agama: Memahami
perilaku keagamaan dan spiritualitas. Rajawali Press.

Fadhlullah, M. (2020). Kedamaian hati melalui zikir:
Kajian kontemporer. Ul Press.

Ghazali, A. (2022). Zikir, doa, dan kesehatan mental.
UIN Press.



168

Hidayat, K. (2016). Psikologi zikir dan kedamaian
batin. Gramedia.

Hosen, N. (2018). Islam moderat dan tradisi lokal.
Pustaka Harapan.

Ilyas, Y. (2015). Kuliah akhlak tasawuf. LPMA.

Kemenag RI. (2019). Moderasi beragama. Badan
Litbang dan Diklat Kemenag.

Mahmud, A. (2021). Terapi spiritual dalam Islam.
Prenadamedia.

Nasr, S. H. (2010). Islamic spirituality. Routledge.

Quraish Shihab, M. (2012). Wawasan al-Qur’an:
Tafsir tematik al-Qur’an. Mizan.

Quraish Shihab, M. (2019). Zikir dan ketenangan
Jjiwa menurut al-Qur’an. Lentera.

Rahman, A. (2020). Zikir dalam tradisi tarekat dan
pengaruhnya bagi kesehatan mental. UIN Press.

Sirry, M. (2019). Kajian Islam kontemporer dan
moderasi beragama. Mizan.

Sulaiman, A. (2020). Terapi zikir: Pendekatan
psikologis dan spiritual. Gramedia.

Suryadilaga, M. (2021). Tradisi zikir dalam
masyarakat muslim Indonesia. Ombak.

Syamsuddin, A. (2018). Spiritual well-being dalam
perspektif Islam. PT Pustaka.

Wahid, M. (2020). Zikir sebagai terapi kecemasan:
Pendekatan psikologi Islam. UMY Press.

Zambhari, A. (2018). Ritual zikir dan konstruksi
identitas keagamaan. LKiS.

Artikel Jurnal



169

Ahmad, N. (2020). Zikir sebagai terapi stres bagi
masyarakat modern. Jurnal Spiritual Islam, 12(2), 145—
160.

Fauzi, H. (2022). Tradisi zikir dalam masyarakat
Nusantara: Analisis antropologi agama. Jurnal Islam dan
Masyarakat, 8(1), 33—49.

Rahmat, M. (2021). Hubungan zikir harian dengan
kesehatan mental remaja muslim. Jurnal Psikologi Islam,
6(2), 112-128.

Lampiran :

1. Snopsis Buku

Buku “Zikir yang Benar, Hati yang Tenang”
menghadirkan penjelasan mendalam tentang bagaimana
zikir menjadi jalan spiritual untuk mencapai ketenteraman
batin dalam kehidupan seorang Muslim. Di tengah arus
modernitas, kegelisahan, tekanan hidup, dan derasnya
informasi, zikir kembali menjadi pegangan utama bagi
siapa pun yang ingin merasakan kedamaian sejati.

Disusun berdasarkan dalil Al-Qur’an, hadis sahih,
pandangan ulama klasik, serta kajian akademik
kontemporer, buku ini menguraikan hakikat zikir yang
benar: dari makna, jenis, adab, waktu, hingga pengaruhnya
terhadap kesehatan mental dan spiritual manusia. Pembaca
diajak memahami bagaimana zikir bukan hanya rangkaian
lafaz, tetapi juga praktik kesadaran ilahi yang melibatkan
hati, lisan, dan perbuatan.

Buku ini juga menyoroti fenomena zikir dalam tradisi
masyarakat Muslim Nusantara mulai dari zikir jamaah di
masjid kampung, majelis zikir, hingga bentuk-bentuk zikir



170

yang menjadi bagian dari kearifan lokal serta menjelaskan
mana yang berdasar sunnah dan mana yang bersifat
budaya.Dengan bahasa yang mudah dipahami dan contoh
aplikasi dalam kehidupan sehari-hari, pembaca akan
menemukan bahwa ketenangan hati bukanlah sesuatu yang
jauh, tetapi bisa diraih melalui zikir yang dilakukan secara
benar, ikhlas, konsisten (istigamah), dan penuh
penghayatan.

Buku ini penting bagi guru agama, imam masjid,
mahasiswa studi Islam, dan siapa saja yang ingin
merasakan kedekatan kepada Allah serta membangun hati
yang damai di tengah dinamika kehidupan modern.

2. Profil Penulis

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di
bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah,
UIN Datokarama Palu. Ia aktif mengajar mata kuliah
fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus
kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik
pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim.

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada
studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan
dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian
kualitatif. =~ Minat akademiknya meliputi fikih
pendidikan, fikih pembelajaran, pembentukan
karakter religius, serta integrasi kearifan lokal
dalam pendidikan Islam, khususnya di konteks
madrasah dan masyarakat Muslim Indonesia.

Selain  mengajar, penulis aktif melakukan
penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk



171

artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku
ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada
rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai
sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan
spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat
dalam penyusunan khutbah, modul keagamaan, dan
buku panduan ibadah yang digunakan di lingkungan
masyarakat. Melalui karya ini, penulis berharap dapat
mendorong lahirnya praktik pendidikan Islam yang
tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga berakar
kuat pada nilai-nilai syariat dan akhlak mulia.



