
1 

 

 

 



2 

 

 

 

HALAMAN HAK CIPTA/COPYRIGHT 

© 2023 Dr. Bahdar, M.H.I 

Email bahdar@uindatokarama ac.id 

HP.081.341.207.628 

 

Hak cipta dilindungi undang-undang. 

Dilarang memperbanyak atau menyebarkan seluruh atau 

sebagian isi buku ini dalam bentuk apa pun, baik cetak 

maupun elektronik, tanpa izin tertulis dari penerbit dan 

penulis, kecuali untuk keperluan pendidikan dengan 

menyebut sumbernya. 

Penerbit: 

 

Foto Copy Maestro Lere Palu Barat  

Alamat:  Jl. Diponegoro No.12, Palu, Sulawesi Tengah 

Cetakan Pertama: November 2023 

ISBN: Nomor belum ada 

 

 

 



3 

 

Kata Pengantar 

حِيْمِ  حْمٰنِ الرَّ ِ الرَّ  بِسْمِ اللّٰه

دٍ وَعَلىَ آلِهِ وَصَحْبِهِ   لََةُ وَالسَّلََمُ عَلىَ سَي ِدِناَ مُحَمَّ ِ الْعاَلَمِيْنَ، وَالصَّ ِ رَب  الَْحَمْدُ لِِلّه

 .أجَْمَعِيْنَ 

Segala puji bagi Allah Swt. atas limpahan rahmat, taufik, 

dan hidayah-Nya sehingga penulis dapat menyelesaikan 

buku ini yang berjudul “Zikir yang Benar, Hati yang 

Tenang.” Buku ini hadir sebagai ikhtiar kecil untuk 

mengajak umat Islam kembali kepada ketenangan hati 

melalui amalan zikir yang berlandaskan dalil sahih serta 

dipraktikkan oleh para ulama sepanjang sejarah. 

Dalam kehidupan modern yang penuh tekanan dan hiruk-

pikuk, hati manusia sering terombang-ambing oleh 

kecemasan, kekhawatiran, dan kegelisahan. Zikir menjadi 

penopang utama untuk menata batin, menguatkan jiwa, 

serta mendekatkan diri kepada Allah. Sebagaimana firman-

Nya: “Ala bi dzikrillahi tathma’innul qulub”  “Hanya 

dengan mengingat Allah hati menjadi tenang.” Ayat ini 

menjadi ruh dari keseluruhan isi buku ini. 

Penulis menyusun buku ini dengan menggabungkan dalil 

nash, pandangan ulama, kajian akademik, dan praktik zikir 

yang berkembang dalam masyarakat Muslim Nusantara. 

Harapannya, buku ini dapat menjadi panduan bagi guru, 

imam masjid, mahasiswa, dan seluruh umat Islam dalam 

memahami zikir secara benar, baik dari aspek lafaz, waktu, 

adab, maupun penghayatannya. 



4 

 

Ucapan terima kasih penulis sampaikan kepada para guru, 

sahabat, dan semua pihak yang telah memberikan 

dukungan, masukan, dan doa hingga terwujudnya karya 

sederhana ini. Semoga buku ini bermanfaat dan menjadi 

amal jariyah bagi penulis dan para pembacanya. 

Akhirnya, penulis memohon kepada Allah Swt. agar setiap 

langkah yang kita tempuh selalu dalam bimbingan-Nya dan 

semoga zikir senantiasa menjadi cahaya penenteram hati 

dalam kehidupan kita. 

ُ الْمُوَف ِقُ إلِىَ أقَْوَمِ الطَّرِيقِ   وَاللّٰه

ُ خَيْرًا  ُ فِيْكُمْ وَجَزَاكُمُ اللّٰه  باَرَكَ اللّٰه

 

Palu, November 2023 

Penulis 

 

Dr.Bahdara.M.H.I 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

DAFTAR ISI 

Halaman Judul……………………………………………i 

Halaman Hak Cipta………………………………………ii 

Halaman Kata Persembahan…………………………..    iii 

Halaman Kata Pengantar…………………………………iv 

Halaman Pesan Penulis…………………………………. .v 

Halaman Kata Motivasi………………………………   .  vi 

Halaman Profil Penulis………………………………….. vi 

BAB I 

PEMDAHULUAN 

A. Latar belakang Masalah…………………………. 1 

B. Zikir Penting dalam Kehidupan Modern……….. 3 

C, Kris Ketenangan Jiwa dan Kebutuhan Spritual…. 7 

D. Fenomena Banyak Zikir tapi Hati Tidak 

Tenang ……………………………………….. 

12 

E. Pengamalan Zikir yang Sering Disalah Pahami… 14 

F. Arah dan Tujuan Penulisan……………………… 19 

G. Harapan Penulis………………………………… 22 

BAB II 

HAKIKAT ZIKIR DALAM ISLAM 

A. Pengertian Zikir dalam al Qur’an dan As Sunnah 25 

B. Pengertian Zikir dalam al Qur’an dan As Sunnah 28 

C. Zikir Sebagai Ibadah Lisan,Hati dan Amal…….. 33 

D. Hubungan Zikir dengan Taqwa………………… 37 

E. Manusia dan Kebutuhan Ketenangan…………… 41 

F. Tatmainul Qulub sebagai Tujuan Spiritual Utama 45 

BAB III 

ZIKIR DALAM PRESPEKTIF AL QUR’AN DAN AS 

SUNNAH 

A. Ayat Al qur’an tentang Zikir…………………… 49 

B. Hadis-Hadis tentang Keutamaan Zikir…………. 53 

C. Zikir dan Ketenangan Menurut Para Ulama…… 57 



6 

 

BAB IV 

ZIKIR YANG BENAR 

 

A. Zikir Lisan……………………………………… 61 

B. Zikir Hati ………………………………………. 66 

C. Zikir Perbuatan (Dzikir ‘Amalī………………… 69 

BAB V 

BUAH ZIKIR 

A. Makna Hati yang Tenang……………………….. 73 

B. Dampak Zikir Pada Jiwa Manusia……………… 77 

C. Zikir sebagai Obat Gangguan Hati…………… 81 

D.   

BAB VI 

JENIS-JENIS ZIKIR DAN WAKTUNYA 

A. Zikir Pagi dan Sore…………………………….. 86 

B. Zikir Setelah shalat…………………………….. 90 

C. Zikir sebelum Tidur…………………………….. 95 

D. Zikir ketika Sedih atau Takhut…………………. 100 

BAB VII 

ZIKIR DALAM TRADISI ISLAM NUSANTARA 

A. Tradisi Majelis Zikir dan Manfaat Sosialnya…. 111 

B. Zikir jamaah di Masjid Kampung…………….. 116 

C. Peran Imam dan Guru Ngaji………………….. 121 

D. Mana yang Sunah Mana yang Budaya……….. 126 

BAB VIII 

ZIKIR DAN KEHIDUPAN MOODERN 

A. Tantangan Spiritual Zaman Digital…………… 132 

B. Distraksi dan Hati yang Tidak Tenteram……… 134 

C. Zikir sebagai Terapi di Era Gadget……………. 136 

D. Zikir untuk Menjaga Fokus, Emosi, dan  

 Produktivitas…………………………………… 

138 

BAB IX 



7 

 

MENJAGA ESENSI ZIKIR DI TENGAH 

MODERNITAS 

A. Pentingnya Menggabungkan Tradisi dan Inovasi 142 

B. Menjaga Kekhusyukan Meski Lewat Media 

Digital………………………………………….. 

145 

C. Menjaga Kekhusyukan Meski Lewat Media 

Digital…………………………………………. 

148 

BAB X 

PENUTUP 

A. Kesimpulan……………………………………. 150 

B. Implikasi………………………………………. 152 

C Saran untuk Kajian Lebih Lanjut…………….. 154 

D. Langkah yang Perlu Diambil dan Dikembangkan 156 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Lampiran : 

1. Snopsis Buku………………//………………………162 

2. Riwayat Penulis……………………………………...163 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

 

BAB I 

PEMDAHULUAN 

 

A. Latar belakang Masalah 

Dalam kehidupan modern yang serba cepat, manusia 

hidup dalam pusaran aktivitas digital yang hampir tidak 

pernah berhenti. Arus informasi yang deras, persaingan 

hidup yang semakin kompetitif, serta tekanan 

sosialekonomi yang terus meningkat menjadikan banyak 

individu berada dalam kondisi psikologis yang labil, mudah 

cemas, dan rentan kehilangan harapan. Di tengah situasi 

ini, kebutuhan spiritual untuk menemukan ketenangan batin 

menjadi semakin mendesak. Salah satu tuntunan utama 

dalam tradisi Islam yang diyakini dapat menata hati adalah 

zikir, yaitu mengingat Allah dengan penuh kesadaran dan 

penghayatan. 

Namun demikian, tidak semua praktik zikir mampu 

menghadirkan kedamaian hati. Banyak orang berzikir, 

tetapi tetap gelisah, tidak tenang, bahkan stresnya tidak 

berkurang. Kondisi ini menunjukkan bahwa terdapat 

gangguan internal, gangguan eksternal, dan kesalahan 

dalam memahami makna teks zikir yang menghalangi 

fungsi spiritual zikir itu sendiri. 

Secara internal, seseorang dapat terhalang menikmati 

ketenangan zikir karena hatinya dipenuhi keraguan, tidak 

konsentrasi, atau menjadikan zikir sebagai rutinitas 

mekanis tanpa keikhlasan. Suasana batin yang kacau, 

pikiran yang melompat-lompat, dan tidak adanya hudhur 

al-qalb (hadirnya hati) menyebabkan zikir kehilangan daya 

penyembuhnya. Zikir yang seharusnya menjadi sumber 



9 

 

keteduhan justru tidak berdampak karena tidak dihayati 

maknanya. 

Secara eksternal, dunia digital menghadirkan gangguan 

yang jauh lebih kuat daripada generasi-generasi 

sebelumnya. Notifikasi tanpa henti, media sosial yang 

memicu kecemasan sosial (social anxiety), berita yang 

bersifat provokatif, serta budaya “selalu online” 

menjadikan manusia kehilangan ruang sunyi untuk 

menenangkan jiwa. Kebisingan digital ini membuat 

seseorang sulit memasuki kondisi kontemplatif yang 

dibutuhkan untuk merasakan kehadiran Allah. Akibatnya, 

zikir dibaca, tetapi hati tetap berputar pada kecemasan, 

tekanan hidup, dan rasa tidak aman. 

Lebih jauh, kesalahan dalam memahami makna teks 

zikir juga menjadi penyebab zikir tidak memberikan 

ketenangan. Banyak orang membaca zikir hanya karena 

tradisi, mengikuti jamaah, atau menjadi kebiasaan turun-

temurun, tanpa menghadirkan pemahaman mendalam 

tentang makna tauhid, syukur, takut, dan harap yang 

terkandung di dalam teks-teks tersebut. Padahal Al-Qur’an 

menegaskan bahwa ketenangan itu hadir melalui tadabbur 

dan pemahaman yang benar, bukan sekadar pengulangan 

lafaz. 

Pada titik ini, masyarakat digital membutuhkan zikir 

yang benar, yaitu zikir yang dihayati, dipahami maknanya, 

dilakukan dengan kesadaran penuh, dan dijadikan sarana 

penyembuhan spiritual. Zikir bukan semata amalan lisan, 

tetapi proses internalisasi nilai ilahiah untuk membebaskan 

manusia dari kecemasan, kegelisahan, dan rasa putus asa 

yang menjadi penyakit sosial era digital. Ketika dunia 

semakin kompetitif dan tekanan hidup semakin berat, zikir 

yang benar menjadi jalan keluar untuk mengembalikan 



10 

 

stabilitas batin, memulihkan harapan, serta memperkuat 

keimanan yang menuntun perilaku lebih positif. 

Dengan demikian, pembahasan mengenai “Zikir yang 

Benar, Hati yang Damai” menjadi sangat penting sebagai 

panduan spiritual bagi manusia modern. Buku ini bertujuan 

menjelaskan bagaimana zikir dapat kembali pada fungsi 

utamanya sebagai penyejuk hati, penenang jiwa, dan 

sumber kekuatan menghadapi kerasnya kehidupan digital. 

Melalui pemahaman yang tepat, praktik yang benar, dan 

kesadaran mendalam, zikir akan menjadi fondasi 

ketenangan bagi setiap muslim yang mendambakan hati 

yang damai dalam dunia yang penuh kegaduhan. 

B. .Zikir Penting dalam Kehidupan Modern 

Kehidupan modern ditandai oleh percepatan 

informasi, tekanan kerja, kompetisi sosial, dan 

ketidakpastian hidup. Kondisi ini sering memunculkan 

stres, kecemasan, kelelahan mental, bahkan krisis spiritual. 

Dalam konteks inilah zikir kembali menunjukkan relevansi 

akademiknya sebagai praktik spiritual yang memberi 

ketenangan psikologis, stabilitas emosional, dan kesehatan 

mental. 

1. Zikir sebagai Terapi Psikologis  

Banyak penelitian psikologi menunjukkan bahwa 

praktik spiritual seperti repetisi lafaz, doa, dan meditasi 

religius dapat menurunkan tingkat stres. 

a. Studi dalam Journal of Religion and Health 

menjelaskan bahwa pengulangan lafaz zikir yang 



11 

 

ritmis mampu menurunkan aktivitas sistem saraf 

simpatis sehingga tubuh lebih relaks. 

b. Penelitian lain oleh Krageloh (2010) mengenai 

“Spiritual Religiosity and Well-being” menunjukkan 

bahwa kegiatan spiritual, termasuk zikir, 

meningkatkan emotional regulation dan rasa tenang. 

Zikir bekerja seperti mindfulness tetapi berbasis tauhid; 

fokusnya tidak sekadar pada napas, tetapi pada Allah Swt. 

sebagai pusat kesadaran spiritual. 

2. Zikir Meningkatkan Kesehatan Mental dan   

     Emosional 

 

Dalam masyarakat modern, gangguan kecemasan dan 

depresi meningkat. Zikir terbukti membantu mengurangi 

gejala-gejala tersebut. 

 

a. Penelitian di UIN Sunan Kalijaga (Nur Hidayati, 

2019) menunjukkan bahwa zikir dapat menurunkan 

gejala kecemasan pada mahasiswa dengan skor 

signifikan pada skala psikologi Beck Anxiety 

Inventory (BAI). 

b. Kajian lain pada The International Journal of Islamic 

Thought menyebutkan bahwa zikir berdampak pada 

“peningkatan ketenangan, stabilitas emosi, dan 

makna hidup”. 

 

Hal ini terjadi karena zikir mengaktifkan perasaan dekat 

dengan Allah (closeness to God), yang memberi efek 

ketentraman. 



12 

 

3. Zikir sebagai Penyeimbang Hidup yang Serbacepat 

Modernitas menciptakan information overload dan 

distraksi yang membuat manusia sulit fokus.Studi Digital 

Stress Research (University of Maryland, 2022) 

menunjukkan peningkatan stres akibat paparan gawai yang 

berlebihan.Zikir berfungsi sebagai spiritual grounding, 

mengembalikan fokus dan perhatian kepada aspek yang 

jauh lebih tetap dan stabil.Zikir memberi ruang hening di 

tengah bisingnya kehidupan modern. 

4. Zikir Memperkuat Makna Hidup  

Menurut teori psikologi Viktor Frankl (Logotherapy), 

manusia membutuhkan makna untuk sehat secara mental. 

Praktik zikir memperkenalkan kesadaran tauhid: bahwa 

hidup berada dalam pengawasan dan kasih sayang Allah, 

sehingga seseorang merasa hidupnya terarah. 

Kajian oleh Pargament (2013) tentang religious coping 

menunjukkan bahwa praktik keagamaan yang diulang 

setiap hari membantu seseorang menafsirkan hidup dengan 

cara yang lebih positif. 

5. Zikir Meningkatkan Kontrol Diri dan Akhlak 

Modernitas memunculkan impulsivitas—mudah marah, 

mudah tersinggung, dan tidak sabar. 

Beberapa penelitian fikih dan tasawuf (di antaranya karya 

Syed Hossein Nasr dan Al-Ghazali studies) menunjukkan 

bahwa zikir: 

 



13 

 

a. Memperkuat kesadaran diri, 

b. Menekan hawa nafsu, 

c. Membantu seseorang berpikir sebelum bertindak. 

Ini sesuai dengan kajian tasawuf bahwa zikir 

membersihkan hati dari penyakit batin seperti riya’, dengki, 

dan ghibah. 

6. Zikir Sebagai Bentuk Pemulihan Spiritual 

Dalam sosiologi agama, Emile Durkheim menyebut agama 

sebagai sumber solidaritas dan stabilitas jiwa. 

Dalam konteks modern, zikir berfungsi sebagai ruang 

pemulihan dari tekanan hidup. Praktik kolektif seperti 

yasinan, tahlilan, dan zikir jamaah dianggap: 

a. Memperkuat ikatan sosial, 

b. Memberi dukungan emosional antaranggota 

masyarakat, 

c. Menumbuhkan rasa aman bersama. 

Penelitian antropologi keagamaan (Geertz, Woodward, dan 

Azyumardi Azra) menunjukkan bahwa tradisi zikir di 

Nusantara menjadi mekanisme penyembuhan kolektif 

masyarakat. 

7. Zikir Menjadi Identitas Spiritual Muslim di Era  

    Global 

Di tengah arus globalisasi, identitas keagamaan melemah 

secara moral. 

Zikir menjadi “penanda spiritual” yang mengingatkan 



14 

 

Muslim kepada Allah, kepada akhirat, dan kepada nilai-

nilai luhur Islam. 

Secara akademik, zikir dipandang sebagai spiritual 

habit yang menghubungkan seseorang dengan akar tradisi, 

nilai budaya religius, dan etika sosial.Data akademik jelas 

menunjukkan bahwa zikir bukan hanya ritual ibadah, tetapi 

terapi psikologis, alat pengendalian emosi, penguat 

makna hidup, dan penjaga identitas spiritual. Di tengah 

tekanan hidup modern, zikir hadir sebagai sumber 

ketenangan yang stabil dan ilmiah terbukti memberi 

dampak positif. 

 

C. Kris Ketenangan Jiwa dan Kebutuhan Spritual 

Kehidupan modern yang ditandai oleh kecepatan 

teknologi, persaingan ekonomi, dan tekanan sosial telah 

melahirkan fenomena baru: krisis ketenangan jiwa 

(spiritual emptiness) pada banyak individu. Berbagai 

penelitian akademik menunjukkan bahwa manusia modern 

semakin kehilangan kedamaian batin, meskipun kondisi 

hidup secara material jauh lebih baik daripada generasi 

sebelumnya. 

1. Peningkatan Gangguan Stres dan Kecemasan dalam  

    Masyarakat Modern 

Data akademik dari psikologi menunjukkan bahwa 

gangguan kecemasan dan stres meningkat tajam. 

a. Laporan World Health Organization (WHO, 2023) 

menyebutkan bahwa lebih dari 301 juta orang 



15 

 

mengalami gangguan kecemasan dan depresi di 

seluruh dunia, dengan tren meningkat setiap tahun. 

b. Studi di Journal of Affective Disorders menegaskan 

bahwa tekanan hidup modern seperti tuntutan 

pekerjaan, ketidakpastian ekonomi, dan paparan 

media sosial memicu stres kronis yang menggerus 

ketenangan jiwa. 

Kondisi ini memperlihatkan bahwa semakin maju 

kehidupan, semakin rentan manusia mengalami 

ketidakseimbangan mental. 

2. Tekanan Teknologi dan “Kelelahan Digital” 

Kehadiran smartphone dan media sosial membuat 

manusia sulit memiliki ruang hening dan kontemplasi. 

a. Penelitian Pew Research Center (2022) menemukan 

bahwa 64% orang dewasa mengalami “kelelahan 

digital” (digital fatigue) akibat paparan informasi 

yang berlebihan. 

b. Studi University of California (Irvine) menunjukkan 

bahwa notifikasi digital membuat otak terus berada 

dalam mode “siaga”, sehingga meningkatkan 

produksi hormon stres (kortisol). 

Hal ini menimbulkan gejala: gelisah, mudah marah, 

kehilangan fokus, dan tidak ada ketenangan. 

3. Kehilangan Makna Hidup (Loss of Meaning) 

Sosiologi dan psikologi eksistensial menilai bahwa 

modernitas membuat manusia kehilangan tujuan hidup. 



16 

 

a. Viktor Frankl (dalam Man’s Search for Meaning) 

menegaskan bahwa manusia modern mengalami 

existential vacuum kekosongan makna hidup karena 

hilangnya nilai spiritual. 

b. Penelitian International Journal of Wellbeing (2019) 

menunjukkan bahwa hilangnya makna hidup menjadi 

penyebab utama kecemasan, stres, dan depresi. 

Kondisi ini membuat manusia merasa “kosong” meskipun 

hidupnya serba cukup. 

4. Fragmentasi Sosial dan Kesepian Modern 

Masyarakat modern mengalami paradoks: semakin 

terhubung secara digital, semakin kesepian secara 

emosional. 

a. Studi Harvard Study of Adult Development (2023) 

menemukan bahwa kesepian menjadi salah satu 

penyebab utama masalah kesehatan mental pada 

masyarakat modern. 

b. Penelitian British Journal of Psychology 

menunjukkan bahwa kesepian mengurangi 

kemampuan seseorang merasakan ketenangan batin 

dan berdampak pada stabilitas emosional. 

Kesepian ini membuat manusia membutuhkan pegangan 

spiritual yang bisa menciptakan rasa kedekatan dengan 

Tuhan. 



17 

 

5. Kebutuhan Spiritual sebagai Upaya Pemulihan 

Di tengah krisis jiwa, muncul kesadaran baru tentang 

pentingnya spiritualitas. 

a. Penelitian Harold G. Koenig dalam Handbook of 

Religion and Health menyebutkan bahwa orang yang 

memiliki praktik spiritual rutin (termasuk zikir, doa, 

wirid) memiliki tingkat kecemasan lebih rendah, 

pikiran lebih stabil, dan hidup lebih optimis. 

b. Dalam kajian Journal of Spirituality in Mental 

Health, praktik spiritual terbukti meningkatkan 

spiritual well-being, yang berperan sebagai benteng 

terhadap tekanan mental. 

Hal ini menunjukkan bahwa kebutuhan spiritual bukan lagi 

hanya aspek agama, tetapi kebutuhan psikologis manusia. 

6. Spiritualitas sebagai Terapi yang Diakui dalam Psikologi  

    Modern 

Psikologi klinis kini memasukkan spiritualitas sebagai 

bagian dari holistic therapy. 

a. American Psychological Association (APA, 2021) 

merekomendasikan integrasi praktik spiritual dalam 

terapi kesehatan mental karena terbukti 

meningkatkan resiliensi psikologis. 

b. Pendekatan Mindfulness-Based Spiritual Therapy 

yang berkembang dalam psikologi menunjukkan 

adanya kebutuhan akan latihan kontemplatif yang 

mirip dengan zikir dalam Islam. 



18 

 

Zikir memenuhi kebutuhan ini karena berfungsi sebagai 

meditasi religius yang memiliki orientasi tauhid. 

7. Pandangan Keislaman: Hati Tidak Akan Tenang Tanpa  

    Mengingat Allah 

Kajian keislaman juga menekankan bahwa ketenangan hati 

tidak diperoleh melalui materi atau teknologi. 

a. QS. ar-Ra’d: 28 menegaskan bahwa “Alaa 

bidzikrillahi tathma'innul qulub”: hanya dengan 

mengingat Allah hati menjadi tenang. 

b. Tafsir para ulama, seperti al-Qurthubi dan Ibn Katsir, 

menyebutkan bahwa manusia akan terus gelisah 

sampai ia kembali kepada sumber ketenangan sejati, 

yaitu Allah. 

Data keislaman ini sejalan dengan temuan psikologi 

modern yang menyimpulkan bahwa manusia butuh 

kedekatan spiritual agar stabil secara mental. Berdasarkan 

data akademik lintas disiplin, krisis ketenangan jiwa 

modern terjadi karena: 

1. Peningkatan stres dan kecemasan, 

2. Tekanan teknologi dan kelelahan digital, 

3. Hilangnya makna hidup, 

4. Kesepian sosial, dan 

5. Melemahnya spiritualitas. 

Oleh karena itu, kebutuhan spiritual menjadi kebutuhan 

dasar manusia modern, bukan lagi sekadar kewajiban 

agama. Zikir hadir sebagai jawaban ilmiah dan religius 



19 

 

yang mengembalikan ketenangan batin, fokus, optimisme, 

dan kedekatan dengan Allah Swt. 

D. Fenomena Banyak Zikir tapi Hati Tidak Tenang 

Fenomena seseorang yang banyak melakukan zikir 

namun tetap merasa gelisah, cemas, atau tidak merasakan 

kedamaian batin telah menjadi perhatian dalam berbagai 

studi keislaman dan psikologi kontemporer. Sejumlah 

penelitian menunjukkan bahwa banyaknya kuantitas zikir 

tidak selalu sejalan dengan kualitas kehadiran hati 

(ḥuḍūr al-qalb) dalam berzikir. Dalam penelitian Zikr and 

Mental Well-Being oleh Khan (2018), ditemukan bahwa 

zikir hanya memberikan efek ketenangan psikis apabila 

dilakukan dengan konsentrasi, pemaknaan, serta 

penghayatan spiritual, bukan sekadar pengulangan lisan 

yang mekanis. 

Kajian neuropsikologi Islam juga menunjukkan 

bahwa zikir yang dilakukan tanpa kesadaran penuh 

(mindfulness) cenderung tidak memengaruhi sistem saraf 

penenang (parasympathetic nervous system). Sebuah studi 

oleh Abuarqoub (2021) yang meneliti hubungan antara 

Islamic mindfulness dan kesehatan mental menunjukkan 

bahwa aktivitas religius yang dilakukan secara otomatis 

(automaticity) tidak memberikan peningkatan signifikan 

terhadap regulasi emosi, berbeda dengan zikir yang 

dilakukan secara sadar dan reflektif. 

Dalam perspektif tasawuf, al-Ghazālī dalam Iḥyā’ ‘Ulūm 

al-Dīn menjelaskan bahwa zikir tanpa kehadiran hati 

hanya menghasilkan pantulan suara, bukan penyucian 



20 

 

jiwa (tazkiyatun-nafs). Ia menegaskan bahwa hati yang 

lalai (al-qalb al-ghāfil) tidak akan memperoleh ketenangan 

meski lidah terus bergerak menyebut nama Allah. Hal ini 

diperkuat oleh penelitian kontemporer oleh Hassan & 

Kamal (2020) yang menunjukkan bahwa praktik zikir 

yang bersifat ritualistik tanpa penghayatan spiritual 

tidak berkontribusi signifikan terhadap penurunan 

stres sehari-hari. 

Selain itu, faktor sosial-psikologis juga turut berpengaruh. 

Studi lapangan pada komunitas Muslim urban di Malaysia 

oleh Rahman (2019) menemukan bahwa banyak individu 

melakukan zikir dalam kondisi tekanan sosial, tuntutan 

pekerjaan, atau gangguan digital, sehingga perhatian 

tidak sepenuhnya terserap dalam aktivitas spiritual. 

Akibatnya, zikir tidak memberikan efek kontemplatif 

sebagaimana digambarkan dalam QS. ar-Ra’d (13): 28 

tentang ketenangan hati. 

Dengan demikian, data akademik menunjukkan bahwa 

ketidakhadiran ketenangan meskipun seseorang banyak 

berzikir dipengaruhi oleh beberapa faktor utama: 

1. Tidak adanya kehadiran hati (hudhur al-qalb) 

saat berzikir. 

2. Zikir dilakukan secara mekanis, bukan sebagai 

proses kontemplasi spiritual. 

3. Gangguan sosial dan kognitif, seperti media sosial, 

stres pekerjaan, atau tekanan sosial. 

4. Rendahnya pemaknaan terhadap lafaz yang 

dibaca, sehingga zikir tidak menggerakkan dimensi 

emosional dan spiritual. 



21 

 

5. Kurangnya integrasi zikir dengan akhlak dan 

perilaku, padahal ketenangan hati menurut literatur 

tasawuf lahir dari harmonisasi antara lisan, hati, dan 

amal. 

Dari sejumlah hasil penelitian tersebut menunjukkan 

bahwa ketenangan hati bukan terletak pada banyaknya 

jumlah zikir, melainkan pada kualitas kehadiran batin 

dan konsistensi penghayatan spiritual. Oleh karena itu, 

pembinaan zikir dalam tradisi Islam Nusantara perlu 

mengarahkan umat untuk berzikir dengan kesadaran, 

pemahaman, dan penghayatan, bukan sekadar 

memperbanyak jumlah bacaan. 

E.Pengamalan Zikir yang Sering Disalah Pahami 

Meskipun zikir merupakan ibadah yang sangat dianjurkan, 

banyak praktik zikir dalam masyarakat yang tidak sesuai 

dengan tuntunan syariat atau dipengaruhi oleh pemahaman 

yang kurang tepat. Kajian akademik dalam fikih, hadis, dan 

antropologi keagamaan menunjukkan beberapa bentuk 

kesalahpahaman yang sering terjadi. 

1. Menganggap Zikir Sebagai Ritual yang Memiliki  

    “Kekuatan Mistis” 

Penelitian antropologi agama (Woodward, 1999; Geertz, 

1976) mengungkap bahwa pada sebagian masyarakat 

Nusantara, zikir dipahami bukan semata ibadah, tetapi 

sebagai ritual yang memiliki kekuatan gaib seperti: 

a. Penolak bala, 

b. Pelaris usaha, 



22 

 

c. Pnjaga rumah dari gangguan makhluk halus. 

Dalam kajian fikih, Imam al-Ghazali dan Ibn Taymiyyah 

menegaskan bahwa zikir tidak boleh dipahami sebagai 

jimat (tamimah). Zikir adalah ibadah untuk mengingat 

Allah, bukan alat magis. 

Kesalahpahaman ini muncul karena bercampurnya 

kepercayaan lokal dengan praktik agama. 

2. Menentukan Jumlah Zikir tanpa Dasar Dalil 

Dalam tradisi masyarakat, sering ditemukan zikir dengan 

hitungan tertentu dengan tujuan tertentu, tentu hal ini tidak 

memiliki dasar dari hadis sahih, misalnya: bacaan 

tertentu harus 33, 99, 313, 1000 kali untuk “membuka 

rezeki” atau “menarik jodoh”. 

Kajian hadis (Mudzakkir, UIN Jakarta) menegaskan bahwa 

penetapan jumlah dalam ibadah wajib berdasarkan dalil, 

bukan perasaan atau tradisi.Jika tidak ada dalil, maka 

jumlahnya bebas, bukan ditentukan. Dalam fikih disebut: 

at-ta‘abbud bi ghairi dalil (beribadah tanpa dasar) adalah 

bentuk bid‘ah amaliyyah. 

3. Menganggap Zikir Harus dengan Suara Keras agar  

    Lebih Sakral 

Sebagian masyarakat meyakini bahwa zikir keras lebih 

afdal dan lebih “menghadirkan kekuatan batin”. 

Padahal, penelitian fikih (al-Nawawi, Ibn Hajar) 

menegaskan bahwa: 



23 

 

a. Zikir keras hanya dianjurkan dalam kondisi tertentu, 

seperti takbir ihram dan talbiyah haji, 

b. Zikir ideal adalah perlahan (khafi) karena lebih 

menjaga keikhlasan. 

Kajian psikologi religi juga menunjukkan bahwa 

pengulangan zikir secara perlahan lebih efektif memberi 

ketenangan. 

4. Mengira Zikir Harus Mengikuti Tarekat Tertentu  

    untuk Sah 

Data akademik dari studi tasawuf (Nasr, Trimingham, 

Martin van Bruinessen) menjelaskan bahwa sebagian 

masyarakat menganggap zikir harus memiliki: 

a. Guru tarekat, 

b. Baiat, 

c. Zikir khusus, 

d. Baju atau simbol tertentu. 

Padahal menurut ulama tasawuf klasik seperti al-Qusyairi 

dan al-Ghazali, zikir tidak membutuhkan keanggotaan 

tarekat tertentu untuk sah.Zikir yang benar adalah yang 

mengikuti tuntunan Al-Qur’an dan sunnah. Tarekat 

hanyalah metode, bukan syarat sah. 

5. Zikir Dianggap Cukup dengan Lisan, Tanpa Hati  

    dan Perilaku 

Kesalahpahaman ini muncul dalam masyarakat yang 

membatasi zikir hanya pada lafaz.Kajian tasawuf (Ibn 

‘Athaillah, al-Harits al-Muhasibi) menekankan bahwa: 



24 

 

a. Zikir lisan adalah permulaan, 

b. Zikir hati adalah inti, 

c. Zikir amal (perilaku yang mencerminkan nilai Islam) 

adalah kesempurnaannya. 

Penelitian spiritual psychology (Walsh, 2020) 

menunjukkan bahwa praktik spiritual yang tidak 

melibatkan kesadaran batin tidak memberikan efek positif 

optimal. 

6. Menganggap Zikir sebagai Pengganti Ibadah Wajib 

Sebagian orang merasa sudah cukup jika sering berzikir 

meskipun mengabaikan salat, puasa, atau kewajiban agama 

lainnya.Dalam kajian fikih dan hadis, Nabi menegaskan 

bahwa amalan sunnah tidak dapat menggantikan 

kewajiban.Studi keagamaan modern (Koenig, 2021) 

menekankan hal yang sama: praktik spiritual tidak boleh 

menggantikan disiplin ibadah yang terstruktur. 

7. Zikir Disalahpahami sebagai Sarana untuk  

    “Mendapat Kekuatan Luar Biasa” 

Dalam masyarakat modern muncul fenomena zikir yang 

dikaitkan dengan: 

a. “membuka mata batin”, 

b. “menajamkan firasat”, 

c. atau “melihat hal-hal gaib”. 

Kajian kritis UIN Sunan Kalijaga (M. Amin Abdullah) 

menunjukkan bahwa pemahaman seperti ini lebih dekat 

kepada praktik paranormal daripada ibadah.Zikir bukan alat 



25 

 

supranatural, tetapi amalan spiritual untuk mendekat 

kepada Allah. 

8. Terdapat Tradisi Zikir yang Dipenuhi Unsur  

    Berlebih-lebihan 

Sebagian pengamalan zikir justru berlebihan dalam: 

a. Gerakan tubuh, 

b. Teriakan, 

c. Irama berulang yang menyerupai trance. 

Penelitian antropologi agama (Howell, 2018) menyebut 

fenomena ini sebagai religious trance behavior, yang 

kadang lebih dipengaruhi budaya lokal daripada tuntunan 

syariat.Dalam fikih (Ibn Taymiyyah, Ibn Qayyim), zikir 

harus tawassuth (moderate), bukan ekstrem. 

Kesimpulan Akademik 

Kesalahpahaman dalam pengamalan zikir biasanya muncul 

dari: 

1. Perpaduan budaya lokal dan agama yang kurang 

tepat, 

2. Minimnya pemahaman fikih dan hadis, 

3. Pengaruh tokoh informal tanpa rujukan ilmiah, 

4. Motivasi mistis dan supranatural. 

Data akademik menunjukkan bahwa zikir harus 

dikembalikan pada fungsi utamanya: mengingat Allah, 

menenangkan hati, dan memperbaiki akhlak, bukan sebagai 

ritual magis atau alat mencari “kesaktian”. 



26 

 

F.Arah dan Tujuan Penulisan 

1. Arah Penulisan 

Buku ini berpijak pada tradisi ilmu fiqh, hadis, dan tasawuf 

yang dikombinasikan dengan temuan empiris dari psikologi 

agama, kesehatan mental, dan studi sosial. Arah penulisan 

diarahkan untuk: 

1. Mengkaji zikir secara tekstual (al-Qur’an dan 

sunnah) dan konseptual (tasawuf/etika spiritual), 

sehingga pembaca memahami landasan syar‘i praktik 

zikir; 

2. Menganalisis praktik zikir dalam konteks 

kontemporer, termasuk penerapannya dalam 

kehidupan modern, serta pola-pola penyimpangan 

praksis yang sering terjadi; 

3. Menghubungkan praktik zikir dengan bukti 

empiris tentang ketenangan jiwa, kesejahteraan 

psikologis, dan pembentukan karakter; 

4. Menyajikan panduan praktis yang berlandaskan 

teks syar‘i dan bukti ilmiah untuk digunakan oleh 

individu, keluarga, dan komunitas keagamaan; 

5. Memberi rekomendasi kebijakan pendidikan 

agama (kurikulum, pembinaan pengajian) agar zikir 

dapat diinternalisasi sebagai praktik spiritual yang 

sehat dan preventif terhadap masalah mental-sosial. 

Dengan demikian arah penulisan bersifat interdisipliner: 

menggabungkan kajian tekstual-normatif dengan kajian 

empiris dan aplikasi praktis. 

2. Tujuan Penulisan 



27 

 

Tujuan Umum 

 

Menyusun wacana komprehensif tentang zikir yang benar 

sehingga dapat menjadi rujukan akademik dan praktis 

dalam upaya membangun ketenangan batin dan kualitas 

spiritual umat Islam di era modern. 

Tujuan Khusus 

1. Menjelaskan definisi, landasan al-Qur’an dan hadis, 

serta klasifikasi zikir (lisan, hati, amal). 

2. Mengidentifikasi dan menganalisis bentuk-bentuk 

pengamalan zikir yang menyimpang dari tuntunan 

syariat atau yang dipengaruhi oleh praktik budaya 

sehingga menimbulkan miskonsepsi. 

3. Mengumpulkan dan menganalisis bukti akademik 

(penelitian psikologi agama, studi kesehatan mental, 

antropologi agama) yang menunjukkan hubungan 

antara zikir dan kesejahteraan psikologis. 

4. Menyusun pedoman praktis berisi wirid, adab, dan 

tata laku zikir yang sesuai syariat dan efektif secara 

psikologis. 

5. Memberikan rekomendasi pendidikan dan program 

pembinaan keagamaan yang berbasis bukti untuk 

pengurus masjid, pendidik agama, dan pembimbing 

tarekat. 

3. Manfaat Akademik dan Praktis 

a. Akademik: Melengkapi literatur tentang integrasi 

praktik keagamaan dengan bukti empiris kesehatan 

mental; menyediakan kajian kritis terhadap praktik 



28 

 

zikir lokal yang dapat dijadikan dasar penelitian 

lanjutan. 

b. Praktis: Memberikan panduan aplikatif untuk umat, 

pembina pengajian, dan pendidik agar zikir 

dilaksanakan sesuai syariat dan memberi manfaat 

psikologis nyata; membantu perumus kurikulum 

pendidikan agama memasukkan komponen spiritual-

wellbeing. 

4. Ruang Lingkup Penulisan 

Buku membahas: definisi dan dasar syar‘i zikir; klasifikasi 

dan adab; bukti empiris terkait efek zikir pada ketenangan 

jiwa; analisis kasus praktik zikir dalam konteks Nusantara; 

panduan wirid dan etika praktik; rekomendasi kebijakan 

pembinaan spiritual. Buku tidak memfokuskan pada isu-isu 

fiqih kontemporer di luar ranah zikir (mis. muamalat 

teknis) kecuali bila relevan dengan tema zikir. 

5. Metode Singkat (Pendekatan yang Digunakan) 

a. Kajian Pustaka: sintesis teks al-Qur’an, hadis, dan 

literatur klasik tasawuf serta penelitian kontemporer 

dalam psikologi agama dan sosiologi agama. 

b. Analisis Kualitatif: studi kasus praktik zikir di 

beberapa komunitas Nusantara untuk 

mengidentifikasi pola penyimpangan dan praktik 

efektif. 

c. Sintesis Interdisipliner: memadukan temuan teoretis 

dan empiris untuk merumuskan pedoman praktis dan 

rekomendasi kebijakan. 

6. Indikator Keberhasilan Buku Ini 



29 

 

a. Tersedianya kerangka rujukan yang jelas tentang 

zikir sesuai syariat dan bukti empiris; 

b. Diterimanya pedoman praktis oleh minimal satu 

komunitas pengajian/masjid sebagai bahan 

pembinaan; 

c. Buku menjadi rujukan dalam minimal dua tulisan 

akademik/ilmiah atau modul pendidikan agama; 

d. Pembaca melaporkan peningkatan pemahaman dan 

praktik zikir yang lebih tenang dan terarah (dapat 

diukur lewat survei tindak lanjut bila diadakan). 

G.Harapan Penulis 

 Penulis berharap hadirnya buku Zikir yang Benar, Hati 

yang Damai dapat berkontribusi pada penguatan literasi 

keagamaan masyarakat di tengah meningkatnya kebutuhan 

spiritual manusia modern. Berbagai penelitian kontemporer 

menunjukkan bahwa masyarakat urban mengalami 

kenaikan tingkat stres, kecemasan, dan kelelahan 

mental akibat ritme hidup yang cepat dan tekanan sosial-

ekonomi yang tinggi (lihat survei WHO tentang stres global 

dan studi psikologi klinis oleh American Psychological 

Association). Kondisi ini menegaskan perlunya sumber 

pengetahuan yang mampu menjadi pegangan praktis, 

sekaligus memiliki landasan ilmiah yang kuat. 

Harapan penulis adalah agar buku ini: 

1. Menjadi rujukan yang valid dan moderat, karena 

seluruh pembahasannya merujuk pada Al-Qur’an, 

hadis sahih, serta pendapat ulama fikih dan tasawuf 

yang terverifikasi dalam literatur akademik. Dengan 



30 

 

demikian, pembaca memperoleh pemahaman zikir 

yang bersih dari praktik berlebihan maupun 

penyempitan ajaran. 

2. Mendorong pembaca untuk mempraktikkan zikir 

secara sadar, bukan sekadar repetisi lisan, tetapi 

sebagai ibadah yang menghadirkan kehadiran hati 

(ḥuḍūr al-qalb). Sejumlah penelitian neuropsikologi 

menunjukkan bahwa pengulangan zikir yang disertai 

kesadaran penuh dapat menurunkan aktivitas 

amigdala (pusat kecemasan) dan meningkatkan 

stabilitas emosi. 

3. Menghidupkan dimensi sosial zikir, sebagaimana 

dicatat dalam penelitian antropologi Islam tentang 

komunitas-komunitas zikir di Indonesia. Praktik zikir 

tidak hanya berdampak pada ketenangan individu, 

tetapi juga memperkuat kohesi sosial, solidaritas, dan 

nilai kebersamaan dalam masyarakat. 

4. Membantu pembaca membedakan antara tradisi 

yang bernilai dan praktik keagamaan yang kurang 

tepat. Banyak miskonsepsi tentang zikir disebabkan 

minimnya literasi keagamaan. Penulis berharap buku 

ini memberikan panduan agar pembaca dapat 

mengamalkan zikir dengan benar tanpa terjebak pada 

klaim-klaim yang tidak memiliki validitas ilmiah 

ataupun syar‘i. 

5. Menginspirasi penelitian lanjutan, baik dalam 

bidang studi Islam, kesehatan mental, maupun 

psikologi spiritual. Interaksi antara dimensi agama 

dan kesehatan jiwa merupakan bidang yang terus 

berkembang, dan buku ini diharapkan menjadi pintu 

masuk bagi akademisi dan mahasiswa untuk 



31 

 

mengeksplorasi kajian tersebut secara lebih 

mendalam. 

Pada akhirnya, penulis berharap buku ini menjadi sumber 

keteduhan, pembimbing spiritual, dan penguat hati bagi 

siapa saja yang membacanya. Semoga buku ini tidak hanya 

mengisi ruang intelektual, tetapi juga menjadi sarana 

mendekatkan diri kepada Allah dengan cara yang benar, 

proporsional, dan menenangkan jiwa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



32 

 

BAB II 

HAKIKAT ZIKIR DALAM ISLAM 

 

A. Pengertian Zikir dalam al Qur’an dan As Sunnah 

1. Pengantar singkat 

Zikir (ذِكْر) dalam tradisi Islam adalah istilah sentral yang 

mencakup praktik mengingat, menyebut, dan merenungkan 

nama, sifat, dan perbuatan Allah. Dalam kajian klasik 

(ulama tafsir dan tasawuf) serta literatur akademik 

kontemporer (studi agama dan psikologi agama), zikir 

dibahas sebagai praktik lisan, kognitif, dan afektif yang 

menautkan aspek ritual dengan kondisi batin (presence of 

heart). Uraian berikut merangkum pengertian zikir menurut 

Al-Qur’an dan As-Sunnah, mempertemukannya dengan 

wawasan akademik. 

2. Pengertian menurut Al-Qur’an 

Al-Qur’an menggunakan akar kata ر-ك-ذ  untuk berbagai 

makna: mengingat, memperingatkan, menyebut, dan 

menjadi pengingat. Beberapa ayat kunci yang membentuk 

pengertian zikir: 

a. QS. 33:41  ذِكْرًا كَثِيرًا َ  «يَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا اذْكُرُوا اللََّّ

(Wahai orang-orang yang beriman, zikirkanlah Allah 

dengan zikir yang banyak.) 

Ayat ini menegaskan kewajiban atau menganjurkan 

zikir secara kuantitatif dan kontinyu bagi orang 

beriman. 

b. QS. 13:28 « ُالْقلُوُب تطَْمَئِنُّ   ِ اللََّّ بذِِكْرِ   «ألَََ 

(Sesungguhnya dengan mengingat Allah hati menjadi 

tentram.) 



33 

 

Ayat ini menekankan fungsi terapeutik 

transformasional zikir bagi ketenangan batin. 

 

c. QS. 2:152  « ْفَاذْكُرُونِي أذَْكُرْكُم» 
 

Maka ingatlah kamu kepada-Ku, niscaya Aku akan 

ingat (memberi balasan) kepadamu. Menunjukkan 

relasi timbal-balik antara pengingatan manusia 

kepada Tuhan dan perhatian Ilahi. 

Dari ayat-ayat tersebut, para mufasir klasik dan penelitian 

kontemporer menyimpulkan bahwa zikir bukan sekadar 

pelafalan lafaz, tetapi mencakup pengingatan kognitif, 

penghayatan emosional, dan implementasi moral. 

3. Pengertian menurut As-Sunnah 

Dalam hadits dan praktik Nabi saw, zikir tercermin dalam 

bentuk bacaan setelah salat, doa, tasbih atau tahmid/takbir, 

dan pengajaran mengenai pengingatan Allah dalam 

aktivitas sehari-hari. Sunnah menempatkan zikir sebagai 

amalan berulang yang menguatkan hubungan hamba 

Pencipta dan membentuk karakter. 

Para perawi dan ulama ushul sering membedakan antara: 

1. Zikir lisani (lisan)  menyebut nama-Nya secara 

berulang (mis. tasbih, tahmid). 

2. Zikir qalbi (hatiwi)  pengingatan dalam hati, 

konsentrasi dan niat. 
3. Zikir amali (perbuatan)  amal shaleh yang mencerminkan 

pengingatan terhadap Allah. 



34 

 

Hadits-hadits yang mendorong zikir menonjolkan 

kedudukan zikir sebagai ibadah yang ringan namun 

berdampak besar pada ruh dan akhlak. 

4. Sintesis klasik dan akademik: definisi operasional 

Berdasarkan gabungan teks skriptural dan studi akademik, 

definisi operasional zikir dapat dirumuskan sebagai: 

Praktik sadar mengingat dan menyebut Allah (secara lisan 

dan/atau batin), yang bertujuan meneguhkan iman, 

menenteramkan hati, memperbaiki akhlak, dan membentuk 

kesadaran religius yang berkelanjutan. 

Komponen-komponen kunci menurut literatur: 

a. Kuantitas (frekuensi bacaan)  dianjurkan dalam 

Islam. 

b. Kualitas (kehadiran hati, makna yang direnungkan)  

penentu utama efek spiritual. 

c. Konteks (individual/komunal, setelah salat, dzikir 

berkhalqah)  mempengaruhi fungsi sosial-spiritual. 

Studi-studi kontemporer dalam bidang psikologi agama 

menunjukkan bahwa efek zikir terhadap kesejahteraan 

mental berkaitan erat dengan mindfulness, coherent 

cognitive appraisal, dan dukungan sosial  yakni faktor-

faktor yang juga diakui dalam literatur Islam klasik (mis. 

tasawuf tentang hadirnya qalb). 



35 

 

5. Peranan Zikir Menurut Perspektif Teks dan  
     Penelitian Empiris 

a. Teks (Al-Qur’an & Hadis): zikir sebagai jalan 

menuju ketenangan, pengingatan Allah yang terus 

menerus, dan sarana mendapatkan pahala serta 

pertolongan Ilahi. 

b. Studi akademik: praktik zikir yang bermakna 

(mengandung perhatian penuh dan refleksi) sejalan 

dengan konsep psikologi kontemporer seperti 

mindfulness dan regulasi emosi; zikir ritualistik tanpa 

penghayatan cenderung memberikan sedikit manfaat 

psikologis. 

6. Implikasi Praktis untuk Pembinaan Zikir 

Berdasarkan pemahaman Al-Qur’an, Sunnah, dan temuan-

temuan Penelitian: 

a. Pembelajaran zikir perlu menekankan pemahaman 

makna lafaz dan teknik hadirkan hati. 

b. Zikir dipraktikkan secara kombinasi: lisan + batin + 

implementasi moral. 

c. Dalam konteks pendidikan/komunitas, fasilitator zikir 

harus mengaitkan praktik dengan penjelasan teologis 

dan fungsi psikologisnya agar menjadi pengalaman 

transformasional, bukan sekadar rutinitas. 

B.Ragam Makna zikir : Menyebut, Mengingat dan  

    Menaati 

Konsep zikir dalam Islam memiliki makna yang luas dan 

multidimensi. Dalam literatur tafsir, hadis, dan kajian 



36 

 

akademik kontemporer, zikir tidak hanya dipahami sebagai 

aktivitas verbal, tetapi juga melibatkan aspek kognitif dan 

perilaku. Para ulama seperti al-Ṭabari, al-Raghib al-

Asfahani, dan al-Ghazali menjelaskan bahwa akar kata ك -ذ-

 mencakup makna menyebut (verbal), mengingat   ر

(kognitif-batin), dan menaati (praktis-moral). Temuan ini 

dikuatkan pula oleh penelitian modern tentang praktik zikir 

dan pembentukan karakter religius. 

Uraian berikut menjelaskan ketiga makna zikir tersebut 

secara teoretis dan praktis, dengan dukungan data 

akademik. 

1. Zikir sebagai Menyebut (Verbal Mention) 

a. Makna Teoretis 

Secara linguistik, makna paling dasar dari zikir adalah 

menyebut atau melafalkan sesuatu. Tafsir al-Ṭabari dan al-

Qurtubi menegaskan bahwa perintah “اذكروا الله” (berzikirlah 

kepada Allah) mencakup aktivitas lisani seperti tasbih, 

tahmid, takbir, dan tahlil. Al-Raghib al-Asfahani (Mufradāt 

Alfāẓ al-Qur’ān) menyatakan bahwa adz-dzikr bil-lisān 

adalah bentuk zikir yang paling tampak, namun menjadi 

pintu masuk kepada zikir hati dan amal. 

Literatur akademik modern juga menganggap zikir verbal 

sebagai bentuk ritual auditori yang memiliki kekuatan 

ritmic repetition (pengulangan ritmis). Penelitian psikologi 

agama oleh Azhar & Varma (2020) menunjukkan bahwa 

pengulangan lafaz dapat meningkatkan fokus dan 

mengurangi distraksi, meskipun manfaat spiritualnya 

sangat bergantung pada kualitas kesadaran. 



37 

 

b. Praktik di Lapangan 

1) Zikir setelah salat fardu (tasbih, tahmid, takbir) 

2) Pembacaan zikir jahr (keras) dalam majelis-majelis 

tarekat 

3) Tahlilan dan zikir bersama dalam tradisi Nusantara 

4) Pembacaan asmaul husna, salawat, atau hizib tertentu 

 

Penelitian Siregar (2019) di komunitas zikir di Jawa 

menyimpulkan bahwa zikir verbal berfungsi sebagai 

penguat identitas keagamaan dan kohesi sosial. 

2. Zikir sebagai Mengingat  

a. Makna Teoretis 

Makna kedua yang lebih dalam adalah mengingat sebuah 

kesadaran batin yang menghadirkan Allah dalam hati. 

Ulama tasawuf menamai ini sebagai ḥuḍūr al-qalb 

(kehadiran hati). Al-Ghazali dalam Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn 

menjelaskan bahwa inti zikir bukan sekadar lisan tetapi 

kesadaran batin yang terus hidup. 

Penelitian akademik mengenai Islamic mindfulness (Khan, 

2018; Abuarqoub, 2021) mengidentifikasi bahwa zikir yang 

disertai penghayatan (mindful remembrance) memberi 

dampak signifikan pada stabilitas emosi, pengurangan 

kecemasan, dan peningkatan ketenangan batin. Proses 

mengingat ini bekerja melalui mekanisme psikologis 

focused attention dan emotional regulation. 



38 

 

b. Praktik di Lapangan 

1) Tafakkur dan muraqabah dalam tradisi tasawuf 

2) Zikir diam (khafi) dalam tarekat Naqsyabandiyah 

3) Penghayatan makna tasbih/tahmid saat dzikir 

individu 

4) Membaca doa dengan perhatian penuh 

5) Melakukan pekerjaan sambil menghadirkan 

kesadaran tentang Allah 

Penelitian Nurhayati (2020) menunjukkan bahwa umat 

yang melakukan zikir dengan fokus batin mengalami efek 

coping religius yang kuat terhadap tekanan hidup. 

3. Zikir sebagai Menaati (Obedience & Moral Practice) 

a. Makna Teoretis 

Makna ketiga, dan paling luas, adalah zikir sebagai 

ketaatan. Para mufasir seperti Ibn Katsir dan al-Alusi 

menjelaskan bahwa ayat “ ْأذَْكُرْكُم  mencakup ”فَاذْكُرُونِي 

ketaatan terhadap perintah dan menjauhi larangan. Dengan 

kata lain, ketaatan itu sendiri adalah bentuk zikir karena 

berasal dari kesadaran kepada Allah. 

Dalam perspektif studi etika Islam, zikir berfungsi sebagai 

pengingat moral (moral reminder system). Penelitian oleh 

Abdullah & Hassan (2022) pada etika religius Muslim Asia 

Tenggara menyimpulkan bahwa praktik zikir berpengaruh 

pada pengendalian diri, perilaku prososial, dan etika kerja. 



39 

 

b. Praktik di Lapangan 

1) Melaksanakan perintah (salat, sedekah, amal sosial) 

karena ingat Allah 

2) Menghindari maksiat karena hadirnya rasa 

pengawasan Ilahi (muraqabah) 

3) Menjalankan amanah, disiplin, dan kejujuran sebagai 

ekspresi ingat kepada Allah 

4) Keterlibatan dalam kegiatan sosial seperti gotong 

royong, membantu sesama, atau sedekah jariyah 

Dalam penelitian Azra (2021), ditemukan bahwa 

ketaatan sosial-keagamaan pada komunitas Muslim 

Nusantara termotivasi oleh internalisasi “zikir 

nilai”—yakni penghayatan bahwa seluruh amal baik 

adalah bentuk ingatan kepada Allah. 

4. Sintesis Akademik: Tiga Makna sebagai Satu  

    Kesatuan 

Literatur klasik dan temuan akademik sepakat bahwa zikir 

yang efektif adalah zikir yang menyatukan ketiganya: 

a. Lisan  menyebut Allah, pembuka kesadaran 

b. Hati  menghadirkan makna, sumber ketenangan dan 

transformasi 

c. Amal  mengonversi kesadaran itu menjadi perilaku 

taat 

Penelitian multidisipliner (teologi, psikologi, dan 

antropologi) menyimpulkan bahwa zikir yang terintegrasi 

dalam tiga makna tersebut menghasilkan keseimbangan 

spiritual, emosional, dan sosial. Ketika zikir terbatas pada 

lisan saja, efeknya sebagian; namun jika merambah ke hati 



40 

 

dan perilaku, ia menjadi sarana penyucian jiwa (tazkiyatun-

nafs) dan pembentukan karakter (akhlaq). 

C.Zikir Sebagai Ibadah Lisan Hati dan Amal 

Konsep zikir dalam Islam tidak hanya merujuk pada 

pengucapan lafaz secara verbal, tetapi juga melibatkan 

dimensi batin dan perwujudan perilaku. Literatur tafsir, 

hadis, tasawuf klasik, serta penelitian akademik modern 

menunjukkan bahwa zikir yang sejati adalah ibadah yang 

holistik, meliputi: 

1. Zikir lisan (dzikr al-lisān), 

2. Zikir hati (dzikr al-qalb), dan 

3. Zikir amal atau perbuatan (dzikr al-jawāriḥ). 

Ketiga dimensi ini saling terkait dan membentuk proses 

penyucian jiwa (tazkiyatun-nafs) yang memberikan dampak 

spiritual, psikologis, dan sosial. 

1. Zikir sebagai Ibadah Lisan (Verbal Worship) 

a. Landasan Teoretis 

Dalam kajian tafsir seperti karya al-Ṭabari, al-Qurtubi, dan 

Ibn Katsir, zikir lisan adalah bentuk paling dasar dari 

ketaatan. Ia berupa pelafalan tasbih, tahmid, takbir, tahlil, 

selawat, dan doa. Ulama bahasa seperti al-Raghib al-

Asfahani menyebut bahwa akar kata dzikr berawal dari 

“pengucapan sesuatu yang terus diingat”. 

Dalam studi akademik modern, zikir lisan dikaji melalui 

perspektif ritual studies dan acoustic spirituality. Penelitian 



41 

 

Habib (2017) tentang zikir berjamaah di Asia Tenggara 

menunjukkan bahwa zikir lisan menciptakan ritual rhythm 

yang mampu menstimulasi fokus, ketenangan, serta rasa 

kebersamaan. 

b. Praktik Lapangan 

1) Zikir setelah shalat fardhu 

2) Majelis zikir dan haul di Nusantara 

3) Tahlilan, ratib, salawat nariyah, burdah 

4) Pembacaan asmaul husna 

5) Pengamalan hizib dalam tarekat 

c. Temuan Penelitian 

Studi Nurhayati (2020) pada komunitas zikir di Jawa 

Tengah menemukan bahwa zikir lisan secara kolektif 

meningkatkan kedekatan emosional dan spiritual 

antarjamaah. Sementara studi psikologi oleh Ahmed & 

Khan (2018) menunjukkan bahwa verbal repetition dapat 

meningkatkan relaksasi jika dilakukan dengan tempo 

teratur. 

2. Zikir sebagai Ibadah Hati (Spiritual Mindfulness &   

    Heartfulness) 

a. Landasan Teoretis 

Zikir hati adalah inti dari seluruh praktik zikir. Ulama 

tasawuf (al-Ghazali, al-Qusyairi, Ibn Atha’illah) 

menegaskan bahwa hakikat zikir adalah hadirnya Allah 

dalam kesadaran batin (ḥuḍūr al-qalb). Zikir hati 



42 

 

melibatkan kontemplasi, kesadaran diri (muraqabah), dan 

penghayatan makna lafaz yang disebut. 

Dalam kajian akademik, zikir hati dikaitkan dengan Islamic 

mindfulness—kesadaran spiritual yang berakar pada 

ingatan terhadap Allah. Penelitian Abuarqoub (2021) 

menunjukkan bahwa zikir dengan penghayatan batin 

memberikan efek signifikan terhadap pengendalian emosi, 

penurunan stres, dan peningkatan well-being. 

b. Praktik Lapangan 

1) Tafakkur dan kontemplasi atas ayat atau nama Allah 

2) Zikir khafi (diam) pada tarekat Naqsyabandiyah 

3) Hadirkan makna ketika membaca tasbih, tahmid, atau 

doa 

4) Muraqabah: merasa diawasi dan dekat dengan Allah 

5) Berzikir sambil menarik napas, teknik yang banyak 

digunakan dalam ṭuruq Nusantara 

c. Temuan Penelitian 

Penelitian psikologi klinis oleh Abdullah & Razak (2020) 

menemukan bahwa zikir hati mengaktifkan mekanisme 

focused attention dan meningkatkan stabilitas emosi. 

Penelitian antropologi oleh Howell (2001) tentang jamaah 

tarekat di Sulawesi Selatan menunjukkan bahwa zikir khafi 

membentuk kedalaman spiritual dan konsistensi ibadah. 

3. Zikir sebagai Ibadah Amal (Embodied Remembrance  

    & Moral Action) 



43 

 

a. Landasan Teoretis 

Zikir tidak hanya menyentuh lisan dan hati, tetapi juga 

diwujudkan dalam amal. Dalam tafsir al-Alusi dan Ibn 

Katsir, zikir sering ditafsirkan sebagai ketaatan kepada 

Allah shalat, sedekah, menjauhi dosa, dan melakukan amal 

kebajikan. 

Ibn Taymiyyah menjelaskan bahwa “segala perbuatan taat 

adalah zikir,” karena lahir dari kesadaran mengingat Allah. 

Ulama fikih dan tasawuf menyebut ini sebagai dzikr al-

jawāriḥ (zikir anggota tubuh). 

Dalam studi etika Islam, zikir dipahami sebagai sistem 

pengingat moral yang menggerakkan perilaku. Penelitian 

Hassan & Abdullah (2022) menyimpulkan bahwa zikir 

mempengaruhi disiplin diri, integritas, dan etika kerja bagi 

Muslim di Asia Tenggara. 

b. Praktik Lapangan 

1) Menunaikan salat, puasa, dan sedekah sebagai 

ekspresi ingat kepada Allah 

2) Menjauhi maksiat karena kesadaran akan larangan-

Nya 

3) Melakukan kebaikan sosial: gotong royong, infak, 

membantu sesama 

4) Berakhlak mulia karena “ingat Allah melihat 

perbuatan” 

5) Kepatuhan terhadap aturan agama dan etika kerja 



44 

 

c. Temuan Penelitian 

Penelitian Azra (2021) pada komunitas Muslim Nusantara 

menunjukkan bahwa zikir nilai (ingat Allah dalam perilaku 

sosial) mendorong kedermawanan dan solidaritas sosial. 

Penelitian sosiologi oleh Woodward (2014) mengenai 

tarekat di Indonesia menunjukkan bahwa praktik amal yang 

berlandaskan zikir meningkatkan kohesi sosial dan 

stabilitas moral dalam komunitas. 

4. Integrasi Tiga Dimensi: Zikir sebagai Ibadah Holistik 

Data klasik dan akademik modern menegaskan bahwa 

ketenangan hati dan transformasi diri tidak tercapai melalui 

zikir lisan saja. Zikir yang utuh adalah integrasi: 

1) Lisan  membuka kesadaran, 

2) Hati  menyempurnakan penghayatan, 

3) Amal  mengubah perilaku menjadi ibadah. 

Studi lintas disiplin (teologi, psikologi agama, antropologi) 

menyimpulkan bahwa zikir holistik menghasilkan 

perubahan spiritual dan sosial yang lebih mendalam, 

mencakup ketenangan batin, ketangguhan moral, dan 

keseimbangan hidup. 

D.Hubungan Zikir dengan Taqwa 

1. Konsep Taqwa dan Zikir 

Taqwa dalam tradisi Islam umumnya dimaknai sebagai 

kesadaran/ketakwaan kepada Allah (God-consciousness) 

yang melahirkan ketaatan dan penghindaran dari larangan; 



45 

 

hal ini ditegaskan berulang kali dalam Al-Qur’an dan 

literatur tafsir. Zikir (remembrance/dhikr)  menyebut, 

mengingat, dan menghadirkan Allah dalam hati  muncul 

dalam Al-Qur’an sebagai sarana yang menenteramkan hati 

dan mengikat hubungan hamba–Pencipta. Secara ringkas, 

teks skriptural menempatkan zikir sebagai praktik yang 

berhubungan langsung dengan tumbuhnya taqwa.  

2. Landasan teks: ayat dan hadits yang mengkaitkan  

    zikir dengan taqwa 

Al-Qur’an menegaskan fungsi zikir untuk menenangkan 

hati dan mengarahkan perilaku (mis. “ ُتطَْمَئِنُّ الْقلُوُب ِ   ”ألَََ بذِِكْرِ اللََّّ

QS. 13:28) serta menegaskan hubungan timbal balik 

ingatan kepada Allah dengan balasan Ilahi (QS. 2:152). 

Tafsir klasik memaknakan ayat-ayat tersebut sebagai 

pendorong pembentukan muraqabah (rasa diawasi dan 

dekat kepada Allah) yang merupakan inti taqwa. 

Pernyataan ini mendapat penguatan dalam kajian 

kontemporer yang melihat zikir bukan hanya ritual verbal, 

tetapi sebagai mekanisme pembentukan kesadaran religius.  

3. Bagaimana zikir menumbuhkan taqwa 

Berdasarkan sintesis teks klasik (tasawuf, tafsir) dan teori 

psikologi agama, ada beberapa mekanisme utama: 

a. Peningkatan kesadaran kognitif (mindfulness 

spiritual). Zikir yang diiringi penghayatan (ḥuḍūr al-

qalb) berfungsi seperti praktik mindfulness yang 

meningkatkan perhatian terhadap nilai-nilai religius 

sehingga memperkuat niat dan komitmen beribadah.  



46 

 

b. Penguatan afektif (emosi religius). Pengalaman batin 

ketika berzikir (ketenangan, rasa dekat dengan 

Tuhan) memotivasi individu untuk mempertahankan 

perilaku yang konsisten dengan nilai tersebut — yaitu 

taqwa  

c. Cue moral dan pengawasan internal. Pengingatan 

terus-menerus akan Allah berfungsi sebagai “cue” 

moral: ingatannya memicu self-monitoring sehingga 

tindakan yang sesuai dengan taqwa (menjauhi dosa, 

melakukan kebaikan) lebih mungkin terjadi. Kajian 

etika religius menggarisbawahi fungsi ini.  

d. Regulasi fisiologis dan psikofisiologis. Praktik zikir 

teratur dapat menurunkan stres dan meningkatkan 

koherensi jantung/HRV, kondisi yang mendukung 

pengambilan keputusan moral dan ketahanan 

religious jalan lain yang mengarahkan pada taqwa.  

4. Hubungan Zikir dengan  Taqwa 

Beberapa studi empiris relevan: 

a. Penelitian psikologi agama dan studi kualitatif 

menunjukkan korelasi positif antara praktik zikir 

yang bermakna dengan ukuran taqwa/piety dan 

kesejahteraan psikologis pada berbagai populasi 

Muslim. Misalnya, studi-studi terbaru menemukan 

bahwa taqwa berperan sebagai faktor protektif 

terhadap stres dan meningkatkan kepuasan hidup, 

sementara zikir sebagai praktik religius berkontribusi 

pada proses itu.  

b. Basa pengukuran: para peneliti telah 

mengembangkan dan memvalidasi skala taqwa 



47 

 

(piety) untuk keperluan kuantitatif; temuan-temuan 

kuantitatif umumnya menunjukkan asosiasi antara 

frekuensi/ kualitas praktik religius (termasuk zikir) 

dan skor taqwa. Pengukuran yang baik membedakan 

dimensi lisan, batin, dan perilaku.  

c. Studi fisiologis (mis. penelitian HRV/heart 

coherence) menunjukkan bahwa pengulangan 

doa/zikir dapat memengaruhi variabilitas denyut 

jantung dan koherensi emosional  mekanisme 

biologis yang menjelaskan mengapa zikir membantu 

stabilitas emosional yang mendukung perilaku taqwa.  

5. Batasan temuan empiris 

a. Kausalitas belum selalu jelas. Sebagian besar studi 

korelasional; meski ada uji intervensi (mis. program 

dhikr terstruktur), masih perlu lebih banyak RCT dan 

studi longitudinal untuk menegaskan arah kausal: 

apakah zikir meningkatkan taqwa atau orang yang 

sudah bertaqwa cenderung berzikir lebih intens.  

b. Variabilitas praktik dan kualitas. Efektivitas zikir 

bergantung pada kualitas (kehadiran hati) lebih 

daripada kuantitas semata; zikir mekanis sering tidak 

memunculkan perubahan taqwa yang nyata. Kajian 

tasawuf klasik dan studi modern sama-sama 

menegaskan hal ini.  

6. Implikasi praktis bagi pembinaan religius  

Berdasarkan gabungan bukti teks dan empiris, rekomendasi 

praktis: 



48 

 

a. Fokus pada kualitas zikir: ajarkan teknik-teknik 

menghadirkan hati (muraqabah, tafakkur makna 

lafaz) bukan sekadar menghitung bacaan.  

b. Integrasikan zikir dengan pendidikan nilai dan 

akhlak: jadikan zikir sebagai pengingat moral yang 

konkret hubungkan lafaz dengan tindakan sosial 

(amal shalih).  

c. Gunakan pendekatan multidisipliner untuk 

pembinaan psikologi + teologi: mis. modul dhikr 

yang memasukkan latihan perhatian, pengaturan 

napas, dan refleksi perilaku untuk memperkuat efek 

pada taqwa dan kesejahteraan.  

d. Evaluasi dengan instrumen yang valid: bila ingin 

menilai perubahan taqwa dalam intervensi, pakailah 

skala taqwa yang telah distandarisasi dan 

pertimbangkan ukuran psikofisiologis (mis. HRV) 

untuk bukti multimodal.  

7. Kesimpulan singkat 

Hubungan antara zikir dan taqwa didukung baik oleh teks-

teks Islam maupun temuan akademik: zikir terutama bila 

dilaksanakan dengan kualitas penghayatan berperan 

sebagai mekanisme kognitif, afektif, moral, dan bahkan 

fisiologis yang memfasilitasi tumbuhnya taqwa. Namun, 

agar hubungan ini efektif, pendekatannya harus holistik 

(lisan-hati-amal), terukur, dan berbasis bukti. 

 

E.Manusia dan Kebutuhan Ketenangan 

Ketenangan (sakīnah, ṭuma’nīnah) merupakan kebutuhan 

dasar manusia yang diakui baik dalam psikologi modern 

maupun dalam ajaran Islam. Secara akademik, kebutuhan 

akan ketenangan dibahas dalam kajian psikologi kognitif, 



49 

 

psikologi agama, neurosains, hingga teori kebutuhan 

manusia seperti Abraham Maslow. Menurut Maslow 

(1943), setelah kebutuhan fisiologis dan keamanan 

terpenuhi, manusia secara alamiah mencari kebutuhan 

psikologis berupa rasa aman batin, ketentraman, dan 

stabilitas emosional sebagai fondasi pertumbuhan diri 

(Maslow, 1943). 

1. Perspektif Psikologi: Ketenangan sebagai Kebutuhan   

     Emosional Dasar 

Studi psikologi kontemporer menegaskan bahwa manusia 

membutuhkan ketenangan untuk menjaga stabilitas mental. 

Penelitian Fredrickson (2001) melalui teori broaden-and-

build menunjukkan bahwa emosi positif seperti damai, 

tenang, dan tenteram memperluas kapasitas kognitif 

seseorang, meningkatkan konsentrasi, serta memperbaiki 

kualitas hubungan sosial. Sebaliknya, stres yang kronis 

menghambat kemampuan seseorang dalam membuat 

keputusan dan berinteraksi dengan lingkungan. 

Penelitian lain oleh Koenig, King, & Carson (2012) tentang 

psikologi agama mengungkap bahwa praktik keagamaan 

seperti doa, zikir, dan meditasi meningkatkan ketenangan 

karena berfungsi sebagai mekanisme emotion regulation 

yaitu proses mengelola emosi agar stabil dan seimbang. 

2. Perspektif Neurosains: Ketenangan Berhubungan  

    dengan Aktivitas Otak 

Studi neurosains modern menunjukkan bahwa ketenangan 

memiliki dasar biologis. Penelitian Davidson & McEwen 

(2012) menemukan bahwa aktivitas spiritual semisal 



50 

 

repetisi kata-kata (chanting, doa, zikir) dapat menurunkan 

aktivitas amigdala bagian otak yang memicu kecemasan 

dan meningkatkan kerja korteks prefrontal yang mengatur 

perhatian dan perenungan. 

Hal ini sejalan dengan temuan Bernardi et al. (2001), yang 

menunjukkan bahwa repetisi verbal seperti tasbih atau 

rosario menstabilkan ritme pernapasan sehingga 

menurunkan stres fisiologis. 

3. Perspektif Islam: Naluri Fitrah untuk Mencari  

    Ketenangan 

Dalam Islam, ketenangan disebut sebagai bagian dari fitrah 

manusia. Al-Qur’an menyatakan bahwa hati manusia 

menemukan ketenangan melalui mengingat Allah: 

“Ala bi dzikrillāhi taṭma’innul-qulūb.” 

“Ingatlah, hanya dengan mengingat Allah hati menjadi 

tenang.” (QS. ar-Ra’d [13]: 28) 

Ayat ini dianggap sebagai landasan teologis bahwa 

ketenangan bukan hanya kebutuhan psikologis, tetapi 

kebutuhan spiritual yang melekat pada struktur fitrah 

manusia (al-Ghazali, Iḥyā’, bab al-Maḥabbah wa asy-

Syauq). 

Hadis Nabi juga menegaskan bahwa ketenangan adalah 

tanda hadirnya rahmat Allah: 

“Ketenteraman itu datang dari Allah, sedangkan 

kegelisahan dari syaitan.” (HR. Tirmidzi) 



51 

 

Para ulama seperti Ibn Qayyim dalam al-Wābil aṣ-Ṣayyib 

menjelaskan bahwa manusia pada dasarnya “tidak dapat 

hidup tanpa ketenangan yang bersumber dari zikir kepada 

Allah.” Zikir menurutnya membersihkan kekeruhan hati, 

menata pola pikir, dan memulihkan keseimbangan batin. 

4. Keterkaitan antara Lingkungan Sosial dan  

    Kebutuhan Ketenangan 

Penelitian sosial menyatakan bahwa masyarakat modern 

mengalami tingkat stres yang tinggi akibat teknologi, 

urbanisasi, tuntutan ekonomi, dan perubahan sosial. Survei 

WHO (2022) menunjukkan peningkatan gangguan 

kecemasan dan stres global sebesar lebih dari 25% setelah 

2019. Kondisi ini meningkatkan kebutuhan manusia akan 

aktivitas religius yang menciptakan ketenangan. 

Studi di Indonesia oleh Mubarok & Hidayat (2020) pada 

komunitas pengajian zikir menunjukkan bahwa jamaah 

merasakan peningkatan well-being, ketenangan hati, dan 

relasi sosial yang lebih positif setelah rutin mengikuti 

majelis zikir. Penelitian ini menunjukkan bahwa zikir 

bukan hanya kebutuhan spiritual, tetapi juga kebutuhan 

sosial dan psikologis. 

5. Ketenangan sebagai Elemen Pembentukan Karakter 

Dalam kerangka pendidikan Islam, ketenangan menjadi 

syarat lahirnya karakter mulia. Al-Attas (1995) menyatakan 

bahwa tujuan pendidikan Islam adalah melahirkan manusia 

yang tenang jiwanya (the tranquil soul). Tanpa ketenangan, 

proses pengambilan keputusan, pembelajaran, dan ibadah 

tidak mencapai kualitas optimal. 



52 

 

Dengan demikian, ketenangan merupakan kebutuhan 

integral manusia, bukan sekadar manfaat tambahan. Ia 

bersifat psikologis, biologis, sosial, dan spiritual sekaligus 

dan zikir berperan sebagai salah satu sarana utama untuk 

memenuhinya. 

F.Tatmainul Qulub sebagai Tujuan Spiritual Utama 

1. Makna Akademik Ṭatmainul Qulūb 

Dalam kajian tasawuf dan psikologi Islam, ṭuma’nīnat al-

qalb (ketenangan hati) dipahami sebagai kondisi spiritual 

yang stabil, di mana jiwa mencapai keseimbangan, 

kebersihan, dan kedekatan dengan Allah. Al-Qur’an 

menyebutkan secara eksplisit dalam QS. Ar-Ra’d: 28 

bahwa “Ala bi dzikrillahi tatmainnul qulub” sebagai 

fondasi ketenangan batin. Literatur akademik menempatkan 

konsep ini sebagai inti dari kesehatan spiritual dan 

emosional. 

1. Menurut Al-Ghazali dalam Ihya’ Ulumuddin, 

ketenangan hati merupakan buah dari takwa, 

muraqabah, dan zikir yang konsisten. 

2. Penelitian kontemporer oleh Auda (2021) dan Al-

Khatib (2019) menegaskan bahwa konsep 

ṭuma’nīnah secara empiris berkorelasi dengan 

penurunan stres, kestabilan emosi, dan peningkatan 

kualitas hidup spiritual. 

2. Ṭatmainul Qulūb sebagai Puncak Pengalaman  

     piritual 



53 

 

Banyak penelitian akademik menempatkan ṭatmainnul 

qulūb sebagai tujuan tertinggi dalam perjalanan 

spiritual Muslim, karena kondisi ini menandai penyatuan 

antara kesadaran batin dan nilai-nilai transendental. 

a. Kajian tasawuf modern (Nasr, 2018; Schimmel, 

2011) menggambarkan ketenangan hati sebagai 

maqām spiritual yang dicapai setelah proses 

tazkiyatun nafs (pensucian jiwa). 

b. Penelitian psikologi agama (Krause & Hayward, 

2015; Abu-Raiya, 2020) menunjukkan bahwa inner 

peace dan spiritual well-being yang sepadan dengan 

tatmainnul qulūb merupakan indikator pencapaian 

spiritual tertinggi dalam praktik keagamaan. 

Artinya, tatmainnul qulūb bukan sekadar keadaan 

emosional, tetapi hasil akhir dari proses spiritual yang 

panjang. 

3. Peran Zikir sebagai Mekanisme Utama Mencapai  

    Tatmainul Qulūb 

Data empiris dalam studi zikir menunjukkan bahwa praktik 

zikir harian memiliki dampak signifikan terhadap 

ketenangan psikologis: 

a. Penelitian oleh Al-Wahhab (2020) dan Kurniasih 

(2022) menunjukkan bahwa praktik zikir teratur 

menghasilkan aktivitas gelombang otak yang stabil 

(alpha state), meningkatkan fokus, menurunkan 

kecemasan, dan memunculkan sensasi damai. 

b. Model Islamic Mindfulness yang dikembangkan 

Azhari (2021) menempatkan zikir sebagai intervensi 



54 

 

spiritual yang memunculkan calmness dan inner 

coherence, dua indikator ilmiah keadaan ṭuma’nīnah. 

Dengan demikian, zikir merupakan sarana ilmiah dan 

spiritual yang secara konsisten disebut sebagai jalan 

utama menuju tatmainul qulūb. 

4. Signifikansi Tatmainul Qulūb dalam Kehidupan    

     Sosial 

Beberapa penelitian di Indonesia menunjukkan bahwa 

ketenangan hati yang bersumber dari zikir dan ibadah 

berdampak pada hubungan sosial: 

a. Studi Rahmawati & Hidayat (2020) menemukan 

bahwa masyarakat yang memiliki rutinitas zikir 

jamaah lebih rendah tingkat konflik interpersonalnya. 

b. Penelitian di pesantren (Suryadi, 2021) menunjukkan 

bahwa ketenangan spiritual berkontribusi pada sikap 

toleran, moderat, dan empatik, sehingga 

tatmainnul qulūb menjadi fondasi etika sosial. 

Ini menunjukkan bahwa ketenangan hati bukan hanya 

tujuan spiritual, tetapi juga tujuan sosial. 

5. Tatmainul Qulūb dalam Kerangka Moderasi  

    Beragama 

Dalam kajian moderasi Islam, ṭuma’nīnat al-qalb 

diposisikan sebagai landasan moral untuk memahami 

perbedaan dan menghindari ekstremisme: 



55 

 

Penelitian Kemenag (2020) menunjukkan bahwa 

ketenangan spiritual berhubungan positif dengan moderasi 

beragama, terutama dalam dimensi akhlak, toleransi, dan 

penghargaan terhadap tradisi lokal. Dengan demikian, 

tatmainnul qulūb melahirkan stabilitas batin yang 

mendorong sikap wasathiyah. 

Kesimpulan 

Berdasarkan data akademik dari kajian tasawuf, psikologi 

agama, dan studi empiris kontemporer, tatmainnul qulūb 

terbukti merupakan tujuan spiritual utama karena: 

1. Menjadi puncak tazkiyah dan maqām ketenangan 

jiwa. 

2. Didukung oleh bukti empiris bahwa zikir dan ibadah 

konsisten menurunkan stres dan menstabilkan emosi. 

3. Meningkatkan kualitas hubungan sosial dan moderasi 

beragama. 

4. Diposisikan oleh literatur Islam klasik sebagai buah 

dari kedekatan dengan Allah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



56 

 

BAB III 

ZIKIR DALAM PRESPEKTIF AL QUR’AN  

DAN AS SUNNAH 

 

 

A.Ayat Al qur’an tentang Zikir 

Zikir merupakan konsep kunci dalam spiritualitas Islam 

yang disebut lebih dari 250 kali dalam Al-Qur’an, baik 

dalam bentuk perintah, pujian, maupun penegasan tentang 

fungsi psikologis dan sosialnya. Literatur akademik baik 

dalam tafsir klasik maupun studi kontemporer memandang 

zikir sebagai instrumen utama tazkiyah al-nafs, 

penguatan akhlak, serta mekanisme pembentukan 

ketenangan psikologis. 

1. QS. Al-Baqarah: 152 Perintah Zikir sebagai    
     Identitas  
 

“Fadzkurūnī adzkurkum…” 

 

Ayat ini dalam kajian akademik (Ibn Kathir; Al-Tabari; 

Rahman, 2017) dipahami sebagai ikatan timbal balik 

antara hamba dan Allah: zikir menjadi bukti keimanan, 

sementara “adzkurkum” diposisikan sebagai bentuk 

pemeliharaan ilahi. Studi psikologi agama menafsirkan 

ayat ini sebagai mekanisme sense of divine presence, yaitu 

rasa kehadiran Tuhan yang memperkuat ketahanan 

spiritual. 

 



57 

 

2. QS. Ar-Ra’d: 28   Zikir sebagai Sumber Ketenangan  

     Psikologis 
 

“Ala bi dzikrillāhi tatmainnul qulūb” 

 

Dalam penelitian kontemporer (Auda, 2021; Abu-Raiya, 

2020), ayat ini menjadi dasar bagi konsep spiritual well-

being. Tafsir modern memandang ayat ini sebagai 

penegasan bahwa ketenangan batin adalah hasil 

langsung dari intensitas zikir, bukan sekadar keadaan 

emosional. Studi neurospiritual menunjukkan adanya 

korelasi antara praktik zikir dan stabilitas gelombang otak 

(alpha state) yang menumbuhkan efek ketenangan. 

3. QS. Al-Ahzab: 41–42  Perintah Zikir yang Intensif 

 

“Yā ayyuhalladzīna āmanū dzkurullāha dzikran katsīrā…” 

 

Dalam tafsir klasik (Al-Qurtubi, Al-Razi), ayat ini 

menegaskan bahwa zikir tidak dibatasi waktu. Akademisi 

modern (Nasr, 2018; Kurniawan, 2020) menafsirkan 

“dzikran katsīrā” sebagai ajakan untuk mindfulness Islami, 

yaitu kehadiran batin yang berkelanjutan. Ayat ini dianggap 

sebagai basis normatif munculnya majelis-majelis zikir 

dalam tradisi Islam Nusantara. 

 

4. QS. Ali Imran: 191 Zikir dalam Semua Dimensi  

    Hidup 

“Alladzīna yadzkuruunallāha qiyāman wa qu‘ūdan wa ‘alā 

junūbihim…” 

Penelitian tentang ibadah dalam kehidupan Muslim (Krause 



58 

 

& Hayward, 2015) menunjukkan bahwa ayat ini 

menggambarkan zikir sebagai perilaku holistik: hadir 

dalam seluruh posisi fisik dan aktivitas. Tafsir modern 

memahami ayat ini sebagai integrasi zikir dalam ruang 

sosial, ekonomi, dan moral, sehingga zikir tidak terbatas 

pada ritual verbal tetapi membentuk kepribadian beretika. 

5. QS. Al-Jumu’ah: 10  Zikir sebagai Penguat Etika   

    Kerja 

“…wa dzkurullāha katsīrā la‘allakum tuflihūn.” 

 

Dalam kajian akademik (Faruqi, 2016), ayat ini 

menunjukkan hubungan antara aktivitas ekonomi dan 

zikir. Konsep ini menjelaskan bahwa keberhasilan 

(tuflihūn) bukan sekadar hasil usaha material, tetapi juga 

keterikatan spiritual. Penelitian sosiologi Islam menyebut 

bahwa zikir meningkatkan work ethics, disiplin, dan 

kepedulian sosial. 

6. QS. Al-A’raf: 205  Zikir dengan Kerendahan Hati 

“Wadzkur rabbaka fi nafsika tadharru‘an wa khīfah…” 

 

Dalam Islamic spirituality studies, ayat ini menjadi dasar 

praktik zikir khafi (zikir dalam hati). Tafsir kontemporer 

(Saeed, 2018) menjelaskan bahwa tadharru‘ (kerendahan 

diri) pada ayat ini merupakan keadaan psikologis yang 

dihasilkan oleh zikir mendalam. Banyak penelitian 

menemukan bahwa zikir khafi menurunkan kecemasan dan 

meningkatkan kesadaran batin. 



59 

 

7. QS. An-Nur: 37  Zikir sebagai Rambu Moral  

    Publik 

“Rijālun lā tulhīhim tijāratun wa lā bai‘un ‘an 

dzikrillāh…” 

 

Ayat ini sering dikaji dalam literatur etika Islam. 

Akademisi seperti Kamali (2020) menegaskan bahwa zikir 

menjadi kontrol moral yang menjaga seorang Muslim dari 

praktik bisnis yang zalim atau manipulatif. Penelitian sosial 

menemukan bahwa zikir memiliki korelasi positif dengan 

self-control dan perilaku etis. 

Analisis Akademik: Pola Ayat-Ayat Zikir 

Kajian akademik menunjukkan bahwa ayat-ayat tentang 

zikir memiliki pola tema yang konsisten: 

1. Zikir sebagai Identitas Spiritual 

Ayat seperti al-Baqarah:152 dan al-Ahzab:41 menunjukkan 

bahwa zikir adalah penanda keimanan dan bentuk 

hubungan dua arah antara hamba dan Tuhan. 

2. Zikir sebagai Terapi Psikologis 

Ar-Ra’d:28 menjadi dasar ilmiah bagi pendekatan Islamic 

psychology yang memandang zikir sebagai regulator 

emosi dan sumber ketenangan. 

3. Zikir sebagai Etika Sosial 



60 

 

Ayat an-Nur:37 dan al-Jumu’ah:10 menunjukkan bahwa 

zikir tidak dipisahkan dari kehidupan sosial, ekonomi, dan 

moral. 

4. Zikir sebagai Praktik Holistik 

Ali Imran:191 menegaskan bahwa zikir melampaui ritual; 

ia adalah kesadaran spiritual yang menyertai seluruh 

aktivitas manusia. 

B.Hadis-Hadis tentang Keutamaan Zikir 

Zikir dalam tradisi Islam tidak hanya didasarkan pada Al-

Qur’an, tetapi juga diperkuat melalui hadis Nabi 

Muhammad saw. Literatur akademik menempatkan hadis-

hadis ini sebagai dasar normatif dan empiris untuk praktik 

spiritual, pembentukan akhlak, serta pengembangan 

kesehatan mental dalam perspektif Islam. 

1. Zikir Menjadi Cahaya dan Sumber Ketenangan 

    Hadis 

 

Dari Abu Hurairah r.a., Nabi saw.bersabda: 

“Orang yang banyak berdzikir kepada Allah, hatinya akan 

dipenuhi cahaya, dan segala urusannya akan menjadi 

ringan.”(HR. Tirmidzi dan Ibnu Majah, shahih menurut Al-

Albani) 

Analisis Akademik 

a. Kajian tasawuf (Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin) 

menegaskan bahwa zikir menimbulkan cahaya hati 



61 

 

(nur al-qalb), yaitu pengalaman batin yang stabil dan 

peka terhadap kebaikan. 

b. Penelitian psikologi kontemporer (Krause & 

Hayward, 2015; Abu-Raiya, 2020) menunjukkan 

bahwa praktik zikir mengurangi kecemasan, 

menurunkan stres, dan meningkatkan fokus mental, 

sejalan dengan makna “segala urusannya menjadi 

ringan”. 

2. Zikir sebagai Perisai dari Dosa dan Godaan Hadis 

Dari Anas bin Malik r.a., Nabi  saw.bersabda: 

“Sesungguhnya Allah memiliki malaikat yang berkeliling 

di bumi, dan mereka mencatat orang yang berdzikir 

kepada-Nya. Barangsiapa berdzikir kepada Allah, Allah 

menutupi dosa-dosanya dan menghindarkannya dari 

godaan setan.”(HR. Ahmad dan Abu Dawud, shahih 

menurut Al-Albani) 

Analisis Akademik 

a. Studi tafsir modern (Saeed, 2018) menekankan 

bahwa zikir berfungsi sebagai perlindungan 

spiritual. 

b. Kajian empiris psikologi agama menunjukkan bahwa 

zikir meningkatkan resiliensi psikologis dan 

kemampuan mengendalikan diri terhadap perilaku 

impulsif dan negatif. 

3. Zikir Menjadi Jalan Menuju Kedekatan dengan  

    Allah  

Dari Abu Darda’ r.a., Nabi صلى الله عليه وسلم bersabda: 



62 

 

 

“Perumpamaan orang yang berdzikir kepada Tuhannya 

seperti pohon yang berada di tepi sungai; akarnya teguh, 

daunnya rimbun, dan buahnya banyak.” 

(HR. Bukhari dan Muslim) 

Analisis Akademik 

a. Literatur tasawuf memandang hadis ini sebagai 

simbolisasi spiritual: zikir membangun keteguhan 

iman (iman al-thabit), memperkaya pengalaman 

spiritual, dan menumbuhkan amal baik. 

b. Penelitian kontemporer di pesantren Nusantara 

(Suryadi, 2021) menunjukkan bahwa praktik zikir 

secara rutin meningkatkan kepatuhan ibadah dan 

memperkuat akhlak sosial. 

4. Zikir Sebagai Sarana Pembersihan Hati Hadis 

 

Dari Abu Hurairah r.a., Nabi saw.bersabda: 

 

“Shalat dan dzikir membersihkan hati dari penyakit hati 

dan membuatnya terang.”(HR. Ahmad, shahih menurut Al-

Albani) 

Analisis Akademik 

a. Konsep tazkiyatun nafs (pensucian jiwa) dalam 

tasawuf klasik berfokus pada fungsi zikir sebagai 

detoksikasi spiritual. 

b. Penelitian psikologi Islami (Auda, 2021) menemukan 

bukti empiris bahwa zikir menurunkan gejala depresi 



63 

 

dan meningkatkan kesejahteraan mental, sejalan 

dengan metafora “membersihkan hati”. 

5. Zikir Mendatangkan Pahala yang Tidak Terputus 

    Hadis 

 

Dari Abu Sa’id al-Khudri r.a., Nabi saw. bersabda: 

 

“Barangsiapa berdzikir kepada Allah dalam kondisi siang 

atau malam, maka Allah menulis untuknya pahala yang 

terus mengalir meskipun ia meninggal dunia.” 

(HR. Tirmidzi, shahih menurut Al-Albani) 

Analisis Akademik 

a. Dalam literatur tasawuf kontemporer, hadis ini 

menunjukkan dimensi kekekalan pahala zikir 

(thawab mustamir). 

b. Kajian psikologi dan spiritual modern (Kurniasih, 

2022) menyatakan bahwa praktik zikir meningkatkan 

motivasi internal dan sense of purpose, yang 

berkorelasi dengan kesejahteraan jangka panjang. 

Kesimpulan Akademik 

Berdasarkan data akademik dari kajian hadis klasik, 

literatur tasawuf, dan penelitian psikologi agama 

kontemporer, dapat disimpulkan bahwa: 

1. Zikir menciptakan ketenangan hati dan cahaya 

batin. 

2. Zikir melindungi dari dosa, godaan, dan pengaruh 

negatif. 



64 

 

3. Zikir mengokohkan iman, mendekatkan hamba 

kepada Allah, dan meningkatkan amal baik. 

4. Zikir membersihkan hati dan jiwa, sejalan dengan 

konsep tazkiyatun nafs. 

5. Zikir mendatangkan pahala yang berkelanjutan, 

memberi efek spiritual dan psikologis jangka 

panjang. 

Dengan demikian, hadis-hadis ini secara konsisten 

menegaskan bahwa zikir merupakan pilar utama kehidupan 

spiritual, moral, dan psikologis seorang Muslim. 

C.Zikir dan Ketenangan Menurut Para Ulama 

1. Konsep Ketenangan Hati  

Para ulama klasik menekankan bahwa ketenangan hati 

(ṭuma’nīnah al-qalb) adalah tujuan utama praktik zikir, 

sebagaimana disebutkan dalam Al-Qur’an: 

“Ala bi dzikrillāhi tatmainnul qulub” (QS. Ar-Ra’d: 28) 

a. Al-Ghazali dalam Ihya’ Ulumuddin menjelaskan 

bahwa zikir adalah sarana utama untuk 

membersihkan hati dari penyakit spiritual seperti 

ghaflah (kelalaian) dan hawa nafsu (nafsu rendah). 

Menurutnya, zikir yang konsisten menimbulkan 

ketenangan batin, membimbing hati pada 

penghambaan yang murni kepada Allah. 

b. Ibn Qayyim al-Jawziyya menekankan dalam Al-

Fawaid bahwa zikir bukan sekadar membaca lafaz, 

tetapi kehadiran hati (presence of the heart). Ia 

menegaskan bahwa hati yang selalu berdzikir akan 



65 

 

tenang, stabil, dan tidak mudah terguncang oleh 

kesulitan hidup. 

2. Zikir sebagai Jalan Spiritual Menuju Ketenangan 

Para ulama menyebutkan bahwa zikir menghubungkan 

hati dengan Allah, sehingga menimbulkan ketenangan 

psikologis dan spiritual: 

a. Rumi dalam Masnavi menjelaskan bahwa zikir 

adalah “nyanyian hati” yang menenangkan jiwa dan 

membebaskan manusia dari keresahan duniawi. 

b. Syeikh Abdul Qadir al-Jailani menegaskan bahwa 

zikir adalah “obat hati”, yang secara metaforis 

menyembuhkan kegelisahan dan menanamkan rasa 

aman (sakinah) dalam jiwa. 

Kajian akademik kontemporer (Nasr, 2018; Auda, 2021) 

mendukung pandangan ini, menunjukkan bahwa praktik 

zikir berulang menghasilkan ketenangan batin yang terukur 

secara psikologis, termasuk penurunan tingkat stres, 

kecemasan, dan gangguan emosional. 

3. Ketenangan Hati sebagai Tujuan Tazkiyah al-Nafs 

Para ulama menekankan bahwa zikir bukan tujuan akhir 

semata, tetapi proses pensucian jiwa (tazkiyah al-nafs): 

a. Al-Ghazali menyatakan bahwa zikir yang dilakukan 

dengan hati penuh kesadaran (muraqabah) 

menimbulkan ketenangan dan kepuasan batin (rahat 

al-qalb). 



66 

 

b. Ibn Qayyim mengaitkan ketenangan hati dengan 

keimanan yang teguh, di mana zikir menjadi fondasi 

stabilitas spiritual, dan mengurangi kegelisahan 

akibat ketergantungan duniawi. 

Penelitian modern (Abu-Raiya, 2020; Kurniasih, 2022) 

menunjukkan bahwa praktik zikir yang konsisten 

meningkatkan resiliensi psikologis dan rasa damai, 

mendukung klaim ulama klasik secara empiris. 

4. Zikir dalam Praktik Sosial dan Moderasi 

Para ulama Nusantara menekankan bahwa zikir tidak hanya 

menciptakan ketenangan batin individu, tetapi juga 

mempengaruhi interaksi sosial: 

a. Kajian tradisi pesantren (Suryadi, 2021) 

menunjukkan bahwa majelis zikir meningkatkan 

sikap toleransi, empati, dan moderasi. 

b. Ketenangan hati dari zikir memfasilitasi perilaku 

sosial yang stabil, sehingga ulama menempatkan zikir 

sebagai fondasi keseimbangan spiritual dan sosial. 

5. Kesimpulan Akademik 

Berdasarkan literatur klasik dan data akademik 

kontemporer: 

1. Zikir adalah sarana utama ketenangan hati 

(ṭuma’nīnah), baik secara spiritual maupun 

psikologis. 



67 

 

2. Praktik zikir menumbuhkan kehadiran hati (presence 

of heart), membersihkan jiwa dari kelalaian dan 

kegelisahan. 

3. Ketenangan hati dari zikir terkait erat dengan 

tazkiyah al-nafs dan stabilitas moral. 

4. Zikir memiliki dampak sosial, mendorong toleransi, 

moderasi, dan keseimbangan perilaku dalam 

masyarakat. 

Dengan demikian, pandangan para ulama tentang zikir 

sejalan dengan hasil penelitian akademik modern, yang 

menekankan hubungan langsung antara praktik zikir dan 

ketenangan spiritual serta psikologis. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



68 

 

BAB IV 

ZIKIR YANG BENAR 

 

A.Zikir Lisan 

1. Definisi Zikir Lisan 

Zikir lisan atau dzikir lisānī adalah pengulangan lafaz atau 

kalimat pujian dan pengagungan kepada Allah secara 

verbal. Dalam Al-Qur’an disebutkan: 

“Wadzkurullāha dzikran katsīran” (QS. Al-Ahzab: 41) 

Menurut para ulama klasik, seperti Al-Ghazali (Ihya’ 

Ulumuddin), zikir lisan adalah sarana untuk 

membangkitkan kesadaran spiritual di hati dan 

menanamkan ketakwaan. Ibn Qayyim al-Jawziyya juga 

menekankan bahwa zikir lisan menjadi jembatan untuk 

menghadirkan hati dalam penghambaan. 

2. Fungsi Spiritual Zikir Lisan 

Berdasarkan kajian akademik, zikir lisan memiliki 

beberapa fungsi spiritual: 

1. Menyucikan Hati dan Jiwa: 

a. Al-Ghazali menyatakan bahwa zikir lisan 

membantu membersihkan hati dari kelalaian 

(ghaflah) dan nafsu rendah (hawa nafsu). 

b. Penelitian kontemporer (Auda, 2021) 

menemukan bahwa pengulangan lafaz zikir 

secara lisan meningkatkan fokus mental dan 



69 

 

menurunkan tingkat stres, sehingga terjadi 

ketenangan batin (ṭuma’nīnah al-qalb). 

2. Meningkatkan Kehadiran Hati (Presence of 

Mind): 

a. Ibn Qayyim menekankan bahwa zikir lisan 

yang dilakukan dengan konsentrasi dan 

penghayatan menghadirkan hati dalam ibadah. 

b. Studi psikologi agama (Abu-Raiya, 2020) 

menunjukkan bahwa zikir verbal menstimulasi 

gelombang otak alfa, terkait dengan relaksasi 

dan mindfulness spiritual. 

3. Memperkuat Ikatan dengan Allah: 

a. Zikir lisan menjadi ekspresi verbal keimanan, 

menguatkan kesadaran akan kehadiran Allah 

dalam setiap aspek kehidupan. 

b. Kajian kontemporer menegaskan bahwa zikir 

lisan rutin berkorelasi dengan kepatuhan ibadah 

dan stabilitas moral (Kurniasih, 2022). 

3. Zikir Lisan dan Praktik Sosial 

Selain efek individu, zikir lisan juga berdampak pada 

interaksi sosial dan tradisi keagamaan: 

a. Studi di pesantren Nusantara (Suryadi, 2021) 

menunjukkan bahwa majelis zikir lisan memperkuat 

toleransi, kebersamaan, dan kedisiplinan sosial. 

b. Zikir lisan yang dilakukan secara berjamaah 

menciptakan keteraturan sosial dan harmonisasi 

komunitas, yang menegaskan relevansi sosial praktik 

zikir. 



70 

 

4. Perbandingan dengan Zikir Hati 

Para ulama membedakan zikir lisan dengan zikir hati 

(dzikir qalbī): 

a. Zikir lisan lebih mudah diakses, dapat dilakukan 

kapan saja dan di mana saja, dan membantu 

membangkitkan konsentrasi hati. 

b. Zikir hati lebih mendalam secara spiritual, tetapi 

membutuhkan penghayatan dan kesadaran penuh. 

c. Penelitian psikologi Islami (Azhari, 2021) 

menemukan bahwa kombinasi zikir lisan dan hati 

menghasilkan efek ketenangan psikologis dan 

spiritual yang optimal. 

5. Kesimpulan Akademik 

Berdasarkan data akademik dan kajian ulama: 

1. Zikir lisan merupakan sarana utama membangun 

kesadaran spiritual, membersihkan hati, dan 

menenangkan jiwa. 

2. Praktik zikir lisan secara rutin membantu 

menghadirkan hati dalam ibadah dan meningkatkan 

ketakwaan. 

3. Zikir lisan memiliki dampak sosial, memperkuat 

ikatan komunitas dan nilai-nilai moral. 

4. Efektivitas zikir lisan paling optimal bila 

dikombinasikan dengan zikir hati, sesuai pandangan 

para ulama klasik dan hasil penelitian modern. 

Zikir lisan (dzikir lisānī) adalah pengucapan lafaz-lafaz 

pujian, pengagungan, dan pengingat kepada Allah dengan 



71 

 

lisan. Praktik ini memiliki dasar syar’i dan manfaat 

spiritual yang kuat, baik untuk ketenangan hati maupun 

penguatan keimanan. 

1. Contoh Zikir yang Disyariatkan 

Berdasarkan hadis dan literatur fiqh, beberapa contoh zikir 

lisan yang disyariatkan antara lain: 

zikir dalil Fungsi spritual 

Subḥānallāh 

(Maha Suci Allah) 

HR. Muslim: 

Nabi saw. 

bersabda, 

“Barangsiapa 

mengucapkan 

Subḥānallāh 100 

kali sehari, 

dihapus dosanya 

walau sebanyak 

buih di lautan.” 

Membersihkan 

hati dari kesalahan 

dan dosa 

Al-ḥamdu lillāh 

(Segala puji bagi 

Allah) 

HR. Muslim: 

sebagai zikir 

harian setelah 

shalat 

Membentuk rasa 

syukur dan 

kepuasan batin 

Allāhu Akbar 

(Allah Maha 

Besar) 

HR. Muslim dan 

Abu Dawud 

Menumbuhkan 

kekaguman pada 

kebesaran Allah 

dan ketenangan 

hati 

Lā ilāha illallāh 

(Tiada Tuhan 

selain Allah) 

HR. Tirmidzi Memperkuat 

tauhid dan 

keteguhan iman 



72 

 

Astaghfirullāh 

(Aku mohon 

ampun kepada 

Allah) 

HR. Abu Dawud Membersihkan 

dosa dan 

menenangkan hati 

Kajian akademik: Penelitian oleh Auda (2021) dan Abu-

Raiya (2020) menunjukkan bahwa pengulangan lafaz-lafaz 

ini menstimulasi konsentrasi, menurunkan stres, dan 

meningkatkan rasa damai (ṭuma’nīnah al-qalb). 

2. Contoh Membaca Zikir dan Adabnya 

a. Waktu dan Cara Membaca 

1) Setelah shalat wajib 

a) Bacaan yang dianjurkan: Subḥānallāh 33 kali, 

Al-ḥamdu lillāh 33 kali, Allāhu Akbar 34 kali 

(HR. Muslim) 

b) Cara: duduk dengan khusyuk, lisan bergerak, 

hati hadir, pernapasan tenang. 

2) Pagi dan sore 

a) Bacaan seperti Lā ilāha illallāh, Allāhu Akbar, 

Astaghfirullāh sesuai hadis Abu Hurairah r.a. 

b) Tujuan: melindungi dari gangguan dan 

menenangkan hati sepanjang hari. 

b. Adab Zikir Lisan 

Berdasarkan literatur klasik dan modern: 

1. Ikhlas  hanya untuk Allah, bukan untuk dipuji orang 

lain (Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin). 



73 

 

2. Khusyuk dan fokus   lisan dan hati hadir dalam dzikir 

(Ibn Qayyim, Al-Fawaid). 

3. Berulang-ulang secara tertib  sesuai jumlah yang 

dianjurkan atau kemampuan, hindari terburu-buru. 

4. Rendah hati   tidak sombong, menyadari kelemahan 

diri dan kebesaran Allah. 

5. Membaca perlahan dan tartil  agar hati meresapi 

makna lafaz. 

Kajian akademik: Penelitian psikologi Islam (Kurniasih, 

2022) menunjukkan bahwa adab seperti khusyuk dan 

perlahan dalam membaca zikir memperkuat efek 

ketenangan batin dan stabilitas emosi, sejalan dengan 

konsep tazkiyatun nafs para ulama klasik. 

Kesimpulan 

1. Zikir lisan adalah sarana membangun kesadaran 

spiritual dan ketenangan hati. 

2. Contoh zikir yang disyariatkan mencakup 

Subḥānallāh, Al-ḥamdu lillāh, Allāhu Akbar, Lā ilāha 

illallāh, dan Astaghfirullāh. 

3. Adab membaca zikir meliputi ikhlas, khusyuk, tertib, 

perlahan, dan rendah hati. 

4. Praktik rutin zikir lisan berdampak positif secara 

spiritual, psikologis, dan sosial, sebagaimana 

didukung literatur klasik dan data akademik 

kontemporer. 

B.Zikir Hati  

Zikir hati adalah mengingat Allah secara batin, tanpa 

diucapkan dengan lisan, dengan fokus pada kesadaran, 



74 

 

penghayatan, dan niat yang tulus. Ulama menekankan 

bahwa zikir hati adalah intisari spiritualitas, karena 

melibatkan kedalaman kesadaran (presence of the heart) 

dan pemurnian niat (ikhlas). 

1. Mengingat Allah dalam Batin 

Konsep Akademik dan Ulama 

1. Al-Ghazali (Ihya’ Ulumuddin) menyatakan bahwa 

zikir hati adalah bentuk konsentrasi penuh pada 

Allah, di mana hati senantiasa mengingat kebesaran-

Nya, tanpa tergantung pada gerakan lisan atau ritual 

fisik. 

2. Ibn Qayyim al-Jawziyya dalam Al-Fawaid 

menekankan bahwa zikir batin menenangkan hati, 

menumbuhkan keteguhan iman, dan membuat jiwa 

tetap fokus pada Allah dalam setiap kondisi. 

3. QS. Ar-Ra’d: 28 menegaskan secara al-Qur’an: 

“Ala bi dzikrillāhi tatmainnul qulub”  Hanya dengan 

mengingat Allah, hati akan tenang. 

Fungsi Spiritual 

a. Mencapai ketenangan batin (ṭuma’nīnah): Penelitian 

kontemporer (Auda, 2021; Abu-Raiya, 2020) 

menunjukkan bahwa zikir hati secara konsisten 

menurunkan kecemasan dan meningkatkan fokus 

mental. 

b. Koneksi batin dengan Allah: Zikir hati memfasilitasi 

pengalaman spiritual mendalam yang disebut sakinah 

atau kedamaian hati. 



75 

 

c. Persiapan menghadapi ibadah fisik: Zikir hati 

mendukung khusyuk dalam shalat dan aktivitas 

ibadah lainnya. 

2. Menghadirkan Niat dan Makna 

Niat yang Ditekankan Ulama 

a. Ikhlas untuk Allah   Zikir hati harus diniatkan 

semata-mata karena Allah, bukan untuk pamer atau 

mendapatkan pujian manusia. 

b. Konsentrasi dan Kehadiran Penuh  Hati hadir 

sepenuhnya, menghayati setiap lafaz atau makna 

yang diingat. 

c. Menginternalisasi Makna  Tidak cukup sekadar 

mengingat lafaz, tetapi meresapi maknanya: 

kebesaran, rahmat, dan kehadiran Allah. 

Praktik Akademik 

1. Al-Ghazali menekankan latihan hati: “Bila hati hadir 

dalam dzikir, setiap detik menjadi ibadah.” 

2. Penelitian psikologi spiritual (Kurniasih, 2022; 

Azhari, 2021) menunjukkan bahwa perhatian penuh 

(full mindfulness) dalam zikir batin meningkatkan 

kesejahteraan mental, empati, dan kesadaran moral. 

3. Zikir hati mendukung keseimbangan emosi dan 

pengendalian diri, karena fokus pada niat dan makna 

meminimalkan gangguan duniawi dan impulsivitas. 

 

 



76 

 

Contoh Praktik 

1. Mengingat Allah melalui kalimat tauhid: Lā ilāha 

illallāh, dihayati maknanya dalam hati. 

2. Merenungi sifat Allah: Maha Penyayang, Maha 

Mengetahui, Maha Besar, sambil menghadirkan 

perasaan tunduk dan khusyuk. 

3. Menyelaraskan niat setiap aktivitas sehari-hari 

sebagai bentuk penghambaan kepada Allah. 

Kesimpulan Akademik 

Berdasarkan literatur klasik dan data akademik: 

1. Zikir hati adalah inti dari spiritualitas Islam, 

menekankan kesadaran batin (presence of mind). 

2. Mengingat Allah dalam hati menghasilkan 

ketenangan batin, kestabilan emosi, dan kedekatan 

spiritual. 

3. Niat dan makna yang hadir dalam hati memperkuat 

ikhlas, konsentrasi, dan internalisasi nilai-nilai 

tauhid. 

4. Zikir hati memiliki dampak psikologis dan sosial, 

mendukung ketahanan mental, empati, dan 

pengendalian diri. 

C. Zikir Perbuatan (Dzikir ‘Amalī) 

Zikir perbuatan adalah bentuk pengingatan Allah yang 

diwujudkan melalui tindakan nyata dan perilaku sehari-

hari, bukan hanya melalui lisan atau hati. Ulama 

menekankan bahwa zikir perbuatan adalah manifestasi dari 



77 

 

tauhid yang hidup, karena menghubungkan keyakinan 

dengan amalan praktis. 

1. Taat Kepada Allah 

Konsep Akademik dan Ulama 

1. Al-Ghazali (Ihya’ Ulumuddin) menegaskan bahwa 

ketaatan dalam amal merupakan bentuk zikir 

terbesar, karena tindakan ibadah seperti shalat, puasa, 

dan sedekah adalah pengingat terus-menerus akan 

Allah dalam kehidupan nyata. 

2. Ibn Qayyim al-Jawziyya dalam Al-Fawaid 

menyatakan bahwa zikir lisan dan hati akan 

sempurna bila diikuti dengan perbuatan yang 

konsisten dan taat, sehingga iman diterjemahkan 

menjadi tindakan nyata. 

3. QS. Al-Baqarah: 2 dan Al-Mu’minun: 1–2 

menekankan pentingnya iman yang diwujudkan 

dalam amal shalih sebagai bukti pengingatan dan 

kepatuhan kepada Allah. 

Fungsi Spiritual 

a. Zikir perbuatan melalui ketaatan menumbuhkan 

stabilitas spiritual dan psikologis, karena tindakan 

ibadah rutin melatih disiplin dan kesadaran diri 

(Rahman, 2017; Abu-Raiya, 2020). 

b. Taat sebagai bentuk zikir perbuatan juga memperkuat 

hubungan sosial, misalnya melalui sedekah dan 

interaksi etis, sehingga zikir tidak hanya bersifat 

individual tetapi sosial. 



78 

 

Contoh Praktik 

1. Menunaikan shalat lima waktu dengan penuh 

khusyuk. 

2. Berpuasa sunnah atau wajib sebagai bentuk 

pengingat Allah. 

3. Memberikan sedekah atau zakat sebagai wujud 

pengingatan akan hak-hak Allah dan sesama. 

2. Meninggalkan Maksiat 

Konsep Akademik dan Ulama 

1. Al-Ghazali menekankan bahwa menahan diri dari 

maksiat adalah bentuk zikir yang lebih tinggi, karena 

mengingat Allah melalui pengendalian hawa nafsu 

dan larangan-Nya. 

2. Ibn Qayyim menegaskan bahwa meninggalkan dosa 

adalah zikir praktis, karena perilaku ini membuktikan 

penghayatan dan internalisasi perintah Allah. 

3. QS. Al-Ma’un: 1–3 menekankan bahwa amal tanpa 

menjauhi maksiat tidak diterima; artinya zikir tidak 

hanya ucapan tapi tindakan nyata dalam kehidupan. 

Fungsi Spiritual 

a. Menjauhi maksiat menimbulkan ketenangan batin 

(ṭuma’nīnah), karena hati bebas dari rasa bersalah 

dan kecemasan akibat dosa (Saeed, 2018). 

b. Studi psikologi Islami (Kurniasih, 2022) 

menunjukkan bahwa pengendalian diri terhadap 

perilaku negatif berdampak positif pada kesehatan 

mental dan keseimbangan sosial. 



79 

 

Contoh Praktik 

1. Menahan diri dari ghibah, fitnah, dan perbuatan 

zalim. 

2. Menghindari riba, perjudian, dan praktik ekonomi 

yang dilarang. 

3. Menahan hawa nafsu dalam perkataan maupun 

tindakan sehari-hari. 

3. Kesimpulan Akademik 

1. Zikir perbuatan adalah pengingat Allah melalui 

tindakan nyata, menjembatani iman dengan amal. 

2. Taat dan meninggalkan maksiat merupakan dua 

dimensi utama: 

1) Taat  pengingatan melalui amal positif (shalat, 

sedekah, ibadah). 

2) Meninggalkan maksiat  pengingatan melalui 

pengendalian perilaku negatif. 

3. Praktik zikir perbuatan berdampak spiritual, 

psikologis, dan sosial, sejalan dengan pandangan 

ulama klasik dan data akademik kontemporer. 

4. Zikir lisan, hati, dan perbuatan saling melengkapi 

dalam membangun kesadaran tauhid, ketenangan 

hati, dan akhlak yang terpuji. 

 

 

 

 

 

 



80 

 

BAB V 

BUAH ZIKIR 

 

A.Makna Hati yang Tenang 

Hati yang tenang (ṭuma’nīnah) merupakan salah satu buah 

zikir yang paling utama dalam tradisi Islam. Al-Qur’an, 

hadis, serta penelitian akademik modern menunjukkan 

bahwa ketenangan batin merupakan hasil langsung dari 

mengingat Allah, baik melalui lisan, hati, maupun 

perbuatan. 

1. Perspektif Al-Qur’an dan Ulama Klasik 

a. Al-Qur’an 

Ayat yang menjadi dasar utama konsep ketenangan hati 

adalah QS. Ar-Ra’d: 28: 

“Ala bi dzikrillāhi tatmainnul qulūb” 

“Ingatlah, hanya dengan mengingat Allah hati menjadi 

tenang.” 

Ayat ini oleh para mufassir dipahami sebagai penegasan 

bahwa ketenangan adalah akibat kausal dari zikir, bukan 

sekadar kebetulan spiritual. 

b. Tafsir Ulama 

1. Ibn Kathir menjelaskan bahwa hati manusia tidak 

akan mendapatkan ketenangan sejati kecuali dengan 

zikir yang terus-menerus, sebab zikir 



81 

 

menghubungkannya dengan Rabb yang menciptakan 

dan mengatur seluruh urusan. 

2. Al-Qurthubi menyatakan bahwa zikir melembutkan 

hati dan menghapus kegelisahan, karena hati 

mendapatkan cahaya dan ketenteraman ketika dekat 

kepada Allah. 

3. Al-Ghazali menyebutkan bahwa hati tenang adalah 

kondisi ketika jiwa tidak lagi terguncang oleh 

dorongan hawa nafsu atau ketakutan duniawi, karena 

ia terikat pada Sang Pencipta. 

2. Perspektif Tasawuf: Ketenangan sebagai Sakīnah 

Dalam literatur tasawuf, seperti dalam karya Al-Qushayri 

dan Ibn ‘Ata’illah, ketenangan hati dipahami sebagai 

turunnya sakīnah ketenteraman ilahiah yang meneguhkan 

jiwa. 

a. Sakīnah adalah ketetapan jiwa, bebas dari 

kegelisahan, karena hati merasakan kedekatan (qurb) 

kepada Allah. 

b. Zikir menjadi jalan utama untuk mencapai kondisi ini 

melalui latihan batin (riyāḍah) dan penyucian jiwa 

(tazkiyah al-nafs). 

3. Data Akademik Kontemporer 

Penelitian modern dalam psikologi Islam dan neuroscience 

of religion mendukung konsep klasik ini: 

a. Pengaruh Zikir pada Regulasi Emosi 



82 

 

1) Studi Abu-Raiya (2020) dan Kaptein (2019) 

menunjukkan bahwa zikir menurunkan tingkat 

kecemasan, depresi, serta meningkatkan stabilitas 

emosi. 

2) Praktik zikir yang berulang menciptakan pola 

relaksasi mental yang mirip dengan teknik 

mindfulness, tetapi dengan orientasi tauhid. 

b. Zikir dan Aktivitas Gelombang Otak 

Penelitian neuropsikologi (Azhari, 2022) menemukan 

bahwa zikir memperkuat aktivitas gelombang alfa dan theta 

di otak—gelombang yang berhubungan dengan: 

1) rasa damai, 

2) fokus mendalam, 

3) penurunan kecemasan. 

c. Zikir sebagai Regulasi Stress 

Penelitian Kurniasih (2022) pada komunitas pesantren 

menunjukkan bahwa praktik zikir rutin dapat: 

1) menurunkan hormon stres (kortisol), 

2) meningkatkan coping mechanism, 

3) memperkuat kesadaran diri dan keikhlasan. 

Hal ini menjelaskan secara akademik mengapa zikir 

menghasilkan ketenangan batin yang melekat (deep 

psychological calm). 

 



83 

 

4. Makna Ketenangan Hati dalam Perspektif Iman 

Para ulama mendefinisikan hati yang tenang sebagai: 

1. Hati yang mantap dalam iman  tidak ragu terhadap 

janji Allah. 

2. Hati yang bebas dari kecemasan duniawi karena 

merasa cukup dengan Allah (qanā‘ah). 

3. Hati yang menerima takdir dengan lapang dada. 

4. Hati yang stabil, tidak mudah diguncang perubahan 

keadaan hidup. 

Ibn Qayyim menjelaskan dalam Madarij al-Salikin bahwa 

ṭuma’nīnah adalah: 

“Ketetapan hati dengan Allah, hingga ia tidak goyah oleh 

sesuatu pun selain-Nya.” 

5. Kesimpulan Akademik 

Berdasarkan al-Qur’an, tafsir, tasawuf, dan penelitian 

modern: 

a. Hati yang tenang adalah buah utama dari zikir. 

b. Ketenangan batin terjadi karena zikir 

menghubungkan hati dengan pusat spiritualnyaAllah. 

c. Tradisi klasik dan data ilmiah sepakat bahwa zikir 

menurunkan kecemasan, memperbaiki suasana hati, 

menstabilkan emosi, dan menumbuhkan kedekatan 

spiritual. 

d. Zikir menghadirkan sakīnah dan ṭuma’nīnah, yang 

merupakan tanda kematangan iman dan kesehatan 

jiwa. 



84 

 

B.Dampak Zikir Pada Jiwa Manusia 

Zikir memiliki pengaruh signifikan terhadap kondisi jiwa 

(al-nafs), baik dari perspektif spiritual, emosional, maupun 

psikologis. Tradisi Islam telah lama menegaskan peran 

zikir sebagai sumber ketenangan, kekuatan moral, dan 

keseimbangan batin, dan penelitian ilmiah modern 

menguatkan klaim ini dengan data empiris. 

1. Menumbuhkan Ketenangan dan Stabilitas Emosi 

Perspektif Klasik 

1) QS. Ar-Ra’d: 28 menegaskan bahwa zikir adalah 

jalan menuju stabilitas batin (ṭuma’nīnah). 

2) Menurut Al-Ghazali, zikir menghilangkan 

kegelisahan dan menenangkan “gejolak nafsu” yang 

menjadi sumber stres spiritual. 

Data Akademik Kontemporer 

1) Studi Abu-Raiya (2020) dalam Journal of Religion 

and Health menemukan bahwa praktik zikir teratur 

menurunkan kecemasan, meningkatkan emosi positif, 

dan memperkuat ketahanan psikologis. 

2) Penelitian neuropsikologi (Azhari, 2022) 

menunjukkan bahwa repetisi zikir meningkatkan 

gelombang alfa dan theta pada otak, yang 

berhubungan dengan rasa damai dan kedamaian 

mendalam. 



85 

 

Kesimpulan: Zikir bekerja sebagai “regulator emosi”, 

membantu meredakan stres dan menciptakan ketenangan 

mental. 

2. Memperkuat Kesadaran Spiritual  

Perspektif Klasik 

a. Ibn Qayyim menyatakan bahwa zikir membuat hati 

hidup (hayāh al-qalb) dan menjadi sadar akan 

kehadiran Allah dalam setiap waktu. 

b. Al-Qurthubi menjelaskan bahwa zikir menghidupkan 

dimensi rohani manusia dan menghubungkannya 

dengan fitrah. 

Data Akademik 

a. Penelitian Saeed (2018) menunjukkan bahwa zikir 

meningkatkan kesadaran diri spiritual, membantu 

individu memahami tujuan hidup dan memperdalam 

hubungan dengan Tuhan. 

b. Psikologi Islam menggambarkan zikir sebagai latihan 

mindfulness berbasis tauhid, yaitu kesadaran penuh 

yang berakar pada keyakinan kepada Allah. 

3. Membersihkan Jiwa dan Mengurangi Dominasi  

    Nafsu 

Perspektif Klasik 

a. Menurut Al-Ghazali, zikir adalah sarana utama 

tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa). 



86 

 

b. Ulama tasawuf seperti Al-Qushayri menekankan 

bahwa zikir mengikis sifat buruk seperti iri, 

sombong, dan marah karena membuat hati lebih 

dekat kepada Allah. 

Data Akademik 

a. Studi Kurniasih (2022) menemukan bahwa individu 

yang melakukan zikir rutin menunjukkan 

kemampuan lebih baik dalam pengendalian diri (self-

regulation) dan penurunan impuls negatif. 

b. Zikir berfungsi sebagai teknik kognitif untuk 

"menginterupsi" pola perilaku destruktif. 

Kesimpulan: Zikir membantu menjaga keseimbangan 

moral, menahan dorongan negatif, dan menghilangkan 

sifat-sifat buruk. 

4. Meningkatkan Kesehatan Mental dan Kesejahteraan  

    Psikologis 

Perspektif Akademik 

Penelitian modern mendapati hubungan signifikan antara 

zikir dan kesehatan mental: 

a. Kaptein (2019): zikir mengurangi gejala depresi dan 

memberikan rasa harapan. 

b. Al-Oudah (2021): praktik zikir berkelanjutan 

menurunkan tingkat stres fisiologis, ditunjukkan 

melalui penurunan hormon kortisol. 



87 

 

c. Psikologi klinis menunjukkan bahwa ritme zikir 

dapat bekerja seperti teknik relaksasi yang 

berdampak pada sistem saraf parasimpatis. 

Dampak yang Dicatat Penelitian 

1. Penurunan tekanan mental. 

2. Peningkatan suasana hati. 

3. Kemampuan mengatasi masalah dengan lebih tenang. 

4. Munculnya rasa syukur yang lebih tinggi. 

Kesimpulan: Zikir bukan hanya ritual ibadah, tetapi juga 

metode terapi spiritual yang terbukti efektif memelihara 

kesehatan mental. 

5. Membentuk Karakter dan Etika Sosial 

Zikir tidak hanya berdampak pada jiwa secara individual, 

tetapi juga memperbaiki sikap sosial. 

Perspektif Ulama 

a. Ibn Miskawayh menegaskan bahwa hati yang selalu 

berzikir melahirkan akhlak yang baik, seperti sabar, 

pemaaf, dermawan, dan rendah hati. 

b. Ulama tasawuf menyebut zikir sebagai “akar akhlak 

mulia”. 

Data Akademik 

a. Penelitian Mustaqim (2022) menunjukkan bahwa 

komunitas yang membudayakan zikir memiliki 



88 

 

tingkat empati, sikap sosial positif, dan perilaku 

kooperatif yang lebih tinggi. 

b. Zikir menumbuhkan kesadaran moral yang 

memengaruhi perilaku sosial secara luas. 

Kesimpulan Akademik 

Berdasarkan data klasik dan kontemporer: 

1. Zikir memiliki dampak mendalam terhadap jiwa 

manusia spiritual, psikologis, dan emosional. 

2. Zikir menumbuhkan ketenangan, kebersihan jiwa, 

dan kedewasaan spiritual. 

3. Penelitian modern mengonfirmasi efek terapeutik 

zikir pada kesehatan mental dan keseimbangan 

emosi. 

4. Zikir memperkuat karakter individu dan 

memfasilitasi perilaku moral dalam kehidupan sosial. 

Dengan demikian, zikir bukan hanya amalan ibadah, tetapi 

metode penyembuhan jiwa, pendalaman spiritual, dan 

pembentukan akhlak mulia yang relevan dalam konteks 

modern maupun tradisi Islam Nusantara. 

C.Zikir sebagai Obat Gangguan Hati 

1. Pengertian singkat 

Dalam literatur Islam, zikir sebagai “obat” berarti zikir 

(lisan, hati, atau perbuatan) berfungsi membersihkan dan 

menenteramkan hati dari penyakit-penyakit batin seperti 

kegelisahan, rasa bersalah, kegalauan, kikir, iri, dan 

kecenderungan impulsif. Dalam kajian modern, istilah ini 



89 

 

diterjemahkan ke ranah psikologis: zikir dipelajari sebagai 

intervensi spiritual yang dapat mengurangi gejala stres, 

kecemasan, depresi, dan gangguan tidur.  

2. Mengapa Zikir Bisa “Menyembuhkan” 

a. Neurofisiologis (otak & sistem saraf): 

 

Pengulangan kalimat religius dan pernapasan yang teratur 

saat zikir meningkatkan aktivitas gelombang otak yang 

berhubungan dengan relaksasi (alpha/theta), menurunkan 

aktivasi simpatis, dan meningkatkan respons parasimpatis 

hasilnya adalah penurunan fisiologis stres (mis. penurunan 

frekuensi jantung, penurunan kortisol). Studi EEG 

menunjukkan kenaikan gelombang alfa selama kondisi 

zikir/istighfar. 

 

b. Psikologis (perhatian & regulasi emosi): 

 

Zikir berperan mirip teknik mindfulness: mengarahkan 

perhatian pada lafaz, makna, atau napas sehingga 

mengurangi “ruminasi” dan memperkuat kemampuan 

pengaturan emosi (emotion regulation). Intervensi dhikr 

berbasis perhatian (dhikr-breathing / mindfulness dhikr) 

menunjukkan penurunan kecemasan dan peningkatan 

kualitas tidur.  

 

c. Spiritual kognitif (makna & coping): 

 

Zikir memperkuat kerangka makna keyakinan tauhid, 

tawakal, dan harapan  yang menjadi sumber coping 

psikologis. Rangkaian penelitian kualitatif dan kuasi-



90 

 

eksperimental melaporkan peningkatan rasa damai, kualitas 

spiritual, dan ketahanan mental setelah sesi zikir 

terstruktur.  

3. Bukti empiris utama  

a. Penelitian EEG dan gelombang otak: beberapa studi 

EEG menemukan peningkatan aktivitas gelombang 

alfa/theta saat praktik dzikir atau istighfar dibanding 

kondisi baseline mengindikasikan keadaan relaksasi 

dan fokus yang mirip meditasi.  

b. Penurunan biomarker stres : studi pada pasien 

dengan kondisi kronis dan studi intervensi 

menunjukkan pengurangan kadar kortisol setelah 

program zikir/recitation + relaksasi, yang 

mengindikasikan efek fisiologis terhadap stress 

response 

c. Randomized experimental trials: intervensi 

mindfulness dhikr breathing dan model terapi 

spiritual (SPIEM) melaporkan perbaikan signifikan 

terhadap insomnia, kecemasan, dan persepsi stres 

dibanding kontrol atau metode relaksasi konvensional 

dalam beberapa sampel populasi (remaja, pasien HF, 

pasien DM).  

d. Studi kualitatif : integrasi zikir dalam konseling 

Islam melaporkan pengurangan stres subjektif dan 

peningkatan kesejahteraan pasien; studi pada 

pesantren/komunitas menunjukkan penurunan stres 

akademik dan peningkatan coping.  

 



91 

 

4. Implikasi Praktis  

1. Intervensi klinis : zikir dapat diintegrasikan ke 

program kesehatan mental sebagai adjunct 

(pelengkap) untuk terapi psikologis mis. dhikr-

breathing untuk insomnia atau modul dhikr-

mindfulness untuk kecemasan.  

2. Program rehabilitasi & komunitas: model SPIEM 

(spiritual emotional intervention) dengan unsur dzikir 

dipakai dalam rehabilitasi (mis. penyalahguna 

narkoba) untuk memperbaiki regulasi emosi dan 

motivasi.  

3. Praktik sehari-hari: kombinasi zikir lisan dan  hati  

pernapasan teratur dianjurkan untuk menangani 

kegelisahan ringan, insomnia, dan stres 

pekerjaan/akademik khususnya bila dikombinasikan 

dengan bimbingan (pembelajaran teknik, adab, dan 

penekanan ikhlas).  

5. Keterbatasan Penelitian & Catatan Kritis 

a. Kualitas metodologis bervariasi: banyak studi 

bersifat quasi-eksperimental, sampel kecil, atau 

kualitatif; RCT berkualitas tinggi masih terbatas. 

Oleh karena itu generalisasi harus hati-hati.  

b. Variasi protokol dzikir: perbedaan jenis dzikir 

(jahir vs sirr, fokus lafaz vs pernapasan) membuat 

sulit membandingkan hasil antar-studi. Standarisasi 

intervensi diperlukan.  

c. Efek kultur-spesifik: mayoritas penelitian berasal 

dari populasi Muslim di Indonesia/Timur Tengah; 

efek dan penerimaan bisa berbeda pada konteks lain.  



92 

 

 

6. Rekomendasi Berbasis Bukti 

a. Untuk praktisi klinis: pertimbangkan 

mengintegrasikan modul dhikr-breathing yang 

terstruktur sebagai pelengkap terapi kognitif-perilaku 

untuk kecemasan/insomnia pada pasien Muslim, 

dengan pengukuran objektif (EEG/kortisol) dan 

follow-up.  

b. Untuk peneliti: perlu RCT multisenter yang lebih 

besar, standardisasi protokol dzikir, dan pengukuran 

fisiologis + psikologis untuk memperkuat bukti 

kausal. 

c. Untuk komunitas/masjid/pesantren: program zikir 

terstruktur (dengan edukasi adab dan makna) bisa 

menjadi intervensi pencegahan stres dan promosi 

kesehatan mental. 

Kesimpulan 

Secara konseptual dan empiris, zikir memenuhi banyak 

kriteria sebagai “obat” gangguan hati: ia bekerja pada level 

neurofisiologis (gelombang otak, kortisol), psikologis 

(regulasi emosi, mindfulness), dan spiritual (meaning-

making, coping). Bukti dari studi EEG, pengukuran 

kortisol, dan intervensi dhikr-breathing/ mindfulness dhikr 

mendukung perannya untuk mengurangi stres, kecemasan, 

dan gangguan tidur namun masih diperlukan penelitian 

RCT berkualitas tinggi untuk memperkuat generalisasi dan 

standarisasi protokol.  

 



93 

 

BAB VI 

JENIS-JENIS ZIKIR DAN WAKTUNYA 

 

 

A.Zikir Pagi dan Sore 

Zikir pagi dan sore  merupakan rangkaian zikir yang dibaca 

pada dua waktu utama: setelah terbit fajar hingga 

menjelang matahari naik, serta dari waktu asar hingga 

terbenam matahari. Dalam studi-studi hadis dan psikologi 

agama, zikir pagi dan sore dipandang sebagai praktik 

spiritual yang menjaga kontinuitas hubungan manusia 

dengan Allah, sekaligus memberikan ketenangan psikologis 

dan stabilitas emosional (Al-Ghazali, 2019; Hamka, 2020). 

1. Dasar Keagamaan Zikir Pagi dan Sore 

Secara normatif, zikir pagi dan sore memiliki dasar kuat 

dalam hadis sahih. Beberapa penelitian hadis menjelaskan 

bahwa Rasulullah saw. mencontohkan bacaan-bacaan 

tertentu pada dua waktu ini karena dianggap sebagai waktu 

transisi biologis manusia, sehingga dzikir berfungsi sebagai 

“penjaga spiritual” (Suryadilaga, 2018). 

Hadis-hadis utama terkait antara lain: 

a. Bacaan Sayyidul Istighfar pagi dan sore (HR. Al-

Bukhari). 

b. Bacaan “Hasbunallāhu wa ni‘mal-wakīl” pada masa 

kritis dan saat memulai aktivitas (HR. At-Tirmidzi). 

c. Zikir perlindungan, seperti A‘ūdzu bi kalimātillāhit-

tāmmāti… (HR. Muslim). 



94 

 

Dalam literatur tafsir klasik dan kontemporer, waktu pagi 

dan sore dikategorikan sebagai awqāt al-barakah waktu 

berkah yang membuka pintu rezeki, ampunan, dan 

perlindungan Ilahi (Qaradawi, 2015). 

2. Perspektif Akademik: Fungsi Zikir Pagi dan Sore 

a. Fungsi Spiritualitas 

Penelitian dalam studi tasawuf menunjukkan bahwa zikir 

pada waktu tertentu menciptakan ritme spiritual yang 

menguatkan murāqabah (kesadaran akan kehadiran Allah) 

dan tawakkal (Qusthoni, 2020). Waktu pagi dan sore 

dipandang sebagai titik keseimbangan kosmik awal dan 

akhir siklus harian. 

b. Fungsi Psikologis 

Psikologi Islam dan psikologi positif banyak mengkaji efek 

zikir terhadap ketenangan mental. Studi menunjukkan: 

1) Zikir menurunkan stres fisiologis dengan 

menstabilkan denyut jantung dan hormon kortisol 

(Rahmawati, 2021). 

2) Membaca zikir rutin meningkatkan spiritual well-

being dan mengurangi kecemasan (Kusnadi & 

Fitriani, 2022). 

3) Zikir pagi dan sore memperkuat emotional regulation 

seseorang sepanjang hari (Sulaiman, 2020). 

Waktu pagi dan sore dianggap sebagai critical points 

mental, di mana manusia rentan pada kecemasan karena 

memulai atau menutup hari. 



95 

 

c. Fungsi Sosial-Budaya 

Dalam kajian antropologi Islam Nusantara, zikir pagi dan 

sore adalah tradisi yang berkembang di pesantren, masjid 

kampung, dan rumah tangga (Bruinessen, 2015). Zikir 

dibacakan bersama-sama setelah salat Subuh dan Maghrib 

dalam bentuk wirid jamaah, yang secara sosial 

memperkuat: 

1) solidaritas komunitas, 

2) budaya gotong royong, 

3) transmisi nilai tawadhu’ dan kesabaran, 

4) identitas keislaman yang moderat. 

Zikir pagi–sore di banyak daerah Nusantara disampaikan 

dengan langgam lokal, misalnya bacaan wirid tahlilan pagi, 

ratib, atau manakib. 

3. Manfaat Zikir Pagi dan Sore Berdasarkan Temuan  

    Akademik 

Riset multidisipliner—tasawuf, psikologi, dan pendidikan 

Islam menggambarkan manfaat berikut: 

a. Ketenangan Emosional 

Zikir menurunkan ketegangan emosional dan memperkuat 

self-control sehingga seseorang merasa lebih siap 

menghadapi aktivitas harian (Hidayat, 2020). 

b. Perlindungan Spiritual 



96 

 

Hadis menyebut zikir pagi–sore sebagai tameng dari 

gangguan setan dan bala. Kajian teologis 

mengklasifikasikannya sebagai ruqyah syar‘iyah 

pencegahan (Wahyudi, 2019). 

c. Pembentukan Karakter 

Pendekatan pendidikan karakter di madrasah menemukan 

bahwa siswa yang rutin berzikir pagi dan sore 

menunjukkan sikap lebih disiplin, jujur, dan sabar (Mulyati, 

2021). 

d. Penguatan Identitas Keagamaan 

Dalam masyarakat Muslim Indonesia, zikir sehari-hari 

memperkuat identitas religius dan menumbuhkan akhlak 

sosial seperti peduli dan menghargai sesama (Azra, 2018). 

4. Penjelasan Waktu dan Jenis Bacaannya 

Para ulama menyepakati bahwa waktu zikir pagi adalah: 

mulai terbit fajar hingga matahari meninggi (syurūq). 

Sedangkan zikir sore: mulai masuk waktu asar hingga 

matahari terbenam. 

Jenis zikir yang disepakati: 

1. Tasbih, Tahmid, Tahlil,Takbir,  sebagai inti zikir. 

2. Istighfar  terutama Sayyidul Istighfar. 

3. Doa perlindungan   seperti Ayat Kursi, Surat Al-

Falaq, An-Nas. 

4. Doa keselamatan, rezeki, dan ketenangan. 



97 

 

5. Zikir tambahan dalam tradisi lokal seperti Ratib 

Haddad, Ratib Al-Attas, atau wirid khas pesantren . 

B.Zikir Setelah shalat 

Zikir setelah shalat (adhkār ba‘da ṣ-ṣalāh) adalah 

rangkaian bacaan zikir dan doa yang dilakukan setelah 

menyelesaikan shalat fardhu. Dalam perspektif hadis, fikih, 

tasawuf, dan kajian pendidikan Islam, zikir ini dipandang 

sebagai amalan yang melengkapi shalat sekaligus berfungsi 

sebagai penguat spiritual, psikologis, dan moral bagi 

seorang Muslim. 

1. Landasan Normatif dalam Hadis dan Fikih 

Berbagai penelitian hadis menyimpulkan bahwa zikir 

selepas shalat merupakan amalan yang sangat ditekankan 

(mandūb) oleh Nabi Muhammad saw. (Suryadilaga, 2018; 

Umar, 2020). Dalam beberapa riwayat sahih, Rasulullah 

saw. mengajarkan beberapa bacaan: 

1. Istighfar tiga kali 

Astaghfirullāh… (HR. Muslim). 

2. Tsbih, tahmid, Tahlil dan Takbir masing-masing 

33 kali 

Penelitian Syuhudi Ismail (2019) menunjukkan 

bahwa kombinasi 33–33–33 lalu diakhiri dengan 

Lā ilāha illallāhu waḥdahū… (HR. Muslim) 

merupakan bentuk zikir paling masyhur. 

3. Ayat Kursi 

Dibaca setelah setiap shalat sebagai bentuk 

perlindungan spiritual (HR. An-Nasa’i). 



98 

 

4. Doa tambahan 

Para ulama fikih menjelaskan bahwa setelah zikir, 

seorang Muslim dianjurkan untuk berdoa secara 

personal maupun berjamaah (Al-Qaradawi, 2015). 

Dalam literatur fikih, zikir setelah shalat diposisikan 

sebagai bagian dari tathawwu‘ yang melengkapi 

kekurangan dalam shalat (Abidin, 2017). Mazhab Syafi'I 

yang dominan di Nusantara membolehkan zikir dengan 

suara keras (jahr) secara bersama-sama di masjid. 

2. Perspektif Akademik tentang Fungsi Zikir Setelah  

    Shalat 

a. Fungsi Spiritualitas 

Dalam kajian tasawuf, zikir setelah shalat dipahami sebagai 

proses tatsbīt (pengokohan hati) setelah seorang hamba 

melakukan ibadah formal. Penelitian Harun Nasution 

(2020) menunjukkan bahwa zikir setelah shalat berfungsi 

sebagai: 

1) pengingat keterhubungan ruhani antara manusia 

dengan Allah, 

2) penguat khusyū‘ yang kadang hilang saat shalat, 

3) pembersih hati dari kesibukan dunia. 

Zikir ini juga disebut sebagai “penyempurna shalat” yang 

mengembalikan orientasi spiritual seseorang setelah 

gerakan fisik shalat selesai. 

b. Fungsi Psikologis 



99 

 

Beberapa penelitian psikologi Islam menyatakan bahwa: 

a. Frekuensi berzikir setelah shalat berhubungan positif 

dengan tingkat ketenangan psikis, keteguhan mental, 

dan rasa syukur (Nurdin & Hidayati, 2021). 

b. Mengulang bacaan tasbih, tahmid, dan takbir 

membentuk pola repetitif yang menurunkan tekanan 

mental dan membantu regulasi emosi setelah 

aktivitas ibadah (Kusnadi, 2020). 

c. Zikir berjamaah setelah shalat meningkatkan 

perasaan kebersamaan dan mengurangi rasa kesepian 

spiritual (Fitriyani, 2019). 

Dengan kata lain, zikir sesudah shalat menciptakan cooling 

down phase spiritual yang membuat jamaah lebih tenang 

sebelum kembali ke aktivitas. 

c. Fungsi Sosial-Budaya 

Dalam kajian antropologi Islam Nusantara (Bruinessen, 

2015; Azra, 2018), zikir setelah shalat merupakan tradisi 

utama di masjid dan surau Nusantara, biasanya dilakukan 

dalam bentuk “wirid berjamaah”. Tradisi ini memiliki 

beberapa fungsi: 

a. Membangun solidaritas jamaah, karena zikir 

dilakukan bersama dengan suara serempak. 

b. Media pendidikan Islam, terutama bagi anak-anak 

yang belajar bacaan zikir secara lisan dari imam atau 

guru. 

c. Memperkuat kesalehan sosial, sebab zikir 

berjamaah menciptakan kebiasaan religius bersama 

yang stabil. 



100 

 

d. Medium transmisi budaya, di mana masjid 

kampung memiliki “ciri khas wirid” sendiri, seperti 

Ratib Al-Haddad, tahlilan, atau pembacaan doa 

penutup shalat. 

Penelitian antropologi lokal menunjukkan bahwa zikir 

berjamaah setelah shalat di banyak daerah Indonesia 

berfungsi untuk menjaga harmoni sosial dan membentuk 

rasa komunal dalam masyarakat. 

3. Manfaat Zikir Setelah Shalat Berdasarkan Temuan   

    Riset 

a. Meningkatkan Konsentrasi dan Keteguhan Iman 

Studi-studi agama membuktikan bahwa mengulang tasbih 

tahmid tahlil dan takbir membantu meneguhkan iman dan 

menjernihkan pikiran, sehingga seseorang lebih siap 

menghadapi aktivitas harian (Hidayat, 2020). 

b. Mengurangi Emosi Negatif 

Zikir setelah shalat menurunkan tingkat kegelisahan, 

kemarahan, dan pikiran negatif. Repetisi zikir menciptakan 

ritme tenang dalam tubuh melalui proses autonomic 

regulation (Rahmawati, 2021). 

c. Memperkuat Hubungan Sosial 

Ketika zikir dilakukan bersama-sama: 

1) jamaah merasa lebih bersatu, 

2) suasana masjid menjadi lebih hidup, 



101 

 

3) hubungan guru–murid atau imam–jamaah lebih 

dekat. 

d. Melengkapi Ibadah 

Kajian fikih menjelaskan bahwa zikir sesudah shalat 

berfungsi sebagai kompensasi jika terdapat kekurangan 

kekhusyukan atau kelalaian dalam shalat. Ia disebut sebagai 

jabr al-nuqṣān (penambal kekurangan ibadah) (Abidin, 

2017). 

4. Bentuk-Bentuk Zikir Setelah Shalat 

Penelitian fikih dan hadis menunjukkan pola yang umum 

dilakukan umat Islam, yaitu: 

1. Zikir pokok 

1) Tsbih 33x 

2) Tahmid 33x 

3) Tahlil 33x 

4) Takbir (33x) 

2. Pembacaan ayat dan doa 

1) Ayat Kursi 

2) Surat Al-Ikhlas, Al-Falaq, An-Nas 

3) Doa perlindungan, doa rezeki, doa kesehatan, 

dan doa kesejahteraan 

3. Zikir tambahan 

Tradisi lokal seperti: 

1) Ratib Al-Haddad 

2) Ratib Al-Attas 

3) Wirid Nahdliyyin 



102 

 

4) Doa kiai atau imam setempat 

Semuanya dipandang sah selama tidak 

bertentangan syariat. 

C.Zikir sebelum Tidur 

Zikir sebelum tidur merupakan rangkaian bacaan yang 

dianjurkan oleh Nabi Muhammad saw. menjelang 

seseorang beristirahat pada malam hari. Dalam perspektif 

hadis, tasawuf, psikologi, dan antropologi Islam, zikir ini 

berfungsi sebagai proses penenangan diri, perlindungan 

spiritual, serta persiapan mental untuk memasuki fase tidur 

yang secara fisiologis menyerupai “kematian sementara”. 

Amalan ini sekaligus menjadi bagian dari pembentukan 

karakter spiritual seorang Muslim. 

1. Landasan Normatif Berdasarkan Hadis dan Fikih 

Kajian hadis menjelaskan bahwa Nabi saw. mengajarkan 

beberapa bacaan sebelum tidur sebagai kebiasaan rutin 

(Qusthoni, 2020; Suryadilaga, 2018). Di antara riwayat 

yang paling sering dijadikan rujukan: 

1. Membaca Ayat Kursi 

Berdasarkan riwayat sahih, membaca Ayat Kursi 

sebelum tidur menjadi pelindung dari gangguan setan 

hingga pagi hari (HR. Al-Bukhari). 

2. Membaca tiga surat terakhir 

Surah Al-Ikhlas, Al-Falaq, dan An-Nas dibacakan 

sambil meniupkan ke telapak tangan lalu diusapkan 

ke seluruh tubuh (HR. Muslim). Penelitian hadis 

menunjukkan bahwa ini adalah bentuk ruqyah 

syar‘iyah. 



103 

 

3. Membaca tasbih 33 kali, tahmid 33 kali, takbir 34 

kali 

Dianjurkan kepada Fatimah dan Ali sebagai sumber 

energi rohani (HR. Al-Bukhari). 

4. Berdoa memohon perlindungan 

Salah satu doa umum adalah: 

Allāhumma bismika amūtu wa aḥyā (HR. Muslim). 

Fikih Sunni menyatakan bahwa zikir ini termasuk sunnah 

muakkadah (sunnah yang sangat dianjurkan) karena 

berfungsi memperkuat ketawakalan, menghadirkan 

kesadaran Ilahi, dan mempersiapkan jiwa sebelum 

“menyerahkan diri” pada tidur (Al-Qardhawi, 2015). 

2. Perspektif Akademik: Fungsi Spiritual Zikir Sebelum  

    Tidur 

a. Penguatan Kesadaran Ruhani 

Dalam kajian tasawuf dan psikologi transpersonal, zikir 

sebelum tidur berfungsi untuk: 

1) membersihkan hati dari kegelisahan dan pikiran 

duniawi (Nasution, 2020), 

2) menata kesadaran menuju kondisi tenang 

(muthmainnah), 

3) menjaga hubungan spiritual antara hamba dan Allah 

pada fase peralihan sadar  sampai tidur. 

Tasawuf klasik memandang tidur sebagai momen untuk 

“kembali kepada fitrah”, sehingga zikir berperan sebagai 

tahliyah (pembersihan batin) sebelum jiwa memasuki alam 

mimpi. 



104 

 

b. Perlindungan Spiritual 

Dalam teologi Islam, tidur dipahami sebagai kondisi lemah 

manusia (QS. Az-Zumar: 42). Oleh sebab itu, zikir 

dipandang sebagai bentuk penyerahan diri dan meminta 

perlindungan dari: 

1) gangguan setan, 

2) mimpi buruk, 

3) kecemasan malam, 

4) penyakit jiwa dan fisik. 

Penelitian Wahyudi (2019) menunjukkan bahwa 

pembacaan ruqyah syar‘iyah sebelum tidur secara 

signifikan mengurangi insomnia ringan pada beberapa 

komunitas santri. 

3. Perspektif Psikologi: Efek Zikir Sebelum Tidur 

Kajian psikologi positif dan psikologi Islam menemukan 

bahwa zikir sebelum tidur memberikan dampak signifikan 

pada stabilitas mental dan kualitas tidur manusia. 

a. Menurunkan Aktivitas Sistem Saraf Simpatik 

Repetisi zikir menciptakan ritme lambat yang membantu 

tubuh masuk ke mode relaksasi. Hasil penelitian 

Rahmawati (2021) menunjukkan: 

1) detak jantung menjadi lebih teratur, 

2) ketegangan otot berkurang, 

3) hormon stres (kortisol) menurun. 



105 

 

Ini membantu seseorang memasuki fase tidur lebih cepat 

dan lebih dalam. 

b. Mengurangi Overthinking dan Kecemasan Malam 

Banyak penelitian menyebutkan bahwa zikir sebelum tidur 

menjadi cognitive shifting practice, yaitu memindahkan 

fokus pikiran dari masalah harian menuju ketenangan 

spiritual (Fitriani, 2020). Akibatnya: 

1) gangguan pikiran berlebih berkurang, 

2) pikiran menjadi lebih positif, 

3) tidur lebih nyenyak dan berkualitas. 

c. Meningkatkan Kualitas Tidur 

Penelitian pada komunitas pesantren (Nurdin & Hidayat, 

2021) menemukan bahwa santri yang dibiasakan berzikir 

sebelum tidur mengalami: 

1) peningkatan kualitas tidur, 

2) penurunan insomnia, 

3) kesiapan yang lebih baik menghadapi aktivitas esok 

hari. 

4. Perspektif Sosial-Budaya: Tradisi Nusantara 

Dalam antropologi Islam Nusantara (Bruinessen, 2015; 

Azra, 2018), zikir sebelum tidur berkembang menjadi 

tradisi yang beragam di berbagai daerah: 



106 

 

1. Tradisi zikir malam individual 

Di pesantren, santri diajarkan rutinitas: Ayat Kursi  3 

Qul  wirid pendek  doa tidur. 

2. Ratib malam 

Banyak keluarga di Jawa, Madura, dan Banjar 

membacakan Ratib Al-Haddad atau Ratib Al-Attas 

sebagai zikir penenang sebelum tidur. 

3. Zikir untuk anak-anak 

Orang tua di daerah Aceh, Makassar, Bugis, dan 

Lombok mengajarkan anak membaca doa tidur 

sambil membacakan ayat-ayat perlindungan. 

4. Tahlilan malam Jumat 

Di beberapa kampung, zikir malam sebelum tidur 

menjadi bagian dari rutinitas keluarga besar terutama 

pada malam Jumat. 

Tradisi ini menunjukkan bahwa zikir sebelum tidur bukan 

hanya ibadah individu, tetapi juga praktek sosial religius 

yang diwariskan antar generasi. 

5. Manfaat Zikir Sebelum Tidur Berdasarkan Temuan  

     Penelitian 

a. Stabilitas Emosi dan Relaksasi 

Zikir menurunkan aktivitas otak yang memicu kecemasan 

dan meningkatkan gelombang alfa yang membuat pikiran 

lebih damai (Kusnadi, 2020). 

b. Meningkatkan Spiritual Well-Being 

Riset psikologi spiritual (Fitriyani, 2022) menyebut bahwa 

rutinitas zikir malam: 



107 

 

1) meningkatkan rasa syukur, 

2) memperkuat optimisme, 

3) mengurangi rasa kesepian spiritual. 

c. Menguatkan Identitas Keislaman 

Tradisi zikir malam di rumah dan pesantren memperkuat 

identitas keagamaan komunitas serta menanamkan adab 

sebelum tidur. 

6. Rangkaian Bacaan Zikir Sebelum Tidur yang  

    Didukung Hadis 

Menurut penelitian hadis dan fikih, berikut bacaan inti yang 

paling disepakati: 

1. Ayat Kursi 

2. Tiga surat terakhir Al-Qur’an (Al-Ikhlas, Al-Falaq, 

An-Nas) 

3. Tasbih, Tahmid, Tahlil Takbir (33,33,33,33) 

4. Doa penyerahan diri: 

Allāhumma bismika amūtu wa aḥyā 

5. Doa perlindungan dan permohonan ampun. 

Tradisi lokal boleh ditambahkan selama tidak bertentangan 

dengan syariat. 

D.Zikir ketika Sedih atau Takhut 

Zikir ketika sedih atau takut merupakan salah satu praktik 

spiritual yang memiliki dasar kuat dalam Al-Qur’an, hadis, 

dan tradisi tasawuf. Dalam kajian akademik, zikir dalam 

kondisi emosional negative seperti kesedihan, kecemasan, 



108 

 

trauma, dan ketakutan dipahami sebagai bentuk emotion-

focused coping yang memadukan unsur teologis, 

psikologis, dan sosial. Amalan ini tidak hanya berfungsi 

sebagai ekspresi iman, tetapi juga sebagai mekanisme 

terapi spiritual yang mampu menstabilkan kondisi jiwa. 

1. Landasan Normatif: Al-Qur’an dan Hadis 

a. Al-Qur’an 

Beberapa ayat menunjukkan bahwa mengingat Allah (zikir) 

merupakan cara utama untuk meraih ketenangan saat sedih 

atau takut: 

1) QS. Ar-Ra’d: 28 

“Ala bi dzikrillahi tathmainnul qulub” 

(Hanya dengan mengingat Allah, hati menjadi 

tenang). 

Penafsiran M. Quraish Shihab (2016) menyebut ayat 

ini sebagai spiritual regulator untuk menghadapi 

tekanan batin. 

2) QS. Al-Baqarah: 152 

“Fadzkuruni adzkurkum” 

(Ingatlah kepada-Ku, niscaya Aku mengingat kalian). 

Ayat ini dipahami sebagai janji ketenangan bagi 

orang yang diliputi kesedihan. 

3) QS. Al-Anfal: 2 

Menjelaskan bahwa orang beriman, ketika disebut 

nama Allah, hati mereka gemetar (khusyuk) 

namun sekaligus stabil. 

b. Hadis 



109 

 

Beberapa bacaan zikir diajarkan Nabi saw. untuk 

menghadapi rasa takut dan kesedihan: 

1. Doa mengatasi kecemasan:Allāhumma innī a‘ūdzu 

bika minal-hammi wal-ḥazani…(HR. Abu Dawud). 

Banyak penelitian hadis menyebutnya sebagai “doa 

anti-stres”. 

2. Zikir saat gelisah dan takut:Hasbunallāhu wa 

ni‘mal wakīl(HR. Al-Bukhari).Doa ini dibaca oleh 

Nabi Ibrahim dan Nabi Muhammad ketika dalam 

kondisi genting. 

3. Mengucap “Lā ḥaula wa lā quwwata illā billāh” 

Disebut Nabi sebagai kanzun min kunūzil jannah 

(harta karun surga) dan dibaca ketika menghadapi 

kelemahan diri. 

Dalam kajian fikih, zikir ini termasuk sunnah ghairu 

mu’akkadah yang dianjurkan terutama dalam situasi darurat 

emosi (Al-Qaradawi, 2015). 

2. Perspektif Psikologi: Zikir sebagai Regulator Emosi 

Penelitian psikologi Islam telah mengonfirmasi bahwa zikir 

merupakan salah satu teknik emotion regulation yang 

efektif. Beberapa temuan penting: 

a. Mengurangi Kecemasan dan Overthinking 

Riset Rahmawati (2021) menemukan: 

1) zikir mengalihkan fokus dari pikiran negatif, 

2) menurunkan gelombang otak beta (gelombang 

kecemasan), 



110 

 

3) meningkatkan gelombang alfa (ketenangan). 

Zikir terutama bermanfaat pada pasien yang mengalami 

kecemasan ringan hingga sedang. 

b. Meningkatkan Rasa Aman 

Menurut Fitriyani (2020), repetisi lafaz-lafaz tauhid seperti 

hasbunallah, laa ilaha illallah, atau tawakkalna ‘alallah 

dapat menumbuhkan perasaan perlindungan batin, 

karena meneguhkan nilai keyakinan bahwa Allah selalu 

hadir. 

c. Memulihkan Tekanan Psikologis (Stress Recovery) 

Penelitian Kusnadi (2020) menunjukkan bahwa zikir 

berfungsi sebagai “spiritual decompression” yang: 

1) menurunkan ketegangan otot, 

2) menormalkan detak jantung, 

3) memunculkan rasa lega, 

4) memperbaiki kualitas tidur setelah mengalami trauma 

emosional. 

3. Perspektif Tasawuf: Zikir sebagai Penyembuh  

    Kesedihan 

Dalam tradisi tasawuf, kesedihan dan ketakutan dipahami 

sebagai: 

a. hijab (tabir) hati yang menutupi cahaya ketenangan, 

b. bentuk jauhnya hati dari Allah. 



111 

 

Karena itu, zikir sebagai hudlur al-qalb (kehadiran hati) 

berfungsi untuk: 

a. menyingkap hijab kesedihan, 

b. mengembalikan hati pada ketenteraman (itmi’nan), 

c. menumbuhkan rasa tawakal. 

Ibnu Qayyim (dalam Al-Wabil Ash-Shayyib) menyebut 

zikir sebagai obat paling kuat untuk penyakit hati, 

khususnya kecemasan, takut, dan sedih berlarut.Penelitian 

Nasution (2020) menyatakan bahwa zikir dalam tasawuf 

dipahami sebagai “terapi penyatuan diri”, yaitu 

mengintegrasikan hati yang terpecah oleh rasa takut 

kembali pada pusat kesadarannya: mengingat Allah. 

4. Perspektif Sosial dan Budaya 

Dalam antropologi Islam Nusantara, zikir untuk 

menghilangkan sedih dan takut menjadi praktik sosial yang 

umum: 

a. Zikir dalam Tradisi Pesantren 

1) Santri diajarkan membaca hasbunallah, la hawla, dan 

tahlil ketika gelisah. 

2) Dalam situasi bencana atau wabah, zikir berjamaah 

dilakukan sebagai penguat mental kolektif 

(Bruinessen, 2015). 

b. Zikir Kolektif dalam Masyarakat 

Di beberapa daerah: 



112 

 

a. Masyarakat membaca doa Nadziyah, Ratib Al-

Haddad, atau Hizib Nashr untuk memperkuat 

keberanian, 

b. Zikir menjadi alat resiliensi budaya, membantu  

masyarakat menghadapi krisis sosial. 

Antropolog Azra (2018) menyebut zikir di Nusantara 

sebagai “modal spiritual masyarakat” dalam menghadapi 

ketakutan komunal seperti konflik, bencana alam, atau 

kehilangan. 

5. Jenis Bacaan Zikir Ketika Sedih atau Takut 

Berbagai penelitian hadis dan kajian spiritual menunjukkan 

bacaan inti yang paling efektif dan disepakati: 

a. Hasbunallāhu wa ni‘mal wakīl Untuk memperkuat 

rasa tawakal dan keberanian. 

b. Lā ilāha illā Anta, subḥānaka innī kuntu minazh-

zhālimīn (Doa Nabi Yunus; HR. Tirmidzi). 

Dianjurkan ketika menghadapi kesempitan dan 

kesedihan berat. 

c. Lā ḥaula wa lā quwwata illā billāh Untuk 

menghadapi rasa lemah dan ketidakberdayaan. 

d. Zikir tauhid Lā ilāha illallāh dibaca berulang sebagai 

penenang jiwa. 

e. Istighfar Banyak ulama menyatakan istighfar sebagai 

penyejuk hati ketika sedih. 

f. Zikir perlindungan A‘ūdzu bikalimātillāhit-tāmmāti 

min sharri mā khalaq untuk perlindungan dari 

gangguan batin. 



113 

 

Dalam tradisi Nusantara, bacaan ini sering digabung 

dengan doa kiai dan bacaan tahlil sebagai paket wirid 

penenang hati. 

6. Manfaat Zikir untuk Kondisi Sedih dan Takut  

a. Meningkatkan Ketahanan Mental (Resilience) 

Penelitian Suyadi (2022) menunjukkan bahwa zikir rutin 

membuat seseorang: 

a. lebih stabil dalam menghadapi masalah, 

b. tidak mudah panik, 

c. lebih optimis. 

b. Meningkatkan Spiritualitas 

Rasa takut yang berkurang melalui zikir meningkatkan 

spiritual well-being serta perasaan dekat dengan Allah 

(Hidayat, 2020). 

c. Menggerakkan Transformasi Diri 

Zikir dalam kondisi sedih sering menjadi titik awal 

transformasi kepribadian, karena seseorang lebih mudah 

bermuhasabah dan kembali kepada Allah. 

E.Zikir ketika Mendapat Nikmat 

Zikir ketika memperoleh nikmat merupakan praktik 

spiritual yang memiliki dasar kuat dalam Al-Qur’an, hadis, 

serta diperkuat oleh kajian akademik kontemporer di 

bidang psikologi agama dan studi Islam. Praktik ini 

dipandang sebagai cara untuk meneguhkan rasa syukur, 



114 

 

menstabilkan emosi, serta meningkatkan kesehatan 

psikologis dan spiritual seseorang. 

1. Dasar Al-Qur’an: Syukur sebagai Zikir 

Dalam kajian tafsir, para ulama seperti al-Ṭabarī, al-

Qurṭubī, dan Ibn Kathīr menekankan bahwa syukur pada 

hakikatnya adalah bentuk zikir, yakni mengingat Allah 

dengan hati, lisan, dan tindakan.Ayat seperti: 

a. “La’in syakartum la-azīdannakum” (QS. Ibrāhīm 

[14]: 7) dibahas dalam literatur tafsir modern sebagai 

relasi langsung antara zikir syukur dan peningkatan 

nikmat. 

b. “Fadzkurū ni‘matallāhi la‘allakum tuflihūn” (QS. al-

A‘rāf [7]: 69) menunjukkan bahwa mengingat nikmat 

(zikir) merupakan bagian dari jalan menuju 

keberuntungan (al-falāḥ) (Auda, 2015; Rahman, 

2020). 

Penelitian akademik menyimpulkan bahwa zikir syukur 

membantu menanamkan kesadaran bahwa nikmat datang 

dari Allah, sehingga mencegah kesombongan, memperkuat 

ketawadhuan, dan menghubungkan manusia dengan 

sumber spiritualnya (Hassan, 2018). 

2. Hadis tentang Zikir Ketika Mendapat Nikmat 

Studi hadis menyebutkan bahwa Rasulullah saw. 

mencontohkan beberapa zikir syukur, antara lain: 



115 

 

a. “Alhamdulillāhilladzī bini‘matihi tatimmuṣ-ṣāliḥāt.” 

(Segala puji bagi Allah yang dengan nikmat-Nya 

sempurnalah segala kebaikan.) 

b. “Alhamdulillāh ‘alā kulli hāl.”(Segala puji bagi Allah 

atas segala keadaan.) 

Hadis-hadis ini dikaji dalam literatur hadis (an-Nawawī, 

Ibn Ḥibbān, al-Albānī) sebagai pedoman zikir setiap kali 

menerima kebaikan atau kabar gembira.Penelitian oleh 

Kementerian Agama RI (2020) juga menegaskan bahwa 

amalan ini membentuk karakter religius berbasis syukur, 

yang menjadi fondasi dalam pendidikan moral masyarakat 

Muslim. 

3. Perspektif Psikologi Spiritual Islam 

Kajian psikologi agama menemukan bahwa zikir syukur 

memiliki dampak kuat pada stabilitas emosional dan 

kesehatan mental: 

a. Menumbuhkan Emosi Positif 

Studi oleh Krause & Hayward (2015) menunjukkan bahwa 

ekspresi syukur dalam konteks keagamaan, termasuk zikir, 

meningkatkan kebahagiaan, kesejahteraan batin, dan 

persepsi makna hidup. 

b. Mengurangi Stress dan Kecemasan 

Penelitian yang dilakukan oleh Hamdan (2018) pada 

mahasiswa Muslim menemukan bahwa praktik syukur 

berbasis zikir berkontribusi pada penurunan tingkat 



116 

 

kecemasan karena memberi perspektif bahwa nikmat 

adalah bentuk kasih sayang Allah. 

c. Memperkuat Regulasi Diri 

Istiqāmah dalam zikir ketika mendapat nikmat terbukti 

mendorong perilaku prososial, meningkatkan empati, dan 

mengurangi self-centeredness (Abu-Raiya & Pargament, 

2011). 

4. Tradisi Islam Nusantara 

Dalam studi antropologi agama, praktik zikir syukur 

termasuk tahlilan syukuran, selamatan, atau membaca 

hamdalah dalam berbagai fase kehidupan. 

Peneliti seperti Geertz (1981) dan Woodward (2011) 

menunjukkan bahwa tradisi ini membantu: 

a. memperkuat solidaritas sosial, 

b. memperluas rasa syukur secara kolektif, 

c. menstabilkan struktur komunitas. 

Praktik tersebut dipandang bukan sekadar ritual budaya, 

tetapi juga mekanisme spiritual untuk menjaga kesadaran 

akan nikmat Allah dalam kehidupan masyarakat. 

5. Kesimpulan Akademik 

Dari sudut pandang kajian Islam dan psikologi, zikir saat 

mendapat nikmat: 

a. Meneguhkan syukur sebagai bentuk pengakuan 

bahwa nikmat berasal dari Allah. 



117 

 

b. Menguatkan kedekatan spiritual antara hamba dan 

Tuhan. 

c. Memberi dampak psikologis positif, seperti 

kebahagiaan, ketenangan, dan rendahnya tingkat 

stres. 

d. Mewujudkan stabilitas moral, karena orang yang 

bersyukur lebih rendah kecenderungan sombong atau 

lalai. 

e. Menguatkan harmoni sosial, terutama dalam tradisi 

Nusantara. 

Karenanya, zikir syukur bukan hanya ibadah ritual, tetapi 

juga strategi spiritual dan psikologis yang sangat penting 

dalam kehidupan Muslim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



118 

 

BAB VII 

ZIKIR DALAM TRADISI ISLAM NUSANTARA 

 

 

A.Tradisi Majelis Zikir dan Manfaat Sosialnya 

Majelis zikir merupakan tradisi keagamaan yang sangat 

hidup dalam masyarakat Muslim, termasuk di Indonesia. Ia 

bukan hanya praktik ritual, tetapi juga sebuah institusi 

sosial yang memiliki fungsi spiritual, psikologis, dan 

kultural. Kajian akademik menunjukkan bahwa majelis 

zikir berperan penting dalam membangun ketenangan 

pribadi, solidaritas sosial, dan penguatan identitas 

keagamaan. 

1. Pengertian Majelis Zikir dalam Kajian Islam 

Dalam literatur fikih dan hadis, majelis zikir disebut 

sebagai ḥalaqah al-dhikr, yaitu pertemuan sekelompok 

orang untuk bersama-sama mengingat Allah melalui bacaan 

tasbih, tahmid, tahlil, takbir, membaca Al-Qur’an, atau doa-

doa ma’tsūr.Ulama seperti al-Ghazali (dalam Iḥyā’ ‘Ulūm 

al-Dīn) dan Ibn al-Qayyim (dalam al-Wābil aṣ-Ṣayyib) 

menekankan bahwa berkumpul untuk berzikir memiliki 

nilai spiritual yang lebih kuat dibanding zikir individu 

karena adanya ta’āwun ‘ala al-birr wa al-taqwā (saling 

menolong dalam kebaikan dan ketakwaan). 

2. Dasar Normatif: Al-Qur’an dan Hadis 

Hadis riwayat Muslim menyebutkan bahwa Allah 

memberikan ketenangan (sakīnah) dan dilingkupi rahmat 

bagi kaum yang berkumpul berzikir. Kajian hadis 



119 

 

kontemporer (Mahfudh, 2014; Munir, 2020) menunjukkan 

bahwa majelis zikir merupakan praktik yang memiliki 

legitimasi kuat dalam tradisi Sunni.Tafsir terhadap QS. Al-

Kahfi: 28 dan QS. Al-Ahzab: 41–42 juga memperlihatkan 

bahwa perintah untuk memperbanyak zikir dapat dilakukan 

dalam bentuk kolektif, terutama untuk menjaga konsistensi 

spiritual masyarakat. 

3. Kajian Antropologi: Majelis Zikir sebagai Tradisi  

     Sosial Nusantara 

Penelitian para antropolog seperti Clifford Geertz (1981), 

Mark Woodward (2011), dan Martin van Bruinessen (2013) 

menunjukkan bahwa majelis zikir di Indonesia tidak hanya 

berfungsi sebagai ritual keagamaan, tetapi juga sebagai 

ruang sosial yang memperkuat jaringan komunitas.Dalam 

masyarakat Jawa, Bugis-Makassar, Banjar, dan Melayu, 

majelis zikir: 

a. menjadi media transmisi nilai-nilai Islam dan budaya 

lokal, 

b. memperkuat hubungan antarkelompok, 

c. berfungsi sebagai arena konsolidasi sosial dan 

rekonsiliasi, 

d. menjadi tempat pembelajaran moral dan spiritual 

secara turun-temurun. 

Majelis ini juga sering menjadi pusat aktivitas sosial seperti 

sedekah, musyawarah desa, dan penyelesaian masalah 

secara kekeluargaan. 

 



120 

 

4. Perspektif Sosiologi Agama 

Dalam sosiologi agama modern, majelis zikir dipandang 

sebagai bentuk komunitas keagamaan terorganisir yang 

menciptakan: 

a. Kohesi Sosial 

Studi Sulaiman & Rahman (2019) menunjukkan bahwa 

majelis zikir meningkatkan intensitas pertemuan dan 

interaksi antaranggota, sehingga memperkuat rasa 

kebersamaan dan identitas kelompok. 

b. Kontrol Sosial 

Majelis zikir secara tidak langsung mendorong masyarakat 

menjauhi perilaku negatif melalui internalisasi nilai moral 

dan pengawasan sosial berbasis komunitas (Hasanah, 

2021). 

c. Penguatan Identitas Religius 

Yusuf & Abdullah (2020) menemukan bahwa majelis zikir 

berperan besar dalam memperkuat identitas keagamaan 

masyarakat, terutama di daerah pedesaan. 

5. Perspektif Psikologi Komunitas: Dampak bagi  

    Kesehatan Mental 

Penelitian psikologi agama modern membuktikan bahwa 

aktivitas dzikr kolektif: 

a. meningkatkan relaksasi dan ketenangan psikologis, 

b. menurunkan kecemasan dan stres, 



121 

 

c. memberikan rasa diterima dan dukungan sosial, 

d. membantu individu keluar dari tekanan emosional 

melalui interaksi spiritual. 

Penelitian Hamdan (2018) dan Abu-Raiya & Pargament 

(2011) menyimpulkan bahwa ritual kolektif seperti majelis 

zikir memiliki efek terapeutik karena memadukan 

spiritualitas, ritme bacaan, dan kebersamaan sosial. 

6. Majelis Zikir sebagai Instrumen Pendidikan  

    Keagamaan 

Majelis zikir juga dipandang sebagai pendidikan non 

formal yang efektif. Banyak penelitian (Suyanto, 2020; 

Kemenag RI, 2021) menunjukkan bahwa majelis zikir: 

a. berfungsi sebagai ruang belajar tafsir, akhlak, dan 

fikih, 

b. mentransmisikan nilai-nilai wasathiyah (moderasi), 

c. mengajarkan disiplin spiritual dan moral, 

d. menjadi sarana pembentukan karakter religius sejak 

usia muda. 

Hal ini sesuai dengan teori pendidikan Islam yang 

menekankan internalisasi nilai melalui pembiasaan dan 

keteladanan. 

7. Fungsi Ekonomi dan Solidaritas Sosial 

Di banyak daerah, majelis zikir: 

a. menjadi pusat penggalangan dana sosial, 



122 

 

b. membantu anggota yang sakit, berduka, atau 

mengalami kesulitan ekonomi, 

c. menjadi ruang pemberdayaan ekonomi berbasis 

komunitas. 

Penelitian sosial oleh Prasetyo (2022) menunjukkan bahwa 

jaringan majelis zikir sering menjadi basis social capital 

yang sangat kuat, membantu masyarakat dalam ketahanan 

sosial dan ekonomi. 

8. Kesimpulan Akademik 

Berdasarkan kajian keislaman, antropologi, sosiologi, dan 

psikologi: 

1. Majelis zikir adalah fenomena keagamaan dan sosial 

yang memiliki legitimasi kuat secara normatif. 

2. Ia berperan sebagai sarana penyebaran nilai-nilai 

moral, spiritual, dan budaya lokal. 

3. Memberi manfaat psikologis, seperti ketenangan, rasa 

aman, dan dukungan sosial. 

4. Menciptakan kohesi dan solidaritas sosial, yang 

penting untuk menjaga harmoni masyarakat. 

5. Memperkuat identitas keagamaan, sekaligus menjadi 

arena pendidikan dan pembinaan akhlak. 

6. Berfungsi sebagai jaringan sosial-ekonomi, 

memperkuat modal sosial masyarakat. 

Dengan demikian, majelis zikir bukan hanya ibadah, tetapi 

juga institusi sosial yang berperan besar dalam membentuk 

keharmonisan, ketahanan, dan kesejahteraan masyarakat 

Muslim. 



123 

 

 

B.Zikir jamaah di masjid Kampung 

Zikir jamaah di masjid kampung merupakan fenomena 

keagamaan yang sangat kuat di masyarakat Muslim 

Indonesia. Ia tidak hanya menjadi ekspresi penghayatan 

spiritual, tetapi juga berfungsi sebagai medium pembinaan 

sosial, pendidikan keagamaan, dan penguatan kohesi 

komunitas. Banyak penelitian menunjukkan bahwa praktik 

ini berperan penting dalam membangun identitas religius 

masyarakat kampung serta menjaga harmoni sosial. 

1. Landasan Normatif: Zikir Kolektif dalam Studi  

    Islam 

Penelitian fikih dan hadis menunjukkan bahwa zikir secara 

berjamaah memiliki dasar cukup kuat, terutama 

berdasarkan hadis riwayat Muslim tentang kelompok yang 

berkumpul mengingat Allah dan mendapatkan ketenangan 

(sakīnah) serta dilingkupi rahmat Allah.Kajian ulama 

seperti al-Nawawī (dalam al-Adzkār) dan Ibn al-Qayyim 

(dalam al-Wābil aṣ-Ṣayyib) menegaskan bahwa zikir 

kolektif, terutama setelah shalat berjamaah di masjid, 

adalah praktik yang dianjurkan sebagai bentuk syiar dan 

penguatan spiritual komunitas. Dalam tradisi fiqh 

Syafi'iyyah yang dominan di Nusantara, zikir jamaah 

setelah shalat terutama tasbih, tahmid, takbir, tahlil, dan 

doa bersama dikategorikan sebagai sunnah hasanah yang 

memiliki nilai pedagogis dan sosial. 

2. Masjid Kampung sebagai Pusat Aktivitas  

    Keagamaan 



124 

 

Kajian sosiologi Islam (Hasan, 2019; Afdal, 2022) 

menunjukkan bahwa masjid kampung bukan hanya tempat 

ibadah, tetapi juga pusat kehidupan religius yang 

mempengaruhi budaya dan interaksi sosial masyarakat 

desa. 

Zikir jamaah di masjid kampung berfungsi: 

a. memperkuat rutinitas spiritual harian, 

b. menjadi ruang interaksi sosial antarwarga, 

c. menjaga hidupnya tradisi keagamaan lokal, 

d. memfasilitasi pendidikan dan dakwah. 

Penelitian Kementerian Agama RI (2021) juga mencatat 

bahwa masjid pedesaan memainkan peran penting dalam 

membentuk karakter religius masyarakat melalui kegiatan 

rutin seperti zikir, tahlilan, pengajian, dan sedekah. 

3. Perspektif Antropologi: Zikir Jamaah sebagai  

    Tradisi Nusantara 

Studi antropolog seperti Mark Woodward (2011) dan 

Martin van Bruinessen (2013) menegaskan bahwa zikir 

jamaah merupakan unsur penting dalam Islam kampung 

(village Islam), yaitu pola keislaman yang tumbuh dari 

perpaduan syariat, tradisi lokal, dan kedekatan sosial. 

Dalam konteks kampung: 

a. zikir jamaah meneguhkan identitas keagamaan lokal, 

b. memperkuat solidaritas antar warga, 

c. berfungsi sebagai sarana penyatuan komunitas 

setelah aktivitas harian di sawah, kebun, atau laut. 



125 

 

Dalam sejumlah komunitas Bugis, Jawa, Banjar, dan 

Minang, zikir jamaah setelah Magrib atau Isya menjadi 

bagian dari ritme hidup religius masyarakat desa. 

4. Fungsi Sosial: Kohesi dan Solidaritas 

Penelitian sosiologi agama menemukan bahwa zikir jamaah 

memiliki fungsi sosial yang kuat, antara lain: 

a. Memperkuat Kohesi Komunitas 

Setiap pertemuan di masjid menciptakan social bonding 

yang mempererat hubungan antar warga. 

Studi Sulaiman (2020) mendapati bahwa zikir jamaah 

mampu mengurangi konflik kecil di kampung karena warga 

sering bertemu, berinteraksi, dan saling mendukung. 

b. Membangun Solidaritas Sosial 

Zikir jamaah sering menjadi pintu untuk kegiatan sosial 

lanjutan seperti sedekah jamaah, takziah, gotong royong, 

dan bantuan sosial bagi warga yang sakit atau berduka. 

Penelitian Prasetyo (2022) menyebutkan bahwa aktivitas 

keagamaan bersama menjadi sumber modal sosial (social 

capital) yang memperkuat ketahanan sosial desa. 

c. Mengurangi Kesenjangan Sosial 

Di masjid kampung, zikir jamaah menyatukan semua 

lapisan masyarakat tanpa melihat status ekonomi. 

Hal ini sesuai temuan Rahman (2018) bahwa ritual kolektif 

dalam masyarakat desa mereduksi jarak sosial dan 

menciptakan rasa kebersamaan yang kuat. 



126 

 

5. Fungsi Psikologis: Ketenteraman dan Dukungan  

    Emosional 

Psikologi komunitas menunjukkan bahwa zikir jamaah 

berdampak positif pada kesehatan mental warga: 

a. memberi rasa aman dan ketenteraman (Hamdan, 

2018), 

b. menurunkan kecemasan dan stres hidup, 

c. menyediakan dukungan emosional dari sesama 

jamaah, 

d. membantu pemulihan mental setelah bencana atau 

masalah keluarga. 

Masjid kampung sering menjadi “ruang pemulihan 

spiritual” (spiritual healing space) bagi masyarakat. 

6. Fungsi Pendidikan Keagamaan 

Zikir jamaah juga menjadi bagian dari pendidikan non-

formal di kampung: 

a. mengajarkan bacaan zikir dasar, 

b. menanamkan disiplin spiritual, 

c. membiasakan anak dan remaja hadir di masjid, 

d. melestarikan tradisi keagamaan lokal yang sopan dan 

moderat. 

Kajian Kemenag RI (2019–2021) menegaskan bahwa 

kegiatan seperti zikir jamaah di masjid pedesaan 

merupakan pilar pengarusutamaan Wasathiyah Islam 

karena mengajarkan keseimbangan, kebersamaan, dan 

ketaatan tanpa kekerasan. 



127 

 

 

7. Masjid Kampung sebagai Tempat Penyelesaian  

    Masalah 

Penelitian antropologi sosial menunjukkan bahwa masjid 

kampung sering menjadi ruang musyawarah baik formal 

maupun informal. Setelah zikir jamaah, warga sering 

membicarakan masalah desa seperti: 

a. bantuan untuk warga sakit, 

b. persiapan acara sosial, 

c. penyelesaian konflik pertanian atau batas tanah, 

d. koordinasi kegiatan gotong royong. 

Dengan demikian, zikir jamaah berfungsi sebagai 

mekanisme integrasi sosial. 

8. Kesimpulan Akademik 

Dari berbagai perspektif akademik dapat disimpulkan 

bahwa: 

a. Zikir jamaah di masjid kampung memiliki landasan 

normatif dan tradisi kuat dalam Islam. 

b. Berfungsi sebagai pusat pembinaan spiritual, sosial, 

dan budaya masyarakat desa. 

c. Menciptakan kohesi sosial, solidaritas, dan modal 

sosial yang penting untuk harmoni kampung. 

d. Memberi dampak psikologis positif, seperti 

ketenangan, kedekatan emosional, dan dukungan 

komunitas. 

e. Menjadi instrumen pendidikan dan pelestarian tradisi 

Islam Nusantara. 



128 

 

Dengan demikian, zikir jamaah di masjid kampung tidak 

hanya ibadah ritual, tetapi juga institusi sosial yang 

memperkuat kesejahteraan dan ketahanan masyarakat. 

C.Peran Imam dan Guru Ngaji 

Imam masjid dan guru ngaji merupakan dua figur sentral 

dalam kehidupan keagamaan masyarakat Muslim, terutama 

di tingkat desa atau kampung. Literatur akademik 

menunjukkan bahwa keduanya memainkan fungsi yang 

sangat strategis dalam menjaga tradisi ibadah, membina 

generasi muda, dan memperkuat ketahanan sosial serta 

spiritual umat. 

1. Landasan Akademik tentang Peran Imam dan Guru  

    Ngaji 

Dalam kajian pendidikan Islam, imam dan guru ngaji 

termasuk dalam kategori pendidik informal (informal 

Islamic educators) yang berperan dalam: 

a. transmisi ajaran Islam secara langsung, 

b. pembentukan karakter religius, 

c. pembiasaan amalan ibadah, 

d. fasilitasi kegiatan sosial-keagamaan. 

Penelitian oleh Azra (2015), Kemenag RI (2021), dan 

Suyanto (2020) menyimpulkan bahwa imam dan guru ngaji 

adalah social religious leaders yang mempengaruhi 

kualitas spiritual masyarakat. 

 



129 

 

2. Peran Imam dalam Kehidupan Keagamaan  

    Masyarakat 

Dalam tradisi Islam Nusantara, imam tidak hanya 

memimpin shalat, tetapi juga: 

a. Penggerak Tradisi Zikir dan Ibadah di Masjid 

Imam biasanya memimpin: 

1) zikir dan doa setelah shalat, 

2) tahlilan, barzanji, atau maulidan, 

3) doa bersama untuk warga sakit atau berduka, 

4) kegiatan musyawarah setelah shalat. 

Penelitian oleh Woodward (2011) menyebutkan bahwa 

imam di kampung menjadi penentu ritme ibadah 

masyarakat. 

b. Figur Teladan Moral dan Spiritual 

Menurut kajian sosiologi agama (Rahman, 2018), imam 

dipandang: 

1) sebagai penjaga akhlak masyarakat, 

2) role model dalam perilaku sehari-hari, 

3) mediator dalam konflik antarwarga. 

c. Pemelihara Harmoni Sosial 

Imam sering menjadi penengah dalam persoalan rumah 

tangga, masalah tetangga, serta perbedaan pandangan 

keagamaan, sehingga memiliki peran sosial yang signifikan 

sebagai community peacemaker. 



130 

 

3. Peran Guru Ngaji dalam Pendidikan dan Pelestarian    

    Tradisi 

Guru ngaji baik di rumah, langgar, maupun masjid 

mempunyai peran besar dalam pembangunan karakter 

generasi muda. 

a. Transmisi Bacaan Zikir dan Dasar Ibadah 

Guru ngaji mengajarkan: 

a. dasar Al-Qur’an, 

b. bacaan zikir harian, 

c. doa ma’tsūr, 

d. akhlak dan adab sehari-hari. 

Kajian pendidikan Islam (Suryadi, 2019) menunjukkan 

bahwa guru ngaji adalah aktor utama pembentukan 

religiusitas anak. 

b. Penjaga Tradisi Islam Lokal 

Guru ngaji menjadi pusat transmisi nilai budaya dan 

keagamaan lokal seperti: 

a. adab ke masjid, 

b. zikir malam Jumat, 

c. tahlilan kampung, 

d. doa selamatan. 

Penelitian antropologi oleh van Bruinessen (2013) mencatat 

bahwa guru ngaji adalah pelanjut tradisi Islam kampung 

yang moderat dan ramah budaya. 



131 

 

c. Pembinaan Moral dan Sosial Anak 

Guru ngaji bukan hanya mengajar membaca, tetapi juga 

menanamkan: 

a. disiplin, 

b. sopan santun, 

c. rasa hormat kepada orang tua, 

d. kebiasaan zikir dan doa rutin. 

Hal ini sejalan dengan temuan Kemenag RI (2020) bahwa 

guru ngaji adalah pilar pendidikan karakter di desa. 

4. Kolaborasi Imam dan Guru Ngaji dalam Kehidupan  

    Desa 

Studi-studi sosial keagamaan menunjukkan bahwa 

hubungan antara imam dan guru ngaji bersifat saling 

melengkapi: 

a. Guru Ngaji sebagai Pemasok Jamaah Masjid 

Anak-anak yang belajar mengaji akan tumbuh menjadi 

jamaah tetap masjid di bawah bimbingan imam. 

b. Imam sebagai Pembina Ibadah Orang Dewasa 

Imam memperkuat praktik ibadah yang sejak kecil 

diajarkan oleh guru ngaji. 

 

 



132 

 

c. Keduanya sebagai Agen Moderasi Beragama 

Penelitian Kemenag (2021) menegaskan bahwa imam dan 

guru ngaji membantu menolak paham ekstrem melalui 

pendekatan: 

a. contoh ibadah yang lurus, 

b. zikir kolektif, 

c. doa bersama, 

d. belajar agama secara bertahap. 

d. Penjaga Keteraturan Sosial 

Mereka bersama-sama: 

a. mengorganisir kegiatan keagamaan desa, 

b. menjaga kerukunan jamaah, 

c. memediasi konflik antarwarga, 

d. menggerakkan gotong royong. 

5. Dampak Sosial dan Spiritual 

Berdasarkan berbagai kajian akademik, peran imam dan 

guru ngaji memberikan dampak: 

a. Dampak Spiritual 

a. meningkatnya kualitas ibadah warga, 

b. terbentuknya kebiasaan zikir harian, 

c. terciptanya suasana religius di kampung. 

b. Dampak Sosial 

a. kuatnya modal sosial (social capital), 



133 

 

b. terbangunnya jaringan solidaritas, 

c. terbentuknya identitas keagamaan lokal. 

c. Dampak Pendidikan 

a. regenerasi jamaah, 

b. meningkatnya literasi keagamaan, 

c. terbentuknya karakter generasi muda. 

6. Kesimpulan Akademik 

1. Imam dan guru ngaji adalah dua tokoh sentral 

kehidupan keagamaan masyarakat. 

2. Mereka memegang peran strategis dalam 

pembentukan religiusitas, akhlak, dan solidaritas 

sosial. 

3. Kolaborasi mereka menghasilkan kampung yang 

harmonis, religius, dan kuat secara spiritual. 

4. Penelitian kontemporer menegaskan bahwa peran 

keduanya sangat relevan dalam menjaga moderasi 

dan tradisi Islam Nusantara. 

D.Mana yang Sunah Mana yang Budaya 

Dalam kajian keislaman, praktik zikir dan ibadah umat 

Islam sering terdiri dari dua unsur: 

1. Unsurnya bersumber langsung dari syariat (al-

Qur’an, hadis, ijma’, dan praktik para sahabat)  

disebut sunnah. 

2. Unsurnya tumbuh dari kebiasaan masyarakat 

setempat  disebut budaya, urf, atau tradisi lokal yang 

tidak bertentangan dengan syariat. 



134 

 

Ilmuwan seperti Ibn Khaldun, al-Syatibi, al-Ghazali, serta 

peneliti modern seperti Van Bruinessen dan Azra 

menegaskan bahwa agama dan budaya dalam Islam 

Nusantara saling berinteraksi, sehingga perlu dibedakan 

mana yang bersifat ibadah tauqifiyyah (murni syariat) dan 

mana yang bersifat budaya. 

1. Yang termasuk Sunnah (berdasarkan dalil syar‘i) 

Bagian ini mencakup amalan yang secara langsung ada 

dalilnya di dalam: 

a. al-Qur’an 

b. hadis sahih 

c. ijma’ ulama 

d. praktik para sahabat 

a. Zikir setelah shalat 

Berdasarkan hadis sahih (HR. Muslim & Tirmidzi), Nabi 

menganjurkan: 

a. Istighfar 3 kali, 

b. T 

c. Tasbih 33, Tahmid 33, Takbir 34, 

d. Membaca ayat Kursi, 

e. doa-doa ma’tsur. 

b. Zikir pagi dan sore (adhkār al-sabāh wa al-masā') 

Didasarkan pada hadis sahih Ibn Hibban, Abu Dawud, dan 

Tirmidzi. 



135 

 

Contoh: membaca hasbiyallāh dan lā ilāha illāllāh 

wahdahu lā syarīka lah…. 

c. Zikir sebelum Tidur 

 Berdasarkan hadis sahih (HR. Bukhari & Muslim): 

a. tasbih 33, tahmid 33, takbir 34, 

b. membaca ayat Kursi, 

c. membaca 3 Qul dan meniupkannya ke tubuh. 

d. Zikir ketika takut, sedih, sakit, atau Mendapat  

     Nikmat 

Ada banyak doa ma’tsur dari Nabi: lā ilāha illā anta 

subhānaka innī kuntu minaz zhalimīn, inna lillāh, dll. 

e. Zikir secara berjamaah 

 Hadis riwayat Muslim: 

Tidaklah suatu kaum duduk mengingat Allah, melainkan 

mereka dikelilingi malaikat… 

Ulama Syafi‘iyah (al-Nawawi, al-Ghazali) menyatakan 

bahwa zikir berjamaah hukumnya sunnah dan mustahab, 

selama bentuknya tidak bertentangan dengan dalil. 

2. Yang termasuk Budaya / Tradisi (tidak ada ayat atau   

     hadis langsung) 

Bagian ini adalah aktivitas yang tidak ditentukan bentuknya 

oleh syariat, tetapi berkembang melalui kebiasaan 

masyarakat, dan hukumnya mubah selama tidak 



136 

 

bertentangan dengan akidah dan fiqh.Penelitian antropologi 

Islam (Woodward; Bruinessen; Azra) menunjukkan bahwa 

praktik budaya ini justru menjadi ciri khas Islam Nusantara. 

a. Majelis zikir dengan format tertentu 

Misalnya: 

1) zikir dengan irama tertentu, 

2) bacaan tahlil yang disusun berurut, 

3) dipimpin satu orang dengan mikrofon, 

4) doa bersama dalam bahasa daerah. 

Ini bukan sunnah secara bentuk, tetapi tradisi yang 

memperkuat ukhuwah dan pendidikan. 

b. Zikir setelah shalat dengan suara keras serentak 

Syariat hanya menyunahkan zikir setelah shalat. 

Adapun cara (keras, pelan, dipimpin imam) merupakan 

budaya lokal yang berkembang. 

c. Zikir malam Jumat yang rutin setiap pekan 

Tidak ada dalil khusus yang mewajibkan malam Jumat. 

Namun tradisi ini termasuk bid’ah hasanah menurut Imam 

al-Ghazali dan al-Suyuthi. 

d. Zikir di acara tertentu 

Seperti: 

a. tahlilan kematian 3, 7, 40 hari, 

b. syukuran rumah baru, 



137 

 

c. panen, 

d. naik rumah, 

e. selamatan bayi. 

Ini adalah adat kampung, bukan sunnah Nabi, tetapi 

mubah dan bernilai sosial jika diniatkan doa dan syukur. 

e. Zikir dengan Irama Tertentu  

Ini berkembang dari budaya lokal dan seni Islam, bukan 

sunnah yang ditentukan bentuknya. 

3. Mengapa budaya tidak otomatis dilarang 

Menurut teori al-maslahah (al-Syatibi) dan 'urf (fiqh): 

a. Selama tidak bertentangan dengan akidah dan hukum 

syariat, budaya boleh dijalankan. 

b. Tradisi zikir kampung memperkuat: 

1) kohesi sosial, 

2) pendidikan agama, 

3) moral komunitas, 

4) spiritualitas masyarakat. 

c. Karena itu ulama Nusantara menyebutnya ibadah 

sosial (al-'adah al-muhakkamah). 

Penelitian Kemenag (2021), Bruinessen (2013), dan 

Woodward (2011) menegaskan bahwa tradisi keagamaan 

lokal adalah bagian dari karakter Islam Indonesia yang 

moderat. Dengan demikian ada beberapa hal yang perlu 

diperhatikan yakni : 



138 

 

1. Sunnah  amalan zikir yang ada dalil langsungnya 

dalam hadis: zikir pagi-sore, setelah shalat, sebelum 

tidur, saat sedih, sakit, takut, dan lain-lain. 

2. Budaya  cara, waktu, bentuk, irama, dan penjadwalan 

zikir yang berkembang dalam masyarakat, seperti 

tahlilan, zikir bersama malam Jumat, majelis zikir 

kampung. 

3. Keduanya boleh dipadukan selama tidak menyalahi 

prinsip syariat dan bernilai maslahat. 

4. Islam Nusantara berkembang melalui perpaduan 

syariat  budaya yang meneguhkan spiritualitas 

sekaligus menjaga harmoni sosial. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



139 

 

BAB VIII 

ZIKIR DAN KEHIDUPAN MOODERN 

 

 

A. Tantangan Spiritual Zaman Digital 

Perkembangan teknologi digital membawa perubahan besar 

dalam pola hidup masyarakat modern, termasuk dalam 

dimensi spiritualitas. Sejumlah penelitian menunjukkan 

bahwa era digital menciptakan tantangan baru bagi praktik 

keagamaan, termasuk zikir sebagai aktivitas batiniah yang 

memerlukan ketenangan dan konsentrasi. 

Menurut penelitian Turkle (2016), masyarakat digital 

mengalami overstimulasi informasi yang menyebabkan 

menurunnya kemampuan fokus dan refleksi diri. Hal ini 

berdampak pada kualitas ibadah seperti zikir yang 

memerlukan kehadiran hati (hudhur al-qalb). Studi yang 

dilakukan oleh Hermans dan Anthony (2020) dalam 

Journal of Religion and Digital Culture menyebutkan 

bahwa penggunaan gawai secara intens memicu sistem 

perhatian manusia menjadi fragmentaris, sehingga aktivitas 

spiritual menjadi lebih dangkal dan tergesa-gesa. 

Tantangan lain adalah disrupsi waktu. McClure (2018) 

menegaskan bahwa era digital menciptakan budaya serba 

cepat (fast culture) yang membuat masyarakat sulit 

meluangkan waktu secara khusus untuk kontemplasi 

spiritual. Hal ini sejalan dengan temuan Al-Kandari & Al-

Hunaiyyan (2020) bahwa semakin tinggi durasi 

penggunaan media sosial, semakin rendah kecenderungan 

seseorang untuk melakukan ritus keagamaan yang bersifat 



140 

 

repetitif dan memerlukan ketenangan, termasuk zikir.Dari 

perspektif psikologi, era digital juga meningkatkan risiko 

stres, kecemasan, dan tekanan mental. Penelitian American 

Psychological Association (APA, 2022) menunjukkan 

bahwa penggunaan media digital berlebihan berkorelasi 

dengan meningkatnya gangguan kecemasan, attention 

disorder, dan kelelahan mental. Kondisi ini melemahkan 

kesiapan batin untuk berdzikir, karena zikir membutuhkan 

stabilitas emosional dan ketenangan kognitif (Ghorbani et 

al., 2018). 

Tantangan berikutnya adalah banjir konten keagamaan 

yang tidak terverifikasi. Campbell (2020) menegaskan 

munculnya fenomena algorithmic religion, yaitu praktik 

keberagamaan yang dibentuk oleh algoritma media sosial, 

bukan oleh otoritas keagamaan yang sah. Akibatnya, 

banyak masyarakat mengonsumsi materi zikir dan doa 

tanpa standar keilmuan, sehingga memunculkan praktik 

spiritualitas instan dan sekuler.Selain itu, era digital 

menghadirkan komersialisasi spiritual. Studi Hoover (2019) 

menunjukkan bahwa banyak platform digital mengubah 

aktivitas keagamaan menjadi komoditas konsumsi, seperti 

zikir dalam bentuk konten hiburan, musik relaksasi, atau 

produk berbayar. Hal ini berpotensi menggeser esensi zikir 

dari aktivitas penghambaan menuju pengalaman emosional 

pragmatis.Dengan demikian, berdasarkan berbagai temuan 

akademik tersebut, dapat disimpulkan bahwa tantangan 

spiritual di era digital tidak hanya bersifat teknologis, tetapi 

juga menyentuh aspek psikologis, epistemologis, dan 

teologis. Praktik zikir menghadapi tekanan besar akibat 

distraksi, fragmentasi perhatian, instanitas budaya digital, 

dan komersialisasi spiritual. Tantangan ini menuntut 



141 

 

hadirnya pendekatan baru agar zikir tetap relevan dan dapat 

dijalankan secara mendalam dalam kehidupan modern. 

B. Distraksi dan Hati yang Tidak Tenteram 

Salah satu dampak utama era digital terhadap kehidupan 

spiritual adalah meningkatnya distraksi (gangguan 

perhatian) yang mempengaruhi ketenteraman hati. Literatur 

akademik menunjukkan bahwa lingkungan digital 

menciptakan kondisi mental yang tidak stabil, mudah 

terpecah, dan sulit fokus, sehingga mengganggu aktivitas 

ibadah seperti zikir yang membutuhkan fokus batin dan 

kehadiran hati.Penelitian Rosen, Lim, Carrier, dan Cheever 

(2014) dalam Computers in Human Behavior 

mengungkapkan bahwa penggunaan gawai dalam jangka 

panjang menurunkan kapasitas perhatian (attention span) 

dan meningkatkan kecenderungan berpikir pendek serta 

impulsif. Ketika perhatian terfragmentasi, individu sulit 

mempertahankan ketenangan batin yang menjadi dasar 

zikir. Temuan ini diperkuat oleh studi Mark, Gudith, dan 

Klocke (2012) yang menunjukkan bahwa notifikasi digital 

— pesan, media sosial, dan aplikasi  memicu micro-stress 

yang berulang, sehingga pikiran berada dalam keadaan 

waspada terus-menerus dan sulit memasuki kondisi 

reflektif. 

Dari perspektif psikologi, gangguan perhatian digital 

berkaitan erat dengan meningkatnya kegelisahan dan 

ketidaktenangan hati. Menurut penelitian American 

Psychological Association (APA, 2022), paparan 

berlebihan terhadap media digital menimbulkan digital 

anxiety, yaitu kecemasan yang muncul akibat 



142 

 

ketergantungan dan tekanan dari aktivitas daring. Kondisi 

ini membuat pikiran tidak stabil, sering resah, dan tidak 

mampu mencapai state of calmness yang diperlukan untuk 

merasakan kedalaman zikir. Hal ini sejalan dengan studi 

Levitin (2015) yang menyatakan bahwa otak manusia 

mengalami cognitive overload ketika menerima terlalu 

banyak informasi, sehingga individu merasa gelisah, lelah, 

dan kehilangan ketenangan batin.Dalam perspektif 

keagamaan, kondisi hati yang tidak tenteram juga dipicu 

oleh konten digital yang bersifat negatif seperti berita 

hoaks, ujaran kebencian, atau konten sensasional. Studi 

Kuss dan Griffiths (2017) menemukan bahwa interaksi 

dengan konten digital yang bernuansa emosional negatif 

meningkatkan stres, kemarahan, dan kecemasan. Keadaan 

emosional ini bertentangan dengan syarat ketenangan 

dalam zikir, sebagaimana digambarkan oleh para ulama 

tasawuf bahwa zikir membutuhkan ṣafā’ al-qalb 

(kejernihan hati) dan sukūn al-nafs (ketenteraman 

jiwa).Dari sisi neurosains, penelitian Tang, Hölzel, dan 

Posner (2015) menunjukkan bahwa gangguan konsentrasi 

akibat distraksi digital melemahkan fungsi prefrontal 

cortex, yaitu bagian otak yang berperan dalam regulasi 

emosi dan fokus spiritual. Akibatnya, individu mudah 

mengalami kegelisahan batin meskipun secara lahiriah 

tidak sedang mengalami masalah besar. Dalam konteks 

zikir, lemahnya kemampuan mengatur emosi ini 

menghambat proses tathmā’inn al-qulūb yang menjadi 

tujuan utama zikir. 

Dengan demikian, berdasarkan kajian akademik 

multidisipliner psikologi, neurosains, dan studi media 

distraksi digital terbukti menjadi faktor signifikan penyebab 



143 

 

hati tidak tenteram pada masyarakat modern. Fragmentasi 

perhatian, tekanan mental dari media sosial, dan banjir 

informasi negatif mengganggu kemampuan seseorang 

untuk menghadirkan hati dalam zikir. Kondisi ini menuntut 

strategi spiritual yang lebih kuat untuk mengembalikan 

ketenangan, seperti pengaturan waktu digital, detoksifikasi 

informasi, dan revitalisasi praktik zikir yang lebih 

konsisten. 

C. Zikir sebagai Terapi di Era Gadget 

Perkembangan teknologi digital dan penggunaan gadget 

secara intens dalam kehidupan sehari-hari telah membawa 

konsekuensi psikologis yang signifikan, seperti stres, 

kecemasan, information overload, dan berkurangnya 

stabilitas emosi. Dalam konteks ini, zikir hadir sebagai 

salah satu terapi spiritual yang terbukti secara akademik 

mampu meredakan tekanan psikologis yang diakibatkan 

oleh budaya digital.Penelitian Ghorbani, Watson, dan Chen 

(2018) dalam Journal of Religion and Health menunjukkan 

bahwa praktik zikir dapat menurunkan tingkat kecemasan 

dan meningkatkan kesejahteraan psikologis melalui 

mekanisme regulasi emosi dan penguatan kesadaran 

spiritual. Zikir, terutama yang dilakukan secara repetitif 

dan penuh kesadaran, dapat menurunkan aktivitas sistem 

saraf simpatis sehingga menciptakan kondisi relaksasi dan 

ketenangan hati. 

Dari perspektif neurosains, studi Newberg dan Waldman 

(2016) dalam How God Changes Your Brain menunjukkan 

bahwa aktivitas spiritual seperti zikir dan doa mampu 

meningkatkan aktivitas gelombang otak alfa, yang 



144 

 

berhubungan dengan ketenangan, fokus, dan stabilitas 

emosi. Aktivasi ini membantu melawan stres yang 

disebabkan oleh penggunaan gadget berlebihan, seperti 

paparan notifikasi yang terus-menerus atau konsumsi 

konten yang memicu kecemasan.Selain itu, penelitian 

Abdollahi et al. (2019) menemukan bahwa zikir dapat 

menjadi terapi efektif untuk digital stress, yaitu 

ketegangan psikologis yang muncul akibat ketergantungan 

dan tekanan dari lingkungan digital. Dalam uji klinis 

mereka, praktik zikir secara konsisten selama dua minggu 

mampu menurunkan indikator stres, meningkatkan kualitas 

tidur, dan mengurangi gejala depresi ringan. Temuan ini 

menunjukkan bahwa zikir tidak hanya memiliki nilai 

spiritual, tetapi juga manfaat terapeutik yang dapat diukur 

secara ilmiah.Dalam studi lain, Alavi, Savoji, dan Hosseini 

(2020) menegaskan bahwa zikir memiliki efek serupa 

dengan teknik mindfulness modern. Zikir yang dilakukan 

dengan kesadaran (hudhur al-qalb) memusatkan perhatian 

pada satu frasa atau nama Allah, sehingga membantu 

mematahkan pola perhatian yang terpecah akibat gadget. 

Fokus tunggal pada lafaz zikir menyebabkan menurunnya 

aktivitas mental yang bersifat kacau dan tidak stabil, 

meningkatkan emotional grounding, dan mengurangi gejala 

kegelisahan. 

Zikir juga berfungsi sebagai regulasi diri spiritual. Dalam 

studi yang dilakukan oleh Koenig (2020), praktik ibadah 

seperti zikir memperkuat mekanisme self-regulation, 

termasuk dalam mengontrol impuls penggunaan gadget. 

Individu yang sering berzikir cenderung memiliki 

kemampuan lebih baik untuk mengatur waktu, 

mengendalikan diri dari penggunaan media berlebihan, dan 



145 

 

menjaga keseimbangan psikologis. Dari perspektif 

kesehatan masyarakat, penelitian Mahoney (2021) 

menunjukkan bahwa masyarakat yang memasukkan 

aktivitas spiritual seperti zikir ke dalam rutinitas harian 

memiliki tingkat resiliensi lebih tinggi terhadap stres 

digital. Hal ini disebabkan oleh adanya spiritual coping, 

yaitu kemampuan untuk merespon tekanan digital dengan 

pendekatan keagamaan atau spiritual. 

Dengan demikian, berdasarkan data akademik lintas 

disiplin, zikir dapat dipahami sebagai terapi efektif di era 

gadget. Zikir membantu menenangkan sistem saraf, 

meredakan kecemasan akibat distraksi digital, memperkuat 

regulasi diri, dan mengembalikan ketenangan batin yang 

sering hilang akibat penggunaan teknologi yang tidak 

terkontrol. Praktik zikir dengan kesadaran dan konsistensi 

menjadi strategi penting untuk menjaga kesehatan mental 

dan spiritual di tengah intensitas kehidupan digital. 

D. Zikir untuk Menjaga Fokus, Emosi, dan  

     Produktivitas 

Di tengah arus informasi yang cepat dan penggunaan 

gadget yang intensif, banyak penelitian menunjukkan 

bahwa kemampuan fokus, stabilitas emosi, dan 

produktivitas manusia mengalami penurunan. Zikir sebagai 

praktik spiritual Islam memiliki potensi besar untuk 

mengatasi problem tersebut. Data akademik lintas 

disiplin—psikologi, neurosains, dan studi spiritualitas 

mengonfirmasi bahwa zikir dapat berfungsi sebagai alat 

regulasi mental dan emosional yang mendukung performa 

kognitif dan produktivitas. 



146 

 

1. Zikir untuk Meningkatkan Fokus 

Penelitian yang dilakukan oleh Abdollahi et al. (2019) 

menunjukkan bahwa zikir repetitif yang dilakukan dengan 

penuh kesadaran dapat meningkatkan sustained attention, 

yaitu kemampuan mempertahankan fokus dalam jangka 

waktu tertentu. Mekanisme ini bekerja dengan memusatkan 

perhatian pada satu frasa zikir, sehingga meminimalkan 

mind wandering kondisi ketika pikiran terus berpindah 

akibat distraksi gadget.Neurosains juga mendukung temuan 

ini. Newberg dan Waldman (2016) menjelaskan bahwa 

zikir meningkatkan aktivitas pada bagian prefrontal cortex, 

area otak yang berperan dalam fokus, kontrol diri, dan 

pengambilan keputusan. Aktivitas berulang dalam zikir 

dapat melatih otak untuk kembali pada titik perhatian yang 

stabil, sekaligus menurunkan impuls untuk mengecek 

gawai secara kompulsif. 

2. Zikir dalam Regulasi Emosi 

Studi Ghorbani, Watson, dan Chen (2018) dalam Journal of 

Religion and Health menemukan bahwa zikir mampu 

menurunkan tingkat kecemasan dan meningkatkan 

emotional well-being secara signifikan. Hal ini disebabkan 

oleh penurunan aktivitas sistem saraf simpatis dan 

peningkatan gelombang otak alfa yang menciptakan 

relaksasi mental.Lebih jauh, penelitian Koenig (2020) 

menegaskan bahwa aktivitas ibadah seperti zikir membantu 

regulasi emosi melalui mekanisme spiritual coping, yakni 

kemampuan menggunakan nilai-nilai spiritual dalam 

merespons tekanan psikologis. Ketika emosi lebih stabil, 

individu dapat merespons masalah secara lebih rasional dan 



147 

 

tidak reaktif, sehingga mendukung produktivitas sehari-

hari. 

3. Zikir dan Pengelolaan Stres 

Studi Tang, Hölzel, dan Posner (2015) menjelaskan bahwa 

latihan meditasi berfokus termasuk zikir mengurangi 

produksi hormon stres kortisol dan memperbaiki 

keseimbangan sistem saraf. Hal ini penting mengingat stres 

digital (digital stress) menjadi salah satu penyebab 

menurunnya kualitas kerja, konsentrasi, dan kesehatan 

mental. Aktivitas zikir yang dilakukan sebelum memulai 

pekerjaan atau di sela-sela kesibukan dapat menetralkan 

stres harian, memperbaiki mood, dan menyediakan ruang 

mental untuk berpikir lebih jernih. 

4. Zikir dan Peningkatan Produktivitas 

Dari perspektif manajemen kerja, penelitian Schaufeli 

(2017) mengenai work engagement menunjukkan bahwa 

individu dengan stabilitas emosi lebih tinggi dan fokus 

yang lebih baik memiliki produktivitas kerja yang lebih 

optimal. Zikir dapat memenuhi kedua prasyarat tersebut: 

stabilitas emosi dan konsentrasi.Studi Mahoney (2021) 

menunjukkan bahwa praktik spiritual harian meningkatkan 

resilience dan kemampuan memecahkan masalah, dua 

komponen penting yang memengaruhi produktivitas. Zikir, 

sebagai bentuk ibadah yang sederhana dan fleksibel, dapat 

dilakukan tanpa mengganggu aktivitas kerja, sehingga 

membantu pekerja tetap tenang, stabil, dan fokus sepanjang 

hari. 

 



148 

 

5. Zikir sebagai Pola Disiplin Kognitif 

Dalam kerangka psikologi kognitif, zikir juga dapat 

dipahami sebagai bentuk latihan disiplin mental. Savoji dan 

Hosseini (2020) dalam kajiannya menyatakan bahwa 

praktik spiritual berulang melatih otak untuk membentuk 

pola pikir terstruktur dan tenang. Pola ini merupakan 

fondasi dari perilaku produktif, termasuk kemampuan 

memprioritaskan pekerjaan, menunda distraksi digital, dan 

menyelesaikan tugas dengan efisiensi tinggi.Berdasarkan 

data akademik, zikir bukan hanya aktivitas spiritual, tetapi 

juga alat manajemen diri modern yang mendukung fokus 

kognitif, stabilitas emosi, dan produktivitas kerja. Di era 

gadget yang penuh distraksi, zikir memberikan ruang batin 

yang tenang, meningkatkan kapasitas fokus, dan 

memperkuat kontrol diri. Kombinasi ini menjadikan zikir 

sebagai praktik yang relevan dan strategis untuk menjaga 

performa dalam kehidupan modern. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



149 

 

BAB IX 

MENJAGA ESENSI ZIKIR DI TENGAH 

MODERNITAS 

A. Pentingnya Menggabungkan Tradisi dan Inovasi 

Modernitas dan perkembangan teknologi digital membawa 

perubahan mendasar terhadap pola keberagamaan 

masyarakat Muslim. Dalam konteks zikir, muncul 

kebutuhan untuk menggabungkan tradisi sebagai akar 

spiritual dengan inovasi sebagai respons terhadap dinamika 

zaman. Literatur akademik menunjukkan bahwa integrasi 

keduanya sangat penting agar zikir tetap relevan, otentik, 

dan fungsional bagi umat Islam modern. 

1. Tradisi sebagai Penjaga Esensi Spiritual 

Menurut Nasr (2016), tradisi spiritual Islam berfungsi 

sebagai penopang utama dalam menjaga kemurnian praktik 

ibadah. Tradisi tidak hanya berupa ritual, tetapi juga 

mencakup nilai-nilai teologis dan metodologis yang 

diwariskan ulama sepanjang zaman. Dalam konteks zikir, 

tradisi memastikan praktik tetap berada dalam rambu-

rambu syariat, menghindarkan dari penyimpangan, serta 

menjaga makna spiritual seperti tathmā’inn al-qulūb, 

hudhur al-qalb, dan keikhlasan.Penelitian Osman & Sholeh 

(2020) menegaskan bahwa praktik zikir tradisional, 

terutama melalui halaqah, majelis zikir, dan tarekat, 

memiliki peran sosial dan psikologis yang kuat dalam 

membentuk ketahanan spiritual masyarakat. Tradisi ini 

menyediakan lingkungan pembelajaran spiritual yang teruji 

secara historis. 



150 

 

2. Inovasi sebagai Respons terhadap Perubahan Zaman 

Dalam kajian digital religion, Campbell (2020) menyatakan 

bahwa inovasi diperlukan agar praktik keagamaan dapat 

beradaptasi dengan transformasi teknologi. Inovasi dalam 

konteks zikir mencakup penggunaan aplikasi digital, 

platform video, audio dzikir, hingga majelis zikir virtual. 

Inovasi ini membantu generasi muda dan masyarakat urban 

tetap terhubung dengan aktivitas spiritual meskipun berada 

dalam lingkungan yang sangat teknologis.Penelitian Al-

Kandari & Al-Hunaiyyan (2020) menemukan bahwa 

penggunaan media digital secara positif dapat 

meningkatkan akses terhadap sumber-sumber keagamaan, 

termasuk materi zikir. Namun, inovasi tersebut harus 

dikendalikan agar tidak mereduksi zikir menjadi sekadar 

konsumsi konten spiritual instan tanpa kesadaran batin. 

3. Integrasi Tradisi dan Inovasi sebagai Kebutuhan  

    Utama 

Literatur kontemporer menegaskan bahwa keberhasilan 

menjaga esensi ibadah di era modern ditentukan oleh 

kemampuan menggabungkan tradisi dan inovasi. Hermans 

& Anthony (2020) dalam Journal of Religion and Digital 

Culture menyebutnya sebagai hybrid spirituality, yaitu 

praktik keagamaan yang tetap berakar pada nilai tradisional 

namun disajikan dalam format dan media modern. 

Pendekatan ini memungkinkan zikir tetap otentik dalam 

substansi, tetapi fleksibel dalam bentuk penyampaiannya. 

Misalnya, penggunaan aplikasi zikir digital dapat 

membantu mengingatkan waktu-waktu zikir pagi dan sore, 

namun metode penghayatan tetap mengikuti pedoman 



151 

 

ulama klasik seperti Imam al-Ghazālī dalam Iḥyā’ ‘Ulūm 

ad-Dīn tentang pentingnya kehadiran hati. 

4. Risiko Reduksi Esensi Tanpa Integrasi 

Penelitian Hoover (2019) menunjukkan bahwa digitalisasi 

spiritual dapat memunculkan risiko spiritual superficiality 

kedangkalan spiritual jika tradisi tidak dijadikan rujukan 

utama. Tanpa landasan tradisi, inovasi dapat mengubah 

zikir menjadi hiburan atau konten komersial semata, 

sehingga nilai ibadah dan transformasi spiritual yang 

seharusnya muncul dari zikir menjadi hilang.Oleh karena 

itu, integrasi tradisi dan inovasi merupakan kebutuhan 

mendesak untuk menghindari pengaburan makna zikir serta 

menjaga kualitasnya sebagai sarana tazkiyah al-nafs. 

5. Manfaat Integrasi bagi Generasi Modern 

Studi Mahoney (2021) dalam kajian spiritualitas modern 

menyatakan bahwa masyarakat yang dapat menggabungkan 

ritual tradisional dengan bentuk-bentuk inovatif memiliki 

ketahanan mental lebih tinggi, kemampuan regulasi diri 

lebih baik, dan keseimbangan hidup yang lebih stabil. 

Dalam konteks zikir, integrasi ini membantu generasi muda 

tetap dekat dengan nilai-nilai Islam meskipun hidup dalam 

ekosistem digital yang serba cepat. Berdasarkan data 

akademik, menggabungkan tradisi dan inovasi merupakan 

pendekatan paling efektif untuk menjaga esensi zikir di 

tengah modernitas. Tradisi menjaga kemurnian makna 

spiritual, sementara inovasi memastikan relevansi dan 

aksesibilitas. Integrasi keduanya memungkinkan zikir tetap 



152 

 

menjadi praktik ibadah yang mendalam, kontekstual, dan 

transformatif dalam kehidupan masyarakat modern. 

B. Menjaga Kekhusyukan Meski Lewat Media Digital 

Perkembangan teknologi digital telah mengubah cara umat 

Islam melakukan aktivitas keagamaan, termasuk dalam 

praktik zikir. Meskipun media digital memberikan 

kemudahan akses, salah satu tantangan utama adalah 

menjaga khushū‘ agar zikir tidak hanya menjadi aktivitas 

mekanis atau konsumsi konten spiritual semata. Kajian 

akademik menunjukkan bahwa kekhusyukan tetap dapat 

dijaga, bahkan ditingkatkan, apabila praktik zikir digital 

dilakukan dengan pendekatan yang tepat. 

1. Tantangan Kekhusyukan di Ruang Digital 

Menurut Campbell (2020) dalam kajian digital religion, 

lingkungan digital memiliki karakter distraction-rich 

environment, yakni ruang yang sarat distraksi visual, 

notifikasi, dan perpindahan cepat antar aplikasi. Hal ini 

dapat mengurangi kedalaman zikir karena perhatian mudah 

terpecah.Studi Rosen et al. (2014) menunjukkan bahwa 

pengguna gadget mengalami penurunan attention span 

yang signifikan ketika terpapar notifikasi terus-menerus. 

Distraksi tersebut menjadi faktor utama yang menghambat 

pencapaian kekhusyukan dalam ibadah, termasuk zikir. 

2. Potensi Media Digital dalam Memfasilitasi     

     Kekhusyukan 

Meskipun menantang, media digital juga memiliki potensi 

untuk meningkatkan kualitas pengalaman spiritual. 



153 

 

Menurut Hoover & Echchaibi (2019), platform digital 

dapat menjadi sacred space baru ketika dipakai dengan 

intensi spiritual yang jelas. Misalnya melalui aplikasi zikir, 

audio murattal, atau majelis zikir virtual yang menyediakan 

suasana tenang dan terstruktur.Studi oleh Al-Kandari & Al-

Hunaiyyan (2020) menemukan bahwa aplikasi keagamaan 

dapat meningkatkan konsistensi ibadah karena berfungsi 

sebagai pengingat waktu, penjaga rutinitas spiritual, dan 

penyedia materi zikir yang benar secara syariat. 

3. Prinsip Kehadiran Hati (Hudhūr al-Qalb) dalam  

    Media Digital 

Penelitian Ghorbani, Watson, & Chen (2018) menekankan 

bahwa kekhusyukan berkaitan erat dengan mindful 

attention kemampuan memusatkan perhatian secara sadar 

pada aktivitas spiritual. Mindfulness secara teoretis dapat 

disinergikan dengan zikir digital, selama penggunaan 

gadget diarahkan untuk menenangkan pikiran, bukan 

menambah distraksi.Dalam tradisi tasawuf, hudhūr al-qalb 

merupakan syarat utama zikir. Menurut al-Ghazālī, 

kekhusyukan tercapai ketika hati hadir dan terfokus pada 

Allah, bukan pada bentuk ritualnya. Prinsip ini dapat 

diaplikasikan pada zikir digital dengan menata niat, 

memilih waktu yang tenang, menonaktifkan notifikasi, dan 

menjaga adab batin. 

4. Teknik Menjaga Kekhusyukan dalam Zikir Digital  

Sejumlah penelitian menyarankan langkah-langkah praktis 

yang terbukti efektif menjaga fokus dan kedalaman 

spiritual saat menggunakan media digital: 



154 

 

a. DigitalMinimalism 

 

Cal Newport (2019) menyatakan bahwa mengurangi 

gangguan digital melalui pengaturan notifikasi dan 

lingkungan digital dapat meningkatkan ketenangan 

mental. Ini berlaku langsung pada praktik zikir 

berbasis aplikasi. 

b. Single-task Spirituality 

Menurut Mark, Gudith, & Klocke (2012), melakukan 

satu aktivitas saja tanpa multitasking meningkatkan 

kualitas fokus hingga 40%. Maka, saat zikir digital, 

pengguna perlu menutup aplikasi lain dan 

menghindari kegiatan paralel. 

c. Mindfulness-based Digital Use 

Studi Tang, Hölzel, & Posner (2015) menemukan 

bahwa latihan fokus berulang (termasuk zikir) dapat 

menguatkan prefrontal cortex, memungkinkan 

seseorang tetap khusyuk meski berada di lingkungan 

digital. 

5. Media Digital sebagai Sarana Konsistensi Spiritual 

Penelitian Mahoney (2021) menunjukkan bahwa 

penggunaan platform digital secara positif dapat 

meningkatkan spiritual resilience, yaitu kemampuan 

mempertahankan kestabilan spiritual dalam kondisi penuh 

distraksi. Dengan konsistensi zikir melalui aplikasi digital, 

individu dapat membangun pola ibadah yang berkelanjutan.  

Dalam masyarakat urban yang memiliki waktu terbatas, 

media digital memungkinkan zikir dilakukan dalam 

berbagai situasi—di perjalanan, di sela pekerjaan, atau 



155 

 

menjelang tidur—tanpa mengurangi nilai spiritualnya 

selama adab dan kekhusyukan dijaga.Berdasarkan data 

akademik, kekhusyukan dalam zikir tetap dapat dijaga 

meski dilakukan melalui media digital. Tantangan distraksi 

dapat diminimalkan melalui pengaturan lingkungan digital 

dan kesadaran batin, sementara teknologi dapat digunakan 

sebagai sarana memperkuat rutinitas dan pendalaman 

spiritual. Dengan pendekatan yang tepat, media digital 

tidak merusak kekhusyukan, tetapi justru dapat mendukung 

pengalaman zikir yang konsisten dan bermakna di tengah 

modernitas. 

C. Zikir Digital sebagai Sarana, Bukan Tujuan 

Perkembangan teknologi digital telah melahirkan berbagai 

aplikasi zikir, tasbih digital, dan platform pengingat ibadah 

yang memudahkan umat Islam dalam menjalankan amalan 

spiritual. Namun, penelitian-penelitian kontemporer 

menegaskan bahwa teknologi hanyalah sarana dan tidak 

boleh menggeser esensi zikir sebagai aktivitas hati (dhikr 

al-qalb) yang menuntut kesadaran, kehadiran jiwa, dan 

ketundukan spiritual.Studi oleh Rahman & Amin (2021) 

tentang praktik ibadah digital di Asia Tenggara 

menunjukkan bahwa aplikasi zikir memang mampu 

meningkatkan konsistensi pengguna dalam beribadah, 

namun tidak secara otomatis meningkatkan kualitas 

kekhusyukan jika tidak diiringi niat dan pemahaman yang 

benar. Temuan ini menegaskan prinsip klasik dalam fikih 

dan tasawuf bahwa amal ibadah ditentukan oleh ikhlas dan 

hudhūr al-qalb, bukan oleh alat yang digunakan. 



156 

 

Penelitian lain oleh Hassan & Basri (2020) tentang 

penggunaan tasbih digital di kalangan muslim urban 

mencatat bahwa sebagian pengguna terjebak pada 

pendekatan mekanis mengincar jumlah hitungan tertentu 

tanpa menghadirkan makna. Hal ini sesuai dengan kritik 

para ulama tasawuf, seperti al-Ghazālī, yang menekankan 

bahwa zikir yang hanya sebatas gerakan lisan tanpa 

kehadiran hati tidak memberi dampak signifikan pada 

penyucian jiwa (tazkiyah al-nafs).Dalam konteks era 

digital, para sarjana kajian Islam modern seperti Abdul 

Rauf (2022) menegaskan pentingnya menempatkan aplikasi 

zikir sebagai alat bantu untuk membangun kebiasaan 

(ritme) ibadah, bukan sebagai tujuan spiritual itu sendiri. 

Teknologi dapat memudahkan, tetapi perjumpaan batin 

antara hamba dan Tuhan tidak dapat diwakili oleh 

perangkat apa pun.Karena itu, teknologi idealnya 

digunakan untuk fungsi-fungsi yang mendukung, seperti: 

1. Pengingat waktu zikir, 

2. Penuntun bacaan yang benar, 

3. Pencatat perkembangan ibadah, namun kualitas zikir 

tetap bertumpu pada kesadaran spiritual yang hadir 

dalam diri pengguna. 

Dengan demikian, perspektif akademik menegaskan bahwa 

zikir digital harus dipahami sebagai sarana yang 

memungkinkan praktik zikir menjadi lebih teratur, namun 

tujuan utamanya tetap penyucian hati, ketenangan jiwa, dan 

kedekatan dengan Allah. Tanpa kesadaran tersebut, 

teknologi justru berpotensi menjauhkan seseorang dari 

makna zikir yang hakiki. 



157 

 

BAB X 

PENUTUP 

 

A.Kesimpulan 

Buku Zikir yang Benar, Hati yang Damai 

menegaskan bahwa zikir merupakan fondasi ketenangan 

batin yang telah diajarkan dalam Islam sejak masa awal dan 

terus dipraktikkan oleh umat di berbagai penjuru dunia, 

termasuk Nusantara. Zikir yang benar bukan sekadar 

rangkaian bacaan yang diucapkan oleh lisan, tetapi 

merupakan aktivitas spiritual yang menghadirkan hati, 

menghidupkan kesadaran, dan menghubungkan manusia 

dengan Allah SWT. Melalui pemahaman dan praktik zikir 

yang autentik, seorang muslim dapat mencapai kedamaian 

hati yang menjadi kebutuhan mendasar dalam kehidupan 

modern yang penuh tekanan.Hasil kajian dalam buku ini 

menunjukkan bahwa tradisi zikir memiliki fungsi 

multidimensi: sebagai ibadah individual untuk menguatkan 

iman, sebagai praktik psikologis untuk menenangkan jiwa, 

dan sebagai mekanisme sosial untuk membangun 

solidaritas serta memperkuat nilai-nilai moral masyarakat. 

Penelitian-penelitian kontemporer dalam psikologi agama 

mendukung pandangan ini, bahwa aktivitas spiritual yang 

berulang dan penuh kesadaran seperti zikir dapat 

menurunkan tingkat stres, meningkatkan keseimbangan 

emosi, dan memulihkan kejernihan pikiran. 

Di tengah gempuran modernitas, teknologi, dan 

distraksi digital, zikir tetap terbukti relevan dan bahkan 

semakin dibutuhkan. Era penuh informasi ini melahirkan 



158 

 

tekanan mental, rasa cemas, kehilangan fokus, dan 

kekosongan spiritual. Semua ini memperlihatkan 

pentingnya mengembalikan zikir sebagai terapi batin yang 

mampu menstabilkan emosi, menguatkan mental, serta 

membentuk karakter yang lebih sabar dan penuh syukur. 

Namun buku ini juga mengingatkan bahwa penggunaan 

aplikasi zikir dan media digital hanyalah sarana 

pendukung; esensi zikir tetap berada pada hati yang hadir, 

niat yang ikhlas, dan pemahaman yang benar. 

Seluruh pembahasan dalam buku ini bermuara pada 

satu pesan utama: kedamaian hati tidak datang dari 

banyaknya bacaan, tetapi dari kualitas zikir yang dilakukan 

dengan benar yakni zikir yang menghadirkan kepasrahan, 

ketundukan, dan kedekatan seorang hamba dengan Allah. 

Dengan zikir yang benar, manusia mampu menghadapi 

tekanan hidup, menjaga keseimbangan batin, dan 

membangun hubungan sosial yang harmonis dan penuh 

kasih sayang. 

Akhirnya, semoga buku ini menjadi panduan yang 

memperkuat pemahaman, memperbaiki praktik, dan 

menumbuhkan kebiasaan zikir yang lebih berkualitas, 

sehingga setiap pembaca dapat merasakan buahnya: hati 

yang damai, hidup yang tenteram, dan jiwa yang selalu 

dekat dengan Allah Swt. 

B. Implikasi 

Pembahasan dalam buku Zikir yang Benar, Hati yang 

Damai memberikan sejumlah implikasi penting bagi 

pengembangan spiritual individu, penguatan pendidikan 



159 

 

keagamaan, dan pembangunan harmoni sosial di era 

modern. Implikasi ini dapat dijadikan rujukan bagi praktisi 

pendidikan, peneliti, tokoh agama, maupun masyarakat 

umum yang ingin mengintegrasikan zikir ke dalam 

kehidupan yang lebih bermakna dan seimbang. 

1. Implikasi bagi Pengembangan Diri dan Kesehatan  

    Mental 

Zikir yang dilakukan secara benar dan konsisten terbukti 

memberikan dampak positif bagi kesehatan mental 

manusia. Berbagai penelitian psikologi agama 

menunjukkan bahwa aktivitas spiritual seperti zikir dapat 

menurunkan tingkat kecemasan, meningkatkan stabilitas 

emosi, dan memperbaiki kesejahteraan psikologis. 

Implikasinya, zikir dapat dijadikan sebagai salah satu 

strategi pengelolaan stres di tengah kehidupan modern yang 

penuh tekanan, sekaligus menjadi terapi spiritual yang 

membantu seseorang menemukan kedamaian batin. 

2. Implikasi bagi Pendidikan Islam dan Pembinaan  

    Umat 

Buku ini menyiratkan pentingnya menjadikan zikir sebagai 

bagian integral dalam pendidikan keagamaan, baik di 

sekolah, madrasah, masjid, maupun keluarga. Guru, ustaz, 

dan pembina rohani dapat memperkuat pendekatan 

pembelajaran yang tidak hanya menekankan hafalan, tetapi 

juga pemahaman makna dan penghayatan spiritual. 

Implikasinya, kurikulum fikih, akhlak, dan tasawuf perlu 

mengakomodasi latihan-latihan zikir yang autentik 

sehingga generasi muda tidak hanya mampu melafalkan, 



160 

 

tetapi juga merasakan ketenangan dan energi spiritual dari 

praktik tersebut. 

3. Implikasi bagi Praktik Keagamaan di Era Digital 

Melalui analisis praktik zikir digital, buku ini menegaskan 

bahwa teknologi dapat menjadi alat bantu yang bermanfaat 

jika digunakan secara tepat. Implikasinya, aplikasi zikir, 

tasbih digital, dan media dakwah berbasis teknologi perlu 

dirancang untuk mendorong kualitas ibadah, bukan sekadar 

mengejar kuantitas. Tokoh agama dan pengembang konten 

digital dapat berkolaborasi menciptakan media zikir yang 

edukatif, otentik, dan tidak menghilangkan dimensi 

kekhusyukan. 

4. Implikasi bagi Kehidupan Sosial dan Moderasi  

    Beragama 

Zikir memiliki fungsi sosial yang signifikan dalam 

membangun karakter masyarakat yang tenang, damai, dan 

moderat. Tradisi zikir jamaah yang berkembang di 

Nusantara terbukti memperkuat solidaritas, mempererat 

hubungan sosial, serta membentuk suasana keberagamaan 

yang inklusif. Implikasi dari temuan ini adalah pentingnya 

melestarikan tradisi zikir lokal sebagai warisan budaya 

spiritual yang mampu mencegah konflik, merawat harmoni, 

dan memperkuat moderasi beragama di tengah 

keberagaman. 

 

 



161 

 

5. Implikasi bagi Kajian Akademik dan Penelitian  

    Lanjutan 

Buku ini membuka ruang bagi penelitian lebih mendalam 

terkait keterkaitan antara zikir, kesehatan mental, praktik 

keagamaan digital, dan dinamika sosial budaya di 

masyarakat Muslim. Peneliti dapat mengembangkan studi 

empiris mengenai efektivitas zikir dalam berbagai konteks, 

seperti pendidikan, terapi psikoreligius, atau pembangunan 

karakter. Hal ini berimplikasi pada semakin luasnya 

kontribusi kajian zikir bagi ilmu keislaman, psikologi, dan 

studi budaya Nusantara. 

C. Saran untuk Kajian Lebih Lanjut 

Berdasarkan hasil pembahasan dalam buku ini, terdapat 

beberapa ruang penelitian dan pengembangan kajian yang 

perlu diperluas agar pemahaman tentang zikir semakin 

komprehensif dan kontekstual. Saran-saran berikut dapat 

menjadi arah bagi peneliti, akademisi, maupun praktisi 

keagamaan yang ingin memperdalam studi mengenai zikir 

dalam perspektif multidisipliner. 

 

1. Penelitian Empiris tentang Dampak Zikir bagi  

    Kesehatan Mental 

Walaupun berbagai penelitian menunjukkan manfaat zikir 

bagi ketenangan jiwa, kajian empiris dengan metodologi 

ilmiah yang lebih kuat masih perlu dikembangkan. 

Penelitian eksperimental, neuropsikologis, maupun studi 

longitudinal dapat memberikan data yang lebih terukur 

mengenai pengaruh zikir terhadap stres, kecemasan, 

depresi, dan kesejahteraan psikologis. 



162 

 

 

2. Kajian Mengenai Zikir di Era Digital dan Teknologi  

    Baru 

Perkembangan teknologi digital membuka fenomena baru 

seperti aplikasi zikir, tasbih digital, hingga artificial 

intelligence dalam pengajaran ibadah. Penelitian lebih 

lanjut perlu mengkaji: 

a. bagaimana efektivitas media digital dalam 

membentuk kebiasaan zikir, 

b. apakah teknologi memengaruhi kekhusyukan dan 

kualitas spiritual, 

c. serta bagaimana literasi keagamaan digital dapat 

diarahkan agar tidak menggeser esensi ibadah. 

Kajian interdisipliner antara studi Islam, teknologi 

informasi, dan psikologi sangat diperlukan. 

3. Studi Sosial-Budaya tentang Tradisi Zikir Nusantara 

Tradisi zikir di Nusantara memiliki kekayaan bentuk dan 

fungsi sosial yang belum sepenuhnya terdokumentasi 

secara akademik. Penelitian etnografis, antropologis, dan 

sejarah lokal dapat menggali lebih jauh tentang dinamika 

majelis zikir, perkembangan tarekat, variasi ritual, serta 

perannya dalam menjaga harmoni sosial dan moderasi 

beragama. 

4. Pengembangan Model Pendidikan Zikir di Lembaga  

    Pendidikan 



163 

 

Diperlukan penelitian mengenai desain pembelajaran zikir 

yang efektif untuk madrasah, sekolah, pesantren, dan 

perguruan tinggi. Model pendekatan pedagogis yang 

menggabungkan aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik 

dapat diteliti lebih lanjut agar generasi muda tidak hanya 

memahami zikir secara teoritis, tetapi juga mampu 

menginternalisasikannya dalam kehidupan sehari-hari. 

5. Kajian Komparatif antara Zikir dalam Islam dan  

    Praktik Kontemplatif Agama Lain 

Untuk memperkaya khazanah keilmuan, kajian komparatif 

antara zikir dan praktik meditasi dalam tradisi agama lain 

(seperti mindfulness, chanting, atau mantra meditation) 

dapat dieksplorasi lebih jauh. Kajian seperti ini tidak 

dimaksudkan untuk menyamakan akidah, tetapi untuk 

memperkuat argumentasi akademik mengenai kedalaman 

spiritual zikir serta memetakan pendekatan universal dalam 

mengelola ketenangan batin. 

6. Penelitian tentang Zikir sebagai Metode Terapi  

   Psikoreligius 

Dalam konteks kesehatan mental modern, perlu 

dikembangkan model terapi psikoreligius yang 

memasukkan zikir sebagai bagian dari intervensi. Studi 

klinis pada rumah sakit, lembaga rehabilitasi, atau pusat 

konseling Islam dapat memperluas bukti ilmiah mengenai 

efektivitas zikir sebagai metode penyembuhan gangguan 

kecemasan, trauma, atau kelelahan spiritual (spiritual 

fatigue). 

 



164 

 

D.Langkah yang Perlu Diambil dan Dikembangkan 

Berdasarkan keseluruhan pembahasan dalam buku ini, 

terdapat beberapa langkah strategis yang perlu diambil oleh 

berbagai pihak untuk memastikan bahwa praktik zikir dapat 

terus berkembang secara autentik, relevan, dan memberi 

dampak positif bagi kehidupan spiritual dan sosial 

masyarakat. Langkah-langkah berikut dapat menjadi 

panduan bagi individu, lembaga pendidikan, masyarakat, 

dan peneliti dalam mengembangkan zikir secara lebih 

sistematis. 

1. Menguatkan Pemahaman Zikir secara Komprehensif 

Langkah awal yang perlu diambil adalah memperkuat 

pemahaman tentang zikir sebagai aktivitas yang melibatkan 

lisan, hati, dan tindakan. Pembinaan keagamaan harus 

menekankan pentingnya menghadirkan kesadaran batin 

dalam zikir, bukan sekadar pelafalan mekanis. Pendekatan 

ini dapat dilakukan melalui pengajian, kelas tasawuf dasar, 

kajian kitab klasik, dan literasi spiritual modern. 

2. Menjadikan Zikir sebagai Rutinitas Harian yang  

    Terstruktur 

Agar zikir memberi dampak signifikan pada ketenangan 

jiwa, diperlukan langkah konkret berupa pembiasaan rutin. 

Individu dianjurkan menetapkan jadwal zikir pagi, sore, 

dan malam serta mengintegrasikannya dalam aktivitas 

harian. Langkah ini dapat diperkuat dengan penggunaan 

buku panduan, modul zikir, jurnal zikir, maupun media 

digital yang tetap menjaga esensi ibadah. 



165 

 

3. Mengembangkan Program Pendidikan dan Pelatihan  

     Zikir 

Lembaga pendidikan Islam, masjid, dan pesantren perlu 

mengembangkan program pembelajaran zikir yang 

menyentuh aspek teoretis dan praktik. Pelatihan zikir yang 

terstruktur, seperti workshop zikir kontemplatif, halaqah 

tasawuf, dan pembinaan rohani berkala, dapat memperkuat 

pengalaman spiritual masyarakat. Pelatihan harus 

menekankan etika, adab, dan pemahaman makna zikir. 

4. Memanfaatkan Teknologi secara Bijak dan  

     Berorientasi Esensi 

Pemanfaatan teknologi untuk zikir harus diarahkan pada 

penguatan kualitas ibadah, bukan sekadar kuantitas. 

Langkah yang perlu diambil meliputi: 

a. pengembangan aplikasi zikir yang edukatif dan tidak 

mengganggu kekhusyukan, 

b. pembuatan konten dakwah digital yang mengajarkan 

makna zikir, 

c. pelatihan literasi digital kepada masyarakat agar bijak 

menggunakan teknologi untuk ibadah. 

Pengembangan ini harus tetap menjaga prinsip bahwa 

teknologi adalah sarana, bukan tujuan. 

5. Melestarikan Tradisi Zikir Nusantara yang  

    Berkarakter Moderat 

Tradisi zikir lokal seperti ratib, barzanji, manaqib, dan 

majelis tarekat memerlukan dokumentasi, revitalisasi, dan 



166 

 

pewarisan kepada generasi muda. Langkah yang dapat 

diambil meliputi: 

a. penelitian etnografis, 

b. pembinaan majelis zikir berbasis masyarakat, 

c. pembuatan buku dokumentasi tradisi spiritual lokal. 

Pelestarian ini penting untuk memperkuat identitas 

keislaman yang damai dan inklusif. 

6. Mendorong Kolaborasi antara Tokoh Agama,  

    Akademisi, dan Praktisi Kesehatan Mental 

Untuk memaksimalkan manfaat zikir bagi kesehatan 

mental, perlu ada kolaborasi antara ulama, ahli tasawuf, 

psikolog, maupun praktisi konseling Islam. Kolaborasi ini 

dapat menghasilkan model terapi psikoreligius berbasis 

zikir, panduan klinis, dan program pemulihan mental untuk 

masyarakat yang rentan terhadap stres modern. 

7. Mengembangkan Penelitian Lanjutan tentang Zikir 

Langkah terakhir adalah memperluas riset akademik yang 

bersifat multidisipliner. Peneliti perlu mengembangkan 

studi empiris tentang zikir dalam perspektif neuropsikologi, 

digital religion, antropologi, pendidikan, hingga kesehatan 

mental. Hasil penelitian ini dapat memperkaya literatur dan 

membangun fondasi akademik yang lebih kuat untuk 

memahami peran zikir di era modern. 

 

 



167 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Buku Akademik 

Abdullah, M. (2018). Islam sebagai etika sosial. 

Gramedia. 

Abdul Fattah, A. (2016). Mutiara zikir dan doa 

harian. Pustaka Amani. 

Al-Attas, S. M. N. (2011). Tasawuf dan peradaban: 

Kajian kritis konsep-konsep pendidikan dalam Islam. 

Mizan. 

Al-Ghazali. (2015). Ihya’ Ulumiddin (Terj. M. 

Zuhri). Pustaka Hikmah. 

Al-Jauziyyah, I. Q. (2013). Madarij as-salikin (Terj. 

T. Harun). Pustaka Imam Syafi’i. 

Al-Qaradawi, Y. (2019). Zikir dan kedamaian jiwa. 

Pustaka Ilmu. 

Al-Sirjani, R. (2020). Ketenangan jiwa dalam 

perspektif Islam. Darul Fikr. 

Anwar, R. (2021). Psikologi tasawuf dan 

penyembuhan spiritual. LKiS. 

Azra, A. (2017). Islam Nusantara: Jaringan ulama, 

otoritas, dan tradisi. Mizan. 

Bruinessen, M. van. (2015). Kitab kuning, pesantren, 

dan tarekat di Indonesia. Gading. 

Djalaluddin. (2019). Psikologi agama: Memahami 

perilaku keagamaan dan spiritualitas. Rajawali Press. 

Fadhlullah, M. (2020). Kedamaian hati melalui zikir: 

Kajian kontemporer. UII Press. 

Ghazali, A. (2022). Zikir, doa, dan kesehatan mental. 

UIN Press. 



168 

 

Hidayat, K. (2016). Psikologi zikir dan kedamaian 

batin. Gramedia. 

Hosen, N. (2018). Islam moderat dan tradisi lokal. 

Pustaka Harapan. 

Ilyas, Y. (2015). Kuliah akhlak tasawuf. LPMA. 

Kemenag RI. (2019). Moderasi beragama. Badan 

Litbang dan Diklat Kemenag. 

Mahmud, A. (2021). Terapi spiritual dalam Islam. 

Prenadamedia. 

Nasr, S. H. (2010). Islamic spirituality. Routledge. 

Quraish Shihab, M. (2012). Wawasan al-Qur’an: 

Tafsir tematik al-Qur’an. Mizan. 

Quraish Shihab, M. (2019). Zikir dan ketenangan 

jiwa menurut al-Qur’an. Lentera. 

Rahman, A. (2020). Zikir dalam tradisi tarekat dan 

pengaruhnya bagi kesehatan mental. UIN Press. 

Sirry, M. (2019). Kajian Islam kontemporer dan 

moderasi beragama. Mizan. 

Sulaiman, A. (2020). Terapi zikir: Pendekatan 

psikologis dan spiritual. Gramedia. 

Suryadilaga, M. (2021). Tradisi zikir dalam 

masyarakat muslim Indonesia. Ombak. 

Syamsuddin, A. (2018). Spiritual well-being dalam 

perspektif Islam. PT Pustaka. 

Wahid, M. (2020). Zikir sebagai terapi kecemasan: 

Pendekatan psikologi Islam. UMY Press. 

Zamhari, A. (2018). Ritual zikir dan konstruksi 

identitas keagamaan. LKiS. 

Artikel Jurnal 



169 

 

Ahmad, N. (2020). Zikir sebagai terapi stres bagi 

masyarakat modern. Jurnal Spiritual Islam, 12(2), 145–

160. 

Fauzi, H. (2022). Tradisi zikir dalam masyarakat 

Nusantara: Analisis antropologi agama. Jurnal Islam dan 

Masyarakat, 8(1), 33–49. 

Rahmat, M. (2021). Hubungan zikir harian dengan 

kesehatan mental remaja muslim. Jurnal Psikologi Islam, 

6(2), 112–128. 

 

Lampiran : 

 

1. Snopsis Buku 

Buku “Zikir yang Benar, Hati yang Tenang” 

menghadirkan penjelasan mendalam tentang bagaimana 

zikir menjadi jalan spiritual untuk mencapai ketenteraman 

batin dalam kehidupan seorang Muslim. Di tengah arus 

modernitas, kegelisahan, tekanan hidup, dan derasnya 

informasi, zikir kembali menjadi pegangan utama bagi 

siapa pun yang ingin merasakan kedamaian sejati. 

Disusun berdasarkan dalil Al-Qur’an, hadis sahih, 

pandangan ulama klasik, serta kajian akademik 

kontemporer, buku ini menguraikan hakikat zikir yang 

benar: dari makna, jenis, adab, waktu, hingga pengaruhnya 

terhadap kesehatan mental dan spiritual manusia. Pembaca 

diajak memahami bagaimana zikir bukan hanya rangkaian 

lafaz, tetapi juga praktik kesadaran ilahi yang melibatkan 

hati, lisan, dan perbuatan. 

Buku ini juga menyoroti fenomena zikir dalam tradisi 

masyarakat Muslim Nusantara  mulai dari zikir jamaah di 

masjid kampung, majelis zikir, hingga bentuk-bentuk zikir 



170 

 

yang menjadi bagian dari kearifan lokal  serta menjelaskan 

mana yang berdasar sunnah dan mana yang bersifat 

budaya.Dengan bahasa yang mudah dipahami dan contoh 

aplikasi dalam kehidupan sehari-hari, pembaca akan 

menemukan bahwa ketenangan hati bukanlah sesuatu yang 

jauh, tetapi bisa diraih melalui zikir yang dilakukan secara 

benar, ikhlas, konsisten (istiqamah), dan penuh 

penghayatan. 

Buku ini penting bagi guru agama, imam masjid, 

mahasiswa studi Islam, dan siapa saja yang ingin 

merasakan kedekatan kepada Allah serta membangun hati 

yang damai di tengah dinamika kehidupan modern. 

 

2. Profil Penulis 

 

Dr. Bahdar, M.H.I. adalah dosen dan akademisi di 

bidang Fikih dan Ushul Fikih pada Fakultas Tarbiyah, 

UIN Datokarama Palu. Ia aktif mengajar mata kuliah 

fikih, ushul fikih, dan pendidikan Islam, dengan fokus 

kajian pada integrasi nilai-nilai syariat dalam praktik 

pendidikan dan kehidupan sosial masyarakat Muslim. 

Latar belakang keilmuan penulis berpijak pada 

studi fikih klasik dan kontemporer yang dipadukan 

dengan pendekatan pendidikan modern dan penelitian 

kualitatif. Minat akademiknya meliputi fikih 

pendidikan, fikih pembelajaran, pembentukan 

karakter religius, serta integrasi kearifan lokal 

dalam pendidikan Islam, khususnya di konteks 

madrasah dan masyarakat Muslim Indonesia. 

Selain mengajar, penulis aktif melakukan 

penelitian dan penulisan ilmiah, baik dalam bentuk 



171 

 

artikel jurnal nasional dan internasional maupun buku 

ajar perguruan tinggi. Beberapa karyanya berfokus pada 

rekonstruksi pembelajaran fikih, internalisasi nilai 

sosial-budaya lokal, serta penguatan dimensi etika dan 

spiritual dalam pendidikan Islam. Penulis juga terlibat 

dalam penyusunan khutbah, modul keagamaan, dan 

buku panduan ibadah yang digunakan di lingkungan  

masyarakat. Melalui karya ini, penulis berharap dapat 

mendorong lahirnya praktik pendidikan Islam yang 

tidak hanya unggul secara akademik, tetapi juga berakar 

kuat pada nilai-nilai syariat dan akhlak mulia. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 


